August Graf von Platens Ghaselen

Gregor Schoeler

Das Leben schien mir zwar ein 6der Platz, aber ich baute darauf
den Feenplatz meiner Phantasien, ich bevolkerte ihn mit den rei-
nen Geschopfen meines Geistes und bestreute ihn mit den tau-
send farbigen Bliiten meiner Gesénge.!

Es (d.h. ein Kapitel aus Fichtes Schrift Die Bestimmung des Men-
schen) enthdlt am Ende das strengbewiesene Resultat, daf3 all un-
ser Wissen nichts sei und die ganze Welt aus nichts Wirklichem,
sondern aus lauter leeren, wechselnden, iiberschwebenden Bil-
dern bestehe.2

Nachdem Orientalisten unserer Generation sich schon seit ldngerer Zeit fiir den
Dichter und Orientalisten Friedrich Riickert (1788-1866) interessieren, scheint erst
der 200. Geburtstag August Graf von Platens (1796-1835) im Jahre 1996 den Anlaf3
dazu gegeben zu haben, daB sich Vertreter unseres Faches nun auch mit diesem an-
deren Dichter-Orientalisten beschiftigen. Riihrt die Faszination, die Riickert
ausiibt, hauptsichlich von seinen kongenialen Ubersetzungen aus zahlreichen ori-
entalischen Sprachen, darunter auch aus dem Arabischen und Persischen, her, so
sind es bei Platen die eigenen Dichtungen ,,im orientalischen Gewande®, insbeson-
dere die — unter dem méchtigen Eindruck der Dichtung des Persers Hafis (ca. 1325-
1390) entstandenen — Ghaselen, die zu einer erneuten Beschéftigung und Deutung
herausfordern. In den m. W. drei Beitrégen, die bislang zu diesem Thema von ori-
entalistischer Seite gekommen sind’ steht bezeichnenderweise Platens Verhiltnis
zu Hafis ganz im Vordergrund des Interesses. Eine grundlegende Untersuchung der
Platenschen Ghaselendichtung vom orientalistischen Standpunkt aus fehlt aber
noch.

Eine solche grundlegende Untersuchung ist nun aber von germanistischer Seite
bereits im Jahre 1971 vorgelegt worden. Jiirgen Link hat in seinem Buch Artisti-
sche Form und dsthetischer Sinn in Platens Lyrik die Ghaselen in einem umfang-
reichen Kapitel* eingehend behandelt. Links Deutung der Platenschen Ghaselen-
dichtung sei, da die folgende Abhandlung sie weitgehend akzeptiert und sich mit
ihr ausecinandersetzt, zundchst anhand eines ausfiihrlichen Zitats referiert.

Platen 1909a: 59.

Platen 1896-1900, I: 642.

Bobzin 1997a; ders. 1997b; Biirgel 1997.
Link 1971: 42-123.

B W0 =

17.01.2026, 23:04:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506932-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296 GREGOR SCHOELER

Link erinnert zunichst an die problematische Ausgangssituation des jungen Pla-
ten:

Mit seiner Generation teilte er die Erfahrung eines abgriindigen Risses zwischen dem zu-
nichst noch geglaubten gottlichen Weltsinn und der eigenen Erfahrung der Sinnlosigkeit
des Daseins. Seine ungliickliche homosexuelle Veranlagung liel ihn diesen Rifl mit wo-
moglich noch groerem Schmerz durchleben als andere. Der Verlust des Glaubens an den
transzendenten Sinn und ein latenter, nur mithsam durch eine Ethik des ,Trotzdem‘ gebén-
digter Nihilismus waren die Folgen... Andererseits begegnete ihm in der kiinstlerischen
Form ein unzweifelhaft sinnvolles Gebilde. War die Harmonie von Welt und Gesang also
nicht vorgegeben, so schien es Aufgabe des Poeten zu sein, sie zu schaffen... Die dichteri-
sche Imagination konnte aus der wirklichen, unharmonischen Welt durch Stilisierung eine
kiinstliche, ,schone‘ Welt schaffen, die dann dem Gesang angemessen erschien... In der
Gattung des Ghasels gelang ihm erstmals eine vollstindige Losung des Problems...: die
Imagination verwandelt die Welt zunédchst in einen nur-schénen Kosmos, der dann — durch
die feilende Technik des Kiinstlers — in Harmonie zu der Struktur der Gattung gebracht
wird. Diese Gattung [das Ghasel] ... muflte in der Tat wie geschaffen zur Losung von Pla-
tens Problematik erscheinen: hier war eine Form, deren Prinzip gerade darin bestand,
scheinbar Sinnlos-Disparates in schwebende Harmonie zu verwandeln. Ebenso war die
kosmische Bildwelt, eng verbunden mit der Frage nach dem géttlichen Sinn der Welt, ein
fester Bestandteil dieser Gattung. Damit im Zusammenhang bot sie ein Metaphernfeld rei-
ner Schonheit (Rose, Sonne, Kranz) an, mit dessen Hilfe jeder Gegenstand ,verschont®
werden konnte. Gleichzeitig besaB3 sie in ihrem Reimschema auch ein bedeutendes forma-
les Gertist, das an den Kiinstler keine leichte Anforderung stellte, wollte er ,Welt® (d. h. die
kiinstlich-vorgeformte Schonheits-Welt) mit Gesang zur Harmonie bringen... So kamen
bezaubernde Gebilde zustande, die Kunstwerke von hochstem Rang sind, wenn sie auch
das, was Platen mit ihnen erstrebte, nicht geben konnten: da die Welt in ihnen von vorn-
herein stilisiert ist, geht ihr Realitét ab — die Harmonie ist also nicht die von Platen gesuch-
te, sondern eine spielerisch hergestellte Schein-Harmonie der Schénheit mit sich selbst.>

Damit ist — das wird die folgende Untersuchung erweisen — eine sinnvolle geistes-
geschichtliche Einordnung und Deutung der Platenschen Ghaselendichtung gege-
ben. Auch die zahlreichen Einzelinterpretationen Links, die stets unter dem von
ihm herausgearbeiteten iibergeordneten Gesichtspunkt stehen, sind sehr oft iiber-
zeugend. Der Germanist Jiirgen Link ist sich selbstverstindlich der grofen Trag-
weite und Bedeutung der Hafisischen Dichtung, insbesondere auch ihrer Meta-
phorik, fiir Platens Ghaselendichtung bewuf}t, die eine wesentliche, wenn auch
keineswegs die einzige Quelle fiir Platens Bildersprache ist.® Die drei Hauptmerk-
male der persischen Ghaselendichtung, die sich auch in Platens Ghaselen wieder-
finden, ndmlich (1) der durchgehende Reim (gdfiya), dem oft noch ein Echo- oder
Uberreim (radif) folgt, (2) die Inkohirenz der — jeweils aus zwei Halbversen
(misra‘s) bestehenden Verse (bayts), die fast immer einen abgeschlossenen Ge-
danken ausdriicken (,,molekulare Struktur”), und (3) die starke Bildhaftigkeit,
filhren Link dazu, fiir diese Art Lyrik den Begriff ,,0szillierendes Bildreihenge-
dicht einzufithren. Auch sonst finden sich in seiner Untersuchung gliicklich

Link 1971: 70f.
6 Link 1971: 59ff; 76ff.

17.01.2026, 23:04:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506932-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUGUST GRAF VON PLATENS GHASELEN 297

gewdhlte Termini, die auch bei der Interpretation persischer Gedichte niitzlich sein
konnen (,,Poetisierung der Welt“, , kiinstliche Paradiese®, ,,Mythisierung von
Freund und Dichter*7).

Andererseits vermiBt der Orientalist in Links Interpretationen hiufig das exakte
begriffliche Instrumentarium, das in der Orientalistik seit Hellmut Ritters Studie
Uber die Bildersprache Nizamis, meist in Anlehnung an arabisch-persische Dich-
tungstheoeriker, insbesondere an ‘Abdalqgahir al-Gurgani (al-Curcani) (gest. 1078)
entwickelt wurde. Dieses Instrumentarium ist aber sehr gut geeignet, auch weite
Bereiche der Platenschen Bildersprache genau zu erfassen und zu verstehen. Fehl-
deutungen kommen in Links Ausfiihrungen begreiflicherweise besonders da vor,
wo zugrundeliegende Hafisische Topoi nicht erkannt oder falsch verstanden wer-
den.

In der folgenden Studie sollen vier Ghaselen August Graf von Platens, die grof3e
Gedichte der deutschen Literatur sind, vorgestellt und durch Interpretationen er-
schlossen werden. Die Interpretationen unterscheiden sich von fritheren unter ande-
rem dadurch, dal3 in ihnen die Terminologie der arabisch-persischen Literaturwis-
senschaft verwendet und versucht wird, neuere Erkenntnisse tiber Struktur und Bil-
dersprache des persischen gazal fiir das Verstindnis der deutschen Gedichte frucht-
bar zu machen.

1(S.247)

Der Strom, der neben mir verrauschte, wo ist er nun?
Der Vogel, dessen Lied ich lauschte, wo ist er nun?

Wo ist die Rose, die die Freundin am Herzen trug,

Und jener KuB, der mich berauschte, wo ist er nun?
Und jener Mensch, der ich gewesen, und den ich langst
Mit einem andern Ich vertauschte, wo ist er nun?

Kommentar: ,,Strom™ ist hier vielleicht als ,,Quell”, ,,Fonténe®, ,, Kaskade* aufzufassen; das legen
der Sinn, aber auch Parallelstellen in anderen Ghaselen nahe (S.247, 248, 253). Das VersmalB ist
bis zum Reim ein vierhebiger Jambus mit einer zusitzlichen Kiirze, gefolgt von einem zweihe-
bigen Jambus, der den Uberreim (radif) bildet.

Thema des Gedichts, das sich in Platens erster Ghaselensammlung von 1821 findet,
ist das panta rhei; das Ghasel bringt die Erschiitterung tiber die Vergénglichkeit al-
les Irdischen zum Ausdruck®. Das panta rhei wird zundchst an Naturgegenstinden
(Strom, Vogel, Rose, diese bildet den Ubergang zum Folgenden), dann an Erschei-
nungen des menschlichen Bereichs (Rose am Herzen der Freundin, Kuf3) exempli-
fiziert. Die ausgewéhlten Dinge riicken dem lyrischen Ich immer ndher. Der letzte
genannte Gegenstand ist das Ich des Dichters selbst: Schlufl und Hohepunkt des
Gedichts bildet die Feststellung, daf auch das eigene Ich ein anderes geworden ist.

Link 1971: 87.
8 vgl. Link 1971: 86.

17.01.2026, 23:04:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506932-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298 GREGOR SCHOELER

Es ist dem Dichter hier gelungen, durch seine ,,feilende Technik™ den ,,Kosmos
des Gedichts* in Harmonie zu der Struktur der Gattung zu bringen. Jeder Gegen-
stand wird in einem halben bait behandelt, nur der letzte und wichtigste Gegen-
stand, das Ich des Dichters, das allerdings mit der Zeit ein anderes (also doch zwei
Dinge!) geworden ist, erhdlt zwei halbe, also ein ganzes bayr.

Die einzelnen Gedanken passen sich der ,,molekularen Struktur der bayts bzw.
misra‘s (Halbverse) voll an. Der Satzbau der misrd‘s von bayt 1 ist durch Isokolon
(Parallelismus; arabisch-persische Figur mutabaqa oder muqdbala) charakterisiert;
weniger vollkommenes Isokolon weisen auch die misrd‘s von bait 2 auf. Isokolon
verklammert das vorletzte mit dem letzten bayt, wobei der Parallelismus zwischen
den beiden misra‘s (bis zum radif) sogar so weit geht, dafl die Einzelworter dassel-
be rhythmische Schema haben (Und jener Kufs, der mich berauschte ... Und jener
Mensch, der ich gewesen. ...; arabisch-persische Figur muwazana). Die Haufung
der Isokola akzentuiert den Umstand, daB3 die genannten Dinge alle in gleicher
Weise der Verginglichkeit unterworfen sind.

Der radif, der thythmisch durch das Zusammentreffen zweier Senkungen deutlich
vom vorausgehenden Teil des Verses abgesetzt ist (0 -0-0-0-0, 0 - 0 -), bildet
einen ganzen Satz; u. zw. eine wirkungsvolle rhetorische Frage, die inhaltlich dem
ubi sunt qui ante nos-Motiv nahe steht. Die refrainartige Wiederkehr dieser Frage
im radif akzentuiert immer wieder die Erschiitterung {iber die Verginglichkeit.

Link interpretiert, gemif seinem Ansatz, und grundsétzlich richtig: ,,Dem Stil
der Ghaselen gelingt es, aus einer schmerzlich-banalen Tatsache der Realitdt (der
Verginglichkeit) ein schmerzlich-schones Bild der Kunst zu machen“. ,Eine in
der Sphére des gemeinen Lebens disharmonische Tatsache (der Tod) wird in der
Sprache der Ghaselen .. dadurch harmonisch, dal3 sie an schlechthin harmonischen
Bildern exemplifiziert wird“!°.

Link faBt die Hauptgegenstinde des Gedichts (Strom, Vogel usw.) als Bilder auf.
Aber es handelt sich nicht um Bilder im Sinne von Tropen, wie Link anzunehmen
scheint (er verwendet den Begriff ,,Poesiemetaphern®). In der Welt, die das Gedicht
evoziert, sind diese Dinge real da, sie werden ,,veritativ* (haqigi) verwendet (wie
viele Orientalisten heute in Anschluf an al-Gurgani'! bzw. seinen Ubersetzer H.
Ritter sagen). Richtig ist freilich, dafl diese Gegenstidnde ,,durch die Tradition als
schon und poetisch festgelegt® sind; insofern behédlt Link mit seiner Feststellung
recht, daB sie die ,,Aussage aus der Sphére des Lebens des Alltdglichen in die der
kiinstlerischen Harmonie erheben“!2. Die Poetisierung kommt hier aber nicht durch
Umdeutung von Gegenstinden (wie beim dichterischen Bild, der Metapher), son-
dern durch Auswahl zustande.

9 Link 1971: 86.
10 1ink 1971: 85.
11 Al-Curcani!! 1959: 3771f.
12° Tink 1971:85.

17.01.2026, 23:04:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506932-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUGUST GRAF VON PLATENS GHASELEN 299

,Bild* sind diese Gegenstinde allerdings insofern doch, als sie in dem Gedicht
letztlich zu ,,Sinnbildern®, Symbolen, eben fiir das Vergingliche, werden. Den Un-
terschied zwischen Sinnbild/Symbol und Bild/Metapher sollte man aber nicht ver-
wischen. Das wird die Interpretation des folgenden Ghasels, das nun wirklich zahl-
reiche Metaphern enthilt, erweisen.

Ubrigens kommen die in Rede stehenden poetischen Gegenstiinde (Strom, Vo-
gel, Rose, KuB}) zwar alle auch bei Hafis vor, jedoch haben sie bei ihm zumeist eine
vollig andere Funktion (vor allem Rose und Nachtigall; das flieBende Wasser des
Flusses kann freilich auch bei Hafis die Verginglichkeit symbolisieren!3. Platen
kniipft hier eher an europdische Traditionen der poetischen Verwendung dieser Na-
turgegenstinde an.

II (S.253)

Sieh du schwebst im Reigentanze; doch den Sinn erkennst du nicht:
Dich begliickt des Dichters Stanze; doch den Sinn erkennst du nicht;
Du beschaust die Form des Leibes, undurchschaulich abgestrahlt
Von des Marmors frischem Glanze; doch den Sinn erkennst du nicht;
Als Granate blinkt die Sonne golden dir, die goldne Frucht,

Und der Mond als Pomeranze; doch den Sinn erkennst du nicht;

Ihr Gebliit, das heilig dunkle, das in Trunkenheit dich wiegt,

Bietet dir die Rebenpflanze; doch den Sinn erkennst du nicht;

Sieh, die Palme prangt als Kragen an des irdschen Rockes Rand,
Sieh, die Fichte hangt als Franze; doch den Sinn erkennst du nicht;
Sterngezelte, Bliitenharnisch, blendet und erfreut den Blick,
Taleslager, Bergesschanze; doch den Sinn erkennst du nicht;
Bebend in der Mutter Busen, der gesdugt den ew’gen Sohn,

Siehest du des Schmerzes Lanze; doch den Sinn erkennst du nicht.

Kommentar: ,,Stanze*: Im engeren Sinne eine bestimmte Strophenform mit dem Reimschema
abababcc. Ariosts Orlando Furioso, eine der Lieblingsdichtungen Platens, ist in Stanzen ab-
gefal3t. Hier bedeutet ,,Stanze®, wie heute stanza im Englischen, einfach ,,Strophe®, oder ,,dichte-
rische Formen iiberhaupt“!4; jedoch mag der Dichter in besonderem MaBe an die Stanzen des
Orlando gedacht haben.

,,Granate*: heute Granatapfel.

,,.Die Form des Leibes®, die ,,vom Marmor abgestrahlt* wird, ist eine Statue.

3

,Franze“: heute ,,Franse”. ,Die Palme prangt als Kragen...“: vgl. hierzu den Kommentar von
Tschersig!?: , Der irdische Rock ist die Pflanzendecke der Erde, von Siiden nach Norden betrach-
tet, da der Dichter sich vermutlich in Iran denkt.“ In den siidlichen Breiten herrscht die Palme;
deshalb ist der Palmengiirtel ,,der Kragen, und entsprechend der Fichtengiirtel im Norden die

Franse der Pflanzendecke.

13 Vgl. etwa Hafis 1858-64. II: 86, bait 4.
14" Tschersig 1907: 91.
15 Tschersig 1907: 91.

17.01.2026, 23:04:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506932-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300 GREGOR SCHOELER

,Bergesschanze*: Schanze im alten Sinne von , Wehrbau“!®; der Metapher liegt also der Ver-
gleich eines Berges mit einem Wehrbau zugrunde.

,,.Des Schmerzes Lanze“: um des Reimes willen statt ,,des Schmerzes Schwert; nach Lukas 2,
35. Tschersig bringt Belege dafiir, dall Platen die Mater dolorosa in katholischen Landen héufig

mit einem Schwert in der Brust dargestellt sah (ebd.).

Das Gedicht, im regelméBigen achtfiifigen Trochdus abgefaft, erdffnet die Riickert
gewidmete zweite Ghaselensammlung Platens von 1821. Johann Christoph Biirgel
vermutet, Platen habe hier versucht, den Riickert’schen Tonfall anzuschlagen!’; das
mag sehr wohl sein; jedenfalls erinnert ,,Reigentanz im ersten bayt an Riickerts
dem Mystiker Dschelaleddin Rumi (1207-1273) nachgebildetes Reigen-Ghasel:

Komm, komm! du bist die Seele, die Seele mir im Reigen
das wie folgt schlief3t:

Mich schweigen lehret Liebe, so tanz’ ich ihr im Reigen.

Das Schweben im Reigentanz, der in Rumis Orden, bei den Maulawis, vielfach als
die rituelle Begehung eines Weltgeschehens, etwa als Reigen der Planeten um ihren
Urbeweger, aufgefait wird'®, ist in Platens Ghasel Gleichnis fiir das menschliche
Leben.

Der Grundgedanke des ganzen Gedichts, der in seinem radif immer wieder aus-
gesprochen wird, ist: Dem Menschen ist der Sinn des Lebens und aller Erscheinun-
gen dieser Welt verborgen. Diese Erkenntnis wird in dem Ghasel nacheinander an
Beispielen aus Kunst, Natur und Religion veranschaulicht. Dabei wird die begliik-
kende Wirkung der Kunst und der die Seele des Menschen erfreuende Anblick der
Natur ausdriicklich anerkannt (zweimal ganz explizit: in bayt 1 und 6). Ebenso
wird die Wirkung des Weines erwéhnt, der metonymisch als ,,Gebliit der Reben-
pflanze* erscheint. Der Wein ist ,,heilig®, weil er — wie es in einem anderen Ghasel
derselben Sammlung (mit dem radif ,,stissberauscht®) heiflit — hochste inspirierende
Kraft hat, Mysterien erschlie8t und die vollige Entfaltung des Ichs bewirkt. Jedoch
widerspricht der radif alsbald allen moglicherweise hieran ankniipfenden Gedan-
ken, dal der Sinn des Lebens im dsthetischen Vergniigen, am erfreuenden Anblick
der Natur oder im Rausch, in der Extase, liegen konnte, ausdriicklich. Den Hohe-
punkt auch dieses Gedichts bildet das letzte bayt. Hier wird, in hochster Steigerung
gegeniiber allen bis anhin gebrachten Beispielen, die Figur der Mater dolorosa
evoziert, deren Brust — gemil Lukas 2, 35 (,,und es wird ein Schwert durch deine
Seele dringen*) — von einem Schwert bzw. einer Lanze durchbohrt ist. Auch den
Sinn ihres Schmerzes — man wird metonymisch zu verstehen haben: den Sinn der
Ursache ihres Schmerzes, namlich des Todes Christi, der nach christlicher Lehre
die Erlosung der Welt bedeutet — vermag der Mensch nicht zu begreifen.

16 vgl. Kluge s.v. “Schanze”.
17" Biirgel 1997: 96.
18 Meier 1992: 127.

17.01.2026, 23:04:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506932-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUGUST GRAF VON PLATENS GHASELEN 301

Die éltere Forschung hat gemeint, ,,den Grundton des Gasels“ gédben die von
Platen im Tagebuch von 1822 zitierten Verse aus Goethes Divan: ,,Unmdglich
scheint immer die Rose, unbegreiflich die Nachtigall“ (Buch Suleika, Nr. 8)20. Aber
bei Goethe ist die Erscheinung, das Phdnomen selbst, das Unbegreifliche (es geht
letztlich um die Liebe; Rose und Nachtigall sind in der persischen Dichtung Sym-
bol fiir Geliebte und Liebenden). Dagegen ist in Platens Ghasel der Sinn der Phi-
nomene unbegreiflich.

Was die in diesem Gedicht verwendeten Stilmittel betrifft, so kommt auch in ihm
dem Isokolon (mugabala, mutabaqga) grole Bedeutung zu. In den bayts 5 und 6 wei-
sen sich entsprechende Wortgruppen zusétzlich das gleiche rhythmische Schema auf
(Sieh, die Palme prangt als Kragen — Sieh, die Fichte hangt als Franze; Sterngezel-
te, Bliitenharnisch — Taleslager, Bergesschanze), wobei — in bayt 5 — die Wirkung
des Gleichklangs noch durch einen Binnenreim (prangt — hangt) verstérkt wird.
Link macht noch auf ,,Phinomene musikalischen Wohlklangs* aufmerksam: Uber-
lagerungen von Alliteration und Assonanz in ,,Sieh, die Palme prangt als Kragen an
des ird’schen Rockes Rand®; dhnlich auch im vorletzten bayt ,,Bebend in der Mutter
Busen, der gesdugt den ew’gen Sohn®; hinzufiigen liee sich noch aus bayt 4 ,,Ihr
Gebliit, das heilig dunkle, das in Trunkenheit dich wiegt“. Chiastisch gebaut ist das
Isokolon in bayt 3 (als Granate blinkt die Sonne... und der Mond als Pomeranze).

Die Bildersprache des Gedichts ist, wie schon der erste systematische Kommen-
tator der Platenschen Ghaselen, Hubert Tschersig, festgestellt hat, ,,fremdartig“?!,
sprich orientalisch. Wohl aus diesem Grunde hat Platen dieses auBBergewohnliche
Gedicht, das von vielen bewundert worden ist — Johann Christoph Biirgel hat es
noch jiingst als ,,erhaben klingend*, ja ,,groBartig* bezeichnet?2, — nicht in die end-
giiltige Auswahl seiner Ghaselen von 1834 aufgenommen. Denn darin hat sich der
Dichter fast ,,iiberdngstlich bemiiht, allzu ,,orientalische“ Bilder zu vermeiden?.
Link stellt zutreffend fest, da} es sich insbesondere bei den Metaphern ,,Granate*
(=heute Granatapfel) fiir Sonne und ,,Pomeranze® fiir Mond um ,,kiihne Metapho-
rik* handelt, ,,deren Vorbild Hafis war“?*. Prézisierend muf} hier allerdings gesagt
werden, dal3 die Bilder selbst nicht von Hafis entlehnt, sondern wohl von Platen
selbst erfunden sind. Jedoch sind sie ganz ,,nach orientalischer Art* gemacht. Wei-
terhin erkennt Link richtig, daB3 diese Bilder ,,sich nur wenig und nur in zweiter Li-
nie auf Strukturdhnlichkeit stiitzen*, daf} sie vielmehr einer poetischen Welt ange-
horen, ,,in der — gegen alle ,natiirlichen® Gesetze — Entferntestes sich als identisch
erweist“?3,

19" Platen 1896-1900, II: 512.

20 g0 Tschersig 1907: 90.

21 Tschersig 1907: 91.

22 Biirgel 1997: 96.

23 Vgl. Link in Platen 1982: 797.
24 Link 1971: 98.

25 Link 1971:98.

17.01.2026, 23:04:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506932-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302 GREGOR SCHOELER

Hier haben wir es in der Tat, im Gegensatz zu den ,,Sinnbildern im zuvor be-
handelten Gedicht, und dem ,,Gleichnis“ in Vers 1, mit Metaphern, also Bildern im
Sinne von Tropen, zu tun. Es handelt sich um eine Art von Metapher, die in der
spateren arabischen und der persischen Dichtung eine gro3e Rolle spielt, und die
auf einem Vergleich eines sichtbaren Gegenstandes mit einem anderen sichtbaren
Gegenstand beruht. Dagegen beruht die Metapher ,,Reigentanz* in bayt 1, die den
Kern des Gleichnisses vom menschlichen Leben, das einem ,,Schweben im Reigen-
tanze“ gleicht, bildet, auf einer Analogie?. Vergleiche von Sichtbarem mit Sichtba-
rem und entsprechende Metaphern sind ein Hauptmittel des wasf, der beschreiben-
den arabischen und persischen Dichtung.

Die beiden Metaphern in bayt 3 sind ,,harmonisch gewahlt”, indem sowohl Son-
ne als auch Mond in gleicher Weise in Friichte umgedeutet werden. Die ,,harmoni-
sche Bildwahl* ist ein hervorragendes Stilmittel der orientalischen Dichtung, das
auch Platen in den Ghaselen reichlich anwendet. Sie ist ,,ein ordnendes, verpflich-
tendes Prinzip®, das dazu dient, der Willkiir des bunten Spieles der freien Meta-
phernwahl Schranken zu setzen?’. In unserem Gedicht begegnet es wieder in den
ebenfalls mit Naturerscheinungen befaliten bayts 5 und 6, wo die Sphére der kost-
baren Gewédnder bzw. die militérische Sphére einheitlich Bildspender fiir Naturer-
scheinungen sind. In bayt 5 ist die Pflanzendecke der Erde = der irdische Rock; de-
ren Palmenzone = der Kragen und deren Fichtenzone = die Franse des Rockes. In
bayt 6 treten die vier der militirischen Sphére angehdrenden Metaphern Sterngezel-
te, Bliitenharnisch, Taleslager, Bergesschanze zudem einheitlich in Komposita auf,
deren erster Teil den entsprechenden veritativen Ausdruck enthélt. Diese Komposi-
ta entsprechen einer persischen identifizierenden Genitivverbindung (idafa-Verbin-
dung) der Struktur ,,Harnisch der Bliiten®.

Fragt man nach der Funktion dieser Bilder, so ist hier vielleicht ein Hinweis auf
die Ansicht der einheimischen arabisch-persischen Dichtungstheoriker hilfreich.
(Es muf} ausdriicklich festgestellt werden, dafl Platen die betreffenden Erorterungen
dieser Theoretiker nicht kannte; trotzdem konnen ihre Theorien und Konzepte dazu
beitragen, Platens von der Dichtung des Hafis stark beeinfluite Asthetik zu verste-
hen). Nach al-Gurgani gewihrt die Metapher, indem sie Entferntestes gleichsetzt,
,,dem Geiste Genuf3 und der Seele wahrhaftes Wohlbehagen“28. Nach dem Philoso-
phen Avicenna (gest. 1037) ist die Wirkung der bildlichen Aussage ,,In-Erstaunen-
Setzen®, und dieses In-Erstaunen-Setzen ist geradezu eine der moglichen Zielset-
zungen der Dichtung (,,Die Araber pflegten [auch] zu dichten allein zur Uberra-
schung. Sie pflegten jedes Ding zu vergleichen, um zu iiberraschen durch die
Schonheit des Vergleichs*). Das In-Erstaunen-Setzen oder die Uberraschung ist die
orientalische Ausprigung des dsthetischen Vergniigens?®.

26 Vgl. al-Curcani 1959: 106ff.; Heinrichs 1977: 6ff.

27 Vgl. Ritter 1927: 25.

28 Al-Curcani 1959: 62f.

29 Gabrieli 1929: 302; Heinrichs 1969: 157; Schoeler 1975: 15ff., 571f.

17.01.2026, 23:04:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506932-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUGUST GRAF VON PLATENS GHASELEN 303

Diese Funktion der Metapher kann man auch fiir die Metaphorik Platens, insbe-
sondere jene Bilder, die er in diesem Gedicht fiir die Himmelskdrper verwendet, in
Anspruch nehmen. Diese wirken — noch mehr als durch sich selbst, also als Sonne,
Mond usw. — in und durch die dichterische Umdeutung oder Stilisierung, also als
Granatapfel, Pomeranze, auf den Menschen; die Umdeutung selbst spendet durch
das Uberraschungsmoment i#sthetischen GenuB. Deshalb wird Poetisierung der
Welt auch nicht allein durch ,,Veredelung* unedler Dinge vollzogen, sondern auch
durch Vertauschung gleichwertiger (oder fast gleichwertiger) Dinge miteinander.
Das heifit, es konnen z. B. Friichte (oder Blumen) ebensowohl mit Himmelskor-
pern wie, umgekehrt, Himmelskorper mit Friichten (oder Blumen) verglichen wer-
den. Dabei ist, wie al-Gurgani in einer lingeren Erorterung3® iiber solche umkehr-
bare Vergleiche und Metaphern darlegt, die erstere Vorgehensweise die urspriingli-
che, niherliegende, gewohnlichere, wihrend die zweite die abgeleitete, wirkungs-
vollere und kiihnere ist3!.

Die Wirkung, die in unserem Gedicht die Umdeutung von Sonne und Mond in
Friichte ausiibt, mag zu einem Teil daran liegen, daf} es sich um solche ,,umgekehr-
te” Vergleiche handelt. Auf jeden Fall trigt die kithne Metaphorik in diesem und
anderen Gedichten wesentlich zu dem é&sthetischen Vergniigen, zu der ,,Begliik-
kung® des Rezipienten durch ,,des Dichters Stanze*, bei.

Durch die Auswahl von ,,nur-schénen” Dingen (Sonne, Mond, Bliiten usw.),
durch ihre zusitzliche Umdeutung in andere schone Dinge, die &sthetisches Ver-
gniigen erzeugt, sowie ,,durch die feilende Technik des Kiinstlers®, die das alles ,,in
Harmonie zu der Struktur der Gattung bringt®, ist ,,Poetisierung der Welt* und da-
mit eine ,,dsthetische Sinngebung 32, wie sie im normalen Platenschen Ghasel ge-
leistet wird, erreicht. Um so beunruhigender ist, da} der 7adif in seiner stereotypen
Weise diese Sinnhaftigkeit, oder doch: die Mdglichkeit, den Sinn von alledem zu
verstehen, sofort wieder verneint.

In einer hochst aufschlulreichen Tagebucheintragung sagt Platen iiber ein Kapi-
tel aus Fichtes Bestimmung des Menschen: ,,Es enthdlt am Ende das streng bewie-
sene Resultat, dal all unser Wissen Nichts sei und die ganze Welt aus nichts Wirkli-
chem, sondern aus leeren, wechselnden, iiberschwebenden Bildern bestehe* (Tage-
buch, 13. August 1816%3). Unserem Gedicht, das fiinf Jahre nach dieser Tagebuch-
aufzeichnung geschrieben ist, scheint ein Lebensgefiihl zugrunde zu liegen, das
durch Platens Resiimee von Fichtes erwdhntem Kapitel charakterisiert ist.

Der Hang zur Metapher muf3 bei Platen — ebenso wie in den orientalischen Lite-
raturen und im Manierismus des europdischen Barockzeitalters — auch in Zusam-
menhang mit einem Lebensgefiihl gesehen werden, daf3 alles in Verdnderung ist,
dafl die Dinge sich in einem labilen und prekédren Zustand befinden; diese dem

30 Al-Curcani 1959: 224.

31 ygl. seine Werturteile ebd.: 227, 229.

32 Link 1971: 118.

33 8. Platen 1896-1900, I: 642; zitiert von Link 1971: 94.

17.01.2026, 23:04:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506932-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304 GREGOR SCHOELER

»Metaphorismus* zugrunde liegende Weltanschauung, die man als ,,Metamorphis-
mus* bezeichnen kann, bedeutet eine Miflachtung der konkreten Wirklichkeit und
eine Zersetzung der eindeutigen Objektivitdt’4. Da die ganze Welt nur aus leeren,
wechselnden Bildern besteht, was Platen im Gefolge Fichtes fiir bewiesen hilt,
sind diese Bilder austauschbar. Die Dichtung, die systematisch Gegensténde (die ja
in Wirklichkeit blof3 ,,Bilder” sind) durch Bilder ersetzt, ruft (unter anderem) da-
durch dsthetisches Vergniigen hervor. Dieses Verfahren kdnnte sinnvoll erscheinen;
aber sind nicht auch Dichtung und Kunst nur ,,leere, wechselnde, iiberschwebende
Bilder*?

Johann Christoph Biirgel hat in seinem Beitrag ,,Platen und Hafis* bei Platen —
und nur bei ihm, nicht bei Hafis — einen fiir ihn ,,typischen Zwiespalt™ festgestellt,
namlich eine ,,Zerrissenheit zwischen dem Glauben an die Schonheit und der Er-
kenntnis, da} auch sie vielleicht nur ein Truggebilde ist“33. Damit geht er {iber die
Deutung Links hinaus, wonach in Platens Ghaselen die Asthetik einen letzten Wert
darstellte, der nicht mehr in Frage gestellt wiirde. Der von Biirgel festgestellte
Zwiespalt scheint in Platens Ghaselendichtung tatsichlich latent stets vorhanden zu
sein; und die Erkenntnis, daf} auch die Schonheit vielleicht nur eine Tduschung ist,
kommt gar nicht so selten an die Oberfliche. Neben den Beispielen, die Biirgel
gibt, sei erinnert an das Ghasel (S. 259):

LaB dich nicht verfiihren von der Rose Diiften,
die am vollsten wuchert, wuchert auf den Griiften;

das mit folgendem bayt schlief3t:

Flehst du zu den Sternen? Sterne sind nur Flocken,
die nicht schmelzen konnen in den kalten Liiften.

Dieses Gedicht verwendet auch — und das tibersieht Link3¢ — , Bilder der HéBlich-
keit:

LaB dich nicht verlocken vom Zypressenwuchse,

Dem Gewiirme nagen seine schlanken Hiiften

und steht damit Georg Biichners Mérchen der GroBmutter aus Woyzek gar nicht so
fern, wo der Mond ,,ein Stiick faul Holz* und die Sonne ,,ein verwelkt Sonnen-
blum®™ ist.

In den weiteren Zusammenhang gehoren hier auch Platens ,,eschatologische
Ghaselen* (Link), von denen eines (S. 257) beginnt:

Wann wird empor der Rosenast sich richten
Und lachend schlingen sich um diistre Fichten?
‘Wann rollt sich auf der Wolken Oriflamme,
Des Donners kriegerische Wut zu schlichten?

34 Vgl. Hauser 1973: 291.
35 Biirgel 1997: 100.
36 Link 1971: 86.

17.01.2026, 23:04:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506932-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUGUST GRAF VON PLATENS GHASELEN 305

Denn die in diesen Gedichten hervortretende ,,Sehnsucht des Dichters nach kiin-
stlichen Paradiesen®, in denen ,gegennatiirliche Harmonie* herrscht’’— diese
Sehnsucht 1463t das Ungeniigen an allem, was hier und jetzt ist, um so deutlicher
werden. Auch der nur-schone Kosmos, der im normalen Platenschen Ghasel gestal-
tet wird, wird hier als bloBes Traumbild durchschaut, sein Wirklichkeit-Werden
aber in eschatolgischer Zeit erhofft

(letztes bayt des zitierten Gedichts):

Wann sollen wir die Wahrsagung gewahren,
Und wachen, was wir schlummern in Gedichten?

In dem Ghasel ,,Sieh du schwebst im Reigentanze* geht der Dichter nicht so weit,
daf er die Phianomene als bloBe Traum- und Truggebilde entlarvt. Aber er vertritt
einen totalen Agnostizismus beziiglich der Sinnhaftigkeit der Phdnomene der Welt
und des menschlichen Lebens, samt ihren hochsten Werten: Asthetik und Religion.
Paradox ist dabei, dal} er gleichzeitig die begliickende Wirkung der Kunst und den
erfreuenden Anblick der Schonheiten der Natur ausdriicklich anerkennt.

Das im folgenden zu behandelnde ,,Welt-Ghasel“, das zugleich ein Huldigungsge-
dicht an Hafis ist, stammt aus der dritten Ghaselensammlung Platens, dem ,,Spiegel
des Hafis“, der wie die beiden Vorgénger im Jahre 1821 entstanden ist. Inspira-
tionsquelle dieser Gedichtsammlung war, wie bei Goethes Westostlichem Divan,
auller den Gedichten des Hafis eine Liebe des Dichters: die kurze, gliickliche Liebe
zu dem jungen Offizier Otto von Biillow. Wie Goethe im Divan sich selbst zu
Hatem — mit Anspielung auf den arabischen Dichter Hatim at-Ta’1 — und seine
Geliebte Marianne von Willemer zu Sulaika werden 1aft, so hat Platen im
»Spiegel” sich selbst mit Hafis und Otto von Biillow mit dem Schenken, jener zen-
tralen Figur in Hafis’ Ghaselen, identifiziert; {ibrigens nicht nur in den Gedichten,
sondern auch, in Spielen, in der Wirklichkeit?8. , Die homoerotische Deutung der
Liebesdichtung von Hafis, eine stets diskutierte Moglichkeit, war fiir Platen eine
elementare Entdeckung, oder besser: ein elementares Erlebnis, das eigene Dichtung
freisetzte...“3.

Der ,,Spiegel* enthilt die am meisten ,,orientalischen* Ghaselen Platens. Allge-
genwartig sind nicht nur Hafis selbst — stets im letzten bayr der Gedichte, wo die
Nennung seines Namens den tahallus (Nennung des eigenen Dichternamens) ver-
tritt — und der Schenke oder schone Freund. Wir finden dariiber hinaus auch zahl-
reiche Requisiten und Figuren aus der Natur und Kultur des Orients (Bliitenpara-
dies und Rosenozean ,,Parsistans®, Biilbiil [Nachtigall] und Rose, Prophet Mo-
hammed (auch unter den Namen Mustafa und Mahmud), Koran, Paradiesesjung-
frauen, Sufi, Turban usw.) Und wir begegnen hier natiirlich auch den meisten Mo-

37" Link 1971: 97.
38 S. Bobzin 1997b: 110 und den Beitrag von Petra Kappert in diesem Band.
39 Bobzin 1997b: 110.

17.01.2026, 23:04:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506932-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306 GREGOR SCHOELER

tiven, Bildern und Stilmitteln aus der persischen Dichtung, von denen die iiber-
schwiingliche Hyperbolik hervorzuheben ist. Einer Art von Hyperbel liegt ein U-
berbietungsvergleich zugrunde: ,,Deiner Blicke jeder ist ein Funke, Der verdunkelt
jeden Stern daneben (S. 269). Besonders hiufig ist eine andere Art von Hyperbel,
durch die der Gedanke evoziert wird, dall der Schenke alles, was um ihn herum ist,
zu Gegenstdnden reiner Schonheit oder gar zu Requisiten des Paradieses verwan-
delt: ,,Du rufst Musik, beriihrst du das Glas, aus ihm hervor, Du farbst, auf dem du
wandelst, den Kiesel zum Saphir® (S. 274); ,,Wann badend du im Strom stehst, kri-
stallen wird er und hell, Zum Tulpenbusch verkehrt sich der Binsen diirftige Saat™
(S. 272). Auch ,naturalisierte Metaphern, von al-Gurgani ,,Vergessenlassen des
[den Metaphern] zugrundeliegenden Vergleichs* genannt (S. 326) und zur ,,phanta-
stischen Dichtung™ gerechnet, finden sich (,,In goldne Becher fasse Rubine [=
Wein] Juwelier! [S. 274]).

Die beiden zuletzt genannten Mittel verwendet Platen auch schon in den fritheren
Sammlungen. Zahlreiche Hyperbeln enthilt z. B. das Gedicht: ,,Dir wuchs aus fla-
cher Rechten ein Paradies, o Freund!* (S. 254); eine ,,naturalisierte Metapher* ist:
»Nicht im Garten rief ich, als du badetest, nur im Wasser bliiht die Tulipane mir*
(S. 248).

Am Rande sei vermerkt, dal ein weiteres Hauptmittel der arabischen und persi-
schen ,,phantastischen Dichtung®, die ,,phantastische Atiologie* (oder ,,Umdeu-
tung*)*0, von Platen relativ selten angewendet wird. Ein Musterbeispiel fiir diese
bildhafte Entwicklung, bei der fiir eine reale Eigenschaft eines Dinges eine phanta-
stische Begriindung gegeben wird, ist folgender Vers des arabischen Dichters Ibn
ar-Rumi (st. 896): ,,Vor Scham ergliihten die Wangen der Rosen, als ihr der Vorrang
[vor der Narzisse] zugeschrieben wurde; ihre rosenrote Farbe bezeugt ihre
Scham“4! (al-Curcani 1959: 307). Die Rose scheint in besonderem Masse fiir phan-
tastische Umdeutungen pridestiniert zu sein. Platen sagt in einem Ghasel der ersten
Sammlung ,,Sieh die Ros errotet, weil ihr schickt ein Lied Nachtigall, ihr Buhlge-
nosse, fernehin® (S. 243). Gehauft begegnen phantastische Umdeutungen bezeich-
nenderweise im ,,Rosen-Ghasel” aus dem ,,Spiegel” (S. 271). In der zweiten Fas-
sung hat der Dichter jedoch die folgenden zwei Verse mit nicht weniger als drei
Atiologien gestrichen (vgl. S. 832), offenbar deshalb, weil er sie nicht fiir gelungen
hielt. Das zweite bayt enthilt in beiden misrd‘s eine Atiologie:

Du, der die Rose pflegt, es weint dein Auge Rosendle,

Dein Atem gliiht von Rosenduft, und das verdrieft die Rose

(weil sie nicht so stark duftet wie der Atem des Freundes, deshalb ist sie vor Verdrufs rot
[2n:

Es driickt die Rose zwar ihr Bild auf Sonne, Mond und Stern

(deshalb sehen diese wie Rosen aus),

40 Al-Curcani 1959:299.
41 Al-Curcani 1959: 307.

17.01.2026, 23:04:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506932-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUGUST GRAF VON PLATENS GHASELEN 307

Doch deine Wange zeigt sich ihr — vor Scham zerflief3t die Rose
(weil die ,, Wange * der Rose nicht so schén ist wie die des Freundes, schimt sich die Rose
und ist deshalb rot).

In der spiteren — gekiirzten, iiberlegenen — Fassung des Gedichts findet sich aber
noch eine phantastische Atiologie an prominenter Stelle, nimlich im ersten misra®
des ersten bayt:

Es trillert Biilbiil fern von ihr, und Tau vergieft die Rose,
[die Tautropfen sind ihre Trénen; die phantastische Begriindung folgt im néchsten misra;
dem Liebsten folgen kann sie nicht; im Boden sprief3t die Rose.

Platen hat kein einziges Gedicht aus dem ,,Spiegel des Hafis“ in die endgiiltige
Sammlung seiner Ghaselen von 1834 aufgenommen. Link fragt sich, ob der
Dichter ,,die ungemein grazidosen und poetischen Ghaselen .. in erster Linie wegen
der orientalischen Bilder oder wegen der personlichen Widmung an Biilow und der
Geschlossenheit des Zyklus opferte 42,

(S.274)

Du fingst im lieblichen Trugnetz der Haare die ganze Welt,
Als spiegelhaltende Sklavin gewahre die ganze Welt!

Ich such um deine Gestalt her den Schatten des ew’gen Seins,
Der Segler, suchend was nicht ist, umfahre die ganze Welt;
Was tduschten jene so tief sich? Enthiillte nur mir allein

Dein rétselbannendes Antlitz die wahre, die ganze Welt?

Ich hielt mit gieriger Hand stets die nichtige Sorge fest,

Du kamst, ich opfre dem Frohsinns-Altare die ganze Welt;
Ich sehe, lachelt dein Mund mir, die Kénige vor mir knien,
Beherrsche, schldgst du das Aug auf, das klare, die ganze Welt;
Der Sofi geiflele wund sich, mich ritze die Rose bloB3,

Er scheid und trenne, was eins ist, ich paare die ganze Welt;
und was ich tue, verdank ich dem Meister im Ost allein:

DaB ich dir huldige, Hafis, erfahre die ganze Welt!

Kommentar: Im zweiten misra des ersten bayt ist ,,spiegelhaltende Sklavin“ unbedingt auf ,,die
ganze Welt“, nicht auf den Angeredeten (,,Du) zu beziehen. Das ergibt sich zum einen daraus,
daB} es sich um ein typisch hafisisches Motiv handelt, das Platen tibernommen bzw. adaptiert hat.
Bei Hafis sind Sonne und Mond ,,spiegelhaltende” (avina-dar) Diener des Freundes®3: ,,0 du!
die Sonne ist der Spiegelhalter von deiner Schonheit” (ai aftab ayina-dar-i gamal-i )**; , Mein
koniglicher Reiter, dem der Mond den Spiegel vors Gesicht halt” (Sah-suwar-i man ki mah dy-
ina-dar-i riiy-i ii-st)*>. Daf} ,,Sklavin“ auf ,die ganze Welt“ zu bezichen ist, ergibt sich des
weiteren auch aus der femininen Form (,,Sklavin®). Die (negativ gesehene) Welt wird auch im
Persischen als Frau aufgefaflt; bei Hafis ist sie eine alte Braut, Vettel o. &.: ,,Suche nicht Ver-

tragserfiillung von der nicht-bestdndigen Welt, denn diese alte Vettel ist die Braut von tausend

42 In Platen 1982: 797.

43 Vgl. Tschersig 1907: 116.

44 Hafis 1858-64, II: 470; Hafis 1812-13, II: 314.
45 Hafis 1858-64, I: 65; Hafis 1812-13, I: 50.

17.01.2026, 23:04:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506932-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308 GREGOR SCHOELER

Freiern (ma-gii durusti-yi ‘ahd az gahan-i sust-nihad, ki in ‘agiiza ‘aris-i hazar damdd-ast
(Hafis 1958-64: 1, 81). —,,Sofi“: in heutiger Schreibweise ,,Sufi“.

Platen hat dem Gedicht das metrische Schema vorgedruckt (0 - 0 - 00 --, 0 - 00
- 0 -), was er bei den Ghaselen sonst nur in seltenen Féllen getan hat. Dies und der
anspruchsvolle radif ,,die ganze Welt“ zeigen, wie Link*® zurecht bemerkt, daf3 er
mit dem Ghasel etwas Besonderes leisten wollte. Was das Besondere an dem
Versmal ist, ist aber bislang nicht bemerkt worden: Der Dichter hat in diesem Hul-
digungsgedicht an Hafis dessen Lieblingsmetrum, das persische mugtatt, (0 - 0 - 0
0 --,0-0-0 0 -)im Deutschen nachgeahmt. Dies gilt allerdings nur fiir die je-
weils erste Halfte der misra‘s, das VersmaB3 der jeweils zweiten Halfte modifziert
das mugtatt , indem die Silbenfolge o -, die eigentlich die dritte und vierte Silbe je-
des zweiten misra‘ bilden miiite, an den Schluf} versetzt wird, also (o - 0o - 0 -),
statt, wie beim richtigen mugtatt (0 - o0 - 0 o - ). Es ist hier darauf hinzuweisen, daf3
sowohl Riickert wie Platen zwar oft die Reimschemata, aber eher selten auch die
VersmalBe ihrer orientalischen Muster nachgeahmt haben. Wenn unser Dichter dies
hier tut, so ist darin, angesichts der Tatsache, dal3 es sich um ein Huldigungsgedicht
an Hafis handelt, eine besondere hommage an Hafis zu sehen. Diese Feststellung
wird noch durch den Inhalt erhirtet, denn das Ghasel ist, wie schon Tschersig?’
richtig erkannt hat, ,,voll von hafisischen Kldngen“. Dies wird auch die folgende
Interpretation zeigen.

Das Gedicht ist, bis auf seine letzten vier Zeilen, an den Freund gerichtet. Es
beginnt mit einem typisch-hafisischen Motiv: die Locken des Freundes, die mit
Schlingen, Lassos usw. verglichen werden, haben ,,die ganze Welt“, d. h. hier: alle
Menschen, gefangen. Sinngemél genau so beginnt iibrigens auch jenes (wahr-
scheinlich unechte) Hafis-Ghasel, das Goethes Vorlage zu seinem Gedicht ,,Selige
Sehnsucht* gebildet hat: ,,Keiner kann sich aus dem Lasso der Spitze deiner Locke
befreien®, nist kas-ra zi kamand-i sar-i zulf-i tu hilds*®. In unserem Gedicht wird
aus dem Motiv abgeleitet, dall der Freund ,,die ganze Welt“ als Sklavin betrachten
kann. Das ,,spiegelhaltend ist zunéchst einmal nur Epitheton zu ,,Sklavin® (s. o-
ben, Kommentar). Es ist fraglich, ob man es weiter interpretieren soll. Will man
dies tun, so mag man daran denken, daf der Spiegel, wenn der Freund — geméal3 der
Aufforderung des Dichters — in ihn blickt, keinen anderen als den Freund reflek-
tiert. Wenn also der Freund die Welt betrachtet, sieht er sich selbst. Diese Deutung
wiirde jedenfalls zum folgenden sehr gut passen.

Im zweiten bayt falt der Dichter den Freund, ganz in der Weise der islamischen
Mystik# als Abglanz Gottes, auf;, daher kann er erkldren, daB er bei ihm ,,den
Schatten des ew’gen Seins* (=Gottes) sucht. Dagegen ist das Unterfangen des Seg-

4 Link 1971: 119.

47 Tschersig: 1907: 116.

48 Hafis 1858-64, II: 136; Hafis 1812-13, II: 90.
49 vgl. Ritter 1955: 491.

17.01.2026, 23:04:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506932-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUGUST GRAF VON PLATENS GHASELEN 309

lers, der die Erde durch Umfahren erkennen und erforschen will, vergebens; der Er-
forscher der Erde kann hier gar nichts ,,Seiendes* finden, da — nach einer in der is-
lamischen Mystik vertretenen Lehre — ,,nichts auBler Gott ist bzw. ,,alles, was au-
Ber Gott ist, in Wirklichkeit nichts ist“>°, Wahres Sein hat nur Gott, dessen ,,Schat-
ten“ auf Erde der Freund ist.

Im zweitletzten bayt wird eine weitere Figur eingefligt, deren Lebensentwurf kein
Erfolg beschieden ist, der Sufi’!. Er ist aber nicht der Metaphysiker, wie Link inter-
pretiert, sondern der Asket, der sich martert, um den Leib abzutdten. Die negative
Wertung der Sufis, oder genauer gesagt: einer bestimmten Art von ihnen, der ortho-
doxen Sufis und Asketen, ist wiederum ein typisches hafisisches Motiv: ,,Hafis
stellt.. oft die wahren Geheimniskenner — sei es in der Liebe... oder der Frommigkeit
und mystischen Gotteserfahrung — den blof3 vorgeblichen, den Frommlern, Asketen
usw. gegeniiber*2, Dieses bayt ist besonders kunstvoll gestaltet. Im jeweils ersten
halben misra® werden, im Optativ, die vergeblichen Frommigkeitsiibungen des Sufi
genannt; im jeweils zweiten werden diesen, im Indikativ, die entsprechenden positiv
gewerteten Bemiihungen des Dichters antithetisch gegeniiber gestellt. Dabei wird
dessen Sich-Ritzen-Lassen durch die Rosen als eine abgeschwéchte Form des Sich-
Wund-Geifleln des Sufis ausgegeben, wo es doch in Wirklichkeit in ganz andere Zu-
sammenhénge gehdrt. Und wihrend der Sufi ,,scheidet und trennt, was in Wahrheit
eins ist, ndmlich Geist und Korper, tut der Dichter genau das Gegenteil davon; er
fiihrt das Zusammengehorige zusammen. Dabei ist in erster Linie wohl an Men-
schen, Liebespaare, zu denken, die der Dichter durch seine Kunst zusammenfiihrt —
das legt die Analogie zum Vorausgehenden nahe; in zweiter Linie mag man dann
auch anderes, etwa Erscheinungen die der poetischen Sphire zugehdren, heranzie-
hen. Tschersig fiihrt folgenden Vers Platens als Parallele an: (Es ist Gabe des Dich-
ters) ,,zu paaren das Schone mit dem Kriftigen, das Neue mit dem Wahren*33,

Es verbleibt uns noch, die bayts 3-5 zu behandeln. Bayt 3 versucht ,,den Segler®,
und tiberhaupt ,,die anderen®, als die Getduschten hinzustellen; nur das Antlitz des
Freundes ,,bannt®“, d. h. 16st, alle Geheimnisse der Welt, und nur dem Dichter allein
enthiillen diese sich. Diese Erfahrung wird allerdings als Frage formuliert und
scheint dadurch abgeschwécht zu sein. Das Folgende, durch das die in Frage ge-
stellte Erfahrung bestétigt wird, zeigt aber, daf diese Unsicherheit auch bewuf3t ge-
sucht worden sein kann, um die Wirkung zu erhéhen. Biirgel hat fiir das bay? eine
interessante Deutung vorgeschlagen: Wéhrend sich in Platens Ghaselen ,,mehrfach
ein BewuBtsein dafiir findet, daB3 die Schonheitswelt auch eine Welt des Truges sein
kann* (vgl. das oben Gesagte), sucht dieses Gedicht ,,die drohende Tduschung zu
iiberwinden, indem es die anderen als die Getiduschten hinstellt*54.

30 Ritter 1955: 602.

51 So zutreffend Link 1971: 119.
52 Biirgel, in Hafis 1972: 106.
33 Tschersig 1907: 116.

34 Biirgel 1997: 98f.

17.01.2026, 23:04:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506932-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

310 GREGOR SCHOELER

Bayt 4 wird durch die Antithese ,,die Sorge festhalten” (Tempus der Vergangen-
heit) (in misra‘ 1) — ,,dem Frohsinn opfern® (Tempus der Gegenwart) (in misra‘ 2)
bestimmt. Hinzu kommen wirkungsvolle Bilder: die Metapher der ,,Hand*, die die
Sorge (einst) festhielt — Sorge ist metonymisch fiir alles, was Sorge gebracht hat,
aufzufassen — und die Metapher ,,Frohsinns-Altar, dem der Dichter nun alles an-
dere (,,die ganze Welt®) ,,opfert®. Wirkungsvoll sind auch die verstdrkenden Epithe-
ta ,,gierige™ Hand, ,,nichtige” Sorge.

Wihrend die drei vorausgehenden und das folgende bayt antithetische Struktur
haben, sind die beiden misrd‘s von bayt 5 parallel gebaut, in ihrer ersten Hilfte so-
gar (weitgehend) rhythmisch (,,Ich sehe, ldchelt dein Mund mir ... — Beherrsche,
schlagst du das Aug auf ...“). Der Vers ist mit seinen ,,Méchtigkeitsevokationen, die
diesmal auf die eigene Person bezogen (sind) statt auf den Schenken3, der Hohe-
punkt des Gedichts. Zugrunde liegt wiederum ein hafisisches Motiv: es erscheint z.
B. im zweiten misra‘ des Gedichtes gul dar bar-u mai bar kaf-u ma‘siiga ba-kam-
ast, sultan-i gahan-am ba-cunin riiz gulam-ast>°, das Platen selbst iibersetzt hat (S.
318). Das erste hayt lautet in seiner Ubersetzung:

Ros am Busen, Wein in Handen,
Und ein Liebchen nach Verlangen!
Heute muB der Erde Sultan

Als ein Sklave vor mir bangen.

Die ,,Michtigkeitsevokationen™ beruhen auf einer ,hyperbolischen Steigerung
durch Schilderung der Wirkung*>7. Bei dieser Art von Hyperbel ist die geschilderte
Wirkung nicht nur iibertrieben, sondern irreal, phantastisch, ,Intensitdt des Ein-
druckes um jeden Preis ist die Losung. Der ziigellose Lauf der Phantasie kommt
erst dann zum Halten, wenn sie mit ihrem Gegenstand alles Vergleichbare hinter
sich gelassen hat‘8, Im vorliegenden Fall wird das Gliick, das der Dichter empfin-
det, wenn der Geliebte ihm wohlgesonnen ist, dermallen gesteigert, dal3 er vorgibt,
sich als Weltherrscher zu fiihlen.

Im SchluB-bayt wechselt der Dichter das Thema. Er redet nicht mehr den
Freund, sondern, im letzten misra‘, seinen Meister Hafis an. Im Schlu3-bayt nennen
sich die persischen gazal-Dichter gemil3 den Gesetzen der Gattung mit ihrem Fe-
dernamen. Platen setzt daflir im SchluB-bayt der Gedichte des ,,Spiegels* den Na-
men seines Meisters Hafis ein. In unserem Gedicht bekennt er sich in seinem gan-
zen Dichten als Schiiler des ,,Meisters im Ost“ und verkiindet ,,der ganzen Welt*,
dafl er ihm huldige. Selbst der Wechsel der Anrede ist ein typisches hafisisches
Stilmittel. ,,Es gibt (bei Hafis) Gedichte, in denen beinahe jeder Vers einen anderen
Adressaten hat“>,

35 Biirgel 1997: 99.

56 Hafis 1858-64, I: 86.

7 Ritter 1927: 36.

58 Ritter 1927: 38.

9 Biirgel, in Hafis 1972: 36.

17.01.2026, 23:04:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506932-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUGUST GRAF VON PLATENS GHASELEN 311

Link héalt das Gedicht fiir ,,zundchst einmal unverstindlich® und weist darauf
hin, daf3 frithere Interpreten — einem erschien es als der Hohepunkt von Platens
Ghaselendichtung — es als eine Art ,,abstrakter Kunst“ genossen zu haben schei-
nen®. Tatsdchlich ist das Gedicht aber nur dann unverstindlich, wenn man die
zugrunde liegenden hafisischen Topoi nicht kennt. So ist auch Links eigene Deu-
tung, trotz einzelner interessanter Gedanken, migliickt, vor allem deshalb, weil er
im ersten misra falschlich die ,,spiegelhaltende Sklavin® — und nicht den Freund —
als die Angeredete auffalit und sich dann bemiiht, diese ,,geheimnisvolle Frauenge-
stalt“c! mit dem im letzten Vers angeredeten Hafis zu identifizieren, wobei dann ein
Phantom herauskommt, das er als ,,Ghaselen-eidos‘ bezeichnet.

Platen hat in einem wichtigen Brief an Riickert die poetologische Bedeutung der
,»Mythisierung® von Dichter und Freund, die er auch in diesem Gedicht durchfiihrt,
selbst erklart:

Die Liebe zu einem schonen Freunde... ist eine Begeisterung fiir die schone Form, und nur
durch diese letztere kann die Freundschaft einen reichen poetischen Gehalt gewinnen. In-
dem nun der Dichter diese Verehrung der Gestalt bis zur Vergotterung anwachsen 1aft,
setzt er sich scheinbar iiber das sonst als gottlich erachtete hinaus, und indem er sich auf
das demiitigste beugt vor dem Gegenstande seiner Neigung, sicht er stolz und verwegen
iiber die Haupter der Menschen und ihre Satzungen weg.%2.

Link interpretiert: ,,Der ungliickliche Eros zwischen Ich und Freund wird als
getriibter Schatten des ewigen, begierdelosen Eros zwischen Genie und Schonheit
verstanden. Indem in poetischer Freiheit der eine mit dem anderen nahezu identi-
fiziert wird, kann der Eindruck entstehen, der Platensche Eros sei hier tatsdachlich
,erlost’ worden®o3.

Das betrachtete Gedicht, und iiberhaupt der ,,Spiegel* zeigen, wie eng bei Platen
Ausdruck von wirklichen Gefiihlen und Schaffen von ,kiinstlichen Paradiesen®,
deren zugegebene Inspirationsquelle Hafis war, verbunden sein kann.

IV (S. 217)

Es liegt an eines Menschen Schmerz, an eines Menschen Wunde nichts,
Es kehrt an das, was Kranke quilt, sich ewig der Gesunde nichts!

Und wire nicht das Leben kurz, das stets der Mensch vom Menschen erbt,
So géb’s Beklagenswerteres auf diesem weiten Runde nichts!
Einformig stellt Natur sich her, doch tausendformig ist ihr Tod,

es fragt die Welt nach meinem Ziel, nach deiner letzten Stunde nichts;
Und wer sich willig nicht ergiebt dem ehrnen Lose, das ihm draut,

Der ziirnt ins Grab sich rettungslos und fiihlt in dessen Schlunde nichts!
Das wissen Alle, doch vergifit es Jeder gerne jeden Tag,

So komme denn in diesem Sinn hinfort aus meinem Munde nichts!

60 Link 1971: 119.

6l Link 1971: 120.

62 Dieser Passus aus dem Brief wird von Platen selbst zitiert in Platen 1896-1900, II: 505.
63 Link 1971: 92.

17.01.2026, 23:04:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506932-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

312 GREGOR SCHOELER

VergeBt, daBl euch die Welt betriigt, und dafl ihr Wunsch nur Wiinsche zeugt,
Lal3t eurer Liebe nichts entgehn, entschliipfen eurer Kunde nichts!

Es hoffe Jeder, dal} die Zeit ihm gebe, was sie keinem gab,

Denn jeder sucht ein All zu sein, und jeder ist im Grunde nichts.

Dieses Gedicht stammt aus der vierten Ghaselenammlung Platens, den ,,Neuen
Ghaselen von 1823. Der Dichter hat es in die endgiiltige Sammlung von 1834 un-
verdndert iibernommen. Die ,,Neuen Ghaselen“ tragen das Motto: ,,Der Orient ist
abgetan, Nun seht die Form als unser an.” In der Tat sind diese Gedichte sehr viel
weniger ,orientalisch™ als die der fritheren Sammlungen. Aber schon die dltere
Forschung hat hier relativiert und bemerkt, dal ein Leser, der die anderen
Sammlungen nicht kennt, ,,einen ziemlich starken orientalischen Eindruck empfan-
gen mag o4,

Das ,,Nichts-Ghasel®, in achthebigen Jamben abgefaBt, ist keine ,,Klage* iiber
das Los der Menschen® — klagende Tone, wie etwa in Schillers Ndnie, fehlen so
gut wie ganz — sondern eine scheinbar sachliche Aufzihlung und Erdrterung des
menschlichen Elends und des irdischen Loses: eine Erorterung, die um so wir-
kungsvoller ist, als sie ohne tiefe Anteilnahme vorgetragen zu sein scheint und mit
bitterer Ironie gemischt ist. Folgende Gedanken werden vorgetragen:

Die Gleichgiiltigkeit des menschlichen Leidens, sub specie aeternitatis gesehen,;
die Verstindnislosigkeit des Gesunden dem Kranken gegeniiber (eine bittere Erfah-
rungen, die Platen selbst machen muBte); die Einsamkeit des Menschen in der To-
desstunde; die wie eine abgrundtiefe Bosheit der Vorsehung erscheinende Tatsache,
daf} die Entstehung des Lebens, der Zeugungsvorgang, nur eine Form hat, die To-
desart dagegen bei jedem Wesen eine andere ist; die Nutzlosigkeit, sich gegen das
Schicksal aufzulehnen, da sonst das Leiden noch durch unniitzen Zorn verstarkt
wird; die Erfahrung, dafl die Welt betriigt, d. h. alle Hoffnungen enttduscht, und
daf} das Seinen-Wiinschen-Nachgehen im Menschen nur neue Wiinsche hervorruft.

Der ,, Trost“, den der Dichter an zwei Stellen spendet, ist — zumindest an der er-
sten Stelle (in bayt 2) — bittere Ironie. Hier besteht der ,,Trost* in der Versicherung,
daB das Leben ja nur kurz sei. Am Schlul (vorletztes bayt und erstes misra‘ des
letzten bayf) ruft der Dichter dazu auf, jeder einzelne moge — wohlgemerkt: in
Selbsttduschung, wider besseres Wissen! — das Gesagte, das er ja ohnehin genau
wisse, vergessen und hoffen, daB bei ihm alles anders werde. Deshalb kiindigt der
Dichter auch an, nachdem er die Wahrheit einmal explizit und in giiltiger Form ge-
sagt hat, in diesem Sinne kiinftig nichts mehr sagen zu wollen. Jeder soll seiner
Liebe und seinem Wissensdrang nachgehen; diese beiden sind offenbar diejenigen
Triebe des Menschen, die der Dichter fiir wert hilt, da3 er sie besonders erwéhnt:

LaBt eurer Liebe nichts entgehn, entschliipfen eurer Kunde nichts!
Es hoffe Jeder, daB} die Zeit ihm gebe, was sie Keinem gab

64 So Meyer 1914: 37.
65 So Tschersig 1907: 142.

17.01.2026, 23:04:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506932-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUGUST GRAF VON PLATENS GHASELEN 313

Enthalten diese beiden misrd‘s einen Trost? Klingt das Gedicht dadurch versoh-
nlich aus? Oder sind auch diese Ratschlége bittere Ironie? Die dltere Forschung hat
sich Gedanken hierliber gemacht und ist geteilter Meinung geblieben®. Vielleicht
will das Gedicht die Antwort auf die Frage offen lassen, bzw. jedem einzelnen Le-
ser selbst iiberlassen.

Wie dem auch sei, jedenfalls werden im letzten misra“:

Denn Jeder sucht ein All zu sein, und Jeder ist im Grunde nichts

Streben und Sein des Menschen als kontradiktorische Gegensitze (,,ein All*“ —
,»Nichts®) einander gegeniiberstellt.

Das Ghasel ,,geht“, wie Victor Meyer®’ treffend sagt, ,,in Kkalter logisch-
unbildlicher Auspriagung einher. Tatsdchlich ist die fast vollstindige Bildlosigkeit
eines der auffilligsten Merkmale der Redeweise dieses Ghasels. (Die einzigen Me-
taphern, die verwendet werden, ,,Schlund“ des Grabes und ,,chrnes* Los, sind kei-
neswegs kiihne Metaphern!) Dabei ist der Stil des Gedichts, der zundchst wegen
seiner Bildarmut ,,unorientalisch* erscheinen mag, in Wirklichkeit hoch rhetorisiert.
Die héufigen Iterationen (mehrfach in der Form des Polyptoton: Mensch vom Men-
schen; Wunsch Wiinsche; jeder jeden Tag; weitere Iterationen sind: eines Men-
schen..., eines Menschen; gebe, gab) akzentuieren die Monotonie, die hdufigen An-
tithesen (Kranke-Gesunde; einformig, Herstellung — tausendformig, Tod; wissen-
vergessen; Zu-Sein-Suchen: ein All, Sein: Nichts) die Gegensitze auf der Welt und
die Widerspriiche des Lebens. Eine dhnliche Wirkung wie die Iterationen zeitigt die
Wabhl von Synonymen (Schmerz, Wunde; Ziel, letzte Stunde). Komplexe Gedanken
konnen als Parallelismen (einférmig stellt Natur sich her, doch tausendformig ist ihr
Tod) oder chiastisch strukturiert sein (LaBt eurer Liebe nichts entgehn, entschliipfen
eurer Kunde nichts).

Es sind dies alles Figuren, die in orientalischer Dichtung zwar oft vorkommen
und von den einheimischen Theoretikern beschrieben werden, die aber nicht ty-
pisch orientalisch sind; sie treten in der europédischen Barockdichtung sicher genau
so haufig auf. ,,Orientalisch” sind in diesem Ghasel nur noch die gattungsbedingten
Merkmale: die ,,molekulare Struktur* der bayts und der wiederkehrende Reim und
Uberreim. Diese ,,Zwinge der Gattung hat der Dichter hier allerdings meisterhaft
genutzt, um seine Gedanken auszudriicken. Der ,,erschiitternde einsilbige Uberreim
[,Nichts‘]“, sagt Victor Meyer treffend, ,,begleitet das Gedicht wie mit Hammer-
schldgen®8; er hitte noch auf die zusitzliche Wirkung des dem radif vorausgehen-
den zweisilbigen Reimes mit den dumpfen u -e-Lauten hinweisen kdnnen.

In diesem Gedicht wird — im Gegensatz zu den meisten anderen Ghaselen — keine
Kinstlich-vorgeformte Schonheitswelt™ gestaltet. Das erklart auch seine Bildarmut.
Sein Gegenstand ist vielmehr die reale Welt der Schmerzen und des Leidens.

66 Meyer 1914: 40, gegen Tschersig 1907: 142.
67 Meyer 1914: 40.
68 Meyer 1914: 40.

17.01.2026, 23:04:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506932-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

314 GREGOR SCHOELER

Link ist der Auffassung, daB ,,Platens metaphysischer Nihilismus, wo er sich im
Ghasel ausspricht, die Gattung bis an die Grenze ihrer Mdoglichkeiten bean-
sprucht. Im Nichts-Ghasel sei diese Grenze {iberschritten: ,,Hier wird der Nihilis-
mus in so prosaischer, harter Form ausgesprochen, daf} fast wortliche Parallelen zu
Schopenhauer begegnen“®®. Eine richtige Beobachtung ist die Néhe zu Schopen-
hauer, die sich iibrigens auch in anderen Gedichten Platens feststellen 146t (vgl. z.
B. die Ode ,,Lebensstimmung™ S. 463f., insbesondere die Strophe ,,Ja, dann wird er
gemach miide des bunten Spiels, ...Weg legt er der Téduschung Mantel, Und der
Sinne gesticktes Kleid.”). Aber die Art, wie der metaphysische Nihilismus in die-
sem Gedicht ausgesprochen wird, ist zwar hart, jedoch keineswegs prosaisch; sie
ist vielmehr im hochsten Masse kunstvoll, rhetorisch.

Und die Ghaselform ist sehr wohl fahig, ernste und philosophische Inhalte aus-
zudriicken. Das gilt jedenfalls fiir das persische gazal. Urspriinglich ist es zwar —
ebenso wie sein Vorginger, das arabische gazal, — Liebesdichtung, aber die thema-
tische Beschrinkung auf die Liebe wird schon in einem frithen Entwicklungsstadi-
um aufgegeben: im persischen gazal treten sozusagen ab sofort Wein und Friihling,
sehr bald auch die Mystik, hinzu; und spétestens bei Hafis kann es samtliche The-
men, die die persische Lyrik iiberhaupt kennt, behandeln, also z. B. auch Herr-
scherpreis, Totenklagen und philosophische Reflexionen. Warum sollte es sich mit
dem deutschen Ghasel anders verhalten? Jedenfalls hat Riickert eines seiner schon-
sten Kindertotenlieder (Nr. 8) in Ghaselform gedichtet:

Welch plumper Fuf3 ist mitten hier in meinen Blumenflor getreten?
Welch ein vermummter Schauder ist in meinen Freudenchor getreten?

und Platens bekanntestes Ghasel — eines der wenigen, das sich bisweilen auch in
fiir weitere Laienkreise bestimmten Anthologien deutscher Dichtung findet”® — ist
eben das Nichts-Ghasel.

August von Platen hat, wie der Germanist Herbert Cysarz bemerkt, durch seine
orientalische Dichtung ,,das Orchester deutscher Sprache durch ein nie gekanntes
Instrument bereichert.” Cysarz fiihrt diesen Gedanken wie folgt aus: ,,Dieses In-
strument bringt noch mehr als Tonarten und Klangfarben zu: ein neues Ethos des
Verses, nicht nur eine unerhdrte Beweglichkeit und elastische Bildlichkeit“7!. Ahn-
lich stellt Jiirgen Link im Nachwort zu seiner Platen-Ausgabe fest: ,,Platen hat ...
die neuere deutsche Lyrik durch einige durchaus originelle, seine Eigenart giiltig
repriasentierende Tone bereichert’2. Seine Wirkung blieb nicht auf Dichter wie
Georg Friedrich Daumer (1800-1875), Friedrich Bodenstedt (1819-1892) und an-
dere Vertreter der Orientmode beschrinkt’?, vielmehr beeinfluf3te das ,,Ethos seines

69 Link 1971: 87.

70 7.B. in Reiners 1958.

71 Cysarz, in Platen 1958: 345f.
72 Platen 1982: 970.

73 Vgl. Tschersig 1907: 165fF.

17.01.2026, 23:04:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506932-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUGUST GRAF VON PLATENS GHASELEN 315

Verses* die Dichtung zahlreicher GroBer des 19. und beginnenden 20. Jahrhun-
derts, von Conrad Ferdinand Meyer bis hin zu den Dichtern des George-Kreises
und Hugo von Hofmannsthal. Gottfried Keller und Hugo von Hofmannsthal, um
nur diese zu nennen, haben selbst Ghaselen geschrieben.

August von Platen gebiihrt ein Platz in der Weltliteratur. Wie Goethe und Rii-
ckert hat er Briicken zwischen den Kulturen Europas und des Orients geschlagen;
durch seine Hafisilibersetzung, aber mehr noch, durch die schopferische Aneignung
hafisischer Dichtung in seinen eigenen Ghaselen.

Vielleicht tragt dieses internationale Symposium iiber das Ghazal as a Genre of
World Literature mit seinen zwei Beitrdgen zu Platens Ghaselen dazu bei, daf} der
Wunsch, den der Dichter in einem der Motti zu seiner ersten Ghaselensammlung
ausgesprochen hat, in Erfiillung geht:

Wenn einst Persen deutsche Verse

Lesen, wie wir ihre jetzt,

Dann geschieht’s wohl, daf3 ein Perse
diese Lieder iibersetzt.

Bibliographie
Ausgaben der Werke Platens:

Platen, August Graf von 1909: Sdmtliche Werke. Bd. I-XII. Hrsg. von Max Koch
und Erich Petzet. Leipzig.

Platen, August Graf von 1909a: Der Pilger und sein Wegweiser. In: Simtliche Wer-
ke, XI. 53-60.

Platen, August Graf von 1982: Werke. Band I: Lyrik. Hrsg. von Kurt Wolfel und
Jirgen Link. Miinchen.

Platen, August Graf von 1958: Gedichte. Mit einem Nachwort von Herbert Cysarz
ausgewahlt und herausgegeben von Carl Fischer. Heidelberg.

Platen, August Graf von 1896-1900: Die Tagebiicher. Bd. I-II. Hrsg. von G. v.
Laubmann und L. v. Scheffler. Stuttgart.

Ausgaben und Ubersetzungen der Gedichte von Hafis:

Hafis 1812-13: Der Diwan. von Mohammed Schems ed-din Hafis. Aus dem Persi-
schen zum erstenmal ganz iibersetzt von Joseph von Hammer [-Purgstall]. Teil
I-1I. Stuttgart und Tiibingen.

Hafis 1858-64: Der Diwan des grofsen lyrischen Dichters Hafis. Im persischen O-
riginal herausgegeben, ins Deutsche iibersetzt und mit Anmerkungen versehen
von Vincenz Ritter v. Rosenzweig-Schwanau. Bd- I-111. Wien.

Hafis 1972: Gedichte aus dem Diwan. Ausgewdhlt und herausgegeben von Johann
Christoph Biirgel. Stuttgart (Reclam Nr. 9420).

17.01.2026, 23:04:16.



https://doi.org/10.5771/9783956506932-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

316 GREGOR SCHOELER

Weitere Quellen und Sekunddrliteratur:

Bobzin, Hartmut/ Och, Gunnar (Hgg.) 1997: August Graf von Platen. Leben, Werk,
Wirkung. Paderborn, Miinchen, Wien, Ziirich.

Bobzin, Hartmut 1997a: ,,Der Orient sey neubewegt... Platens Studium des Persi-
schen und seine Ghaselen-Dichtung. In: Och, Gunnar (Hg.) 1996: 88-131.

Bobzin, Hartmut 1997b: Platen und Riickert im Gesprich iiber Hafis. In: Bobzin,
Hartmut und Och, Gunnar (Hg.) 1997: 103- 121.

Biirgel, Johann Christoph 1997: Platen und Hafis. In: Bobzin, Hartmut und Och,
Gunnar (Hg.) 1997: 85-102.

Al-Curcani, ‘Abdalqahir 1959: Die Geheimnisse der Wortkunst. Aus dem Arabi-
schen iibersetzt von Hellmut Ritter. Wiesbaden (Bibliotheca Islamica ; 19).

Cysarz, Herbert 1958: Platens lyrisches Werk. In: Platen 1958: 343-358.

Gabrieli, Francesco 1929: Estetica e poesia araba nell’ interpretazione della Poetica
aristotelica presso Avicenna e Averro€. Rivista degli studi orientali 12 (1929):
291-331.

Hauser, Arnold 1973: Der Ursprung der modernen Kunst und Literatur. Die Ent-
wicklung des Manierismus seit der Krise der Renaissance. Miinchen.

Heinrichs, Wolfhart 1969: Arabische Dichtung und griechische Poetik. Beirut (Bei-
ruter Texte und Studien. 8).

Heinrichs, Wolthart 1977: The Hand of the Northwind. Opinions on Metaphor and
the Early Meaning of Isti‘ara in Arabic Poetics. Wiesbaden (Abhandlungen fiir
die Kunde des Morgenlandes ; 44,2).

Kluge, [Friedrich] 1999: Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache. 23.
Aufl. Bearbeitet von Elmar Seebold. Berlin, New York.

Link, Jirgen 1971: Artistische Form und dsthetischer Sinn in Platens Lyrik. Miin-
chen.

Meier, Fritz 1992: Der Derwischtanz. Versuch eines Uberblicks. In: Glassen, Erika
und Schubert, Gudrun (Hgg.): Bausteine 1. Ausgewdhlite Aufsdtze zur Islamwis-
senschaft. Istanbul (Beiruter Texte und Studien ; 53a).

Meyer, Victor 1914: Platens Ghaselen. Diss. Leipzig.

Och, Gunnar (Hg.) 1996: August Graf von Platen. 1796-1835. Erlangen.

Reiners, Ludwig (Hg.) 1958: Der ewige Brunnen. Ein Volksbuch deutscher Dich-
tung, gesammelt und herausgegeben. Miinchen.

Ritter, Hellmut 1955: Das Meer der Seele. Leiden.

Ritter, Hellmut 1927: Uber die Bildersprache Nizamis. Berlin und Leipzig.

Schoeler, Gregor 1975: Einige Grundprobleme der autochthonen und der aristote-
lischen arabischen Literaturtheorie. Wiesbaden (Abhandlungen fiir die Kunde
des Morgenlandes ; 41,4).

Tschersig, Hubert 1907: Das Gasel in der deutschen Dichtung und das Gasel bei
Platen. Leipzig (Breslauer Beitrdge zur Literaturgeschichte. N. F. Heft 1).

17.01.2026, 23:04:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506932-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

