
EIN ZWISCHENBLATT. DIE GRABBEREITUNG VON VITTORE CARPACCIO

 

 

 

 

 

 

Kreon vor dem Grab

Auftritt des Boten. Die Exangolos-Passage

1»Nun / Geht alles hin«, sagt einmal der Bote. Er läutet mit der Ex-

angolos-Passage im V. Akt 1. Szene das Ende der Tragödie ein. Der Bote

berichtet, wie er gemeinsam mit den Dienern und Kreon, den die Rede

des Tiresias umgestimmt hat, zunächst zu Polynikes geht, ihm ein Grab

zu richten, und wie sie sich dann der Grabkammer Antigonäs nähern.

Von dort her, so der Bote, wird »eine Stimme« hörbar. Allmählich, im

Herannahen an die Totenkammer, vernimmt Kreon eines »Kindes

Stimme«, die ihn verunsichert. Er weiß nicht, ob es seines Sohnes
2Stimme oder eine göttliche Täuschung ist. Doch bevor diese Szene

gelesen wird, gilt die Aufmerksamkeit zunächst dem Auftritt des Boten,

der – auf die Wahrheit des Ereignisses vor und in dem Grab referierend

– mit gewitzter Zunge spricht. Kurz, seine Rede steht auf schwanken-

dem Boden in genau dem Grade, wie er die unmögliche Aufgabe hat, als

Zeuge von dem ›wahren‹ Geschehen zu sprechen. Er berichtet Eurydi-

ce, der Frau Kreons, was sich dort abgespielt hat. Denn sie, die auf dem

Weg zum Altar Athenes von einer mysteriösen Stimme getroffen wird

und daraufhin in Ohnmacht fällt, wendet sich an den Boten Unheil ah-

nend, damit er wiedergäbe, ihr übersetze, was er erfahren hat. Der Chor

hört zu. Während Eurydice die Sinne schwanden, bleibt der Bote

scheinbar Herr seiner Sinne. Er sagt:

»Ich, liebe Frau, sag’ es, als Augenzeuge,
Kein Wort der Wahrheit laß ich ungesagt,

3(…).«

Der Bote kommt als Augenzeuge von einem anderen Ort. Er kündigt ein

zu Sprechendes an als etwas, das nachträglich von etwas Gesehenem

berichtet. Scheinbar tun die Worte des Boten so, als seien das Gespro-

               

1. FHA 16, Antigonä, V. 1213f.
2. Ebd., V. 1258-1272.
3. Ebd., V. 1242f.
 

107

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 107-124) T01_04 kap4.p 322897257316

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003 - am 14.02.2026, 07:58:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

chene und das Gesehene gleich und differenzlos und als ob sie ein

Sprechen, das sich im Sprechen duplizierte, übergehen könnten. Damit

erzählt der Bote nicht nur, wie es wahr und unwahr war, er spricht zu-

gleich von der Zeugenschaft des Auges als Bedingung eines wahren

Sprechens, indem er das Sprechen in der Verknüpfung mit dem Sehen
1als »transzendente Sehweise« markiert. Doch weit entfernt von einer

nüchternen, objektiven Berichterstattung, die mit dem Begriff des Au-
genzeugen aufgerufen wird, dreht der Bote in der Übersetzung Hölder-

lins, noch bevor die Hiobsbotschaften zu Wort kommen, eine »Pirouet-
2te«  mit dem scheinbaren Bekenntnis:

»Ich, liebe Frau, sag’ es, als Augenzeuge,
Kein Wort der Wahrheit laß ich ungesagt,
Was sollt’ ich nemlich dich besänftigen,
Wenn ich nachher als Lügner dir erschiene?

3Gerad ist immerhin die Wahrheit.«

Erscheint die Wahrheit immerhin gerad, so wird die Sentenz des Boten

im Gegenteil auf einem schiefen Boden stehen. Wie der Körper eines

Tänzers sich in Windeseile auf einer Fußspitze um seine eigene Achse

dreht und im Anblick dieser virtuosen Drehung seine ursprüngliche Ge-

stalt verliert – denn er entwirft, wie die Figuren Grandvilles, eine gei-

sterhafte Erscheinung, die zugleich zwischen einer konturlosen Gestalt,

die sich in ihren Konturen nicht fixieren und abbilden läßt, und einer

einfachen Spule tendiert –, so dreht sich die Rede des Boten. Wort für

Wort ereignet sich ein Sprechen, das, kaum ist ein Wort ausgesprochen,

sich in sein Gegenteil verkehrt. Es verdichtet sich; es verliert und erhält

zugleich mit der ersten Negation kein die Konturen, die das Wort in ei-

ner Spanne von Konturierung und Verlust von Konturierung zu einem

sinnhaften werden läßt. Denn kein Wort der Wahrheit läßt der Bote un-
gesagt und sagt so, daß er die ganze Wahrheit restlos spricht, wie er zu-

gleich alle Worte der Wahrheit ungesagt läßt. So gesehen steht die

Wahrheit aus. Sofern das Sprechen des Boten nach Maß des Augenzeu-

gen voll von Wahrheit ist, transportiert es zugleich einen Entzug durch

die doppelte Negation im Gesagten. Damit wird thematisch, daß die

Nachricht, so unverrückbar wahr sie auch immer daher kommt, gleich-

zeitig ein Fehlen, eine Auslassung artikuliert. Je nach Blickwinkel

streicht sich die Rede wechselseitig durch; sie zirkuliert um sich selbst

und berührt darüber einen Zug von Leere, der sich in der Konvergenz

des Gegensinns in Form einer Unterbrechung einstellt. Durch den Bo-

               

1. Blanchot, Das Unzerstörbare, 88.
2. Lacan, Das Wesen der Tragödie, 329.
3. FHA 16, Antigonä, V. 1242ff.
 

108

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 107-124) T01_04 kap4.p 322897257316

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003 - am 14.02.2026, 07:58:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KREON VOR DEM GRAB

ten kommt also das Thema der Unterbrechung und des Ausgelassenen,

das sich als eine Wachsamkeit für den Mangel und in zugespitzter Form

den Tod zu denken gibt, komisch und im Umschlag zum Tragischen zur

Sprache. Wie ein flüchtiges Atemholen unterbricht der Bote das Tragi-

sche mit dem Zug des Komischen und schiebt es ein letztes Mal auf.

           Der Bote erscheint nicht in der Gestalt des Lügners und nicht in
1der Gestalt des Wahrsagers wie sie Kreon zugeschrieben ist, er er-

2scheint als ein treuer Diener , der flüchtig in den ersten vier Versen

seiner Rede an Eurydike eine Lücke aufreißt, die sich abrupt im fünften

Vers mit dem Satz gerad ist immerhin die Wahrheit zu schließen droht

und noch ein letztes Mal in der Unmöglichkeit zur wahren Aussage auf-

blitzt. Bis dahin spricht der Bote mit einer gespaltenen Zunge, die einen

Witz darüber erzeugt, daß er die Unmöglichkeit des Gesehenen und die

Wahrheit darüber zu sagen als unmöglich und darüber wahrhaft man-

gelhaft ausspricht. Vor diesem Hintergrund, also auf dieser zerkritzten

und zerkratzten Folie, ist die Rede des Boten zu hören, zu übersetzen,

die nun anhebt, von der Heraufkunft einer Stimme aus dem Grab zu be-

richten.

Eines »Kindes Stimme« hören

Auch Kreon hört eine Stimme. Sie trifft ihn, wie der Bote berichtet, in

dem Moment, in dem er sich der steinernen Gruft nähert, in der er An-

tigonä lebendig begraben eingeschlossen glaubt. Auf der Schwelle zum

Grab umgibt Kreon eine »dunkle, mühseel’ge Stimme«, deren Ursprung

ungewiß ist. Der Bote berichtet:

»Es höret aber einer eine Stimme,
Und laute Klage rufen in der Kammer,
Und nahet sich und deutet Kreon sie
Dem Herren an. Und wie der gieng, umgab
Ihn merkbarer die dunkle, mühseel’ge Stimme,
Dann schrie er auf, nah dran, und übel klagend
Sprach er das Wort, das ärmlich klagende;

3(…).«

Die Stimme, die in der Rede des Boten auftaucht – es höret aber einer
eine Stimme – ist nicht unmittelbar. Die Rede des Boten schiebt sich

nachträglich wie ein Schleier oder ein Riegel vor das, was die Stimme

               

1. Ebd., V. 1265.
2. Ebd., V. 1267.
3. Ebd., V. 1258ff.
 

109

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 107-124) T01_04 kap4.p 322897257316

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003 - am 14.02.2026, 07:58:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

an dunkler und unaufhaltsamer Stimmung transportiert, wenn sie al-

lein, wortlos und im ziehenden Ton eines Nahens einen Körper trifft

und ihn umgibt. Die Unmittelbarkeit der Stimme wird über das Spre-

chen des Boten und im Akt der Wiedergabe in Distanz gehalten und zu-

gleich noch einmal erinnert. In dem Maße, wie der Bote spricht, die

Tragödie geschrieben steht und Hölderlin übersetzt, wird die an kein

Subjekt gebunden vorgestellte und von einem ungewissen Ort kom-

mende Stimme, die zur Gewißheit drängt, in der Erinnerung des Spre-

chens, Dichtens und Übersetzens berührbar, und zwar berührbar in
1dem Sinne, als berühren einen Kontakt einer »höchst nahen Distanz«

herstellt.

           Wenn eine Stimme plötzlich einbricht, wie sie Eurydice unmit-

telbar ins Ohr trifft, sie ohnmächtig werden läßt, und wie sie Kreon um-

gibt, ist sie unmittelbar dahingehend, als sie das Moment der Distanz

zwischen Stimme hier und Körper dort flüchtig aufzuheben scheint.

Anders als die in vertrauter Weise sprechende Stimme, die von Leben

zeugend gedacht ist, indem sie an ein sprechendes Subjekt geknüpft ist,

bringt die dunkle Stimme ein Tödliches. Sie gibt die Spaltung von Sub-

jekt und Stimme zu denken auf.

           Die Rede des Boten bekommt so eine strukturelle Funktion, in-

dem sie den Abstand zwischen der Unmittelbarkeit der Stimme, die un-

entschieden halluziniert und wahr und verschieden im Sinne einer zeit-

lichen Passage gewesen sein wird, und der Rede über die Stimme be-

wahrt. Die Gewalt einer Stimme, die plötzlich hereinbricht, transpor-

tiert, daß es das Dunkle der Stimme und das Dunkle von Sprache gibt.

Stimme ist hier nicht das, was das Subjekt beherrscht, indem es spricht

und nicht spricht, hört und nicht hört. Sie umgibt das Subjekt. Hölderlin

akzentuiert die unendliche Ferne einer unberührbaren, unfaßlichen

Stimme, die zugleich unaufhaltsam nah kommt und Kreon auf den Leib

rückt in der Übersetzung des Boten: es höret aber einer eine Stimme.

Eine Stimme gibt sich ungebunden an ein Subjekt und ungebunden an

ein Objekt herkunftslos zu hören. Metrisch gelesen wird die Stimme in

diesem Vers eingeführt mit einem Rhythmus, der aus einem dreifüßi-

gen Jambus und einem dreifüßigen Trochäus besteht und von einer

unmerklichen Cäsur in der Mitte des Verses (nach aber), welche die

Umkehr der Hebungen und Senkungen hervorruft, strukturiert ist. Und

doch, rezitiert man den Vers nur einmal mit der eigenen Stimme, so

wird man bemerken, daß er eher leicht, mit schwebender Betonung

zwischen den Versfüßen und Satzteilen, besonders zwischen dem Sub-

jekt und dem Objekt einer eine Stimme in der Mitte, aber auch in der

Spannung zwischen dem Anfang des Verses es und seinem Ende Stim-
me auszusprechen ist. Eine zarte lyrische Weise steht damit im Wider-

               

1. Nancy, Die Musen, 32.
 

110

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 107-124) T01_04 kap4.p 322897257316

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003 - am 14.02.2026, 07:58:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KREON VOR DEM GRAB

spruch zu dem, was die Stimme an Unheil ankündigt. Noch aber ist es

nicht da, vielleicht sogar schiebt der Rhythmus einmal noch im Ein-

klang mit der Unentschiedenheit der Stimme, die unbestimmt zwischen

es einer und eine zu hören ist, das Unheil auf.

           Die unbestimmte Stimme wird allmählich konturierbarer. Sie

verschiebt sich im Zuge ihres Herannahens in die Weise der Klage.

Dann wechselt der Bote die Zeit der Erzählung vom Präsens abrupt in

das Imperfekt. Die dunkle, mühsee’lge Stimme umgab Kreon im Gehen

auf das Grab zu merkbarer. Dann schrie er auf, nah dran. Der Schrei un-

terbricht die Passage des Hörens der Stimme, Kreon beginnt zu klagen

und zu sprechen. Der Bote gibt wieder, was Kreon rief:

»Bin ich Wahrsager mir? geh’ ich den unglüklichsten
Wirklich der Wege, welche kommen können?
Mich rührt des Kindes Stimme. Doch ihr Diener
Geht schnell hinzu, zum Grab’ und seht genau
Den Riegel an, der aus der Mauer ist gerissen,
Geht in die Thüre selbst hinein, und sehet
Ob ich des Hämons Stimme höre, oder

1Göttlich getäuscht bin.«

Mit der Frage bin ich Wahrsager mir? scheint etwas auf ihn zuzurollen,
2das sich zwischen der Prophezeiung des Tiresias und einer dunklen

Ahnung bewegt. Die Worte mich rührt des Kindes Stimme stehen im

Nachklang zu dem Vers es höret aber einer eine Stimme. Dann schlägt

die Rührung in eine Hast und Ungeduld um. Kreon befiehlt den Die-

nerboten, damit sich die Ungewißheit der Stimme aufkläre, zu sehen, ob

es Hämons Stimme oder eine Stimme göttlicher Täuschung ist.

           In der Grabszene kommt eine Stimme zum Zuge, die zu hören

gibt, indem sie einen Körper umschließt und auf ein Ereignis referiert,

das eine Grenze von Unmittelbarkeit und einen Entzug der Sinne, in

dem Sinn und Sinne kollabieren, hervorgerufen haben wird: das Ereig-

nis des Todes. Die Stimme entspringt zwischen Ereignis und Wort aus

diesem unsäglichen Nicht-Ort einer Totenkammer. Wenn sie, die

Stimme, von dort heraufkommend sich allmählich sprechend in Klage

und Wort zu erkennen gibt, wird sie immer schon das Mysteriöse und

Unwiderrufliche ihres Ursprungs verdeckt haben, auf das sie zugleich

die Aufmerksamkeit richtet. Das dichterische Wort wäre das, welches

den tragischen Transport, der nemlich eigentlich leer, und der ungebun-
3denste ist, zwischen Ereignis und Wort wach hält. Der Vers es höret

               
1. Ebd., V. 1265ff.
2. Ebd., V. 1108ff.
3. Ebd., Anmerkungen zum Oedipus, 250.
 

111

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 107-124) T01_04 kap4.p 322897257316

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003 - am 14.02.2026, 07:58:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

aber einer eine Stimme gibt dem statt. Es beruht auf einem leichten me-

trischen Wiegen und der metonymischen Beziehung von einer eine
Stimme, in der der unbestimmte weibliche Artikel eine ein verlustrei-

ches Echo im Nachhall von einer ist. Beide, Subjekt und Objekt, und un-

bestimmter männlicher und unbestimmter weiblicher Artikel, also beide

Geschlechter, münden nebeneinander in die Stimme – wie Hämon und

Antigonä, die im Leben geschieden und im Tod vereint nebeneinander

zunächst tot und lebendig, dann tot und tot da liegen und Ursache der

Heraufkunft der Stimme bilden.

Passage über den Aufschub. Zwischen Stimme und Blick

Die Szene vor dem Grab, von der der Bote berichtet, wechselt zwischen

Stimme und Blick und verschiebt abwechselnd den Akzent zwischen

Hören und Sehen. Die Dauer der Stimme, die aus einem Zug des Na-

hens in eine dunkle Stimme und in eine Klagestimme übergeht, die sich

wiederum in eine unentscheidbar imaginäre Stimme oder wirkliche

Kindesstimme spaltet, wird skandiert durch den Befehl Kreons an die

Boten, der Stimme bis ins Grab hinein nachzugehen, um die Stimme

seinem Kind oder einem göttlichen Trug zuschreiben und deuten zu

können. Wenn Kreon die Boten ins Grab schickt mit dem Auftrag zu se-
hen, wessen Stimme er höre, scheint es, als gäbe es eine Beziehung zwi-

schen der Weise und Not, die Stimme zu sehen, das heißt, sie an ein

Subjekt zu binden, und dem Lesen. Nicht nur, daß man mit dem Auge

liest, auch das Wort, indem es gesprochen, geschrieben ist, rückt in eine

Subjektposition, wenn es sagt, etwas sagt und etwas aussagt. Gerade

aber mit dem Thema der Stimme, die nicht spricht und naht, einfach

nur herannaht, von dem einem losgelöst und noch nicht bei dem ande-

ren angekommen, öffnet sich die Vorstellung eines Lesens, das hört.

Auch das heißt übersetzen.

           Hölderlin übersetzt es höret aber einer eine Stimme. Indem Höl-

derlin sich in einen dichterischen Prozeß begibt, verleiht er Sophokles,
1dem Autor, und Antigone/ä, dem Werk, eine Stimme. Der Begriff

Stimme rekurriert an dieser Stelle auf einer »Vergegenwärtigung der
2Stimme« als »Metapher«. Wenn Metapher hier bedeutet, das eine für

das andere zu setzen, einem eine Stimme zu verleihen und dem einen

die Stimme des anderen zu geben, dann kann man mit Hölderlin lesen,

daß Dichten immer auch die Unmöglichkeit der Ersetzung und damit

immer auch die Anmaßung, einem eine Stimme zu verleihen, aufschei-

               

1. Vgl. Bettine Menke: Prosopopoiia. Stimme und Text bei Brentano, Hoffmann, Kleist
und Kafka, München 2000, hier 163.

2. De Man, Semiologie und Rhetorik, 49.
 

112

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 107-124) T01_04 kap4.p 322897257316

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003 - am 14.02.2026, 07:58:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KREON VOR DEM GRAB

nen läßt. Dies geschieht, indem Hölderlin den Akzent auf den Rhyth-

mus von Sprechen setzt, ein Rhythmus, der unkalkulierbar in Sinn und

Sinnhaftigkeit einbrechen kann und solcherart einen Kontakt zwischen

Verdichtung und Verschiebung herstellt. Mit dieser Haltung zum Un-

scheinbaren, zum Rhythmus, der nichts sagt und pulsiert wie der leben-
1dige Sinn , mal rapide, mal wiegend wie die Sentenz es höret aber einer

eine Stimme, schlägt etwas ein, das die Präsenz der Stimme aufbricht.

Eine Stimme, leer an Sinn, ungebunden an einen Sprachkörper und

ziehend zwischen Hebung und Senkung, öffnet die Frage nach dem,

was vor dem Akzent, der Sinn macht, liegt. Ein Abgründiges der Stim-

me, wenn sie ungebunden zwischen dem einen und dem anderen

Sprachkörper gewesen sein wird, erhält eine Stätte. An diesem Punkt

springt eine Vorstellung auf, in der sich Hölderlin und Sophokles be-

gegnen. Ort der Begegnung wäre das Werk, die Tragödie, an Hand derer

die Höhlung des Namens des Vaters Kreon/Nekro sich in ein Trauer-

spiel wendet. Ort der Begegnung wäre also auch, wie bei Kreon und

Hämon, eine Grabeshöhle.

           Doch genauer: Hölderlin übersetzt die Antigone Tragödie nach

Sophokles in das Trauerspiel Antigonä. Im Zuge der Übersetzung setzt

der Dichter Hölderlin den Ruf des Werkes – Antigone nach Sophokles

und auch Antigone nach Polynikes, denn sie vernimmt den stummen

Ruf des Toten – von einem undenklichen Ort der Totenstille in Szene.

Nicht allein der Dichter Hölderlin wendet sich an den anderen Dichter

Sophokles. Auch umgekehrt: Das in Vergessenheit versunkene Werk

schickt einen Ruf aus der Verborgenheit. Es ist ein Ruf nach Überset-

zung. Was transportiert der unhörbare Ruf, den einst Antigonä – nicht
2von Zeus und nicht von Dike – empfangen hat? Daß die Frage nach

der Übersetzung des Toten, als eine Frage nach der Anerkennung, daß

es Totes gibt und den Toten zu verabschieden notwendig ist, nicht zu

vergessen ist: daß es, wie es der tote Bruder transportiert, daß es ein

Ende einer Genealogie gibt.

           Zugleich, und das soll hier in der unheimlichen Vorstellung der

Stimmen der Toten nicht vergessen werden, gibt es auch den Ruf von

Außen an das Werk: Kreon, der Vater, ist angezogen von des Kindes

Stimme und überschreitet, nachdem er die Boten vorgeschickt hat, die

Schwelle des Grabes. Er ruft den Sohn flehend an, aus dem Grab zu

kommen.

»(…) Darauf
Zu hinterst in den Gräbern sehen wir
Am Naken hängend, sie, am Gürtelbande

               
1. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 250.
2. Ebd., Antigonä, V. 467ff.
 

113

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 107-124) T01_04 kap4.p 322897257316

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003 - am 14.02.2026, 07:58:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

Des Leinenkleids herab; und ihn, rundum
Um sie bestrikt, dahingestrekt, und jammernd
Ums Brautbett, und den Abgrund drunten, und
Des Vaters Werk und unglükliche Lager.
Er, wie er dieses sieht, schreit greulich auf,
Und geht hinein, zu ihm, und weheklagt und rufet:
O Armer, was hast du gethan? was hattest
Im Sinne du? Durch welch Verhängniß starbst du?

1O komm heraus, mein Kind, fußfällig bitt’ ich.«

Hölderlin läßt unentschieden, wer er ist, und wer schreit. Der Vater?

Der Sohn? Genau darüber kommt die Frage, wer und was spricht, auf.

Zudem kommt ein irriges Sprechen aus dem Munde Kreons, der rich-

tungslos fragt: durch welch Verhängniß starbst du? Wendet Kreon sich

damit an die tote Antigonä – die nicht mehr antworten kann und die,

das kann man wohl so sagen, auch durch das von Kreon verhängte Ur-

teil zu Tode kam – oder an Hämon, der noch nicht tot bereits in den

Augen Kreons tot ist? Oder wendet sich Kreon gar an sich selbst, indem

er spricht, was er zu sehen und lesen nicht vermag: daß auch er, wie

sein Name in der anagrammatischen Umkehr es unermüdlich heraus-

zuschreien scheint, ein Totes an sich trägt?

           Die Begegnung zwischen Sohn und Vater innerhalb der Gruft

durch die sich wechselseitig anziehenden Stimmen führt zu einem töd-

lichen Duell. Der Haß auf den Vater, da er fehlte, mündet in einen Tö-

tungsakt, der in einem flüchtigen Moment dem weichenden Vater gilt.

Der Sohn, der auch des Vaters Werk ist, tötet sich anstatt des fehlenden

Vaters. Denn der reißt eine Lücke im Schritt zur Seite auf, die der Sohn

mit seinem Tod füllt, indem er den Verlust, der die Leere entdeckt,

selbst real werden läßt. Tot. Nicht so ist es, daß der Ruf Kreons, der

Sohn möge aus dem Grab herauskommen, noch einmal den Tod auf-

hielte; im Gegenteil, die verspätete Sorge, des Kindes Tod aufzuhalten,

führt zu einer weiteren Zerstörung. Auch dies Werk ist tot. Des Kindes
Stimme spricht nicht mehr. Was aber bedeutet das für den Vater, den

Hinterbliebenen?

           Wenn Kreon das tote Kind fassungslos in den Händen hält, der
2Bote sagt, ein großes Angedenken in Händen trägt er , widerfährt ihm

ein Ähnliches wie das, was Antigonä einsam, verborgen und unverbor-
3gen, mit dem Bruder vollzogen hat: den Toten mit der Hand tragen.

Ihre Geste, das tote Kind, das Werk, zur Übergabe zu verabschieden, es

losgelöst von dem Vater, der für das Gesetz steht, der Totengruft zu

               
1. Ebd., V. 1273.
2. Ebd., V. 1314.
3. Vgl. ebd., V. 45.
 

114

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 107-124) T01_04 kap4.p 322897257316

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003 - am 14.02.2026, 07:58:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KREON VOR DEM GRAB

überlassen, heißt, dem Toten und dem Ungeschriebenen als das, was

sich der Schrift entzieht, einen Ort zu geben. Indem Hölderlin übersetzt,

hält er das Werk Antigone, dem er treu und untreu zum Gesetz des Va-

ters die Frage nach dem Toten entnimmt, das Verschiedene in den

Händen und bereitet es, Antigonä, zur Übergabe in die Totenkammer.

Vor dem Grab. Antigone und Antigonä begegnen sich nicht in einer ge-

schlossen Gruft und nicht in einem Draußen vor den Stadttoren, viel-

mehr in der Nähe »bei denen, die durchgängiger Weise sind, / Und die
1Gespräche halten miteinander, drunten.«

           Was aber bedeutet das? Zunächst: Eine undenkbare Überset-

zungsökonomie, mit der ein Ausfall aus der Ökonomie einer kontinuier-

lichen Fortsetzung, einer Genealogie notiert ist. Denn nicht geht es um

die Frage nach dem Ewigkeitswert einer Dichtung, es geht um ein Hö-

ren von Stimmen, welche die im dichterischen Prozeß sich gegenseitig

anziehenden Stimmen des Werkes gewesen sein werden. Antigone/ä
scheint im Lesen auf. Antigone und Antigonä sprechen synchron. Das

Werk Antigone und das Werk Antigonä sind einander »subordinirte
2Kunstformen« . Eine Spannung der Unentschiedenheit in der Frage

nach dem, wer spricht, subvertiert eine Vater/Sohn und Herr/Knecht

Unterworfenheit; sie stärkt die Vorstellung einer archäologischen

Schichtung beider Werke, in der sich Schichten nicht einfach einmalig

übereinander, sondern ineinander verschoben haben, so daß Wörter,

Vorstellungen, Mythen, Rhythmen, Haltungen zu einer Art Sammelstät-

te, einem Klangraum werden.

           Daß jedoch das Sprechen und Stimmenhören drunten mit denen,

die durchgängiger Weise, die also ewig treu und präsent vorgestellt sind,

einen Anzugspunkt für eine widerständige und dichterische Haltung

bildet, dessen Kehrseite der »schonungslose« »Geist der ewig lebenden
3ungeschriebenen Wildniß und der Todtenwelt« ist, soll dabei nicht

übersehen und nicht überhört werden. Denn das, was im Kontakt zum

Toten als schön vorgestellt wird – Lieb werd’ ich bei ihm liegen, bei dem
4Lieben – bedeutet einerseits die Schweigsamkeit der Stimmen im Le-

ben aufzuheben und ein Gespräch unter Toten zu führen. Andererseits

zeigt sich in der Zuneigung zu dem Toten, welche die Abwesenheit der

Stimme (im Leben) in Szene setzt, das Grauen einer Einsamkeit, wie es

der Tenor der Klage Antigonäs zum Ende hin anschlägt.

           An diesem Punkt wird deutlich, daß sich an die Frage nach dem

Ursprung der Stimme die Frage des Werkes knüpft. Nicht, wie bei Laza-

rus, erfolgt durch Christus ein Ruf Gottes von außen an das Werk, das

               

1. Ebd., V. 563f.
2. Vgl. ebd., Anmerkungen zur Antigonä, 418.
3. Ebd., 413.
4. Ebd., Antigonä, V. 75.
 

115

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 107-124) T01_04 kap4.p 322897257316

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003 - am 14.02.2026, 07:58:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

1im Grab tot liegt und auferstanden ein leeres Grab hinterläßt. Das

Tote kann nicht aufstehen, der Ruf Gottes fehlt. Statt dessen geht vom

Ort eines unwiderruflich verlorenen Werkes, Antigone nach Sophokles,

das innerhalb einer Gruft als geschlossenes Werk liegt, ein Ruf aus. Das

tote Werk, das so (nie) gesprochen haben wird, drängt an den Rand ei-

ner paradoxalen Struktur der Stimme. Im Aufbruch der Geschlossen-

heit des Werkes gelangt zur Vorstellbarkeit, daß eine Abwesenheit der

Stimme Ursache des Werkes ist; daß berühren, übersetzen, dichten

heißt, die prinzipielle Nichtersetzbarkeit eines Werkes und von Dich-

tung ins Sprechen zu bringen. Übersetzen als ein Hören im Lesen heißt

so vielleicht, sich dem geschriebenen Wort dichtend zu neigen und das

andere von Schrift, das losgelöste Ungeschriebene auszulassen; es frei

zu lassen und, da das Ungeschriebene sich einer Positivität und Versifi-

zierbarkeit entzieht, es im Zuge seines Verschwindens zu berühren.

Nachsehen. Dichten heißt so vielleicht auch, auf der Schwelle zwischen

Sehen und Hören der Öffnung der Gruft nachgeben, dort wo das Tote

und das Lebendige sich ein letztes Mal berühren. Dieser flüchtige Kon-

takt bezeichnete einen undenkbaren Ort von Überlieferung vor der
2Nicht-Passage .

Am Spielrand von Buchstäblichkeit – Kreon/Nekro

Am Ende der Tragödie, als Kreon seinen toten Sohn Hämon in den Ar-

men hält, scheint es, als hätte sich nun bewahrheitet, was Tiresias Kre-

on voraussagte: aus deinem Eingeweide, Kreon, aus deinem Innersten,

zahlst du bald selber einen Toten für die Toten. Unmöglich ist es, Totes

zu verwerfen.

»Wiss’ aber du, nicht lange Zeit mehr brütest
In eifersücht’ger Sonne du, von nun an;
Denn bald aus deinem Eingewaide zahlst
Du selber einen Todten für die Todten,
Für die, die du von oben warfst hinunter,
Und deren Seele schmählich du im Grabe
Zu wohnen hast gesandt. Von unten hast
Auch oben einen du, den schiksaallosen,
Den unbegrabenen, unheiligen Todten
Des Todesgotts, der weder dich noch obre Götter

3Angehet, aber du brauchst so Gewalt.«

               

1. Blanchot, Das Unzerstörbare, 13ff.
2. Derrida, Aporien, 29.
3. FHA 16, Antigonä, V. 1106ff.; vgl. Nägele, Mechané, 50ff.
 

116

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 107-124) T01_04 kap4.p 322897257316

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003 - am 14.02.2026, 07:58:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KREON VOR DEM GRAB

Kehrt hier mit der Verwerfung von Polynikes und Antigonä aus der

symbolischen Ordnung ein Totes in anderer Gestalt wieder? Du selber
zahlst einen Toten für die Toten. Du zahlst deinen Eigensinn, der Poly-

nikes vogelfrei ins Außen versetzt und Antigonä lebend in das Grab ge-

schlossen, der die Widerworte des Sohnes nicht vernommen hat, mit

deines Kindes Tod. Welch Worte des weisen Sehers, denn kann man

den Tod des einen mit dem Tod des anderen zahlen? Der tote Hämon

für Polynikes und Antigonä?

           Legitimiert hat Kreon als souveräner Herrscher die Urteile über

Polynikes und Antigonä vom Gesetz des Guten her: »Diß ist mein Sinn

und niemals werden mir / Die Schlimmen mehr geehrt seyn, als die Gu-

ten.« Im Disput noch zwischen Vater und Sohn, in dem der Genera-

tionskonflikt als ein Machtdiskurs um Autorität, die bestimmt, wer auf

wen hört, zur Sprache kommt, geht es mehrfach um den ›vollen‹ und

›leeren‹ Sinn. Hämon argumentiert vor Kreon, daß der Mensch, der von

sich behaupten würde, er allein hätte Recht und kein anderer, daß die-

ser Mensch, öffnete man ihn, leer erschien.

»Und sage nicht, du habest Recht, kein andrer.
Denn wer allein hält von sich selbst, er habe
Gedanken nicht und Sprach’ und Seele, wie ein andrer,
Wenn aufgeschlossen würd’ ein solcher Mensch,

1Erschien er leer.«

Das Phantasma einer Selbsterfülltheit ohne Bezug zur Stimme eines

anderen und anderer – weder Antigonäs, noch Hämons Stimme, noch
2die Stimmen aus dem Volk hört Kreon – kehrte sich, in der Lesart

Hämons, in eine Leere. Etwas später sagt Hämon: Ist alten Geists ein
Mann, voll in vollkommnen Wissen; / Ist dieser nicht dabei, denn selten will

3es so gehen. Und Kreon erwidert Hämon an anderer Stelle, leersinnig
4kannst auch du seyn , woraufhin Hämon antwortet, »Wärst du es selbst

nicht, hielt ich dich für treulos.« Was weiß der Sohn, das der Vater nicht

vernimmt?

           Die Sicherheit einer Unterscheidbarkeit von Schlimmen und Gu-
ten macht Kreon blind für die Übertretung des Gesetzes in einen Raum

der Gesetzlosigkeit. Die unverrückbare Entschiedenheit, Polynikes und

Antigonä aus dem Gesetz zu verwerfen, ist gegründet auf einem Denken

des Guten, eines Wissens vom Guten, das sich voll in vollkommnen Wis-
sen weiß, ein Irren negiert, eine Leere und auch ein Totes isoliert eben-

               
1. Ebd., V. 732ff.
2. Vgl. ebd., V. 718ff.
3. Ebd., V. 749f.
4. Ebd., 783ff.
 

117

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 107-124) T01_04 kap4.p 322897257316

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003 - am 14.02.2026, 07:58:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

so wie Widerstand und Leidenschaft zu töten sucht und tötet. Die Fik-

tion eines vollen Sinns, die Kreon regiert, läßt keine Öffnung zu einer

Andersheit und damit auch keine Verrückung zu – Aussparung von Dif-

ferenz. Aber warum funktioniert das bei Kreon so? Was fehlt ihm? Hä-

mon bringt es auf den Punkt:

»Hämon.
Du möchtest etwas sagen, hören nichts.

Kreon.
So ist es. Doch beim Himmel meiner Väter!
So nach Gelust sollst du nicht kränken mich mit Tadel.
Schafft weg die Brut, vor Augen soll sie, gleich,

1In Gegenwart, hart an dem Bräutigam, sterben.«

Die Bezugnahme auf die väterliche Instanz beim Himmel meiner Väter
verdeckt den Umstand, daß Kreon, vom Phantasma des Gleichen be-

stimmt, gerade nicht die väterliche Metapher anerkennt, welche das

Gesetz der Differenz und damit der Grenzziehung in die symbolische

Ordnung trägt und andersherum: die Heraufkunft des Namens des Va-

ters ist von einem Akt der Differenzierung zwischen Dreien verursacht;

da scheint Kreon taub. Er verlangt absoluten Gehorsam. Dem folgt Hä-

mon nicht. Er befindet sich in striktem Dissens zu Kreons Urteil und in

einer leidenschaftlichen Beziehung zu Antigonä. Denn auch das scheint

Kreon unerträglich, eben weil es das Phantasma des Gleichen aufstörte:

der Zug der Leidenschaft zu einem anderen, zu einem anderen Ge-

schlecht ebenso wie die Frage, ob und in wieweit Politik auch von Lei-

denschaft bestimmt wird, ist für Kreon ausgeschlossen. Nicht aber für

Hämon. Er konfrontiert den Vater mit der Beobachtung: Du möchtest
etwas sagen, hören nichts. Daraufhin spricht Kreon von Haß erfüllt den

Wunsch aus, Antigonä vor Augen seines Sohnes töten zu lassen.

           Was hat Hämon da getroffen? Kreon spricht Urteile, er beruft
2sich auf die Augen, die wie Zeus alles schauen , das Hören aber ist eine

Leerstelle. Wohl hört er Worte und deutet diese ausschließlich auf ›ihre‹

Sinnhaftigkeit hin, die wiederum ›seinem‹ Sinn untersteht. Fremd bleibt

ihm im Unterschied zu Antigonä und Hämon, ein Hören auf den Signi-

fikanten, der den Zug einer Abwesenheit von Sinn und einer Abwesen-

heit überhaupt zuträgt. Verschlossen bleibt es ihm bis zu der Cäsur, die

Tiresias durch das Ende seiner Rede ankündigt, seinen ›eigenen‹ Na-

men Kreon zu hören. Doch was heißt es, den ›eigenen Namen‹ hören?

               
1. Ebd., V. 786ff.
2. FHA 16, Antigonä, V. 191f. Kreon: »Ich nemlich, weiß es Zeus, der alles schauet,

allzeit / Ich werd’ es nicht verschweigen, seh’ ich Irrung.«
 

118

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 107-124) T01_04 kap4.p 322897257316

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003 - am 14.02.2026, 07:58:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KREON VOR DEM GRAB

1
           Liest man den Eigennamen Kreon und löst ihn aus der Starr-

heit der gesetzten Buchstaben, so gibt sich mit der Verschiebung der

Buchstaben ein anderes zu hören: ein Totes haftet am Namen, Nekro.

Das Gesetz des Sinns (mein Sinn) und die sinnhafte Übersetzung von

Kreon zu Nekro und umgekehrt haben miteinander zu tun. Von Sinn zu

Sinn geben die Buchstaben zu lesen, hier Fülle, da Leere. Der volle und

leere Sinn scheinen miteinander derart verstrickt, daß der eine ohne

den anderen gar nicht geht, was eine Gesetzmäßigkeit formulierte. Das

Gesetz einer zwanghaften Gebundenheit des einen an den anderen, des

Lebens an den Tod, stellt sich vor den Raum der Gesetzeslosigkeit. Das

zweibändige Gesetz vom Sinn und verfehlten Sinn und ein Gesetzloses

als Fehl des Fehlens des Endes, Sujet der Antigonä-Tragödie, sind dem

Namen eingeschrieben. Die Umstellung der Buchstaben von Kreon zu

Nekro befriedet in eigentümlicher Weise, eben weil man, wie Tiresias,

glaubt zu wissen, dies sei der andere Sinn: notwendig, im Finale, wird

es sich zu lesen geben, ein Totes. Erkenntnis beruhigt. Nicht aber der

Anblick des Toten, ohne Rückkehr gibt es kein Kommen, keinen Schritt,

kein Gesetz, kein Sprechen von einem anderen her.

           Kreon schließlich wird von dem prophetischen Ton beunruhigt.

Des Blinden Gewißheit vom Ende des tragischen Verlaufs – als müsse

es immer schon so kommen – weckt die Notwendigkeit, den mörderi-

schen Lauf der Dinge, die Ökonomie der Rache, einen Toten für die To-

ten zu zahlen, zu unterbrechen. Zu spät. Kreon widerfährt im Realen,

was er aus dem Gesetz zu treiben versucht hat, das Antlitz des toten

Kindes. Konnte Hämon sagen, daß Kreon, indem er sich dem anderen

verschlossen hat, nichts hören wollte, vernimmt Kreon nach dem Ein-

bruch der Cäsur das Fehlen der Stimme des anderen, die unwiderrufli-

che Stummheit des toten Sohnes. Nichts hören heißt hier auch eine Lee-

re hören. Ein Hören auf etwas, das nichts sagt und den Mangel als Fehl

des Fehlens des Endes zuträgt.

           Was sich in der anagrammatischen Knappheit des Namens Kre-

on ausspricht, indem sie die Verstellung als einen Zug von Identität

ausstellt, ist dem Phantasma von Identität, das die Differenz leugnet,

geschuldet. Der Glaube an den Sinn, der sich in der Umkehr von dem

einen (Name) zum anderen (Sinn) wahrhaftig zu erfüllen scheint, was

auch noch Tiresias, dem Zeichendeuter, unterläuft, wird in eine Gewiß-

heit gemünzt. So ist es eben. Eine tödliche Aussage. Sie spricht von Pa-

ralyse und bringt sie im selben Atemzug hervor: Hier gibt es das Para-

               

1. Vgl. zum Eigennamen, Jacques Derrida: »Babylonische Türme, Wege, Umwege, Ab-
wege«, übersetzt von García Düttmann, in: Übersetzung und Dekonstruktion, Alfred
Hirsch (Hg.), Frankfurt am Main 1997; vgl. ders.: Über den Namen. Drei Essays, über-
setzt von Hans-Dieter Gondek, Markus Sedlaczek, Wien 2000.

 

119

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 107-124) T01_04 kap4.p 322897257316

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003 - am 14.02.2026, 07:58:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

dox eines vollen Sinns des Wortes Nekro, das eine Leere herbeispielt.

Und da klebt Kreon an ›seinem‹ Sinn.

           Wie also das Anagramm lesen, ohne die Figur der Gewißheit zu

wiederholen? Das Phantasma des Gleichen, das die Nichtersetzbarkeit

des anderen verwirft, kommt dann zum Zuge, hier im ›wahren Sinn‹
1zum Ausdruck, wenn Name, Gestalt und Ereignis in eins fallen. Wenn

das Phantasma ins Reale umschlägt, dann verfällt ein Spielraum, blickt

das Auswegslose. Es läuft auf die Un-Gestalt des Toten zu. Jene Leer-

stelle des Toten sperrt eine sinnhafte Übersetzung von Kreon und Ne-
kro, sperrt die Ersetzung des einen Toten für den anderen. Was das

Buchstabenspiel aufwirft, ist eben diese Unmöglichkeit von Übersetz-

barkeit, indem sie die Frage nach dem Wirken des Phantasmas des

Gleichen stellt. Das Anagramm im Namen spielt mit dem Entzug des

Wahren und dem Phantasma von Gleichheit, indem es

»den Gegensatz zwischen Selbstheit und Alterität in Bewegung [bringt], indem es das
Selbstgleiche mit dem Schatten des Anderen versieht. (…) Ein Faszinosum des Ana-
gramms liegt vielleicht darin, daß es in seiner rätselhaften Unberechenbarkeit und Kon-
tingenz zugleich das Gesetz der Sprache anzeigt. Auch wenn das anagrammatische Gesetz
als Spielregel gewußt und vorgegeben ist, kann man nie wissen, welche Worte und Syn-
tagmen generiert werden. Das heißt: Das Anagramm motiviert sich nicht aus einem vor-

2gängigen Signifikat (…).«

Unwissentlich spricht der Name Kreon das Fehlen des Signifikats mit,

sofern der Name ein Totes als ein anderes, das geschrieben und uner-

hört mit dem Namen gegeben ist, nicht verschweigt. Das Denken und

die Figur der Finalität, in der sich Name, Gestalt und Ereignis ineinan-

der zur Wahrheit verschließen, hieße demnach, den operationalen Cha-

rakter der Verstellungen und den Zug einer plötzlichen Unterbrechung

im Einschlag des Sinns im anagrammatischen Verfahren – und im Spre-

chen überhaupt – zu leugnen und genau das im textanalytischen Ver-

fahren deutend zu wiederholen, was Kreon in der souveränen Position

als Gesetzgeber und Vater unternommen hat. Vor dem Toten, sei es im

Namen, in der Tragödie, im Leben, erfährt die Sinnfrage, die sich in der

Erfüllung der Wahrheit verrennt, einen Aufschub. Lesen, Sprechen und

Übersetzen heißt im Ritardando des Aufschubs, daß die Deutung selbst

eines Namens, eines Ereignisses, eines Wortes an die Grenze einer

Deutbarkeit gelangt. Mit anderen Worten: Buchstäbliches Lesen heißt

               

1. Pierre Legendre: »Die verordnete Psychoanalyse. Anmerkungen zur Auflösung der
École freudienne de Paris«, in: Das Andere Denken. Zur Ethik der Psychoanalyse.
Fragmente. Schriftenreihe zur Psychoanalyse, Wissenschaftliches Zentrum II der Ge-
samthochschule Kassel (Hg.), Bd. 39/40, Kassel 1992.

2. Schuller, Moderne. Verluste, 37.
 

120

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 107-124) T01_04 kap4.p 322897257316

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003 - am 14.02.2026, 07:58:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KREON VOR DEM GRAB

hier, die Zwangsstrukturen von Ereignishaftigkeit zu befragen und

nicht die einzelnen Zeichen, die immer auch Zeichen von Abwesenheit

sind, in Hinblick auf ein eindeutiges Ende zu präjudizieren.

           Der Eigenname Kreon spannt sich zwischen dem Phantasma ei-

ner unendlichen Differentialität – was in bezug auf das anagrammati-

sche Verfahren und in bezug auf das ewige Opfer, dem Polynikes und

Antigonä verschrieben sind, heißt, Tote für Tote für Tote zu zahlen –

und dem Phantasma einer unerschütterbaren Identität auf. Der Name

des Vaters, in seiner Fülle und Leere zugleich, wendet sich in einen

Hohlraum, der in unsinnlicher Ähnlichkeit zu einem Grab wird. Was

Name und Grab im Aufbruch ihrer Geschlossenheit transportieren, ist

ein irreduzibler Punkt von Unterbrechung – wenn Tod geschieht und

wenn das Töten nicht aufhört und Tote um Tote hervorbringt.

           Im Einschlag der Cäsur überschneiden sich die poetischen, poe-

tologischen und theoretischen Diskurse eines Sprechens über Stimme

und Blick, eben weil sie an etwas kommen, das man mit Antigonä das

Recht auf Verschiedenheit nennen kann. Das von Kreon gesetzte Tabu

der Berührung des Toten zu überschreiten, den Toten aus dem Außen

in einem Akt der Verabschiedung der symbolischen Ordnung zuzutra-

gen – nicht überflüssig und nicht nicht sinnhaft – ist eine Geste derart,

daß sie die Anerkennung der Tatsache, daß es Verschiedenes gibt in

den Gesetzesraum transportiert.

           Am Ende der Tragödie sagt Kreon, seinen toten Sohn in den

Händen tragend, »führt Schritt vor Schritt / Mich, der nun nichts mehr
1Anders ist, als Niemand.« Der Chor leitet die Klage Kreons mit den

Versen ein:

»Chor.
Allein der König kommet selbst.
Ein großes Angedenken in Händen trägt er.
Wenn’s Recht ist, es zu sagen, aus fremdem

2Irrsaal nicht, sondern selber hat er gefehlt.«

Kreons setzt daraufhin mit den Worten ein:

»Io! unsinnige Sinne!
Harte Fehle!
Tödtliche! O tödtend und
Getödtet sehn wir

3Blutsfreunde.«

               

1. Ebd., V. 1376f.
2. Ebd., V. 1313ff.
3. Ebd., V. 1317ff.
 

121

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 107-124) T01_04 kap4.p 322897257316

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003 - am 14.02.2026, 07:58:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

1Kreon nimmt das Wort Fehle auf, das kurz vorher beim Chor (gefehlt)
gefallen ist. Der Chor stößt die Klage Kreons an und schert kurze Zeit

danach in diese ein mit dem Vers: »O mir, wie mußtest du so spät erst
2seh’n das Rechte.« In einem unrhythmischen Dialog mit dem Chor

und etwas später zwischen dem Chor, Kreon und dem Boten, der von

dem Tod Eurydices berichtet, bricht es schließlich aus Kreon hervor:

»Führt eilig mich hinweg! führt Schritt vor Schritt,
3Mich, der nun nichts mehr Anders ist, als Niemand.«

Der Toten gewahr und nah an einem Endpunkt, an dem es mit dem

Einschlag des Todes und der Nicht-Passage kein Schreiten mehr gibt,

taucht die Vorstellung des Schritt vor Schritt auf. Wunsch und Befehl,

hinweg und vor geführt zu werden, kippen in eine selbstreferentielle

Rede mit den Worten mich, der nun nichts mehr Anders ist, als Niemand.
           Ausgelöst durch die Anwesenheit des Chores spricht Kreon ein

erstes Mal das aus, was ihm so sehr am Namen haftet und den Disput

zwischen Antigonä und ihm so unauflösbar gestaltet hat. Er spricht mit

dem Satz nichts mehr Anders ist, als Niemand von der Kollision der Ex-

treme des ausschließlich anders Seins und des ausschließlich nicht an-
ders Seins. Die Version Hölderlins verdichtet in den Worten Kreons den

Konflikt, der sich zwischen Antigonä und Kreon eingeschrieben hat. Es

geht zwischen den beiden um die Frage nach verschiedenen, sich über-

kreuzenden Haltungen zur Gleichheit und Andersheit.

           So fordert Antigonä das gleiche Ritual für Polynikes wie für Ete-

okles; und sie steht ein für eine Aufmerksamkeit für das Differente, was

heißt, das vom Leben Verschiedene, das andere, Tote zu verabschieden;

während Kreon das andere in die unterschiedliche Verurteilung der to-

ten Brüder einführt und mit dem Gesetz der Nichtbestattung das Tote,

als das andere vom Leben, und als das andere, das aus einer Dialektik

von Tod und Leben herausfällt, nicht anerkennt. Ein letztes Mal kommt

mit der Selbstanklage Kreons der anagrammatische Zug von Kreon/

Nekro, in dessen Brennpunkt das nichts mehr Anders zwischen der An-

dersheit im Modus der Verstellung (anders) und der nicht Andersheit

im Modus von endlichem Stillstand (nichts mehr Anders, alles gleich),

zum Ausdruck. Mit der Erfahrung des Toten ist nichts mehr anders in

dem Sinne, als dann eine Denkbarkeit und Vorstellbarkeit von gleich
4und anders zwischen dem Toten und dem Lebenden verfällt. Dieser

kleine Satz jedoch fällt nur, weil der Chor Kreon in einen Dialog invol-

               

1. Vgl. Lacan, Das Wesen der Tragödie, bes. 310ff.
2. FHA 16, Antigonä, V. 1328.
3. Ebd., V. 1376f.
4. Vgl. Blanchot, Die Freundschaft.
 

122

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 107-124) T01_04 kap4.p 322897257316

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003 - am 14.02.2026, 07:58:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KREON VOR DEM GRAB

viert. Der Chor macht derart vermittelbar, daß es einen Entzug von

Vermittelbarkeit, ein Verstummen von Stimmen und ein Versagen an

Denkbarkeit gibt. Und Hölderlin wiederum verursacht im Zuge des Ent-

zugs einer eindeutigen Übersetzbarkeit des Satzes mich, der nun nichts
mehr Anders ist, als Niemand einen Polylog.

           Die paradoxe Struktur des Verses verweist in die eine Richtung

auf den Mangel, das Nichtersetzbare und Unaussprechliche, wie es

gleichzeitig in eine andere Richtung gelesen eine Überdeterminiertheit

an Deutbarkeit gibt. Eine Polyphonie des Sinns korrespondiert mit der

Andersheit des Sinns, welche aus der Sinngebung herausgefallen ist

und dem Toten statt gibt. Die Präfixe »un«, »ver« und »ent« ebenso wie

die Partikel »nicht« und »nichts« sind in diesem Kontext weniger als

eine Verweigerung zu lesen; sie erinnern an den plötzlichen Einbruch

des Toten in den logischen Raum von Sinnhaftigkeit. Die Nichtersetz-

barkeit des Toten, Ausgangspunkt der Antigonä-Tragödie, und die

Nicht-Passage als ein stimmloses, ungeschriebenes ebenso wie un-

schreibbares und unüberschreitbares Moment liegen vor und nach dem

Pathos der Passage, in der Sprechen im Modus der Klage noch geht.

Der Chor begleitet Antigonä bis zu dieser letzten Grenzüberschreitung

von der Passage zur Nicht-Passage. Die Nicht-Passage bezeichnet den

atopischen und ahistorischen Punkt, an dem der »Mensch« »zu nichts
1kommt« . »Der Todten künftigen Ort nur / Zu fliehen weiß er nicht«.

Eine Erfahrung, die Kreon am Ende zuteil wird.

           Die Formulierung Antigonäs, den Todten mit der Hand zu tra-
2gen , referiert auf eine Geste, die das Töten unterbricht, den Tod ab-

schließt und das Tote der Verborgenheit anheim gibt. Am Ende trägt

Kreon seinen toten Sohn in den Händen, seine Klage ist laut und fas-

sungslos. Angesichts des Verschiedenen trägt er auch die Hoffnung, daß

sich sein Name und sein Gesetz in seinem Sohn fortsetzte, zu Grabe. –

Vielleicht kann man sagen, daß in der Geste des Tragens und poetolo-

gisch gewendet im tragischen Transport, der nemlich eigentlich leer, und
3der ungebundenste ist , der umgestülpte Name des Vaters und der

Körper des toten Kindes sich berühren.

»Ein Verbalkörper läßt sich aber nicht in eine andere Sprache übersetzen oder übertra-
gen. Es ist genau das, was eine Übersetzung fallen läßt. Den Körper fallen zu lassen, dar-
in besteht eben die wesentliche Energie der Übersetzung. Setzt sie erneut einen Körper

4ein, wird sie zur Dichtung.«

               

1. FHA 16, Antigonä, V. 376.
2. Ebd., V. 45.
3. Ebd., Anmerkungen zum Oedipus, 250.
4. Jacques Derrida: »Freud und der Schauplatz der Schrift«, in: Die Schrift und die Dif-

ferenz, übersetzt von Rodolphe Gasché, Frankfurt am Main 1976, 321f.
 

123

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 107-124) T01_04 kap4.p 322897257316

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003 - am 14.02.2026, 07:58:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

Hölderlins Sophokles-Übersetzung ist in diesem Sinne Dichtung. Aus

ihr geht eine Poetik der Cäsur hervor, welche nachträglich vom tragi-
schen Transport spricht, in dem Wort und Körper ein letztes Mal in ih-

rer verlorenen Bindung am ungebundensten aufblitzen. Das unkalkulier-

bare Moment eines Zusammenbruchs von Sinn und Sinnen macht, wie

auch Kreon es am Ende erfährt, fassungslos. Es trifft. Hölderlin liest ei-
1nen entscheidenden Unterschied zwischen einer Poetik der Alten

und ihrer Weise, mit dem Schicksal umzugehen, und den modernen

Dichtern mit einer vaterländischen Haltung: da, bei den Alten, gibt es

als Effekt der Cäsur Fassungslosigkeit, und hier, bei den modernen

Dichtern, gibt es ein Fehlen der Cäsur, die treffen könnte. In den An-
merkungen zur Antigonä heißt es, daß es die »Haupttendenz« der Grie-

chen sei,

»sich fassen zu können, weil darin ihre Schwäche lag, da hingegen die Haupttendenz in
den Vorstellungsarten unserer Zeit ist, etwas treffen zu können, Geschik zu haben, da das

2Schiksaallose, das δυσµορον, unsere Schwäche ist.«

Die Erfahrung eines Einbruchs vom Toten her – in der Abwesenheit der

Götter und des Gottes, der nicht einschreitet, um den Tod aufzuhalten,

hingegen den Tod bringt – bewegt den Dichter, im Zuge eines Verlustes

dieser Erfahrung in den vaterländischen, modernen Vorstellungsarten,

den Griechen poetologische und politische Anstöße abzulauschen. Ein

Hören auf die Alten bedeutet, eine Haltung vom Toten her als Ruf nach

der Cäsur, die im poetischen wie im politischen Sinn für den Zug der

Unterbrechung sorgt und den Wunsch nach, mehr noch die Notwendig-

keit, einer Aufhebung einer Unberührbarkeit der vaterländischen Vor-

stellungsarten transportiert. Denn gerade die Antigone/ä-Tragödie ent-

faltet mit Kreon das Drama der Unberührbarkeit, welches eine Um-

schreibung für das Schiksaallose wäre. In dem Moment jedoch, in dem

das Drama der Empfindungslosigkeit und Unverrückbarkeit zu Gehör

kommt und die Souveränität des Sinns porös wird, präsentiert sich eine

geöffnete Totenkammer am Rand von Sprechen.

               

1. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 249.
2. Ebd., Anmerkungen zur Antigonä, 418.
 

124

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 107-124) T01_04 kap4.p 322897257316

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003 - am 14.02.2026, 07:58:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

