
277

5 Fazit

Alles, auch das Bild, so hieß es im ersten Satz dieses Buches über Hegels 
phantasmagorische Vorstellungen, nimmt seinen Anfang im Dunkel der 
Nacht. Die Psychoanalyse hat dieser Aussage einen tieferen und genau-
eren Sinn verliehen: Tatsächlich sind es die nächtlichen Regionen des 
Seelenlebens, aus denen sich die Bildtätigkeit des Menschen speist. Aber 
das Dunkel der Nacht ist nur der Anfang der Bilder, nicht ihr Ende. Bil-
dermachen, wie es in dieser Kulturtheorie der Bilder verstanden und un-
tersucht wurde, heißt, über die inneren Vorstellungen des Traums und 
der Phantasie hinauszugehen, sie in äußere Bilder zu verwandeln und ins 
Licht der Öffentlichkeit zu stellen. Aus den individuellen werden dann 
kollektive, gemeinsame, öffentliche Träume, sobald sie auf Betrachter 
treffen, die sich von ihnen in Resonanz versetzen lassen. Im Medium der 
Bilder wird, bei einigen besonders populären Bildern wenigstens, die Ge-
sellschaft selbst zum träumenden Subjekt. 

Bilder sind die kollektiven Träume der Gesellschaft, lautete darum die 
Grundthese, die in diesem Buch verfolgt und aus verschiedenen Blickwin-
keln heraus beleuchtet wurde. Der erste Teil widmete sich der dinglichen 
Seite dieser kollektiven Träume, also der Eigenart und Eigenlogik des Bil-
des als der ontologischen Grundlage dessen, was Menschen überhaupt 
mit einem Bild machen können. ›Repräsentation‹, ›Präsenz‹ und ›Wir-
kung‹ waren die drei Grunddimensionen des Bildlichen, die dabei her-
ausgearbeitet wurden. Vor allem die ›Verführungs-‹ bzw. ›Entführungs-
theorie des Bildes‹, in der die Faszinationswirkungen und Lustgewinne 
des Bildersehens zu fassen versucht wurden, spielte als Kulminations-
punkt der in diesem Teil präsentierten Bildtheorien eine programmatisch 
wichtige Rolle. In ihr wurde bereits ein wichtiger Grundzug der psycho-
analytischen Bildtheorie vorweggenommen, wonach das Bild als ›ande-
rer Schauplatz‹ zu begreifen ist, der uns eben durch seine Andersartig-
keit aus der alltäglichen Wirklichkeit entführt und zum Träumen anregt.

Der zweite Teil lenkte den Blick auf die Gesellschaft, die das Ding na-
mens Bild gebraucht, um Kulturarbeit bzw. ›Verbildlichungsarbeit‹ mit 
ihm zu betreiben. Im programmatischen Zentrum dieses Teils stand der 
Abschnitt zur ›Imaginationskollektivierung‹, der sich als materialistische 
und prozesshaft pointierte Weiterentwicklung von Cornelius Castoriadis’ 
Theorie des gesellschaftlichen Imaginären verstand. Er sollte die Frage 
beantworten, wie Gesellschaften kollektiv imaginieren können, obwohl 
sie doch keine psychischen Subjekte sind. Die Antwort lag in der Mate-
rialität der Bilder als Medien einer ›Kollektivierung über Bande‹, wie es 
im Anschluss an Régis Debray und Gabriel Tarde hieß. In den Blick ge-
rückt wurde in diesem Teil außerdem die kulturelle Ordnungsfunktion 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278

der Bilder als Verwandlung von Eindruck in Ausdruck bzw. als ›symbo-
lische Form‹, mit deren Hilfe sich Gesellschaften zu sich selbst und zur 
Welt um sie herum in Beziehung setzen. Die ›Spieltheorie der Kultur‹ 
thematisierte im Gegenzug aber auch die chaotische Seite der Bilder und 
damit die zerstörerischen, rauschhaften, ordnungszersetzenden Impulse 
der Gesellschaft, die sich an den Blockierungspunkten der Kulturarbeit, 
auch und gerade den selbstgeschaffenen, entzünden. Bilder sind die Kur 
gegen das Unbehagen in der Kultur, hieß es in diesem Zusammenhang: 
In den Bildern der Kunst und der Unterhaltung mit ihren erhöhten Frei-
heitsgraden tobt sich das Unbehagen in der Kultur auf kulturell geregel-
te Weise aus, um den Individuen wenigstens punktuelle Befreiung von 
den Zwängen der Kultur zu verschaffen. 

Der dritte Teil beleuchtete daraufhin die psychische Seite der gesell-
schaftlichen Bilderwelt aus Sicht der psychoanalytischen Traumtheo-
rie. Im Zentrum stand die Verwandtschaft des Bildes mit dem Traum, 
wie Freud ihn beschreibt: Ganz so wie der nächtliche Traum als Bildge-
schehen begriffen werden muss, ganz so muss auch die gesellschaftliche 
Bilderwelt als traumähnlicher Vorgang begriffen werden – primärpro-
zesshaft und assoziativ wuchernd, affektiv und emotional aufgeladen 
durch die wilden Energien des Unbewussten. Hier wie dort betritt das 
Subjekt einen ›anderen Schauplatz‹, verlässt es die Wirklichkeit und tritt 
stattdessen in den imaginären Raum des Wunsches und der Phantasie 
ein. Die Bilder in diesem Raum des Imaginären sind gleichwohl nicht re-
ferenzlos; sie schöpfen nicht etwa ›aus dem Nichts‹, wie es Castoriadis 
über das gesellschaftliche Imaginäre behauptet hatte, sondern sind das 
Resultat einer psychischen Transformation, die immer auch als Reakti-
on auf die Lebenswirklichkeit des Subjekts und die inneren Zustände, 
Wünsche und Ängste, die diese Wirklichkeit im Subjekt produziert, ver-
standen werden muss.

Im systematisch zentralen ›Resonanzmodell der Kunst‹ wurde dieser 
psychoanalytische Ansatz mit den Überlegungen zur Imaginationskol-
lektivierung aus dem zweiten Teil verbunden und in eine Theorie der 
Kollektivierung der Träume überführt. Bilder werden zu gemeinsamen, 
geteilten Träumen, wenn die in ihnen abgelegten Wunschangebote mit 
den Wünschen der Rezipienten in Resonanz bzw. Wechselwirkung treten 
und ihnen den Ausdruck ihrer eigenen unbewussten Phantasien ermög-
lichen. Erst mit diesem Resonanzmodell konnte erklärt werden, warum 
bestimmte Bilder erfolgreicher kollektiviert werden als andere und wo 
die tieferliegenden Lustquellen des Bildes zu suchen sind. Die Lust am 
Bild ist ›Aufhebungslust‹, wie Freud sie in Bezug auf den Witz nannte, 
also die Lust an der Wiederkehr des Verdrängten. Sie wird durch das Zu-
sammenwirken zweier Bedingungen ermöglicht bzw. begünstigt: einer-
seits durch die entlastenden Wirkungen der Kunstarbeit im Sinne einer 
Verschiebung anstößiger Inhalte in den ›visuellen Subtext‹ des ›bildlichen 

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


279

Unbewussten‹, andererseits durch die Sozialform der Bilder, also ihre 
stabilisierende Einbettung in das ›psychosoziale Arrangement‹ einer Re-
zeptionsgemeinschaft. Vor diesem Hintergrund wäre übrigens auch die 
rätselhafte Phantasmagorie im Klosterkeller aus der Einleitung noch ein-
mal psychoanalytisch zu deuten, was freilich eine ganz eigene Untersu-
chung erfordern würde. 

Durch die Ausführungen zur ›Theorie des gesellschaftlichen Unbewuss-
ten‹ wurden die Überlegungen zur Kollektivierung der Träume in Rich-
tung einer allgemeinen psychoanalytischen Gesellschaftstheorie erweitert. 
Denn nicht nur einzelne Individuen, auch Gesellschaften als ganze kön-
nen bestimmte Wünsche, Ängste oder Realitätswahrnehmungen ins Un-
bewusste verdrängen. Da die gesellschaftliche Verdrängung gleichwohl 
stets nur über die psychischen Mechanismen der Einzelnen erfolgt, gilt 
auch für sie das individualpsychologische Gesetz von der Wiederkehr des 
Verdrängten: Die ›ausgeschlossenen Möglichkeiten‹ wollen wiederkehren 
und sich Ausdruck verschaffen. Die gesellschaftliche Bilderwelt in Kunst 
und Unterhaltung ist eines der Medien, das diese Wiederkehr des Ver-
drängten auf gefahrlose Weise erlaubt und ihr sozial gebilligte Gelegen-
heiten zur Verfügung stellt. So können sich im Medium der Bilder ganze 
Gesellschaften ihre unterdrückten Wünsche erfüllen oder ihre verdräng-
ten Ängste und Realitätswahrnehmungen verarbeiten. Dann werden die 
Bilder zu ›imaginären Lösungen‹ für jene Konflikte, die im Realen nicht 
zu lösen waren und ins gesellschaftliche Unbewusste abwandern mussten.

Der vierte Teil wandte sich schließlich der Instanz der Wirklichkeit 
zu, die in der Bild-als-Traum-Analogie nur implizit enthalten ist, obwohl 
sie aus jeder der drei bisherigen Perspektiven eine wichtige Rolle spielt: 
im ersten Teil als ontologische Bezugsgröße der Bilder, wie sie vor allem 
mit der Mimesistheorie thematisch wurde; im zweiten Teil als Wirklich-
keitshintergrund der Kultur- und Verbildlichungsarbeit, die erst aus dem 
Problemdruck der Wirklichkeit ihre dynamischen Impulse bezieht; im 
dritten Teil als gesellschaftliche Lebenswirklichkeit der Subjekte, deren 
Träume und Phantasien sich direkt oder indirekt auf diese Lebenswirk-
lichkeit beziehen. Mehr noch denn als bloße, nun auszubuchstabieren-
de Implikation der übrigen drei Teile war die Instanz der Wirklichkeit 
im vierten Teil jedoch als eigener soziologischer Erkenntnishorizont an-
gelegt: Einerseits sollte das theoretische Programm an der empirischen 
Wirklichkeit überprüft werden, andererseits aber die Wirklichkeit selbst 
sich, durch die Brille der Theorie betrachtet, in neuem Licht präsentie-
ren. Exemplarisch wurde hierzu der Spielfilm The Dark Knight einer 
umfassenden ›soziologischen Traumdeutung‹ unterzogen. Deren Ergeb-
nis hat uns nicht nur etwas über den filmischen Traum, sondern auch 
und vor allem etwas über die Gesellschaft verraten, die diesen Traum 
hervorgebracht hat und in die er, als kollektivierter Traum, wieder ›zu-
rückgegangen‹ ist.

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280

Erst in diesem letzten Schritt, also im Einsatz der Theorien zur Er-
kenntnis der Wirklichkeit, erfüllte sich das Programm meiner psycho-
analytisch fundierten Bildsoziologie. Ihr geht es darum, die Bilder nicht 
nur als Untersuchungsgegenstände zu behandeln, sondern sie auch als 
soziologische Erkenntnisinstrumente anzuerkennen, mit denen sich die 
unbewussten Tiefendimensionen des gesellschaftlichen Lebens wie an ei-
nem Seismogramm ablesen lassen. Bildsoziologie heißt darum zualler-
erst, die öffentlich zirkulierenden Bilder als gesellschaftliches Ausdrucks-
geschehen ernst zu nehmen. Sie rekonstruiert den tagtäglichen, aber 
unausgesprochenen Diskurs der Bilder, indem sie selbst im Medium der 
Bilder zu denken lernt, um das ›bildliche Denken‹ der Gesellschaft sozio-
logisch zu verstehen.1 Und das wiederum heißt: um zu verstehen, wie sich 
Gesellschaft im Medium ihrer Bilder zu sich selbst und ihrer Wirklich-
keit verhält; wie sie kollektive, zum Teil untergründige Wirklichkeitser-
fahrungen verarbeitet, während sie sich in ihren gemeinsamen Träumen 
spielerisch aus den Fesseln der alltäglichen Wirklichkeit befreit, um sich 
auf den imaginären ›Spielwiesen des Sozialen‹ umso freier auszutoben. 

Gemäß diesem bildsoziologischen Forschungsprogramm lag der Fo-
kus der hier unternommenen Bildanalysen konsequent auf dem Publi-
kum der Bilder, nicht auf ihren Produzenten. Im Zentrum stand, was die 
Gesellschaft in diesem Film hat sehen können, nicht die subjektive In-
tention hinter dem Film. Wir haben Traumdeutung nicht als spekulati-
ve Schau der Künstlerseele und ihrer möglichen Beweggründe betrieben, 
sondern als empirische, am materiellen Objekt orientierte Analyse des-
sen, was auf den Bildern selbst sichtbar ist. Erst im Anschluss an diese 
Analyse des objektiv Sichtbaren haben wir uns auf Spekulationen dar-
über eingelassen, was das Publikum dazu veranlasst haben könnte, mit 
den objektiven Bildern des Films in subjektive Resonanz zu treten und 
ihn zu einem der erfolgreichsten und beliebtesten Spielfilme seiner Zeit 
zu machen.

Was also hat uns die Analyse des Traums über uns selbst, die Zuschau-
er des Films, und damit über die Gesellschaft und ihre kollektiven Phan-
tasien verraten? Was haben wir unter der Oberfläche des manifesten 

1		  Zu dieser Auffassung einer soziologischen Bildforschung als Forschung, 
die Bilder nicht nur wie gewöhnliche andere Objekte untersucht, sondern 
auch ihrerseits ›bildlich denkt‹, vgl. Strehle (2014); ähnlich Schlechtrie-
men (2014a: 383–387, 2014b: 94–96); zur »visualisierenden Soziologie« 
auch Beck (2013). Allgemein zur »Bildhaftigkeit« des wissenschaftlichen 
bzw. philosophischen Denkens vgl. Guzzoni (2010; 2014: 40–44, 88–92, 
125–130) sowie Hans Blumenbergs Paradigmen zur einer Metaphorologie 
(1960); zur »Einheit von Bild und Begriff« und zur »Intelligenz des Sehens« 
im Anschaulichen Denken auch Arnheim (1969). Zum »Denken in Bildern« 
in Reinhart Kosellecks Programm einer »politischen Ikonologie«, dort wie-
derum im Anschluss an Gehlen (1960), siehe außerdem Locher (2013).

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


281

Traums freigelegt? Zuallererst haben wir latente Erinnerungsbilder, 
Wirklichkeitsreste und Wünsche in ihm entdeckt; hintergründige Bilder 
in den Bildern, verschlüsselt im visuellen Subtext, entstellt und doch für 
jedermann sichtbar auf der Oberfläche der Bilder zu Tage liegend. Wir 
sahen visuelle Erinnerungen an die Terroranschläge vom 11. September 
2001 und die Hoffnungen auf eine heroische Umkehrung der Situation 
durch den rettenden Superhelden auf dem Filmplakat; die Erfüllung au-
toritärer Sehnsüchte und die Einfühlung in eine soldatische Subjektpo-
sition in der Hochhausszene; anarchische Wunschangebote und Angrif-
fe auf das Realitätsprinzip der Kultur in der Geldverbrennungsszene; die 
politisch-utopischen Sehnsüchte nach einer emanzipatorischen Erneue-
rung des Gemeinwesens durch die brüderlichen Massen in der Schiffs
szene; und schließlich die religiösen Erlösungs- und Erhöhungsphanta-
sien als Mittel der ›filmischen Traumarbeit‹ im Finale. 

Gerade das unaufgelöste Nebeneinander dieser so verschiedenen 
Wunschphantasien offenbarte uns etwas über die träumende Gesell-
schaft. So erlösungsbedürftig wie die Stadt Gotham im Film, so erlö-
sungsbedürftig muss sich auch eine Gesellschaft empfinden, die sich in 
Gothams imaginären Lösungen wiedererkennt und sich durch sie ihre 
Wünsche erfüllen lässt; und so widersprüchlich die im Film präsentierten 
Lösungsangebote für die Krise des Gemeinwesens sind, so widersprüch-
lich müssen auch die sozialen Energien sein, die außerhalb des Films zir-
kulieren und ihm zum Erfolg verholfen haben. Zwar ließ sich anhand der 
Bildanalysen nicht klären, welche der verschiedenen Wunschangebote in 
welchem Zuschauer verfangen und Resonanz ausgelöst haben. Es muss-
te offenbleiben, ob es verschiedene Sehgemeinschaften waren, die den je-
weils unterschiedlichen ›Einladungen‹ des Films zum gemeinsamen Tag-
traum gefolgt waren, oder ob die einzelnen Zuschauer von vornherein 
auf mehrere der präsentierten Krisenlösungen gleichzeitig reagierten. In 
beiden Fällen jedoch können wir auf eine gesellschaftliche Zerrissenheit 
schließen, ganz gleich ob sie auf der Ebene verschiedenener gesellschaftli-
cher Teilgruppen bzw. Sehgemeinschaften oder auf der intrapsychischen 
Ebene der einzelnen Zuschauer zu verorten ist. Eine Gesellschaft, die so-
wohl von der antiautoritären Neugründung des Gemeinwesens träumt 
als auch von der autoritären Krisenlösung durch einen übermächtigen 
Souverän, sowohl von heroischer Rettung und religiöser Erhöhung als 
auch von der destruktiv-anarchischen Zerstörung ihrer Ordnung, ist of-
fensichtlich eine Gesellschaft, die nicht weiß, was sie will. 

Unter all den vergleichsweise gängigen und aus dem Hollywoodkino 
vertrauten Wunschbildern des Films aber ragt eines besonderer Weise he-
raus: die Schiffsszene, in der die einfachen Bevölkerungsmassen die Kri-
se des Gemeinwesens ›von unten‹ lösen. Kein anderes Motiv steht derart 
im Widerspruch zur gewohnten Bilderwelt des Hollywoodkinos, in wel-
chem die Massen für gewöhnlich nur als subjektlose Menge auftauchen 

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282

oder als gewalttätiger Haufen. Die Schiffsszene entführt uns in eine im 
wahrsten Sinne des Wortes andere Szene. Anstatt die Massen wie üblich 
als Problem zu inszenieren, werden sie in der Schiffsszene als Lösung 
präsentiert. Ihr vernünftiges, solidarisches Verhalten auf dem Höhepunkt 
der Krise zeigt sie als mündige Subjekte, die auch ohne den disziplinie-
renden Eingriff von oben, sei es durch den Staat oder seinen Stellvertre-
ter Batman, zu sittlichen Entscheidungen fähig sind. In diesem Sinne ist 
die Schiffsszene ein utopisches Bild im Sinne Ernst Blochs und der The-
orie des gesellschaftlichen Unbewussten: Sie stellt der Gesellschaft eine 
radikal andere, noch nicht verwirklichte Möglichkeit ihrer selbst vor Au-
gen. Was lässt sich dieses Wunschbild soziologisch deuten? 

Die Moderne sei das ›Zeitalter der Massen‹, lautet ein gängiger Topos 
der Historiker und Soziologen seit der Französischen Revolution.2 Im 
politischen Zentrum dieses Zeitalters stand das »Projekt der Moderne, 
die Masse als Subjekt zu entwickeln« (Sloterdijk 2000: 30); ein Eman-
zipationsprogramm, das in seiner radikalsten Gestalt die utopische Vi-
sion einer sich selbst regierenden Gesellschaft beinhaltete und als »Ge-
spenst des Kommunismus« (Marx/Engels 1848: 461) historische Form 
annahm. Seinen letzten großen Auftritt hatte dieses Gespenst in der glo-
balen Revolte der 1960er Jahre, die ein Historiker der US-amerikani-
schen Protestbewegung einmal das Age of Great Dreams (Farber 1994) 
genannt hat. In dieser Zeit wurde politisch phantasiert wie vorher nur 
selten und seitdem wohl nie wieder – allerdings weniger, wie es die Rede 
vom ›Zeitalter der großen Träume‹ für einen Psychoanalytiker implizie-
ren könnte, im Dunkel der Nacht und des Unbewussten, sondern offen, 
im hellen Licht des Tages, als bewusster politischer Wunsch.

Die Geschichte der Massen in der Moderne ist jedoch auch die Ge-
schichte ihrer politischen Niederlagen. Noch jede Revolution, die sich 
ihre Befreiung auf die Fahnen schrieb, allen voran die kommunistische 
selbst, endete in ihrer erneuten Bevormundung und Entmündigung. 
Selbst in den westlichen, durch Aufklärung und Menschenrechte ge-
prägten Demokratien – ihre Selbstbezeichnung als ›repräsentative De-
mokratien‹ verrät es bereits – herrschen die Massen nicht etwa souve-
rän über sich selbst, sondern werden durch Stellvertreter repräsentiert. 
Die Massen in der bürgerlichen Gesellschaft, das sind immer schon die 
regierten oder allenfalls die noch oder wieder zu regierenden Massen: 
problematisches Objekt, nicht etwa problemlösendes Subjekt der Kul-
turarbeit. Bis heute ist das politische Projekt der Moderne, die Masse als 
Subjekt zu entwickeln, ein uneingelöster Traum – und zwar diesmal im 
starken, psychoanalytischen Sinne des Wortes. Längst nämlich sind die 

2		  Siehe das gleichnamige Buch von Serge Moscovici (1981), aber auch schon 
den entsprechenden Abschnitt in Gustave Le Bons Psychologie der Massen 
(1895: 1–7); darüber hinaus die Angaben auf S. 251 f., Anm. 44.

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


283

an der Wirklichkeit zerschellten Phantasien der revolutionären Bewe-
gungen ins gesellschaftliche Unbewusste abgewandert; die einstmals so 
wirkmächtigen Utopien nicht nur unverwirklichbar, sondern undenkbar 
geworden. Wenn gesellschaftliche Verdrängung immer auch die Unter-
drückung von ›Kontingenz-‹, also von ›Möglichkeitsbewusstsein‹ impli-
ziert (vgl. 3.3.1), dann bedeutet sie in diesem Fall das kollektive Verges-
sen der Idee, dass Gesellschaft sich – möglicherweise – auch ganz anders 
organisieren ließe als im Hobbes’schen Paradigma der Regierung von 
oben durch Staatsgewalt.

Aber die Träume, und mit ihnen die Kräfte, die sie antreiben, ver-
schwinden nicht, nur weil sie an der Verwirklichung gehindert werden. 
Zwar scheint der Traum der Massen inzwischen, nach dem vieldisku-
tierten Ende der politischen Moderne, zumindest vorläufig ausgeträumt. 
Und doch sind die Massen auch heute noch der implizite Dreh- und An-
gelpunkt des politischen Systems, das sie als Wählermassen umwirbt 
und von ihnen belohnt oder abgestraft wird. Gemessen am Emanzipa-
tionsprogramm der politischen Moderne sind die Massen ohnmächtig, 
als ohnmächtige aber durchaus nicht ohne Macht. Die Verachtung, die 
sie für ihre Stellvertreter empfinden, kann Regierungen stürzen. Dann 
kehren die unerfüllten Wünsche, Enttäuschungen und Frustrationen der 
Ohnmächtigen wie ein gespenstischer Alptraum in das politische Sys-
tem zurück, das sie so gründlich auszuschließen versucht. Im Hinter-
grund auch der heutigen Gesellschaft droht noch immer das Schreckge-
spenst wenn schon nicht des Kommunismus, so doch das Gespenst der 
Revolte der Unteren gegen die Oberen. Seit der Französischen Revolu-
tion, daran hat sich bis heute nichts geändert, ist der Wunschtraum der 
Massen zugleich der Alptraum des Systems. Denn er rührt an die Wur-
zel, den innersten Kern der gesellschaftlichen Verhältnisse und des kul-
turellen Zusammenlebens. Nicht zuletzt darum sind die Massen in der 
bürgerlichen Gesellschaft seit jeher und vor allem anderen ein Objekt 
der Angst. Sie repräsentieren das bedrohliche Schreckbild eines unkon-
trollierbaren, ›wilden‹ Aggregatzustands von Gesellschaft, das schlecht-
hin Andere der bürgerlichen Kultur.

Das negative Standardbild der Massen im Hollywoodkino ist der di-
rekte Ausdruck dieser Angst. Auch die Filme Nolans, allen voran The 
Dark Knight Rises, der dritte Teil der Trilogie, partizipieren an ihm. So-
gar The Dark Knight selbst bietet außerhalb der Schiffsszene eine Rei-
he von destruktiven Bildern der Masse auf, wenn er beispielsweise eine 
Auflaufmasse auf der Straße als Lynchmob inszeniert, der im Auftrag des 
Jokers einen Mord verüben will. Einzig die Schiffsszene schlägt einen an-
deren Ton an. In ihr träumt die Gesellschaft nicht nur vom Wiederauf-
tauchen der verdrängten Massen auf der Bühne der Geschichte, sondern 
spezifischer noch von ihrem Wiederauftauchen in guter, vernünftiger, 
sittlicher Form. So kommt in ihr das gescheiterte politische Projekt der 

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284

Moderne, die Masse als Subjekt zu entwickeln, zuletzt doch noch einmal 
zu imaginärer Verwirklichung – und zwar gerade nicht negativ als Alp-
traum des Systems, sondern als positiv aufgeladener, durch den herbei-
zitierten ›spirit of liberty‹ geradezu politisch überhöhter Wunschtraum. 
Dass die Massen zuletzt doch wieder von der Bühne gestoßen und von 
ihren Regierenden belogen und manipuliert werden ›müssen‹, ist ein fi-
naler Triumph des Standardbildes, macht die utopische Imagination aber 
nicht ungeschehen. 

Wenn es »ein modernes politisches Kino gibt«, mutmaßt der Philo-
soph Gilles Deleuze (1985: 279), »dann auf der Basis, daß das Volk 
nicht mehr existiert oder noch nicht existiert«. The Dark Knight ist 
modernes politisches Kino in diesem Sinne; auch in ihm ist das Volk 
am Ende abwesend. Aber es ist abwesend in einer Weise, die die Abwe-
senheit selbst thematisch werden lässt. Die Verdrängung der Massen 
aus dem gesellschaftlichen Bewusstsein, ihre Herabsetzung zur passiven 
Manövriermasse in den Händen ihrer politischen Repräsentanten, lässt 
sich an ihm in actu beobachten. Darin liegt das soziologisch Interessan-
te an ihm, das ihn aus der Majorität des Hollywoodkinos herausstechen 
lässt, und vielleicht ein weiterer Grund dafür, warum er den Nerv seiner 
Zeit so gut getroffen hat. The Dark Knight rührt an das Geheimnis der 
Gegenwart des Zuschauers und an den blinden Fleck einer Gesellschaft, 
deren Verhältnisse er zugleich repräsentiert und von denen er abweicht. 
Im narrativen Bruch zwischen Schiffsszene und Finale macht er an sich 
selbst sichtbar, was den Traum aus psychoanalytischer Sicht auszeich-
net: einerseits etwas Verdrängtes zum Ausdruck zu bringen, es anderer-
seits und zugleich aber auch wieder verschwinden zu lassen und zu ver-
hüllen. Die Angst vor den Massen, die ihn umtreibt, lässt sich hier als 
Prozess beobachten; die Traumarbeit sozusagen in flagranti erwischen.

So offen dieser Prozess auf der Oberfläche des Films zu Tage tritt, so 
wenig ließ er sich einfach so, direkt und unmittelbar, beobachten. Es 
brauchte erst eine ›soziologische Traumdeutung‹ mit ihrem Blick auf 
die visuellen Subtexte und Wunschangebote des Films, um das Sichtba-
re, vielleicht allzu Sichtbare ins rechte Licht zu rücken. Auch darin zeigt 
sich ein blinder Fleck der Gesellschaft, die das Sichtbare zwar sieht, aber 
nicht automatisch versteht. Das Offensichtliche, das dieser blinde Fleck 
verbirgt, ist die spezifische Bedeutung der Film-Massen für die Publi-
kums-Massen: Im Grunde betrachten die Massen im Kinosaal nämlich 
ein Bild ihrer selbst, wenn sie die Massen auf der Kinoleinwand betrach-
ten. Darüber aber denken sie im Regelfall nicht nach, sondern rezipieren 
die Bilder als bedeutungslose und ›fremde‹ Bilder, die mit ihnen selbst 
und ihren Wünschen vermeintlich nichts zu tun haben. Die Selbstan-
schauung der Gesellschaft wird nicht nur von unbewussten Wünschen 
durchzogen, sondern bleibt auch ihrerseits, als Beziehung zwischen Bild 
und Betrachter, unbewusst und unverstanden.

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


285

Im Grunde scheinen wir gar nicht recht zu wissen, was wir Tag für 
Tag ansehen, wenn wir uns im Schutze der Bildform auf die verdräng-
ten Nachtseiten der Gesellschaft begeben; oder zumindest scheinen wir 
nur einen Teil davon, und zwar den oberflächlichsten, zu verstehen. An-
dernfalls müssten wir ganz anders über die Bilder sprechen, die in un-
serer Gesellschaft tagtäglich zirkulieren. Allein schon die Ubiquität der 
Gewalt, die die massenmedialen Bilderwelten so offenkundig beherrscht 
und auch in The Dark Knight mit seinen mindestens vierzehn Toten eine 
prominente Rolle spielt, müsste uns, wenn schon nicht in die hysterischen 
Debatten um die angeblichen Handlungsfolgen bildlicher Gewaltdarstel-
lung, so doch immerhin in ein gewisses Grübeln darüber verfallen lassen, 
was es zu bedeuten hat, dass eine Gesellschaft ganze Industriezweige un-
terhält, die sich nichts anderem widmen als der Gewalt-, Zerstörungs- 
und Mordlust ihrer Mitglieder. Man muss diese ›perversen‹ Bildwelten 
nicht zwangsläufig kritisieren, ganz so wie man auch den nächtlichen 
Träumer nicht für seine Träume kritisieren kann. Aber ihre bemerkens-
werte Popularität erlegt uns doch die Aufgabe der soziologischen Deu-
tung auf; zumindest dann, wenn wir die Bilder als gesellschaftliches Aus-
drucksgeschehen ernst nehmen, anstatt sie als sinnloses Zufallsprodukt 
abzutun.

Die meiste Zeit indessen sehen wir unsere Bilder gleichsam mit ge-
schlossenen Augen. Wir genießen ihre Lustgewinne, durchschauen aber 
nicht, woraus sich dieser Genuss eigentlich speist. Der berühmte Satz 
über den Warenfetisch aus dem Kapital, der mühelos auch von Freud 
stammen könnte, passt darum mindestens ebenso gut auf die unbewuss-
ten Begierden der Bildkonsumenten: »Sie wissen das nicht, aber sie tun 
es.« (Marx 1867: 88) Freud würde ergänzen: Eben darum, weil sie es 
nicht wissen, können sie es tun. Wenn die öffentlich zirkulierenden Bil-
der so etwas wie das kollektive Selbstgespräch der Gesellschaft sind, 
dann ist es zumindest bisweilen gerade die Unbewusstheit dieses Selbst-
gesprächs, sein im wahrsten Sinne des Wortes ›wortloser‹ Charakter, auf 
dem sein Funktionieren beruht. Nicht obwohl, sondern weil die Beteilig-
ten im psychosozialen Arrangement der Bilder nicht wissen, worin ihre 
Gemeinschaft mit den anderen eigentlich besteht, ist die Vergemeinschaf-
tung so wirkungsvoll. 

Darin liegt, nebenbei bemerkt, kein Widerspruch zu Gabriel Tardes 
Beschreibung des Zeitungspublikums als einer reflexiven Gemeinschaft, 
die sich erst dann konstituiert, wenn die Beteiligten wissen, dass sie das-
selbe konsumieren (vgl. 2.2.3). Die Bildkonsumenten wissen sehr wohl, 
dass sie dasselbe sehen und eine Sehgemeinschaft bilden; sie wissen nur 
nicht, warum. Und womöglich, so würden die Psychoanalytiker vermu-
ten, wissen sie es unbewusst sogar durchaus, selbst wenn es ihnen nicht 
explizit zu Bewusstsein steigt. Denn auch das Unbewusste ist zur Refle-
xion fähig; der nächtliche Traum, in welchem das Subjekt unbewusst 

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286

über sich nachdenkt, ohne sich beim Aufwachen überhaupt noch daran 
zu erinnern, ist das beste Beispiel dafür.

Die empirische Bildanalyse aber hat das Unbewusste tatsächlich zu Be-
wusstsein gebracht, den Traum gedeutet und seine latenten Bedeutungsge-
halte entziffert. Dadurch verändert sich etwas auch und gerade im bewuss-
ten Denken. »Wo Es war, soll Ich werden«, heißt es bei Freud (1933: 516) 
in einem Zitat, das nicht weniger berühmt ist als das Marx’sche. Die Be-
wusstmachung des Unbewussten verändert den psychischen Apparat, sie 
verschiebt die innerpsychischen Machtverhältnisse zugunsten des Bewusst-
seins. Darum ist Traumdeutung stets mehr als eine bloße Dokumentation 
des Unbewussten, sondern greift in das Beschriebene ein, sobald sie vom 
Träumenden aufgenommen wird. Traum und Traumdeutung, Objekt und 
Subjekt der Traumdeutung, treten in eine Wechselwirkung ein. 

In seiner Studie Dream-Life (1984a) hat der Psychoanalytiker Donald 
Meltzer eine tiefsinnige Formulierung gefunden, um diese Wechselwir-
kung auszudrücken. Sie war diesem Buch als Motto vorangestellt: »While 
listening to your dream I had a dream« (Meltzer 1984a: 90). In sinngemä-
ßer Übersetzung: ›Während ich deinem Traum zuhörte, kam mir selbst ein 
Traum‹; oder etwas freier und auf das Feld der Bilder übertragen: ›wäh-
rend ich dein Traumbild betrachtete, entstand ein ganz eigenes Traum-
bild in meiner Imagination‹. Damit ist im Grunde nichts anderes gemeint 
als das, was hier als Kollektivierung der Träume beschrieben wurde: Der 
Traum des einen kann zum Traum eines anderen werden, sobald er ent-
äußert, geteilt und angenommen wird. Bei Meltzer ist der Ort, an dem 
diese Traumkollektivierung stattfindet, die psychoanalytische Situation 
zwischen Analytiker und Analysand. Der zitierte Satz wird einem Analy-
tiker in den Mund gelegt, der ihn zu seinem Analysanden spricht. Denn 
auch der Analytiker träumt einen Traum, wenn er den Traumbericht sei-
nes Analysanden hört, auch er ist Teil eines Resonanzgeschehens, wenn er 
sich von seinen Wahrnehmungseindrücken zu Assoziationen anregen lässt, 
die selbstverständlich auch etwas mit seiner eigenen Psyche zu tun haben. 

Die entscheidende intersubjektive Pointe von Meltzers Gedankengang 
kommt freilich erst im Fortgang des Zitats zum Vorschein. Die psycho-
analytische Situation, so zeigt sich dort, ist immer auch als Interaktions-
beziehung zu verstehen, in der zwei Personen in einen wechselseitigen 
Austausch miteinander eintreten: 

»While listening to your dream I had a dream which in my emotional 
life would mean the following, which I will impart to you in the hope 
that it will throw some light on the meaning that your dream has for 
you.«3 (Meltzer 1984a: 90)

3		  In der deutschen Ausgabe (Meltzer 1984b: 107): »Während ich mir Ihren 
Traum angehört habe, hatte ich einen Traum, der in meinem Gefühlsleben 

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


287

Der Analytiker träumt nicht nur, sondern er gibt dem Träumenden sei-
nen Traum auch ›zurück‹, indem er die Wirkungen des ersten Traums 
auf ihn selbst und den neuen Traum, der dadurch in seinem Inneren an-
geregt wurde, artikuliert und kommuniziert. Gehlen würde sagen, dass 
er seinem Analysanden die ›Zurückempfindung‹ des ursprünglichen 
Traums ermöglicht, während Cassirer den Gewinn an ›symbolischer 
Prägnanz‹ betonen würde, der mit dieser Zurückempfindung einhergeht 
(vgl. 2.2.1). Denn indem der Analytiker den gehörten Traum seinerseits 
bearbeitet und ihn von einem passiven Eindruck in einen aktiven Aus-
druck verwandelt, spitzt er ihn zu, pointiert er ihn auf eigene Weise und 
lässt dadurch bestimmte Aspekte des ursprünglichen Traums prägnan-
ter hervortreten. Der zweite Traum lässt auch den ersten Traum in neu-
em Licht erscheinen. 

Zugleich verdeutlicht das Zitat, wie unterschiedlich die beiden Träu-
me des Analysanden und des Analytikers sein können. Es ist nicht der-
selbe Traum, den der Analytiker träumt, wenn er sich durch den Traum 
des Analysanden zu eigenen Traumbildungen anregen lässt; andernfalls 
brächte sein Traum dem Analysanden keinen Erkenntnisgewinn. Den ei-
nen, gemeinsamen Traum gibt es insofern gar nicht – weder in der ana-
lytischen Situation noch im gesellschaftlichen Imaginären. Es liegt in der 
Natur des Traumvorgangs, auch des gesellschaftlichen, dass jedes Indivi-
duum stets nur seinen eigenen Traum träumt, in welchen nicht nur gesell-
schaftlich geteilte, sondern eben auch höchst individuelle Erfahrungen 
und Wünsche einfließen. Die Analogie von Bild und Traum darf inso-
fern nicht zu wörtlich genommen werden: Das materielle Bild ist nicht 
der Traum, es regt ihn allenfalls an. Trotz seiner objektiven Eigenschaf-
ten und Wirkungen darf das äußere Bild nicht mit den subjektiven Ima-
ginationen, die es auslöst, verwechselt werden. 

Der Traum des Analytikers ist folglich selbst nur ein Traum unter vie-
len möglichen, und ganz so verhält es sich mit dem Traum, zu dem der 
Verfasser dieser Zeilen sich hat anregen lassen, als er den kollektiven 
Traum der Gesellschaft zu ›erraten‹ wagte. Er kann bestenfalls hoffen, 
nicht aber wissen, ob sein eigener Traum sich mit jenem des Publikums 
und damit seiner Leser deckt. Ein Beweis im positivistischen Sinne lässt 
sich gerade an diesem entscheidenden Punkt nicht führen. Nicht einmal 
die objektive Richtigkeit der Bildanalyse, sollte sie ihrerseits je beweisbar 
sein, wäre ein Garant dafür, die Empfindungen und Resonanzen des Pu-
blikums getroffen zu haben. Das Publikum könnte in denselben objek-
tiven Bildern schließlich ganz andere Bedeutungen erkannt haben – und 
sei es nur darum, weil es die objektiven Bedeutungen der Bilder verfehlt 
hätte. Dann hätte der Analytiker, so objektiv zutreffend seine Analyse 

das Folgende bedeuten würde, das ich Ihnen in der Hoffnung mitteile, es 
möge Licht auf die Bedeutung werfen, die Ihr Traum für Sie hat.«

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288

auch sein mag, am Ende zwar die Bilder verstanden, nicht aber die Ge-
sellschaft, die sie missverstanden hat. Ein weiteres Mal zeigt sich daran, 
wie sehr der Bildprozess auf einem Zusammentreffen zwischen Objekt 
und Subjekt beruht, an welchem die ›Eigenschwingungen‹ des Subjekts 
konstitutiv mitbeteiligt sind. 

Aus diesem Verifizierungsdilemma deutet Meltzers Zitat wiederum 
einen ganz eigenen und genuin psychoanalytischen Ausweg an. »I had 
a dream«, heißt es, »which I will impart to you in the hope that it will 
throw some light on the meaning that your dream has for you«. Die ei-
gentliche Verifizierungsinstanz wird hier in den Zuhörer verlegt: Die 
Hoffnung des Analytikers richtet sich nicht auf die Objektivität seiner 
Deutungen, sondern gerade auf ihre Subjektivität, und zwar genau in-
soweit, als diese keine bloß individuelle, sondern eine geteilte Subjekti-
vität ist, die den Analytiker zumindest partiell mit seinem Analysanden 
verbindet. Als ›verifiziert‹ wäre eine Traumdeutung folglich dann zu be-
trachten, wenn sich der Analysand mit seiner eigenen Subjektivität in 
ihr wiedererkennt; wenn der Traum des Analytikers also seinerseits eine 
Resonanz auslöst.

Auch die bildsoziologische Deutung von The Dark Knight ließe sich 
auf diese Weise intersubjektiv verifizieren (oder falsifizieren). Sie dürf-
te Gültigkeit für sich beanspruchen, wenn sie etwas im Leser ›getroffen‹ 
hätte und dieser tatsächlich etwas aus seinem eigenen Filmgenuss in der 
Deutung wiederfände, und wenn sich nicht nur vereinzelte, sondern vie-
le Leser in dieser Deutung oder wenigstens in Teilen von ihr wiederfän-
den. Daran würde sich zeigen, dass es tatsächlich etwas Gemeinsames 
geben muss, das den Verfasser mit dem Rest des Publikums verbindet, 
über das er spekuliert. Dieses Gemeinsame wäre in letzter Instanz die 
Wirklichkeit, die sie als Gesellschaftsmitglieder gemeinsam bewohnen: 
also die Gesellschaft selbst mitsamt ihren unbewussten Tiefendimensio-
nen, ihren kollektiv verdrängten Erfahrungen, Ängsten und Wünschen.

Wenn die psychoanalytische Einsicht in dieses Gemeinsame bei alle-
dem nicht trivial war, sondern »some light« auf etwas geworfen hat, das 
nicht vorher schon bekannt war, dürfte die unternommene Analyse da-
rüber hinaus soziologische Relevanz für sich beanspruchen. Dann wäre 
sie, wie es Georg Lukács von der Philosophie gefordert hat, ein Beitrag 
zur »Selbsterkenntnis der Gesellschaft« (1923: 377 [243]). Dieser An-
spruch an die Philosophie geht auf Marx zurück, der ihn nicht nur in 
bemerkenswerter Klarheit formuliert, sondern ihm sogar eine explizit 
traumtheoretische Wendung gegeben hat. So bedient sich Marx in ei-
nem Brief an seinen Mitstreiter Arnold Ruge gerade der Metapher des 
Traums, um die Funktion der Philosophie als »Reform des Bewußtseins« 
zu beschreiben:

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


289

»Die Reform des Bewußtseins besteht nur darin, daß man die Welt ihr 
Bewußtsein innewerden läßt, daß man sie aus dem Traum über sich 
selbst aufweckt, daß man ihre eignen Aktionen ihr erklärt.« (Marx 
1843: 346; vgl. Lukács 1923: 165 [90])

Nicht nur der Psychoanalytiker Freud, auch der Soziologe Marx erblickt 
die Aufgabe der Wissenschaft also in der Aufklärung des Unbewuss-
ten.4 Erst Marx jedoch fügt diesem gemeinsamen Projekt die soziolo-
gisch entscheidende Pointe hinzu. Der Analytiker, der der träumenden 
Gesellschaft »ihre eignen Aktionen« erklärt, ist selbst ein Teil der träu-
menden Gesellschaft. Die soziologische Traumdeutung ist letztlich eine 
Selbstdeutung der Gesellschaft und ihrer »Traumgeschichte« (Marx 
1844b: 383). Sie steht nicht außerhalb dessen, was sie untersucht, son-
dern nimmt teil an jener kollektiven Kultur- und Verbildlichungsarbeit, 
in der eine Gesellschaft sich zu sich selbst und ihrer Wirklichkeit verhält. 
Sie partizipiert am gesellschaftlichen Imaginären, das sie untersucht, und 
verändert dieses Imaginäre, anstatt es nur zu interpretieren.5 

Die Soziologie der Bilder, die sich als Analyse scheinbar bedeu-
tungsloser Fiktionen und irrealer Szenen an den äußersten Rand der 

4		  Für eine ›traumtheoretische‹ Lektüre des Marx’schen Werks vgl. die – al-
lerdings recht vagen – Andeutungen in Kojin Karatanis History and Repe-
tition (2004), wonach Marx in Der achtzehnte Brumaire des Louis Bona-
parte (1852) die Mechanismen des »dream-work« beschrieben habe, »in 
which class unconsciousness is condensed and displaced« (Karatani 2004: 
12); daran anknüpfend auch die Ausführungen zur »›Traumarbeit‹ politi-
scher Repräsentation« und zur Verschiebung politischer Konflikte in Slavoj 
Žižeks Das Jahr der gefährlichen Träume (2012: 33–56). Vgl. außerdem die 
Bezugnahmen auf den Traumbegriff in Walter Benjamins Passagen-Werk 
(1927–1940, vgl. 1935), in welchem gesellschaftliche Institutionen wie Ein-
kaufspassagen, Fabriken oder Museen als »Traumhäuser des Kollektivs« 
(Benjamin 1927–1940: L I, 3) beschrieben werden, in denen »die gegenwär-
tige Epoche [...] nicht nur die nächste [träumt] sondern träumend [...] auf 
das Erwachen hin [drängt]« (Benjamin 1935: 59).

5		  Vgl. zu diesem Gedanken auch die verwandten Überlegungen in Susanne 
Lüdemanns Metaphern der Gesellschaft (2004) über die »epistemologisch 
paradoxe, letztlich performative und damit – direkt oder indirekt – politi-
sche Funktion« (ebd.: 25) der Soziologie: »Dabei wäre Gesellschaftswis-
senschaft vielleicht mehr als jede andere Wissenschaft gehalten, sich selbst 
als Teil jenes sozialen Imaginären zu begreifen, dessen Existenz sie zwar an-
erkennt, ohne sich jedoch zu ihm ins Verhältnis zu setzen.« (Ebd.: 24) Die 
Soziologie »steht [...] der Gesellschaft nicht gegenüber wie einem (›ihrem‹) 
Gegenstand, den sie bloß abzubilden oder zu vermessen hätte, sondern un-
ter dem Namen Soziologie erarbeitet die Gesellschaft Selbstbeschreibungen 
(›Repräsentationen der Gesellschaft innerhalb der Gesellschaft‹), die ihr Ob-
jekt – ›sie selbst‹ – für sie selbst erst erzeugen« (ebd.: 24 f.).

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290

gesellschaftlichen Wirklichkeit begibt, gewinnt gerade durch diesen Blick 
vom Rand auf die Mitte ihre besondere Bedeutung. Indem sie der Ge-
sellschaft den unbewussten Diskurs zurückspiegelt, den diese, ohne es zu 
wissen, im Medium ihrer Bilder längst schon führt, bringt sie Licht ins 
Dunkel der gesellschaftlichen Verdrängungsverhältnisse. Sie hebt ausge-
schlossene Denk- und Praxismöglichkeiten ans Licht, um auf diese Weise 
auch die Praxis selbst ins Licht des Bewusstseins und damit der bewuss-
ten Gestaltbarkeit rücken zu lassen. In diesem Sinne ist die Analyse der 
kollektiven Träume zumindest potentiell ein Eingriff in die gesellschaft-
liche Wirklichkeit selbst:

»Es wird sich dann zeigen, daß die Welt längst den Traum von einer Sa-
che besitzt, von der sie nur das Bewußtsein besitzen muß, um sie wirk-
lich zu besitzen.« (Marx 1843: 346)

Dass es sich dabei, wie die Analyse von The Dark Knight gezeigt hat-
te, anders als bei Marx nicht nur um eine einzige »Sache« handelt, son-
dern um eine ganze Gemengelage aus widerstreitenden Wünschen und 
Imaginationen, verkompliziert diesen Eingriff der Soziologie in die Welt 
einerseits, verleiht ihm andererseits aber umso größeres Gewicht. Wäre 
es nur eine einzige »Sache«, die gesellschaftlich geträumt würde, so gäbe 
es nichts zu entscheiden; die soziologische Traumdeutung könnte an der 
träumenden Gesellschaft nichts ändern, ihr allenfalls die Augen öffnen. 
Sobald es aber mehrere gesellschaftlich geträumte Träume gibt, gewinnt 
die Traumdeutung eine Schlüsselfunktion. Sie öffnet der träumenden Ge-
sellschaft nicht nur die Augen über sich selbst, sondern versetzt sie eben 
dadurch auch in die Lage, sich bewusst für einen ihrer widerstreiten-
den Träume zu entscheiden. Dabei kann die Soziologie der Gesellschaft 
ihre Entscheidung selbstverständlich nicht abnehmen; aber sie kann zur 
Aufklärung der verborgenen Kräfte und Wünsche beitragen, die in die-
se Entscheidung hineinwirken. Wenn alles, auch das Bild, seinen Anfang 
im Dunkel der Nacht nimmt, und wenn auch die Gesellschaft eine un-
bewusste Nachtseite besitzt – dann ist es die Soziologie, die das Licht 
anknipst. 

 

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	5 Fazit

