
Part 2: Cultural Changes in the Turkic World 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506925-91 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sincan Uygurları ve Çinliler Arasındaki Etnik 
Ilişkiler ve Kimlik∗ 

Ildikó Bellér-Hann 

Uygurların yaşadığı Sincan bölgesi Çin Halk Cumhuriyetinin bölünmez bir par-
çası olarak kabul edilir. Uygurların anavatanı sayılan bu bölge Çin Halk Cumhu-
riyeti toprağının altıda birini teşkil ettiği halde bölge nüfusu coğrafi şartlar yü-
zünden (17 milyon) nispeten düşüktür. (Çin’in nüfusu 1.2 milyara yakındır). Bu 
bölgede Çin hükümeti tarafından resmen kabul edilmiş olan 13 etnik grup ya-
şamaktadır, ancak nüfusun büyük bir kısmını Uygurlarla Çinliler teşkil eder. Uy-
gurlar toplam nüfusun %47’sini, Çinliler ise %38’ini teşkil etmektedirler (Toops 
2000: 155). Bölgenin coğrafi koşulları, dil ve etnik terkibi Çin’in diğer bölgele-
rinden çok farklıdır ve nüfusun büyük bir kısmı (yani Uygurlar) dil, din ve kültür 
bakımından Sovyet sisteminin çöküşünden sonra siyasi bağımsızlığına kavuşan 
Türk dilli Orta Asya halklarına (özellikle Özbeklere) daha fazla yakınlık göster-
mektedir. Bu halklarla Uygurlar ortak bir sömürge tarihini paylaştıkları halde, 
Uygurların şimdiki durumu daha farklıdır. Bu halklardan farklı olarak Uygurlar 
siyasi bağımsızlıklarına kavuşamamış ve kendilerine yabancı bir devletin parçası 
olarak sosyalist sistemde yaşamak zorunda kaldılar. Öte yandan, Çin sosyalizmi 
de önemli değişimler geçirmektedir. Çin’in diğer bölgelerinde olduğu gibi Sin-
can’da da değişim 1970’lerin ikinci yarısında Mao döneminin sona ermesiyle baş-
ladı. Deng Xiao Ping, Mao’nun belirlediği siyasetten vazgeçip, serbest pazar eko-
nomisine geçişe yol verdi. Deng’in gerçekleştirdiği reformlar arasında ikinci top-
rak ıslahatı, yani şahıslara sınırlı toprak mülkiyeti hakkı verilmesi önemli bir yer 
alır. İlk toprak ıslahatı sosyalizm döneminin başındaki “collectivisation” yani özel 
mülk olan toprakların birleştirilerek ortak mülk haline getirilmesi idi (Fairbank 
1989, Madsen 1991, Soucek 2000: 263- 274, Hinton 1990). 

Reformlar ülkede önemli sosyal dönüşümlere yol açtı ve Çin’in olumsuz ima-
jını düzeltip iyileştirdi. Reform siyasetinin Sincan’daki bölgesel sonuçları - iktisa-
di ve siyasi “serbestlik”- yerel koşullara göre belirlendi. Bu özellikler Sincan’ın 
Çin Halk Cumhuriyeti içindeki yeri ve konumu ile ilgilidir:  

Sincan’ın 18. yüzyıldan beri Çin’e ait olmasına rağmen burada yaşayan Çinli 
olmayan gruplar, özellikle Uygurlar, bölgeyi Çin’in iç sömürgesi olarak görmek-
tedirler (Gladney 1997, 1998b, 1998/9, Sautman 2000).  

∗  Bu araştırmayı finansal açıdan Britanya Ekonomik ve Sosyal Araştırma Konseyi destekledi 
(R000 235709). Bana araştırma süresince yardım eden Uygur köylülere, ve bilimadamları 
Dr. Tsui Yenhu and Prof. Fang Xiaohua’ya da teşekkürler. Türkçe metnin hazırlanmasında-
ki katkılarından dolayı Lale Yalçın-Heckmann’a teşekkür ederim. 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ILDIKÓ BELLÉR-HANN 94 

Sovyetler Birliğinin çöküşünden sonra bağımsızlığa kavuşan Orta Asya’nın 
Müslüman (ve çoğu Türk dilli) halklarının deneyimlerinin Uygurlar üzerindeki 
etkisi Çin’deki hâkim kesimlerce tehdit olarak algılanmaktadır Uygurların diğer 
İslam ülkeleriyle ilişki kurması Çinliler tarafından gene aynı şekilde tehdit olarak 
görülmektedir. Bu yüzden ülke çapındaki “yumuşamalara ve açılmalara” rağmen 
hükümet Sincan’da siyasi “açılmayı” daha sınırlı bir şekilde ve dikkatle uygula-
maktadır. (Dreyer 2000).  

Uygurların halihazırdaki durumu Maoizm dönemine göre daha iyi olduğu hal-
de, Uygurların hükümetten çeşitli şikayetleri mevcuttur: bölgenin zengin yer altı 
kaynaklarının sömürülmesi, Çin’in serbest pazar politikaları yüzünden hızla fakir-
leşen bölgelerinden Çinlilerin hükümet tarafından Sincan’a göçe teşvik edilmesi, 
Çinlilerin emek pazarında Uygurlardan öncelikli olması, hükümetin aile planlan-
ma siyasetinin 1990’lardan itibaren azınlıklara da uygulanıyor olması (planlık toğut), 
hükümetin İslam dinini baskı altında tutması (bu baskı 11 Eylül 2001’deki olaylar-
dan sonra daha da arttı), hükümetin uluslararası terörizme karşı savaştan faydala-
nıp Müslüman Uygurların insan haklarını ihlal etmesidir. Ayrıca, Sincan impara-
torluk döneminden miras kalan bir anlayışla Çin’in ananevi sürgün yeri sayılır ki, 
buradaki çalışma kamplarında hem adi cinayetten, hem de siyasi faaliyetler yüzün-
den tutuklananlar bulunmaktadır. 1990’ların ortalarına kadar Çin nükleer deneme-
lerini Sincan’ın çöllerinde sürdürdü. Bu nedenlerle Uygurlar 1990’lardan itibaren 
artan şiddetle Çin hakimiyetine karşı çıkmaya başladılar (Dillon 1995, Weggel 
1984, Grobe-Hagel 1991, Toops 2000: 168, Hoppe 1998: 45-6).  

Bu ve benzeri nedenlerle, günümüz Sincan’ında Uygurlar hakkında yapılan ant-
ropolojik araştırmaların odaklaşma konusu Çin-Uygur etnik ilişkileri ve bu ilişkile-
rin gerginliğidir. Bu araştırmalar otoriter devletin modern etnik kimliklerin ortaya 
çıkması ve belirginleşmesindeki rolünü vurgulamışlardır, ancak tarihi mirasın varlı-
ğı çoğu zaman gözden kaçmıştır. Araştırmacı antropologlar bu ilişkilerdeki gergin-
liğin tarihi boyutlarına pek inmeden günümüzdeki durumu genellikle sosyalist et-
nik siyasetle açıklamaya çalışıyorlar (Rudelson 1997, Smith 1999, Bovingdon 2001, 
Cesaro 2002). Çağdaş Çin devletinin etnik siyaseti her ne kadar esas olarak Sovyet 
örneğine dayansa da, etnik süreçlerin oluşumunda yerel şartlar ve tarihsel deneyim-
ler de önemli bir rol oynamaktadır. Burada savunulan tez, hem tarihte, hem de 
günümüzde, kimliklerin devamlı uyarlanabilen çok yönlü vefa bağlarıyla belirlen-
diğidir. Etnik kimlik, hem tarihte, hem de günümüzde olası aidiyetlerden sadece 
birisidir ve her zaman en önemlisi değildir. Haliyle, sosyalist devletin etnik siyaseti 
hem etnik kimliğin manasını değiştirdi, hem de Uygurların (ve diğer etnik grupla-
rın, örneğin Çinlilerin) etnik bilincinin gelişmesini teşvik etti. Ancak, her iki dö-
nemde de (yani sosyalizm öncesi ve sosyalizm dönemlerinde) mücadele ve çatışma 
kadar barışçıl bir arada yaşama örnekleri de bulunabilir. Araştırmacıların sürekli et-
nik farklılıkları ve kültür kavramının kurgu yönünü vurgulamaları, bilim adam ve 
kadınlarını, bilmeden ve istemeden de olsa, dini, dilsel ve yöresel sınırların daha 
kesin hatlarla çizilmesine katkıda bulunmaktadırlar.  

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SİNCAN UYGARLARI VE ÇİNLİLER 95 

Sincan içtimai tarihine bir bakış 

1. Grup sınırlarının belirlenmesi  

Sosyalizm öncesi dönemlerde (söz konusu olan dönem 19. yy’ın sonu ve 20. 
yy’ın ilk yarısıdır) etnik kimlik, “yabancıların” kimi cemaatlerce benimsenmesi ya 
da dışlanması süreç ve biçimlerinde rol oynadığı halde, bu kimlik diğer kimlik-
lerden daha önemli değildi.  

Uygurların etnik kimliği sadece dil veya din farklılığına dayanmaz: Sincan’da 
Uygurlardan başka bir kaç ayrı Türk dili konuşan Müslüman gruplar da yaşadı 
(Kazak, Tatar, Kırgız, Özbek).1 Bundan başka, Çinliler arasında da Müslümanlar 
vardı, ama Tunganlar Müslüman oldukları halde dil ve kültür açısından Çinli idi-
ler. Bu yüzden, her ikisi de Müslüman olmakla beraber, Tunganlarla Uygurların 
ilişkileri iyi değildi (bu iki toplum, ayrıca, İslam’ın iki farklı mezhebindendiler). 
Tungan-Çinli münasebetleri de çatışmalarla ve karşılıklı güvensizliklerle bezen-
mişti. Hâkimiyet son yüzyıllarda Mançular ve Çinlilerde olduğu halde, Müslü-
man ayaklanmaları zamanında durum geçici de olsa tam tersine döndü. Bu dö-
nemlerde, örneğin Yakub Bey’in İslami düzeni altında Çinlilerden binlercesi din 
değiştirip Müslüman olmak zorunda kaldı. Gruplar arasındaki çatışmaların anısı 
sözlü edebiyatta kuşaktan kuşağa aktarılıp günümüze ulaşmıştır: bu hikâyeler ve 
şiirler hem Tunganlara hem de Çinlilere karşı verilen savaşları anlatmaktadırlar 
(Örnekler için bkz. Le Coq 1919: 78, Le Coq 1926: 60, Pantusov 1890: 75). Bu 
bağlamda, etnik kimliğin yapısı din, dil, yaşam tarzı ve tarihi tecrübelerle oluştu. 
Bu kimlikler sosyalizm öncesi dönemde de mevcuttu. ve çok sık ifade edildiği 
gibi sosyalist dönemde benimsenen devlet siyasetinin sonucu olarak ortaya çıkıp 
gelişmedi. Sosyalizm öncesi dönemde etnik kimlik günün siyasi koşullarına göre, 
bazen güçlenip bazen zayıflıyordu. İstikrarlı dönemlerde diğer kimliklerin etnik 
kimlikten daha güçlü olması mümkündü. Sosyalizm öncesindeki etnik kimlik bir 
kişiyi tanımlayan diğer aidiyetler bütününün bir parçası idi, ama her zaman diğer 
aidiyetlerden daha önemli ya da üstün değildi  

Bu bölgedeki farklı aidiyetler içinde yöresel, özellikle vaha aidiyetinin önemini 
stereotipler gösterir. Bu tür sınır çizmelerde namus ve ahlak gibi kavramlar 
önemli rol oynadılar. Mesela, Sayram’ın hırsızların yeri olduğu söylendi, ve Kuça 
ise “vurdumduymaz kocalar”la ünlü idi (Le Coq 1911: 46-7). Hotan’da, deyişe 
göre, her şehre yetecek kadar fahişe vardı (hatta bunlar arasında Çinlilerle ilişki 
kuranlar da mevcuttu). Ancak, sözlü gelenekler arasında olumlu basmakalıp tip-
lemelere de rastlayabiliriz, örneğin: 

                                                                                          
1  Bkz. Hoppe 1998. Bu dönemde Uygurlardan bahsetmek aslında doğru değil, Uygur sözcü-

ğü 20. yüzyılın ortalarında kullanılmaya başlandı. Daha önce Doğu Türkistan’ın vaha halk-
larına Sart veya Turk denilirdi, ama bu sözlerin anlamı daha geniş idi. 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ILDIKÓ BELLÉR-HANN 96 

Atuş iyi bir şehirdir,  
Pazartesi bazarı var,  
fakir öksüzlere sadaka verilir,  
ve sultan mazarı da burada bulunur (Jarring 1948: 81-82) 

Justin Rudelson vaha kimliklerinin günümüz Sincan’ında özellikle aydınlar ara-
sında büyük bir rol oynadığını iddia etse de, basmakalıp tiplemeler sadece vaha-
lar arasındaki farklılıkları vurgulamamakta: bunlar kimi zaman vahadan daha kü-
çük yerlerle, vahadan daha geniş bölgelerin halkları arasında da ayrım yapmakta-
dır (Rudelson 1997). Örneğin, deyişe göre, Tokkuzak adamları hiç misafirperver 
değildir (Jarring 1985: 57, Stein 1904: 229), Ucat köylüleri ise dinlerine bağlı de-
ğildir, Güney Sincan’dakiler Kuzeyde yaşayan Tarançıları “kendi şehirlerini sat-
mağa hazır olmakla” suçlarlar (Jarring 1948: 130). Basmakalıp tiplemeler genellik-
le espriyle karışık ortaya çıksalar da, grupların kendilerini tanımlama ve diğer 
gruplarla aralarındaki sınırların belirlenmesi sürecinde önemli bir rol oynar. An-
cak sabit ve değişmeyen sınırlardan ziyade daha esnek ve akışkan bir sınır çizme 
pratiğinden söz etmek olasıdır. Kişiler duruma göre farklı grup aidiyetlerini vur-
gulayabilirler, grup sınırları genişleyip darabilirdi. 2 

2. Birlikte yaşamın barışçıl tarafları

On sekizinci asrın ortalarında Sincan Çin İmparatorluğu tarafından işgal edildi. 
İşgalciler önceleri yabancılar (yani Müslüman olmayanlarla) ve yerli Müslüman-
lar arasındaki ilişkilerin barışçıl olması için çatışmaları engelleyici bir siyaset be-
nimsediler. On dokuzuncu yüzyılda yabancı egemenliğe karşı birkaç Müslüman 
ayaklanması vuku buldu (Kim 2004). Bundan sonra Çin imparatorluğu bölge 
üzerindeki kontrolünü daha sıkılaştırdı, ama günlük hayata umumiyetle karışma-
dı. Bu dönemlerde de Sincan günümüzdekine benzer çok kültürlü bir toplum 
idi, ancak köyler nüfus bakımından daha homojen, şehirler ise daha heterojen 
yapıdaydı.  

Sincan tarihçisi Jo Fletcher’e göre Mançu imparatorluğunun egemenliği altın-
da hüküm süren tabakalar için en tehlikeli şey yabancı egemenliğinin gayri meş-
ruluğu, bir de dini farklılık idi (Fletcher n.d.: 579-80, 604-5). On dokuzuncu yüz-
yılın sonunda bölgede bulunan bazı seyyahlar Çinlilerin Müslümanlar arasında 
yaşamaktan pek hoşlanmadıkları kanısındaydılar: Bunun nedeni Müslümanların 
onları hor görmeseydi, yani siyasi baskı altında olmalarına rağmen ahlaki üstün-
lük iddiasındaydılar (Grenard 1898: 273). Bazılarına göre, bu nedenlerle, iki grup 
arasındaki ilişkiler çok sınırlı kaldı, örneğin pazarda ayrı ayrı yerlerde ve kendi 
grupları içinde (yani, Çinliler Çinlilerle, Müslümanlar ise Müslümanlarla) ticaret 

2  Burada belirtmek gerekir ki, Çinli göçmenler de homojen bir grup oluşturmadılar, bir kıs-
mı fakirlik yüzünden kendi memleketini bırakıp Sincan’a gelmiş, bir bölümü ise hükümet 
tarafından bu bölgeye sürülmüştü. Bkz. Lattimore 1975: 50. 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SİNCAN UYGARLARI VE ÇİNLİLER 97 

yaptılar (Cable & French 1942: 190-1). Güvensizliği arttıran başka faktörler de 
vardı: örneğin haram ve helal yemekler arasındaki farklılıklar. Bu farklılıkları 
Müslümanlar bazen abarttılar, mesela ördek onlar için haram olmadığı halde 
Müslümanlar Çinliler tarafından pişirilmiş ördeği yemezlerdi (Le Coq 1926: 35).  

Uygurların Çinlilere karşı duyguları korku ve derin bir güvensizlikten ibaretti. 
Yirminci yüzyılın ilk yarısında, Çin imparatorluğunun çöküşünden sonra merkezi 
otorite Sincan üzerindeki kontrolünü kaybedip, bölge yerli Çinli ve Tunganların 
egemenliğine geçti. Bu dönemlerde Çinlilere karşı korku yerine küçümseme duy-
gusu gelişti, Çinli hükümdarlar gözlerine ahlaksız ve zayıf göründüler (Hartmann 
1902: 119-120). Hatta halk yerli memurların ahlak düşkünlüğü için bile Çinlileri 
suçladı. Tabii ki ahlaksızlık ne bir etnik grubun özelliğidir, ne de sadece egemen 
tabakalara atfedilebilir. George Hunter’a göre: “the opium-smoking Chinaman, the 
hemp-smoking Turk, the degraded Tungan and the drunken Mongol were all gambling 
together on the ragged-looking street” (Hunter 1908: 168). 

Bu örnek etnik ayrışmanın toplumsal hayatın her alanında ve her zaman ger-
çekleştirilmesinin mümkün olmadığını gösterir: bazı alanlarda iki grup arasında 
sosyal ilişkiler kaçınılmazdı. Ancak iki grubun üyeleri arasındaki etkileşim ve bir-
birinden uzak durma kuralları çeşitli etmenlere göre değişti. Bunlar arasında sos-
yal tabakanın rolü önemliydi. Yerli toplumun yüksek tabakaları (beyler) ile Çinli 
yöneticiler arasındaki ilişkiler titiz kurallara göre denetim altına alınmıştı. Etnik 
kimliğin farklılığı bu sosyal seviyede belirleyici bir rol oynadı denebilir: Çinli 
yöneticilerle beyler hiyerarşinin üs-ast ilişkileri çerçevesinde birbirleriyle dikkatlı 
geçinmek zorundaydılar. Diğer yandan, hükümetin yapısı iki grubun arasında 
yakın işbirliğini gerektiriyordu, bu etmen beylerin bir kısmının Çinlilere adapte 
olmasına yol açtı. Örneğin, resmi bayramlarda beyler Çinli yöneticilerin usulün-
de ata bindiler, ve halkı kulelere dağıtıp yöneticilere yol açtılar. Müslümanlara 
göre pis ve bu yüzden haram sayılan katır, beyler tarafından Çin usulüne uygun 
olarak arabalara koşuldu. Beylerin giyim tarzı da Çin usulünün taklidiydi. Yerel 
usulde giyinenlerin dahi kıyafetlerinin kesimi ve süsleme tarzı tamamen Çin 
modasını andırıyordu (Valikhanov 1961: 145, 352, 356; Stein 1904: 313).  

Çinli yöneticilerin yanında kayıtsız görünmemek için bazıları Çinlilerin 
oturma ve selamlama tarzını da öğrendi (Valikhanov 1961: 345-6). Ama beylerin 
bu formalitede bile asimile edilmesi tam değildi, çoğu akıllıca bir uzlaşmaya var-
dı: “But the black silk cap with the red button of office is a poor head-covering for a good 
Turki Muhammadan, accustomed to shelter his shaven head under a substantial fur-cap 
when the temperature is so low as it was just then. So my Begs soon compromised comfort 
and appearances by making one of their attendants wear the cap imposed by their Cathay 
masters, while they themselves kept their heads warm with mighty furs” (Stein 1904: 
313). Çinli adetleri başka alanlarda da etkisini gösterdi: örneğin, zengin Müslü-
manlar 19. yüzyılda pencerelerini Çinlilerinkine benzer bir şekilde kağıtla kapat-
tılar (Valikhanov-Veniukov 1865: 147). 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ILDIKÓ BELLÉR-HANN 98 

Genelde Çinli yöneticiler yerli tebaayla, onların örf-adetleriyle, dilleriyle, dü-
şünceleriyle pek ilgilenmedi, onlarla yerli tercümanlar yoluyla konuşmayı tercih 
etti. Yerli tercümanların rolü bu toplumda pek belirsizdi. Müslümanlar ve Çinli-
ler arasındaki ilişkide kilit konumda olan bu kişiler (beylere benzer bir şekilde) 
rüşvet almaya eğilimleri vardı (Grenard 1898: 273-5). Genellikle ahlaksızlıkla ta-
nımlanan bu tercümanlara taraflardan hiç biri (yani, ne yerliler, ne de Çinliler) 
güvenmezdi. Onlar da giyimde ve adetlerinde kısmen Çinlileri taklit ettiler.  

Bu dönemde, dil kullanımı ilişkilerin asimetrik olduğununun göstergesidir; yer-
li memurlar biraz Çince öğrendikleri halde Çinliler ender olarak Turki di-
li/Uygurca öğrendiler. Ama bu konuda da sosyal ve mesleki konum önemli farklı-
lıklara sebep oldu: Çinli tüccarlar müşteri bulmak için Turki dili öğrenmeye yöne-
ticilerle kıyaslandığında daha hevesliydiler. Hatta günlük ilişkilerini sürdürmek 
için bir tür Turki-Çince karışık bir dil/argo geliştirdiler ki, bu dil bu düzeydeki uz-
laşmanın bir işareti sayılabilir (Jarring 1951: 28). Ayrıca, dil kullanımının genelde 
asimetrik olmasının istisnalarına rastlamak da mümkün, bazı kişiler öteki grubun 
kültürüne karşı alışılmıştan fazla ilgi gösterdiler: Owen Lattimore Maralbaşı’ndan 
Kaşgar’a seyahat ettiği zaman ona rehberlik yapan bir Çinlinin Turki şiir ve şarkı-
ları çok iyi söylediğinden söz eder. (Lattimore 1930: 314.) Alman bilim adamı 
Martin Hartmann ise Arif isimli Aksulu bir Naqşibendi dervişine rastlamış. Arif 
Çince yazı dilini hiç bilmediği halde Çinceyi nisbeten iyi konuşuyormuş, ve üste-
lik Çin atasözlerine ve Çin örf ve-adetlerine büyük bir ilgisi varmış. Çinlilerin sa-
yıca daha kalabalık olduğu Sincan’in kuzeyinde Çin halk müziği yerli Müslüman-
ların (Tarançı) şarkılarını önemli bir şekilde etkilemişti: her iki müzik geleneğinin 
de etkisini gösteren şarkılar ortaya çıkmıştı (Hartmann 1902: 120).  

Çeşitli sosyal gruplar tarafından yaygın olarak kabul gören diğer Çin adetleri 
yeme-içme kültürünü ve hatta bazı mesleklerin öğrenilmesini de içerisine aldı 
(Valikhanov 1961: 345-6). Hatta yaşam dönemleri törenlerini de etkiledi: örneğin 
Müslümanlar Çinliler gibi beyazı matem rengi olarak kabul ettiler.3 Kaşgar’da 
çocuk doğduğu zaman doğumun vaktini gizli tutma geleneğinin de Çinlilerden 
kaynaklandığı söylenir (Sykes & Sykes 1920: 315).  

Halk arasında Çinliler hakkında olumlu basmakalıp tiplemeler, kalıpyargılar da 
ortaya çıktı, örneğin, Uygurlara göre Çince kitaplar bilimle dopdolu idi; zengin ve 
başarılı olmak için Çinli yaşam tarzını taklit etmek gerekirdi. Yerli halk arasında 
özellikle Çin tıbbına/hekimliğine ve Çinli doktorlara karşı büyük bir saygı gösteri-
lirdi. 1880 yıllarında Turfandakiler çocuklara çiçek aşısı yaptırmak için Beijing’den 
Çinli doktorları çağırdılar. 1892’de Turfan’a Tiençin’den gelen doktorları yerliler 
çok beğenmiş ve yerli hekimler onlardan ilaç satın almıştı. Evlat edinme gruplar 
arasındaki barışçıl ilişkilerin bir başka örneğidir. Zaman zaman Çinliler yerli Müs-
lümanların çocuklarını evlatlık olarak almışlardı. Bazı alışkanlıklara karşı gruplarca 

3  Beyazın yas rengi olarak kullanılmasının Çinlilerden kaynaklandığı 19yy. Turkileri tarafın-
dan da zikredilmiştir. cf. Katanov 1976: 1184-5. 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SİNCAN UYGARLARI VE ÇİNLİLER 99 

saygı gösterildi: yirminci yüzyılın başında güney Sincan’da, yani Aksu’da çok Çin-
li yaşadığı halde bunlar Müslümanların duyarlılığına saygı göstermek amacıyla 
domuzlarını şehrin dışında tutarlardı (Hartmann 1902: 115). 

Din alanında da yakınlaşma denemelerinin örneği görüldü: Çinli bir yönetici 
Hotan’daki Müslüman bir türbeye sadaka verdikten sonra türbenin ünü ve itibari 
Müslümanlar arasında daha da yükselmişti (Stein 1904: 227).  

Görüldüğü gibi, yüksek sosyal tabakalar arasındaki yakınlaşmalar bazen kaçı-
nılmaz olsa da, genelde sosyal gruplar arasında çatışmalar kadar din, dil ve kültür 
farklılıklarına rağmen barışçıl birlikte yaşama örneklerini de bulmak mümkündü.  

Sosyalizm döneminin etnik siyaseti 

 Etnik baskı çeşitli şekillerde ortaya çıkar. Birincisi, etnik grupların varlıklarının 
açıkça reddedilmesi, diğeri, etnik grupların varlığının kabul edilmesi ancak yeni-
den tanımlanması. Bu ikinci durumda, etnik baskı yok demek mümkün değildir: 
devlet tarafından resmen kabul edilmiş gruplar açıkça tanınabilir, ve bu surette 
devlet bunları daha iyi kontrol edebilir. Çin hükümeti, Sovyetler Birliğinde ol-
duğu gibi bu ikinci yolu seçti. Çin’de 1950’lerde 55 etnik grup resmen tanınmış, 
ve bunlar özel haklara sahip olmuştur (ancak, bu statüyü almak isteyip de alama-
yan grupların sayısı bir kaç yüzdür).4 Uygurlar için Sincan Uygur Özerk Bölgesi 
bile kuruldu. Sosyalist devletin etnik siyaseti devamlı aynı kalmasa da, bazı özel-
likleri hiç değişmedi: siyasi özerklik her zaman sınırlı ve Çinli memurların ve 
kadroların kontrolünde kaldı.  

Etnik grupların devletçe tanınmasının Uygurlara yarayan tarafları vardı: mesela, 
çocuklar Uygur okulunda okuyabilir ve üniversite giriş imtihanında azınlıkların 
“milletinden” olanlar, yani “milli” çocuklar daha az puan alsalar da üniversiteye 
kabul edilirler. Ancak bu ayrıcalığın başka bir yönü daha var: “milli” okulda oku-
yanların üniversiteye devam etme şanslarının Çince eğitim yapan okullarda oku-
yanlara göre daha az. Aslında, bu siyasetin hem amacı hem de neticesi Uygurları 
bölmektir. Uygur eğitim sistemine devam edenler çoğunlukla lise sona kadar oku-
yabilir (Rudelson 1997: 115).5 Köylü çocuklar arasında lise mezunlarının sayısı 
şehirlilere göre nispeten daha az, ve serbest pazar ekonomisinin de etkisiyle bu sa-
yı her geçen gün daha da azalmaktadır. Üniversitelerde eğitim genellikle Çince 
yapılır ve “milli” okullarda Çince mecbur olduğu halde, Çin dilini yabancı dil 
olarak okuyan “milli” çocuklar bu dili üniversiteye devam edebilmelerine yetecek 
düzeyde öğrenememekteler. Çin eğitimi gören Uygur çocukları başka Uygurlar ta-
rafından ancak “yarım Uygur”, “mizacı/huyu Çinli” şeklinde tanımlanırlar. Sin-
can’da on üç tanınmış etnik grup olduğu halde bu kişilere Sincan’ın “on dördün-

                                                                                          
4  Çin hükümetin etnik siyaseti hakkında bkz. Örneğin Mackerras 1995, Tapp 1995, Dreyer 

1996, Schein 2000. 
5  Azınlıklar arasında dil ve eğitim meselesi hakkında bkz. Mackerras 2003: 129-133. 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ILDIKÓ BELLÉR-HANN 100 

cü milleti” denilir (Rudelson 1997: 128). Paradoksal bir şekilde, Uygur dilinin eği-
timde serbestçe seçilebilmesi Uygurları bölmektedir: yüksek eğitimin şartı Çin-
ce’ye tamamen hâkim olmaktır ve bu yüzden bu seviyeye genellikle yalnız Çince 
dilli eğitim sistemine erken yaşlarda katılanlar ulaşabilir. Bu alanda başarılı çocuk-
lar ise kendi halkları tarafından kısmen reddedilir ve onlara, Uygurca bilmelerine 
rağmen, Çin kültürünü benimsemişler gibi bakılır. Önceki dönemlerin yerli beyle-
ri ve tercümanları gibi bu gruptaki günümüz Uygurları da iki grup arasında kalı-
yorlar: Çin diline hâkim olmanın meslek hayatında sağladığı avantaja rağmen, 
kendi toplumları tarafından kısmen reddedilirler (Smith 2000: 207). 

Uygurlar şehirlilik/köylülük temelinde yükselen bir diğer ayrımlaşma da mev-
cut. Bu farklılaşmalar sosyalizm öncesi döneme dayansa da, sosyalist devlet bu 
farklılıkları pekiştirmiştir. Diğer gelişmekte olan ülkelerde gördüğümüz gibi köy-
den şehre göçü önlemek amacıyla köylülere köy ikamet tezkeresi, şehirlilere ise 
şehir tezkeresi verilirdi. 1980’lerin ortalarına kadar şehirli olmak büyük bir avan-
taj demekti. 1990’lardan itibaren azınlıklar için yürürlüğüne giren aile planlama 
politikalarından dolayı şehirli olmak artık o kadar avantajlı bir durum değildir.6  

Diğer yandan, ikinci toprak reformu döneminde sadece “köylüler” devletten 
arazi alıp kullanma hakkına sahiptirler ve “sosyalist serbest piyasa” ekonomisi 
yüzünden fakirleşen şehirliler isteseler bile, toprak kullanma hakları resmen yok-
tur. İlginç olan, Uygurların çok büyük kısmını teşkil eden köylülerin kendi du-
rumlarından hiç memnun olmamalarıdır (Sautman 2000: 250, Bellér-Hann 
1997). Toprak kullanma hakkı köylülere özel yükümlülükler getirir: üreticiler 
imal ettikleri buğdayın bir kısmını mecburen devlete ve ucuza satmak zorunda-
dırlar ve kullandıkları arazi miktarına göre devlete “emek borcu” vermeye mec-
burdurlar. Kişi başına düşen toprak miktarı az, ve devlet hem üretim tarzına, 
hem de ürünün satışına müdahale ediyor. Üstelik devlet kendine hiç faydası ol-
mayan ürünlerin üretimine imaline bile (örneğin mısıra) “Uygur köylüleri devle-
tin gücünü günlük yaşamlarında devamlı hissetsinler” diye karışıyor. Bu örnek 
köy/tarım siyasetinin etnik siyasetle yakın bir ilişkisi olduğunu göstermekte. Köy-
lüler devlet tarafından zorla alınan vergileri ve yükleri beylerin zulmüne benzeti-
yorlar, bazı sözler ve deyişleri eski devri hatırlatıyor (alwang-yasaq).  

Tabii ki bu örnekler etnik siyasetin bütününü anlatmaz, ama en azından genel 
durum hakkında bir fikir verir. Günümüzde Uygur-Çinli ilişkileri ne kadar gergin 
olsa olsun, bu ilişkilerin barışçıl tarafını da görmek mümkün. 

Güney Sincan’da köylerin büyük bir kısmı etnik homojenliklerini şimdiye ka-
dar muhafaza etmişlerdir. Şehirlerin nüfusu daha karışık olmasına rağmen yerle-
şim şekilleri imparatorluk zamanında geliştirilmiş modellerin devamıdır: Uygur-
lar “kona şeher”de, Çinlilerin çoğunluğuysa “yengi şeher”de yaşamaktadır. Mes-
leki eğitim/uzmanlaşma bazen etnik ayrışmaları takip eder, ancak hükümet idare-

6  Karışık, yani köylü-şehirli arasındaki evlenmelerde, kanunun muğlaklığını insanlar kendi 
avantajları için kullanır. Ayrıca, Uygurlar arasındaki sık görülen boşanma ve yeniden ev-
lenme pratikleri de bu siyasetin ustalıkla kullanılmasına yol açar. 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SİNCAN UYGARLARI VE ÇİNLİLER 101 

lerinde Çinli ve Uygurlar yan yana çalışmaya mecburlar. (Bu da sosyalizm önceki 
durumu hatırlatır.) Hatta hükümet memurları aynı binalarda yaşamaktalar. Böy-
lece günlük hayatta işbirliği kaçınılmaz olsa da, etnik sınırlar Uygurlar tarafından 
gene de vurgulanmaktadır: Uygur memurları çocuklarını “mizacı/huyu Çinli ol-
masın” diye Çinli memurların çocuklarıyla oynatmaz. (Çinliler ise genelde Uy-
gurlarla yakınlaşmaya karşı değil). Son zamanlarda bölgeye göçmen olarak gelen 
fakir Çinlilerin bir kısmı nüfus memurluğuna kayıt olmaktan kaçınmaktadırlar. 
Bunun nedeni devletin kanunlarından (mesela aile planlanması, ikamet kanunu, 
vergi, emek borcundan kaçmak olabilir. Çin’in bu “yüzer gezer nüfusu” birkaç 
milyona ulaşmasına rağmen bu nüfus istatistiklere yansımamaktadır. Bunların 
bazıları Güney Sincan vahalarında, Uygur mahallelerine yerleşirler. Uygurların 
artık çalışmak istemedikleri işlerde kaçak olarak ucuza çalışır ve onların çocukları 
mahalledeki Uygur çocuklarıyla beraber oynayarak, Uygurca öğrenir. Bu düzeyde 
nispeten iyi komşuluk ilişkileri de gelişebilir. Bazen Çinlilerin, örneğin, bir Çinli 
annesi oğlunu Uygurların tesiriyle sünnet ettirmesi gibi Uygur adetlerine uydu-
ğundan büyük bir gururla bahsedilir. 

Çinli ve Uygurlar arasında nikâh yok denecek kadar az olsa da “karışık” ve so-
nu trajik olan aşk hikayelerini her tarafta duymak mümkündür. Söylentilere göre 
özellikle Çin erkekleri Uygur kızlarıyla evlenmek ister, ama Uygurlar böyle bir 
evliliği reddeder.7  

Misafirperverliğin değeri Uygurlar arasında Türklere benzer bir şekilde çok 
yüksektir. Onlar domuz eti yemedikleri için Çinlilerin misafirperverliğinden hiç 
faydalanmaz, ama işyerinde şahsi ilişkiler iyi olduğunda onlar da Çinli meslektaş-
larını evlerine hatta düğünlerine davet ederler. Bu daveti Çinliler memnuniyetle 
kabul eder: çünkü onlar genelde Uygur yemeklerini çok severler 

Bu örneklerde Çinlilerin hâkimiyette olmalarına rağmen günlük hayattaki et-
nik ilişki kurallarının Uygurlar tarafından belirlendiğini görmekteyiz. Daha önce-
lerde olduğu gibi egemenlik Çinlilerde ama Uygurlar kendilerini ahlaki olarak 
daha üstün bir konumda görüyorlar. Dillerin öğrenilmesi bakımından da iki grup 
arasındaki ilişkilerin asimetrisi süregelmektedir. Şehirli Uygurların büyük bir kıs-
mı biraz Çince konuşmayı öğrenmekteler, (Uygur okullarında da Çince birinci 
yabancı dil olarak öğretilir). Çinliler arasında Uygurcayı konuşacak kadar iyi öğ-
renen az, ama şöyle örnekler de var: bir Uygur köyünde genç ve sempatik bir 
Çinli memur (komünist partisi sekreteri) kısa zaman içinde Uygurcayı pek iyi öğ-
rendi ve yerli halkla çok iyi ilişkiler kurdu.   

Etnik grupların yakınlaşmasının örneklerini başka alanlarda da görmek müm-
kün. Uygurlar tabii ki homojen bir grup teşkil etmez. Aydın, okumuş Uygurların 
(“milli”, yani Uygur okullarda okuyanların bir kısmı da dahil) bazıları Uygur köy-
lüleri fazla dine ve batıl inançlara bağlı, eski kafalı olarak görürler ve bundan hiç 
hoşlanmazlar. Bunların bir kısmı Çinlileri ve Çinlilerin adetlerini daha medeni 

                                                                                          
7  Çinliyle evlenen kız ailesince kesinlikle dışlanır. 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ILDIKÓ BELLÉR-HANN 102 

ve daha gelişmiş görürler. Kuça şehrinde böyle genç aydınlar Uygur kız arkada-
şıyla beraber Uygurların dans evine gitme yerine Çinlilerin dans evine gitmeyi 
tercih ederler. Çinli erkekler ise aynı şekilde Uygurların dans evine gitmekten 
oradaki Uygur erkeklerinden korktukları için çekinirler.  

Sonuç 

Sosyalizm öncesi ve sosyalizm süresindeki durumu karşılaştırırsak, ilk gözümüze 
çarpan nokta sosyalist devletin etnik kimliklere yaptığı derin etkidir. Bu tesiri ka-
bul etmemek mümkün değil. Ancak günümüzdeki durum daha önceki devirlerde 
gelişmiş süreçler tarafından da etkilenmektedir: etnik kimlik başka bir şekilde ol-
sa da, sosyalizm öncesi toplumda da mevcuttu. O zamanda da, bugüne benzer 
bir şekilde etnik kimlik aidiyetlerin sadece biriydi ve diğer yöresel ve sosyal aidi-
yetler kadar önemliydi. Ayrıca, Çinli ve Uygurlar arasında çatışmalar sıkça vuku 
bulsa da, günlük yaşamda bu etkileşimin barışçıl tezahürleri de vardı.  

Çinliler özellikle sosyalizmden önceki zamanda dolaylı egemenliklerini sür-
dürdüler ve günlük hayata, yerlilerin örf-adetlerine ve dini alışkanlıklarına pek 
karışmadılar. Sosyalist devlet ise, özellikle Maoizm devrinde günlük hayatın he-
men hemen her alanına karışmaktadır. (Tabii ki sosyalist devletin günlük hayata 
karışması da dönemden döneme değişti: şimdiki reform döneminde Kültür Dev-
rimi dönemine göre insanlara daha fazla özgürlük verilir.) Yine de şimdiki dö-
nemde siyasette ve bürokraside Çinli memurlar önemli bir rol oynar, yani bu ba-
kımdan değişim kökten değil. 

Gösterdiğimiz gibi, devlet siyaseti hem etnik gruplar arasında, hem de bugün 
bir etnik grup olarak kabul edilmiş olan Uygurlar arasında ayırım yaratmaktadır. 
Uygurların bir etnik grup olarak kabul edilmesi bir taraftan sosyalist devlet siya-
setinin sonucudur, diğer taraftan da milli hareketlerin kökenleri sosyalizm öncesi 
dönemde yatmaktadır. Devletin bugün kullandığı egemenlik tarzının da yerli ta-
rihte emsalleri vardır. Araştırmacılar iki grup arasındaki münasebetleri sadece 
uyuşmazlık ve çatışmalar açısından incelerlerse, devletin etnik grupların araların-
daki sınırları vurgulayıp onları birbirine karşı ustalıkla kullanması oyununa yar-
dım eder ve tarihi gerçekleri de çarpıtmış olurlar.  

Kaynakça 

Bellér-Hann, I. 1997. The Peasant Condition in Xinjiang. Journal of Peasant Studies 
25 (1). 87-112. 

Bovingdon, G. 2001. Can Wolves too be Descendants of the Dragon? The “National 
Question” in Chinese Central Asia (Yayımlanmamış Doktora Tezi). Ithaca: Cor-
nell University. 

Cable, M. & French F. 1942. The Gobi Desert. London. 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SİNCAN UYGARLARI VE ÇİNLİLER 103 

Cesaro, C. 2002. Consuming Identities: the Culture and Politics of Food among the 
Uyghur in Contemporary Xinjiang (Yayımlanmamış Doktora Tezi ). Canterbury. 

Dillon, M. 1995. Xinjiang: Ethnicity, Separatism and Control in Chinese Central 
Asia. (Durham East Asian Papers 1) Durham. 

Dreyer, J. T. 1996. China’s Political System. Modernization and Tradition. (2. Baskı ). 
London. 

Dreyer, J. 2000. Ethnicity and Economic Development in Xinjiang. Inner Asia 
vol. 2. no. 2. 137-154. 

Fairbank, J. K. 1989. Geschichte des modernen China 1800-1985. ( Çev. W. Meimer). 
München. 

Fletcher, J. F. n.d. Altishahr under the Khwajas. (Unpublished Manuscript) Harvard 
University Archives, 96-3200. HUG (B) F520.30 (Box #2). 

Gladney, D. 1997. L’expansion du colonialisme interieur en Chine: le nationa-
lisme chinois et ses sujets subalternes. Pouvoirs 81. 59-70. 

Gladney, D. 1998b. Internal Colonialism and the Uyghur Nationality: Chinese 
Nationalism and its Subaltern Subject. F. Aubin & F.-J. Besson (der.) Les Ouï-
gours au XXéme siècle. Cahiers d’études sur la Méditerranée orientale et le monde tur-
co-iranien 25. 47-61. 

Gladney, D. 1998/9. Whither the Uyghur: China’s Indigenous Peoples and the 
Politics of Internal Colonialism. Harvard Asia Pacific Review 3 (1). 11-15.  

Grenard, F. 1898. Le Turkestan et le Tibet: étude ethnographique et sociologique (J.-L. 
Dutreuil de Rhins: Mission Scientifique dans la Haute Asie 1890-1895. Deu-
xiéme partie) Paris. 

Grobe-Hagel, K. 1991. Hinter der Grossen Mauer. Religionen und Nationalitäten in 
China. Frankfurt am Main. 

Hartmann, M. 1902. Der islamische Orient. Berichte und Forschungen IV. Zentralasia-
tisches aus Stambul. Berlin. 103-145. 

Hinton, W. 1990. The Great Reversal. The Privatization of China 1978-1989. New 
York. 

Hoppe, T. 1998. (1995) Die ethnischen Gruppen Xinjiangs: Kulturunterschiede und in-
terethnische Beziehungen. Hamburg: Institut für Asienkunde (Mitteilungen des 
Instituts für Asienkunde Hamburg 290). Hamburg: Institut für Asienkunde 
(2. Auflage). 

Hunter, G. 1908. Another Journey in Sinkiang. China’s Millions (November 
1908). 168-179. 

Jarring, G. 1948. Texts from Kashghar, Tashmaliq and Kucha. (Lunds Universitets 
Ärsskrift N.F.Avd.1. 44/7). 

Jarring, G. 1951. IV. Ethnological and Historical Texts from Guma. (Lunds Universi-
tets Ärsskrift N.F. Avd.1. 47/4). 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ILDIKÓ BELLÉR-HANN 104 

Jarring, G. 1985. The Moen Collection of Eastern Turki (New Uighur) Proverbs and Po-
pular Sayings. (Scripta Minora Regiae Societatis Humaniorum Litterarum Lun-
densis 1984/5:1) Lund. 

Katanov, N. T. 1936, 1976. Volkskundliche Texte aus Ost-Türkistan I.-II. Aus dem 
Nachlass von N. Th. Katanov. Herausgegeben von Karl Heinrich Menges. 
1936. Abhandlungen der Preussischen Akademie der Wissenschaften. 1976. 
Mit einem Vorwort zum Neudruck von Karl Heinrich Menges und einer Bi-
bliographie der Schriften Menges’ von Georg Hazai. Leipzig. 

Kim, Ho-Dong 2004. Holy war in China : the Muslim rebellion and state in Chinese 
Central Asia, 1864 – 1877. Stanford, Calif. : Stanford Univ. Press. 

Lattimore, Owen 1930. High Tartary. Boston: Little, Browne, and Company. 
Lattimore, O. 1975. Pivot of Asia. Sinkiang and the Inner Asian frontiers of China and 

Russia. New York. 
Le Coq, A. 1911. Sprichwörter und Lieder aus der Gegend von Turfan. (Baessler-

Archiv Beiheft 1-8, 1910-17) Leipzig and Berlin. 
Le Coq, A. 1919. Osttürkische Gedichte und Erzählungen. Budapest. 
Le Coq, A. 1926. Auf Hellas Spuren in Ostturkistan. Berichte und Abenteuer der II. 

Und III. Deutschen Turfan-Expedition. Leipzig. 
Mackerras, C. 1995. China’s Minority Cultures: Identities and Integration since 1912. 

New York. 
Mackerras, C. 2003. China’s Ethnic Minorities and Globalisation. London and New 

York. 
Schein, L. 2000. Minority Rules: The Miao and the Feminine in China’s Cultural Poli-

tics. Durham, N.C. and London. 
Tapp, N. 1995. Minority Nationality in China: Policy and Practice. In R.H. Bar-

nes, Andrew Gray & Benedict Kingsbury (der.) Indigenous Peoples of Asia. Ann 
Arbor. 195-220. 

Madsen, R. 1991. The Countryside under Communism. R. MacFarquhar and J. 
Fairbank (eds.) The Cambridge History of China. Vol. 15. The People’s Republic, Part 
2: Revolutions within the Chinese Revolution 1966-1982. Cambridge. 619-681. 

Pantusov, N.N. 1890. Taranchinskiya pesni. Sanktpeterburg. 
Rudelson, J. 1997. Oasis Identities. Uyghur Nationalism along China’s Silk Road. New 

York. 
Sautman, B. 2000. “Is Xinjiang an Internal Colony?” Inner Asia 2(2). (Special Is-

sue: Xinjiang) 239-271. 
Smith, J.N. 1999. Changing Uyghur Identities in Xinjiang in the 1990s. 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi ) University of Leeds. 
Smith, J.N. 2000. Four Generations of Uyghurs: The Shift towards Ethno-

Political Ideologies among Xinjiang’s Youth. Inner Asia (2)2. (Special Issue: 
Xinjiang) 195-224. 

Soucek, S. 2000. A History of Inner Asia. Cambridge. 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SİNCAN UYGARLARI VE ÇİNLİLER 105 

Stein, M.A. 1904. Sand-Buried Ruins of Khotan. Personal Narrative of a Journey of 
Archaeological and Geographical Exploration in Chinese Turkestan. London. 

Sykes, E. & P. Sykes 1920. Through Deserts and Oases of Central Asia. London. 
Toops, S. 2000. The Population Landscape of Xinjiang/East Turkestan. Inner Asia 

(2) 2. (Special Issue: Xinjiang) 155-170. 
Valikhanov, Ch. 1865. The Russians in Central Asia. London. 
Valikhanov, Ch. 1961. Sobranie Sochinenii Tom I. Alma-Ata. 
Weggel, O. 1984. Xinjiang/Sinkiang: Das zentralasiatische China. Eine Landes-

kunde. Hamburg. 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506925-91 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

