Part 2: Cultural Changes in the Turkic World



https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 22.01.2026, 04:11:11 /el



https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sincan Uygurlar1 ve Cinliler Arasindaki Etnik
Iligkiler ve Kimlik*

1ldiké Bellér-Hann

Uygurlarin yasadigt Sincan bolgesi Cin Halk Cumhuriyetinin boliinmez bir par-
cast olarak kabul edilir. Uygurlarin anavatani sayilan bu boélge Cin Halk Cumhu-
riyeti topraginin altida birini tegkil ettigi halde bolge niifusu cografi sartlar yu-
ziinden (17 milyon) nispeten dustktir. (Cin’in ntfusu 1.2 milyara yakindir). Bu
bolgede Cin hitkiimeti tarafindan resmen kabul edilmis olan 13 etnik grup ya-
samaktadir, ancak ntifusun bityiik bir kismini Uygurlarla Cinliler tegkil eder. Uy-
gurlar toplam niifusun %47’sini, Cinliler ise %38’ini tegkil etmektedirler (Toops
2000: 155). Bolgenin cografi kosullari, dil ve etnik terkibi Cin’in diger bolgele-
rinden ¢ok farklidir ve niifusun buyiik bir kismi (yani Uygurlar) dil, din ve kiltiir
bakimindan Sovyet sisteminin ¢okiisiinden sonra siyasi bagimsizligina kavusan
Tiirk dilli Orta Asya halklarina (6zellikle Ozbeklere) daha fazla yakinlik goster-
mektedir. Bu halklarla Uygurlar ortak bir sdémiirge tarihini paylastiklari halde,
Uygurlarin simdiki durumu daha farklidir. Bu halklardan farkli olarak Uygurlar
siyasi bagimsizliklarina kavugamamis ve kendilerine yabanci bir devletin pargast
olarak sosyalist sistemde yasamak zorunda kaldilar. Ote yandan, Cin sosyalizmi
de onemli degisimler gecirmektedir. Cin’in diger bolgelerinde oldugu gibi Sin-
can’da da degisim 1970’lerin ikinci yarisinda Mao déneminin sona ermesiyle bas-
ladi. Deng Xiao Ping, Mao’nun belirledigi siyasetten vazgecip, serbest pazar eko-
nomisine gegise yol verdi. Deng’in gerceklestirdigi reformlar arasinda ikinci top-
rak slahati, yani sahislara sinirli toprak miilkiyeti hakki verilmesi énemli bir yer
alir. Ilk toprak islahat1 sosyalizm déneminin basindaki “collectivisation” yani 6zel
miilk olan topraklarin birlestirilerek ortak miilk haline getirilmesi idi (Fairbank
1989, Madsen 1991, Soucek 2000: 263- 274, Hinton 1990).

Reformlar tilkede onemli sosyal déniisiimlere yol acti ve Cin’in olumsuz ima-
jint diizeltip iyilestirdi. Reform siyasetinin Sincan’daki bolgesel sonuglari - iktisa-
di ve siyasi “serbestlik”- yerel kogullara gore belirlendi. Bu 6zellikler Sincan’in
Cin Halk Cumhuriyeti i¢indeki yeri ve konumu ile ilgilidir:

Sincan’in 18. yiizyildan beri Cin’e ait olmasina ragmen burada yasayan Cinli
olmayan gruplar, 6zellikle Uygurlar, bolgeyi Cin’in i¢ somiirgesi olarak gormek-
tedirler (Gladney 1997, 1998b, 1998/9, Sautman 2000).

Bu arastirmay: finansal agidan Britanya Ekonomik ve Sosyal Aragtirma Konseyi destekledi
(R0O00 235709). Bana arastirma siiresince yardim eden Uygur koyliilere, ve bilimadamlar
Dr. Tsui Yenhu and Prof. Fang Xiachua’ya da tesekkiirler. Ttirkge metnin hazirlanmasinda-
ki katkilarindan dolay1 Lale Yalgin-Heckmann’a tegekkiir ederim.

- am 22.01.2026, 041211, /dee - (o —



https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 ILDIKO BELLER-HANN

Sovyetler Birliginin ¢okiisiinden sonra bagimsizliga kavusan Orta Asya’nin
Misliman (ve ¢ogu Turk dilli) halklarinin deneyimlerinin Uygurlar tizerindeki
etkisi Cin’deki hdkim kesimlerce tehdit olarak algilanmaktadir Uygurlarin diger
Islam iilkeleriyle iliski kurmas1 Cinliler tarafindan gene ayni sekilde tehdit olarak
gorillmektedir. Bu ylizden tlke capindaki “yumusamalara ve agilmalara” ragmen
hitkiimet Sincan’da siyasi “agilmay1” daha sinirli bir gekilde ve dikkatle uygula-
maktadir. (Dreyer 2000).

Uygurlarin halihazirdaki durumu Maoizm dénemine gore daha iyi oldugu hal-
de, Uygurlarin hitkimetten cesitli sikayetleri mevcuttur: bolgenin zengin yer altt
kaynaklarinin somuriilmesi, Cin’in serbest pazar politikalar1 ytiztinden hizla fakir-
lesen bolgelerinden Cinlilerin hiikiimet tarafindan Sincan’a goge tesvik edilmest,
Cinlilerin emek pazarinda Uygurlardan 6ncelikli olmasi, hitkiimetin aile planlan-
ma siyasetinin 1990’lardan itibaren azinliklara da uygulaniyor olmasi (planiik togut),
hiikiimetin Islam dinini bask: altinda tutmas: (bu baski 11 Eyliil 2001°deki olaylar-
dan sonra daha da artt1), hitkiimetin uluslararas: terdrizme karst savastan faydala-
nip Musliman Uygurlarin insan haklarini ihlal etmesidir. Ayrica, Sincan impara-
torluk doneminden miras kalan bir anlayigla Cin’in ananevi stirgiin yeri sayilir ki,
buradaki ¢alisma kamplarinda hem adi cinayetten, hem de siyasi faaliyetler ytiziin-
den tutuklananlar bulunmaktadir. 1990’lanin ortalarina kadar Cin niikleer deneme-
lerini Sincan’in ¢ollerinde sirdiirdii. Bu nedenlerle Uygurlar 1990’lardan itibaren
artan siddetle Cin hakimiyetine karst ¢ikmaya bagladilar (Dillon 1995, Weggel
1984, Grobe-Hagel 1991, Toops 2000: 168, Hoppe 1998: 45-6).

Bu ve benzeri nedenlerle, ginimiiz Sincan’inda Uygurlar hakkinda yapilan ant-
ropolojik arastirmalarin odaklasma konusu Cin-Uygur etnik iligkileri ve bu iligkile-
rin gerginligidir. Bu aragtirmalar otoriter devletin modern etnik kimliklerin ortaya
¢ikmasi ve belirginlesmesindeki roltinii vurgulamiglardir, ancak tarihi mirasin varli-
g1 cogu zaman gozden kagmustir. Aragtirmaci antropologlar bu iliskilerdeki gergin-
ligin tarihi boyutlarina pek inmeden giiniimtizdeki durumu genellikle sosyalist et-
nik siyasetle agiklamaya calistyorlar (Rudelson 1997, Smith 1999, Bovingdon 2001,
Cesaro 2002). Cagdas Cin devletinin etnik siyaseti her ne kadar esas olarak Sovyet
ornegine dayansa da, etnik siireclerin olusumunda yerel sartlar ve tarihsel deneyim-
ler de 6nemli bir rol oynamaktadir. Burada savunulan tez, hem tarihte, hem de
giiniimiizde, kimliklerin devamli uyarlanabilen ¢ok yonlii vefa baglariyla belirlen-
digidir. Etnik kimlik, hem tarihte, hem de glinimiizde olasi aidiyetlerden sadece
birisidir ve her zaman en 6nemlisi degildir. Haliyle, sosyalist devletin etnik siyaseti
hem etnik kimligin manasini degistirdi, hem de Uygurlarin (ve diger etnik grupla-
rin, ornegin Cinlilerin) etnik bilincinin gelismesini tegvik etti. Ancak, her iki do-
nemde de (yani sosyalizm 6ncesi ve sosyalizm dénemlerinde) miicadele ve ¢atigma
kadar bariggil bir arada yagama 6rnekleri de bulunabilir. Aragtirmacilarin siirekli et-
nik farkliliklar: ve kiiltir kavraminin kurgu yoniinii vurgulamalari, bilim adam ve
kadimnlarini, bilmeden ve istemeden de olsa, dini, dilsel ve yoresel sinirlarin daha
kesin hatlarla ¢izilmesine katkida bulunmaktadirlar.

- am 22.01.2026, 041211, /dee - (o —



https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SINCAN UYGARLARI VE CINLILER 95

Stncan ictimai taribine bir bakis
1. Grup sinrlarmnmn belirlenmesi

Sosyalizm 6ncesi donemlerde (s6z konusu olan dénem 19. yy’in sonu ve 20.
yy'mn ilk yarisidir) etnik kimlik, “yabancilarin” kimi cemaatlerce benimsenmesi ya
da dislanmasi siire¢ ve bigimlerinde rol oynadigi halde, bu kimlik diger kimlik-
lerden daha 6nemli degildi.

Uygurlarin etnik kimligi sadece dil veya din farkliligina dayanmaz: Sincan’da
Uygurlardan bagka bir kag ayr1 Tiirk dili konugsan Misliiman gruplar da yasad:
(Kazak, Tatar, Kirgiz, Ozbek).! Bundan bagka, Cinliler arasinda da Miisliimanlar
vardi, ama Tunganlar Miisliiman olduklart halde dil ve kiiltiir agisindan Cinli idi-
ler. Bu yiizden, her ikisi de Miisliman olmakla beraber, Tunganlarla Uygurlarin
iliskileri iyi degildi (bu iki toplum, ayrica, Islam’in iki farkli mezhebindendiler).
Tungan-Cinli miinasebetleri de ¢atismalarla ve kargilikli giivensizliklerle bezen-
misti. Hakimiyet son yiizyillarda Mangular ve Cinlilerde oldugu halde, Musli-
man ayaklanmalari zamaninda durum gegici de olsa tam tersine dondii. Bu do-
nemlerde, 6rnegin Yakub Bey’in Islami diizeni altinda Cinlilerden binlercesi din
degistirip Misliman olmak zorunda kaldi. Gruplar arasindaki ¢atigmalarin anist
sozli edebiyatta kugaktan kusaga aktarilip glinimiize ulasmistir: bu hikayeler ve
siitler hem Tunganlara hem de Cinlilere kars1 verilen savaglari anlatmaktadirlar
(Ornekler igin bkz. Le Coq 1919: 78, Le Coq 1926: 60, Pantusov 1890: 75). Bu
baglamda, etnik kimligin yapist din, dil, yasam tarzi ve tarihi tecriibelerle olustu.
Bu kimlikler sosyalizm 6ncesi donemde de mevcuttu. ve ¢ok sik ifade edildigi
gibi sosyalist donemde benimsenen devlet siyasetinin sonucu olarak ortaya ¢ikip
gelismedi. Sosyalizm oncesi donemde etnik kimlik giiniin siyasi kogullarina gore,
bazen giiclenip bazen zayifliyordu. Istikrarli dénemlerde diger kimliklerin etnik
kimlikten daha gli¢li olmast miimkiindii. Sosyalizm oncesindeki etnik kimlik bir
kisiyi tanimlayan diger aidiyetler biitiiniiniin bir parcasi idi, ama her zaman diger
aidiyetlerden daha 6nemli ya da tistiin degildi

Bu bolgedeki farkli aidiyetler iginde yoresel, 6zellikle vaha aidiyetinin 6nemini
stereotipler gosterir. Bu tiir sinir ¢izmelerde namus ve ahlak gibi kavramlar
onemli rol oynadilar. Mesela, Sayram’in hirsizlarin yeri oldugu soylendi, ve Kuga
ise “vurdumduymaz kocalar”la unlii idi (Le Coq 1911: 46-7). Hotan’da, deyise
gore, her sehre yetecek kadar fahige vardi (hatta bunlar arasinda Cinlilerle iligki
kuranlar da mevcuttu). Ancak, sozlii gelenekler arasinda olumlu basmakalip tip-
lemelere de rastlayabiliriz, 6rnegin:

1 Bkz. Hoppe 1998. Bu dénemde Uygurlardan bahsetmek aslinda dogru degil, Uygur sézcii-

&l 20. yuzyilin ortalarinda kullanilmaya baglandi. Daha 6nce Dogu Tiirkistan’in vaha halk-
larina Sart veya Turk denilirdi, ama bu s6zlerin anlam1 daha genis idi.

- am 22.01.2026, 041211, /dee - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96 ILDIKO BELLER-HANN

Atus iyi bir sehirdir,

Pazartesi bazar var,

fakir oksiizlere sadaka verilir,

ve sultan mazari da burada bulunur (Jarring 1948: 81-82)

Justin Rudelson vaha kimliklerinin giinimiiz Sincan’inda &zellikle aydinlar ara-
sinda buytk bir rol oynadigini iddia etse de, basmakalip tiplemeler sadece vaha-
lar arasindaki farkliliklart vurgulamamakta: bunlar kimi zaman vahadan daha ka-
ciik yerlerle, vahadan daha genis bolgelerin halklar1 arasinda da ayrim yapmakta-
dir (Rudelson 1997). Ornegin, deyise gore, Tokkuzak adamlari hi¢ misafirperver
degildir (Jarring 1985: 57, Stein 1904: 229), Ucat koyliileri ise dinlerine bagli de-
gildir, Giiney Sincan’dakiler Kuzeyde yasayan Tarangilar1 “kendi sehirlerini sat-
maga hazir olmakla” suglarlar (Jarring 1948: 130). Basmakalip tiplemeler genellik-
le espriyle kargik ortaya ciksalar da, gruplarin kendilerini tanimlama ve diger
gruplarla aralarindaki sinirlarin belirlenmesi siirecinde 6nemli bir rol oynar. An-
cak sabit ve degismeyen sinirlardan ziyade daha esnek ve akigkan bir sinir ¢izme
pratiginden s6z etmek olasidir. Kisiler duruma gore farkli grup aidiyetlerini vur-
gulayabilirler, grup sinirlari genigleyip darabilirdi. 2

2. Birlikte yasamn bariscil taraflar:

On sekizinci asrin ortalarinda Sincan Cin Imparatorlugu tarafindan isgal edildi.
Isgalciler 6nceleri yabancilar (yani Miisliiman olmayanlarla) ve yerli Miisliiman-
lar arasindaki iligkilerin barigcil olmasi i¢in ¢atismalar1 engelleyici bir siyaset be-
nimsediler. On dokuzuncu ylizyilda yabanci egemenlige karsi birkag Miisliman
ayaklanmasi vuku buldu (Kim 2004). Bundan sonra Cin imparatorlugu bolge
tizerindeki kontroliinii daha sikilastirdi, ama giinlik hayata umumiyetle karigma-
di. Bu dénemlerde de Sincan giniimuizdekine benzer ¢ok kiltirla bir toplum
idi, ancak koyler niifus bakimindan daha homojen, sehirler ise daha heterojen
yapidaydi.

Sincan tarihgisi Jo Fletcher’e gére Mangu imparatorlugunun egemenligi altin-
da hikiim siiren tabakalar icin en tehlikeli sey yabanci egemenliginin gayri meg-
rulugu, bir de dini farklilik idi (Fletcher n.d.: 579-80, 604-5). On dokuzuncu yiz-
yilin sonunda bolgede bulunan bazi seyyahlar Cinlilerin Miislimanlar arasinda
yasamaktan pek hoslanmadiklari kanisindaydilar: Bunun nedeni Mislimanlarin
onlar1 hor gérmeseydi, yani siyasi baski altinda olmalarina ragmen ahlaki tstiin-
luk iddiasindaydilar (Grenard 1898: 273). Bazilarina gore, bu nedenlerle, iki grup
arasindaki iligkiler ¢ok sinirli kaldi, 6rnegin pazarda ayr ayri yerlerde ve kendi
gruplari i¢inde (yani, Cinliler Cinlilerle, Mislimanlar ise Mislimanlarla) ticaret

2 Burada belirtmek gerekir ki, Cinli gogmenler de homojen bir grup olusturmadilar, bir kis-

mu fakirlik yizinden kendi memleketini birakip Sincan’a gelmis, bir boliimi ise hitkiimet
tarafindan bu bolgeye striilmusti. Bkz. Lattimore 1975: 50.

- am 22.01.2026, 041211, /dee - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SINCAN UYGARLARI VE CINLILER 97

yaptilar (Cable & French 1942: 190-1). Giivensizligi arttiran bagka faktorler de
vardi: 6rnegin haram ve helal yemekler arasindaki farkliliklar. Bu farkliliklar:
Misliimanlar bazen abarttilar, mesela 6rdek onlar i¢cin haram olmadigi halde
Miisliimanlar Cinliler tarafindan pisirilmis 6rdegi yemezlerdi (Le Coq 1926: 35).

Uygurlarin Cinlilere karsi duygulari korku ve derin bir giivensizlikten ibaretti.
Yirminci yuzyilin ilk yarisinda, Cin imparatorlugunun ¢okiisiinden sonra merkezi
otorite Sincan tizerindeki kontroliinti kaybedip, bolge yerli Cinli ve Tunganlarin
egemenligine gecti. Bu donemlerde Cinlilere karsi korku yerine kiigimseme duy-
gusu gelisti, Cinli hitkkiimdarlar gbzlerine ahlaksiz ve zayif goriindiiler (Hartmann
1902: 119-120). Hatta halk yerli memurlarin ahlak diiskiinliigi i¢in bile Cinlileri
sucladi. Tabii ki ahlaksizlik ne bir etnik grubun 6zelligidir, ne de sadece egemen
tabakalara atfedilebilir. George Hunter’a gore: “the opium-smoking Chinaman, the
hemp-smoking Turk, the degraded Tungan and the drunken Mongol were all gambling
together on the ragged-looking street” (Hunter 1908: 168).

Bu 6rnek etnik ayrigmanin toplumsal hayatin her alaninda ve her zaman ger-
ceklestirilmesinin miimkiin olmadigini gosterir: bazi alanlarda iki grup arasinda
sosyal iligskiler kaginilmazdi. Ancak iki grubun tyeleri arasindaki etkilesim ve bir-
birinden uzak durma kurallari gesitli etmenlere gore degisti. Bunlar arasinda sos-
yal tabakanin rolii 6nemliydi. Yerli toplumun yiiksek tabakalari (beyler) ile Cinli
yoneticiler arasindaki iligkiler titiz kurallara gore denetim altina alinmigti. Etnik
kimligin farkliligi bu sosyal seviyede belirleyici bir rol oynadi denebilir: Cinli
yoneticilerle beyler hiyerarsinin ts-ast iligkileri ¢ercevesinde birbirleriyle dikkatl:
gecinmek zorundaydilar. Diger yandan, hitkimetin yapisi iki grubun arasinda
yakin isbirligini gerektiriyordu, bu etmen beylerin bir kisminin Cinlilere adapte
olmasma yol actr. Ornegin, resmi bayramlarda beyler Cinli yoneticilerin usuliin-
de ata bindiler, ve halki kulelere dagitip yoneticilere yol agtilar. Misliimanlara
gore pis ve bu ylizden haram sayilan katir, beyler tarafindan Cin usuliine uygun
olarak arabalara kosuldu. Beylerin giyim tarzi da Cin usuliiniin taklidiydi. Yerel
usulde giyinenlerin dahi kiyafetlerinin kesimi ve siisleme tarzi tamamen Cin
modasini andirtyordu (Valikhanov 1961: 145, 352, 356; Stein 1904: 313).

Cinli yoneticilerin yaninda kayitsiz goriinmemek igin bazilari Cinlilerin
oturma ve selamlama tarzini da 6grendi (Valikhanov 1961: 345-6). Ama beylerin
bu formalitede bile asimile edilmesi tam degildi, ¢ogu akillica bir uzlagmaya var-
di: “But the black silk cap with the red button of office is a poor head-covering for a good
Turki Mubammadan, accustomed to shelter his shaven head under a substantial fur-cap
when the temperature is so low as it was just then. So my Begs soon compromised comfort
and appearances by making one of their attendants wear the cap imposed by their Cathay
masters, while they themselves kept their heads warm with mighty furs” (Stein 1904:
313). Cinli adetleri bagka alanlarda da etkisini gosterdi: drnegin, zengin Muslu-
manlar 19. yluzyilda pencerelerini Cinlilerinkine benzer bir sekilde kagitla kapat-
tilar (Valikhanov-Veniukov 1865: 147).

- am 22.01.2026, 041211, /dee - (o —



https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98 ILDIKO BELLER-HANN

Genelde Cinli yoneticiler yerli tebaayla, onlarin 6rf-adetleriyle, dilleriyle, di-
sinceleriyle pek ilgilenmedi, onlarla yerli tercimanlar yoluyla konugsmayi tercih
etti. Yerli tercimanlarin roli bu toplumda pek belirsizdi. Mislimanlar ve Cinli-
ler arasindaki iligkide kilit konumda olan bu kisiler (beylere benzer bir sekilde)
rigvet almaya egilimleri vardi (Grenard 1898: 273-5). Genellikle ahlaksizlikla ta-
nimlanan bu tercimanlara taraflardan hig biri (yani, ne yerliler, ne de Cinliler)
giivenmezdi. Onlar da giyimde ve adetlerinde kismen Cinlileri taklit ettiler.

Bu donemde, dil kullanimi iliskilerin asimetrik oldugununun gostergesidir; yer-
li memurlar biraz Cince 6grendikleri halde Cinliler ender olarak Turki di-
li/Uygurca 6grendiler. Ama bu konuda da sosyal ve mesleki konum 6nemli farkli-
liklara sebep oldu: Cinli tiiccarlar misteri bulmak i¢in Turki dili 6grenmeye yone-
ticilerle kiyaslandiginda daha hevesliydiler. Hatta guinliik iligkilerini stirdiirmek
icin bir tir Turki-Cince karigik bir dil/argo gelistirdiler ki, bu dil bu diizeydeki uz-
lagmanin bir isareti sayilabilir (Jarring 1951: 28). Ayrica, dil kullaniminin genelde
asimetrik olmasinin istisnalarina rastlamak da mtmkiin, bazi kisiler 6teki grubun
kiltiiriine karst aligitlmistan fazla ilgi gosterdiler: Owen Lattimore Maralbagi’ndan
Kaggar’a seyahat ettigi zaman ona rehberlik yapan bir Cinlinin Turki siir ve sarki-
lart ¢ok iyi soylediginden s6z eder. (Lattimore 1930: 314.) Alman bilim adami
Martin Hartmann ise Arif isimli Aksulu bir Naqgsibendi dervisine rastlamis. Arif
Cince yaz1 dilini hi¢ bilmedigi halde Cinceyi nisbeten iyi konusuyormus, ve tiste-
lik Cin atasozlerine ve Cin orf ve-adetlerine biiyiik bir ilgisi varmig. Cinlilerin sa-
yica daha kalabalik oldugu Sincan’in kuzeyinde Cin halk miizigi yerli Misliman-
larin (Tarang1) sarkilarini 6nemli bir gekilde etkilemisti: her iki miizik geleneginin
de etkisini gosteren sarkilar ortaya ¢ikmistt (Hartmann 1902: 120).

Cesitli sosyal gruplar tarafindan yaygin olarak kabul goren diger Cin adetleri
yeme-igme kiiltiiriinti ve hatta bazi mesleklerin 6grenilmesini de igerisine ald:
(Valikhanov 1961: 345-6). Hatta yasam donemleri torenlerini de etkiledi: 6rnegin
Mislimanlar Cinliler gibi beyazi matem rengi olarak kabul ettiler.? Kasgar’da
cocuk dogdugu zaman dogumun vaktini gizli tutma geleneginin de Cinlilerden
kaynaklandig1 soylenir (Sykes & Sykes 1920: 315).

Halk arasinda Cinliler hakkinda olumlu basmakalip tiplemeler, kalipyargilar da
ortaya ¢ikti, 6rnegin, Uygurlara gore Cince kitaplar bilimle dopdolu idi; zengin ve
basarili olmak i¢in Cinli yagam tarzini taklit etmek gerekirdi. Yerli halk arasinda
ozellikle Cin tibbina/hekimligine ve Cinli doktorlara karst biiytik bir saygi gosteri-
lirdi. 1880 yillarinda Turfandakiler ¢ocuklara ¢igek asisi yaptirmak i¢in Beijing’den
Cinli doktorlar1 ¢agirdilar. 1892’de Turfan’a Tiengin’den gelen doktorlart yerliler
¢ok begenmis ve yerli hekimler onlardan ilag satin almisti. Evlat edinme gruplar
arasindaki barigcil iligkilerin bir bagka 6rnegidir. Zaman zaman Cinliler yerli Miis-
limanlarin ¢ocuklarini evlatlik olarak almiglardi. Bazi aligkanliklara karsi gruplarca

3 Beyazin yas rengi olarak kullanilmasinin Cinlilerden kaynaklandig 19yy. Turkileri tarafin-

dan da zikredilmistir. cf. Katanov 1976: 1184-5.

- am 22.01.2026, 041211, /dee - (o —



https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SINCAN UYGARLARI VE CINLILER 99

saygt gosterildi: yirminci ylizyilin baginda giiney Sincan’da, yani Aksu’da ¢ok Cin-
li yasadigi halde bunlar Mislimanlarin duyarliligina saygi gostermek amaciyla
domuzlarini sehrin diginda tutarlardi (Hartmann 1902: 115).

Din alaninda da yakinlagsma denemelerinin 6rnegi goriildii: Cinli bir yonetici
Hotan’daki Misliiman bir tiitbeye sadaka verdikten sonra tiirbenin tinii ve itibari
Miislimanlar arasinda daha da ylkselmisti (Stein 1904: 227).

Goruldigt gibi, yiuksek sosyal tabakalar arasindaki yakinlasmalar bazen kagi-
nilmaz olsa da, genelde sosyal gruplar arasinda ¢atigmalar kadar din, dil ve kiltir
farkliliklarina ragmen barigcil birlikte yasama 6rneklerini de bulmak miimkiindi.

Sosyalizm doneminin etnik siyaseti

Etnik baski ¢esitli sekillerde ortaya ¢ikar. Birincisi, etnik gruplarin varliklarinin
agik¢a reddedilmesi, digeri, etnik gruplarin varliginin kabul edilmesi ancak yeni-
den tanimlanmasi. Bu ikinci durumda, etnik baski yok demek mumkiin degildir:
devlet tarafindan resmen kabul edilmis gruplar agik¢a taninabilir, ve bu surette
devlet bunlart daha iyi kontrol edebilir. Cin hikiimeti, Sovyetler Birliginde ol-
dugu gibi bu ikinci yolu secti. Cin’de 1950’lerde 55 etnik grup resmen taninmis,
ve bunlar 6zel haklara sahip olmustur (ancak, bu statiiyQi almak isteyip de alama-
yan gruplarin sayist bir kag yiizdiir).4 Uygurlar igin Sincan Uygur Ozerk Bolgesi
bile kuruldu. Sosyalist devletin etnik siyaseti devamli ayni kalmasa da, bazi 6zel-
likleri hi¢ degismedi: siyasi 6zerklik her zaman sinirli ve Cinli memurlarin ve
kadrolarin kontroliinde kald.

Etnik gruplarin devletce taninmasinin Uygurlara yarayan taraflar1 vardi: mesela,
cocuklar Uygur okulunda okuyabilir ve tniversite giris imtihaninda azinliklarin
“milletinden” olanlar, yani “milli” ¢ocuklar daha az puan alsalar da tniversiteye
kabul edilirler. Ancak bu ayricaligin bagka bir yont daha var: “milli” okulda oku-
yanlarin tiniversiteye devam etme sanslarinin Cince egitim yapan okullarda oku-
yanlara gore daha az. Aslinda, bu siyasetin hem amact hem de neticesi Uygurlar
bolmektir. Uygur egitim sistemine devam edenler ¢ogunlukla lise sona kadar oku-
yabilir (Rudelson 1997: 115).> Koylii ¢cocuklar arasinda lise mezunlarinin sayist
sehirlilere gore nispeten daha az, ve serbest pazar ekonomisinin de etkisiyle bu sa-
y1 her gegen giin daha da azalmaktadir. Universitelerde egitim genellikle Cince
yapilir ve “milli” okullarda Cince mecbur oldugu halde, Cin dilini yabana dil
olarak okuyan “milli” ¢ocuklar bu dili iiniversiteye devam edebilmelerine yetecek
diizeyde 6grenememekteler. Cin egitimi goren Uygur ¢ocuklari baska Uygurlar ta-
rafindan ancak “yarim Uygur”, “mizaci/huyu Cinli” seklinde tanimlanirlar. Sin-
can’da on ¢ taninmig etnik grup oldugu halde bu kisilere Sincan’in “on dérdiin-

4 Cin hiikiimetin etnik siyaseti hakkinda bkz. Ornegin Mackerras 1995, Tapp 1995, Dreyer
1996, Schein 2000.
> Azmnliklar arasinda dil ve egitim meselesi hakkinda bkz. Mackerras 2003: 129-133.

- am 22.01.2026, 041211, /dee - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100 ILDIKO BELLER-HANN

cit milleti” denilir (Rudelson 1997: 128). Paradoksal bir sekilde, Uygur dilinin egi-
timde serbestce secilebilmesi Uygurlar1 bolmektedir: yitksek egitimin sarti Cin-
ce’ye tamamen hikim olmaktir ve bu ylizden bu seviyeye genellikle yalniz Cince
dilli egitim sistemine erken yaglarda katilanlar ulagabilir. Bu alanda basarili cocuk-
lar ise kendi halklar1 tarafindan kismen reddedilir ve onlara, Uygurca bilmelerine
ragmen, Cin kiiltiiriinii benimsemisler gibi bakilir. Onceki dénemlerin yerli beyle-
11 ve terciimanlari gibi bu gruptaki giinimiiz Uygurlar1 da iki grup arasinda kali-
yorlar: Cin diline hdkim olmanin meslek hayatinda sagladigi avantaja ragmen,
kendi toplumlari tarafindan kismen reddedilirler (Smith 2000: 207).

Uygurlar sehirlilik/koylilik temelinde yikselen bir diger ayrimlagma da mev-
cut. Bu farklilagmalar sosyalizm oncesi doneme dayansa da, sosyalist devlet bu
farkliliklar1 pekistirmistir. Diger gelismekte olan tlkelerde gordiigiimiiz gibi koy-
den sehre gocli 6nlemek amaciyla koylillere koy ikamet tezkeresi, sehirlilere ise
sehir tezkeresi verilirdi. 1980’lerin ortalarina kadar sehirli olmak biyiik bir avan-
taj demekti. 1990’lardan itibaren azinliklar i¢in yirirliigiine giren aile planlama
politikalarindan dolay: sehirli olmak artik o kadar avantajli bir durum degildir.6

Diger yandan, ikinci toprak reformu déneminde sadece “koyliiler” devletten
arazi alip kullanma hakkina sahiptirler ve “sosyalist serbest piyasa” ekonomisi
yuzinden fakirlegsen sehirliler isteseler bile, toprak kullanma haklar1 resmen yok-
tur. Ilging olan, Uygurlarin ¢ok biiyiik kismini tegkil eden kdyliilerin kendi du-
rumlarindan hi¢ memnun olmamalaridir (Sautman 2000: 250, Bellér-Hann
1997). Toprak kullanma hakki koylilere 6zel yukumliltkler getirir: treticiler
imal ettikleri bugdayin bir kismini mecburen devlete ve ucuza satmak zorunda-
dirlar ve kullandiklari arazi miktarina gore devlete “emek borcu” vermeye mec-
burdurlar. Kisi bagina diisen toprak miktar1 az, ve devlet hem tretim tarzina,
hem de iiriiniin satigina miidahale ediyor. Ustelik devlet kendine hi¢ faydas: ol-
mayan Urlinlerin tiretimine imaline bile (6rnegin misira) “Uygur koyliileri devle-
tin giiclini ginlik yasamlarinda devamli hissetsinler” diye karisiyor. Bu 6rnek
koy/tarim siyasetinin etnik siyasetle yakin bir iligkisi oldugunu gostermekte. Koy-
liler devlet tarafindan zorla alinan vergileri ve yiikleri beylerin zulmiine benzeti-
yorlar, bazi sozler ve deyisleri eski devri hatirlatiyor (alwang-yasaq).

Tabii ki bu 6rnekler etnik siyasetin biitiniinii anlatmaz, ama en azindan genel
durum hakkinda bir fikir verir. Giinimiizde Uygur-Cinli iliskileri ne kadar gergin
olsa olsun, bu iligkilerin barigcil tarafini da gérmek miimkiin.

Giiney Sincan’da koylerin buyiik bir kismi etnik homojenliklerini simdiye ka-
dar muhafaza etmiglerdir. Sehirlerin niifusu daha karigik olmasina ragmen yerle-
sim sekilleri imparatorluk zamaninda gelistirilmis modellerin devamidir: Uygur-
lar “kona seher”de, Cinlilerin ¢cogunluguysa “yengi seher”de yagamaktadir. Mes-
leki egitim/uzmanlagma bazen etnik ayrigmalari takip eder, ancak hitkiimet idare-

6 Kangik, yani koylii-sehirli arasindaki evlenmelerde, kanunun muglakligini insanlar kendi

avantajlan i¢in kullanir. Ayrica, Uygurlar arasindaki sik goriilen bosanma ve yeniden ev-
lenme pratikleri de bu siyasetin ustalikla kullanilmasina yol agar.

- am 22.01.2026, 041211, /dee - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SINCAN UYGARLARI VE CINLILER 101

lerinde Cinli ve Uygurlar yan yana ¢alismaya mecburlar. (Bu da sosyalizm 6nceki
durumu hatirlatir.) Hatta hitkiimet memurlar1 ayni binalarda yagsamaktalar. Boy-
lece giinlitk hayatta isbirligi kacinilmaz olsa da, etnik sinirlar Uygurlar tarafindan
gene de vurgulanmaktadir: Uygur memurlari ¢ocuklarini “mizaci/huyu Cinli ol-
masin” diye Cinli memurlarin cocuklariyla oynatmaz. (Cinliler ise genelde Uy-
gurlarla yakinlagmaya kargi degil). Son zamanlarda bolgeye gogmen olarak gelen
fakir Cinlilerin bir kismi ntifus memurluguna kayit olmaktan kaginmaktadirlar.
Bunun nedeni devletin kanunlarindan (mesela aile planlanmasi, ikamet kanunu,
vergi, emek borcundan ka¢mak olabilir. Cin’in bu “yiizer gezer niifusu” birkag
milyona ulagmasina ragmen bu nifus istatistiklere yansimamaktadir. Bunlarin
bazilar1 Giiney Sincan vahalarinda, Uygur mahallelerine yerlesirler. Uygurlarin
artik calismak istemedikleri iglerde kacak olarak ucuza calisir ve onlarin cocuklari
mahalledeki Uygur ¢ocuklariyla beraber oynayarak, Uygurca 6grenir. Bu dizeyde
nispeten iyi komsuluk iliskileri de gelisebilir. Bazen Cinlilerin, 6rnegin, bir Cinli
annesi oglunu Uygurlarin tesiriyle stinnet ettirmesi gibi Uygur adetlerine uydu-
gundan biiyiik bir gururla bahsedilir.

Cinli ve Uygurlar arasinda nikdh yok denecek kadar az olsa da “karisik” ve so-
nu trajik olan ask hikayelerini her tarafta duymak mimkiindiir. Soylentilere gore
ozellikle Cin erkekleri Uygur kizlariyla evlenmek ister, ama Uygurlar boyle bir
evliligi reddeder.”

Misafirperverligin degeri Uygurlar arasinda Turklere benzer bir sekilde ¢ok
yuksektir. Onlar domuz eti yemedikleri i¢in Cinlilerin misafirperverliginden hig
faydalanmaz, ama isyerinde sahsi iliskiler iyi oldugunda onlar da Cinli meslektas-
larini evlerine hatta diglinlerine davet ederler. Bu daveti Cinliler memnuniyetle
kabul eder: ¢iinkii onlar genelde Uygur yemeklerini ¢ok severler

Bu 6rneklerde Cinlilerin hikimiyette olmalarina ragmen giinliik hayattaki et-
nik iligki kurallarinin Uygurlar tarafindan belirlendigini gormekteyiz. Daha 6nce-
lerde oldugu gibi egemenlik Cinlilerde ama Uygurlar kendilerini ahlaki olarak
daha ustiin bir konumda gorityorlar. Dillerin &grenilmesi bakimindan da iki grup
arasindaki iligkilerin asimetrisi stiregelmektedir. Sehirli Uygurlarin biiyiik bir kis-
mi biraz Cince konusmayi 6grenmekteler, (Uygur okullarinda da Cince birinci
yabanci dil olarak &gretilir). Cinliler arasinda Uygurcay: konusacak kadar iyi 6g-
renen az, ama sOyle ornekler de var: bir Uygur koyiinde geng ve sempatik bir
Cinli memur (komtnist partisi sekreteri) kisa zaman i¢inde Uygurcayi pek iyi 6g-
rendi ve yerli halkla ¢ok iyi iligkiler kurdu.

Etnik gruplarin yakinlagmasinin 6rneklerini bagka alanlarda da gérmek mim-
kiin. Uygurlar tabii ki homojen bir grup teskil etmez. Aydin, okumus Uygurlarin
(“milli”, yani Uygur okullarda okuyanlarin bir kismi da dahil) bazilari Uygur koy-
lileri fazla dine ve batil inanglara bagli, eski kafali olarak goriirler ve bundan hig
hoslanmazlar. Bunlarin bir kismi Cinlileri ve Cinlilerin adetlerini daha medeni

7 Cinliyle evlenen kiz ailesince kesinlikle diglanur.

- am 22.01.2026, 041211, /dee - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102 ILDIKO BELLER-HANN

ve daha gelismis gortrler. Kuga sehrinde boyle geng aydinlar Uygur kiz arkada-
styla beraber Uygurlarin dans evine gitme yerine Cinlilerin dans evine gitmeyi
tercih ederler. Cinli erkekler ise ayni sekilde Uygurlarin dans evine gitmekten
oradaki Uygur erkeklerinden korktuklari i¢in ¢ekinirler.

Sonug

Sosyalizm Oncesi ve sosyalizm siiresindeki durumu kargilagtirirsak, ilk goztimiize
carpan nokta sosyalist devletin etnik kimliklere yaptig1 derin etkidir. Bu tesiri ka-
bul etmemek miimkiin degil. Ancak giinimiizdeki durum daha onceki devirlerde
geligsmis siirecler tarafindan da etkilenmektedir: etnik kimlik bagka bir sekilde ol-
sa da, sosyalizm Oncesi toplumda da mevcuttu. O zamanda da, bugiine benzer
bir sekilde etnik kimlik aidiyetlerin sadece biriydi ve diger yoresel ve sosyal aidi-
yetler kadar 6nemliydi. Ayrica, Cinli ve Uygurlar arasinda ¢atigmalar sik¢a vuku
bulsa da, giinlitk yasamda bu etkilesimin bariscil tezahtirleri de vardi.

Cinliler 6zellikle sosyalizmden 6nceki zamanda dolayli egemenliklerini siir-
dirdiiler ve gunlik hayata, yerlilerin 6rf-adetlerine ve dini aligkanliklarina pek
karigmadilar. Sosyalist devlet ise, 6zellikle Maoizm devrinde giinlitkk hayatin he-
men hemen her alanina karigmaktadir. (Tabii ki sosyalist devletin giinliik hayata
karismasi da donemden doneme degisti: simdiki reform déneminde Kaltir Dev-
rimi donemine gore insanlara daha fazla 6zgirlik verilir.) Yine de simdiki do-
nemde siyasette ve biirokraside Cinli memurlar 6nemli bir rol oynar, yani bu ba-
kimdan degisim kokten degil.

Gosterdigimiz gibi, devlet siyaseti hem etnik gruplar arasinda, hem de bugiin
bir etnik grup olarak kabul edilmis olan Uygurlar arasinda ayirim yaratmaktadir.
Uygurlarin bir etnik grup olarak kabul edilmesi bir taraftan sosyalist devlet siya-
setinin sonucudur, diger taraftan da milli hareketlerin kokenleri sosyalizm oncesi
dénemde yatmaktadir. Devletin bugiin kullandigi egemenlik tarzinin da yerli ta-
rihte emsalleri vardir. Arastirmacilar iki grup arasindaki miinasebetleri sadece
uyusmazlik ve catigmalar agisindan incelerlerse, devletin etnik gruplarin aralarin-
daki sinirlart vurgulayip onlari birbirine karst ustalikla kullanmast oyununa yar-
dim eder ve tarihi gergekleri de ¢arpitmis olurlar.

Kaynakga

Bellér-Hann, 1. 1997. The Peasant Condition in Xinjiang. Journal of Peasant Studies
25 (1). 87-112.

Bovingdon, G. 2001. Can Wolves too be Descendants of the Dragon¢ The “National
Question” in Chinese Central Asia (Yayimlanmamis Doktora Tezi). Ithaca: Cor-
nell University.

Cable, M. & French F. 1942. The Gobi Desert. London.

- am 22.01.2026, 041211, /dee - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SINCAN UYGARLARI VE CINLILER 103

Cesaro, C. 2002. Consuming Identities: the Culture and Politics of Food among the
Uyghur in Contemporary Xinjiang (Yayimlanmamig Doktora Tezi ). Canterbury.

Dillon, M. 1995. Xinjiang: Ethnicity, Separatism and Control in Chinese Central
Asia. (Durham East Asian Papers 1) Durham.

Dreyer, J. T. 1996. China’s Political System. Modernization and Tradition. (2. Baski ).
London.

Dreyer, J. 2000. Ethnicity and Economic Development in Xinjiang. lnner Asia
vol. 2. no. 2. 137-154.

Fairbank, J. K. 1989. Geschichte des modernen China 1800-1985. ( Cev. W. Meimer).
Miinchen.

Fletcher, J. F. n.d. Altishabr under the Kbwajas. (Unpublished Manuscript) Harvard
University Archives, 96-3200. HUG (B) F520.30 (Box #2).

Gladney, D. 1997. Lexpansion du colonialisme interieur en Chine: le nationa-
lisme chinois et ses sujets subalternes. Poxwoirs 81. 59-70.

Gladney, D. 1998b. Internal Colonialism and the Uyghur Nationality: Chinese
Nationalism and its Subaltern Subject. F. Aubin & F.-J. Besson (der.) Les Oui-
gours au XXéme siécle. Cabiers d’études sur la Méditerranée orientale et le monde tur-
co-tranien 25. 47-61.

Gladney, D. 1998/9. Whither the Uyghur: China’s Indigenous Peoples and the
Politics of Internal Colonialism. Harvard Asia Pacific Review 3 (1). 11-15.

Grenard, F. 1898. Le Turkestan et le Tibet: étude ethnographique et sociologigue (J.-L.
Dutreuil de Rhins: Mission Scientifique dans la Haute Asie 1890-1895. Deu-
xiéme partie) Paris.

Grobe-Hagel, K. 1991. Hinter der Grossen Mauer. Religionen und Nationalititen in
China. Frankfurt am Main.

Hartmann, M. 1902. Der islamische Orient. Berichte und Forschungen IV. Zentralasia-
tisches aus Stambul. Berlin. 103-145.

Hinton, W. 1990. The Great Reversal. The Privatization of China 1978-1989. New
York.

Hoppe, T. 1998. (1995) Die ethnischen Gruppen Xinjiangs: Kulturunterschiede und in-
terethnische Beziehungen. Hamburg: Institut fir Asienkunde (Mitteilungen des
Instituts fiir Asienkunde Hamburg 290). Hamburg: Institut fur Asienkunde
(2. Auflage).

Hunter, G. 1908. Another Journey in Sinkiang. China’s Millions (November
1908). 168-179.

Jarring, G. 1948. Texts from Kashghar, Tashmaliq and Kucha. (Lunds Universitets
Arsskrift N.F.Avd.1. 44/7).

Jarring, G. 1951. IV, Ethnological and Historical Texts from Guma. (Lunds Universi-
tets Arsskrift N.F. Avd.1. 47/4).

- am 22.01.2026, 041211, /dee - (o —



https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 ILDIKO BELLER-HANN

Jarring, G. 1985. The Moen Collection of Eastern Turki (New Uighur) Proverbs and Po-
pular Sayings. (Scripta Minora Regiae Societatis Humaniorum Litterarum Lun-
densis 1984/5:1) Lund.

Katanov, N. T. 1936, 1976. Volkskundliche Texte aus Ost-Tiirkistan 1-II. Aus dem
Nachlass von N. Th. Katanov. Herausgegeben von Karl Heinrich Menges.
1936. Abhandlungen der Preussischen Akademie der Wissenschaften. 1976.
Mit einem Vorwort zum Neudruck von Karl Heinrich Menges und einer Bi-
bliographie der Schriften Menges’ von Georg Hazai. Leipzig.

Kim, Ho-Dong 2004. Holy war in China : the Muslim rebellion and state in Chinese
Central Asia, 1864 — 1877. Stanford, Calif. : Stanford Univ. Press.

Lattimore, Owen 1930. High Tartary. Boston: Little, Browne, and Company.

Lattimore, O. 1975. Prwvot of Asia. Sinkiang and the Inner Asian frontiers of China and
Russia. New York.

Le Coq, A. 1911. Sprichwdirter und Lieder aus der Gegend wvon Turfan. (Baessler-
Archiv Beiheft 1-8, 1910-17) Leipzig and Berlin.

Le Coq, A. 1919. Osttiirkische Gedichte und Erzéibhlungen. Budapest.

Le Coq, A. 1926. Auf Hellas Spuren in Ostturkistan. Berichte und Abentener der I1.
Und I11. Deutschen Turfan-Expedition. Leipzig.

Mackerras, C. 1995. China’s Minority Cultures: Identities and Integration since 1912.
New York.

Mackerras, C. 2003. China’s Ethnic Minorities and Globalisation. London and New
York.

Schein, L. 2000. Minority Rules: The Miao and the Feminine in China’s Cultural Poli-
tics. Durham, N.C. and London.

Tapp, N. 1995. Minority Nationality in China: Policy and Practice. In R.H. Bar-
nes, Andrew Gray & Benedict Kingsbury (der.) Indigenous Peoples of Asia. Ann
Arbor. 195-220.

Madsen, R. 1991. The Countryside under Communism. R. MacFarquhar and ].
Fairbank (eds.) The Cambridge History of China. Vol. 15. The People’s Republic, Part
2: Revolutions within the Chinese Revolution 1966-1982. Cambridge. 619-681.

Pantusov, N.N. 1890. Taranchinskiya pesni. Sanktpeterburg.

Rudelson, J. 1997. Oasis Identities. Uyghur Nationalism along China’s Silk Road. New
York.

Sautman, B. 2000. “Is Xinjiang an Internal Colony?” Inner Asia 2(2). (Special Is-
sue: Xinjiang) 239-271.

Smith, J.N. 1999. Changing Uyghur Identities in Xinjiang in the 1990s.
(Yayimlanmamis Doktora Tezi ) University of Leeds.

Smith, J.N. 2000. Four Generations of Uyghurs: The Shift towards Ethno-
Political Ideologies among Xinjiang’s Youth. Inner Asia (2)2. (Special Issue:
Xinjiang) 195-224.

Soucek, S. 2000. A History of Inner Asia. Cambridge.

- am 22.01.2026, 041211, /dee - (o —



https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SINCAN UYGARLARI VE CINLILER 105

Stein, M.A. 1904. Sand-Buried Ruins of Khotan. Personal Narrative of a Journey of
Archaeological and Geographical Exploration in Chinese Turkestan. London.

Sykes, E. & P. Sykes 1920. Through Deserts and Oases of Central Asia. London.

Toops, S. 2000. The Population Landscape of Xinjiang/East Turkestan. Iuner Asia
(2) 2. (Special Issue: Xinjiang) 155-170.

Valikhanov, Ch. 1865. The Russians in Central Asia. London.

Valikhanov, Ch. 1961. Sobranie Sochinenii Tom 1. Alma-Ata.

Weggel, O. 1984. Xinjiang/Sinkiang: Das zentralasiatische China. Eine Landes-
kunde. Hamburg.

- am 22.01.2026, 041211, /dee - (o —



https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 22.01.2026, 04:11:11 /el



https://doi.org/10.5771/9783956506925-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

