
71Zeitschrift für Internationale Beziehungen
14. Jg. (2007) Heft 1, S. 71-100

Christoph Schuck

Islam und die Legitimität von Herrschaft
Erkenntnisse aus der konzeptionellen Heterogenität des Islams in Indonesien 
für Demokratie und Systemtransformation 

Der vorliegende Aufsatz analysiert die Beziehung von Islam und Demokratie. Das
Beispiel Indonesiens – des größten mehrheitlich von Muslimen bewohnten Landes
der Erde – zeigt, dass verbreitete Inkompatibilitätsszenarien in ihrer analytischen
Tiefe Defizite aufweisen. Wer über das Verhältnis von Islam und Demokratie
spricht, darf über Indonesien nicht schweigen. Zur Versachlichung und Erweiterung
der theoretisch-systematischen Debatte und deren Verbindung mit empirisch-
analytischen Ansätzen müssen die Ursachen identifiziert werden, die zum
weitgehend erfolgreichen Zusammenspiel von Islam und Demokratie geführt haben.
Parallel hierzu gilt es, den Einfluss von islamistischen Gruppen zu evaluieren, die
Indonesiens noch junge Demokratie zu unterminieren versuchen. Die konzeptionelle
Heterogenität des indonesischen Islams gibt wertvolle Hinweise zum generellen
Verhältnis von Islam und Demokratie: Es ist nicht der Islam, sehr wohl jedoch der
Islamismus, der mit der Demokratie inkompatibel ist. Die Schlüsselvariable zum
Verständnis des Islamismus wiederum liegt nicht in der Bereitschaft zur
Gewaltanwendung, sondern in der spezifischen Vorstellung der Legitimität von
Herrschaft.

1. Einleitung1

Zehn Jahre nach Erscheinen der ersten Ausgabe der Zeitschrift für Internationale
Beziehungen (ZIB) wurde im Rahmen eines »Geburtstagssymposiums« eine kriti-
sche »Selbstreflexion« vorgenommen. Dabei bemerkten Gunther Hellmann und
Harald Müller, »im Kern des Faches funktioniert die Zeitschrift offensichtlich am
besten. Weit weniger günstig ist die Bewertung, wenn der Blick [...] auf Länder und
Regionen außerhalb der OECD-Welt [...] fällt« (Hellmann/Müller 2004: 275). In der
gleichen Ausgabe bestätigte Jürgen Rüland diese Einschätzung und erklärte: »Wird
dieses Defizit nicht angegangen, läuft die ZIB Gefahr, einen parochialen Grundzug
der deutschen Politikwissenschaft zu reproduzieren, von dem sich diese nach dem
Zweiten Weltkrieg [...] nie so recht zu lösen vermochte« (Rüland 2004: 308). Dabei

1 Ich danke vier anonymen Gutachterinnen und Gutachtern, der Redaktion der ZIB sowie
meinen Kolleginnen und Kollegen der Indonesia Research Unit (IRU) für die wertvolle
Kritik an der Erstfassung dieses Aufsatzes. Auch möchte ich mich bei meinen Kollegin-
nen und Kollegen der Yale-University, New Haven, CT/USA bedanken, die bereit gewe-
sen sind, mir im Anschluss an einen Vortrag über diese Thematik wichtige
Rückmeldungen zu geben. Ganz besonderer Dank gebührt der DFG, die mir die Mög-
lichkeit gegeben hat, mich in einem zweijährigen Postdoc-Forschungsstipendium (2005/
06) mit diesen Forschungsfragen zu befassen. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Aufsätze

72

kann der Fokus auf die »Peripherie« durchaus zu einem vielversprechenden
Erkenntnisgewinn für die Disziplin der Internationalen Beziehungen beitragen; etwa
hinsichtlich der politikwissenschaftlich wie politisch wichtigen Fragestellung nach
dem Zusammenspiel von Islam und Demokratie. Auch eine solche Diskussion
kommt ohne theoretisch-systematische Überlegungen nicht aus; diese müssen aber
zusätzlich durch eine fundierte empirisch-analytisch und durchaus auch regional
ausgerichtete Forschung ergänzt werden, bei der die »peripheren« Regionen nicht
ausgespart werden dürfen. Zu Recht bemerkte der Islamwissenschaftler Mohammed
Arkoun (2001: 145): »Die Spaltung zwischen Verfechtern des religiösen Modells
und […] der laizistischen Demokratie [… muss] differenziert dargestellt werden,
[…] und zwar durch nachdrücklichere soziologische und kulturelle Analysen, als sie
uns bisher vorliegen«. Eine solche systematische Kombination von Theorie und
Empirie soll im vorliegenden Aufsatz unter schwerpunktmäßiger Berücksichtigung
des indonesischen Beispiels vollzogen werden.

Aus drei Gründen muss es als besonders vielversprechend erachtet werden, das
indonesische Fallbeispiel näher zu untersuchen, wenn die Frage nach dem Zusam-
menspiel von Islam und Demokratie aufgeworfen wird: Erstens können die Erfah-
rungen Indonesiens einen wichtigen Beitrag zur Erweiterung und Versachlichung
der theoretisch-systematischen Debatte leisten, da sich die aus der Studie Indonesi-
ens resultierenden Erkenntnisse zur internen Heterogenität des Islams durchaus
generalisieren lassen. Zweitens nimmt Indonesien eine Vorreiterrolle ein, wenn es
um die Zusammenführung zweier vielfach als unvereinbar geltender Wertevorstel-
lungen geht, findet doch in diesem Staat seit 1998 ein Demokratisierungsprozess
statt, der vor allem im elektoralen Bereich beachtliche Fortschritte aufweist (siehe
dazu Rüland et al. 2005; Wessel 2005; Hadiwinata/Schuck 2007). Der politikwis-
senschaftliche, aber auch der politische, Nutzen eines solchen Beispiels und die von
ihm ausgehende Signalwirkung darf nicht unterschätzt werden. Drittens schließlich
handelt es sich bei Indonesien allein aufgrund seiner Territorial- und Einwohner-
größe nicht um einen marginalen Sonderfall, sondern – als dem größten mehrheitlich
von Muslimen bewohnten Land der Welt2 – um einen Staat, dem sowohl regional als
auch zunehmend global eine erhebliche Relevanz zugesprochen werden muss.

Der vorliegende Aufsatz ist in drei Teile untergliedert. Im ersten wird zunächst
beleuchtet, weshalb sich in Indonesien eine vielfach als tolerant und integrativ
beschriebene Variante des Islams etabliert hat und weshalb sich die Staatskonzep-
tion mit Beginn der Unabhängigkeit so stark von der vieler anderer Staaten – z. B.
des Mittleren Ostens – unterscheidet.3 Dabei soll es nicht darum gehen, die bereits

2 Indonesien hat etwa 220 Millionen Einwohner, davon sind rund 90% Muslime. 
3 Es ist bereits an dieser Stelle notwendig, darauf hinzuweisen, dass es den Islam als eine in

sich homogene Religion ebenso wenig gibt wie eine einzige Form des Christen- oder Ju-
dentums oder anderer Religionen. Religionen sind grundsätzlich »multivocal« (Stepan/
Robertson 2003: 40). Welche Sichtweise der des »wahren« Islams entspricht, ist folglich
auch unter Muslimen hochgradig umstritten. Aus diesem Grund soll und kann an dieser
Stelle keine ausdifferenzierte Definition des Islams vorgenommen werden. Für eine prä-
gnant gehaltene Einführung in seine Charakteristik siehe die Ausarbeitungen von Bern-
hard Lewis (2003: 3-25), für eine mit speziellem Bezug zu Südostasien Azra (2005: 3-22). 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Christoph Schuck: Islam und die Legitimität von Herrschaft

73ZIB 1/2007

bestehenden Theorien zur Islamisierung Indonesiens streng getrennt zu rezensieren
(vgl. Effendy 2005: 4-26) oder die verschiedenen Strömungen nach dem bekannten
Schema – traditionalistisch-modernistisch-neomodernistisch – zu ordnen (vgl.
Ramage 1995: insb. 10-75; Woodward 2001). Vielmehr wird eine zielgerichtete
Ursachenanalyse angestrebt, die historische und gegenwärtige Entwicklungen syste-
matisch verbindet und Aufschluss darüber gibt, weshalb der von John Rawls ange-
mahnte Leitsatz »to take the truth of religion off the political agenda« (Rawls 1993:
151) in Indonesien in vielen Fällen auch nach Wegfall der Diktatur noch Anwen-
dung findet. 

Im zweiten Teil wird der Einfluss von Islamisten diskutiert, der nicht übersehen
werden darf, wenn über den in Indonesien vorherrschenden »Civil Islam« (Hefner
2000) gesprochen wird.4 Bei der Definition von »Islamismus« folge ich prinzipiell
der Einschätzung Bassam Tibis, den Islamismus in eine »gemäßigte, institutionelle
Spielart«, die sich mitunter als demokratisch tarne, und eine militante »djihadisti-
sche« Strömung zu unterteilen. Gemeinsam hätten beide, so Tibi, dass es sich um
eine »religiös begründete [...] Ideologie« handele, die »eine Weltsicht mit dem
Anspruch zum Ausdruck bringt, für alle Lebensbereiche zu gelten sowie jede Line
zwischen öffentlicher und privater Sphäre vehement zurückweis[t]« (Tibi 2004:
74f). Diese beiden Variationen, deren Akteure ich als »Pseudodemokraten« bzw.
»Wahhabitische Djihadisten« bezeichne, werden von mir noch um eine weitere
Gruppe ergänzt, die weder einen institutionalisiert-modernistischen noch einen mili-
tant-djihadistischen, sondern einen stark traditionalistischen, im institutionellen
Sinn unpolitischen und somit rein salafistischen Charakter aufweist. Die Anhänger
einer solchen Geisteshaltung summiere ich unter dem Begriff »neotraditionelle
Salafisten«.5 Sie verfolgen das Ziel, eine Gesellschaft zu etablieren, die der des Pro-
pheten Mohammed und den ersten Generationen der muslimischen Gemeinschaft
(der salafi) mit möglichst hoher Übereinstimmung entspricht.6 Bei der Diskussion
des in Indonesien zu beobachtenden Islamismus geht es mir dabei weniger darum,
die einzelnen Gruppen vorzustellen (vgl. dazu Hadiwinata 2006: 107-47; Jamhari/
Jahroni 2004: 47-205) oder ihr Aktivitätsprofil nachzuskizzieren (dazu vor allem die
Studien der International Crisis Group). Vielmehr gilt es, eine Strukturierung isla-
mistischer Strömungen vorzunehmen, eine Einbettung ihrer Aktivitäten in Ideolo-
gieströmungen zu vollziehen, ihre internationale Handlungsdimension zu erörtern
und ihren Einfluss auf Demokratie und Systemtransformation zu evaluieren. 

4 Hierbei handelt es sich nach wie vor um ein politikwissenschaftliches Feld, das nicht
ausreichend erforscht worden ist. Zurecht bemerkte Rüland vor kurzem: »Although this
subject is extremely difficult given its secretive nature, a more sober analysis of the
diverse Islamist groupings and their relationship with terrorism is direly needed«; Rüland
(2006: 91f). 

5 In der Fachliteratur ist die Definition von »Islamismus« umstritten. Einige Autoren wie
Jason Burke (2004: 70) vertreten die Auffassung, dass reine Salafisten aufgrund ihrer
Ablehnung des modernen Staates im streng theoretischen Sinn keine Islamisten seien. 

6 Vereinzelt werden seitens der Salafisten Ausnahmen von dieser Vorgabe akzeptiert, falls
diese »dem Ziel« dienen. Hierzu zählt z. B. die Nutzung moderner Transportsysteme
oder des Internets – daher auch das Attribut »neotraditionell«.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Aufsätze

74

Im dritten Teil wird das Problem vom Einzelfall Indonesien abstrahiert und
gezielt in einen weiter gefassten theoretisch-systematischen Kontext eingegliedert.
Unter Berücksichtigung aktueller Erkenntnisse der Demokratie- und Transformati-
onsforschung wird die Frage diskutiert, welche Rückschlüsse der in Indonesien zu
beobachtende Islam für das generelle Verhältnis von Islam und Demokratie zulässt.
Hinsichtlich einer Demokratiedefinition greife ich auf das von Wolfgang Merkel,
Hans-Jürgen Puhle, Aurel Croissant und anderen vorgelegte, in sich stimmige und
zwischen normativem Anspruch und Operationalisierbarkeit gut ausbalancierte
Konzept der »embedded democracy« zurück. Die Grundidee dieses Demokratiemo-
dells besteht darin, ein demokratisches Gesamtkonzept in interagierende Teilregime
zu untergliedern, die anhand herausgearbeiteter Variablen auf ihre jeweilige Funkti-
onstüchtigkeit empirisch untersucht werden können. Demokratische Defekte in den
einzelnen Teilregimen führen dabei zu »Defekten Demokratien«, die wiederum
anhand ihrer spezifischen demokratischen Schwächen in separate Unterkategorien
klassifiziert werden können (Merkel et al. 2003: 39-65). 

Aus der Existenz des von Islamisten und weitgehend säkularen (meist auch musli-
mischen) Nationalisten7 noch immer – und sogar seit 1998 mit verstärkter Intensität
– geführten Kampfes um die Seele des indonesischen Staates ergibt sich die zentrale
Hypothese des Aufsatzes, deren Gültigkeit ich ganz bewusst nicht auf Indonesien
begrenze: Es ist nicht der Islam, sehr wohl jedoch der Islamismus, der mit der
Demokratie inkompatibel ist. Hinsichtlich des Islamismus ist dabei nicht die
»Bereitschaft zur Gewaltanwendung« die entscheidende Variable, sondern die spe-
zifische Vorstellung über die »Legitimität von politischer Herrschaft«.

2. Islam und Demokratie in Indonesien: Eine Ursachenanalyse zum weitgehend 
erfolgreichen Zusammenspiel

Insbesondere mit Blick auf die Kämpfe zwischen Sunniten und Schiiten im Irak ist
in der letzten Zeit die interne Heterogenität des Islams sichtbar geworden. Doch
auch innerhalb dieser beiden großen islamischen Strömungen existieren erhebliche
Unterschiede. Sunnitische Bevölkerungsmehrheiten können beispielsweise sowohl
in Staaten wie Saudi-Arabien mit stark wahhabitischem Einfluss (siehe dazu das
dritte Kapitel des Aufsatzes), umfassender Verbindung von Politik und Religion und
strenger Auslegung der Shari’ah festgestellt werden als auch in Ländern wie Indone-
sien, in denen sich die Rolle des Islams durch ein hohes Maß an Toleranz und Inklu-
sivität, Diskursbereitschaft und einer weitgehenden Nichteinmischung in die admi-
nistrative Politik sowie das Rechtssystem auszeichnet.8 Dabei ist auch der

7 Zum Verständnis dieses Konfliktes empfiehlt sich der Rückgriff auf Originaldokumente
der involvierten Gruppen. Dazu: Fealy/Hooker (2006) und Feith/Castles (1970). 

8 Davon ausgenommen ist Aceh (vgl. Reid 2006); den Bewohnern Acehs wurde zugestan-
den, Elemente der Shari’ah anzuwenden. Seit einiger Zeit gilt das auch für einzelne wei-
tere Provinzen, die von einer weitreichenden Dezentralisierungspolitik profitieren und
eigeninitiativ Komponenten der Shari’ah eingeführt haben. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Christoph Schuck: Islam und die Legitimität von Herrschaft

75ZIB 1/2007

sunnitische Islam in Indonesien durch große Diversität gekennzeichnet (vgl.
Nathan/Kamali 2005a: xvi). Ergiebiger als eine bloße Deskription der außergewöhn-
lichen Erscheinungsmerkmale des Islams in Indonesien, über die in der Fachliteratur
durchaus Konsens besteht, ist eine Analyse der Gründe, die diese geprägt haben and
die das politisch-religiöse Verhältnis bis heute beeinflussen. Sie unterstreichen, dass
die, wie Douglas E. Ramage es ausdrückt, »ideology of tolerance« (Ramage 1995)
letztlich eine historisch gewachsene und bis in die Gegenwart gepflegte Form des
indonesischen Identitäts- und Islamverständnisses ist. Vier wesentliche Ursachen
können in diesem Zusammenhang herausgearbeitet werden:

Erstens spielte eine entscheidende Rolle, wie der Islam sich in Indonesien verbrei-
tete. Durch muslimische Seefahrer, die auf ihren Handelsreisen zwischen Arabien,
Indien und dem Süden Chinas die Inseln Java und Sumatra passierten, wurde ab
dem 12. Jahrhundert der Kontakt zu den bis dahin hauptsächlich hinduistischen bzw.
animistischen Bewohnern des großen Inselgebietes hergestellt. Die damit verbun-
dene Ausbreitung des Islams verlief über einen langen Zeitraum und war in den
Gebieten des inneren Javas erst im 17. bis 18. Jahrhundert abgeschlossen (Barton
2002: 65; Reinkowski 2006: 26). Statt durch die auch aus der christlichen Seefahrt
bekannten Zwangsmissionierungen vollzog sich die Annahme des Islams in Indone-
sien auf freiwilliger Basis, wozu die Involvierung der sufistischen Strömung des
Islams beitrug: »Islam was introduced mainly by wandering Sufi teachers who ten-
ded to be very accommodating and inclusive, by accepting pre-Islamic believes and
practices that continued to hold sway among newly converted Muslims« (Azra
2005: 12). Als zusätzlich begünstigend für die Islamisierung erwies sich, dass der
Islam keine individuelle Ungleichheit, wie etwa die des hinduistisch geprägten Kas-
tensystems, vorsah. Dies stellte für die bis dato Unterprivilegierten eine vielverspre-
chende Chance dar, sich in der Gesellschaft besser zu positionieren. Für die anderen
wurde die Konvertierung zum Islam als religiöses »upgrade« verstanden, als eine
Verbindung zu einer »higher civilization and a spiritually more potent form of reli-
gion« (Barton 2002: 65).

Eine wesentliche und bis heute sehr wichtige Folge dieser sanften Ausbreitung
des Islams bestand darin, dass sich eine überwiegend auf Toleranz basierende Koe-
xistenz zwischen Muslimen und Nicht-Muslimen ergab und auch solche Menschen
akzeptiert wurden, deren Religionspräferenz durch Synkretismus geprägt waren.
Diese Entwicklung führte zu einer religiösen Heterogenität des heutigen Indonesi-
ens und insbesondere auch der im Land lebenden Muslime. Clifford Geertz hat in
seinem bekannten Werk The Religion of Java eine Unterteilung der javanischen
Gesellschaft (der bevölkerungsmäßig größten Indonesiens) in santri und abangan
vorgenommen (Geertz 1960: insb. 121-31),9 die auch heute noch regelmäßig
Anwendung findet. Obwohl der statische Charakter dieses als aliran-Konzept10

bekannten Bildes Javas mitunter kritisiert wurde (Azra 2004: 143f; Pranowo

9 Geertz’ dritte Kategorie ist die Gruppe der priyayi. Diese javanische Adelsgruppe ist hier
jedoch von untergeordneter Bedeutung.

10 Aliran bedeutet Strömung.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Aufsätze

76

2005: 40f), kann es nach wie vor zum Verständnis der javanischen Gesellschaft
beitragen. Während die Gruppe der santri Muslime mit einem eher orthodoxen
Islamverständnis umfasst, kombinieren die in deutlicher Mehrheit befindlichen
abangan ihren islamischen Glauben mit einem lokal-traditionellen, häufig spirituell-
animistisch geprägten Verhaltenssystem. Diese Form des Synkretismus hat ent-
scheidend zu dem hohen Grad der Inklusivität der indonesischen Islamvariation
beigetragen.11  

Zweitens teilte die Mehrheit der Indonesier im Kontext des Unabhängigkeits-
kampfes und der Staatsgründung ein konzeptionelles Verständnis, das die Relevanz
eines einheitlichen Staates über die eines islamischen Staates stellte (klassisch
hierzu: Dahm 1966; Legge 2003). Dies bedeutete bereits einen frühen Sieg der
Nationalisten über die Islamisten, die als die beiden wichtigsten Strömungen des
Landes (vgl. Schuck 2003: 52; Ufen 2005: 12) stets um die Vorherrschaft konkur-
rierten. Die Entscheidung, anstelle eines islamischen einen religiös-pluralistischen
Staat zu schaffen, wurde in der Staatsphilosophie (falsafah negara) Indonesiens, der
Pancasila, verankert, die trotz erheblicher Diskreditierung in der Ära Suharto –
Pancasila wurde dort als Machtlegitimationsinstrument missbraucht – auch heute
noch den Status einer zentralen Leitlinie innehat. Sie fungiert nach wie vor, wie
auch der indonesische Philosoph Franz Magnis-Suseno im Interview mit dem Ver-
fasser unterstrich, als formaler Garant eines (politisch) nicht-islamischen Indonesi-
ens.12

Der Proklamation der nicht-islamischen Republik Indonesien waren allerdings zu
Beginn des nation-building-Prozesses erbitterte Diskurse über die angemessene
Staatskonzeption vorausgegangen. Begünstigt durch den Unabhängigkeitskampf
gegen die (christlichen) Holländer, in dem der Islam eine starke identitätsstiftende
und abgrenzende gesellschaftliche Funktion übernahm, waren zu Beginn des nation-
building-Prozesses die Stimmen derjenigen stark, die sich für eine strukturelle Ver-
bindung von Islam und Politik aussprachen. Sukarno, ein charismatischer Führer
der Unabhängigkeitsbewegung und Indonesiens erster Präsident, befürchtete
dagegen, eine Festlegung auf einen islamischen Staat würde das Streben nach einem
einheitlichen Staat (kesatuan negara) unterminieren, da ja nicht alle Menschen auf
dem Gebiet, das einmal Indonesien sein sollte, Muslime waren. Er schlug daher vor,
in der Präambel zur Konstitution lediglich festzulegen, dass Indonesien auf
dem Glauben an einen Gott (ketuhanan yang maha esa) basiere. In zahlreichen

11 Maurus Reinkowski hat vor kurzem vollkommen zu Recht darauf hingewiesen, dass der
Begriff Synkretismus auch »zweifelhafte Eigenschaften« aufweise, da er stets von außen
auf eine Bevölkerungsgruppe projiziert werden würde. Auch könne ihm neben der
eigentlich positiven eine »abwertende Bedeutung« zukommen, wenn damit eine »unvoll-
ständige Form der Konversion oder sogar auch einer Religion« zum Ausdruck gebracht
werde (Reinkowski 2006: 29). Genau in diesem Sachverhalt sieht Azyumardi Azra die
Gefahr, dass gerade die von ausländischen Beobachtern als abangan bezeichneten Mus-
lime dahingehend diskreditiert werden könnten, dass es sich bei ihnen nicht um richtige
oder wahre Muslime handele: »The first myth/misperception, which is still strong among
Western scholars and observers, is that Southeast Asia Islam is not real Islam« (Azra
2004: 143f). 

12 Franz Magnis-Suseno im Gespräch mit dem Verfasser, Bandung, Februar 2006.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Christoph Schuck: Islam und die Legitimität von Herrschaft

77ZIB 1/2007

Reden unterstrich Sukarno emphatisch den seiner Meinung nach elementaren Stel-
lenwert eines geeinten Indonesiens, das nur durch Berücksichtigung des Prinzips der
Einheit in der Vielfalt (bhinneka tunggal ika) Erfolg haben könne, und die Gefahr,
die durch die islamistische Variante drohen würde: »I am not prohibiting any person
from propagating his ideology. But remember, absolute unity, absolute unity,
absolute unity, put the emphasis on unity. Do not throw it into jeopardy« (Sukarno
1953: 169). Zutreffend bemerkt daher auch Peter Kreuzer, unter Sukarno sei es ers-
tes Ziel gewesen, »ethno-kulturelle Identitäten zu depolitisieren und sie im politi-
schen Raum durch die Blackbox der indonesischen Identität zu ersetzen« (Kreuzer
2004: 17). 

Drittens haben in Indonesien seit der Unabhängigkeit überwiegend diejenigen
Akteure einen dominierenden Einfluss ausgeübt, die einer Islamisierung der Politik
mit Ablehnung begegneten. Auch wenn deren Haltung keineswegs unumstritten
gewesen und zum Teil auf heftigen, ja militanten Widerstand von Islamisten gesto-
ßen ist,13 kann dennoch konstatiert werden, dass sich letzten Endes – bis in die
Gegenwart – stets die durchsetzten konnten, die die einheitsstaatliche, nationalisti-
sche gegenüber der islamistischen Variante bevorzugten. Diese Gruppe stellte bisher
alle sechs Präsidenten des Landes14 und ihr kann der größte Teil des traditionell
mächtigen Militärs zugeordnet werden. Anders als beispielsweise in Malaysia,
bemerkt Azyumardi Azra, behaupte der indonesische Staat auch nicht den
Anspruch, sich direkt in religiöse Angelegenheiten einzumischen: 

»As far as Islam and the other religions in Indonesia are concerned, the role of the state is
confined to administrative matters rather than interfering in theological and doctrinal
issues of any religion […] There is no institution or Muslim group and organization that
can claim to have the most valid interpretation of Islam« (Azra 2005: 9f).

Die vor allem auf der mit Abstand bevölkerungsreichsten Insel Java dominierende
traditionalistische Strömung innerhalb des indonesischen Islams, der die von Geertz
als abangan bezeichneten Muslime zugeordnet werden können, erkennt darüber
hinaus explizit die Möglichkeit von Inspiration aus nicht-islamischen Traditionen
an: »Unless something is expressly proscribed in the Qur’an and the Sunnah«,
schreibt Greg Barton, »then it is permissible as long as it is consistent with the prin-
ciples and values laid down in the Qur’an and the Sunnah« (Βarton 2002: 67). Zahl-
reiche muslimische Intellektuelle Indonesiens – wie etwa Azra, Abdurrahman
Wahid oder der kürzlich verstorbene Nurcholish Madjid (2004: 75), der im Islam
einen »noble spirit of humanitarianism« sah, – teilen diese Auffassung und haben zu

13 Besonders wurde Sukarno von diesen verübelt, dass er einen im Juni 1945 zwischen
Nationalisten und Islamisten ausgehandelten Kompromiss ignorierte, der vorsah, den
Leitsatz vom »Glauben an einen Gott« durch die so genannten »sieben Wörter« zu ergän-
zen, die es einem jeden indonesischen Muslim zur verfassungsverankerten Pflicht
gemacht hätten, die Gesetze des Islams, die Shari’ah, zu befolgen (dengan kewajiban
menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya). Dies wird als Jakarta-Charta (pia-
gam Jakarta) bezeichnet. Für weitere Details siehe Anshari (1997: insb. 13-63, 159f) und
vor allem das Referenzwerk von Fealy/Hooker (2006: insb. 109f). 

14 Eine wichtige Ausnahme ist hier die Endphase der Orde Baru, als Suharto aus machtpo-
litischen Gründen eine Islamisierung der Politik betrieb. Dies und die daraus resultieren-
den Konsequenzen werden im Folgenden noch diskutiert. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Aufsätze

78

ihrer Weiterentwicklung und Ausdifferenzierung beigetragen. So betonte Wahid im
Gespräch mit dem Verfasser, dass er die feste Überzeugung vertrete, dass islamische
Leitlinien sehr wohl mit demokratiekonformen Handlungsmaximen korrelierten,
wobei er auf Gemeinsamkeiten in den Bereichen Gerechtigkeit, Gleichheit, Freiheit
und hinsichtlich des Willens zur Debatte verwies. Zwar würde auch er zustimmen,
dass im Islam der Stellenwert des Kollektivs ein ganz besonderer sei. In diesem
Sachverhalt, der auch und gerade für Indonesien gelte, läge jedoch kein Ausschluss-
kriterium für stärker individualisierte Demokratiekonzepte, da man dafür Sorge tra-
gen könne, dass spezielle Merkmale, etwa die Beratung (musyawarah), das Streben
nach kollektiven Konsensentscheidungen (mufakat) und die Implementierung von
Gerechtigkeit (keadilan) mit diesem kombiniert würden.15 

Viertens lehnt auch der überwiegende Teil der indonesischen Gesellschaft eine
Islamisierung der Politik ihres Landes ab. Nachdem Islamisten nahezu fünf Jahr-
zehnte lang von den autokratischen Systemen Sukarnos und Suhartos zum Teil
gewaltsamen Repressionen ausgesetzt waren,16 bestand in diesen Kreisen eine
augenscheinlich nicht unberechtigte Hoffnung, man könne in der Ära demokrati-
scher Reformen und freier Wahlen nun erheblich an Einfluss gewinnen. Diese
Erwartung scheiterte. Sowohl bei den founding elections 1999 als auch bei den Fol-
geabstimmungen im Jahr 2004 verweigerten die Indonesierinnen und Indonesier
stärker islamisch orientierten Parteien die von diesen erhoffte und erwartete Unter-
stützung.17 Dies führte 1999 dazu, dass mit der Indonesischen Demokratischen Par-
tei des Kampfes (Partai Demokrasi Indonesia-Perjuangan, PDI-P) und Golkar zwei
nationalistische Parteien die Wahl deutlich gewannen.18 Auch wenn es durch die
Bildung einer kurzfristigen und sehr brüchigen Koalition mit der Bezeichnung poros
tengah (Mittelachse) den stärker islamisch ausgerichteten Parteien zunächst gelang,
Megawati als (nationalistische) Präsidentin zu verhindern, muss diese Initiative
doch als ein verzweifelter, aus Enttäuschung über das Wahlverhalten der Indonesier
resultierender Schritt gewertet werden, der zu keinem Zeitpunkt Aussicht auf nach-
haltigen Erfolg hatte. Die Tendenz einer von den Menschen nicht gewünschten Isla-
misierung der indonesischen Politik bestätigte sich bei den Wahlen 2004. Erneut
waren es Golkar und die PDI-P, die am meisten Stimmen erhielten (die stärkste ein-
deutig dem islamischen Spektrum zuzuordnende Partei, die Vereinigte Entwick-
lungspartei (Partai Persatuan Pembangunan, PPP) erhielt kaum mehr als 8% der

15 Abdurrahman Wahid im Gespräch mit dem Verfasser, Jakarta, Juli 2006. Der Malaysier
Anwar Ibrahim (2006: 7, 12) sprach jüngst gar von »Muslims with a storehouse of demo-
cratic ideas«, die in eine »Muslim wave of democracy« münden könnten. Dies scheint
sehr optimistisch zu sein; dass es dagegen tatsächlich zahlreiche Überschneidungspunkte
von Islam und Demokratie gibt, ist offensichtlich und wurde bereits in wissenschaftli-
chen Abhandlungen thematisiert, siehe z. B. Gülen (2001: insb. 134f). 

16 Eine Ausnahme stellen die letzten Jahre des Suharto-Regimes dar, als dieser den strategi-
schen Kontakt zu Islamisten suchte (siehe unten). 

17 Eine Ausnahme dazu stellte 2004 die PKS, die etwa 7% der Stimmen erhielt und in den
Metropolen Javas zum Teil stärkste Kraft wurde, dar. Ich werde im Folgenden noch auf
diese Partei zurückkommen. 

18 Mittlerweile sind innerhalb von Golkar allerdings auch stärker islamisch ausgerichtete
Gruppierungen etabliert. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Christoph Schuck: Islam und die Legitimität von Herrschaft

79ZIB 1/2007

Stimmen),19 und bei den erstmals direkt abgehaltenen Präsidentenwahlen siegte mit
Susilo Bambang Yudhoyono ein Politiker, der eine dominante Rolle des Islams in
der politischen Landschaft Indonesiens ablehnt.20 

Diese vier Punkte erklären, weshalb es Islamisten in Indonesien stets schwer hat-
ten, flächendeckend Fuß zu fassen. Dass dieser Sachverhalt jedoch nicht zu deren
Resignation führte, findet zunehmend auch im Westen Beachtung. Neben der detail-
lierten Berichterstattung über die Baliattentate wurde beispielsweise auch in der
deutschen Presse der Erlass von elf fatwa (islamischen Rechtsgutachten) durch den
konservativen Rat der indonesischen Islamgelehrten (Majelis Ulama Indonesia,
MUI) thematisiert, im Rahmen derer Pluralismus, Liberalismus und Säkularisierung
als unislamisch und daher als verboten (haram) gebrandmarkt wurden. Auch führten
die von der Islamischen Verteidigungsfront (Front Pembala Islam, FPI) durchge-
führten z. T. gewalttätigen Protestkundgebungen gegen die amerikanische Irakpoli-
tik, gegen Muslime, die sich während des Ramadan nicht an das Fastengebot halten,
sowie jüngst gegen den Verkauf des Magazins Playboy zur Sorge auch in Europa,
der Islam in Indonesien würde sich zunehmend radikalisieren. Verstärkt wird dieses
Empfinden durch eine »schleichende« Islamisierung von einzelnen Provinzen, die
von den neuen Möglichkeiten der Dezentralisierungspolitik Gebrauch machen und
Elemente der islamischen Rechtssprechung eingeführt haben (Frankfurter Allge-
meine Zeitung, 19.8.06). Auch wenn diese Entwicklung nicht dazu führen wird,
dass Indonesien in absehbarer Zeit ein islamischer Staat werden wird, wäre es
gleichsam aus wissenschaftlicher wie aus politischer Sicht unangemessen, die pro-
blembehafteten Komponenten der Beziehung zwischen Islam und Demokratie in
Indonesien auszuklammern. Dies stellt den zweiten Teil der Analyse dar, welche die
innere Heterogenität des (indonesischen) Islams akzentuiert. 

3. Islamismus als Bedrohung für die junge indonesische Demokratie

Trotz des verstärkten Auftretens islamistischer Akteure in den letzten Jahren kann
Islamismus in Indonesien nicht als ein ausschließliches Phänomen der post-Suharto
Zeit angesehen werden, verfügt er doch über unübersehbare historische Wurzeln,

19 Die Partei des Volkserwachens (Partai Kebangkitan Bangsa, PKB), die zwar der größten
muslimischen Organisation des Landes, Nadhlatul Ulama (NU) nahe steht und gut 10%
der Stimmen gewann, kann, auch wenn islamische Einflüsse unübersehbar sind, nicht als
islamische Partei kategorisiert werden. Sie versteht sich als inklusive, allen Konfessionen
offen stehende Partei und lehnt die Einführung der Shari’ah ab. Ihr langjähriger Vorsit-
zender, der Islamgelehrte Abdurrahman Wahid, ist der Inbegriff für einen liberalen und
demokratiekompatiblen Islam. Ähnliches gilt, wenn auch mit gewissen Abstrichen, für
die der Muhammadiyah nahestehende Partei des Nationalen Mandates (Partai Amanat
Nasional, PAN) und ihres Gründers und langjährigen Vorsitzenden Amien Rais. 

20 Diese Tendenz ist – wie auch dem Verfasser zu dieser Zeit vor Ort deutlich wurde –
durch die Bali- und Jakartaattentate zusätzlich gestärkt worden. Sie riefen in der Bevöl-
kerung Abscheu hervor und stärkten die ohnehin verbreitete Distanzierung zu Islamisten
zusätzlich. Diese Entwicklung wurde durch den Irakkrieg und die Mohammad-Karikatu-
ren jedoch in letzter Zeit wieder relativiert. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Aufsätze

80

die bis in die Kolonialzeit und die Anfangsphase des nation-building-Prozesses – als
eine gezielte Politisierung des Islams als identitätsstiftendes und Klassenzugehörig-
keiten überdeckendes Gegengewicht zu den christlichen Besatzern stattfand –
zurückreichen.21 Im Kontext der Proklamation der Republik Indonesien am 17.
August 1945 versuchten Islamisten dann durch die Zugrundelegung der Jakarta-
Charta (piagam Jakarta) sicherzustellen, dass Muslime im Einklang mit der
Shari’ah zu leben hätten. Als dieses Ansinnen scheiterte, kam es bis zum Jahr 1962
zu islamistisch motivierten Sezessionsbewegungen des Darul-Islam, die von
Sukarno nur mit größter Mühe eingedämmt werden konnten (vgl. Jamhari/Jahroni
2004). Unter der Präsidentschaft Suhartos wurden bis Anfang der 1990er Jahre isla-
mistische Strömungen bekämpft, da er sie als Bedrohung für seine Herrschaft ansah.
In den letzten Jahren der Diktatur jedoch wandelte sich Suhartos Verhältnis zu den
Islamisten von ursprünglich feindselig zu benevolent.22 Die fortan stattfindende
strategische Begünstigung von Islamisten durch das Regime lag in der Motivation
begründet, neue Verbündete gegen die sich formierende Oppositionsbewegung zu
gewinnen – ein solches Verhalten habe ich an anderer Stelle in den Kontext von
Transformationstheorien gesetzt und unter dem Begriff »instrumentalized liberaliza-
tion« weiterentwickelt (Schuck 2007: insb. 159-163). Suharto stellt so ein bisher
weitgehend ignoriertes Beispiel für eine typische Verhaltensweise von Diktatoren
dar, die sich in ihrer Machtfülle bedroht gesehen haben. In ihrer Verzweiflung haben
viele von ihnen ein gewisses Maß an Liberalisierung erlaubt und gehofft, dass sich
damit die Oppositionsbewegung zufrieden geben würde. Transformationsforscher,
wie etwa Adam Przeworski (1986: 56), haben in ihren Studien nachgewiesen, dass
diese Strategie in der Regel (z. B. in Griechenland 1974 oder den Philippinen 1986)
wenig erfolgreich gewesen ist, denn »once liberalization is initiated, […] once the
signal is given, a wave of popular mobilization often ensues«.23 

In Indonesien resultierten aus dieser Strategie zwei wichtige Konsequenzen, die
aus demokratietheoretischer Sicht eine janusköpfige Gestalt24 angenommen haben:
Zum einen trug Suhartos instrumentalisierte Liberalisierung zu einer Schwächung

21 Dies ist bemerkenswert: In der Phase vor der Unabhängigkeit hat der Islamismus zum
nation-building-Prozess beigetragen, in der Phase nach der Unabhängigkeit – insbeson-
dere während des Demokratisierungsprozesses – gefährdet Islamismus das wieder stär-
ker gewordene Problem einer »Neo-Konsolidierung« des nation-buildings (siehe unten). 

22 Dies kann exemplarisch an drei Sachverhalten verdeutlicht werden: erstens an einer all-
gemeinen gesellschaftlichen Islamisierung (z. B. Gestattung des Tragens eines Kopftu-
ches an öffentlichen Schulen, Stärkung islamischer Elemente in der Rechtsprechung,
eigene Pilgerreise nach Mekka usw.), zweitens an einer Islamisierung des Militärs
(Absetzung des katholischen Generals Murdani, Stärkung des islamistischen Flügels um
Try Sutrisno und Feisal Tandjung) und drittens an der staatlich angeordneten Gründung
der »Vereinigung muslimischer Intellektueller« (Ikatan Cendekiawan Muslim se-Indone-
sia oder ICMI), die das Ziel verfolgte, politisch ambitionierte Muslime in das Orde Baru
Regime zu integrieren; siehe Schuck (2007: 159-163). 

23 Das indonesische Beispiel unterscheidet sich jedoch von anderen Fällen dahingehend,
dass die »instrumentalized liberalization« nicht auf die demokratiefordernde Opposition,
sondern auf eine bis dahin unterdrückte und ebenso wie das Regime demokratieableh-
nende Gruppe (die Islamisten) projiziert wurde.

24 Diesen sehr treffenden Begriff verdanke ich dem Hinweis eines anonymen ZIB-Gutachtens. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Christoph Schuck: Islam und die Legitimität von Herrschaft

81ZIB 1/2007

der Kohärenz des ancien régime durch eine verstärkte gesellschaftliche Fragmentie-
rung bzw. »ideologische Polarisierung« (Merkel 1999) bei – und damit erst zu einer
Ermöglichung des Demokratisierungsprozesses:25 Die meisten Islamisten wider-
standen Suhartos Einbindungsversuchen, was nichts an dem Sachverhalt änderte,
dass allein durch Suhartos Politik der Islamisierung die in ihrer Botschaft
gesellschaftlich homogenisierend und territorial stabilisierend wirkende Pancasila-
Philosophie erheblich diskreditiert wurde. Zum anderen können die Folgen von
Suhartos instrumentalisierter Liberalisierung in Form einer gestärkten Positionie-
rung von Islamisten bis heute beobachtet werden. Seine »dangerous new policy on
Islam« (Hefner 2000: 167) führte zu einem Sachverhalt, den Adam Schwarz (2000:
162) zutreffend mit den Worten »Islamists were let in from the cold« beschreibt und
der ein nicht zu unterschätzendes Gefährdungspotential mit Blick auf den aktuellen
Demokratisierungsprozess aufweist.26 Grund dafür ist, dass die Zielsetzung indone-
sischer Islamisten – die Etablierung eines islamischen Staates – trotz veränderter
politischer Rahmenbedingungen eine mehr als 60 Jahre andauernde Kontinuität auf-
weist. Durch Suhartos instrumentalisierte Liberalisierung und den anschließenden
Demokratisierungsprozess hat sich das politische Klima für Islamisten jedoch, wie
noch zu zeigen sein wird, erheblich verbessert. 

Um den gegenwärtig in Indonesien und darüber hinaus operierenden Islamismus
politikwissenschaftlich analysieren zu können, ist zunächst jedoch eine regionsun-
abhängige Operationalisierbarkeit des Begriffs »Islamismus« herzustellen. Ein
Blick auf die übergeordneten Ziele des Islamismus ist dazu ebenso dienlich wie eine
Berücksichtigung wichtiger Akteursvariationen und deren Mittelwahl (siehe
Abbildung 1). Die Gemeinsamkeiten sämtlicher Islamisten manifestieren sich in ei-
ner spezifischen Vorstellung von Herrschaftslegitimität, die sich an einer eng ge-
fassten, wörtlichen Auslegung des Korans und den Überlieferungen der Aussagen
des Propheten (hadith) orientiert. Islamisten kommen zu dem Schluss, dass Verhal-
tens- und Herrschaftsnormen von Gott vorgegeben und daher weder verhandelbar
noch mehrheitsbeschlussfähig seien. Aus diesem Grund müsse die Shari’ah, das Ge-
setz des Islams, anstelle von legislativ beschlossenen Gesetzen, wie es in Demokra-
tien üblich ist, zur Geltung gebracht werden. Dieser zentrale Punkt wird von Sayyid
Qutb in dem Buch Milestones, dem »Manifest des politischen Islam« (Burke 2004:
86), folgendermaßen ausgeführt: 

»One should accept the Shari’ah without any question and reject all other laws in any
shape or form. This is Islam. There is no other meaning of Islam. The entire universe is
under the authority of God. […] Man should not cut himself off this authority to develop
a separate system and a separate scheme of life« (Qutb 1964: 36, 45f).

25 Vgl. zur Korrelation von systempolitischer Stabilität und gesellschaftlicher Fragmentie-
rung Merkel (1999: 157f). Hinsichtlich der Erkenntnisse der Stabilitätsforschung über
politische Systeme bietet sich der Rückgriff auf Garzon Valdes (1998) an. Für Details
zum indonesischen Beispiel vgl. Bertrand (2004). 

26 So kann etwa davon ausgegangen werden, dass die Existenz der islamistischen Gruppe
Laskar Jihad (siehe unten) ein direktes Resultat der systematischen Begünstigung der
fraksi hijau (der grünen, d. h. islamistischen Fraktion) des indonesischen Militärs durch
Suharto gewesen ist; vgl. Mietzner (2002: 78f). 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Aufsätze

82

Abbildung 1: Ziele, Variationen und Mittelwahl islamistischer Akteure

Die aus diesen Verhaltensanweisungen resultierenden Schlussfolgerungen unterstel-
len nicht nur die Unverträglichkeit des Islamismus mit pluralistischen Staatskonzep-
tionen, sondern ebenso mit autokratischen Ordnungsformen, die auf dem Prinzip des
Laizismus basieren. Robert Hefner ist zuzustimmen, wenn er bemerkt, »for these
Muslims, secularization and secularism were the antithesis of Islam’s most hallowed
truth« (Hefner 2000: 116). Auch Wahab Chasbullah wies auf diesen Sachverhalt
hin, indem er pointiert bemerkte, »if someone is able to separate sugar from its
sweetness, he will be able to separate Islamic religion from politics« (Chasbullah,
zitiert nach: Schwarz 2000: 162). Mit anderen Worten: Sowohl eine wie auch immer
ausgestaltete Demokratie als auch eine »unislamische« Diktatur wie die Sukarnos
und Suhartos in Indonesien sind mit islamistischen Vorstellungen inkompatibel.

Übergeordnete Ziele des Islamismus

- Implementierung rein religionsbezogener Leitlinien in 
der Politik - 

und/oder 

- Identitätsstärkung und Abgrenzung gegenüber den 
»Ungläubigen« (kafir) - 

und/oder 

- Herrschaftslegitimation durch Islambezug - 

»Wahhabitische
Djihadisten«

Islamistische 
Akteursvariationen

Eingesetzte Mittel zur 
Zielimplementierung

»Neotraditionelle
Salafisten«

»Pseudo-
demokraten«

Militanz gg. »nahe« und 
»ferne« Feinde

Dogmatische 
Rückbesinnung, Aufbau von 

Alternativgemeinschaften 

Scheinanpassung an 
demokratische Normen 

durch politische 
Partizipation

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Christoph Schuck: Islam und die Legitimität von Herrschaft

83ZIB 1/2007

Nun wäre es allerdings unzutreffend anzunehmen, dass Islamisten in ihrem Verhal-
ten ausschließlich von rein religionsbezogenen Motivlagen beeinflusst sind. Neben
des außerordentlich eng gefassten Religionsverständnisses, d. h. wörtliche Auslegung
des Korans mit universellem Gültigkeitsanspruch und dem Streben nach inhaltlich
und territorial umfassender Implementierung, müssen mindestens zwei weitere Be-
weggründe – die zusätzlich oder isoliert auftreten können – identifiziert werden: Hier
ist erstens die identitätsstiftende Wirkung des Islamismus mit dem Ziel der Stärkung
des Zusammenhaltes der umma (Gemeinschaft der Muslime) durch eine strenge Ab-
grenzung zum »dekadenten« Westen zu nennen; Benjamin R. Barber (1995: 8) be-
merkte zutreffend, »Jihad pursues a bloody politics of identity«. Aus dieser Perspek-
tive kann Islamismus durchaus auch als eine Revolte gegen die, wie es John W.
Meyer (2005) jüngst ausdrückte, Durchdringung der Welt mit westlichen Prinzipien
und als eine heroische Aufbegehrung eines islamischen Davids gegen einen über-
mächtigen westlichen Goliath verstanden werden. Der für Muslime entscheidende
Leitsatz, das Gute zu begünstigen und das Schlechte zurückzuweisen (amar ma’ruf
nahi mungkar), wird dahingehend simplifiziert, dass das »Schlechte« all das sei, was
mit der eigenen enggefassten Sichtweise nicht kompatibel ist – ein gutes Beispiel da-
für stellt die FPI in Indonesien dar, die sich in Bezug auf ihre Identität als moralische
Instanz definiert und zur Selbstjustiz gegen alles »Unislamische« neigt. Zweitens
wird mitunter, wie die Beispiele der Dynastie der al-Sauds in Saudi-Arabien, das
Verhalten Saddam Husseins in allen drei Irakkriegen oder zunehmend auch die Dik-
tatur Baschar al-Assads in Syrien verdeutlicht haben, eine systematische Instrumen-
talisierung des Islams vorgenommen, um den eigentlich durchaus profanen, z. T. auf
Erbfolgen aufbauenden Machtanspruch der Herrschenden religiös-absolutistisch zu
legitimieren.27 

Ebenso heterogen wie die Motivlagen verschiedener Islamisten gestalten sich
deren Untergruppen und auch die Wahl der Mittel, um ihre Zielsetzungen zu errei-
chen. Interessant dabei ist, dass sich die verschiedenen Strömungen der Islamisten –
und das gilt auch für Indonesien – häufig ausgesprochen konkurrierend gegenüber-
stehen und einander bezichtigen, einen falschen Weg eingeschlagen zu haben. 

Die aufgrund ihrer eindeutigen Gewaltbejahung am trennschärfsten herauszuar-
beitende Variation umfasst die Gruppe der wahhabitischen Djihadisten. Anhänger
dieser Gruppe pflegen einen engen ideologischen Bezug zu Ibn Taimiyya (1263-
1328), der in seinem Werk al-Siyasa al-Shar’iyya eine – wie man heute sagen würde
– »innere Immigration« von Muslimen als den falschen Weg des Protestes bezeich-
nete und stattdessen zu einem aktiven und organisierten Kampf auch innerhalb der
muslimischen Gemeinschaft aufrief, wenn die Herrschenden, wie im damaligen
Kontext die Mamluk-Sultane, vom rechten Pfad des Islams abgewichen seien
(vgl. Kepel 1985: 197f). Diese Konzeption wurde dann von Muhammad ibn Abd al-
Wahhab (1703-1792) aufgegriffen und ausdifferenziert. Die daraus resultierende

27 Dieser zum thematischen Gesamtverständnis wichtige Punkt ist allerdings hinsichtlich
Indonesiens von sekundärer Bedeutung und soll daher an dieser Stelle nicht weiter elabo-
riert werden. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Aufsätze

84

Lehre – Wahhabiya – verweist nicht nur auf die Notwendigkeit einer vollständigen
Rückbesinnung auf die Ursprünglichkeit des Korans – d. h. ohne jegliche Form
menschlicher Interpretation (ijtihad) oder Anpassung an veränderte Zeiten28 – son-
dern verfolgt auch das Ziel, konkurrierende Strömungen innerhalb des Islams, vor
allem Schia und Sufismus, zu bekämpfen.29 Das Schlüsselereignis, das als endgülti-
ger Hinweis auf die massiv zunehmende Relevanz der wahhabitisch-djihadistischen
Gruppe angesehen werden kann, war die Ausrufung eines militant-islamistischen
Strategiewandels, der von Anhängern dieser Gruppe am 23. Februar 1998 erfolgte.
In dem als fatwa deklarierten Manifest mit dem Titel »International Islamic Front
against the Jews and Crusaders« erklären führende Islamisten, allen voran Osama
Bin-Laden und Ayman al-Zawahiri, dass »the ruling to kill the Americans and their
allies – civilians and military – is an individual duty for every Muslim who can do it
in any country in which it is possible to do it« (Bin-Laden et al. 1998).30 Dieser Ziel-
wandel vom nahen31 zum fernen Feind wurde 2001 von al-Zawahiri selbst noch ein-
mal theorieorientiert gestärkt. In seinem Buch Knights under the Prophet’s Banner
(Fursan Taht Rayah Al-Nabi), das Al-Sharq al-Awsat in Auszügen veröffentlichte,
wird beschrieben, dass »the stage of the global battle« dazu geführt habe, dass
»forces of the disbelievers have united against the mujahidin […] The battle today
cannot be fought on a regional level without taking into account the global hostility
towards us« (Al-Zawahiri 2001).32

28 Hierbei handelt es sich auch um einen zentralen Unterschied zur Muslimbrüderschaft, die
einen stark modernistischen und staatsfokussierten Charakter aufweist. 

29 Dies kann zurzeit im Irak sehr deutlich beobachtet werden. Unter der Überschrift »The
jihad now is against the Shias, not the Americans« wurde im Guardian (13.1.2007)
detailliert beschrieben, dass sunnitische Islamisten – die den Kriterien der Gruppe der
wahhabitischen Djihadisten klar entsprechen – sich immer mehr auch auf den Kampf
gegen schiitische Muslime konzentrieren würden. Diese Entwicklung ist Resultat der
Grundannahme wahhabitischer Djihadisten, Schiiten seien von den Lehren des wahren
Islam abgewichen; siehe http://www.guardian.co.uk/Iraq/Story/0,,1989397,00.html;
14.1.2007. 

30 Aus solchen Entwicklungen resultiert dann eine hochdynamische Ablösung klassischer
Staatenkriege nach Clausewitzschem Verständnis zugunsten des Phänomens, das Her-
fried Münkler vor einiger Zeit als die Neuen Kriege bezeichnet hat. In diesen sei der
Staat nicht länger »Monopolist des Krieges« (Münkler 2004: 9).

31 Der nahe Feind umfasst die durch Ignoranz des wahren Glaubens (jahili) gekennzeichne-
ten muslimischen Staatsoberhäupter, die es zu stürzen oder zu eliminieren gelte. Klassi-
sche Beispiele sind die Ermordung Sadats in Ägypten (Oktober 1981), die Aufstände in
Hama, Syrien, im Jahr 1982 oder Osama Bin-Ladens empathisch geführter Kampf gegen
die Herrscherfamilie der al-Saud in Saudi-Arabien. Hier sei ergänzt, dass beim Kampf
gegen die »nahen Feinde« eine deutliche ideologische Bezugnahme auf die aus Ägypten
stammende und von Hasan al-Banna im Jahr 1928 gegründete al-Ikhwan al-Muslimun
(Muslimbrüderschaft) beobachtet werden kann, der sich der bereits zitierte Sayyid Qutb
zugehörig fühlte. Auch sei an dieser Stelle bereits darauf hingewiesen, dass die islamisti-
schen Texte von Hasan al-Banna, Sayyid Qutb und Abdul Ala al-Mawdudi auflagenstark
ins Indonesische übersetzt worden sind. 

32 Siehe dazu und hinsichtlich der Gründe des Strategiewandels auch: Al-Zayyat (2004: 60-
72). Neben den acht von Al-Zayyat angeführten Motiven für die strategische Neuorien-
tierung scheint mir auch der sich zunehmend abschwächende Rückhalt der umma verant-
wortlich gewesen zu sein, den es galt, durch spektakuläre, klar mit dem Westen zu
assoziierenden Attentatszielen wettzumachen. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Christoph Schuck: Islam und die Legitimität von Herrschaft

85ZIB 1/2007

Dieser zunächst theoriegeleitete Strategiewandel hat sich mittlerweile auch
umfassend in der handlungsbezogenen Realität niedergeschlagen. Neben den
Anschlägen in New York und Washington vom 11. September 2001 wurde dies
etwa auch bei den Botschaftsattentaten in Kenia und Tansania (August 1998) deut-
lich. Von besonderer Bedeutung ist hier die Zusammenführung von zeitgleicher
Militanz gegen nahe und ferne Feinde. Die Anschläge auf westliche Einrichtungen
im Jemen (auf die USS Cole, Oktober 2000), in Saudi-Arabien (12.5.2003), im
marokkanischen Casablanca (16.5.2003) und in Istanbul (20.11.2003) haben deut-
lich gemacht, dass wahhabitische Djihadisten zunehmend die Gelegenheit wahrneh-
men, mit gezielten Attentaten auf westliche Ziele in von Muslimen bewohnten,
jedoch nicht islamistischen Ländern, zwei Ziele systematisch miteinander zu kombi-
nieren: Medienwirksame Aktionen gegen den seit jeher verhassten Westen und
gleichzeitig gegen muslimische Regierungen, die als unislamisch und dem Westen
hörig gebrandmarkt werden. Diese vor allem auf internationaler Ebene klar mit dem
Terrornetzwerk Al-Kaida (vgl. Burke 2004, Bergen 2006) zu verbindende Strategie
wurde mittlerweile auch von solchen wahhabitischen Djihadisten adoptiert, die
schwerpunktmäßig auf regionaler bzw. nationaler Ebene operieren. Südostasien und
Indonesien spielen in diesem Zusammenhang eine exponierte Rolle.33 

Mit Blick auf Südostasien und insbesondere Indonesien müssen im Licht wahha-
bitisch-djihadistischer Aktivitäten die beiden Bali-Attentate (Oktober 2002 und
Oktober 2005) gesehen werden, die zusammen nahezu 250 Tote beklagen ließen.
Nur auf den ersten Blick kann es dabei als paradox anmuten, dass die überwiegende
Anzahl der Opfer – wie übrigens auch bei den Bombenanschlägen auf das JW
Marriott Hotel (5.8.2003) und die australische Botschaft (9.9.2004) in Jakarta –
Muslime waren. Entscheidend hierbei ist ein Sachverhalt, der bei Analysen über
islamistische Aktivitäten in Indonesien vielfach übersehen worden ist: Alle vier
genannten Anschläge folgten exakt der beschriebenen systematischen Verbindung
der beiden wahhabitisch-djihadistischen Grundannahmen, nämlich gegen die nahen
und fernen Feinde gleichermaßen vorzugehen. Die von Jemaah Islamiyah,34 einer
regionalen Terrororganisation mit Verbindungen zur Al-Kaida (vgl. Dosch 2007:
79f),35 verübten Anschläge auf Bali, das JW Marriott Hotel und die australische
Botschaft entsprachen der strategischen Neuausrichtung Bin-Ladens und al-Zawahi-
ris somit in idealer Art und Weise. Bei Bali handelt es sich um eine Insel mit dem in
diesem Zusammenhang entscheidenden Charakter einer hinduistischen Enklave im
überwiegend von Muslimen bewohnten Indonesien und zugleich dem einer der
beliebtesten Urlaubsorte für westliche Touristen, das JW Marriott Hotel wurde als
ein zentraler Anlaufpunkt westlicher Geschäftsleute definiert und die australische

33 Für diese Region wurde der vielsagende Begriff »Second Front« im Kampf gegen Al-
Kaida geprägt; vgl. Ressa (2003). 

34 Zu den Charakteristiken dieser Gruppe siehe u. a. Halman (2005: 94f); International Cri-
sis Group (2002); Yunanto (2005: 144f).

35 Zur Implementierung ihrer Ziele kann die Jemaah Islamiyah auch auf kampferfahrene
und vor allem in Afghanistan ausgebildete Aktivisten zurückgreifen, die nicht über die
Staatsbürgerschaft von Ländern Südostasiens verfügen (vgl. Yunanto 2005: 145). Dies
betont den stark internationalen Charakter dieser Organisation. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Aufsätze

86

Botschaft ist Vertretung eines Landes, dessen Premierminister, John Howard,
beharrlich nachgesagt wird, er habe sein Land als südostasiatischer »Hilfssheriff der
USA« im Kampf gegen den islamistischen Terrorismus bezeichnet (International
Herald Tribune, 18.3.2003). Parallel dazu jedoch, als zweites Standbein der Strate-
gie, wurde seitens der Jemaah Islamiyah das Ziel verfolgt, die zwar mehrheitlich aus
Muslimen bestehende, aber als unislamisch verurteilte Regierung36 Indonesiens
durch einen Schlag gegen das Haupttourismuszentrum des Landes zu destabilisie-
ren, um dem übergeordneten Ziel der Etablierung eines die Region Südostasien
umfassenden islamischen Gottesstaates näher zu kommen. Aus dieser Perspektive
kann dann auch die zu beobachtende Gleichgültigkeit gegenüber der Tatsache inter-
pretiert werden, dass die Mehrheit der Opfer – nicht nur in Bali, sondern auch bei
dem Hotel- und Botschaftsanschlag – Muslime waren. Sie gelten nach Einschätzung
der wahhabitischen Djihadisten als Kollaborateure der »unislamischen Muslime«
der indonesischen Regierung, oder gar – als Angestellte von Gastronomieberieben
in Bali – des Westens, und hätten daher als gerechte Strafe für ihr Verhalten den Tod
verdient. 

Als zweite islamistische Untergruppe können die neotraditionellen Salafisten
identifiziert werden. Sie weisen hinsichtlich der vollständigen Rückbesinnung auf
die Ursprünglichkeit des Korans zahlreiche Ähnlichkeiten zu den Wahhabiten auf,
distanzieren sich jedoch weit stärker als Letztere von jeglicher politischer Organisa-
tion und Partizipation – Sachverhalte, die sie als unislamische Auswüchse der
Moderne zurückweisen. Diese Einstellung veranlasste die International Crisis
Group (ICG) vor einiger Zeit, die These aufzustellen, Salafismus und Terrorismus
würden sich streng genommen kaum verbinden lassen: »They [Salafis] reject the
notion of oath-taking to a leader, [...] eschew any form of political allegiance or
organisation altogether because it suggests – or can lead to – divisions within the
ummat, the Muslim community« (ICG 2004: 1, Hervorh. dort).37 

Der Aktivitätsschwerpunkt der neotraditionellen Salafisten liegt nicht nur in Indo-
nesien auf Bildung und Aneignung spezieller Verhaltensmuster, die vielfach in reli-
giösen Studienzirkeln (halaqah) oder Internaten (pesantren) konservativster Prä-
gung erlernt werden. Zwei Komponenten sind dabei von entscheidender Bedeutung:
Erstens findet ein intensiver Austausch mit Gelehrten aus Saudi-Arabien, Pakistan
und dem Jemen statt, die als salafistische Lehrer innerhalb Indonesiens fungieren
und ihre Schüler zu Studien an den für die Vermittlung der salafistischen Lehre
bekannten Universitäten von Riad, Medina, Mekka oder Lahore ermutigen. Durch
diese Verbindung wird die spirituelle Basis indonesischer Islamisten stark internati-
onalisiert und radikalisiert. Zweitens wird bei der ideologischen Formung der Reli-

36 Dieser Effekt wurde durch die Präsidentschaft der Tochter des eher säkular orientierten
Staatsgründers Sukarnos, Megawati Sukarnoputri, zusätzlich gestärkt, die ebenfalls der
mit dem Islamismus stark konkurrierenden Strömung des indonesischen Nationalismus
angehörte. 

37 Anders als in zahlreichen vorliegenden Studien soll daher in diesem Beitrag bewusst auf
den Versuch einer Verbindung spezieller Organisationen bzw. Aktivistengruppen mit
den Konzeptionen neotraditioneller Salafisten verzichtet werden. Es würde sich bei einer
solchen Zusammenführung um ein contradictio in adjecto handeln. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Christoph Schuck: Islam und die Legitimität von Herrschaft

87ZIB 1/2007

gionsschüler eine besondere Elitenförderung praktiziert. Die gelehrigsten Schüler
werden häufig von djihadistischen Gruppen gezielt angesprochen und in einigen
Fällen für den militanten Kampf rekrutiert (ICG 2004: 3f). Letzteres unterstreicht,
wie sehr die Grenzen zwischen den beiden bisher besprochenen islamistischen
Untergruppen verschwimmen. Es zeigt zudem, dass der Grad zwischen gewaltab-
lehnenden Salafisten und wahhabitischen Djihadisten sehr schmal ist. 

Ein anschauliches Fallbeispiel für die voranschreitende Erosion eines statischen
Ideologiezugehörigkeitsgefühls islamistischer Gruppierungen in Indonesien, aber
auch für deren empfundene Konkurrenz zueinander, stellt der 1998 gegründete und
mittlerweile aufgelöste Laskar Jihad – der bewaffnete Arm des Forum Komunikasi
Ahlus Sunnah Wal Jamaah – um Anführer des arabischstämmigen Ja’far Umar Tha-
lib dar, der sich selbst stets als Teil der Salafisten betrachtete. Anders als von Sri
Yunanto (2005: 141f) dargelegt, verfügte diese Gruppe über gut ausgebaute interna-
tionale Kontakte – u. a. zu salafistischen Kreisen im arabischen Raum –, die sich
allein aus Thalibs Studienaufenthalten in Saudi-Arabien, Pakistan und dem Jemen
sowie seiner Präsenz in Afghanistan ergaben. Dieser Sachverhalt ermöglichte dem
Laskar Jihad, tausende Kämpfer zu rekrutieren, zu trainieren und in die Unruheregi-
onen Indonesiens (insbesondere auf die Molukken) zu schicken, um gegen dort
ansässige Christen zu kämpfen. Dies in Verbindung mit Thalibs emphatischer Agi-
tation gegen die »gottlose« indonesische Regierung von Abdurrahman Wahid, dem
er vorwarf, die Interessen der indonesischen Muslime an die Ungläubigen verraten
zu haben und der daher gestürzt werden müsse (Fealy 2001), und Megawati, die er
gar mit dem Tod bedrohte (Asia Times, 26.4.2002), wies eine starke ideologische
Nähe zu wahhabitischen Djihadisten oder – hinsichtlich des Subversionsaufrufes –
zur ägyptischen Muslimbrüderschaft auf. Insbesondere die Aufforderung zur Rebel-
lion gegen muslimische Regierungen – ganz gleich wie diese beurteilt werden –
wäre für neotraditionelle Salafisten undenkbar gewesen. Im Jahr 2002, die Gründe
sind bislang nicht völlig klar, löste Ja’far Umar Thalib den Laskar Jihad auf. Nach-
vollziehbar ist sowohl die Vermutung von Hefner (2005a: 290), das Verhältnis der
machtvollen indonesischen Sicherheitskräfte zu Laskar Jihad habe sich von
ursprünglich außerordentlich benevolent zu einer ablehnenden Haltung entwickelt,
als auch die Einschätzung der International Crisis Group, Thalibs Verhalten – er
genoss seine regelmäßige Präsenz in den Medien sichtlich – sei in salafistischen
Kreisen in- und außerhalb Indonesiens, die ihn ursprünglich unterstützt hatten,
ebenso mit Ablehnung begegnet worden wie der »unsalafistische« Charakter des
von ihm angeführten Djihads. Ein einflussreicher salafistischer Gelehrter aus
Medina, Sheikh Rabi’, habe daher Thalib eine Botschaft zukommen lassen, in der er
zur unmittelbaren Auflösung des Laskar Jihad aufgefordert worden sei. Der Haupt-
kritikpunkt, der die immensen Spannungen zwischen den unterschiedlichen islamis-
tischen Strömungen unverkennbar verdeutlicht, war, Thalib habe seinen Kampf zu
sehr im Stil der Muslimbrüderschaft geführt: »I [Sheikh Rabi’] am not happy with
this [...] jihad, because it means that people are not being taught according to the
salafi manhaj [methodology ...] The fruits [of the jihad] will all go to the Brother-
hood and not to the salafi movement« (zit. nach ICG 2004: 17f). So kam es, dass

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Aufsätze

88

salafistische Gelehrte, die Thalib zunächst als einen der ihren betrachteten und för-
derten, ihn letztlich zurückwiesen. Beachtenswert dabei ist der Sachverhalt, dass
sich Thalib selbst durchaus in salafistischer Tradition sah und dies gerne und regel-
mäßig mit dem öffentlichen Ausdruck seiner Abneigung gegenüber dem seiner Mei-
nung nach religiös unfundierten Osama Bin-Laden veranschaulichte: »Menurut
Ja’far Umar Thalib, Osama Bin-Laden tidak mempunyai dasar pengetahuan agama
yang cukup«.38

Wird der Fokus schließlich auf die dritte islamistische Untergruppierung, die der
Pseudodemokraten, gelegt, gewinnt das Prinzip der taqiya eine besondere Bedeu-
tung. Es beschreibt eine Verhaltensweise, die auf Täuschung und Verschleierung in
Form von simulierter Anpassung an ein feindliches Staatssystem oder ein dar al-
kufr (Reich der Ungläubigen) basiert und das langfristige Ziel verfolgt, genau dieses
System oder diese Gesellschaft zu unterwandern und durch innere Aushöhlung in
ein dar al-islam (Reich des Islams) zu wandeln.39 Diese religiös fundierte Legitima-
tion zur Verstellung weckt den trügerischen Eindruck, gewisse Islamisten hätten
nicht nur der Gewalt abgeschworen, sondern seien ebenso bereit, sich demokrati-
schen Vorgaben unterzuordnen.40 

Nun ist es freilich keineswegs problemlos möglich, einer den demokratischen
Spielregeln formal und verbal angepassten Partei oder Organisation zu attestieren,
sie würde sich dem Prinzip der taqiya bedienen, um in Wahrheit undemokratische
Ziele zu erreichen. Diese Schwierigkeit sollte sich jedoch nicht hinderlich darauf
auswirken, einen kritischen Blick auf Parteien wie beispielsweise die jüngst in Indo-
nesien bemerkenswert erfolgreiche Partai Keadilan Sejahtera (Gerechtigkeits- und
Wohlstandspartei, PKS) zu werfen,41 die – ähnlich wie etwa die Hamas in Palästina
und die Gerechtigkeits- und Entwicklungspartei (AKP) in der Türkei (vgl. Tepe
2005: 69-82) – ihren Wahlkampf sehr stark auf Fragen der sozialen Gerechtigkeit
und den Kampf gegen die korrupte Parteienlandschaft aufbaute und dies systema-
tisch mit einem islamischen Wertekodex verbunden hat.42 

38 Yunanto (2003: 124), zu deutsch: »Nach Auffassung von Ja’far Umar Thalib verfügt
Osama Bin-Laden nicht über ein ausreichendes religiöses Basiswissen«. 

39 Gilles Kepel verweist zur Illustration des Phänomens der taqiya auf Diskussionen, die in
islamistischen Zirkeln stattfänden und die Frage aufwerfen würden, inwieweit man sich
als Muslim mit dem Ziel der systematischen Täuschung an eine ungläubige Gesellschaft
anpassen dürfte; siehe u. a. Kepel (2004: 342). 

40 Hier sei nochmals unterstrichen, dass ich diese gezielte Form der Täuschung und Subver-
sion explizit auf islamistische Kreise limitiere. Wie bereits ausführlich dargelegt, ist eine
Interpretation des Islams möglich, welche die Demokratie nicht nur akzeptiert, sondern
sie auch nachhaltig fördert und gegen extremistische Kräfte stärkt und verteidigt. 

41 In den Metropolen Jakarta und Bandung wurde die PKS im Jahr 2004 stärkste Partei.
42 Die PKS kann als ein typisches Beispiel einer gegenwärtig an Dynamik gewinnenden

globalen islamistischen Strömung verstanden werden, welche die Komponenten Islam,
(soziale) Gerechtigkeit und good governance geschickt verbindet und in ein in vielen
Staaten vorhandenes Vakuum vorstößt. Die Nähe der PKS zur Hamas und der türkischen
AKP wurden auch vom PKS-Vorsitzenden Hidayat Nur Wahid im Gespräch mit dem
Verfasser bestätigt: Es bestünde ein enger Austausch von Personen und Konzepten.
Hidayat Nur Wahid im Gespräch mit dem Verfasser, Jakarta, Juli 2006. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Christoph Schuck: Islam und die Legitimität von Herrschaft

89ZIB 1/2007

Hinsichtlich der PKS beschränkt sich der Konsens von Indonesienexperten ledig-
lich auf den Sachverhalt, dass der Islam für diese Partei eine besonders große Rolle
spielt. Darüber hinaus gibt es an einem Ende des Spektrums Beobachter wie Johan-
nes Herrmann, die in der Existenz und im Erfolg der PKS ein »enormes Potential für
die indonesische Demokratie [sehen ...]. Eine Partei wie die PKS [...] könnte sich als
Alternative zu den korrupten Parteien präsentieren« (Herrmann 2005: 212). Andere
wie  Hugh Talat Halman erkennen zumindest ansatzweise einen islamistischen Hin-
tergrund, indem sie über die PKS sagen, sie sei »the most moderate voice for Islamic
radicalism in Indonesia« (Halman 2005: 93). Am anderen Ende der Skala können
Analysten wie etwa Moritz Kleine-Brockhoff angesiedelt werden, die der PKS mit
großem Misstrauen begegnen und den Parteiführern einen »schamlosen Populis-
mus« attestieren:43 Die »hervorragend organisierte PKS, die wohl aus dem Mittleren
Osten gesponsert wird, will die Rolle des Islams in Indonesien massiv verstärken
und langfristig den Gottesstaat« (Kleine-Brockhoff 2004: 9) etablieren. Der seitens
der PKS regelmäßig artikulierte Aufruf, die indonesische Politik von der Korruption
zu befreien, sei zwar von der Sache berechtigt, müsse aber als pragmatisches Mittel
betrachtet werden, um die Unterstützerbasis zu vergrößern. Dies sei als »Vorspiel«
zu verstehen, das letztlich sogar dazu führen könnte, dass Indonesiens Pluralismus
in Gefahr gerate (Kleine-Brockhoff 2004: 1, 18). 

Drei Dinge sind im Hinblick auf die PKS auffällig. Sie deuten – bei aller gebote-
nen Vorsicht – an, dass Kleine-Brockhoffs Misstrauen auch mit Erinnerung an das
Prinzip der taqiya nicht ganz unberechtigt sein könnte: Erstens erinnert die PKS mit
ihrem hochgradig modernistischen und stark institutionalisierten Charakter, der
übrigens den neotraditionellen Salafisten ein furchtbarer Dorn im Auge ist, stark an
die ägyptische Muslimbrüderschaft und die aus ihr vorgegangenen Gruppierungen.
Dafür spricht auch der deutliche Bezug auf die moralischen Werte und Errungen-
schaften des Islams, die stark artikulierte Kritik am parteipolitischen »Establish-
ment«, das als unmoralisch, korrupt und selbstherrlich bezeichnet wird, sowie der
aufwendig verbalisierte Gerechtigkeitsanspruch. In den seltensten Fällen erwiesen
sich der Muslimbrüderschaft nahe stehende Organisationen mittel- oder langfristig
hinsichtlich ihrer Handlungsmaximen als demokratiekonform. Der Ansatz »Islam ist
die Lösung« und der daraus resultierende Wille, Islam und Politik systematisch zu
verbinden, ist auch und gerade bei der PKS evident. Daraus resultiert eine stärkere
Loyalität zu der umma als zu demokratischen Mechanismen. So versäumte es bei-
spielsweise Hidayat Nur Wahid – ehemaliger Vorsitzender der PKS und Sprecher
des höchsten legislativen Organs Indonesiens (MPR) – im Gespräch mit dem Ver-
fasser trotz mehrfacher Nachfrage, die gewalttätigen Aktionen der islamistischen
FPI klar zu verurteilen. Seine Argumentation beruht stattdessen auf einem Ver-
gleich: In den von Christen dominierten Landesteilen Indonesiens – so etwa in
Nordsulawesi – müssten auch die dort in der Minderheit lebenden Muslime Diskri-

43 Hinsichtlich des Populismus’ der PKS wird häufig auf den pathetisch und vor allem
medienwirksam vorgetragenen Vorschlag der Parteiführung verwiesen, man wolle das
Staatsbudget entlasten, indem man selbst auf die zu kostspieligen Dienstfahrzeuge der
Marke Volvo verzichte (Kompas, 13.10.2004).

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Aufsätze

90

minierungen erfahren, beispielsweise, wenn sie Moscheen errichten wollten. Darü-
ber hinaus, so Nur Wahid, hätten die wiederholten militanten Aktionen der FPI
gegen Glücksspieleinrichtungen erst gar nicht stattfinden müssen, wenn die indone-
sische Polizei ihre diesbezügliche Verantwortung ernster genommen hätte. Auch
wenn er die Mittelwahl nicht teile, hätte die FPI doch lediglich das nachgeholt, was
die Polizei zuvor versäumt habe.44 

Zweitens findet seitens der PKS keine eindeutige, unmissverständliche Distanzie-
rung des Ansinnens statt, die Shari’ah in Indonesien einzuführen. Fragen nach der
Haltung der PKS zu diesem Thema münden häufig in verklausulierte Antworten: 

»In our [PKS] understanding, a government creating public welfare performs amar
ma’ruf (doing what is correct) in the sense of sharia, and one eradicating corruption car-
ries out nahi mungkar (rejecting what is wrong) as obliged by Sharia. […] We aspire to
build a strong country […] both materially and spiritually. Justice and prosperity consti-
tute the main objectives of Islamic teachings« (Sembiring 2006).

Gelegentlich sind in Nebensätzen sogar deutlichere Aussagen zugunsten der
Shari’ah zu finden, beispielsweise als Tiffatul Sembiring in einem vorangegangenen
Interview unterstreichen wollte, seine Partei respektiere die religiöse Heterogenität
der indonesischen Gesellschaft: »We stick to that principle of peaceful coexistence,
but of upholding sharia among Muslims« (Sembiring 2005). Selbst wenn die Ambi-
tion der PKS in Anlehnung an die Medina-Charta, auf die von der PKS gerne als
Leitlinie verwiesen wird, lediglich darin bestünde, die Shari’ah ausschließlich für
Muslime einzuführen und die Religionsfreiheit zu respektieren, wäre dies – wie
auch der Demokratietheoretiker Robert A. Dahl (2006: insb. 49f) in seinem aktuel-
len Buch dargelegt hat – aufgrund der Ungleichheit von Muslimen und Nicht-Musli-
men vor dem Gesetz inkompatibel mit demokratischen Konzeptionen. 

Drittens schließlich können unter Berücksichtigung wahl- und machtstrategischer
Überlegungen die von Parteiführern regelmäßig verkündete Demokratiefreundlich-
keit der PKS (Nur Wahid/Zulkieplimansyah 2003) sowie die Bereitschaft, die Pan-
casila zu akzeptieren45 in ihrer Aussagekraft relativiert werden: Ohne ein Bekennt-
nis zur Pancasila ist auch im post-autokratischen Indonesien eine Parteietablierung
ein schwieriges Unterfangen. Dass beim Wahlkampf 2004 die PKS das zuvor
bereits deutlicher angekündigte Ziel, die Shari’ah in Indonesien einzuführen in den
Hintergrund ihrer Agenda rückte, kann eher als Beleg für ein ausgeprägtes wahltak-
tisches Geschick als für eine zwangsläufige Demokratiekonformität interpretiert
werden, da sich eine Einführung der Shari’ah aus bereits beschriebenen Gründen
keiner großen Popularität in Indonesien erfreut. Jusuf Wanandi vom anerkannten
indonesischen Politikforschungsinstitut CSIS wies ebenfalls auf den Sachverhalt
hin, dass eine Konzentration auf das Thema der Shari’ah wenig erfolgsversprechend
gewesen wäre, um einen Wahlerfolg zu erzielen: »The Prosperous Justice Party
(PKS) has been very successful having used corruption and good governance as its
main themes in the campaign. That was the compromise it had to make if it wanted
to reach out to a large mass of supporters in society« (Wanandi 2004). 

44 Hidayat Nur Wahid im Gespräch mit dem Verfasser, Jakarta, Juli 2006.
45 Beides betonte Nur Wahid auch noch einmal im Gespräch mit dem Verfasser. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Christoph Schuck: Islam und die Legitimität von Herrschaft

91ZIB 1/2007

4. Überlegungen zur Verallgemeinerungsfähigkeit des indonesischen Beispiels

Bevor in diesem Abschnitt nun diskutiert wird, welche Bedeutung der in Indonesien
zu beobachtenden konzeptionellen Heterogenität des Islams im überregionalen Kon-
text zukommt, muss zunächst die grundsätzliche Fragestellung aufgeworfen werden,
wie sich das Verhältnis von Islam und Demokratie global gestaltet.

Wird eine rein empirische Betrachtungsweise vollzogen, kann auch bei Berück-
sichtigung der aktuellsten Daten kein Zweifel bestehen, dass sich demokratische
Staatskonzeptionen in muslimisch geprägten Ländern seltener bzw. schwieriger eta-
blieren als in nicht-muslimischen Staaten. Bei Zugrundelegung des Bertelsmann-
Transformations-Index (BTI) des Jahres 2006, der gegenüber alternativen Klassifi-
zierungsmethoden – wie etwa Freedom House und Polity IV – eine Reihe von Vor-
teilen beanspruchen kann,46 können von den insgesamt 119 untersuchten Entwick-
lungs- und Transformationsstaaten 38 mit einer überwiegend muslimischen
Bevölkerung herausgefiltert werden.47 Während die 81 Staaten, die mehrheitlich
von Nicht-Muslimen bewohnt werden, auf der Skala »Politische Transformation«,48

die den Bereich von zehn (sehr demokratisch) bis eins (sehr undemokratisch)
abdeckt, einen durchschnittlichen Wert von 6,45 aufweisen, erlangen die 38 über-
wiegend von Muslimen bewohnten Staaten einen Schnitt von lediglich 4,55 – oder,
anders ausgedrückt: Während sich in der oberen Hälfte der demokratischen Perfor-
manz neun Staaten mit einer muslimischen Bevölkerungsmehrheit befinden, liegt
ihr Anteil in der unteren Hälfte bei 29.49 

Aus diesen deutlichen Zahlen sind oft undifferenzierte Schlüsse gezogen worden.
Samuel P. Huntington zum Beispiel hat in seinen Ausführungen die gesamte islami-
sche Kultur für den Sachverhalt der Inkompatibilität mit Demokratie verantwortlich
gemacht: »Islamic culture explains in large part the failure of democracy to emerge
in much of the Muslim world« (Huntington 1996: 29). Der Kardinalfehler einer sol-
chen Argumentationsweise besteht in der Ignoranz der Vielfältigkeit des Islams.
Folgerichtig stellte Gudrun Krämer (1997: 72) vor einigen Jahren fest, «Muslims
differ considerably over how an Islamic society should be organized. What is
required, therefore, is specificity«. Wie in den beiden vorangegangenen Kapiteln
deutlich wurde, kann die »hybridity of contemporary Islamic thoughts and practices
in Indonesia« (Azra 2005: 10) zum Verständnis und zur Illustration einer solchen
»specificity« beitragen und damit den Erkenntnisgehalt über die Grenzen Indonesi-
ens hinaus erweitern. Es entspricht dann weder einem überzogenen »Optimismus«
noch einer »intellektuellen Unbekümmertheit« (Arkoun 2001: 152), wenn konsta-

46 Etwa hinsichtlich der höheren Transparenz der Indexzusammensetzung und der insge-
samt ausdifferenzierten Vorgehensweise. An dieser Stelle sei auch bemerkt, dass der BTI
nur Entwicklungs- und Transformationsländer berücksichtigt. 

47 Religionsverteilung der einzelnen Landesbevölkerungen nach: CIA-Factbook, Daten
vom Januar 2006: http://www.cia.gov/cia/publications/factbook/; 31.8.2006. 

48 Diese beinhaltet: Staatlichkeit, politische Partizipation, Rechtsstaatlichkeit, Stabilität
demokratischer Institutionen, politische und gesellschaftliche Integration.

49 Eigene Berechnungen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Aufsätze

92

tiert wird, dass generalisierende Ausschlussszenarien hinsichtlich einer Kombina-
tion von Islam und Demokratie – seien es die westlich geprägten von Huntington
oder die islamistischen von Qutb – als unzutreffend zurückgewiesen werden und
stattdessen auf die eingangs formulierte Hypothese verwiesen wird: Es ist, wie das
indonesische Beispiel anschaulich dokumentiert, nicht der Islam, sondern der Isla-
mismus, der mit Demokratie inkompatibel ist, denn: Während »non-Islamists find
[in Islam] nothing more specific than values and principles, […] Islamists find in
Islam something of a blueprint for political engagement« (Barton 2005: 84).

Hinsichtlich der Verhaltensweisen von Islamisten, die in Indonesien wie auch
anderswo in wahhabitische Djihadisten, neotraditionelle Salafisten und Pseudode-
mokraten unterteilt werden können, stärkt das indonesische Beispiel auch die zu
Beginn geäußerte Einschätzung, nicht wie verbreitet praktiziert die »Einstellung zur
Gewaltanwendung«, sondern die »Vorstellung über Legitimität von Herrschaft« als
deterministische Variable einer Demokratiekompatibilität festzulegen. Wenn näm-
lich nach Auffassung von sämtlichen Islamisten, also auch denen, die Gewalt ableh-
nen, Staat und Religion eine ununterscheidbare Einheit (din wa dawla) zu bilden
haben, resultiert daraus die zwangsläufige Schlussfolgerung, dass Herrschafts- und
Politikfragen nicht durch den Mehrheitsentscheid einer in zentralen Religionsfragen
ungebildeten Bevölkerung beschlossen werden dürfen. Dabei scheuen Islamisten
sich auch nicht, eine »empirische« Begründung vorzulegen: Es wird auf die aus der
Gottlosigkeit resultierende Schwäche vieler aus Muslimen bestehenden Regierun-
gen, die sich bereit gezeigt haben, Religion und Politik zu trennen, verwiesen.50

Dies habe Islamisten, so Milton Vioerst, zu dem Argument verholfen, »whatsoever
has gone wrong in Islam derives from the Muslims’ weakness […]. Only conduct
that follows Schari’a […] will return Muslims to a better age« (Viorest 2001: 43).
Mit einem solchen Verständnis der Legitimität von Herrschaft ist einem religionspo-
litischen Absolutismus unter dem Slogan »Im Islam liegt die Lösung für alle Pro-
bleme« Tür und Tor geöffnet. Entsprechendes wird auch noch einmal bei der Lek-
türe von Qutb, den Islamisten auf der ganzen Welt noch immer als
Inspirationsquelle ansehen,51 deutlich: Christliche und jüdische Gesellschaften
ebenso wie die aus Muslimen bestehende (säkulare) Regierung seines Heimatlandes
Ägypten seien 

»jahili [in einem Zustand der Ignoranz gegenüber der Botschaft Gottes], [...] because
their institutions and their laws are not based on submission to God alone. They neither
accept the rule of God nor do they consider God’s commandments as the only valid basis
of all laws; on the contrary, they have established assemblies of men which have absolute
power to legislate laws, thus usurping the right which belongs to God alone« (Qutb 1964:
82).

50 Hier insbesondere auf die Niederlage des nicht-islamistischen Ägyptens und anderer
panarabisch orientierter Staaten im Sechs-Tage-Krieg (1967) sowie auf die Schwäche
Irans Schah Mohammad Resa Palahvi (1941-1979).

51 Das gilt übrigens auch für indonesische Islamisten, inklusive der PKS (wie im Gespräch
mit Nur Wahid deutlich wurde), wobei Letztere jedoch zumindest öffentlich stärker auf
den Bezug zur sozialen Gerechtigkeit, der auch von Qutb sehr intensiv beleuchtet wurde,
verweisen; vgl. Qutb (1999 [1946]). 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Christoph Schuck: Islam und die Legitimität von Herrschaft

93ZIB 1/2007

Eine solche Sichtweise verletzt nicht nur das Wahlregime als Herzstück der »embed-
ded democracy«, sondern darüber hinaus drei der vier inneren Teilregime: Das der
political liberties, der civil rights und der horizontal accountability. Lediglich der
demokratieunspezifische Bereich efficiency of governing mag in einem islamischen
Staat funktionieren können. Umgekehrt gilt, dass sich Hürden einer Demokratieetab-
lierung auch dann ergeben, wenn der Islamismus lediglich stark in der Gesellschaft,
nicht jedoch direkt in der Regierung verankert ist (Ägypten, Pakistan, Irak, Afgha-
nistan, Jemen usw.). Der als konkrete Herrschaftsbedrohung empfundene Islamis-
mus hat Machthaber in vielen Fällen veranlasst, repressiv gegen diese Gruppen vor-
zugehen und demokratische Normen zu verletzen, was insbesondere die Teilregime
der civil rights und political liberties beschädigt hat.52 Durch diese Kategorisierung
wird deutlich, dass von Islamisten dominierte politische Systeme nie funktionie-
rende und von Islamisten geprägte Gesellschaften in der Regel bestenfalls defekte
Demokratien sein können. Die von der islamistischen Gruppe der Pseudodemokra-
ten gerne genutzte Formulierung »Islamic Democracy« – in der die Rolle des Islams
auf staatlicher Ebene bzw. in dem öffentlichen Bereich die Schwelle eines unver-
bindlichen Wertekatalogs überschreitet – muss unter diesen Gesichtspunkten als eine
contradictio in adjecto entlarvt werden. Demokratie ist dann, um Adam Przeworskis
bekannte Aussage zu zitieren, keinesfalls mehr the only game in town. 

Unter normativen Gesichtspunkten stellt sich angesichts der zunehmenden Ent-
grenzung des Islamismus die Frage, mit welchen Mitteln dieser Entwicklung entge-
gengewirkt werden kann. Klar ist, dass Islamismus demokratische Konzepte bedroht
– aber gilt das auch umgekehrt? Zunächst kann festgestellt werden, dass in den letz-
ten Jahren, ebenso wie beim Islamismus, auch bei der Verbreitung demokratischer
Konzepte eine verstärkte Dynamik beobacht werden konnte. Wenn auch nicht im
Sinne einer demokratischeren Weltgesellschaft, so hat die zunehmende Verbreitung
demokratischer Ordnungssysteme im Kontext der »third wave of democracy« (Hun-
tington 1991) doch den Charakter einer »transnational diffusion of democracy«
(Uhlin 1995) angenommen. Laurence Whitehead hat in diesem Kontext auf drei
verschiedene »international dimensions of democracy« – »contagion, control, and
consent« – hingewiesen (Whitehead 1996: 22). Seine Hypothese der »contagion
through proximity« verweist auf die – mit positiver Konnotation – Ansteckung
von Staaten mit dem demokratischen Virus, der zeit- und regionsnah auf andere
Länder überspringe (vgl. Whitehead 1996: 5f). Diese, wie Whitehead selbst ein-
räumt, Einfachheit seiner ersten Hypothese verlangt jedoch nach Ergänzung durch
die beiden anderen Faktoren. Der Punkt »control« erweitert seine Überlegung
dahingehend, dass die natürliche Verbreitung von demokratischen Strukturen gezielt
verstärkt werden kann.53 Mit »consent« schließlich intendiert Whitehead, eine nor-

52 Dies ist ganz besonders und mit langer historischer Kontinuität in Ägypten, aber zurzeit
auch etwa in Pakistan zu beobachten. Weitere Beispiele sind der Irak unter Saddam Hus-
sein und Russland mit Blick auf die »islamistischen Rebellen« in Tschetschenien. 

53 Nachvollziehbar verweist Whitehead dabei auf den massiven Einfluss der USA auf
Europa im Kalten Krieg und Mittelamerika, um den Kommunismus bzw. den »Castro-
ism« unter dem Label »Democracy« zurückzudrängen (Whitehead 1996: 8).

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Aufsätze

94

mativ anspruchsvollere Komponente in seine Überlegungen zu integrieren, da
»otherwise there is no escape from Rousseau’s famous paradox about being ›forced
to be free‹«. Diese besteht darin, »a wide range of social and political groupings«
einzubeziehen, deren über Landesgrenzen hinaus wirkendes Engagement über einen
langen Zeitraum im Sinne von nationaler Demokratisierung wirken müsste (White-
head 1996: 15). 

Aufgrund der Tatsache, dass insbesondere nach Ende der Blockkonfrontation
auch die Attraktivität und damit die Verbreitung von Demokratie als Staatssystem,
insbesondere durch »contagion« und »control«, zugenommen haben, zeigt, dass
dem internationalisierten Islamismus durchaus etwas entgegen gesetzt werden kann
und dass der Kampf dieser zwei vollkommen konträren Konzepte um die Seele von
Staaten mit muslimischer Bevölkerungsmehrheit auch in Zukunft ausgetragen wer-
den wird. Wie mir scheint, können jedoch aus zwei Gründen zumindest gegenwärtig
Vorteile für den Islamismus ausgemacht werden: Einerseits, weil die Intentionen
und Wirkungsweisen sowohl des gemäßigten Islams als auch des Islamismus in vie-
len Demokratien nicht richtig verstanden werden. Dies akzentuiert für die Politik-
wissenschaft und die IB die Notwendigkeit, sich stärker und vor allem differenzier-
ter mit dem Islam, seinem Verhältnis zur Legitimität politischer Herrschaft und
seiner zunehmend internationalisierten politischen Ausrichtung auseinanderzuset-
zen und dieses Forschungsfeld nicht den doch eher linguistisch orientierten Islam-
wissenschaften exklusiv zu überlassen. Mit anderen Worten: Die Defizite, den Islam
aus einer politikwissenschaftlichen Perspektive zu analysieren, sind vor allem auch
im deutschsprachigen Raum evident. 

Andererseits haben die in der jüngeren Vergangenheit zu beobachtenden Strate-
gien einer exogenen prodemokratischen Beeinflussung nationaler Politiken einen
eher limitierten Erfolgscharakter aufgewiesen;54 seien es die good governance-
Ansätze der Entwicklungszusammenarbeit der 1990er Jahre,55 die zum Teil undiffe-
renzierte Vorgabe ökonomischer Leitprinzipien (vgl. Westphal 2006: 87-90) mit der
vagen Hoffnung auf einen demokratiefördernden trickle-down-Effekt56 oder gar
militärische Interventionen zur Schaffung »demokratischer Leuchttürme« in auto-
kratischen  Regionen,  wie  es  etwa  mit  Blick  auf  den  Irak  mit leidlichem Erfolg ver-

54 Osteuropa mag hier als Ausnahme gelten.
55 Angesichts der islamistischen Bedrohung ist eine ernsthafte Befolgung von good gover-

nance-Ansätzen in der Entwicklungszusammenarbeit nahezu vollständig zum Erliegen
gekommen. Mehr als je zuvor hat dagegen das von jeglicher Normativität befreite Krite-
rium »wer nicht für uns ist, ist gegen uns« an Bedeutung gewonnen. Die benevolente
westliche Politik gegenüber Pakistan ist ein Beispiel. 

56 Dies ist gerade auch in Indonesien ein intensiv wahrgenommenes Thema. Wie der Ver-
fasser sich vor Ort überzeugen konnte, werden insbesondere die Interventionen des Inter-
nationalen Währungsfonds mit einem Imperialismus (westlich-)demokratischer
Konzeptionen gleichgesetzt. Dieser Sachverhalt soll an dieser Stelle nicht vertieft werden
(vgl. speziell für Indonesien Hadiwinata/Pakpahan 2004), würde aber einen interessanten
Anknüpfungspunkt für Folgearbeiten zur Thematik der bereits angedeuteten Identitäts-
bzw. Abgrenzungskomponente des Islamismus in Relation zu einer solchen westlichen
Entwicklungspolitik darstellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Christoph Schuck: Islam und die Legitimität von Herrschaft

95ZIB 1/2007

sucht worden ist.57 Auch wenn etwa Whitehead (1996) bereits einige Ausarbeitun-
gen zu solchen Aspekten hat vorlegen können, findet eine Konzentration der Politik-
wissenschaft noch immer eher auf die internen Faktoren von Demokratisierung statt.
Angesichts einer zunehmenden Relativierung des Nationalstaates58 sollte es darum
gehen, durch eine stärkere Berücksichtigung der entgrenzten Dimension von Trans-
formationsprozessen der Tendenz des in den letzten Jahren eindeutig degressiven
Charmes demokratischer Konzeptionen entgegenzusteuern. Wie mir scheint, resul-
tiert diese nicht nur aus der immer häufiger zu beobachtenden Stagnation von Kon-
solidierungsbemühungen von Transformationsstaaten und der damit verbundenen
unreflektierten, ja fälschlichen Anwendung des Demokratiebegriffes für bestenfalls
defekte Demokratien (vgl. Hadiwinata/Schuck 2007: 12-16),59 sondern eben auch
aus einer inadäquaten bzw. ineffizienten Vorgehensweise in Form eines offensiven,
parallel jedoch undurchdachten, unvollständigen und mitunter gar widersprüchli-
chen60 Demokratieexportes seitens des Westens. In vielen Staaten gilt heute der von
Francis Fukuyama (1992: xi) postulierte Leitsatz, Demokratie sei »the final form of
human government«, jedenfalls nicht mehr.

An dieser Stelle schließt sich der Kreis: Der in sich stark heterogene, aber in sei-
ner überwältigenden Mehrheit prodemokratische Islam in Indonesien kann mit Blick
auf beide genannten Punkte nicht nur Erkenntnisse für zukünftige politikwissen-
schaftliche Forschungsinitiativen liefern, sondern auch als ein konkreter Anknüp-
fungspunkt an Whiteheads Überlegungen fungieren, um von externer Seite Demo-
kratie und gemäßigten Islam zu stärken und Islamismus entgegenzuwirken.

5. Fazit

Zusammenfassend kann konstatiert werden, dass der vorliegende Aufsatz drei Sach-
verhalte verdeutlicht hat: 

57 Hier wäre es von politischer Seite aus gewiss angemessen gewesen, sich einmal mit den
Ergebnissen der Transformationsforschung zu beschäftigen, um zu sehen, dass die Eta-
blierung eines demokratischen Staates in einer autokratischen Region ein ausgesprochen
diffiziles Unterfangen darstellt. 

58 Dazu insbesondere Zürn (1998), zusätzlich mit Verbindung zu Indonesien: Vasilache
(2007).

59 Dies bedeutet, dass ein Missverständnis bzw. eine mangelnde Reflexion der Reputation
der Demokratie Schaden zuführt: In vielen noch unkonsolidierten Transformationsstaa-
ten wird die Auffassung artikuliert, dass die »Demokratie« die Probleme der autokrati-
schen Vergangenheit nicht hat lösen können und zum Teil sogar verstärkt hat (z. B. in
Russland). Das Missverständnis liegt darin, dass diese Staaten aufgrund der Existenz
periodischer Wahlen als Demokratien kategorisiert werden, ohne zu erkennen, dass
Demokratie mehr bedeutet als das Vorhandensein von Wahlen. Dadurch ist gerade in den
letzten Jahren der Demokratiebegriff für undemokratische Staatssysteme (häufig mit
erheblichen Problemen im rechtsstaatlichen Bereich) verwendet worden. 

60 Etwa wenn an die Adresse anderer Länder Demokratisierung und Rechtsstaatlichkeit
gefordert wird, diese jedoch im eigenen Land – z. B. Blick auf Gefangenenlager, die sich
in nahezu rechtsfreien Räumen befinden – systematisch geschwächt bzw. außer Kraft
gesetzt werden. Vgl. Vasilache (2007: 129f). 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Aufsätze

96

Erstens liefert die konzeptionelle Heterogenität des Islams in Indonesien den
Schlüssel zum Verständnis, warum Islam mit Demokratie kompatibel und Islamis-
mus mit Demokratie inkompatibel ist. Es ist nicht nur national und regional, sondern
vor allem auch global von Bedeutung, zu erkennen, dass es zahlreiche Überschnei-
dungspunkte zwischen demokratischen und islamischen Konzeptionen gibt, die den
von verschiedenster Seite ausgerufenen Kampf der Kulturen zumindest relativiert.
Gleichzeit ist deutlich geworden, dass es eine Fehleinschätzung ist, den in jeder
Form anti-demokratischen Islamismus lediglich über eine islambezogene Bereit-
schaft zur Gewaltanwendung zu definieren. Durch die vorgenommene Konzeptiona-
lisierung des Islamismus konnte verdeutlicht werden, dass die Schlüsselvariable zur
Identifikation von Islamisten in deren spezifischem Verständnis über die Legitimität
von politischer Herrschaft liegt, die nach Auffassung aller Islamisten gottgegeben
und daher nicht mehrheitsabhängig ist. Eine solche Auffassung ist selbst mit mini-
malistischen Demokratiekonzeptionen wie denen von Schumpeter oder Dahl unver-
einbar. 

Zweitens kann aus der systematischen Konzeptionalisierung des Islamismus in
Indonesien auch ein Verständnis gewonnen werden, warum sich in der »Phase welt-
weiter Demokratisierungsprozesse […] islamische Gesellschaften als extrem resis-
tent [...] gegenüber demokratischen Reformen gezeigt« haben (Merkel 2003: 40).
Während der Islamismus in Indonesien gesellschaftlich wie politisch noch immer
relativ schwach ausgeprägt ist, spielt er insbesondere im geographischen Zentrum
des Islams im Mittleren Osten eine dominante Rolle, was wohl auch Alfred Stepan
und Graeme Robertson (2003: 30-44) zu der Einschätzung veranlasst hat, es gebe
»an ›Arab‹ more than a ›Muslim‹ electoral gap«. Dabei ist es dann aus konzeptionel-
ler Sicht auch nicht von Bedeutung, ob die umfassende Verbindung von Islam und
Politik aus tief empfundener religiöser Überzeugung, dem Ziel der Identitätsstiftung
bzw. Abgrenzung gegenüber dem säkularen Westen oder einer systematischen
Instrumentalisierung der Religion für profane machtpolitische Zwecke resultiert. 

Drittens schließlich kann mit Blick auf das indonesische Beispiel die generelle
Notwendigkeit unterstrichen werden, aus einer normativ-demokratischen Perspek-
tive dem zunehmend internationalisierten Islamismus nicht kampflos das Feld zu
überlassen. Die islamistische Internationalisierung, die mit der fatwa zur »Internati-
onalen Islamischen Front gegen die Juden und Kreuzfahrer« im Februar 1998 von
Osama Bin-Laden und anderen verkündet wurde, verlangt nach internationalisierten
demokratischen Gegenrezepten, die in ihrer Wirkungsweise effizienter sein müssen
als z. B. die vor allem von neokonservativer Seite aus geforderte Demokratisierung
des Iraks. Diese gerade auch für die Disziplin der IB relevante Forschungsfrage
sollte im Sinne Indonesiens und anderer junger, sehr wohl aber auch etablierter
Demokratien nicht vernachlässigt werden. Der prodemokratische Islam in Indone-
sien in Verbindung mit Whiteheads »consent«-Überlegungen könnte dafür bereits
ein erster vielversprechender Anknüpfungspunkt sein. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Christoph Schuck: Islam und die Legitimität von Herrschaft

97ZIB 1/2007

Literatur

Al-Zawahiri, Ayman 2001: Knights under the Prophet’s Banner: Excerpts published in Al-
Sharq Al-Awsat, in: http://faculty.msb.edu/murphydd/ibd/MiddleEast-Islam/Zawa-
hiri's%202001%20book%20extracts.htm; 24.11.06. 

Al-Zayyat, Montasser 2004: The Road to Al-Qaeda: The Story of Bin Laden’s Right-Hand
Man, London.

Anshari, Endang S. 1997: Piagam Jakarta: Sebuah Konsensus Nasional Tentang Dasar Negara
Republik Indonesia, Jakarta.

Arkoun, Mohammed 2001: Religion und Demokratie: Das Beispiel Islam, in: Heller/Mosbahi
2001, 138-154.

Azra, Azyumardi 2004: Southeast Asian Islam in the Post-Bali Bombing: Debunking the Myth,
in: Eschborn et al. 2004, 143-163.

Azra, Azyumardi 2005: Islamic Thought: Theory, Concepts, and Doctrines in the Context of
Southeast Asian Islam, in: Nathan/Kamali 2005b, 3-22.

Bamualim, Chaider S. (Hrsg.) 2005: A Portrait of Contemporary Indonesian Islam, Jakarta.
Barber, Benjamin R. 1995: Jihad vs. McWorld: Terrorism’s Challenge to Democracy, New

York, NY.
Barton, Greg 2002: Gus Dur: The Authorized Biography of Abdurrahman Wahid, Jakarta.
Barton, Greg 2005: Islam, Islamism and Politics in Indonesia, in: Kingsbury 2005, 75-103.
Bin-Laden, Osama/al-Zawahiri, Ayman/Taha, Abu-Yasir Rifa’i Ahmad/Hamzah, Abu-Yasir

Rifa’i Ahmad/Rahman, Fazlur 1998: International Islamic Front Against the Jews and
Crusaders, in: http://www.fas.org/irp/world/para/docs/980223-fatwa.htm; 24.11.2006.

Beinin, Joel/Stork, Joe (Hrsg.) 1997: Political Islam: Essays from Middle East Report, Los
Angeles, CA. 

Bergen, Peter L. 2006: The Osama bin Laden I Know: An Oral History of al Qaeda’s Leader,
New York, NY.

Bertrand, Jacques 2004: Nationalism and Ethnic Conflict in Indonesia, Cambridge, MA. 
Burke, Jason 2004: Al-Qaida. Wurzeln, Geschichte, Organisation, Düsseldorf.
Croissant, Aurel/Martin, Beate/Kneip, Sascha (Hrsg.) 2006: The Politics of Death: Political

Violence in Southeast Asia, Münster. 
Dahl, Robert A. 2006: On Political Equality, New Haven, CT.
Dahm, Bernhard 1966: Sukarnos Kampf um Indonesiens Unabhängigkeit. Werdegang und

Ideen eines asiatischen Nationalisten, Frankfurt a. M.
Dosch, Jörn 2007: The Changing Dynamics of Southeast Asian Politics, London.
Effendy, Bahtiar 2005: What is Political Islam? An Examination of Its Theoretical Mapping in

Modern Indonesia, in: Bamualim 2005, 1-39.
Eschborn, Norbert/Hackel, Sabrina/Richardson, Joyce H. (Hrsg.) 2004: Indonesia Today:

Politics and Society Five Years into Reformasi, Jakarta.
Eschborn, Norbert/Richardson, Joyce H./Litta Henriette (Hrsg.) 2005: Democratization and

the Issue of Terrorism in Indonesia, Jakarta.
Fealy, Greg 2001: Inside the Laskar Jihad: An Interview with the Leader of a New, Radical

and Militant Sect, in: Inside Indonesia 19: 1, 28-29.
Fealy, Greg/Hooker, Virginia (Hrsg.) 2006: Voices of Islam in Southeast Asia: A Contemporary

Sourcebook, Singapore.
Feith, Herbert/Castles, Lance (Hrsg.) 1970: Indonesian Political Thinking, Ithaca, NY.
Fukuyama, Francis 1992: The End of History and the Last Man, New York, NY.
Garzon Valdes, Ernesto 1998: Die Stabilität politischer Systeme. Analyse des Begriffs mit

Fallbeispielen aus Lateinamerika, Freiburg.
Geertz, Clifford 1960: The Religion of Java, Chicago, IL.
Gülen, Fethullah 2001: A Comparative Approach to Islam and Democracy, in: SAIS Review

21: 2, 133-138. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Aufsätze

98

Hadiwinata, Bob S./Pakpahan, Aknolt K. 2004: Fair trade: gerakan perdagangan alternatif,
Yogyakarta.

Hadiwinata, Bob S. 2006: From Reformasi to an Islamic State? Democratization and Islamic
Terrorism in Post-New Order Indonesia, in: Croissant et. al 2006, 107-147. 

Hadiwinata, Bob S./Schuck, Christoph 2007: Introduction: Mapping Indonesia’s Way towards
Democracy: In Search of a Theoretical Frame, in: Hadiwinata/Schuck 2007, 11-31. 

Hadiwinata, Bob S./Schuck, Christoph (Hrsg.) 2007: Democracy in Indonesia: The Challenge
of Consolidation: With A Foreword by Former Indonesian President Abdurrahman
Wahid, Baden-Baden. 

Halman, Hugh T. 2005: (Un)stated Purposes: Culture and Politics of Sharia, in: Bamualim
2005, 89-115.

Hefner, Robert W. 2000: Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia, Princeton,
NJ.

Hefner, Robert W. 2005a: Muslim Democrats and Islamist Violence in Post-Suharto Indonesia,
in: Hefner 2005b, 273-302.

Hefner, Robert W. (Hrsg.) 2005b: Remaking Muslim Politics: Pluralism, Contestation, Demo-
cratization, Princeton, NJ. 

Heller, Erdmute/Mosbahi, Hassouna (Hrsg.) 2001: Islam, Demokratie, Moderne. Aktuelle
Antworten arabischer Denker, München.

Hellmann, Gunther/Müller, Harald 2004: Einleitung: Zehn Jahre Zeitschrift für Internationale
Beziehungen. Was wir aus den Geburtstagsgrüßen lernen, in: Zeitschrift für Internatio-
nale Beziehungen 11: 2, 273-280.

Herrmann, Johannes 2005: Unter dem Schatten von Garudas Schwingen. Chancen und Pro-
bleme nationaler Integration in Indonesien, Wettenberg.

Hooker, Virginia/Saikal, Amin (Hrsg.) 2004: Islamic Perspectives on the New Millennium,
Singapore.

Huntington, Samuel P. 1991: The Third Wave: Democratization in the Late Twentieth Cen-
tury, Oklahoma, OK.

Huntington, Samuel P. 1996: The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order,
New York, NJ.

Ibrahim, Anwar 2006: Universal Values and Muslim Democracy, in: Journal of Democracy
17: 3, 5-12.

International Crisis Group (ICG) 2002: Al-Qaeda in Southeast Asia: The Case of the Ngruki
Network in Indonesia (ICG Indonesia Briefing, 8.8.2002), Brussels. 

International Crisis Group (ICG) 2004: Indonesia Backgrounder: Why Salafism and Terro-
rism usually Don’t Mix (ICG Asia-Report No. 83), Brussels. 

Jamhari/Jahroni, Jajang 2004: Gerakan Salafi Radikal di Indonesia, Jakarta.
Kepel, Gilles 1985: Muslim Extremism in Egypt: The Prophet and Pharaoh, Los Angeles, CA. 
Kepel, Gilles 2004: Die neuen Kreuzzüge. Die arabische Welt und die Zukunft des Westens,

München.
Kleine-Brockhoff, Moritz 2004: Indonesien. Durchbruch für die Demokratie (FES, internatio-

nale Politikanalyse), Berlin.
Krämer, Gudrun 1997: Islamist Notions of Democracy, in: Beinin/Stork 1997, 71-83.
Kreuzer, Peter 2004: Gewalt in der Politik. Die Bedeutung kultureller Rahmung von State-

und Nation-building in Malay(si)a und Indonesien, in: Asien [2004]: 90, 5-22.
Langenohl, Andreas/Westphal, Kirsten (Hrsg.) 2006: Conflicts in a Transnational World: Les-

sons from Nations and States in Transformation, Frankfurt a. M.
Legge, John D. 2003: Sukarno: A Political Biography, Singapore.
Lewis, Bernard 2003: The Crisis of Islam: Holy War and Unholy Terror, London.
Madjid, Nurcholish 2004: Indonesian Muslims Enter a New Age, in: Hooker/Saikal 2004.
Merkel, Wolfgang 1999: Systemtransformation, Opladen.
Merkel, Wolfgang 2003: Demokratie in Asien. Ein Kontinent zwischen Diktatur und Demokra-

tie, Bonn. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Christoph Schuck: Islam und die Legitimität von Herrschaft

99ZIB 1/2007

Merkel, Wolfgang/Puhle, Hans-Jürgen/Croissant, Aurel/Eicher, Claudia/Thierry, Peter 2003:
Defekte Demokratie, Band 1: Theorie, Opladen.

Meyer, John W. 2005: Weltkultur. Wie die westlichen Prinzipien die Welt durchdringen,
Frankfurt a. M.

Mietzner, Marcus 2002: Politics of Engagement: The Indonesian Armed Forces, Islamic Extre-
mism, and the War on Terror, in: The Brown Journal of World Affairs 9: 1, 71-84.

Münkler, Herfried 2004: Die neuen Kriege, Reinbek.
Nathan, K. S./Kamali Mohammad H. 2005a: Introduction: Understanding Political Islam Post-

September 11, in: Nathan/Kamali 2005b, xi-3.
Nathan, K. S./Kamali Mohammad H. (Hrsg.) 2005b: Islam in Southeast Asia: Political, Social

and Strategic Challenges for the 21st Century, Singapore.
Nur Wahid, Hidayat/Zulkieplimansyah 2003: The Justice Party and Democracy: A Journey of

a Thousand Miles Starts with one Step (Woodrow Wilson International Center for Scho-
lars, Asia Program Special Report 2003, 20-22).

O’Donnell, Guillermo/Schmitter, Philippe/Whitehead, Laurence (Hrsg.) 1986: Transitions
from Autocratic Rule: Comparative Perspectives, Baltimore, MD.

Peacock, James L. 1992: Purifying the Faith: The Muhammadiyah Movement in Indonesian
Islam, Phoenix, AZ. 

Przeworski, Adam 1986: Some Problems in the Study of Transition to Democracy, in: O’Don-
nell/Schmitter/Whitehead 1986, 47-64.

Qutb, Sayyid 1964: Milestones, Damascus.
Qutb, Sayyid 1999 [1946]: Islam and Social Justice, New York, NY. 
Pranowo, M. Bambang 2005: From Aliran to Liberal Islam: Remapping Indonesian Islam, in:

Bamualim 2005, 39-47.
Ramage, Douglas E. 1995: Politics in Indonesia: Democracy, Islam and the Ideology of Tole-

rance, London.
Rawls, John 1993: Political Liberalism, New York, NY.
Reid, Anthony (Hrsg.) 2006: Verandah of Violence: The Background to the Aceh Problem,

Singapore.
Reinkowski, Maurus 2006: Islamische Konversionskulturen in Asien, in: Rehbein et al. 2006,

25-55.
Rehbein, Boike/Rüland, Jürgen/Schlehe, Judith (Hrsg.) 2006: Identitätspolitik und Interkultu-

ralität in Asien. Ein multidisziplinäres Mosaik, Berlin.
Ressa, Maria A. 2003: Seeds of Terror: An Eyewitness Account of Al-Qaeda’s Newest Center

of Operations in Southeast Asia, New York, NY. 
Rüland, Jürgen 2004: Theoriediskurs auf hohem Niveau. Mit eurozentristischer Schieflage?,

in: Zeitschrift für Internationale Beziehungen 11: 2, 307-311. 
Rüland, Jürgen/Jürgenmeyer, Clemens/Nelson, Michael H./Ziegenhain, Patrick (Hrsg.). 2005:

Parliaments and Political Change in Asia, Singapore. 
Rüland, Jürgen 2006: Southeast Asia: New Research Trends in Political Science and Internati-

onal Relations, in: Südostasien Aktuell 25: 4, 83-107. 
Schuck, Christoph 2003: Der indonesische Demokratisierungsprozess. Politischer Neubeginn

und historische Kontinuität, Baden-Baden.
Schuck, Christoph 2007: The Breakdown of Autocratic Rule: Selected Aspects of Transition-

Theories as Reflected in Indonesia’s Democratization-Process, in: Hadiwinata/Schuck
2007, 151-177. 

Schwarz, Adam 2000: A Nation in Waiting: Indonesia’s Search for Stability, Boulder, CO.
Sembiring, Tiffatul 2005: PKS Pledges to Help Civil Society Flourish (Interview), in: Jakarta

Post, 6.6.2005.
Sembiring, Tiffatul 2006: Sharia a Reality and Asset of National Law (Interview), in: Jakarta

Post, 4.2.2006.
Stepan, Alfred/Robertson, Graeme B. 2003: An »Arab« more than a »Muslim« Electoral Gap?,

in: Journal of Democracy 14: 3, 30-44. 
Sukarno 1953: The National State and the Ideals of Islam, in: Feith/Castles 1970, 164-170.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71


Aufsätze

100

Tepe, Sultan 2005: Turkey’s AKP: A Model »Muslim Democratic« Party?, in: Journal of
Democracy 16: 3, 69-82. 

Tibi, Bassam 2004: Der neue Totalitarismus. Heiliger Krieg und westliche Sicherheit, Darm-
stadt.

Ufen, Andreas 2005: Cleavages, Electoral Systems and the Politicization of Islam in Indonesia
and Malaysia, in: International Institute for Asian Studies Newsletter [2005], 12-3.

Uhlin, Anders 1995: Democracy and Diffusion: Transnational Lesson-Drawing among Indone-
sian Pro-Democracy Actors, Lund.

Vasilache, Andreas 2007: Precarious Stateness and the Fleeting Boundaries of Sovereignty:
Theoretical Considerations on Giorgio Agamben and the Indonesian Case, in: Hadiwi-
nata/Schuck 2007, 123-151. 

Viorest, Milton 2001: In the Shadow of the Prophet, Cambridge, MA.
Wanandi, Jusuf 2004: Legislative Elections and Indonesia's Future, in: Jakarta Post, 21.05.2004.
Wessel, Ingrid (Hrsg.) 2005: Democratisation in Indonesia after the Fall of Suharto, Berlin.
Westphal, Kirsten 2006: Conflicts between State and Market: The Nexus between Transnatio-

nalization and Transformation and Its Implications for Democracy, in: Langenohl/West-
phal 2006, 71-99.

Whitehead, Laurence 1996: Three International Dimensions of Democracy, in: Whitehead,
Laurence (Hrsg.) 1996: The International Dimension of Democratization: Europe and the
Americas, Oxford, 3-26. 

Woodward, Mark 2001: Indonesia, Islam, and the Prospect for Democracy; in: SAIS Review
21: 2, 29-37.

Yunanto, Sri 2003: Gerakan Militan Islam di Indonesia dan di Asia Tenggara, Jakarta. 
Yunanto, Sri 2005: The Rise of Radical Islamist Groups in Indonesia and the Political and

Security Consequences of their Activities, in: Eschborn et al. 2005, 139-153.
Zürn, Michael 1998: Regieren jenseits des Nationalstaates, Frankfurt a. M. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:32:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2007-1-71

