
Aufsätze

Erhard Denninger
„Die Rechte der Anderen“.1

Menschenrechte und Bürgerrechte im
Widerstreit2

Das Problem

„Globale“ und „universale“, das heißt mit Geltungsanspruch für jedermann auf-
tretende Menschenrechte stehen im Konflikt mit „nationalen“, staatlich gebun-
denen, demokratischen, „politischen“, aber auch „sozialen“ Bürgerrechten. Dies
ist ein zentrales Problem der Staatsangehörigkeit, aber nicht nur dieser.3 Mit
S. Benhabib betrachten wir das Problem als die Frage nach der „politischen Zu-
gehörigkeit“ („political membership“).4 Ihre Beantwortung trifft die existenzielle
Scheidung in Fremde einerseits und Mitglieder, „Zugehörige“ andererseits.
Damit ist aber zugleich die Frage nach dem Verhältnis von Demokratie und
Rechtsstaat gestellt, denn: Staatliche Souveränität wird dem „Volk“ zugerechnet:
Wir sprechen von „Demokratie“, „Herrschaft des Volkes“. Und das Innehaben
von Menschenrechten bedeutet, in staatliches Recht übersetzt: das Innehaben
von Grundrechten. Insoweit sprechen wir von „Rechtsstaat“ im materiellen Sin-
ne.
In Deutschland leben mehrere Millionen ImmigrantInnen, in der ersten, der
zweiten oder schon der dritten Generation. Sie leben hier „auf Dauer“. Soweit
sie (noch) Ausländer und insbesondere Nicht-EU-Ausländer sind, sind ihre po-
litischen Bürgerrechte minimal. Der Kreis der Träger demokratischer Rechte ist
wesentlich enger als der Kreis der Subjekte staatlich geschützter Menschenrechte.
Wir fragen mithin auch nach Möglichkeiten des Staatsangehörigkeits- oder Auf-
enthaltsrechts, die menschenrechtlichen Maßstäben besser entsprechen.

Lob und Kritik der Menschenrechte

Der 10. Dezember 2008 brachte ein gefeiertes Jubiläum: 60 Jahre Allgemeine Er-
klärung der Menschenrechte (Resolution 217 (III) der Generalversammlung der
Vereinten Nationen (AEMR)). Viele Kommentare waren schöne Geburtstags-
sträuße. Etwa der des Rechtsexperten der Frankfurter Allgemeinen Zeitung
Reinhard Müller: „Die ‚Allgemeine Erklärung’ ist der Anfang eines Siegeszugs,

1.

2.

1 Titel nach Seyla Benhabib, Die Rechte der Anderen. Ausländer – Migranten – Bürger (New York 2004),
Frankfurt a.M. 2008.

2 Ich widme diesen Aufsatz Jürgen Habermas zum 80. Geburtstag in Verehrung und Freundschaft.
3 Zum Problem schon: Erhard Denninger, Menschenrechte zwischen Universalitätsanspruch und staatli-

cher Souveränität, in: Denninger/Hinz/Mayer-Tasch/Roellecke (Hrsg.), Kritik und Vertrauen, Festschrift
für Peter Schneider, Frankfurt a. M. 1990, S. 45 ff.; wieder veröffentlicht in Denninger, Menschenrechte
und Grundgesetz, Weinheim 1994, S. 75 ff.

4 Vgl. Benhabib (Fn. 1), S. 13: „Politische Zugehörigkeit (political membership) ist nach meinem Verständnis
der Status, der aus einer an bestimmten Prinzipien und Praktiken orientierten Einbindung von Ausländern
und Fremden, Immigranten und Neuankömmlingen, Flüchtlingen und Asylsuchenden in die bestehende
politische Praxis resultiert.“ Die Autorin hat ihre Gedanken weiter entwickelt in: Benhabib, Kosmopoli-
tismus und Demokratie. Eine Debatte, hrsgg. von R. Post, Frankfurt a. M./New York 2008.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:27:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226


der noch keinesfalls beendet ist … Der Anspruch heißt heute: Kein Staat wird
dauerhaft und erfolgreich in der globalisierten Welt bestehen, der nicht die Men-
schenrechte achtet“.5 Das klingt optimistisch und idealistisch!
Oder der des früheren Generalsekretärs von amnesty international in Deutsch-
land, Volkmar Deile: Er wagt „Zwölf Thesen zur Zukunft der Menschenrechte“.
Zwar sei die AEMR ein uneingelöstes Versprechen, jedoch: „ Die AEMR ist ein
Kristallisationspunkt der Hoffnungen all jener geworden, die sich aus Angst,
Not, Unfreiheit und Gewalt befreien wollen. Sie hat dem Ringen der Menschen
um eine Verbesserung ihrer Lage Richtung gegeben. Sie ist ein andauernder Sti-
mulus für die weltweit wachsende Menschenrechtsbewegung, die ein wichtiger
Antrieb für ein besseres Zusammenleben der Menschen ist.“6

Ein paar Jahrzehnte früher hörte man ganz andere Stimmen. Etwa 1958 die bittere
Kritik an der Entrechtung der Juden 1938 in Nazi-Deutschland und zugleich an
der Bedeutungslosigkeit der Menschenrechte. Die Verjagung der Juden aus
Deutschland ohne Geld, ohne Staatsbürgerschaft und ohne Pass hatte in den
Augen der damaligen deutschen Behörden die von diesen erwünschte Wirkung,
dass am Modell einer unerhörten Not für unschuldige Menschen aller Welt vor
Augen geführt werden konnte, „dass solche Dinge wie unveräußerbare Men-
schenrechte bloßes Geschwätz und dass die Proteste der Demokratien nur Heu-
chelei seien. Das bloße Wort 'Menschenrechte' wurde überall und für jedermann,
in totalitären und demokratischen Ländern, für Opfer, Verfolger und Betrachter
gleichermaßen, zum Inbegriff eines heuchlerischen oder schwachsinnigen Idea-
lismus.“ Dies schrieb nicht etwa ein reaktionärer Historiker, sondern Hannah
Arendt, in ihrem Meisterwerk über „Elemente und Ursprünge totaler Herr-
schaft“ 1958 (1955).7

Und weiter: „Nicht eine einzige Gruppe von Flüchtlingen ist je auf die Idee ge-
kommen, an die Menschenrechte zu appellieren; wo immer sie sich organisierten,
haben sie für ihre Rechte als Polen oder als Juden oder als Deutsche gekämpft.
Mit den Großmächten hatten die Staatenlosen zumindest eines gemeinsam, die
gleichgültige Verachtung für die Gesellschaften zum Schutz der Menschenrech-
te.“8

H. Arendt selbst hat die Grenzerfahrungen des Flüchtlings, der Vertriebenen,
Heimatlosen und Staatenlosen gemacht. Sie entdeckt, dass es primär nicht um
dieses oder jenes spezielle Menschenrecht – Freiheit, Gesundheit, Eigentum usw.
– geht, sondern viel elementarer: um das Recht, Rechte zu haben, das Recht,
überhaupt einer politischen Gemeinschaft anzugehören.
Arendt hat die vielen Millionen von Flüchtlingen und Staatenlosen vor Augen,
die schon durch die nationalstaatlichen Neuordnungen aufgrund der Friedens-
verträge nach dem Ersten Weltkrieg und erst recht nach dem Zweiten Weltkrieg
entstanden sind. Sklaverei, im antiken wie im modernen Sinne, ist gewiss men-
schenrechtswidrig. „Aber … in gewissem Sinne ist der moderne Staatenlose wei-
ter und endgültiger aus der Menschheit ausgestoßen als der Sklave, dessen Ar-
beit gebraucht, genutzt und ausgebeutet wurde und der dadurch immer noch in
den Rahmen des Menschseins einbezogen blieb.“ Anders aber die displaced per-
sons eines Internierungs- oder die Insassen eines Konzentrationslagers. „Sie sind
ein warnendes Exempel dafür, dass der Mensch alle sogenannten Menschenrechte

5 Reinhard Müller, F. A. Z. vom 10. Dezember 2008.
6 Volkmar Deile, Nach 60 Jahren: Zwölf Thesen zur Zukunft der Menschenrechte, in: Hutter/Kimmle

(Hrsg.), Das uneingelöste Versprechen, Karlsruhe 2008, S. 270 ff., 273.
7 Hannah Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, Frankfurt a.M. 1958, (amerikan. Ausgabe:

New York 1955), S. 406.
8 Dies. (Fn. 7), S. 438.

227

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:27:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226


einbüßen kann, dass er sogar in Sklaverei geraten kann, ohne seine wesentlich
menschliche Qualität zu verlieren; diese Qualität, das, was macht, dass ein
Mensch ein Mensch ist, und was die Philosophie des achtzehnten Jahrhunderts
die ‚Menschenwürde’ nannte, kann er nur verlieren, wenn man ihn aus der
Menschheit überhaupt, und das heißt konkret aus jeglicher politischen Gemein-
schaft, entfernt.“9

Man denkt hier unwillkürlich auch an Guantanamo: die Gefangenhaltung au-
ßerhalb des US-Territoriums: d.h. außerhalb der normalen Jurisdiktionsgewalt
mit normalen Rechtsschutzgarantien. Die Gefangenen sind rechtlos wie Tiere,
armseliger noch als Tiere. Weil sie keine „Kriegsgefangenen“ seien, sondern il-
legal combatants, bleibt ihnen der völkerrechtlich gesicherte Menschenrechts-
schutz versagt, weil sie außerhalb des US-Territoriums gehalten werden, bleiben
ihnen alle rechtsstaatlichen Garantien, die ein gewöhnlicher Krimineller in den
USA geltend machen kann, vorenthalten.
Entscheidend ist also: Politische Zugehörigkeit, political membership. Was be-
deutet es mithin, wenn Paul Kirchhof „definiert“: „Der demokratische Rechts-
staat – die Staatsform der Zugehörigen“?10 Was bleibt für den Status der „An-
deren“?
Die Generalversammlung der UN hat 1948 das Problem des „Rechts, Rechte zu
haben“ erkannt. Natürlich werden die elementaren Menschenrechte wie Leben,
Freiheit, Sicherheit der Person zu allererst proklamiert, ebenso das Verbot der
Sklaverei, des Sklavenhandels und der Folter (Art. 3, 4, 5 AEMR).
Aber weiter heißt es in Art. 15:

„1. Jeder Mensch hat Anspruch auf Staatsangehörigkeit.
2. Niemand darf seine Staatsangehörigkeit willkürlich entzogen noch ihm das Recht versagt
werden, seine Staatsangehörigkeit zu wechseln.“

Freilich bleiben hier alle Probleme ohne Antwort: Wer ist möglicher Anspruchs-
gegner? Welche Voraussetzungen bestehen für die Geltendmachung der An-
sprüche? Wie ist ein Wechsel der Staatsangehörigkeit möglich? Welche realen
Bedingungen existieren für den Erwerb oder den Wechsel?

Menschenrechte und Nationalstaat. Historische Entfaltung des Problems

Die Bewusstwerdung der (universalen) Menschenrechte einerseits und der de-
mokratischen Volkssouveränität andererseits geschieht gleichursprünglich in der
Französischen Revolution. Die Vertreter des französischen Volkes, als Natio-
nalversammlung konstituiert, haben festgestellt, „dass die Unkenntnis, das Ver-
gessen oder die Verachtung der Menschenrechte die einzigen Ursachen der öf-
fentlichen Übel und der Verderbtheit der Regierungen sind“ (Präambel Décla-
ration 1789). Deshalb proklamiert Art. 2: „Das Ziel jeder politischen Vereinigung
ist die Erhaltung der natürlichen und unveräußerlichen Menschenrechte.“ Und
sogleich folgt in Art. 3: „Le principe de toute souveraineté réside essentiellement
dans la nation; nul corps, nul individu ne peut exercer d’ autorité, qui n’ en émane
expressément.“
Hannah Arendt sieht hierin die Paradoxie, „die von Anfang an in dem Begriff
der unveräußerbaren Menschenrechte lag“, dass dieses Recht mit einem „Men-
schen überhaupt“ rechnete, den es nirgends gab. Konkret wurde der aus allen
Bindungen gelöste, abstrakte Mensch mit seiner „neuen Menschenwürde“ erst,
indem er als solcher verschwand und sich in das Glied eines Volkes verwandelte.

3.

9 Dies. (Fn. 7), S. 445.
10 Paul Kirchhof, in: Isensee/Kirchhof (Hrsg.), Handbuch des Staatsrechts, Bd. IX, Heidelberg 1997,

§ 221, S. 957 ff.

228

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:27:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226


Auf dieser „kuriosen Verwandlung“ beruhte „das ganze rhetorische Pathos der
Französischen Revolution“.11

Frankreich war das große Vorbild für die republikanischen, demokratischen Be-
wegungen des 19. und der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts, Frankreich, „la
grande Nation“, der Nationalstaat: keine politische Idee und Bewegung war so
stark, in ganz Europa so bestimmend wie der Nationalismus.
Die philosophischen Wurzeln, die weit bis ins 20. Jahrhundert wirkten, können
hier nur durch zwei Namen angedeutet werden: Johann Gottfried Herder (1744
– 1803) und Georg . Wilhelm Fr. Hegel (1770 – 1831). Für Herder sind Volk und
Nation synonym. Völker sind Kollektivindividuen, mit Geist und Seele. Sie sind
die Träger der Geschichte, deren Geist ist der „Gang Gottes unter die Nationen“.
Sprache und Poesie sind konstitutive Faktoren, Staaten sind sekundär: „Staaten
… können überwältigt werden, aber die Nation dauret“12 (1787). Herder begreift
die Schöpfung als einen „großen Garten, in dem Völker, wie Gewächse erwuch-
sen“; keine Nation kann einen Vorrang vor einer anderen beanspruchen; fried-
liches Nebeneinander soll herrschen. „[H]at die Erde nicht für uns alle Raum?
Liegt ein Land nicht ruhig neben dem andern? Kabinette mögen einander be-
trügen; politische Maschinen mögen gegeneinander gerückt werden, bis eine die
andre zersprengt. Nicht so rücken Vaterländer gegeneinander; sie liegen ruhig
nebeneinander und stehen sich als Familien bei. Vaterländer gegen Vaterländer
im Blutkampf ist der ärgste Barbarismus der menschlichen Sprache.“13 Für diese
friedliche Garten-Idylle ist bei Hegel kein Platz. Er sieht in der Geschichte die
Stufenfolge der Entwicklung des Weltgeistes. Die Völker sind die Vollstrecker
dieser Entwicklung. Jeweils ein „Volk ist in der Weltgeschichte, für diese Epoche,
und es kann (§ 346) in ihr nur einmal Epoche machen – das herrschende. Gegen
dies sein absolutes Recht, Träger der gegenwärtigen Entwicklungsstufe des Welt-
geistes zu sein, sind die Geister der anderen Völker rechtlos, und sie, wie die,
deren Epoche vorbei ist, zählen nicht mehr in der Weltgeschichte.“ 14

Diese Art Geschichtsphilosophie ist einem Pluralismus friedlich koexistierender
Nationen gewiss nicht förderlich.
Der Sozialphilosoph Isaiah Berlin versucht 1990 eine Definition/Beschreibung:
Nationalismus sei etwas „ideologisch Bedeutsames und Gefährliches“: (1) die
Überzeugung, „dass man zu einer besonderen Gruppe von Menschen gehört und
dass die Lebensform dieser Gruppe sich von der anderer Gruppen unterschei-
det;“ der Charakter der Gruppe prägt die Einzelnen und ist „seinerseits durch
ein gemeinsames Territorium, gemeinsame Sitten, Gesetze, Erinnerungen, Über-
zeugungen, durch eine gemeinsame Sprache, gemeinsame künstlerische und re-
ligiöse Ausdrucksformen, gesellschaftliche Institutionen und Lebensweisen be-
stimmt, … wobei manche noch Vererbung, Blutsverwandtschaft und rassische
Merkmale hinzufügen. Dies sollen die Faktoren sein, von denen die Menschen,
ihre Zwecke und ihre Werte geprägt sind.“15 (2) die Überzeugung, dass die Ge-
sellschaft mit einem biologischen Organismus vergleichbar ist. Die „wesentliche
menschliche Einheit, in der die Natur des Menschen sich ganz verwirklicht, (ist)
nicht das Individuum… oder ein freiwilliger Verband von Individuen, der wil-
lentlich aufgelöst, verändert oder verlassen werden kann, sondern die Nati-

11 H. Arendt, (Fn. 7), S. 436.
12 J. G. Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, 1787. Zitiert nach: Brunner/Conze/

Koselleck (Hrsg.), Geschichtliche Grundbegriffe, Bd. VII, 1992, Volk, Nation IX. 6.S. 316 ff.
13 J. G. Herder, Briefe zu Beförderung der Humanität, in: Werke, hrsgg. v. K.-G. Gerold, II. Band, Mün-

chen 1953, S. 488; s. ferner H. Schulze, Staat und Nation in der europäischen Geschichte, München 1994,
S. 170 f.; R. Safranski, Romantik. Eine deutsche Affäre, München 2007, S. 26 ff.

14 G.W.F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, 1821, § 347.
15 Isaiah Berlin, Der Nationalismus, 1990, mit einer Einführung von H. Ritter, S. 50 f.

229

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:27:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226


on“.16 (3) die Vorstellung, dass der zwingende Grund für die Befolgung be-
stimmter Handlungs- und Lebensweisen nur ist, dass es unsere Handlungsweisen
sind. Werte müssen verfolgt werden, weil es Werte meiner Gruppe, meiner Na-
tion sind, nicht weil sie allgemein als gut und richtig angesehen werden. (Er nennt
Herder, Burke, Fichte, Michelet als Vordenker). Und (4): Die Tendenz zur In-
toleranz bis zur Aggressivität. Voll entwickelter Nationalismus behauptet:
„Wenn sich die Befriedigung der Bedürfnisse des Organismus, zu dem ich gehöre,
als unvereinbar mit der Erfüllung der Ziele anderer Gruppen erweist, dann habe
ich oder hat die Gesellschaft, zu der ich unauflöslich gehöre, keine andere Wahl
als diese zu zwingen, das Feld zu räumen, wenn nötig, mit Gewalt.“ Nichts darf
mit dem Ziel der Nation gleichrangig sein. Es gibt keinen übergeordneten Maß-
stab, der die verschiedenen Werte und Bestrebungen verschiedener nationaler
Gruppen in ein abgestuftes Verhältnis bringen könnte.17

Zu ähnlichen, zum Teil noch schärferen, aber auch differenzierenden Einschät-
zungen als denen des Sozialphilosophen Berlin gelangt der Historiker Hagen
Schulze in seinem international anerkannten Standardwerk: Staat und Nation in
der europäischen Geschichte, 1994. Nach einem Durchgang durch 1000 Jahre
europäischer Geschichte resümiert er:
„Nicht die Teilung in Nationen ist es, die Europa gefährdet, sondern der Drang
zu Nationalstaaten für alle noch so kleinen Nationalitäten, in denen die uner-
füllbare und chimärische Einheit von Nation, Sprache und Staatsgebiet herbei-
geführt werden soll.“ Gefährlich sei „das Erbe der romantischen Nationalidee
eines Herder oder Fichte, die sich nicht auf Institutionen und Verfassungen, auf
Volkssouveränität und Menschenrechte berief, sondern auf die Geschichte, auf
die Sprache, auf die Kultur und das gemeinsame Blut, das in den Adern eines
Volkes seit Urzeiten rolle und seine Einheit über die Jahrtausende hinweg ver-
bürge.“ „Dieses Konzept von Nation … macht Nationalismus erst eigentlich zur
zerstörerischen Gefahr für Europa“, und auf Deutschland bezogen, verbunden
mit der „Idee der mystischen Blutseinheit des Volkes, die den Zusammenschluss
aller Deutschen in einem Staat gebiete, musste [es] deshalb unweigerlich 1945 im
Höllensturz des ersten deutschen Nationalstaats enden.“18 Zu Beginn dieses
Sturzes hat Joseph Goebbels die unheilvolle Vergötzung des ‚Völkischen’ auf den
Punkt gebracht: „Am 30. Januar ist endgültig die Zeit des Individualismus ge-
storben. Die neue Zeit nennt sich nicht umsonst Völkisches Zeitalter. Das Ein-
zelindividuum wird ersetzt durch die Gemeinschaft des Volkes. Wenn ich in
meiner politischen Betrachtung das Volk in den Mittelpunkt stelle, dann lautet
die nächste Konsequenz daraus, dass alles andere, was nicht Volk ist, nur Mittel
zum Zweck sein kann. Wir haben also … wieder ein Zentrum, einen festen Pol
in der Erscheinungen Flucht … das Volk als Ding an sich, das Volk als den Begriff
der Unantastbarkeit, dem alles zu dienen und dem sich alles unterzuordnen
hat.“19 Der schaurige Massenmord im zerfallenen Jugoslawien, so Hagen Schul-
ze, erweise noch heute das „zerstörerische Prinzip der Ethnokratie, des Primats
des durch Blutsbande geeinten Volkes“. Nicht die Idee der Nation müsse in Eu-
ropa überwunden werden, „sondern die Fiktion der schicksalhaften, objektiven
und unentrinnbaren Einheit von Volk, Nation, Geschichte, Sprache und Staat.“
Der Nationalstaat sei zwar weniger wichtig geworden, aber auch noch nicht
überflüssig: „Nur der nationalstaatliche Rahmen ist einstweilen imstande, schüt-

16 Ebd., S. 51.
17 Ebd., S. 53 f.
18 Hagen Schulze, Staat und Nation in der europäischen Geschichte, 1994, S. 336 ff., 339, auch zum Fol-

genden.
19 Joseph Goebbels, Tagebücher, hrsg. von H. G. Reuth, München 1988, Bd. III, S. 1076.

230

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:27:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226


zende Hülle für demokratische und freiheitliche Institutionen zu sein“ – freilich
unter Verzicht auf das unheilvolle Prinzip der Ethnokratie und die „veraltete“
Ideologie des Nationalismus, an deren Stelle das „Gefühl der Solidarität der Na-
tionen“ treten soll. Hier bleiben Fragezeichen, die wir vielleicht auflösen können,
wenn wir zu verstehen versuchen, wie Jürgen Habermas, der das Thema seit
vielen Jahren behandelt, die „Spannung zwischen Nationalismus und Republi-
kanismus“ im Zeitalter der Globalisierung erträglich zu halten versucht.20

Nationalstaat und Verfassungspatriotismus

Die zentrale Kategorie, die hier der Klärung bedarf, zumal sie zu zahlreichen,
auch gewollten und polemischen Missverständnissen Anlass gegeben hat, ist der
Begriff des Verfassungspatriotismus. Habermas hat ihn von Dolf Sternberger
übernommen, der ihn zum 30. Jahrestag des Grundgesetzes 1979 geprägt hatte,
und hat ihm einen eigenen, präzisen Sinn gegeben. Er bezeichnet den Inbegriff
der von den Angehörigen eines als „Demos“ (im Unterschied zum „organisch
gewachsenen“ „Ethnos“) staatlich verfassten Volkes geteilten und bejahten, ver-
fassungsrechtlich abgesicherten Vorstellungen und Überzeugungen von den In-
stitutionen eines demokratisch legitimierten politischen Prozesses und der men-
schen- und grundrechtlich garantierten Rechtsstellung der an ihm teilhabenden
Bürger. Die heftige, bisweilen vor wohlfeiler, auch verzerrender Polemik nicht
zurückschreckende Ablehnung, die dieses demokratische Legitimationskonzept
erfahren hat (z.B. von O. Depenheuer),21 wird erklärlich, aber nicht gerechtfer-
tigt, wenn man die Habermas’sche Interpretation des Nationalstaatsgedankens
betrachtet.
Ähnlich wie Hagen Schulze, der ‚Nationalstaat’ und ‚Ethnokratie’ unterscheidet,
sagt Habermas: „Die Nation hat zwei Gesichter“. Das eine zeigt „die gewollte
Nation der Staatsbürger“ als Quelle für demokratische Legitimation, das andere
ist die „geborene Nation der Volksgenossen“, die für „soziale Integration“ sorgt.
„Staatsbürger konstituieren aus eigener Kraft die politische Assoziation von
Freien und Gleichen; Volksgenossen finden sich in einer durch gemeinsame Spra-
che und Geschichte geprägten Gemeinschaft vor. In die Begrifflichkeit des Na-
tionalstaats ist die Spannung zwischen dem Universalismus einer egalitären
Rechtsgemeinschaft und dem Partikularismus einer historischen Schicksalsge-
meinschaft eingelassen“.22 Der „naturalistische“, auf einen „Ethnos“23 gegrün-
dete, also auf Abstammung, Geschichte und Sprache beruhende Nationbegriff
hatte, so Habermas, eine historisch erfolgreiche, positive Funktion, indem er die
„zerfallenden korporativen Bindungen der frühmodernen Gesellschaft durch
den Solidarzusammenhang der Staatsbürger ersetzt hat.“24 Heute, angesichts der
Herausforderungen von Globalisierung und Multikulturalismus – hier genügt es,
an die „Verwirklichung einer immer engeren Union der Völker Europas“ zu
denken, Art. 1 EUV, dazu Art. 23 Abs. 1 GG – und angesichts des von C.
Schmitt deutlich genug beschriebenen, latent bellizistischen Charakters des auf
naturwüchsiger Homogenität aufbauenden Nationenbegriffs25 muss die entspre-
chende Funktion der sozialen Integration auf einer abstrakteren, nämlich recht-
lichen Ebene von der „universalistisch“, kantisch gesprochen ‚kosmopolitisch’,
weltbürgerrechtlich–menschenrechtlich anschlussfähigen „Staatsbürgernation“

4.

20 Jürgen Habermas, Die Einbeziehung des Anderen, 1996, S. 138.
21 Otto Depenheuer, Integration durch Verfassung, DÖV 1995, 854 ff.
22 Habermas, (Fn. 20), S. 139.
23 Ders. (Fn. 20), S. 154.
24 Ders. (Fn. 20), S. 139.
25 Carl Schmitt, Verfassungslehre, 1928, Nachdruck 1957, S. 231 f.

231

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:27:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226


geleistet werden. Die Reduktion dieses „Demos“ „auf die vorpolitische Gege-
benheit eines naturwüchsigen Volkes“ genügt hier nicht mehr.26 Diese Einsicht
und die willentliche Bejahung der politischen Assoziation der Freien und Glei-
chen, diese Ablehnung des ethnokratischen Nationalismus ist die Basis des Ver-
fassungspatriotismus. Sie ist der entscheidende Differenzpunkt zu der wohl noch
herrschenden, wenngleich bröckelnden Staatsrechtslehre, wie sie durch Namen
wie Josef Isensee, Ernst-Wolfgang Böckenförde, Paul Kirchhof, Christian Hill-
gruber, Otto Depenheuer u.a. charakterisiert wird. Habermas sieht bei klarer
theoretischer Option für das demo-kratische Staatsbürgermodell, dass die histo-
risch-politische Wirklichkeit beide Aspekte oft untrennbar vermischt aufweist.
„Es bleibt eine empirische Frage, wann und in welchem Maße sich moderne Be-
völkerungen eher als eine Nation von Volksgenossen oder von Staatsbürgern
verstehen…. Das Nationalbewusstsein changiert eigentümlich zwischen erwei-
terter Inklusion und erneuter Abschließung“.27

Die Kritik der Theorie am Konzept des Verfassungspatriotismus hat in der Tat,
wie noch zu zeigen ist, konkrete Auswirkungen auf Staatsangehörigkeits- und
„Fremdenrecht“. Der typisch wiederkehrende Kritikpunkt ist dabei nicht auf den
zentralen Gehalt des Begriffs gerichtet – wer wollte sich heute schon offen gegen
Menschenrechte und Demokratie und ihren Wechselbezug aussprechen?! – son-
dern vielmehr auf ihren angeblich fehlenden Realitätsbezug. So meint E.-W.
Böckenförde, der „blasse“ Seminargedanke des Verfassungspatriotismus könne
ein „gesundes Nationalbewusstsein“ nicht ersetzen, dieses Konzept hänge in der
Luft.28 Und J. Isensee hat die dazu passende Ironie eines deutschen Dichters zur
Hand: Indem der Verfassungspatriotismus alle irdischen Unterscheidungen zwi-
schen Völkern und Staaten hinter sich lasse, zur Höhe der reinen Normen auf-
steige und weiter zu den Ideen über diesen Normen, finde er die Identität der
Deutschen dort, wo Heinrich Heine sie schon im frühen 19. Jahrhundert gefun-
den habe, nämlich „im Reich der Luft“: „Den Russen gehört das Land,/ das Meer
gehört den Briten,/ Wir Deutschen besitzen die Herrschaft/ im Luftreich – un-
bestritten./ Hier üben wir die Hegemonie,/ hier sind wir unzerstückelt,/ die an-
deren Völker haben sich/ auf platter Erde entwickelt.“29 Und während Otto De-
penheuer dem Habermas’schen Begriff krude „Totalitarismusnähe“ zu-
schreibt,30 unterstellt Christian Hillgruber (immerhin in der 3. Auflage des
Handbuchs des Staatsrechts) den von ihm nicht namentlich genannten „Ver-
fechtern“ des „neuen Identitätskonzepts“ die unlautere Absicht, sie wollten
durch eine „irreführende ‚falsa demonstratio’“ ihr kosmopolitisches Credo „ver-
schleiern“. Denn sie meinten die Ideen von Demokratie und Menschenrechten
nicht in ihrer konkreten verfassungsrechtlichen Ausprägung durch das Grund-
gesetz, sondern nur als „abstrakte, vage und daher gerade auch gegen das Grund-
gesetz ausspielbare Leitprinzipien.“ „Mit diesen universalistischen Prinzipien
allein ist kein (National-)Staat zu machen. Insbesondere die politische Idee der
Volkssouveränität ist in ihrer staatsrechtlichen Realisierung notwendig auf das
Volk als eine vorgefundene, konkrete Einheit bezogen, die sie nicht selbst kre-
ieren kann.“31

26 Habermas (Fn. 20), S. 139.
27 Ders. (Fn. 20), S. 156.
28 E.-W. Böckenförde, Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 30. 9. 1995, zit. nach Habermas (Fn. 20),

S. 157.
29 Vgl. Josef Isensee, Nationalstaat und Verfassungsstaat – wechselseitige Bedingtheit, in: Recht und Recht,

FS für Gerd Roellecke, hrsgg. von R. Stober, 1997, S. 137 ff., 158.
30 O. Depenheuer, DÖV 1995, 857.
31 C. Hillgruber, Der Nationalstaat in der überstaatlichen Verflechtung, in: Isensee/Kirchhof (Hrsg.),

Handbuch des Staatsrechts, Bd. II, 3. Aufl., Heidelberg 2004, § 32 Rn. 34 f.

232

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:27:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226


Man muss sich ernsthaft fragen, ob diese Autoren die freilich nicht wenigen Aus-
sagen von J. Habermas überhaupt gelesen haben und wenn ja, weshalb sie sie so
manifest missverstanden haben.
Denn von Anfang an hat Habermas betont, die verfassungspatriotische Bindung
an die abstrakten Verfahren und Prinzipien, das sind demokratische Repräsen-
tation und Entscheidungsverfahren sowie Menschenrechte bzw. Grundrechte,
müsse sich „aus dem konsonanten Erbe kultureller Überlieferungen speisen.“32

Die moralisch und rechtlich zu fordernde „differenzempfindliche Inklusion“
oder einfach: der respektvolle Umgang mit „geborenen Minderheiten“ in einer
andersartigen Mehrheitskultur erfordert besondere Anstrengungen, weil alle
Rechtsordnungen immer „ethisch imprägniert“ sind, weil sie nämlich „den uni-
versalistischen Gehalt derselben Verfassungsprinzipien verschieden, nämlich im
Kontext der Erfahrungen einer nationalen Geschichte und im Lichte einer his-
torisch vorherrschenden Überlieferung, Kultur und Lebensform auf jeweils an-
dere Weise interpretieren.“33 Der entscheidende Schritt zur „verfassungspatrio-
tischen“ Staatsfundierung, zur demokratischen Staatsbürgernation, der nur un-
vollkommen und missverständlich als Übergang zu einer „abstrakteren“, proze-
duralistischen Ebene bezeichnet wird, der so sehr den Widerwillen der traditio-
nellen Doktrin provoziert hat, ist prägnant und kurz als Entkoppelung der ethi-
schen Integration von Gruppen und Subkulturen von der alle Staatsbürger um-
greifenden politischen Integration zu beschreiben.34 Habermas nennt dies einen
„schmerzhaften Prozess“, der einerseits von der Mehrheitskultur den Verzicht
darauf verlangt, „von vornherein die Parameter der Selbstverständigungsdiskur-
se“ zu diktieren, der aber andererseits durch „die gleichberechtigte Koexistenz
verschiedener ethnischer Gemeinschaften, Sprachgruppen, Konfessionen und
Lebensformen“ auch nicht zu einer „Fragmentierung der Gesellschaft“ führen
darf.35

Die Entkoppelung der ethischen Integration von der allgemeinen politischen In-
tegration bedeutet, dass eine Person auch als Mitglied einer Gemeinschaft, einer
Subkultur, anerkannt wird, „die um eine jeweils andere Konzeption des Guten
integriert ist.“36 Demgegenüber wurzelt die allen Staatsbürgern gemeinsame po-
litische Kultur „in einer Interpretation der Verfassungsprinzipien, die jede Staats-
nation aus der Sicht ihres historischen Erfahrungszusammenhangs vornimmt
und die insofern selbst ethisch nicht neutral sein kann.“ Und 2005 hat Habermas
„entgegen einem weit verbreiteten Missverständnis“ noch einmal klargestellt,
was „Verfassungspatriotismus“ heißt, nämlich, „dass sich Bürger die Prinzipien
der Verfassung nicht allein in ihrem abstrakten Gehalt, sondern konkret aus dem
geschichtlichen Kontext ihrer jeweils eigenen nationalen Geschichte zu Eigen
machen“. „Unter Staatsbürgern entsteht eine wie immer auch abstrakte und
rechtlich vermittelte Solidarität erst dann, wenn die Gerechtigkeitsprinzipien in
das dichtere Geflecht kultureller Wertorientierungen Eingang finden.“37

Ethnozentrischer oder demozentrischer Nationbegriff und die „Rechte
Anderer“

Nach diesen absichtlich so ausführlich wiedergegebenen Explikationen braucht
sich der Verfassungspatriot den Spott über den „Herrscher der Luft“ nicht mehr

5.

32 Habermas, Eine Art Schadensabwicklung, 1987, S. 173.
33 Ders. (Fn. 20), S. 28.
34 Ders. (Fn. 20), S. 262.
35 Ders. (Fn. 20), S. 174.
36 Ders. (Fn. 20), S. 262 f.
37 Habermas, Zwischen Naturalismus und Religion, 2005, S. 111.

233

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:27:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226


anzuhören: Er trifft ihn nicht. Dies wird deutlich, wenn wir nach möglichen un-
terschiedlichen Auswirkungen der beiden Nationalstaatsbegriffe auf Staatsange-
hörigkeitsrecht und Ausländerrecht fragen, des ethnozentrierten, homogenitäts-
orientierten Begriffs einerseits und des „demos“orientierten Begriffs anderer-
seits.
Eine Frage, die mit dem weiteren „Zusammenwachsen“ der Völker Europas
ebenso wie mit den ‚transeuropäischen’ Migrationsbewegungen künftig an Be-
deutung wie an Schärfe zunehmen wird, richtet sich auf die rechtlichen Grenzen
möglicher Veränderungen des ethnisch-kulturellen Spektrums des deutschen
Volkes durch Änderungen in den Erwerbs- und Verlusttatbeständen des deut-
schen Staatsangehörigkeitsrechts. Oder anders und jetzt ganz positivrechtlich
gefragt: Schreibt das Grundgesetz einen inhaltlich bestimmten Begriff des „Deut-
schen Volkes“ als der verfassunggebenden Gewalt, des pouvoir constituant also,
mit der Wirkung vor, dass er entsprechende Bindungen des pouvoir constitué,
also der gesetzgebenden Gewalt des Volkes (Art. 20 Abs. 2 GG), erzeugt?
Dass diese Frage einen höchst sensiblen Nerv der deutschen Staatsrechtslehre traf
und trifft, machte die Diskussion offenbar, die sich von 1990 an um einige „ei-
nigungsbedingte“ Grundgesetzänderungen, insbesondere durch das 36. Ände-
rungsgesetz vom 23. September 1990, entzündete. Während die ursprüngliche
Präambel des Grundgesetzes den Willen des „Deutschen Volkes“ in den west-
deutschen Ländern ausdrückte, „dem staatlichen Leben für eine Übergangszeit
eine neue Ordnung zu geben“, dabei aber „seine nationale und staatliche Einheit
zu wahren,“ verzichtete der verfassungsändernde Gesetzgeber des Jahres 1990
auf die Klausel dieses so genannten „Wahrungsgebotes“, zumal ja nun, wie die
neu gefasste Präambel feststellte, die „Deutschen“ in allen namentlich aufgeru-
fenen deutschen Ländern „die Einheit und Freiheit Deutschlands“ „in freier
Selbstbestimmung“ „vollendet“ haben. Die Streichung des ausdrücklichen
„Wahrungsgebotes“ aus der Präambel wird gleichwohl als ein folgenschwerer
Irrtum des Gesetzgebers kritisiert, weil er den falschen Rechtsschein erzeuge, der
grundgesetzändernde Gesetzgeber der Wiedervereinigung habe sich vom „deut-
schen Nationalstaat losgesagt.“38 Interessant an dieser ohnehin unzutreffenden
Präambel-Auslegung ist nur, wie sie zur Untermauerung des „verfassungsrecht-
lich festgeschriebenen Selbstverständnis[ses] der Bundesrepublik Deutschland
als Nationalstaat“ und der hieraus angeblich zu ziehenden staatsangehörigkeits-
rechtlichen Folgerungen verwendet wird. Das in der autoritativen Rechtspre-
chung des Bundesverfassungsgerichts 1973 im Urteil zum so genannten Grund-
lagenvertrag, sodann 1987 im Fall des „sächsischen Italieners“ oder „italienischen
Sachsen“ bekräftigte „Wahrungsgebot“39 wird in der Literatur als verfassungs-
änderungsfeste (Art. 79 Abs. 3 GG!) „verfassungsrechtliche Grundsubstanz“, als
rechtlich unverrückbare Grundentscheidung verstanden, „die Bundesrepublik
Deutschland als Nationalstaat des deutschen Volkes zu verfassen“.40 Dem müss-
ten die Regelungen der Staatsangehörigkeit entsprechen. Das deutsche Volk ist
dann „ein dem Gesetzgeber in seiner Zusammensetzung [des Volkes!] im Kern
zwingend vorgegebenes Subjekt.“
Und da sich – so Hillgruber41 – das deutsche Staatsvolk herkömmlich abstam-
mungsmäßig definiere, bedeute dies, dass das Abstammungsprinzip als regelhaf-
tes Leitprinzip für den Geburtserwerb der deutschen Staatsangehörigkeit nicht
aufgegeben werden dürfe. Nur in „sachlich begründeten Ausnahmefällen“ dürfe

38 C. Hillgruber (Fn. 31), § 32, Rn. 16.
39 BVerfGE 36, 1 ff., (1973); BVerfGE 77, 137 ff. (1987).
40 Hillgruber (Fn. 31), § 32 Rn. 15 und Rn. 19 zum Folgenden.
41 Ebd. § 32 Rn. 22 und 25 zum Folgenden.

234

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:27:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226


das „ius sanguinis“ durch „Elemente des ius soli“ ergänzt werden, wenn „der
Regelcharakter des Abstammungsprinzips und damit die Identität und Integrität
des deutschen Staatsvolkes nicht in Frage gestellt werden“ sollen. Nur ein „zah-
lenmäßig relativ kleiner Personenkreis“ dürfe auf diese Weise die deutsche Staats-
angehörigkeit erwerben; außerdem müsse durch zusätzliche Voraussetzungen
hinreichend sichergestellt sein, dass eine Eingliederung in den „deutschen Kul-
turverband“ gelinge.42 Und man beruft sich auf eine alte Entscheidung des Bun-
desverfassungsgerichts aus 1974,43 die aber gerade nicht das ius soli, vielmehr das
ius sanguinis und zwar in Verbindung mit dem Grundsatz der Gleichheit der
Geschlechter, zum Gegenstand hatte: Ebenso wie damals das Kind eines deut-
schen Vaters und einer ausländischen Mutter die deutsche Staatsangehörigkeit
erwarb, sollte – als Folge des Art. 3 Abs. 2 GG – auch das Kind einer deutschen
Mutter und eines ausländischen Vaters diese Staatsangehörigkeit erwerben –
heute ein selbstverständlicher Grundsatz des § 4 Abs. 1 Satz 1 StAG. Die deutsche
Frau und Mutter, stellen die Karlsruher Richter fest, könne „in gleicher Weise
wie der deutsche Ehemann einer Ausländerin die Gewähr dafür bieten, dass das
Kind eine echte Bindung zum deutschen Volk, seiner Rechtsordnung und Kultur
erwirbt und in den deutschen Staatsverband hineinwächst.“ Freilich befürwortet
auch Hillgruber eine „kulturnationale Deutung der deutschen Staatangehörig-
keit“.44 Das Abstammungsprinzip als änderungsfest institutionell garantiertes,
regelhaftes Leitprinzip der deutschen Rechtsordnung gewährleiste weniger die
ethnische [also blutsmäßige] als die kulturelle Einheit der Nation; es tradiere und
pflege vor allem die gemeinsame Sprache und sprachgebundene gemeinsame
Kultur und gewährleiste so „eine relative Homogenität der Staatsangehörigen“,
welche die Basis „für eine sich als innere Einheit empfindende Staatsnation“ bil-
de.45 Das auf diese Weise konstituierte „deutsche Volk“ dürfe nur „in Randbe-
reichen“ durch gesetzlich geregelte Verleihung der Staatsangehörigkeit an wei-
tere Personen(gruppen) ergänzt werden, wenn nicht die Legitimationskette zwi-
schen dem Volk als der verfassunggebenden Gewalt und der verfassten und de-
mokratisch legitimierten Staatsgewalt zerreißen soll.46

Wenn die Reihung dieser Begriffe: Abstammung – gemeinsame Sprache/Kultur
– Homogenität – innere Einheit als Staatsnation (Volk) – demokratisch legiti-
mierte Staatsgewalt (Volk) – mehr sein soll als eine nationalkonservative Wunsch-
liste, dann wird man sich fragen müssen, wie andere Nationen, und insbesondere
so genannte Einwanderungsländer wie die U.S.A es trotz all ihrer ethnischen
Vielfalt und Heterogenität fertig bringen, eine gemeinsame Sprache, einen ge-
meinsamen ‚way of life’ und sogar ein gemeinsames Nationalbewusstsein aus-
zubilden. Nation-weite Katastrophen wie der Terrorschlag vom 11. September
2001 spielen da eine zwar beachtliche, aber doch nur punktuelle Rolle. Das muss
hier als Frage stehen bleiben.
Vielmehr soll, ohne vorschnelle Wertsetzung, dem skizzierten ethnozentrischen
Homogenitätsansatz eine ganz anders geartete gesellschaftstheoretische Perspek-
tive gegenüber gestellt werden, die auch zu ganz anderen rechtlichen, etwa staats-
angehörigkeitsrechtlichen Folgerungen führen könnte.
Die wesentlichen Momente dieser Gegenposition hat Jürgen Habermas im Vor-
wort seiner „Studien zur politischen Theorie“ benannt, die 1996 unter dem fast

42 Ebd., § 32 Rn. 25.
43 BVerfGE 37, 217, 252.
44 Hillgruber (Fn. 31), § 32 Rn. 24.
45 Ebd., § 32 Rn. 22.
46 Ebd., § 32 Rn. 20.

235

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:27:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226


programmatischen Titel „Die Einbeziehung des Anderen“ veröffentlicht wur-
den.
Habermas verteidigt sein Konzept der kommunikativen Vernunft mit dem darin
intendierten Universalismus in epistemologischer wie in moral- und rechtstheo-
retischer Hinsicht nach beiden Seiten: Auf der ersten, die hier nicht weiter ver-
folgt werden kann, muss er sich mit der radikalen Kontingenz-Position von Ri-
chard Rorty auseinandersetzen, der versucht hat, die „Rest-Differenz“ zwischen
ihm und Habermas auf den Punkt zu bringen.47 Er, Rorty, wolle weder Univer-
salismus noch Rationalismus aktualisieren; schon gegenüber der Idee einer „uni-
versellen Geltung“, die am Ende des Habermas’schen diskurstheoretischen Kon-
vergenzprozesses leuchten soll, sei er, Rorty, misstrauisch. An die Stelle der tra-
ditionellen, Hegel, Peirce und Habermas gemeinsamen Philosophiegeschichte
will er eine „Geschichte von der wachsenden Bereitwilligkeit zum Leben mit
Pluralitäten und zum Beenden der Suche nach universeller Geltung“ setzen. In
der zweiten Hinsicht hat Habermas den im Streit um den „Verfassungspatrio-
tismus“ dominanten Vorwurf eines (im Wortsinne!) blutleeren, ahistorischen,
universalistischen Menschenrechtsidealismus vor Augen, wenn er für seine Mo-
ral- und Rechtstheorie „einen für Differenzen hoch empfindlichen Universalis-
mus“48 in Anspruch nimmt. „Der gleiche Respekt für jedermann erstreckt sich
nicht auf Gleichartige, sondern auf die Person des Anderen oder der Anderen in
ihrer Andersartigkeit. Und das solidarische Einstehen für den Anderen als einen
von uns bezieht sich auf das flexible ‚Wir’ einer Gemeinschaft, die allem Sub-
stantiellen widerstrebt und ihre porösen Grenzen immer weiter hinausschiebt.
Diese moralische Gemeinschaft … ist kein Kollektiv, das uniformierte Angehö-
rige zur Affirmation der je eigenen Art nötigen würde. Einbeziehung heißt hier
nicht Einschließen ins Eigene und Abschließen gegen (sic!) Andere. Die ‚Einbe-
ziehung des Anderen’ besagt vielmehr, dass die Grenzen der Gemeinschaft für
alle offen sind – auch und gerade für diejenigen, die füreinander Fremde sind und
Fremde bleiben wollen.“49

Was bedeutet das für die Menschenrechte und Bürgerrechte der Anderen?

Der Abstand zwischen dieser Position einer für Differenzen hoch empfindlichen,
universalistischen Inklusion und jener zuvor skizzierten Position der „Apolo-
geten der Volksnation“50 erscheint riesig, fast unüberbrückbar, selbst wenn man
im Auge behält, dass die zuletzt genannte nur eine verfassungsjuristische Inter-
pretation (des Begriffs „Deutsches Volk“) zu sein, während die andere nur ein
moraltheoretisches, dann aber auch „menschenrechtliches“ Postulat zu sein be-
ansprucht. Der de lege ferenda national wie supranational zu führende „Gerech-
tigkeitsdiskurs“ ist gerade durch sein beständiges Grenzgängertum zwischen
menschenrechtlicher Idealität (mit Absicht wird hier das Adjektiv „naturrecht-
lich“ vermieden!) und positivrechtlichem „Realismus“ gekennzeichnet.
Die „Idealität“ wird in Art. 21 der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte
1948 (nicht: Menschen- und Bürgerrechte, wie 1789!) dreifach angedeutet: Es
geht um das Recht jedes Menschen a) der Teilnahme an der Leitung der öffent-
lichen Angelegenheiten „seines Landes“, b) auf „Zulassung zu öffentlichen Äm-
tern in seinem Lande“ und c) auf Teilnahme an der Willensbildung des Volkes
durch (aktive oder passive) Ausübung des allgemeinen und gleichen Wahlrechts.

6.

47 Richard Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidarität, 1989, S. 120 f.
48 Habermas (Fn. 20), S. 7.
49 Ebd., S. 7 f.
50 Ebd., S. 8.

236

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:27:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226


Die crux liegt hier in der Deutung des Ausdrucks „seines Landes“. Der ‚Auslän-
der’ lebt, wie schon sein Name sagt, wenngleich unter Umständen lebenslang,
nicht in „seinem Land“ – oder aber vielleicht doch?
Das Bundesverfassungsgericht hat allen hier aufkeimenden Versuchungen rigo-
ros die Luft abgeschnitten. Trotz der erheblichen Zunahme des Ausländeranteils
an der Gesamtbevölkerung des Bundesgebiets habe der verfassungsrechtliche
Begriff des „Volkes“ keinen Bedeutungswandel erfahren. Diese Meinung beruhe
offensichtlich auf der Vorstellung, es entspreche der demokratischen Idee und
ihrem Freiheitsgedanken, zwischen den Inhabern demokratischer politischer
Rechte und den dauerhaft einer bestimmten staatlichen Herrschaft Unterworfe-
nen nach Möglichkeit Kongruenz herzustellen. „Das ist im Ausgangspunkt zu-
treffend“, meinen die Richter sogar, könne aber nicht zu einer Auflösung des
Junktims zwischen der Eigenschaft als Deutscher und der Zugehörigkeit zum
Staatsvolk als dem Inhaber der Staatsgewalt führen. Dem stehe das Grundgesetz
entgegen.51 Was den Richtern hier so schwer fällt, nämlich die Aufhebung des
Metöken-Status, die wenigstens partielle Herstellung der demokratischen Kon-
gruenz von Herrschen und Beherrschtwerden, das gelingt dem berühmten „Fe-
derstrich des Gesetzgebers“, allerdings nur des supranationalen, heute mit seinen
Artikeln 18 und 19 EGV über die Unionsbürgerschaft und über das kommunale
Wahlrecht für Ausländer in der Fassung des Vertrages von Amsterdam 1997 (ur-
sprünglich schon im Maastricht-Vertrag 1992). Das Grundgesetz musste ange-
passt werden, was Ende 1992 geschah.
Aber obwohl das Europäische Gemeinschaftsrecht damit ein Vorbild für die Lo-
ckerung des Junktims von Staatsangehörigkeit und politischer Mitwirkungsbe-
fugnis gegeben hat, zeigt sich die nationalkonservative, ethnozentrisch orientierte
Staatslehre davon unbeeindruckt. Wenn etwa Paul Kirchhof an repräsentativer
Stelle 199752 den „Demokratischen Rechtsstaat“ als die „Staatsform der Zuge-
hörigen“ definiert und die Elemente des „Staatsvolks“ als Basisbegriff beschreibt,
wird man darin die wesentlichen Momente der „Nationalismus“-Definition von
Isaiah Berlin wieder finden: das Zusammengehörigkeitsbewusstsein einer Ge-
meinschaft, die Verbundenheit durch Herkunft und Tradition, die Gemeinsam-
keit von Werten, eine weitgehende innerliche Verbundenheit durch Sprache,
Kultur und Religion usw. Nur vom Gruppenvorrangbewusstsein und der damit
verbundenen latenten Intoleranz oder Aggressivität ist bei Kirchhof nicht die
Rede. Das ist auch gar nicht nötig, denn die „Staatsform der Zugehörigen“ führt
ohnehin zu einem, milde gesagt, Zweiklassensystem: Grundlegend für die frei-
heitliche Demokratie sei „die Unterscheidung zwischen den zur demokratischen
Mitwirkung berechtigten Bürgern und allen von der Staatsgewalt betroffenen
Grundrechtsträgern.“53 „Der Bürger legitimiert die Staatsgewalt in dauernder
Zugehörigkeit“, er „nimmt in der Wahl Einfluss auf Handlungsprogramme und
Handlungsberechtigte zukünftiger Staatspolitik“, der Betroffene mäßigt dagegen
die Staatsgewalt „in gegenwärtiger Beschwer“. Er „wehrt sich gegen eine Ver-
letzung seiner Rechte durch den Staat und stärkt in der Summe der Einzelver-
fahren die gegenwärtige Freiheitlichkeit des Staates“. „Diese doppelte Freiheits-
sicherung durch Staatsvolk und Betroffene“ „schließt damit“ die „politische
Ausgrenzung oder Entrechtung“ des Nichtstaatsangehörigen von vornherein
aus. Also: Bürger hier – Betroffene (Ausländer) dort. Die einen beeinflussen die
Gesetzgebung, die anderen sind ihr nur unterworfen und im Konfliktfall auf die

51 BVerfGE 83, 37, 52 (1990).
52 P.Kirchhof (F. 10), § 221.
53 Ebd., § 221 Rn. 17, auch zum Folgenden.

237

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:27:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226


Anrufung der Gerichte verwiesen. Bürger-Demokratie steht gegen Betroffenen-
Rechtsschutz. Für die Nicht-„Zugehörigen“, und mögen sie im Inland noch so
dauerhaft verwurzelt sein, ökonomisch und gesinnungsmäßig noch so sehr sich
zu Hause fühlen, bleibt die Konnexität von privater und öffentlicher Autonomie:
die Existenz als gleichberechtigter demokratischer Citoyen ein (schöner?)
Traum. In ironischer Bitterkeit könnte man kommentieren: In der Tat kann hier
von „Entrechtung“ im strengen Sinne nicht die Rede sein, denn wo erst gar keine
„Berechtigung“ stattgefunden hat, kann auch der contrarius actus einer Entrech-
tung nicht erfolgen.
Das Bundesverfassungsgericht konnte sich in seinem Urteil zum schleswig-hol-
steinischen Kommunalwahlgesetz 1990 einen Ausweg und Fortschritt im Sinne
des Art. 21 der Allgemeinen Menschenrechtserklärung nur durch Erleichterun-
gen bei dem Erwerb der deutschen Staatsangehörigkeit vorstellen.54 Der Maas-
tricht-Vertrag und die Folgeverträge haben mit den Regelungen zur Unionsbür-
gerschaft (Art. 18, 19 EGV) gelehrt, dass politische Mitwirkung nicht notwendig
immer an Staatszugehörigkeit gekoppelt sein muss. Und aktivbürgerliches, im
öffentlichen Raum wirksames Engagement kann sich auch keineswegs nur im
aktiven und passiven Wahlrecht entfalten. Man denke zum Beispiel an Aufgaben
im Sozialwesen, im Schul- und Bildungswesen, im Gesundheitswesen. Auch die
im Verhältnis zu Nicht-EU-Ausländern durch die Unionsbürgerschaft privile-
gierte Stellung der EU-Ausländer könnte nach und nach fallen. Die „Rechte der
Anderen“ und die Rechte der „Zugehörigen“ werden in einer „Demokratie“,
einer Assoziation der Freien und Gleichen, einander immer ähnlicher.55

Das deutsche Staatsangehörigkeitsgesetz in der Gestalt, die es seit dem Zuwan-
derungsgesetz vom 30. Juli 2004 gefunden hat, lässt eine vorsichtige Abkehr von
der dominierenden Stellung des Abstammungsprinzips (ius sanguinis) erkennen.
Der durch mindestens achtjährigen rechtmäßigen Inlands-Aufenthalt manifes-
tierte Wille zum dauerhaften Verbleib, gepaart mit einer ausreichenden sprach-
lich-kulturellen Integration und ökonomischer Existenzfähigkeit, wird zum
konstitutiven Faktor der Begründung einer neuen politischen „Zugehörigkeit“.
Und die Eigenschaft, „Europäer“ (der EU) zu sein, wirkt sich sogar dahin aus,
dass das sonst geltende Verbot der „Mehrstaatigkeit“ keinen Hinderungsgrund
für die Einbürgerung darstellt.56 Die „Blutsgemeinschaft“ verliert ihre homoge-
nitätsstiftende Funktion, wenn sie sie jemals hatte. Die das respektvolle, solida-
rische Zusammenleben ermöglichenden Elemente der gemeinsamen Sprache, der
Nachbarschaft(shilfe), der gemeinsamen Arbeit und des wirtschaftlichen Aus-
tauschs gewinnen an Bedeutung. „Der Gesetzgeber“ hat die notwendigen Be-
dingungen friedlicher Koexistenz religiös-kulturell verschiedener Menschen und
Menschengruppen zu fixieren: im Schul- und Bildungswesen, in der Arbeitswelt,
in den Systemen sozialer Sicherung. Und dieser „Gesetzgeber“ ist keine mythi-
sche, keine biologische und keine historisch vorgegebene Einheit. Er ist wandel-
bar wie alles Menschenwerk.

54 BVerfGE 83, 37, 52.
55 F. Hanschmann, „Die Ewigkeit dauert lange, besonders gegen Ende“ – eine rechtliche (Neu-)Bewertung

des kommunalen Wahlrechts für Drittstaatsangehörige, in: Zeitschrift für Parlamentsfragen, Heft
1/2009, 37 ff., 43 ff. macht deutlich, dass die Position, welche, wie das Bundesverfassungsgericht, von
der zwingenden Koppelung demokratischer Statusrechte an die Staatsangehörigkeit ausgeht, mittler-
weile nicht nur von der gemeinschaftsrechtlich-supranationalen Entwicklung her, sondern in zuneh-
mendem Maße von der völker- und menschenrechtlichen Subjektstellung des Einzelnen her normativ
erodiert wird.

56 Vgl. §§ 10 Abs. 1 Satz 1 Nr. 4 und 12 Abs. 2 StAG.

238

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 11:27:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2009-3-226

