
5. Wertvorstellungen und ihre anthropologische Be­
deutung

In den Kapiteln über die Fragwürdigkeit der Tugenden sowie über 
Individualismus und Kollektivismus als Lebensentwürfe tauchte 
grundsätzlich schon der Begriff ‘Wert’ auf, dessen Bedeutung im 
folgenden in Bezug auf die Denk- und Handlungsstrategien des 
Menschen genauer betrachtet werden soll, wobei diese Bedeutung 
vor allem hinsichtlich der individuellen Entfaltung des Menschen 
herausgearbeitet werden wird. Wir nahem uns dabei immer mehr 
der Vorstellung von einem den Menschen in seinem Wesen selbst 
bestimmenden Phänomen, das mit dem Begriff der ontologischen 
Erfahrung charakterisiert ist. Wie schon in der Einleitung ausführ­
lich dargestellt wurde, ist die ontologische Erfahrung eine Erfah­
rens- und Erkenntnisweise, die den Menschen elementar berührt 
und beeinflußt und die zugleich auf sein Denken und Handeln auch 
im Alltagsleben einwirkt.

Nach einigen die Wertethik erörternden Überlegungen folgt eine 
kritische Reflexion zur Situation der Gegenwart, in der der bislang 
als obsolet betrachtete Wertbegriff zwar langsam wiederentdeckt 
wird, gleichwohl nicht im übergreifenden Zusammenhang mensch­
lichen Lebens und schon gar nicht als unabdingbares Konstituens 
der menschlichen Existenz. Dabei wird sich auch zeigen, daß po­
lare Wertvorstellungen sogar zu Zivilisationskonflikten von dra-

189

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


matischem Ausmaß fuhren können, die man mittlerweile als glo­
bale Bedrohung auffassen muß. Es soll dann gezeigt werden, daß 
Erkennen von Werten immer auch Selektion bedeutet, und zwar in 
dem Sinne, daß der Mensch sich kritisch zu den Bedingungen und 
Gegebenheiten seiner Lebenswelt, aber auch zu sich selbst verhalt, 
indem er distanziert zwischen Unwichtigem und Wichtigem, Be­
deutendem und Unbedeutendem, Oberflächlichem und Sinnvollen. 
Daß er dabei in der Wertvorstellung selbst hegende Aspekte wie 
Distanzverhalten, Selbsttätigkeit, Selbstsicherheit, aber auch 
Toleranz usw. bewußt einsetzen muß, um Werte überhaupt als 
solche erkennen und erfahren zu können, leitet die Argumentation. 
In diesem Zusammenhang taucht selbstverständlich der berechtigte 
Zweifel auf, ob Werte Absolutheitscharakter besitzen oder ob sie 
nicht vielmehr wie auch die Tugend einem Wandel unterworfen 
sind oder gar Ausdruck individualistischen Empfindens oder - was 
vor allem in der Gegenwart zutrifft - ob „Werte“ im Massenkon­
sens übernommen werden, die gar keine sind.1 Besonders diese 
Frage ist nicht leicht zu lösen, weil die Verteidigung einer Sache 
als Wert häufig bloß auf Geschmack oder Interesse reduziert wird, 
also bezogen auf bloß subjektive und singuläre Momente des 
menschlichen Daseins. Auch die Frage, ob Werte in individueller 
Ausprägung mit der Allgemeinvorstellung kompatibel sind oder ob 
es zu einem Dissens der gesellschaftlich (oder massenmedial) 
formulierten Maßstäbe kommen muß, wird Thema der folgenden 
Überlegungen sein. Schließlich - und dies wird das Leitmotiv bei 
der Frage nach der Bedeutung der Werte in unserem „digitalen“ 
Zeitalter sein - wird der Versuch unternommen, die Beziehung 
zwischen Wert und Leben bzw. Wert und Sein zu klären, ein Ge­
danke, der indes erst in den letzten Kapiteln mit letzter Schärfe und

1 Vgl. hierzu auch P. Sloterdijk: Der Verachtung der Massen. Versuch über 
Kulturkämpfe in der modernen Gesellschaft. Frankfurt/M. 2000.

190

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Transparenz vor Augen geführt werden soll. Zunächst aber ein 
einführender Blick auf einige für diese Erörterung wesentlichen 
Grundlagen der Bestimmung des Wertbegriffs, der - wie wir sehen 
werden - seit der Antike zu erheblichen Deutungsunterschieden 
geführt hat und in der Gegenwart sogar zu immer dififüseren und 
widersprüchlicheren Ergebnissen.

I

Werte im hier verstandenen Sinne sind von ideeller Natur, deren 
Erstreben und Bewahren als Realisation der Tugend zu betrachten 
ist. Das bedeutet, daß tugendhaftes Verhalten immer auf Werte 
gerichtet ist und diese im praktischen Handeln zu verwirklichen 
sucht. Materielle Werte sind daher nur insofern von Belang, wenn 
sie ideelle Hintergründe offenbaren, die ihre angenommene Be­
deutung für den Menschen rechtfertigen können.

Obwohl Werte im philosophischen Denken immer schon eine 
große Rolle gespielt haben, ist der Begriff selbst erst von Rudolf 
Hermann Lotze (1817-1881) terminologisch in die Philosophie 
eingeführt worden. In seinem dreibändigen Werk „Mikrokosmos“ 
(1856-1864) beschreibt er die Stellung des Menschen zu den drei 
von ihm konzipierten Bereichen der Realität: zu dem der Wirklich­
keit, dem der Wahrheit und schließlich dem der Werte. Von den 
Werten behauptet Lotze, daß sie vom Menschen ‘gefühlsmäßig’ 
als Übergeordnetes anerkannt werden und man sich diesem gegen­
über anschauend, verehrend, vor allem aber strebend verhalten 
könne.

Werten wird in der Regel im Unterschied zu Gütern keine ding­
liche Eigenschaft attestiert, vielmehr eine durch die besondere Fä­
higkeit des Wahmehmens sichtbar werdende Wesenheit, die die 
Qualität des Wertes als Sinngebendes offenbart. Aus der Vielheit 

191

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der menschlichen Bedürfnisse und Auffassungen wird nun auch die 
Komplexität der Wertungen erklärt. Doch mit dieser Interpretation 
ist nicht zuletzt auch Beliebigkeit verbunden, denn wenn von dem 
einen dies als Wert empfunden wird, jenes aber keineswegs und 
von dem anderen das genaue Gegenteil, so läßt sich kaum noch ein 
fundiertes Urteil über Werte fallen. Das bedeutet also, daß man 
nicht nur die Art und Intensität von Werten zu betrachten hat, son­
dern auch ihre Funktion im menschlichen Leben: ihre Lebensbe­
deutung. Mit der Konzentration auf die Lebensbedeutung lassen 
sich dann Werte hinsichtlich ihrer Qualität als Wert durchaus un­
terscheiden, indem z.B. die Gegensatzpaare Wert und Unwert en­
ger eingegrenzt und präzisiert werden. Formale Unterscheidungen 
wie positive oder negative Werte, subjektive oder objektive, rela­
tive oder absolute, aber auch inhaltliche, ethische und ästhetische 
Werte lassen es schließlich zu, einigermaßen stichhaltige Schluß­
folgerungen zu ziehen. Allerdings darf nicht unbeachtet bleiben, 
daß auch im Falle einer solchen Unterscheidung nicht nur durch 
ideologische oder andere Vorannahmen ganz spezifische und ein­
seitige Definitionskonzepte entstehen, denn Werte sind grundsätz­
lich nicht empirisch meßbar, sondern im besten Falle erfahrbar 
oder durch ihre Konsequenzen erkennbar.

Wie schon erwähnt, besteht kein Konsens über die Qualität 
eines Phänomens als Wert schlechthin, ebensowenig wie ein Kon­
sens darüber besteht, wie denn der Mensch überhaupt zu einer 
Wertvorstellung gelangen könne. Der Begriff ‘Wertvorstellung’ 
legt die Annahme nahe, daß es sich um ein der Vorstellung oder 
des Verstandes oder der Vernunft entspringendes Resultat handeln 
müsse, das schließlich entweder subjektive oder möglicherweise 
sogar intersubjektive Bedeutung und Akzeptanz erhält. Im Blick 
auf die ontologische Erfahrung muß diese Deutung allerdings tun 
eine Dimension erweitert werden, denn ‘Werterkenntnis’ ist auf 
dieser Grundlage ein Ergebnis einer besonderen Erfahrung, die eine 

192

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werterfahrung intendiert. Hans Jonas beschreibt diesen Zusam­
menhang in vergleichbarer Weise: „Das ‘Gute’ oder den ‘Wert’ im 
Sein gründen heißt die angebliche Kluft zwischen Sein und Sollen 
überbrücken. Denn das Gute oder Wertvolle, wenn es dies von sich 
her und nicht erst von Gnaden eines Begehrens, Bedürfens oder 
Wählens ist, ist eben seines Begriffes nach dasjenige, dessen Mög­
lichkeit die Forderung nach seiner Wirklichkeit enthält und damit 
zu einem Sollen wird, wenn der Wille da ist, der die Forderung 
vornehmen und in Handeln umsetzen kann“.2 Streng genommen, ist 
aus ontologischer Sicht durchaus noch ein Schritt weiterzugehen 
und der Begriff ‘Sollen’ durch den Begriff ‘Wollen’ (als in­
trinsische Motivation) zu ersetzen, da dieser die tatsächlich durch 
die Seinserfahrung bewirkte innere Haltung des handelnden Sub­
jekts als Konkretion der Teilhabe am Sein angemessener und 
treffender beschreibt.

Die Werterfahrung ist aber erst sekundär auf die Faktizität der 
Welt gerichtet, weil die Werterfehrung selbst aus einem Prozeß des 
inneren Lebens resultiert (und „Haltungen“ begründet), nämlich 
aus der ontologischen Erfahrung, der Erfahrung des Seins (vgl. 
auch die Darlegungen der Einleitung). Man kann ferner sagen, daß 
die aus der ontologischen Erfahrung stammende Sicht auf die Welt 
eine zwar affirmative Haltung zu den Erscheinungen hervorruft, 
aber in dem Sinne, daß die Unterscheidung zwischen dem 
Wertvollen und dem Unwerten evident vor Augen tritt (als 
„Selbstbejahung des Seins im Zweck“3). Werterfehrung ist von 
daher als positive Konditionierung des Subjekts hinsichtlich seiner 
Handlungsabsichten zu bezeichnen. Um dies zu verdeutlichen, 
werden weiter unten einige Aspekte der auf diese Weise verstande­
nen Werterfehrung benannt. Dabei ist zu beachten, daß die zu 

2 H. Jonas: Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die techno­
logische Zivilisation. Frankfurt/M. 31982, S. 153.
3A.a.O.,S. 155.

193

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


betrachtenden Werte nicht als singuläre Erfahrungsmomente zu 
verstehen sind, sondern daß vielmehr alle in einer engen Beziehung 
zueinander stehen bzw. daß das eine Moment das andere verstär­
kend beeinflussen kann und ihm auf diese Weise seine besondere 
Tiefe und Kraft verleiht. Werfen wir aber zunächst einen Blick auf 
einige einschlägige und in diesem Zusammenhang wesentliche 
Auffassungen zum Wertbegriff, deren Grundannahmen und Kon­
sequenzen für das menschliche Leben zwar einleuchtend erschei­
nen, denen aber aus der hier vertretenen philosophischen Sicht 
heraus wichtige Aspekte fehlen. Wir beziehen uns dabei vor allem 
auf Konzepte des 20. Jahrhunderts, werden aber aufgrund unserer 
philosophischen Anbindung an platonisches Denken auch auf sol­
che Gedanken zurückgreifen, die die Aktualität einer ontologisch 
gegründeten Ethik und ihrer Wertvorstellung präzisieren.

Vor allem Nietzsche hatte ja durch seine heftigen kulturkriti­
schen Ausführungen einen Angriff auf die tradierten Wertvorstel­
lungen unternommen und mit der Forderung nach der ‘Umwertung 
aller Werte’ wesentlich zu einer Renaissance der Wertediskussion 
beigetragen.4 Als Kritik der Moderne greifen Nietzsches Gedanken 
besonders heute diejenigen Momente auf, die den Zerfall mo­
ralischer Postulate bzw. der Tatsache absoluter oder übergreifen­
der Werte kennzeichnen.5 Nietzsche - in dieser Hinsicht vielfach 
verkannt und verschmäht - geht es in seinem Werk durchgängig 
um die Höherentfaltung des Menschen als geistiges Wesen, 
welcher Prozeß naturgemäß die Einbeziehung von Werten 
voraussetzt. So ist seine Aufgabe „das Wachsein selbst“, das kri­
tische Fragen nach den Grundbedingungen des Lebens, die im 

4 Vgl. E.Jain: Das Prinzip Leben. Lebensphilosophie und ästhetische Erzie­
hung. Frankfurt/New York 1993; ferner meinen Aufsatz Lebensphilosophische 
Kulturkritik und die Suche nach neuen Werten. In: Hermann Graf Keyserling 
und Asien. Hg. von U. Gahlings. Biebelsheim 2000, S. 122-140.
5 Vgl. bes. KSA V. Hg. von G. Colli und M.Montinari. München 21988.

194

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wahrhaft Guten liegen. Nietzsche fragt so auch nach dem „Werthe 
dieses Willens“, der auf Erkenntnis von Wahrheit gerichtet ist.6

Mit den folgenden Überlegungen soll nun versucht werden, aus 
kulturkritischer Perspektive heraus ein Ethikkonzept in den Blick 
zu rücken, das ebenso wie Nietzsches - wenngleich mit andersgear­
teten Prämissen und Konsequenzen - metaphysische Elemente ent­
hält. Ein solches Ethikkonzept läßt sich vor allem dann angemes­
sener verstehen, wenn „die Substanz der Welt“ als negative Er­
scheinung nicht von „Nivellirem ... diesen fälschlich genannten 
‘freien Geistern’“ verschleiert oder „scheinheilig verborgen“,7 oder 
aus ideologischen Gründen verdrängt wird.

In seinem umfangreichen Werk „Der Formalismus in der Ethik 
und die materiale Wertethik“ unternimmt Max Scheier dem Un­
tertitel entsprechend einen „Versuch der Grundlegung eines ethi­
schen Personalismus“.8 Mit der Fixierung auf den Menschen als 
Person verlagert Scheier den Sitz der Erkenntnisquelle (z.B. des 
Verstandes oder der Vernunft im Kantischen Sinne) in das Gefühl 
als apriorisches Fundament. Diesen Schritt kann Scheier vorneh­
men, weil er dem personalen Sein die höchste Form des Seins zu­
schreibt und daraus folgend auch die Eigenschaft, Wertgefuhl zu 
besitzen und zu ihrer höchsten Intensität und Wirkkraft entfalten 
zu können. Daß das Personsein (und zugleich Geistsein) auf diese 
Weise als Instanz einer Ethik formuliert wird, hat naturgemäß und 

6A.a.O., S. 15.
7A.a.O., S. 61.
8 GW n, Bem *1980. Daß Scheier im Vorwort zur zweiten Auflage .konkrete 
Anwendungen der hier erörterten Grundsätze der allgemeinen Ethik auf eine 
Reihe von Einzelfragen und Zeitfragen“ in seinen Schriften angewendet hat 
(a.a.O., S.14), führte neben anderweitiger Kritik vor allem in Bezug auf sein 
Buch ,JDer Genius des Krieges“ zu harscher Stellungnahme von Theodor Les­
sing, der es ein „bluttriefendes widriges Buch, das die weltgeschichtliche 
Metzelei dialektisch rechtfertigt und mir schlimmer schien als der Mord“ 
nannte (vgl. Einmal und nie wieder. Lebenserinnerungen. EA Prag 1935; Gü­
tersloh 1969, S. 344).

195

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht zu Unrecht Kritik hervorgerufen, insofern dieses Axiom unter 
dem Primat der Liebe als dem Menschen immanente Eigenschaft in 
der Tat nicht allein und grundsätzlich zu moralischem Handeln 
fuhren kann. Doch Scheier behauptet - schon um dem Vorwurf 
eines übersteigerten Subjektivismus und Relativismus zu begegnen 
- im Vorwort zur zweiten Auflage:,,Der Geist, der die hier vorge­
legte Ethik bestimmt, ist der Geist eines strengen Absolutismus 
und Objektivismus.“ Dem widerspricht jedoch in vielerlei Hinsicht 
die anschließende Bemerkung: „In anderer Richtung kann der 
Standort des Verfassers ‘emotionaler Intuitivismus’ und ‘ma­
terialer Apriorismus’ genannt werden“,9 Bezeichnungen, die zu­

mindest auf den ersten Blick das zuvor Beschriebene entkräften. 
Gleichwohl verweist der von Scheier herangezogene Begriff ‘Per­
son’ auf Erfahrung, was bedeutet, daß der Mensch selbst und 
nicht ein von außen auf ihn einwirkendes Phänomen die Realisa­
tion sinnvoller Akte als denkendes und handelndes Subjekts initi­
iert, die einen intersubjektiven Konsens bewirken können. Dies 
legen auch die an anderer Stelle seine Ethikauffassung präzisie­
renden Begründungen nahe, wenn es heißt: „Jeder falsche soge­
nannte ‘Individualismus’ ist nach der Ethik des Verfassers durch 
die Lehre von der ursprünglichen Mitverantwortlichkeit jeder Per­
son für das sittliche Heil des Ganzen aller Personreiche (Soli­
daritätsprinzip), mit all seinen irrigen und schädlichen Folgen aus­
geschlossen“.10

Trotz der sehr wohl erkennbaren metaphysischen Dimension des 
von Scheier vollzogenen Rekurses auf die Person verzichtet er 
allerdings auf den vom Sein selbst bewirkten Status des Subjekts 
als „liebendes Wesen“, sondern betrachtet die Eigenschaft zu lie­

9A.a.O., S. 14.
10A.a.O„ S. 15.

196

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben als wesenmäßige des Menschen.11 Diese Eigenschaft bindet 
Scheier nun aber an die enge Beziehung des Menschen zu Gott, 
wenn er sagt: „Nicht eine ‘isolierte’ Person, sondern nur die ur­
sprünglich sich mit Gott verknüpft wissende, auf die Welt der 
Liebe gerichtete und sich mit dem Ganzen der Geisteswelt und der 
Menschheit solidarisch geeint fühlende Person ist für den Verfasser 
die sittlich wertvolle“.11 12 Obwohl Scheier mit der Betonung der 
Solidarität mit dem Ganzen der Geisteswelt und der Menschheit 
durchaus einen ethischen Universalismus anzustreben scheint, 
schränkt doch der Bezug auf einen personalen Gott diese Absicht 
erheblich ein. Seine Ethikauffassung wird nämlich dann angreif­
bar, wenn sie - wie die meisten vor ihm - in ein kulturspezifisches 
Konzept münden, das ja gerade die immer stärker auftretende Ent­
fremdung von gemeinsamen Wertmaßstäben hervorruft (vgl. weiter 
unten).

Scheier unterscheidet innerhalb seiner Wertrangordnung eine 
Vielzahl von sich deutlich unterscheidenden Werten, von denen die 
rein zwecksetzenden bzw. die „einfachsten Werte aus der Sphäre 
des sinnlich Angenehmen“ uns in diesem Zusammenhang weniger 
beschäftigen werden, weil ihre Erörterung zur Klärung unseres 
grundsätzlichen Problems nur marginal beiträgt.13 Denn, wie wei­
ter unten noch ausgeführt werden wird, sind aus der Sicht der 
Theorie der ontologischen Erfahrung alle Werte in Bezug auf ihre 
Beziehung zum Sein nahezu gleichwertig zu betrachten, insofern 
sie Lebensbedeutung besitzen (also über ihre bloß zweckhafte

11 Dementsprechend heißt es auch im Vorwort zur dritten Auflage: „Die Ethik 
erscheint ihm (dem Verfasser, E.J.) heute wie damals wichtig auch für jede 
Metaphysik des absoluten Seins, nicht aber die Metaphysik für die Begründung 
der Ethik“. Vgl. a.a.O., S. 17. Dennoch beharrt Scheier auf einem „lebendigen 
Band zwischen Ethik und Metaphysik des absoluten Seins“, das er beispiels­
weise von Nicolai Hartmann „in systematischer Weise zerrissen“ sieht (a.a.O., 
S. 22).
12A.a.O.,S. 15.
13 Vgl. insbesondere a.a.O., S. 35fif.

197

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Funktion hinausweisen). Anders ausgedrückt: die Einschätzung der 
Werte als Wert überhaupt ist von ihrer Beziehung oder Nähe zur 
Seinserfahrung abhängig. Graduelle Unterschiede können sich fol­
glich nur aus dieser Konstellation ergeben.

Scheier unterscheidet dagegen zwischen „höheren“ und „nie­
drigeren“ Werten und hebt hervor, daß ihre Rangordnung durch 
das „Wesen der Werte selbst“ zustandekomme.14 Der Wert­
unterschied aber werde durch die Werterkenntnis erfaßt, durch ein 
„Vorziehen“. Im Vorziehen erst sei das „Höhersein“ des Wertes 
gegeben.15 Dem Vorwurf der Beliebigkeit versucht Scheier mm zu 

begegnen, indem er das ‘Vorziehen’ nicht als bloß subjektives 
Wählen oder Streben charakterisiert (welche aber „in der Er­
kenntnis eines Höherseins des Wertes bereits fundiert“ sein müs­
sen), sondern als Akt, der „ohne jedes Streben, Wählen, Wollen“ 
stattfindet.16

Dies klingt auf den ersten Blick unverständlich und wider­
sprüchlich, aber mit dem Verweis auf das „apriorische Vorziehen“, 
das „schon zwischen den Werten selbst stattfindet“, bewegt Sche­
ier sich auf eine Ebene der Werterkenntnis zu, die das subjektive 
Moment weitgehend eingrenzt. Vorziehen ist dann nämlich wesen­
haft, „der Zugang zum ‘höheren Wert’ durch die Kraft des 
„Fühlens“.17 Fraglich bleibt allerdings Scheiers folgende Bemer­
kung, der sehr wohl ein Werterelativismus unterstellt werden kann: 
„Welcher Wert der ‘höhere’ ist, das ist immer neu zu erfassen 
durch den Akt des Vorziehens und Nachsetzens. Es gibt hierfür 
eine intuitive ‘Vorzugsevidenz’, die durch keinerlei logische De­
duktion zu ersetzen ist“, offensichtlich aber auch durch keinen 

l4A.a.O., S. 104.
15A.a.O.,S. 105.
16A.a.O.
17 A.a.O„ S. 105 (A); 106.

198

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rekurs auf einen absoluten Wert.18 Doch diese Schlußfolgerung 
wäre zu weit gegriffen, denn Scheier rekurriert auf das Leben 
selbst als Träger von Werten, denen er Absolutheitscharakter ein­
räumt. Dieses Leben bestimmt er als „geistiges“, denn: „Nur so­
fern es geistige Werte gibt und geistige Akte, in denen sie erfaßt 
werden, hat das Leben schlechthin .... einen Wert“. Und weiter. 
„Ohne Annahme objektiver Werte gibt es keine Befriedigung“ (die 
Scheier „Erfülhingserlebnis“ nennt, das nur in der „zentraleren 
Sphäre des Lebens“, also nicht der äußeren, alltäglichen, auf­
tritt).19 Sich einer ontologischen Deutung immer mehr nähernd, 
betont Scheier nun auch: „..., daß die in der unmittelbaren Intuition 
‘‘als höher’ gegebenen Werte auch diejenigen sind, die im Fühlen 
und Vorziehen selbst (also nicht erst durch Überlegung) als die 
dem absoluten Werte näheren Werte gegeben sind ... Es ist die 
gefühlte Absolutheit“ des Wertes. „Denn es gibt eine Tiefe in uns, 
wo wir immer heimlich wissen, was es mit den von uns erlebten 
Werten ... für eine Bewandtnis hat“.20 Scheier bleibt indes die 
Antwort auf die Frage schuldig, welcher Instanz das Fühlen die 
Fähigkeit der Werterfahrung verdankt, d.h. was letztlich das Sub­
jekt dazu bewegt, sein Fühlen so zu sensibilisieren, daß es Er­
kenntnisqualität erhält. Erst dann nämlich kann man von einer 
„verinnerlichten Bestimmung“ sprechen, deren Evidenz Werter­
kenntnis und freiwilliges Umsetzung im Handeln hervorruft.21 
Denn die Werte selbst sind Bedingungen für die Legitimierung von 
moralischen Akten, insofern sie als Aufweis von „nichthintergeh­
baren und letzten sittlichen ‘Gegebenheiten’... Ausgangspunkt und 
Voraussetzung jeglichen ethischen Diskurses“ zu betrachten sind.22

18 A.a.O., S. 107.
19A.a.O.,S. 113f.
20A.a.O.,S. 115f.
21 Vgl. J.-E.Pleines: Studien zur Ethik. Hildesheim 1992, S. 111.
22 Vgl. M. Rhonheimer Die Perspektive der Moral. Philosophische Grundlagen 
der Tugendethik. Berlin 2001, S. 39.

199

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Gegebenheiten aber sind universaler Natur, und die phi­
losophische Ethik, die dies berücksichtigt, ist eine universale. Auch 
Louis Lavelle sieht dies so, wenn er im Vorwort seiner Wertethik 
schreibt: „Mais la Philosophie qui n’est ni nationale, ni interna­
tionale, est pourtant universelle“.23 Doch, wie Lavelle an anderer 
Stelle ausfuhrt: nur aus metaphysischer Sicht lasse sich sagen, daß 
der Wert selbst eine Form des Seins sei, die allerdings mit dem 
Seienden als realem Leben in Kontrast stehe, um sich diesem den­
noch inkamieren zu wollen.24 Wenn aber der Wert selbst eine Form 
des Seins ist, so ist das Sein auch das Fundament der 
Werterfahrung und der Wert schließlich eine Qualität der Existenz, 
denn: „L’axiologie est une Sorte de metaphysique de la sensibilite 
et du vouloir“.25

II

Nach diesen Vorüberlegungen, die einige in diesem Zusammen­
hang bedeutende Aspekte über Wertvorstellungen in den Bück 
rücken sollten, wird man mit Recht feststellen, daß es sich um 
Wertvorstellungen handelt, die auf dem Boden der abendländischen 
Tradition entstanden und mithin auf keinerlei intersubjektives 
Verständnis oder gar Akzeptanz in allen Kulturkreisen hoffen 
können. Es wäre also blind und realitätsfem zu behaupten, daß vor 
allem Wertvorstellungen, die ihr Fundament in der Lebensbedeu­
tung und mithin in der elementaren und in der Praxis zu realisie­
renden Menschenwürde besitzen, in Kulturen verbreitet werden

23 Traite des valeurs. 2 Bd. Paris 1950/55; hier Bd.I, S. IX.
24 A.a.O., S. 24: Die Metaphysik „qui seul nous permet de voir conunent la 
valeur est une forme de l’etre qui contraste avec l’etre röalise et cherche pour­
tant ä s’y incamer.“
25 A.a.O., S. 26.

200

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


könnten, die auch in unserem Zeitalter noch archaische Denk- und 
Lebensgewohnheiten pflegen wie beispielsweise in fundamentali­
stisch geprägten islamischen Ländern. Diese haben sich bekannt­
lich aus vielerlei Gründen einer Aufklärung verweigert und ihre 
Gesellschaftsstrukturen keiner kritischen Reflexion unterzogen, vor 
allem auch deshalb, weil damit Herrschaftsansprüche infragege- 
stellt würden, die bis in die Familie hineinreichen. Wie diese radi­
kal-islamischen Gesellschaften die Welt sehen, bestimmt allein ihr 
dogmatischer Glaube. Bei Betrachtung der gegenwärtigen politi­
schen, insbesondere aber der nationalistischen und durch religiösen 
Fanatismus sich immer stärker verschärfenden Entfremdung der 
Kulturen, scheint eine Annäherung oder gar eine Übereinstimmung 
mit elementaren Formen eines humanen Zusammenlebens überaus 
fraglich. Wie sollte es möglich sein, angesichts der Praktiken des 
islamischen „Gottesgesetzes“, der der Schari’a, die Gewaltanwen­
dungen jeder Art erlaubt: das Steinigen, den Sklavenhandel, 
Unterdrückung bis hin zum Verbot des Lachens für rechtsmäßig 
und sittenkonform erklärt, über Humanität und Werte zu sprechen? 
Wie aber sollte angesichts solchen religiösen Wahns für Toleranz 
seitens der zivilisierten westlichen Welt plädiert werden? Es kann 
kein weiser und gnädiger Gott und Schöpfer dieser Welt sein, der 
nicht nur Haß auf Ungläubige und ihr Auslöschen predigt, der die 
Hälfte der Menschheit aufgrund ihres Geschlechts als 
zweitklassige und unmündige Wesen bezeichnet, die als Lust­
spender und Gebärmaschinen auch noch mit dem Prädikat der Un­
reinheit belohnt werden.26 Diese Entfremdung zwischen den Kultu­
ren gipfelt schließlich in den Ereignissen des 11. September 2001, 

26 Vgl. hierzu auch Susan Moller Okin, die das Spannungsfeld zwischen der 
Wahrung von Frauenrechten und der Achtung religiöser und kultureller Unter­
schiede untersucht und feststellt, daß religiöse Identität Frauenentrechtung 
enthalten kann. Religionsfreiheit sei daher vielerorts mit Menschenrechtsver­
letzungen gekoppelt. (In: St. Gosepath/G. Lohmann (Hgg.): Philosophie der 
Menschenrechte. FrankfurtZM. 1998).

201

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der den Kampf eines religiös drapierten Fanatismus auf brutalste 
Weise vor Augen fuhrt. Ein solcher Fanatismus, dessen Ziel­
strebigkeit sich einzig gegen die Werte und Symbole der freien 
demokratischen Welt richtet, kann auch durch krampfhafte Suche 
nach Motiven und Erklärungen für die barbarische Tat der Selbst­
mordattentäter zu keiner Entschuldigung fuhren. Denn das Morden 
im Namen eines Gottes kann selbst nur als Gotteslästerungen ver­
standen werden, als willkürlich instrumentalisierte „Glaubens­
stärke“, die keine ist. Wie zynisch und wie fern jeder humanen reli­
giösen Vorstellung sind also alle Versuche, das andere, nicht den 
eigenen Wertvorstellungen Entsprechende unter Berufung auf eine 
religiöse „Pflicht“ (z.B. als Djihad) auszulöschen.27 Wenn eine 
derartige lebensverachtende kriminelle Energie zu solch geistigen 
Verblendungen und Verwirrungen führt, schwindet jede Hoffnung 
auf einen Dialog der Kulturen. Was bleibt, ist Sprachlosigkeit. 
Aber die freie und demokratische Welt verrät um des eigenen hoch­
geschätzten Lebensstandards willen und aus blindem Toleranz­
denken heraus ihre Werte (die keineswegs kulturspezifisch sind, 
sondern zwingend zum Allgemeingut einer neuzeitlichen Gesell­
schaft gehören) und toleriert selbst die „Tradition“ von Staaten, in 
denen das Knechten, Foltern, Verstümmeln und Morden von Men­
schen zur Tagesordnung gehört und sogar „gesetzmäßig“ verankert 
ist.

Wenn hier zunächst nur auf die Greueltaten islamischer Funda­
mentalisten eingegangen wurde, so deshalb, weil diese erstens ein 

27 Vgl. hierzu H.-P.Raddatz: Von Allah zum Terror? Der Djihad und die De­
formierung des Westens. München 2002. Raddatz weist u.a. darauf hin, daß 
der Islam keineswegs nur eine tolerante Religion ist, sondern auch einen durch 
die Offenbarung begründeten „Willen zur Macht“ enthält. Der Djihad werde 
zwar gern mit ,Anstrengung in Glaubenssachen“ übersetzt und daher von 
naiven multikulturellen Vertretern verharmlost, während er tatsächlich aber als 
Religionskrieg (als religiöse Pflicht) religiös motiviert und damit sanktioniert 
sei.

202

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besonders krasses Beispiel menschenverachtender Taten sind und 
weil sie zweitens inzwischen eine globale Bedrohung darstellen, die 
beweist, daß alle Wertvorstellungen jederzeit aus ideologischen 
Gründen in ihr Gegenteil verkehrt werden können.28 Gerechter­
weise darf aber auch die verabscheuungswürdige Gewaltausübung 
in christlichen Ländern (z.B. Nordirland oder Spanien) nicht 
verschwiegen werden wie auch die immer häufiger auftretenden 
faschistoiden oder rassistischen Auswüchse, denen es an Men­
schenverachtung keineswegs mangelt. Gleiches trifft zu auf die 
unmenschlichen Praktiken auf dem afrikanischen Kontinent oder 
die Religionskriege Asiens usw.

Der nachdenkliche Beobachter dieses Szenarios wird sich seiner 
Ohnmacht immer deutlicher bewußt und zugleich auch der Tatsa­
che, daß die Vision einer friedlichen Weltgemeinschaft schon aus 
den genannten Gründen bereits an die Grenzen ihrer Realisierbar­
keit gestoßen ist. Und unter diesen Bedingungen wagen wir es noch 
über Werte nachzudenken? Welch eine Illusion! Aber wir sind 
tolerant und nehmen sogar die islamische Kritik an den Ausschwei­
fungen der westlichen Welt schuldbewußt zur Kenntnis - überse­
hen aber (oder wollen aus welchen Gründen auch immer überse­
hen), daß die kapitalkräftigen korangetreuen Potentaten diese 
westliche Unmoral sehr wohl und sehr häufig zu genießen pflegen. 
Doch bleiben wir sachlich. Es geht schließlich tun den Versuch, die 
Bedeutung von Werten in Erinnerung zu bringen und zugleich zu 
zeigen, daß diese in ihrem Wesen kulturunspezifisch im umfas­
senden Sinne sind und auch nicht durch religiöse oder ideologische 
Vorschriften entkräftet werden können.29

28 So zeichnet sich eine Einflußnahme des islamischen Dogmatismus auf die 
westliche freie Welt immer deutlicher ab wie z.B. auf dem Balkan, wo mit 
saudischen Mitteln Moscheen gebaut und intensiv und erfolgreich Bekeh- 
rungsmaßnahmen vorangetrieben werden.
29 Daß ein auf Verständnis und Kooperation zielender Dialog der Kulturen 
zweifellos auch von einigen Vertretern der islamischen Welt mit allem Emst

203

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nur wenige international renommierte Muslime wie z.B. der Is­
lamexperte Bassam Tibi, aber auch die indischstämmigen Schrift­
steller Rushdi, der Literatumobeipreisträger V.S.Naipaul und der 
ägyptische Nobelpreisträger Mahfuz reflektieren die Probleme 
ihrer eigenen Religion mit dem Ziele der Verbreitung oder des Ver­
ständnisses eines moderaten Islam, in dem die Errungenschaften 
der zivilisierten und demokratischen Welt gelebt werden können. 
Sie behaupten mit Recht, daß der Koran - ließe man allerdings eine 
der abendländischen Tradition entsprechende Exegese (als nicht 
orthodoxe Interpretation) zu30 - durchaus humane und lebenswerte 
Vorstellungen enthält, die dem religiösen Verständnis keinen Ab­
bruch tun. Solche mutigen Versuche, die eigene Position zu klären, 
stoßen selbstverständlich auf heftige (und gefährlich ausartende) 
Gegenwehr, die sich gleichwohl nicht auf die Komplexität und 
Auslegefahigkeit des Koran beruft, sondern auf menschengemachte 
egozentrierte Auffassungen, die einem Verfall ethischer Grundla­
gen eher Vorschub leisten als ihn zu verhindern und zugleich als 
Bedrohung für den Weltfrieden zu sehen sind. Hierzu einige Erläu­
terungen.

vertreten wird, beweist nicht zuletzt ein im Jahre 2002 stattfindender Weltkon­
greß in Jordanien, dessen Tenor die Tatsache betont, daß ohne einen internatio­
nalen Konsens und eine Akzeptanz universaler Werte kein globaler Friede her­
gestellt werden könne.
” Der im europäischen Exil lebende Islamwissenschaftler Nasar Hamed Abu 
Zaid, selbst Opfer des militanten Islamismus, fordert demzufolge auch, daß an 
den die Kulturen entfremdenden Auffassungen nicht zuletzt auch der nicht 
reformierte islamische Diskurs der arabischen Moderne schuld und daher eine 
Reformbewegung zwingend notwendig sei. Eine solche Vorstellung ruft aber 
naturgemäß den Protest derjenigen Gegner hervor, die zwar die Vorzüge des 
modernen technisierten Lebens schätzen, der westlichen Welt aber die Instru­
mentalisierung des Islam zum Zwecke der Sicherung der absoluten Weltherr­
schaft und einer westlich geprägten Weltordnung vorwerfen. Eine Differenzie­
rung zwischen ‘Gut’ und ‘Böse’ der islamischen Gesellschaftsordnung finde 
daher aus ideologischen Gründen mit imperialistischer Motivation gar nicht 
erst statt.

204

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der schon erwähnte in Damaskus geborene Bassam Tibi, der 
nach einem Studium der Sozialwissenschaften, Philosophie und 
Geschichte in Deutschland eine Professur in Göttingen innehat, hat 
schon verschiedene Schriften über den Islam und sein Verhältnis 
zur westlichen Welt publiziert und dabei immer auch auf die 
weltanschaulichen Probleme aufmerksam gemacht. Die kulturelle 
Bewältigung des sozialen Wandels, die Menschenrechte, die Krisen 
der multikulturellen Gesellschaft, Radikalismus und Terrorismus 
sind nur einige der Themen, die sein kritisches Verständnis sowohl 
des Islam aber auch der westlichen Welt bestimmen und doch die 
Hoffnung auf einen konstruktiven Dialog der Kulturen offenbaren. 
Seine im Jahre 2000 erschienene Abhandlung „Fundamentalismus 
im Islam“ versieht er im Untertitel mit der vorsichtigen Frage: 
„Eine Gefahr für den Weltfrieden?“31 und nimmt damit unmittelbar 
Bezug auf die sich immer weiter ausdehnenden terroristischen 
Anschläge, die seit dem 11. September 2001 ihren bisherigen Hö­
hepunkt erreicht haben und als globale Bedrohung erkennbar wer­
den. ‘Fundamentalismus’ versteht Tibi zunächst sachlich als 
„Politisierung von Religion. Hierbei wird von Fundamentalisten 
unter selektiver Berufung auf offenbarte Schriften das Ziel ver­
folgt, eine als ‘göttlich’ gedeutete politische Ordnung zu errich­
ten“, deren spezifische Problematik er in Bezug auf die Weltpolitik 
darlegen will.32 Ein wesentlicher Gesichtspunkt grenzt diese 
Problematik schon dadurch ein, daß der Islam als besonderer Fall 
der Religionen ein „Universalismus“ (der universalen Gottesherr­
schaft) sei, der eine weltpolitische Bedeutung dann erhält, wenn er 

31 Darmstadt 32002. Vgl. hierzu auch die Abhandlung S.P.Huntingtons, auf den 
sich Tibi häufig beruft (Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Welt­
politik im 21.Jahrhundert. München/Wien 1998). Huntington verweist u.a. 
sowohl auf das Problem der Machtverhältnisse als auch auf „Heuchelei“ hin­
sichtlich der westlichen Doppelmoral, welche maßgeblich zu Konflikten bei­
trage (295).
32A.a.O.,S. IX.

205

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politisiert werde. So sei der religiöse Fundamentalismus nicht nur 
eine Weltanschauung, sondern er diene auch „der Legitimierung 
einer anvisierten staatlichen Ordnung“,33 die wie auch Tibi be­
zeugt, eine Vorherrschaft dieser „Gottesordnung“ anstrebt, z.B. 
unter Berufung auf den im Koran auftauchenden Begriff Djihad 
(i.e. Anstrengung, aber auch Krieg) und nur seine Auffassung vom 
Islam zuläßt und für sie kämpft. Tibi begründet den dadurch er­
kennbaren „Zivilisationskonflikt“ (als „Weite-Konflikt“) zunächst 
damit, daß er den durch die westliche Technologie bewirkten 
Stillstand des „islamischen Globalisierungsprojekts“ vom 7. bis 
16. Jahrhundert als Motiv für den islamistischen Militantismus 
anführt. Sind es aber nicht vielmehr - wie der von Tibi erwähnte 
Oxford-Gelehrte Hedley Bull (1989) auch meint - die westlichen 
Normen und Werte, die zu diesen Exzessen führen: als Krieg des 
„rechten Glaubens“ gegen den Unglauben?

So spricht auch Tibi von der „Suche nach einem Wertekon­
sens“, der als Instrument für die Lösung der Polarisierung der 
Zivilisationen als einzige Möglichkeit hervortritt.34 Daß der Ver­
fasser allerdings eine Vereinbarkeit des Islam (im Unterschied zum 
islamischen Fundamentalismus bzw. Islamismus) ohne kritische 
Betrachtung ethischer Grundsätze mit Demokratie vermutet,35 wird 

so leicht nicht zu belegen sein, wenn nicht zuvor auch eine neue, 
der Zeit entsprechende Koranexegese erfolgt.36 Doch das Gegenteil 

ist der Fall: islamistische Migranten, die aus völlig anderen 
Zivilisationen mit anderen Vorstellungen in die westliche Welt 

33 A.a.O., S. XII.
34 A.a.O., S. XXII.
35 A.a.O., S. 3.
36 Tibi stützt diese Behauptung mit der Bemerkung, daß der islamische Fun- 
damentalismus in dem Bewußtsein lebe, zum „Ur-Islam“ zurückzukehren, 
während es sich seiner Auffassung nach jedoch um eine „politisch-kulturelle 
‘Revolte gegen den Westen’“ handelt (a.a.O., S. 11). Doch man denke u.a. nur 
an die 4. Sure im Koran, deren Beschreibung der Stellung der Frau auch bei 
nicht fundamentalistischen und nicht militanten Muslimen Geltung besitzt.

206

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kommen, verlangen „im Namen einer einseitig definierten Toleranz 
... die Aufnahme dieser Vorstellungen in europäische Verfassungen 
... Doch einige dieser ‘anderen Sitten’ beziehen sich auf die 
Kündigung des in Europa bestehenden Grundkonsens über demo­
kratische Herrschaft im Rahmen von Volkssouveränität“,37 was 
nicht zuletzt den Anspruch auf Geltung dieser Gesellschaftsord­
nungen mit den ihnen entsprechenden „Werten“ und „Normen“ 
(z.B. der Schari’a) für Europa deutlich macht (so aufgrund des 
kollektiven Denkens der Umma als universeller Gemeinschaft aller 
Muslime). Diese Tatsache aber werde in den meisten westlichen 
Ländern aus falsch verstandener Toleranz der permissiven Gesell­
schaftsformen verkannt, deren laizistische Auffassung die Aufklä­
rung der westlichen Gesellschaft verhindere (deshalb: „Von Mus­
limen können Christen die Grenzen der Toleranz lernen“.38). Und 
so wird sogar ein Identitätsverlust in Kauf genommen, der indes 
zum Kalkül des Fundamentalismus gehört. Wir werden gleich noch 
darauf zurückkommen.

Doch betrachten wir noch kurz die „Wertordnung“, die dem 
Fundamentalismus im Islam einen totalitären Stempel aufdrückt, 
insofern diese alle Lebensbereiche des Menschen durchdringt und 
zu durchdringen hat. Zunächst darf nicht unerwähnt bleiben, daß 
es sich, wie auch im Islam selbst, um kollektives Denken handelt, 
das der Individualität keinerlei Eigenbedeutung zumißt.39 Staat und 
Religion können nicht getrennt und bürgerliche oder moralische 
Pflichten können nur aus der rigiden Schriftgläubigkeit abgeleitet 
werden: die Schari’a gilt als einziges von Allah ausgehendes Organ 

37 A.a.O., S. 4f..
A.a.O., S. 102.

39 A,a.O., S. 166: daher richte sich der Kampf des islamischen Fundamenta­
lismus vor allem gegen die „kartesianische, mensch-zentrierte Weitsicht sowie 
auf den Glauben an das Potential der Vernunft auf Kosten der göttlichen 
Offenbarung.“ Übernommen werden zwar die Errrungenschaften der west­
lichen Welt, aber „zu islamischen Bedingungen“.

207

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Rechtsprechung (die sogar im nichtfundamentalistischen 
Ägypten die „Gerichte zu einem Erfullungsorgan moderner 
Inquisitoren werden“ läßt und vor allem Intellektuelle durch Häre­
sieverdacht und Verfolgung einzuschüchtem versucht40). Konkret 

bedeutet dies: „Ein Schari ’a-Staat ist ebenso furchterregend wie 
der NS-Staat oder die Diktatur Stalins“, in denen ebenfalls eine 
„Atmosphäre intellektuellen Terrors“ herrschte.41 Die Kom- 
promißlosigkeit dieser weltübergreifenden islamistischen Vorstel­
lung verhindert folglich jeden Ansatz eines Konsenses, weil schon 
die Anerkennung der Grundwerte wie Freiheit, Menschenrechte, 
Demokratie usw. negiert werden, so daß die Hisbah (die islamische 
Rechtsnorm) grenzüberschreitend und unter Nichtachtung demo­
kratischer Staatsformen zu einem Völkerrecht gemacht wird.42 Des 
immer gefährlicher auftretenden Islamismus, der besonders durch 
die Migration verbreitet werde, könne sich der demokratische 
Westen wohl kaum durch ‘Toleranz anderer Gesellschaftsformen’ 
erwehren, doch das „Fehlen einer Leitkultur“ und die Idealisierung 
der Multikulturalität öfihe Tür und Tor.43 Daher könne Europa 
sich gegen einen importierten islamischen Fundamentalismus nur 
durch eine „restriktive Einwanderer- und Integrationspolitik ... als 
demokratisches Mittel schützen“, zugleich aber einen Frie­
densdialog mit liberalen islamischen Staaten etablieren.44 Ein 
mutiges Wort!

Tibis Postulat hinsichtlich eines zu führenden konstruktiven 
Dialogs zwischen den Kulturen heißt daher auch, daß kein 
emstzunehmender Diskurs möglich ist, wenn nicht diese archai- 

40 A.a.O., S.104.
41 A.a.O., S. 107f.
42 A.a.O., S. 115 unter Bezug auf den Fall Rushdi.
43 A.a.O., S.115. Es ist wohl bemerkens- und bewundernswert, daß die Bedeu­
tung des in Deutschland so verpönten Begriffs ,Leitkultur“ in diesem Zusam­
menhang vor Augen geführt werden muß!
44 A.a.0., S. 158.

208

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen Strukturen und die Schriftgläubigkeit revidiert werden, da 
sie in krassem Gegensatz zu den Erkenntnissen der modernen Zeit 
stehen und ihre Tolerierung einen Rückfall in barbarische Zeiten 
bedeutet. Als Voraussetzung für einen Weltfrieden fordert Tibi 
daher: „Der Bedarf an einer universell gültigen Ethik als Basis 
einer internationalen, d.h. kulturübergreifenden Moralität ist in 
unserem Zeitalter größer, als dies welthistorisch je der Fall gewe­
sen ist. Die fundamentalistische Herrschafts- und Ordnungslehre 
der Hakimiyyat Allah (Gottesherrschaft, islamistisches Ordnungs­
konzept, E.J.) steht im Kontrast zum benötigten Brückenschlag 
zwischen den Zivilisationen im Rahmen eines Konsenses über eine 
kulturübergreifende Moralität, die als Basis für einen demokrati­
schen Frieden dienen könnte“.45 Dies aber erfordert wohl eine 
Ethik, die den Glauben an einen personalen Gott oder irgendeine 
andere religiöse Form nicht ausschließt, sondern vielmehr im Sein 
das Verbindende aller Lebens- und Denkweisen ortet und dennoch 
der Religion ihre Bedeutung erhält. Die ontologische Ethik ist eine 
solche Ethik.

Nach der etwas ausführlicheren Auseinandersetzung mit dem 
Islamismus, der hier nur als besonders prägnantes Beispiel die 
konträren Standpunkte unserer Welt eindrucksvoll dokumentiert, 
ist es nur gerecht, auch einige kritische Anmerkungen zum Wert­
verständnis der westlichen Welt anzufügen, das in seiner derzeiti­
gen Ausformung durchaus auch zur Entfremdung der Kulturen 
beiträgt. Darüber hinaus muß noch einmal betont werden, daß mit 
dem Wertverständnis immer auch das Verständnis der eigenen 

45 A.a.O., S. 85f. Vgl. auch die kürzlich erschienene Abhandlung von B. 
Liebsch: Zerbrechliche Lebensformen. Widerstreit, Differenz, Gewalt. Berlin 
2001, in der der Vf. auf die Einebnung von Gegensätzen, aber auch auf ihre 
Radikalisierung verweist, um zugleich die daraus resultierende Problematik 
des interkulturellen Lebens zu untersuchen.

209

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Identität verbunden ist, und in diesem Punkt lassen sich bedauerli­
cherweise nicht nur positive Beobachtungen heranziehen.

Ein erstes Moment, das als wesentliches zum Kulturkonflikt bei­
trägt, ist gewiß die Auffassung der Moderne vom Primat der Sub­
jektivität und der Vernunft, auf welchem letztlich die Auffassung 
von Freiheit (die allerdings auch ihre Grenzen überschreitet) und 
Recht aufbaut. Der Glaube, d.h. das religiöse Leben und seine 
Wertvorstellungen dagegen haben an Bedeutung eingebüßt, das 
theozentrische Weltbild wird durch ein anthropozentrisches ersetzt, 
der Wandel der Werte ist eingeleitet. Habermas fuhrt diese 
Entwicklung folgendermaßen vor Augen: „In der Moderne ver­
wandeln sich also das religiöse Leben, Staat und Gesellschaft, 
sowie Wissenschaft, Moral und Kunst in ebensoviele Verkörpe­
rungen des Prinzips der Subjektivität ... Kant legt diesen reflexi­
onsphilosophischen Ansatz zugrunde ... setzt die Vernunft als den 
obersten Gerichtshof ein, vor dem sich rechtfertigen muß, was 
überhaupt auf Gültigkeit Anspruch erhebt... Dieses Wissen hatte 
sich insgesamt von der Sphäre des Glaubens ... abgesondert“.46

Eine Vielzahl von Beispielen ließe sich anführen, um zu belegen, 
daß moralisches Handeln höchstens im Mikrobereich (und auch 
dort nur marginal) als bewußt erkanntes Mittel des Zusammenle­
bens eingesetzt wird. Aber dieser Einfluß auf die Struktur der Ge­
sellschaft insgesamt ist minimal, während alle Handlungsweisen 
auf der direktiven Ebene dem Utilitarismus, Pragmatismus und der 
daraus folgenden Effizienz des eigenen „Wohllebens“ zum Opfer 
fallen. Man denke nur an die Kontroversen im Klimaschutz, die in 
den Weltkongressen zu keinerlei überzeugenden Ergebnissen ge­
langen konnten, weil nationale Eigeninteressen dies verhinderten. 
Man denke an die Ausbeutungstrategien der hochtechnisierten 

46 J. Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne. Frankfürt/M. 1985, 
S. 29f.

210

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Länder, aber auch an die Unterdrückungsmechnismen der sich nun 
in Freiheit befindenden ehemaligen Kolonialländer. Man kann noch 
weiter gehen und im eigenen Bereich den schwindenden Respekt 
vor dem Alter, die ausufemden und zuhöchst fragwürdigen und 
grenzüberschreitenden Freizeitbeschäftigungen usw. anfuhren, um 
auf die desolate Haltung hinsichtlich von Werten aufmerksam zu 
machen, die als Verlust der Werte auftreten und damit zugleich als 
Identitätsverlust. Besonders drastisch zeigt sich der Werte- sc. 
Identitätsverlust durch den Verlust der Geistigkeit,47 welcher darin 
gipfelt, daß alle erdenklichen Primitivismen zum „Kult“ erhoben 
werden und damit Vorbildcharakter erhalten. Ganz klar ist, daß 
solche Entgleisungen aller Welt durch die medialen und 
verkehrstechnischen Möglichkeiten vor Augen geführt werden und 
eine Kollision der Wertvorstellungen nur fördern, auch wenn die 
Gesetzgebung Werte theoretisch verankert hat, die dem faktischen 
Handeln aber häufig (zu häufig !) diametral entgegenstehen. Auf 
der anderen Seite stumpft die Sensibilität für Werte gerade durch 
die massenmediale Übertragung von Massakern oder Ungerech­
tigkeiten, die die Schlagzeilen der täglichen Medien bestimmen, bei 
den meisten Menschen eher ab als daß die an sich zu erwartende 
und mit dem Schlagwort ‘Betroffenheit’ bezeichnete Wahr­
nehmung mehr als nur ohnmächtigen Zorn oder Gleichgültigkeit 
hinterließe. Auch der Appell engagierter Menschenrechts­
organisationen an die führenden Nationen dieser Welt stößt in der 
Regel auf taube Ohren, wenn es um Interventionen zur Beseitigung 
von offenkundigem Unrecht geht. Dann wird scheinheilig von der 
Unantastbarkeit der von entsprechenden Staaten durchgesetzten 
Gesetzgebung gesprochen, mit denen natürlich enge wirtschaftliche 

47 Den man mit den Worten Tibis als „Sinnkrise der Säkularität“ bezeichnen 
könnte (Der Fundamentalismus im Islam, S. 16).

211

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kontakte gepflegt werden oder deren Ressourcen für das eigene 
Wohl erforderlich sind.

Alle diese hier nur skizzierten Probleme offenbaren, daß wir von 
einer „Kultur des Friedens“ weiter entfernt sind als je, was allein 
schon durch die Nähe der Völker, d.h. das Aufeinanderprallen 
absolut gegensätzlicher Wertvorstellungen hervorgerufen wird. So 
wird die unbewußte oder auch bewußte Unterschätzung der Gefahr 
durch die fundamentalistische Bedrohung auch weiterhin das Bild 
des politischen Dialogs bestimmen, wenn nicht von beiden sich zur 
Zeit voneinander immer weiter entfernenden Kulturen ein 
gemeinsames Fundament gefunden wird.

III

Dieses Fundament kann nach eingehender Reflexion des bisher 
Gesagten nur in einer Werterfahrung zu finden sein, die interkultu­
rell, intersubjektiv und nicht zuletzt auch überreligiös ist, was so 
abwegig nicht scheint, wenn man einmal in Betracht zieht, daß in 
den meisten Kulturen und Religionen Grundwerte beschrieben 
werden, die durchaus kompatibel sind. Ihre Entwurzelung aus 
einem ethischen Kontext und besonders ihre Vereinnahmung und 
bewußte Fehldeutung sowie das Beharren auf Normen, die der Zeit 
nicht mehr entsprechen, verhindern jedoch einen Konsens. Betrach­
ten wir einmal einige wesentliche für die Werterfahrung charakte­
ristische Kriterien, die - legte man sie einem Christen, Muslim, 
Hindu oder Buddhisten usw. vor - kaum auf Unverständnis stoßen 
würden, insofern sie als Grundwerte des menschlichen Lebens fast 
in jeder Religion auftauchen. Wir erläutern diese Kriterien der 
Werterfahrung allerdings im folgenden bereits unter dem Aspekt 
einer ontologischen Erfahrung, die als übergreifende Erfahrung 
jedem Menschen zu Bewußtsein gelangen kann, ohne daß seine

212

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Religiosität oder seine kulturabhängige Mentalität dadurch beein­
trächtigt würde. Gleichwohl muß einschränkend betont werden, 
daß durch die Nichtbeachtung der Tatsache der Gleichwertigkeit 
der Menschen im Sein jeder Versuch einer Einsicht in die zu schil­
dernden Zusammenhänge scheitern und jede Diskussion über 
Werte ad absurdum fuhren müßte.

a) Die Menschenwürde
Die Anerkennung der Menschenwürde als Wert ist das oberste, 
aber zugleich auch das problematischste aller Kriterien, die bei der 
Charakterisierung der Werterfahrung bedacht werden müssen, 
denn sie bezieht sich auf die Tatsache des Lebens als Prinzip 
selbst. Sie bezeichnet auf den ersten Blick vor allem Vorstellungen 
der abendländischen Tradition, die in totalitären und fundamenta­
listischen Staaten wohl kaum zur Geltung kommen können. Doch 
auch in diesen Staaten sind die Wurzeln einer solchen Auffassung 
vorhanden, gleichwohl verdrängt durch Zustände, die nicht im 
religiösen oder ethischen Bereich zu suchen sind. Eine Wiederbele­
bung der Bedeutung der Menschenwürde im Bewußtsein der Men­
schen könnte also nur dann erfolgen, wenn eine Besinnung auf die 
wirklichen Werte der jeweiligen Kultur stattfande und zugleich 
auch die sogenannte Tradition auf ihre zeitgemäßen Implikate kri­
tisch analysiert würde. Da die Menschenwürde aber - versteht man 
sie als Resultat der Existenz im Sein (und religiös betrachtet: als 
Resultat eines Schöpfungsaktes) - nur dann verletzt wird, wenn 
diese Tatsache negiert wird, so wird nicht zuletzt auch das Sein 
selbst oder der Schöpfungsakt als grundlegendes Prinzip in Zweifel 
gezogen oder der Verachtung preisgegeben.

Die Menschenwürde schließt bereits einige weitere Kategorien 
der Werterfahrung mit ein: die Freiheit, Unverletzbarkeit, Ehr­
furcht und Gleichwertigkeit, vor allem aber auch Mitmenschlich­
keit oder Brüderlichkeit und sogar Zuwendung und Liebe (als tra­

213

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gendes Fundament der Bindung zwischen Menschen). Da die Un­
verletzbarkeit des Menschen sowohl gesetzlich, aber auch im all­
gemeinen Bewußtsein vor allem nur auf das physische Leben be­
zogen wird, muß - um eine weitere Dimension der Menschenwürde 
als ihr grundlegendes Element zu betonen - selbstverständlich auch 
die geistig-seelische Unversehrtheit hinzugenommen werden (vgl. 
weiter unten). Alle die Menschenwürde ermöglichenden Kategorien 
sind indes daran beteiligt, wenn es um das Miteinander auch 
gänzlich unterschiedlicher Individuen geht und sie bestimmen das 
Mit- und Füreinander.

b) Wahrheit
Auf das Grundprinzip der Menschenwürde bezogen sind auch die 
folgenden Aspekte, als deren umfassender Begriff die Wahrheit zu 
gelten hat. Es sind Ehrlichkeit, Offenheit, Zuverlässigkeit, Ver­
trauen und Maß sowie Gutheit als zentraler Gesichtspunkt eines 
jeden. So wie Vertrauen nur auf dem Horizont von Wahrheit ent­
stehen kann, verhält es sich mit der Offenheit, Zuverlässigkeit und 
Ehrlichkeit usf. Das heißt, daß alle auf der Wahrheit gründenden 
Eigenschaften miteinander verbunden sind und die eine ohne die 
andere kaum wird existieren können. Alle beruhen aber - sind wir 
gewillt, die Faktizität des Seins und unsere Existenz im Sein anzu­
erkennen - auf der Erfahrung, daß das Sein selbst Ursache und 
Prinzip dieser Werte ist.

c) Geistigkeit
Die folgenden Kriterien, die zwar auch zu den Werten gerechnet 
werden müssen, offenbaren aber noch eine weitere Dimension der 
Werterfahrung, insofern sie auch eine Interpretation des Verhaltens 
mitliefem, die die ontologische Erfahrung als Entfaltungsprozeß 
des Individuums auszeichnet. Zu nennen sind u.a. die Ruhe (als In- 
sich-Ruhen), die Einfachheit (als auf das Wesentliche bezogene 

214

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einstellung), die Reinheit (als nach dem Echten und Wahren stre­
bende Haltung), vor allem aber die Geistigkeit, die für die zuvor 
genannten Werterfahrungen grundlegend ist. Sie ist einerseits die­
jenige herausragende wesensmäßige Eigenschaft, die dem Men­
schen in erster Linie eine Lebenshaltung und Weltorientierung 
vermittelt, die seine Wesensbildung formt und das elementar 
Menschliche in ihm erweckt. Andererseits aber kann Geistigkeit 
auch als Wert verstanden werden, den zu erstreben (d.h. das We­
sensmäßige des Menschen zu entfalten) als Bedürfnis empfunden 
werden kann. So ist die Werterfahrung des Geistigen nicht nur als 
Korrektiv gegenüber allen anderen, den Menschen von seinem 
eigentlichen Wesen entfernenden Einflüssen zu verstehen, sondern 
sie ist der Schlüssel zu einem sinnvollen Leben überhaupt. Geistig­
keit ist das Fundament der Werterfahrungen des Glücks, des Frie­
dens, der Zufriedenheit-, sie erschließt Dimensionen des Lebens, 
die dem imbewußt Existierenden verborgen bleiben.

d) Schönheit
Auch die Werterfahrung der Schönheit gehört zu den Erfahrungen, 
die dem Leben einen Sinn verleihen, wenn man zuvor Schönheit als 
Kennzeichnung für zum Ausdruck kommende Geistigkeit versteht. 
Als nur auf das Äußere gerichtete Eigenschaft verliert sie aller­
dings ihr wesentliches Moment, insofern nur ihre Singularität zum 
Maßstab erhoben wird, während Schönheit aber gerade Harmonie 
bezogen auf ein Ganzes, Umfassendes: ein Wahrhaftiges meint. 
Sanftheit wäre daher ein Aspekt der Schönheit, ebenso wie Demut 
oder Reinheit oder Klarheit, ein Moment also, das den Menschen 
in seinem Innersten berührt und nicht auf seine Triebe, sein 
Verlangen oder seine Bedürfnisse ausgerichtet ist. Und dennoch - 
auch wenn es so scheinen mag - handelt es sich nicht um ein 
„interesseloses Wohlgefallen“ im Kantischen Sinne, denn das Seh­
nen nach Schönheit ist ein berechtigtes Sehnen als geistig-seeli­

215

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sches Bedürfen, weil es auf der Ebene der aus dem Sein stammen­
den Lebensqualitäten liegt.

e) Tapferkeit
Die aristotelische Kardinaltugend der Tapferkeit gründet in einer 
Werterfährung, in der der Mensch sein eigenes Leben nicht in den 
Vordergrund stellt und sogar bereit ist, es für eine moralische 
Handlung zu opfern. Freilich ist dies nur eine Seite der Tapferkeit, 
die vor allem ja auf Handlungen bezogen wird, die eine Aktion 
bezeichnen, welche aber durchaus auch moralisch ambivalent sein 
kann. Wir haben weiter oben bereits auf die jeweilige Kehrseite 
von Tugenden aufmerksam gemacht und auch zu erläutern ver­
sucht, daß Tapferkeit keineswegs immer als moralische Handlung 
verstanden werden kann z.B. wenn Tapferkeit mit Mut (oder gar 
Übermut) verwechselt wird oder wenn sie nicht einem moralisch 
vertretbaren Ziel dient. In dem hier gemeinten Sinne aber soll Tap­
ferkeit als Gesinnung verstanden werden, der ein sicheres Wertbe­
wußtsein zugrundeliegt und die die eigene Person zum Erreichen 
eines ethisch wertvollen Zieles zurückstellt. Begleitet wird Tapfer­
keit sicherlich von einem weiteren, heute kaum mehr beachteten 
Wert, der Disziplin, die nicht als Terminus für gehorsames, sich 
unterordnendes Verhalten preußischer Provenienz zu verstehen ist, 
sondern als besonnenes, auch gelassenes und ein Ziel mit höchstem 
Einsatz verfolgendes Handeln.

Während die meisten Wertlehren eine Wertrangordnung formu­
lieren, die sowohl hinsichtlich Qualität als auch Intensität der 
Werte durch einen hierarchischen Aufbau bestimmt ist, läßt sich 
an dem oben Zusammengestellten leicht erkennen, daß eine solche 
Wertrangordnung auf dem Fundament der ontologischen Erfah­
rung von der Sache her nicht möglich ist. Man könnte daher mit 
aller Vorsicht und mit gewissen Einschränkungen von einer ganz­
heitlichen Sicht auf die Werte sprechen, insofern alle Werte einan­

216

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der gewissermaßen bedingen, sich durchdringen und je nach In­
tensität den einen oder anderen Wert besonders aktualisieren. Wie 
beispielsweise die Offenheit ohne die Wahrheit nicht möglich ist, 
so sind auch Tapferkeit oder Ruhe nicht denkbar ohne die Einwir­
kung eines anderen Wertes, der sowohl als Korrektiv als auch als 
Verstärker wirkt. Von daher wird verständlich, daß man selbst die 
z.B. von Scheier beschriebene „erste“ und „niedrigste“ Wertreihe 
(gebildet aus den Werten des Angenehmen und Nützlichen), die 
man der pragmatischen oder der Triebsphäre zuordnen kann, aus 
der Sicht der ontologischen Erfahrung völlig anders zu verstehen 
hätte. Denn - wie eingangs schon ausgefuhrt wurde - die Erfahrung 
des Seins vermag auch den einfachen und alltäglichen Dingen 
einen anderen Status zu verleihen, weil er immer unter dem Aspekt 
des Sinnhaften bzw. der Werterfahrung erscheint. Nur wenn die 
einfachen Handlungen des Alltags unter diesem Gesichtspunkt in 
das Bewußtsein des Menschen dringen, verlieren sie ihre Belang­
losigkeit und erhalten Lebensbedeutung. Dieser Erkenntnisprozeß 
aber setzt die rigorose Unterscheidung des bloß Zweckhaften und 
dem Sinnvollen und Lebensbedeutenden voraus. Ein Beispiel:

Ein Waldlauf wird in der Regel mit der Absicht unternommen, 
an der frischen Luft seinen Körper zu stählen, um dem Trend der 
Zeit entsprechend eine sportliche, dynamische und junge Ausstrah­
lung zu erreichen, die Anerkennung verspricht. Damit ist die Ziel­
setzung der sportlichen Aktivität auf ein Äußeres (die Anerken­
nung) gerichtet und damit auch als Übernahme der derzeitigen 
Auffassung vom „Kult“ des Körpers und der Jugendlichkeit er­
kennbar. Ein Waldlauf kann dagegen auch aufgrund des Bedürf­
nisses gemacht werden, in Ruhe und Abgeschiedenheit in der Natur 
zu sein und sich selbst zu finden. Im philosophischen Sinne wäre in 
diesem Falle von dem Bedürfnis nach einer Erfahrung zu sprechen, 
die als Erfahrung der Existenz einen grundlegenden Wert dar­

217

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellt.48 Diese Erfahrung ist insofern die umfassendste, als alle 

anderen Werterfahrung in ihr gründen und durch sie begründet 
werden. Die Erfahrung der Existenz ist von daher auch die Instanz, 
welche dem Menschen erst die Lebensbedeutung der Werte er­
schließt und ihn dazu bewegt, Werte als solche zu erkennen und sie 
als Prinzipien des Lebens zu realisieren. Und mit Lavelle gespro­
chen: „Der Wert bringt seine Beziehung zum Absoluten im Relati­
ven zum Ausdruck“.49 Jedes Denken und jede Tätigkeit, die auf 
diesen Zusammenhang bezogen sind, transzendieren folglich ihre 
bloße Funktionalität, indem sie auf dem Hintergrund einer völlig 
anderen Dimension des Weltverhaltens auftreten und diesem ent­
sprechend auch zum Ausdruck kommen. Will man dennoch an 
einer Wertrangordnung festhalten, so könnte ein Zugeständnis 
höchstens in dem Punkt eine qualitative Unterscheidung erlauben, 
daß der Grad der Intensität darüber entscheidet, wie umfassend 
und tiefgehend ein Wert die Handlung bestimmt.

Denken und Handeln werden folglich deshalb an Sinn und Wert 
orientiert, weil diese Prinzipien in der Existenzerfahrung evident 
werden. Die Existenzerfahrung aber resultiert aus der Seinserfah- 
rung und man kann sie sogar mit dieser aufgrund ihrer Intensität 
und Qualität ineins sehen, wenn man die Teilhabe am Sein so ver­
steht, daß das Ich im Sein aufgeht und sich gerade dadurch seiner 
Existenz bewußt wird. Der Mensch wird seiner bis dahin nur un­
bewußt wahrgenommenen eigenen Existenz ge-“whr“: so wird sie 
■wahr und im Bewußtsein real.

Kehren wir zu der eingangs dargelegten Kritik am tradierten 
Tugend- und Wertbegriff zurück, so ist sicherlich deutlich gewor­

48 Über die Erfahrung der Existenz vgl. die Ausführungen weiter unten im 
3.Kapitel des dritten Teils. Vgl. auch K.Albert: Die ontologische Erfahrung, 
a.a.O.
49 L. Lavelle: Einführung in die Ontologie (Introduction ä l’ontologie). Übers, 
von K. Albert. Köln 1970, S. 160.

218

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den, daß Werte und die sie realisierenden Tugenden nur dann 
wirklich ein überzeugtes Handeln des Subjekts evozieren, wenn sie 
aus dem Inneren stammen, nicht also aus einer rationalen Er­
kenntnis oder aus Sollensvorschriften, sondern aus dem Bedürfriis 
und dem Wollen heraus, sich dieser Welt gegenüber seinem We­
sen gemäß als Teil des Seins zu verhalten. Diese Haltung kann 
überall auf der Welt gelebt werden, sie verbindet die Menschen 
und überbrückt Barrieren, die durch dogmatische Sichtweisen auf­
gebaut sind. Die Suche nach den Werten, die diese Haltung konsti­
tuieren, hängt indes mit der Haltung des Menschen zur Existenz 
schlechthin ab: „... la recherche de la valeur est aussi ancienne que 
la reflexion: celle-ci pose le probleme de la valeur des qu’elle 
s’interroge sur l’existence pour savoir si eile merite d’etre vecue, 
sur les differentes fins de son activite pour savoir si elles meritent 
d’etre poursuivies et meme sur les differents objets qu’elle rencon- 
tre dans le monde pour savoir s’ils meritent qu’on s’y attache“.50

50 Louis Lavelle: Traitö des Valeurs. 2 Bde., hier Bd.I, Theorie generale de la 
valeur. Paris 1950, S. V.

219

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189 - am 20.01.2026, 22:22:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

