5. Wertvorstellungen und ihre anthropologische Be-
deutung

In den Kapiteln iiber die Fragwiirdigkeit der Tugenden sowie iiber
Individualismus und Kollektivismus als Lebensentwiirfe tauchte
grundsitzlich schon der Begriff “Wert’ auf, dessen Bedeutung im
folgenden in Bezug auf die Denk- und Handlungsstrategien des
Menschen genauer betrachtet werden soll, wobei diese Bedeutung
vor allem hinsichtlich der individuellen Entfaltung des Menschen
herausgearbeitet werden wird. Wir nihern uns dabei immer mehr
der Vorstellung von einem den Menschen in seinem Wesen selbst
bestimmenden Phidnomen, das mit dem Begriff der ontologischen
Erfahrung charakterisiert ist. Wie schon in der Einleitung ausfiihr-
lich dargestellt wurde, ist die ontologische Erfahrung eine Erfah-
rens- und Erkenntnisweise, die den Menschen elementar beriihrt
und beeinfluBt und die zugleich auf sein Denken und Handeln auch
im Alltagsleben einwirkt.

Nach einigen die Wertethik erorternden Uberlegungen folgt eine
kritische Reflexion zur Situation der Gegenwart, in der der bislang
als obsolet betrachtete Wertbegriff zwar langsam wiederentdeckt
wird, gleichwohl nicht im iibergreifenden Zusammenhang mensch-
lichen Lebens und schon gar nicht als unabdingbares Konstituens
der menschlichen Existenz. Dabei wird sich auch zeigen, daB po-
lare Wertvorstellungen sogar zu Zivilisationskonflikten von dra-

189

ﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂ


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

matischem AusmaB fiihren konnen, die man mittlerweile als glo-
bale Bedrohung auffassen muB. Es soll dann gezeigt werden, daB
Erkennen von Werten immer auch Selektion bedeutet, und zwar in
dem Sinne, daB der Mensch sich kritisch zu den Bedingungen und
Gegebenheiten seiner Lebenswelt, aber auch zu sich selbst verhilt,
indem er distanziert zwischen Unwichtigem und Wichtigem, Be-
deutendem und Unbedeutendem, Oberflichlichem und Sinnvollen.
DaB er dabei in der Wertvorstellung selbst liegende Aspekte wie
Distanzverhalten, Selbsttitigkeit, Selbstsicherheit, aber auch
Toleranz usw. bewuBt einsetzen muB, um Werte iiberhaupt als
solche erkennen und erfahren zu konnen, leitet die Argumentation.
In diesem Zusammenhang taucht selbstverstandlich der berechtigte
Zweifel auf, ob Werte Absolutheitscharakter besitzen oder ob sic
nicht vielmehr wie auch die Tugend einem Wandel unterworfen
sind oder gar Ausdruck individualistischen Empfindens oder - was
vor allem in der Gegenwart zutrifft - ob ,,Werte im Massenkon-
sens iibenommen werden, die gar keine sind.' Besonders diese
Frage ist nicht leicht zu lésen, weil die Verteidigung einer Sache
als Wert haufig bloB auf Geschmack oder Interesse reduziert wird,
also bezogen auf bloB subjektive und singulire Momente des
menschlichen Daseins. Auch die Frage, ob Werte in individueller
Ausprigung mit der Allgemeinvorstellung kompatibel sind oder ob
es zu einem Dissens der gesellschaftlich (oder massenmedial)
formulierten MaBstibe kommen muB, wird Thema der folgenden
Uberlegungen sein. SchlieBlich - und dies wird das Leitmotiv bei
der Frage nach der Bedeutung der Werte in unserem ,,digitalen®
Zeitalter sein - wird der Versuch unternommen, die Bezichung
zwischen Wert und Leben bzw. Wert und Sein zu kliren, ein Ge-
danke, der indes erst in den letzten Kapiteln mit letzter Schérfe und

' Vgl. hierzu auch P. Sloterdijk: Der Verachtung der Massen. Versuch ttber
Kulturkimpfe in der modernen Gesellschaft. Frankfurt/M. 2000.

190

ﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂ


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Transparenz vor Augen gefithrt werden soll. Zunachst aber ein
einfiihrender Blick auf einige fiir diese Erorterung wesentlichen
Grundlagen der Bestimmung des Wertbegriffs, der - wie wir sehen
werden - seit der Antike zu erheblichen Deutungsunterschieden
gefiihrt hat und in der Gegenwart sogar zu immer diffuseren und
widerspriichlicheren Ergebnissen.

Werte im hier verstandenen Sinne sind von ideeller Natur, deren
Erstreben und Bewahren als Realisation der Tugend zu betrachten
ist. Das bedeutet, daB tugendhaftes Verhalten immer auf Werte
gerichtet ist und diese im praktischen Handeln zu verwirklichen
sucht. Materielle Werte sind daher nur insofern von Belang, wenn
sie ideelle Hintergriinde offenbaren, die ihre angenommene Be-
deutung fiir den Menschen rechtfertigen kénnen.

Obwohl Werte im philosophischen Denken immer schon eine
groBe Rolle gespielt haben, ist der Begriff selbst erst von Rudolf
Hermann Lotze (1817-1881) terminologisch in die Philosophie
eingefiihrt worden. In seinem dreibandigen Werk ,,Mikrokosmos™
(1856-1864) beschreibt er die Stellung des Menschen zu den drei
von ihm konzipierten Bereichen der Realitdt: zu dem der Wirklich-
keit, dem der Wahrheit und schlieBlich dem der Werte. Von den
Werten behauptet Lotze, daB sie vom Menschen ‘gefiihlsmaBig’
als Ubergeordnetes anerkannt werden und man sich diesem gegen-
iiber anschauend, verehrend, vor allem aber strebend verhalten
konne.

Werten wird in der Regel im Unterschied zu Giitern keine ding-
liche Eigenschaft attestiert, vielmehr eine durch die besondere Fa-
higkeit des Wahmehmens sichtbar werdende Wesenheit, die die
Qualitit des Wertes als Sinngebendes offenbart. Aus der Vielheit

191

ﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂ


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der menschlichen Bediirfnisse und Auffassungen wird nun auch die
Komplexitit der Wertungen erklart. Doch mit dieser Interpretation
ist nicht zuletzt auch Beliebigkeit verbunden, denn wenn von dem
einen dies als Wert empfunden wird, jenes aber keineswegs und
von dem anderen das genaue Gegenteil, so 148t sich kaum noch ein
fundiertes Urteil iiber Werte fillen. Das bedeutet also, da man
nicht nur die Art und Intensitit von Werten zu betrachten hat, son-
dern auch ihre Funktion im menschlichen Leben: ihre Lebensbe-
deutung. Mit der Konzentration auf die Lebensbedeutung lassen
sich dann Werte hinsichtlich ihrer Qualitit als Wert durchaus un-
terscheiden, indem z.B. die Gegensatzpaare Wert und Unwert en-
ger eingegrenzt und prazisiert werden. Formale Unterscheidungen
wie positive oder negative Werte, subjektive oder objektive, rela-
tive oder absolute, aber auch inhaltliche, ethische und &sthetische
Werte lassen es schlieBlich zu, einigermaBen stichhaltige SchluB-
folgerungen zu ziehen. Allerdings darf nicht unbeachtet bleiben,
daB auch im Falle einer solchen Unterscheidung nicht nur durch
ideologische oder andere Vorannahmen ganz spezifische und ein-
seitige Definitionskonzepte entstehen, denn Werte sind grundsétz-
lich nicht empirisch meBbar, sondern im besten Falle erfahrbar
oder durch ihre Konsequenzen erkennbar.

Wie schon erwihnt, besteht kein Konsens iiber die Qualitit
eines Phianomens als Wert schlechthin, ebensowenig wie ein Kon-
sens dariiber besteht, wie denn der Mensch iiberhaupt zu einer
Wertvorstellung gelangen kénne. Der Begriff “Wertvorstellung’
legt die Annahme nahe, daB es sich um ein der Vorstellung oder
des Verstandes oder der Vernunft entspringendes Resultat handeln
miisse, das schlieBlich entweder subjektive oder moglicherweise
sogar intersubjektive Bedeutung und Akzeptanz erhilt. Im Blick
auf die ontologische Erfahrung muB diese Deutung allerdings um
eine Dimension erweitert werden, denn ‘Werterkenntnis® ist auf
dieser Grundlage ein Ergebnis einer besonderen Erfahrung, die eine

192

aaaaaaaaaaaaa


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Werterfahrung intendiert. Hans Jonas beschreibt diesen Zusam-
menhang in vergleichbarer Weise: ,,Das ‘Gute’ oder den “Wert’ im
Sein griinden heiBt die angebliche Kluft zwischen Sein und Sollen
iiberbriicken. Denn das Gute oder Wertvolle, wenn es dies von sich
her und nicht erst von Gnaden eines Begehrens, Bediirfens oder
Wahlens ist, ist eben seines Begriffes nach dasjenige, dessen Mog-
lichkeit die Forderung nach seiner Wirklichkeit enthilt und damit
zu einem Sollen wird, wenn der Wille da ist, der die Forderung
vornehmen und in Handeln umsetzen kann“.? Streng genommen, ist
aus ontologischer Sicht durchaus noch ein Schritt weiterzugehen
und der Begriff ‘Sollen’ durch den Begriff ‘Wollen’ (als in-
trinsische Motivation) zu ersetzen, da dieser die tatsichlich durch
die Seinserfahrung bewirkte innere Haltung des handelnden Sub-
jekts als Konkretion der Teilhabe am Sein angemessener und
treffender beschreibt.

Die Werterfahrung ist aber erst sekundér auf die Faktizitét der
Welt gerichtet, weil die Werterfahrung selbst aus einem Prozef3 des
inneren Lebens resultiert (und ,Haltungen* begriindet), ndmlich
aus der ontologischen Erfahrung, der Erfahrung des Seins (vgl.
auch die Darlegungen der Einleitung). Man kann ferner sagen, daB
die aus der ontologischen Erfahrung stammende Sicht auf die Welt
eine zwar affirmative Haltung zu den Erscheinungen hervorruft,
aber in dem Sinne, daB die Unterscheidung zwischen dem
Wertvollen und dem Unwerten evident vor Augen tritt (als
,Selbstbejahung des Seins im Zweck*®). Werterfahrung ist von
daher als positive Konditionierung des Subjekts hinsichtlich seiner
Handlungsabsichten zu bezeichnen. Um dies zu verdeutlichen,
werden weiter unten einige Aspekte der auf diese Weise verstande-
nen Werterfahrung benannt. Dabei ist zu beachten, daB die zu

? H. Jonas: Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die techno-
logische Zivilisation. Frankfurt/M. 31982, S. 153.
3Aa0.,8.155.

193

ﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂ


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

betrachtenden Werte nicht als singuldre Erfahrungsmomente zu
verstehen sind, sondern daB vielmehr alle in einer engen Beziehung
zueinander stehen bzw. daB das eine Moment das andere verstar-
kend beeinflussen kann und ihm auf diese Weise seine besondere
Tiefe und Kraft verleiht. Werfen wir aber zundchst einen Blick auf
einige einschldgige und in diesem Zusammenhang wesentliche
Auffassungen zum Wertbegriff, deren Grundannahmen und Kon-
sequenzen fiir das menschliche Leben zwar einleuchtend erschei-
nen, denen aber aus der hier vertretenen philosophischen Sicht
heraus wichtige Aspekte fehlen. Wir bezichen uns dabei vor allem
auf Konzepte des 20. Jahrhunderts, werden aber aufgrund unserer
philosophischen Anbindung an platonisches Denken auch auf sol-
che Gedanken zuriickgreifen, die die Aktualitit einer ontologisch
gegriindeten Ethik und ihrer Wertvorstellung prizisieren.

Vor allem Nietzsche hatte ja durch seine heftigen kulturkriti-
schen Ausfithrungen einen Angriff auf die tradierten Wertvorstel-
lungen unternommen und mit der Forderung nach der ‘Umwertung
aller Werte’ wesentlich zu einer Renaissance der Wertediskussion
beigetragen.* Als Kritik der Modemne greifen Nietzsches Gedanken
besonders heute diejenigen Momente auf, die den Zerfall mo-
ralischer Postulate bzw. der Tatsache absoluter oder iibergreifen-
der Werte kennzeichnen.” Nietzsche - in dieser Hinsicht vielfach
verkannt und verschmiht - geht es in seinem Werk durchgéngig
um die Hoherentfaltung des Menschen als geistiges Wesen,
welcher ProzeB naturgemiB die Einbezichung von Werten
voraussetzt. So ist seine Aufgabe ,,das Wachsein selbst“, das kri-
tische Fragen nach den Grundbedingungen des Lebens, die im

* Vgl. E.Jain: Das Prinzip Leben. Lebensphilosophie und asthetische Erzie-
hung. Frankfurt/New York 1993; ferner meinen Aufsatz Lebensphilosophische
Kulturkritik und die Suche nach neuen Werten. In: Hermann Graf Keyserling
und Asien. Hg. von U. Gahlings. Biebelsheim 2000, S. 122-140.

3 Vgl. bes. KSA V. Hg. von G. Colli und M. Montinari. Miinchen 21988.

194

ﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂ


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wahrhaft Guten liegen. Nietzsche fragt so auch nach dem ,,Werthe
dieses Willens*, der auf Erkenntnis von Wahrheit gerichtet ist.®

Mit den folgenden Uberlegungen soll nun versucht werden, aus
kulturkritischer Perspektive heraus ein Ethikkonzept in den Blick
zu riicken, das ebenso wie Nietzsches - wenngleich mit andersgear-
teten Pramissen und Konsequenzen - metaphysische Elemente ent-
halt. Ein solches Ethikkonzept 148t sich vor allem dann angemes-
sener verstehen, wenn ,die Substanz der Welt“ als negative Er-
scheinung nicht von ,Nivellirern ... diesen filschlich genannten
“freien Geistern’* verschleiert oder ,,scheinheilig verborgen®,” oder
aus ideologischen Griinden verdrangt wird.

In seinem umfangreichen Werk ,,Der Formalismus in der Ethik
und diec materiale Wertethik® unternimmt Max Scheler dem Un-
tertitel entsprechend einen ,,Versuch der Grundlegung eines ethi-
schen Personalismus“.® Mit der Fixierung auf den Menschen als
Person verlagert Scheler den Sitz der Erkenntnisquelle (z.B. des
Verstandes oder der Vernunft im Kantischen Sinne) in das Gefiihl
als apriorisches Fundament. Diesen Schritt kann Scheler vorneh-
men, weil er dem personalen Sein die hochste Form des Seins zu-
schreibt und daraus folgend auch die Eigenschaft, Wertgefiihl zu
besitzen und zu ihrer héchsten Intensitit und Wirkkraft entfalten
zu konnen. DaB das Personsein (und zugleich Geistsein) auf diese
Weise als Instanz einer Ethik formuliert wird, hat naturgemal und

®Aa0,8.15.

"Aa.0., 8. 6l.

8 GW IL, Bern 1980. DaB Scheler im Vorwort zur zweiten Auflage ,konkrete
Anwendungen der hier erdrterten Grundsitze der allgemeinen Ethik auf eine
Reihe von Einzelfragen und Zeitfragen™ in seinen Schrifien angewendet hat
(a.a.0., S.14), fithrte neben anderweitiger Kritik vor allem in Bezug auf sein
Buch ,.Der Genius des Krieges* zu harscher Stellungnahme von Theodor Les-
sing, der es ein ,bluttriefendes widriges Buch, das die weltgeschichtliche
Metzelei dialektisch rechtfertigt und mir schlimmer schien als der Mord“
nannte (vgl. Einmal und nie wieder. Lebenserinnerungen. EA Prag 1935; Gi-
tersloh 1969, S. 344).

195

ﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂ


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht zu Unrecht Kritik hervorgerufen, insofern dieses Axiom unter
dem Primat der Liebe als dem Menschen immanente Eigenschaft in
der Tat nicht allein und grundsitzlich zu moralischem Handeln
fithren kann. Doch Scheler behauptet - schon um dem Vorwurf
eines iibersteigerten Subjektivismus und Relativismus zu begegnen
- im Vorwort zur zweiten Auflage: , Der Geist, der die hier vorge-
legte Ethik bestimmt, ist der Geist eines strengen Absolutismus
und Objektivismus.“ Dem widerspricht jedoch in vielerlei Hinsicht
die anschlicBende Bemerkung: ,In anderer Richtung kann der
Standort des Verfassers ‘emotionaler Intuitivismus’ und ‘ma-
terialer Apriorismus’ genannt werden“,’ Bezeichnungen, die zu-
mindest auf den ersten Blick das zuvor Beschriebene entkréften.
Gleichwohl verweist der von Scheler herangezogene Begriff ‘Per-
son’ auf Erfahrung, was bedeutet, daB der Mensch selbst und
nicht ein von auflen auf ihn einwirkendes Phanomen die Realisa-
tion sinnvoller Akte als denkendes und handelndes Subjekts initi-
iert, die einen intersubjektiven Konsens bewirken konnen. Dies
legen auch die an anderer Stelle seine Ethikauffassung prézisie-
renden Begriindungen nahe, wenn es heiBt: ,Jeder falsche soge-
nannte ‘Individualismus’ ist nach der Ethik des Verfassers durch
die Lehre von der urspriinglichen Mitverantwortlichkeit jeder Per-
son fir das sittliche Heil des Ganzen aller Personreiche (Soli-
daritétsprinzip), mit all seinen irrigen und schidlichen Folgen aus-
geschlossen.'

Trotz der sehr wohl erkennbaren metaphysischen Dimension des
von Scheler vollzogenen Rekurses auf die Person verzichtet er
allerdings auf den vom Sein selbst bewirkten Status des Subjekts
als , liecbendes Wesen®, sondern betrachtet die Eigenschaft zu lie-

°Aa0,8. 14.
YAa0,8.15.

196

ﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂ


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ben als wesenmiBige des Menschen.!' Diese Eigenschaft bindet
Scheler nun aber an die enge Beziehung des Menschen zu Gott,
wenn er sagt: ,,Nicht eine ‘isolierte’ Person, sondern nur die ur-
spriinglich sich mit Gott verkniipft wissende, auf die Welt der
Liebe gerichtete und sich mit dem Ganzen der Geisteswelt und der
Menschheit solidarisch geeint fithlende Person ist fiir den Verfasser
die sittlich wertvolle“.'”” Obwohl Scheler mit der Betonung der
Solidaritit mit dem Ganzen der Geisteswelt und der Menschheit
durchaus einen ethischen Universalismus anzustreben scheint,
schrankt doch der Bezug auf einen personalen Gott diese Absicht
erheblich ein. Seine Ethikauffassung wird nidmlich dann angreif-
bar, wenn sie - wie die meisten vor ihm - in ein kulturspezifisches
Konzept miinden, das ja gerade die immer stéirker aufiretende Ent-
fremdung von gemeinsamen WertmaBstiben hervorruft (vgl. weiter
unten).

Scheler unterscheidet innerhalb seiner Wertrangordnung eine
Vielzahl von sich deutlich unterscheidenden Werten, von denen die
rein zwecksetzenden bzw. die ,.einfachsten Werte aus der Sphére
des sinnlich Angenehmen® uns in diesem Zusammenhang weniger
beschiftigen werden, weil ihre Erérterung zur Klirung unseres
grundsitzlichen Problems nur marginal beitrigt."> Denn, wie wei-
ter unten noch ausgefithrt werden wird, sind aus der Sicht der
Theorie der ontologischen Erfahrung alle Werte in Bezug auf ihre
Bezichung zum Sein nahezu gleichwertig zu betrachten, insofern
sie Lebensbedeutung besitzen (also iiber ihre bloB zweckhafte

"I Dementsprechend heiBt es auch im Vorwort zur dritten Auflage: , Die Ethik
erscheint ihm (dem Verfasser, E.J.) heute wie damals wichtig auch fir jede
Metaphysik des absoluten Seins, nicht aber die Metaphysik fiir die Begriindung
der Ethik“. Vgl. a.a.0,, S. 17. Dennoch beharrt Scheler auf einem ,,lebendigen
Band zwischen Ethik und Metaphysik des absoluten Seins“, das er beispiels-
weise von Nicolai Hartmann ,,in systematischer Weise zerrissen™ sieht (a.a.0.,
S.22).

2A20,8.15.

13 Vgl. insbesondere a.a.0., S. 35fT.

197

20.01.2026, 22:22:02.


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Funktion hinausweisen). Anders ausgedriickt: die Einschitzung der
Werte als Wert iiberhaupt ist von ihrer Beziehung oder Nahe zur
Seinserfahrung abhéingig. Graduelle Unterschiede kénnen sich fol-
glich nur aus dieser Konstellation ergeben.

Scheler unterscheidet dagegen zwischen ,hoheren” und , nie-
drigeren” Werten und hebt hervor, daB ihre Rangordnung durch
das ,Wesen der Werte selbst“ zustandekomme.' Der Wert-
unterschied aber werde durch die Werterkenntnis erfait, durch ein
,,Vorziehen“, Im Vorziehen erst sei das ,Hohersein“ des Wertes
gegeben."” Dem Vorwurf der Beliebigkeit versucht Scheler nun zu
begegnen, indem er das “Vorziehen’ nicht als bloB subjektives
Wihlen oder Streben charakterisiert (welche aber ,,in der Er-
kenntnis eines Hoherseins des Wertes bereits fundiert™ sein miis-
sen), sonden als Akt, der ,,ohne jedes Streben, Wihlen, Wollen*
stattfindet.'®

Dies klingt auf den ersten Blick unverstindlich und wider-
spriichlich, aber mit dem Verweis auf das ,,apriorische Vorziehen®,
das ,,schon zwischen den Werten selbst stattfindet”, bewegt Sche-
ler sich auf eine Ebene der Werterkenntnis zu, die das subjektive
Moment weitgehend eingrenzt. Vorziehen ist dann ndmlich wesen-
haft, ,der Zugang zum ‘héheren Wert’ durch die Kraft des
,Fithlens“."” Fraglich bleibt allerdings Schelers folgende Bemer-
kung, der sehr wohl ein Werterelativismus unterstellt werden kann:
~Welcher Wert der ‘hdhere’ ist, das ist immer neu zu erfassen
durch den Akt des Vorziehens und Nachsetzens. Es gibt hierfiir
eine intuitive ‘Vorzugsevidenz’, die durch keinerlei logische De-
duktion zu ersetzen ist“, offensichtlich aber auch durch keinen

“Aa0,8. 104,

5 A.a.0., 8. 105.

16 A.a.0.

17 A.a.0., S. 105 (A); 106.

198

ﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂ


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rekurs auf einen absoluten Wert. '® Doch diese SchiuBfolgerung
wiére zu weit gegriffen, denn Scheler rekurriert auf das Leben
selbst als Triager von Werten, denen er Absolutheitscharakter ein-
rdaumt. Dieses Leben bestimmt er als ,geistiges”, denn: ,Nur so-
fern es geistige Werte gibt und geistige Akte, in denen sie erfaBit
werden, hat das Leben schlechthin .... einen Wert®. Und weiter:
,»Ohne Annahme objektiver Werte gibt es keine Befriedigung™ (die
Scheler , Erfiillungserlebnis* nennt, das nur in der ,,zentraleren
Sphire des Lebens®, also nicht der duBleren, alltiglichen, auf-
tritt)." Sich einer ontologischen Deutung immer mehr nihernd,
betont Scheler nun auch: ,,..., daB die in der unmittelbaren Intuition
‘als hoher’ gegebenen Werte auch diejenigen sind, die im Fiihlen
und Vorziehen selbst (also nicht erst durch Uberlegung) als die
dem absoluten Werte ndheren Werte gegeben sind ... Es ist die
gefiihlte Absolutheit” des Wertes. ,,Denn es gibt eine Tiefe in uns,
wo wir immer heimlich wissen, was es mit den von uns erlebten
Werten ... fiir eine Bewandtnis hat“.% Scheler bleibt indes die
Antwort auf die Frage schuldig, welcher Instanz das Fiihlen die
Fahigkeit der Werterfahrung verdankt, d.h. was letztlich das Sub-
jekt dazu bewegt, sein Fiihlen so zu sensibilisieren, daB es Er-
kenntnisqualitit erhilt. Erst dann nimlich kann man von einer
,verinnerlichten Bestimmung® sprechen, deren Evidenz Werter-
kenntnis und freiwilliges Umsetzung im Handeln hervorruft.”!
Denn die Werte selbst sind Bedingungen fiir die Legitimierung von
moralischen Akten, insofern sie als Aufweis von ,nichthintergeh-
baren und letzten sittlichen ‘Gegebenheiten’ ... Ausgangspunkt und
Voraussetzung jeglichen ethischen Diskurses® zu betrachten sind.?

18 A.2.0,8.107.

YAa0,8.113f

0 Aa0.,8. 115

21 ygl. J.-E.Pleines: Studien zur Ethik. Hildesheim 1992, S. 111.

2 Vgl. M. Rhonheimer: Die Perspektive der Moral. Philosophische Grundlagen
der Tugendethik. Berlin 2001, S. 39.

199

ﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂ


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese Gegebenheiten aber sind universaler Natur, und die phi-
losophische Ethik, die dies beriicksichtigt, ist eine universale. Auch
Louis Lavelle sieht dies so, wenn er im Vorwort seiner Wertethik
schreibt: ,,Mais la philosophie qui n’est ni nationale, ni interna-
tionale, est pourtant universelle“.” Doch, wie Lavelle an anderer
Stelle ausfiihrt: nur aus metaphysischer Sicht lasse sich sagen, daB
der Wert selbst eine Form des Seins sei, die allerdings mit dem
Seienden als realem Leben in Kontrast stehe, um sich diesem den-
noch inkarnieren zu wollen.” Wenn aber der Wert selbst eine Form
des Seins ist, so ist das Sein auch das Fundament der
Werterfahrung und der Wert schlieBlich eine Qualitit der Existenz,
denn: ,,L’axiologie est une sorte de métaphysique de la sensibilité

et du vouloir®”

I

Nach diesen Voriiberlegungen, die einige in diesem Zusammen-
hang bedeutende Aspekte iiber Wertvorstellungen in den Blick
riicken sollten, wird man mit Recht feststellen, daB es sich um
Wertvorstellungen handelt, die auf dem Boden der abendlédndischen
Tradition entstanden und mithin auf keinerlei intersubjektives
Verstindnis oder gar Akzeptanz in allen Kulturkreisen hoffen
kénnen. Es ware also blind und realititsfern zu behaupten, dal vor
allem Wertvorstellungen, die ihr Fundament in der Lebensbedeu-
tung und mithin in der elementaren und in der Praxis zu realisie-
renden Menschenwiirde besitzen, in Kulturen verbreitet werden

3 Traité des valeurs. 2 Bd. Paris 1950/55; hier Bd.1, S. IX.

# A.a.0,, S. 24: Die Metaphysik ,,qui seul nous permet de voir comment la
valeur est une forme de I’étre qui contraste avec 1’étre réalisé et cherche pour-
tant 4 s’y incarner.“

¥ Aa0.,8.26.

200

ﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂ


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konnten, die auch in unserem Zeitalter noch archaische Denk- und
Lebensgewohnheiten pflegen wie beispielsweise in fundamentali-
stisch geprégten islamischen Landern. Diese haben sich bekannt-
lich aus vielerlei Griinden einer Aufklirung verweigert und ihre
Gesellschaftsstrukturen keiner kritischen Reflexion unterzogen, vor
allem auch deshalb, weil damit Herrschaftsanspriiche infragege-
stellt wiirden, die bis in die Familie hineinreichen. Wie diese radi-
kal-islamischen Gesellschaften die Welt sehen, bestimmt allein ihr
dogmatischer Glaube. Bei Betrachtung der gegenwirtigen politi-
schen, insbesondere aber der nationalistischen und durch religiosen
Fanatismus sich immer stirker verschirfenden Entfremdung der
Kulturen, scheint eine Annaherung oder gar eine Ubereinstimmung
mit elementaren Formen eines humanen Zusammenlebens iiberaus
fraglich. Wie sollte es moglich sein, angesichts der Praktiken des
islamischen ,,Gottesgesetzes®, der der Schari’a, die Gewaltanwen-
dungen jeder Art erlaubt: das Steinigen, den Sklavenhandel,
Unterdriickung bis hin zum Verbot des Lachens fiir rechtsméBig
und sittenkonform erklart, iiber Humanitit und Werte zu sprechen?
Wie aber sollte angesichts solchen religiésen Wahns fiir Toleranz
seitens der zivilisierten westlichen Welt pladiert werden? Es kann
kein weiser und gnadiger Gott und Schopfer dieser Welt sein, der
nicht nur HaB auf Ungléubige und ihr Ausldschen predigt, der die
Hilfte der Menschheit aufgrund ihres Geschlechts als
zweitklassige und unmiindige Wesen bezeichnet, die als Lust-
spender und Gebarmaschinen auch noch mit dem Préadikat der Un-
reinheit belohnt werden.”® Diese Entfremdung zwischen den Kultu-
ren gipfelt schlieBlich in den Ereignissen des 11.September 2001,

% Vgl. hierzu auch Susan Moller Okin, die das Spannungsfeld zwischen der
Wahrung von Frauenrechten und der Achtung religiéser und kultureller Unter-
schiede untersucht und feststellt, daB religitse Identitit Frauenentrechtung
enthalten kann. Religionsfreiheit sei daher vielerorts mit Menschenrechtsver-
letzungen gekoppelt. (In: St. Gosepath/G. Lohmann (Hgg.): Philosophie der
Menschenrechte. Frankfurt/M. 1998).

201

ﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂ


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der den Kampf eines religios drapierten Fanatismus auf brutalste
Weise vor Augen fiihrt. Ein solcher Fanatismus, dessen Ziel-
strebigkeit sich einzig gegen die Werte und Symbole der freien
demokratischen Welt richtet, kann auch durch krampfhafte Suche
nach Motiven und Erklarungen fiir die barbarische Tat der Selbst-
mordattentiter zu keiner Entschuldigung fithren. Denn das Morden
im Namen eines Gottes kann selbst nur als Gottesldsterungen ver-
standen werden, als willkiirlich instrumentalisierte ,,Glaubens-
stirke®, die keine ist. Wie zynisch und wie fern jeder humanen reli-
gidsen Vorstellung sind also alle Versuche, das andere, nicht den
eigenen Wertvorstellungen Entsprechende unter Berufung auf eine
religiose ,,Pflicht“ (z.B. als Djihad) auszulschen.”” Wenn eine
derartige lebensverachtende kriminelle Energie zu solch geistigen
Verblendungen und Verwirrungen fiihrt, schwindet jede Hoffnung
auf einen Dialog der Kulturen. Was bleibt, ist Sprachlosigkeit.
Aber die freie und demokratische Welt verrat um des eigenen hoch-
geschitzten Lebensstandards willen und aus blindem Toleranz-
denken heraus ihre Werte (die keineswegs kulturspezifisch sind,
sondern zwingend zum Allgemeingut einer neuzeitlichen Gesell-
schaft gehoren) und toleriert selbst die ,, Tradition® von Staaten, in
denen das Knechten, Foltern, Verstiimmeln und Morden von Men-
schen zur Tagesordnung gehort und sogar ,,gesetzmaBig™ verankert
ist.

Wenn hier zundchst nur auf die Greueltaten islamischer Funda-
mentalisten eingegangen wurde, so deshalb, weil diese erstens ein

¥ Vgl. hierzu H.-P.Raddatz: Von Allah zum Terror? Der Djihad und die De-
formierung des Westens. Milnchen 2002. Raddatz weist u.a. darauf hin, daB
der Islam keineswegs nur eine tolerante Religion ist, sondern auch einen durch
die Offenbarung begriindeten ,,Willen zur Macht“ enthélt. Der Djihad werde
zwar gemn mit ,Anstrengung in Glaubenssachen™ iibersetzt und daher von
naiven multikulturellen Vertretern verharmlost, wihrend er tatsichlich aber als
Religionskrieg (als religitse Pflicht) religiés motiviert und damit sanktioniert
sei.

202

20.01.2026, 22:22:02.


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

besonders krasses Beispiel menschenverachtender Taten sind und
weil sie zweitens inzwischen eine globale Bedrohung darstellen, die
beweist, daB alle Wertvorstellungen jederzeit aus ideologischen
Griinden in ihr Gegenteil verkehrt werden konnen.”® Gerechter-
weise darf aber auch die verabscheuungswiirdige Gewaltausiibung
in christlichen Landern (z.B. Nordirland oder Spanien) nicht
verschwiegen werden wie auch die immer hiufiger auftretenden
faschistoiden oder rassistischen Auswiichse, denen es an Men-
schenverachtung keineswegs mangelt. Gleiches trifft zu auf die
unmenschlichen Praktiken auf dem afrikanischen Kontinent oder
die Religionskriege Asiens usw.

Der nachdenkliche Beobachter dieses Szenarios wird sich seiner
Ohnmacht immer deutlicher bewuBt und zugleich auch der Tatsa-
che, daB} die Vision einer friedlichen Weltgemeinschaft schon aus
den genannten Griinden bereits an die Grenzen ihrer Realisierbar-
keit gestoBen ist. Und unter diesen Bedingungen wagen wir es noch
iiber Werte nachzudenken? Welch eine Illusion! Aber wir sind
tolerant und nehmen sogar die islamische Kritik an den Ausschwei-
fungen der westlichen Welt schuldbewuBt zur Kenntnis - iiberse-
hen aber (oder wollen aus welchen Griinden auch immer iiberse-
hen), daB die kapitalkriftigen korangetreuen Potentaten diese
westliche Unmoral sehr wohl und sehr hiufig zu genieBen pflegen.
Doch bleiben wir sachlich. Es geht schlieBlich um den Versuch, die
Bedeutung von Werten in Erinnerung zu bringen und zugleich zu
zeigen, daB diese in ihrem Wesen kulturunspezifisch im umfas-
senden Sinne sind und auch nicht durch religiése oder ideologische
Vorschriften entkriftet werden konnen.”

% S0 zeichnet sich eine EinfluBnahme des islamischen Dogmatismus auf die
westliche freie Welt immer deutlicher ab wie z.B. auf dem Balkan, wo mit
saudischen Mitteln Moscheen gebaut und intensiv und erfolgreich Bekeh-
rungsmaBnahmen vorangetrieben werden.

¥ DaB ein auf Verstindnis und Kooperation zielender Dialog der Kulturen
zweifellos auch von einigen Vertretern der islamischen Welt mit allem Ernst

203

ﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂ


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nur wenige international renommierte Muslime wie z.B. der Is-
lamexperte Bassam Tibi, aber auch die indischstimmigen Schrift-
steller Rushdi, der Literaturnobelpreistriager V.S.Naipaul und der
agyptische Nobelpreistrager Mahfuz reflektieren die Probleme
threr eigenen Religion mit dem Ziele der Verbreitung oder des Ver-
stindnisses eines moderaten Islam, in dem die Errungenschaften
der zivilisierten und demokratischen Welt gelebt werden konnen.
Sie behaupten mit Recht, daB der Koran - lieBe man allerdings eine
der abendlidndischen Tradition entsprechende Exegese (als nicht
orthodoxe Interpretation) zu® - durchaus humane und lebenswerte
Vorstellungen enthilt, die dem religiésen Verstindnis keinen Ab-
bruch tun. Solche mutigen Versuche, die eigene Position zu klaren,
stoBen selbstverstindlich auf heftige (und gefahrlich ausartende)
Gegenwehr, die sich gleichwohl nicht auf die Komplexitit und
Auslegefahigkeit des Koran beruft, sondern auf menschengemachte
egozentrierte Auffassungen, die einem Verfall ethischer Grundla-
gen eher Vorschub leisten als ihn zu verhindern und zugleich als
Bedrohung fiir den Weltfrieden zu sehen sind. Hierzu einige Erlau-

terungen.

vertreten wird, beweist nicht zuletzt ein im Jahre 2002 stattfindender Weltkon-
greB in Jordanien, dessen Tenor die Tatsache betont, daB ohne einen internatio-
nalen Konsens und eine Akzeptanz universaler Werte kein globaler Friede her-
%este]lt werden kénne.

Der im européischen Exil lebende Islamwissenschaftler Nasar Hamed Abu
Zaid, selbst Opfer des militanten Islamismus, fordert demzufolge auch, daB an
den die Kulturen entfremdenden Auffassungen nicht zuletzt auch der nicht
reformierte islamische Diskurs der arabischen Modeme schuld und daher eine
Reformbewegung zwingend notwendig sei. Eine solche Vorstellung ruft aber
naturgemiB den Protest derjenigen Gegner hervor, die zwar die Vorziige des
modernen technisierten Lebens schitzen, der westlichen Welt aber die Instru-
mentalisierung des Islam zum Zwecke der Sicherung der absoluten Weltherr-
schaft und einer westlich gepriigten Weltordnung vorwerfen. Eine Differenzie-
rung zwischen ‘Gut’ und ‘Bése’ der islamischen Gesellschaftsordnung finde
daher aus ideologischen Griinden mit imperialistischer Motivation gar nicht
erst statt.

204

20.01.2026, 22:22:02.


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der schon erwihnte in Damaskus geborene Bassam Tibi, der
nach einem Studium der Sozialwissenschaften, Philosophie und
Geschichte in Deutschland eine Professur in Géttingen innehat, hat
schon verschiedene Schriften iiber den Islam und sein Verhiltnis
zur westlichen Welt publiziert und dabei immer auch auf die
weltanschaulichen Probleme aufmerksam gemacht. Die kulturelle
Bewiltigung des sozialen Wandels, die Menschenrechte, die Krisen
der multikulturellen Gesellschaft, Radikalismus und Terrorismus
sind nur einige der Themen, die sein kritisches Verstandnis sowohl
des Islam aber auch der westlichen Welt bestimmen und doch die
Hoffnung auf einen konstruktiven Dialog der Kulturen offenbaren.
Seine im Jahre 2000 erschienene Abhandlung ,,Fundamentalismus
im Islam“ versieht er im Untertitel mit der vorsichtigen Frage:
,.Eine Gefahr fiir den Weltfrieden?**' und nimmt damit unmittelbar
Bezug auf die sich immer weiter ausdehnenden terroristischen
Anschlage, die seit dem 11. September 2001 ihren bisherigen Ho-
hepunkt erreicht haben und als globale Bedrohung erkennbar wer-
den. ‘Fundamentalismus’ versteht Tibi zunichst sachlich als
»HPolitisierung von Religion. Hierbei wird von Fundamentalisten
unter selektiver Berufung auf offenbarte Schriften das Ziel ver-
folgt, eine als ‘géttlich’ gedeutete politische Ordnung zu errich-
ten”, deren spezifische Problematik er in Bezug auf die Weltpolitik
darlegen will.® Ein wesentlicher Gesichtspunkt grenzt diese
Problematik schon dadurch ein, daB der Islam als besonderer Fall
der Religionen ein ,,Universalismus“ (der universalen Gottesherr-
schaft) sei, der eine weltpolitische Bedeutung dann erhalt, wenn er

* Darmstadt *2002. Vgl. hierzu auch die Abhandlung S.P.Huntingtons, auf den
sich Tibi h#iufig beruft (Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Welt-
politik im 21.Jahrhundert. Miinchen/Wien 1998). Huntington verweist u.a.
sowohl auf das Problem der Machtverhiltnisse als auch auf ,,Heuchelei hin-
sichtlich der westlichen Doppelmoral, welche maBgeblich zu Konflikten bei-
trage (295).

2A20,8. IX.

205

aaaaaaaaaaaaa


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

politisiert werde. So sei der religiése Fundamentalismus nicht nur
eine Weltanschauung, sondern er diene auch ,der Legitimierung
einer anvisierten staatlichen Ordnung®“® die wie auch Tibi be-
zeugt, eine Vorherrschaft dieser ,,Gottesordnung™ anstrebt, z.B.
unter Berufung auf den im Koran auftauchenden Begriff Djihad
(1.e. Anstrengung, aber auch Krieg) und nur seine Auffassung vom
Islam zuldBt und fiir sie kampft. Tibi begriindet den dadurch er-
kennbaren ,,Zivilisationskonflikt“ (als ,,Werte-Konflikt“) zunachst
damit, daB er den durch die westliche Technologie bewirkten
Stillstand des ,.islamischen Globalisierungsprojekts™ vom 7. bis
16. Jahrhundert als Motiv fiir den islamistischen Militantismus
anfithrt. Sind es aber nicht vielmehr - wie der von Tibi erwahnte
Oxford-Gelehrte Hedley Bull (1989) auch meint - die westlichen
Normen und Werte, die zu diesen Exzessen fithren: als Krieg des
»rechten Glaubens® gegen den Unglauben?

So spricht auch Tibi von der ,Suche nach einem Wertekon-
sens®, der als Instrument fiir die Losung der Polarisierung der
Zivilisationen als einzige Moglichkeit hervortritt.** DaB der Ver-
fasser allerdings eine Vereinbarkeit des Islam (im Unterschied zum
islamischen Fundamentalismus bzw. Islamismus) ohne kritische
Betrachtung ethischer Grundsitze mit Demokratie vermutet,” wird
so leicht nicht zu belegen sein, wenn nicht zuvor auch eine neue,
der Zeit entsprechende Koranexegese erfolgt.*® Doch das Gegenteil
ist der Fall: islamistische Migranten, die aus voéllig anderen
Zivilisationen mit anderen Vorstellungen in die westliche Welt

¥ A2.0,8. XL

A0, 8. XXIL

¥Aa0.,8.3.

% Tibi stutzt diese Behauptung mit der Bemerkung, daB der islamische Fun-
damentalismus in dem BewuBtsein lebe, zum ,Ur-Islam“ zuriickzukehren,
wihrend es sich seiner Auffassung nach jedoch um eine ,politisch-kulturelle
‘Revolte gegen den Westen ™ handelt (a.a.0., S. 11). Doch man denke u.a. nur
an die 4. Sure im Koran, deren Beschreibung der Stellung der Frau auch bei
nicht fundamentalistischen und nicht militanten Muslimen Geltung besitzt.

206

ﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂ


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kommen, verlangen ,,im Namen einer einseitig definierten Toleranz
... die Aufnahme dieser Vorstellungen in européische Verfassungen
... Doch einige dieser ‘anderen Sitten’ bezichen sich auf die
Kiindigung des in Europa bestehenden Grundkonsens iiber demo-
kratische Herrschaft im Rahmen von Volkssouverinitit“>’ was
nicht zuletzt den Anspruch auf Geltung dieser Gesellschaftsord-
nungen mit den ihnen entsprechenden ,,Werten“ und ,,Normen“
(z.B. der Schari’a) fiir Europa deutlich macht (so aufgrund des
kollektiven Denkens der Umma als universeller Gemeinschaft aller
Muslime). Diese Tatsache aber werde in den meisten westlichen
Landern aus falsch verstandener Toleranz der permissiven Gesell-
schaftsformen verkannt, deren laizistische Auffassung die Aufkli-
rung der westlichen Gesellschaft verhindere (deshalb: ,,Von Mus-
limen konnen Christen die Grenzen der Toleranz lernen.®). Und
so wird sogar ein Identititsverlust in Kauf genommen, der indes
zum Kalkiil des Fundamentalismus gehért. Wir werden gleich noch
darauf zuriickkommen.

Doch betrachten wir noch kurz die ,,Wertordnung®, die dem
Fundamentalismus im Islam einen totalitiren Stempel aufdriickt,
insofern diese alle Lebensbereiche des Menschen durchdringt und
zu durchdringen hat. Zunichst darf nicht unerwihnt bleiben, daB
es sich, wie auch im Islam selbst, um kollektives Denken handelt,
das der Individualitit keinerlei Eigenbedeutung zumiBt.** Staat und
Religion kénnen nicht getrennt und biirgerliche oder moralische
Pflichten konnen nur aus der rigiden Schrifigldubigkeit abgeleitet
werden: die Schari’a gilt als einziges von Allah ausgehendes Organ

7Aa0.,8. 4f.

¥ A2.0,8.102.

¥ A,a.0., S. 166: daher richte sich der Kampf des islamischen Fundamenta-
lismus vor allem gegen die ,kartesianische, mensch-zentrierte Weltsicht sowie
auf den Glauben an das Potential der Vernunft auf Kosten der gottlichen
Offenbarung.“ Ubernommen werden zwar die Errrungenschafien der west-
lichen Welt, aber ,,zu islamischen Bedingungen®.

207

ﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂ


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Rechtsprechung (die sogar im nichtfundamentalistischen
Agypten die ,Gerichte zu einem Erfiillungsorgan moderner
Inquisitoren werden 148t und vor allem Intellektuelle durch Hire-
sieverdacht und Verfolgung einzuschiichtern versucht™). Konkret
bedeutet dies: ,,Ein Schari’a-Staat ist ebenso furchterregend wie
der NS-Staat oder die Diktatur Stalins“, in denen ebenfalls eine
,Atmosphire intellektuellen Terrors“ herrschte.” Die Kom-
promiBlosigkeit dieser weltiibergreifenden islamistischen Vorstel-
lung verhindert folglich jeden Ansatz eines Konsenses, weil schon
die Anerkennung der Grundwerte wie Freiheit, Menschenrechte,
Demokratie usw. negiert werden, so daB die Hisbah (die islamische
Rechtsnorm) grenziiberschreitend und unter Nichtachtung demo-
kratischer Staatsformen zu einem Vélkerrecht gemacht wird.** Des
immer gefdhrlicher aufiretenden Islamismus, der besonders durch
die Migration verbreitet werde, kénne sich der demokratische
Westen wohl kaum durch ‘Toleranz anderer Gesellschaftsformen’
erwehren, doch das ,,Fehlen einer Leitkultur und die Idealisierung
der Multikulturalitit 6ffne Tiir und Tor.® Daher kénne Europa
sich gegen einen importierten islamischen Fundamentalismus nur
durch eine , restriktive Einwanderer- und Integrationspolitik ... als
demokratisches Mittel schiitzen™, zugleich aber einen Frie-
densdialog mit liberalen islamischen Staaten etablieren.* Ein
mutiges Wort!

Tibis Postulat hinsichtlich eines zu fithrenden konstruktiven
Dialogs zwischen den Kulturen heit daher auch, daB kein
ernstzunehmender Diskurs méglich ist, wenn nicht diese archai-

©Aa.0,8.104.

1 Aa0.,8.107f.

“ A.a.0., S. 115 unter Bezug auf den Fall Rushdi.

“ A.a.0., S.115. Es ist wohl bemerkens- und bewundemswert, daB die Bedeu-
tung des in Deutschland so verpénten Begriffs ,Leitkultur” in diesem Zusam-
menhang vor Augen gefithrt werden muf!

“Aa.0,8. 158.

208

aaaaaaaaaaaaa


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Strukturen und die Schrifigldubigkeit revidiert werden, da
sie in krassem Gegensatz zu den Erkenntnissen der modernen Zeit
stehen und ihre Tolerierung einen Riickfall in barbarische Zeiten
bedeutet. Als Voraussetzung fiir einen Weltfrieden fordert Tibi
daher: ,Der Bedarf an einer universell giiltigen Ethik als Basis
einer internationalen, d.h. kulturiibergreifenden Moralitit ist in
unserem Zeitalter groBer, als dies welthistorisch je der Fall gewe-
sen ist. Die fundamentalistische Herrschafts- und Ordnungslehre
der Hakimiyyat Allah (Gottesherrschaft, islamistisches Ordnungs-
konzept, E.J.) steht im Kontrast zum benétigten Briickenschlag
zwischen den Zivilisationen im Rahmen eines Konsenses iiber eine
kulturiibergreifende Moralitit, die als Basis fiir einen demokrati-
schen Frieden dienen konnte“.* Dies aber erfordert wohl eine
Ethik, die den Glauben an einen personalen Gott oder irgendeine
andere religiése Form nicht ausschlieft, sondern vielmehr im Sein
das Verbindende aller Lebens- und Denkweisen ortet und dennoch
der Religion ihre Bedeutung erhilt. Die ontologische Ethik ist eine
solche Ethik.

Nach der etwas ausfiihrlicheren Auseinandersetzung mit dem
Islamismus, der hier nur als besonders prignantes Beispiel die
kontrdren Standpunkte unserer Welt eindrucksvoll dokumentiert,
ist es nur gerecht, auch einige kritische Anmerkungen zum Wert-
verstandnis der westlichen Welt anzufiigen, das in seiner derzeiti-
gen Ausformung durchaus auch zur Entfremdung der Kulturen
beitrigt. Dariiber hinaus mufl noch einmal betont werden, dal mit
dem Wertverstindnis immer auch das Verstindnis der eigenen

% Aa0., S. 85f Vgl. auch die kiirzlich erschienene Abhandlung von B.
Liebsch: Zerbrechliche Lebensformen. Widerstreit, Differenz, Gewalt. Berlin
2001, in der der Vf. auf die Einebnung von Gegensitzen, aber auch auf ihre
Radikalisierung verweist, um zugleich die daraus resultierende Problematik
des interkulturellen Lebens zu untersuchen.

209

ﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂ


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Identit4t verbunden ist, und in diesem Punkt lassen sich bedauerli-
cherweise nicht nur positive Beobachtungen heranzichen.

Ein erstes Moment, das als wesentliches zum Kulturkonflikt bei-
trigt, ist gewiB die Auffassung der Moderne vom Primat der Sub-
jektivitdt und der Vernunft, auf welchem letztlich die Auffassung
von Freiheit (die allerdings auch ihre Grenzen iiberschreitet) und
Recht aufbaut. Der Glaube, d.h. das religiose Leben und seine
Wertvorstellungen dagegen haben an Bedeutung eingebiifit, das
theozentrische Weltbild wird durch ein anthropozentrisches ersetzt,
der Wandel der Werte ist eingeleitet. Habermas fithrt diese
Entwicklung folgendermaBen vor Augen: ,In der Modeme ver-
wandeln sich also das religiose Leben, Staat und Gesellschaft,
sowie Wissenschaft, Moral und Kunst in ebensoviele Verkérpe-
rungen des Prinzips der Subjektivitit ... Kant legt diesen reflexi-
onsphilosophischen Ansatz zugrunde ... setzt die Vernunft als den
obersten Gerichtshof ein, vor dem sich rechtfertigen muB, was
iiberhaupt auf Giiltigkeit Anspruch erhebt ... Dieses Wissen hatte
sich insgesa:ht von der Sphire des Glaubens ... abgesondert*.*

Eine Vielzahl von Beispielen lieBe sich anfithren, um zu belegen,
daB moralisches Handeln héchstens im Mikrobereich (und auch
dort nur marginal) als bewuBt erkanntes Mittel des Zusammenle-
bens eingesetzt wird. Aber dieser EinfluB auf die Struktur der Ge-
sellschaft insgesamt ist minimal, wihrend alle Handlungsweisen
auf der direktiven Ebene dem Utilitarismus, Pragmatismus und der
daraus folgenden Effizienz des eigenen ,,Wohllebens* zum Opfer
fallen. Man denke nur an die Kontroversen im Klimaschutz, die in
den Weltkongressen zu keinerlei iiberzeugenden Ergebnissen ge-
langen konnten, weil nationale Eigeninteressen dies verhinderten.
Man denke an die Ausbeutungstrategien der hochtechnisierten

% J. Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne. Frankfurt/M. 1985,
S.29f.

210

ﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂ


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lénder, aber auch an die Unterdriickungsmechnismen der sich nun
in Freiheit befindenden ehemaligen Koloniallander. Man kann noch
weiter gehen und im eigenen Bereich den schwindenden Respekt
vor dem Alter, die ausufernden und zuhéchst fragwiirdigen und
grenziiberschreitenden Freizeitbeschiftigungen usw. anfiihren, um
auf die desolate Haltung hinsichtlich von Werten aufmerksam zu
machen, die als Verlust der Werte auftreten und damit zugleich als
Identitatsverlust. Besonders drastisch zeigt sich der Werte- sc.
Identititsverlust durch den Verlust der Geistigkeit,* welcher darin
gipfelt, daB alle erdenklichen Primitivismen zum ,,Kult“ erhoben
werden und damit Vorbildcharakter erhalten. Ganz klar ist, daB
solche Entgleisungen aller Welt durch die medialen und
verkehrstechnischen Moglichkeiten vor Augen gefithrt werden und
eine Kollision der Wertvorstellungen nur fordern, auch wenn die
Gesetzgebung Werte theoretisch verankert hat, die dem faktischen
Handeln aber hiufig (zu hiufig !) diametral entgegenstehen. Auf
der anderen Seite stumpft die Sensibilitit fir Werte gerade durch
die massenmediale Ubertragung von Massakern oder Ungerech-
tigkeiten, die die Schlagzeilen der tiglichen Medien bestimmen, bei
den meisten Menschen eher ab als daB die an sich zu erwartende
und mit dem Schlagwort ‘Betroffenheit’ bezeichnete Wahr-
nehmung mehr als nur ohnméchtigen Zom oder Gleichgiiltigkeit
hinterlieBe. Auch der Appell engagierter Menschenrechts-
organisationen an die fithrenden Nationen dieser Welt st6Bt in der
Regel auf taube Ohren, wenn es um Interventionen zur Beseitigung
von offenkundigem Unrecht geht. Dann wird scheinheilig von der
Unantastbarkeit der von entsprechenden Staaten durchgesetzten
Gesetzgebung gesprochen, mit denen natiirlich enge wirtschaftliche

‘T Den man mit den Worten Tibis als ,,Sinnkrise der Sakularitit* bezeichnen
konnte (Der Fundamentalismus im Islam, S. 16).

211

ﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂ


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kontakte gepflegt werden oder deren Ressourcen fiir das eigene
Wohl erforderlich sind.

Alle diese hier nur skizzierten Probleme offenbaren, daB wir von
einer ,,Kultur des Friedens“ weiter entfernt sind als je, was allein
schon durch die Nihe der Vélker, d.h. das Aufeinanderprallen
absolut gegensitzlicher Wertvorstellungen hervorgerufen wird. So
wird die unbewuBte oder auch bewuBte Unterschitzung der Gefahr
durch die fundamentalistische Bedrohung auch weiterhin das Bild
des politischen Dialogs bestimmen, wenn nicht von beiden sich zur
Zeit voneinander immer weiter entfernenden Kulturen ein
gemeinsames Fundament gefunden wird.

11

Dieses Fundament kann nach eingehender Reflexion des bisher
Gesagten nur in einer Werterfahrung zu finden sein, die interkultu-
rell, intersubjektiv und nicht zuletzt auch iiberreligiés ist, was so
abwegig nicht scheint, wenn man einmal in Betracht zieht, daBl in
den meisten Kulturen und Religionen Grundwerte beschricben
werden, die durchaus kompatibel sind. Ihre Entwurzelung aus
einem ethischen Kontext und besonders ihre Vereinnahmung und
bewuBte Fehldeutung sowie das Beharren auf Normen, die der Zeit
nicht mehr entsprechen, verhindern jedoch einen Konsens. Betrach-
ten wir einmal einige wesentliche fiir die Werterfahrung charakte-
ristische Kriterien, die - legte man sie einem Christen, Muslim,
Hindu oder Buddhisten usw. vor - kaum auf Unverstindnis stoBen
wiirden, insofern sie als Grundwerte des menschlichen Lebens fast
in jeder Religion auftauchen. Wir erldutern diese Kriterien der
Werterfahrung allerdings im folgenden bereits unter dem Aspekt
einer ontologischen Erfahrung, die als ibergreifende Erfahrung
Jjedem Menschen zu BewubBtsein gelangen kann, ohne daB seine

212

aaaaaaaaaaaaa


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religiositdt oder seine kulturabhingige Mentalitit dadurch beein-
trachtigt wiirde. Gleichwohl muB einschriankend betont werden,
daB durch die Nichtbeachtung der Tatsache der Gleichwertigkeit
der Menschen im Sein jeder Versuch einer Einsicht in die zu schil-
dernden Zusammenhinge scheitern und jede Diskussion iiber
Werte ad absurdum fithren miifte.

a) Die Menschenwiirde

Die Anerkennung der Menschenwiirde als Wert ist das oberste,
aber zugleich auch das problematischste aller Kriterien, die bei der
Charakterisierung der Werterfahrung bedacht werden miissen,
denn sie bezieht sich auf die Tatsache des Lebens als Prinzip
selbst. Sie bezeichnet auf den ersten Blick vor allem Vorstellungen
der abendléindischen Tradition, die in totalitiren und fundamenta-
listischen Staaten wohl kaum zur Geltung kommen kénnen. Doch
auch in diesen Staaten sind die Wurzeln einer solchen Auffassung
vorhanden, gleichwohl verdringt durch Zustinde, die nicht im
religiésen oder ethischen Bereich zu suchen sind. Eine Wiederbele-
bung der Bedeutung der Menschenwiirde im BewuBtsein der Men-
schen konnte also nur dann erfolgen, wenn eine Besinnung auf die
wirklichen Werte der jeweiligen Kultur stattfinde und zugleich
auch die sogenannte Tradition auf ihre zeitgemaBen Implikate kri-
tisch analysiert wiirde. Da die Menschenwiirde aber - versteht man
si¢ als Resultat der Existenz im Sein (und religios betrachtet: als
Resultat eines Schopfungsaktes) - nur dann verletzt wird, wenn
diese Tatsache negiert wird, so wird nicht zuletzt auch das Sein
selbst oder der Schopfungsakt als grundlegendes Prinzip in Zweifel
gezogen oder der Verachtung preisgegeben.

Die Menschenwiirde schlieBt bereits einige weitere Kategorien
der Werterfahrung mit ein: die Freiheit, Unverletzbarkeit, Ehr-
furcht und Gleichwertigkeit, vor allem aber auch Mitmenschlich-
keit oder Briiderlichkeit und sogar Zuwendung und Liebe (als tra-

213

aaaaaaaaaaaaa


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gendes Fundament der Bindung zwischen Menschen). Da die Un-
verletzbarkeit des Menschen sowohl gesetzlich, aber auch im all-
gemeinen BewuBtsein vor allem nur auf das physische Leben be-
zogen wird, muf - um eine weitere Dimension der Menschenwiirde
als ihr grundlegendes Element zu betonen - selbstverstindlich auch
die geistig-seclische Unversehrtheit hinzugenommen werden (vgl.
weiter unten). Alle die Menschenwiirde ermdglichenden Kategorien
sind indes daran beteiligt, wenn es um das Miteinander auch
ganzlich unterschiedlicher Individuen geht und sie bestimmen das
Mit- und Fiireinander.

b) Wahrheit

Auf das Grundprinzip der Menschenwiirde bezogen sind auch die
folgenden Aspekte, als deren umfassender Begriff die Wahrheit zu
gelten hat. Es sind Ehrlichkeit, Offenheit, Zuverlissigkeit, Ver-
trauen und MaB sowie Gutheit als zentraler Gesichtspunkt eines
jeden. So wie Vertrauen nur auf dem Horizont von Wahrheit ent-
stehen kann, verhalt es sich mit der Offenheit, Zuverlassigkeit und
Ehrlichkeit usf. Das heiBt, daB alle auf der Wahrheit griindenden
Eigenschaften miteinander verbunden sind und die eine ohne die
andere kaum wird existieren kénnen. Alle beruhen aber - sind wir
gewillt, die Faktizitit des Seins und unsere Existenz im Sein anzu-
erkennen - auf der Erfahrung, daB das Sein selbst Ursache und
Prinzip dieser Werte ist.

c) Geistigkeit

Die folgenden Kriterien, die zwar auch zu den Werten gerechnet
werden miissen, offenbaren aber noch eine weitere Dimension der
Werterfahrung, insofern sie auch eine Interpretation des Verhaltens
mitliefern, die die ontologische Erfahrung als EntfaltungsprozeB
des Individuums auszeichnet. Zu nennen sind u.a. die Ruhe (als In-
sich-Ruhen), die Einfachheit (als auf das Wesentliche bezogene

214

aaaaaaaaaaaaa


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einstellung), die Reinheit (als nach dem Echten und Wahren stre-
bende Haltung), vor allem aber die Geistigkeit, die fur die zuvor
genannten Werterfahrungen grundlegend ist. Sie ist einerseits die-
jenige herausragende wesensméiflige Eigenschaft, die dem Men-
schen in erster Linie eine Lebenshaltung und Weltorientierung
vermittelt, die seine Wesensbildung formt und das elementar
Menschliche in ihm erweckt. Andererseits aber kann Geistigkeit
auch als Wert verstanden werden, den zu erstreben (d.h. das We-
sensméBige des Menschen zu entfalten) als Bediirfnis empfunden
werden kann. So ist die Werterfahrung des Geistigen nicht nur als
Korrektiv gegeniiber allen anderen, den Menschen von seinem
eigentlichen Wesen entfernenden Einfliissen zu verstehen, sondern
sie ist der Schliissel zu einem sinnvollen Leben iiberhaupt. Geistig-
keit ist das Fundament der Werterfahrungen des Gliicks, des Frie-
dens, der Zufriedenheit; sie erschlieft Dimensionen des Lebens,
die dem unbewuBt Existierenden verborgen bleiben.

d) Schonheit

Auch die Werterfahrung der Schonheit gehort zu den Erfahrungen,
die dem Leben einen Sinn verleihen, wenn man zuvor Schénheit als
Kennzeichnung fiir zum Ausdruck kommende Geistigkeit versteht.
Als nur auf das AuBere gerichtete Eigenschaft verliert sie aller-
dings ihr wesentliches Moment, insofern nur ihre Singularitit zum
MaBstab erhoben wird, wihrend Schonheit aber gerade Harmonie
bezogen auf ein Ganzes, Umfassendes: ein Wahrhaftiges meint.
Sanftheit ware daher ein Aspekt der Schénheit, ebenso wie Demut
oder Reinheit oder Klarheit, ein Moment also, das den Menschen
in seinem Innersten berithrt und nicht auf seine Triebe, sein
Verlangen oder seine Bediirfnisse ausgerichtet ist. Und dennoch -
auch wenn es so scheinen mag - handelt es sich nicht um ein
»interesseloses Wohlgefallen” im Kantischen Sinne, denn das Seh-
nen nach Schénheit ist ein berechtigtes Sehnen als geistig-seeli-

215

aaaaaaaaaaaaa


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sches Bediirfen, weil es auf der Ebene der aus dem Sein stammen-
den Lebensqualitéten liegt.

¢) Tapferkeit

Die aristotelische Kardinaltugend der Tapferkeit griindet in einer
Werterfahrung, in der der Mensch sein eigenes Leben nicht in den
Vordergrund stellt und sogar bereit ist, es fiir eine moralische
Handlung zu opfern. Freilich ist dies nur eine Seite der Tapferkeit,
die vor allem ja auf Handlungen bezogen wird, die eine Aktion
bezeichnen, welche aber durchaus auch moralisch ambivalent sein
kann. Wir haben weiter oben bereits auf die jeweilige Kehrseite
von Tugenden aufmerksam gemacht und auch zu erldutern ver-
sucht, daB Tapferkeit keineswegs immer als moralische Handlung
verstanden werden kann z.B. wenn Tapferkeit mit Mut (oder gar
Ubermut) verwechselt wird oder wenn sie nicht einem moralisch
vertretbaren Ziel dient. In dem hier gemeinten Sinne aber soll Tap-
ferkeit als Gesinnung verstanden werden, der ein sicheres Wertbe-
wubBtsein zugrundeliegt und die die eigene Person zum Erreichen
eines ethisch wertvollen Zieles zuriickstellt. Begleitet wird Tapfer-
keit sicherlich von einem weiteren, heute kaum mehr beachteten
Wert, der Disziplin, die nicht als Terminus fiir gehorsames, sich
unterordnendes Verhalten preuBischer Provenienz zu verstehen ist,
sondern als besonnenes, auch gelassenes und ein Ziel mit hochstem
Einsatz verfolgendes Handeln.

Wahrend die meisten Wertlehren eine Wertrangordnung formu-
lieren, die sowohl hinsichtlich Qualitit als auch Intensitit der
Werte durch einen hierarchischen Aufbau bestimmt ist, 146t sich
an dem oben Zusammengestellten leicht erkennen, daB eine solche
Wertrangordnung auf dem Fundament der ontologischen Erfah-
rung von der Sache her nicht méglich ist. Man kénnte daher mit
aller Vorsicht und mit gewissen Einschrankungen von einer ganz-
heitlichen Sicht auf dic Werte sprechen, insofern alle Werte einan-

216

aaaaaaaaaaaaa


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der gewissermaBen bedingen, sich durchdringen und je nach In-
tensitit den einen oder anderen Wert besonders aktualisieren. Wie
beispielsweise die Offenheit ohne die Wahrheit nicht moglich ist,
so sind auch Tapferkeit oder Ruhe nicht denkbar ohne die Einwir-
kung eines anderen Wertes, der sowohl als Korrektiv als auch als
Verstirker wirkt. Von daher wird verstindlich, daB man selbst die
z.B. von Scheler beschriebene ,.erste und , niedrigste™ Wertreihe
(gebildet aus den Werten des Angenehmen und Niitzlichen), die
man der pragmatischen oder der Triebsphire zuordnen kann, aus
der Sicht der ontologischen Erfahrung vollig anders zu verstehen
héatte. Denn - wie eingangs schon ausgefiihrt wurde - die Erfahrung
des Seins vermag auch den einfachen und alltiglichen Dingen
einen anderen Status zu verleihen, weil er immer unter dem Aspekt
des Sinnhaften bzw. der Werterfahrung erscheint. Nur wenn die
einfachen Handlungen des Alltags unter diesem Gesichtspunkt in
das BewuBtsein des Menschen dringen, verlieren sie ihre Belang-
losigkeit und erhalten Lebensbedeutung. Dieser Erkenntnisprozef
aber setzt die rigorose Unterscheidung des bloB Zweckhaften und
dem Sinnvollen und Lebensbedeutenden voraus. Ein Beispiel:

Ein Waldlauf wird in der Regel mit der Absicht unternommen,
an der frischen Luft seinen Kérper zu stihlen, um dem Trend der
Zeit entsprechend eine sportliche, dynamische und junge Ausstrah-
lung zu erreichen, die Anerkennung verspricht. Damit ist die Ziel-
setzung der sportlichen Aktivitit auf ein AuBeres (die Anerken-
nung) gerichtet und damit auch als Ubernahme der derzeitigen
Auffassung vom ,Kult“ des Korpers und der Jugendlichkeit er-
kennbar. Ein Waldlauf kann dagegen auch aufgrund des Bediirf-
nisses gemacht werden, in Ruhe und Abgeschiedenheit in der Natur
zu sein und sich selbst zu finden. Im philosophischen Sinne wire in
diesem Falle von dem Bediirfnis nach einer Erfahrung zu sprechen,
die als Erfahrung der Existenz einen grundlegenden Wert dar-

217

ﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂﬂ


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stellt.* Diese Erfahrung ist insofern die umfassendste, als alle
anderen Werterfahrung in ihr griinden und durch sie begriindet
werden. Die Erfahrung der Existenz ist von daher auch die Instanz,
welche dem Menschen erst die Lebensbedeutung der Werte er-
schlieBt und ihn dazu bewegt, Werte als solche zu erkennen und sie
als Prinzipien des Lebens zu realisieren. Und mit Lavelle gespro-
chen: ,,Der Wert bringt seine Beziehung zum Absoluten im Relati-
ven zum Ausdruck“.” Jedes Denken und jede Titigkeit, die auf
diesen Zusammenhang bezogen sind, transzendieren folglich ihre
bloBe Funktionalitit, indem sie auf dem Hintergrund einer vollig
anderen Dimension des Weltverhaltens aufireten und diesem ent-
sprechend auch zum Ausdruck kommen. Will man dennoch an
einer Wertrangordnung festhalten, so kénnte ein Zugestindnis
hochstens in dem Punkt eine qualitative Unterscheidung erlauben,
daB der Grad der Intensitit dariiber entscheidet, wie umfassend
und tiefgehend ein Wert die Handlung bestimmt.

Denken und Handeln werden folglich deshalb an Sinn und Wert
orientiert, weil diese Prinzipien in der Existenzerfahrung evident
werden. Die Existenzerfahrung aber resultiert aus der Seinserfah-
rung und man kann sie sogar mit dieser aufgrund ihrer Intensitit
und Qualitit ineins sehen, wenn man die Teilhabe am Sein so ver-
steht, daB das Ich im Sein aufgeht und sich gerade dadurch seiner
Existenz bewuBt wird. Der Mensch wird seiner bis dahin nur un-
bewufit wahrgenommenen eigenen Existenz ge-“wahr; so wird sie
wahr und im BewuBtsein real.

Kehren wir zu der eingangs dargelegten Kritik am tradierten
Tugend- und Wertbegriff zuriick, so ist sicherlich deutlich gewor-

® DOber die Erfahrung der Existenz vgl. die Ausfiihrungen weiter unten im
3.Kapitel des dritten Teils. Vgl. auch K. Albert: Die ontologische Erfahrung,
a.a.0.

® L. Lavelle: Einfahrung in die Ontologie (Introduction a I’ontologie). Ubers.
von K. Albert. Kéln 1970, S. 160.

218

aaaaaaaaaaaaa


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den, daB Werte und die sie realisierenden Tugenden nur dann
wirklich ein iiberzeugtes Handeln des Subjekts evozieren, wenn sie
aus dem Inneren stammen, nicht also aus einer rationalen Er-
kenntnis oder aus Sollensvorschriften, sondern aus dem Bediirfnis
und dem Wollen heraus, sich dieser Welt gegeniiber seinem We-
sen gemdB als Teil des Seins zu verhalten. Diese Haltung kann
iiberall auf der Welt gelebt werden, sie verbindet die Menschen
und iiberbriickt Barrieren, die durch dogmatische Sichtweisen auf-
gebaut sind. Die Suche nach den Werten, die diese Haltung konsti-
tuieren, hédngt indes mit der Haltung des Menschen zur Existenz
schlechthin ab: ,,... la recherche de la valeur est aussi ancienne que
la réflexion: celle-ci pose le probléme de la valeur dés qu’elle
s’interroge sur 1’existence pour savoir si elle mérite d’étre vécue,
sur les différentes fins de son activité pour savoir si elles méritent
d’étre poursuivies et méme sur les differénts objets qu’elle rencon-

tre dans le monde pour savoir s’ils méritent qu’on s’y attache®.*

% Louis Lavelle: Traité des Valeurs. 2 Bde., hier Bd.I, Théorie générale de la
valeur. Paris 1950, S. V.

219

20.01.2026, 22:22:02.


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 20.01.2026, 22:22:02.


https://doi.org/10.5771/9783495993590-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

