
Teil B

Gewalt Verstehen
 

Widerfahrnis und Dissens

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel VIII
Verletzbarkeit, Gewalt und Schutz vor ihr:
Zwischen Quellen, Geschichte und Theorie

1. Eine radikal ernüchternde ›Evidenz‹ (331) | 2. Auf der Spur einer speziellen Sensibi‐
lität? Zur semantischen Vorgeschichte (334) | 3. Zur aktuellen Forschungsliteratur und
Parteilichkeit politischer Theorie (339) | 4. ›Die‹ Gewalt als »unser Los«? (351)

Nichts ist mehr unverletzlich,
nichts [...] mehr unveräußerlich und nichts unantastbar.1

1. Eine radikal ernüchternde ›Evidenz‹

Zweifellos wussten Menschen seit jeher, dass sie verletzt, verwundet
und vernichtet werden können. Instinktentsichert, anfangs unbeklei‐
det, aufrecht gehend, müssen sie sich, so vermutet Hans Blumenberg
in seiner Beschreibung des Menschen, früh in der Anthropogenese
darüber klar geworden sein, wie rückhaltlos sie natürlichen Wid‐
rigkeiten, einer teils ungastlichen, teils als feindlich empfundenen
Umwelt und einander ausgesetzt waren.2 Bereits seit Platon speku‐
lierten Philosophen jedoch oft mit der Aussicht auf eine Unverletz‐
lichkeit, die immerhin wiederzugewinnen wäre, nachdem man sie
womöglich aus eigener Schuld eingebüßt hat. So propagierte der
Neuplatoniker Plotin (204–270 n. Chr.) eine metaphysische Rück‐
besinnung auf die ohnehin, wie er meinte, unsterbliche Seele, die

1 A. Mbembe, Politik der Feindschaft, Berlin 2017, 228.
2 H. Blumenberg, Beschreibung des Menschen, Frankfurt/M. 2006. Blumenberg

orientiert sich in seiner mehrfach an die Anthropologie Arnold Gehlens an‐
schließenden Beschreibung weitgehend an der ungeschützten Visibilität des
Menschen, was ihn dazu führt, speziell das nicht bedeckte Gesicht als »Ort«
besonderer Verwundbarkeit zu bedenken, als deren »Vehikel« er den Leib ver‐
steht (865). H. Blumenberg, Zu den Sachen und zurück, Frankfurt/M. 2007, 164;
vgl. A. Gehlen, Der Mensch. Seine Natur und Stellung in der Welt, Wiesbaden
131986, zum »untierischen Ausgesetztsein« der gewissermaßen immer zu früh
Geborenen, die nicht umhin können, als sich selbst zu exponieren (39, 45, 60,
133).

331

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch im Sterben letztlich nicht untergehen könne, wie bei Platon zu
lesen ist.3 Dagegen glaubte der wohl wichtigste der letzten Stoiker,
Marc Aurel (121–180 n. Chr.), dass er sich wie alles andere letztlich
in natürlicher Materie auflösen müsse, hoffte aber darauf, wenigstens
zwischenzeitlich im Rückzug auf sich selbst »unverletzbar durch
Schmerz« und andere Widrigkeiten frei leben zu können.4

Heute scheint jegliche derartige Aussicht auf Unverletzbarkeit in
der Zeit oder in ihrem Anderen verbaut, so dass sich die Auseinan‐
dersetzung mit der anscheinend uralten Problematik5 menschlicher
Verletzbarkeit und ihrer vorübergehenden oder endgültigen Über‐
windung kaum mehr auf dieser Linie fortsetzen lässt6, worauf Achil‐
le Mbembe mit den eingangs zitierten Worten ebenfalls aufmerksam
macht. Auch diejenigen, denen das als unerträglich und unakzep‐
tabel erscheint, können demnach nicht mehr umhin, als Unverletz‐
lichkeit, Unverwundbarkeit, Unantastbarkeit und wie dergleichen
kontrafaktische Begriffe mehr lauten, nunmehr von der prima facie
überwältigenden, geschichtlicher Erfahrung zu verdankenden, radi‐
kal ernüchternden ›Evidenz‹ her zur Geltung zu bringen, die besagt,
dass grundsätzlich jede(r) rückhaltlos, auf jede erdenkliche Art und
Weise und in jeder Hinsicht verletzbar, verwundbar und vernichtbar
ist.7

Wie es scheint, kommt auch die Philosophie erst jetzt wirklich
in der realen Welt an, wo sie auch eine derart weit gehende Verlet‐

3 Plotin, Enneaden IV, 8 [6]; Platon, Menon, 81 b.
4 Marc Aurel, Selbstbetrachtungen, Stuttgart 1988, 34; Wege zu sich selbst, Zürich

1951, 59. »Unverwundet« heißt es hier.
5 U. Aktaş (Hg.), Vulnerabilität. Pädagogisch-ästhetische Beiträge zu Korporalität,

Sozialität und Politik, Bielefeld 2020 [= V], 21.
6 Gewiss aber beginnt die Besinnung auf menschliche Verletzbarkeit nicht erst mit

dem entsprechenden Topos der 1990er Jahre (V, 66). Zweifellos ist sie bereits
eine zentrale Angelegenheit des modernen Rechts (V, 88) und noch viel weiter
zurückreichender medizinischer Diskurse über den homo patiens, der nicht nur
als Gekreuzigter schließlich seine Verlassenheit zu beklagen hatte. In der Tat:
»Vulnerability is not an invention of the 20th century« (V, 188); auch nicht als
unheilbare und trostlose – was manche für ein negatives Privileg unserer Zeit zu
halten scheinen.

7 Im Folgenden werde ich davon ausgehen, dass diese Attribute eine Steigerung
anzeigen: Verwundung ist eine starke Verletzung und kann zur Vernichtung
führen. In dieser Perspektive wird auch schlicht von Verletzbarkeit die Rede sein,
weniger aber von Verletzlichkeit, die sich eher auf eine besondere (›empfindli‐
che‹ oder narzisstische) subjektive Ausprägung von Verletzbarkeit bezieht.

Kapitel VIII

332

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zungsfähigkeit (bzw. Vulneranz) schonungslos zur Kenntnis zu neh‐
men versucht – mit einer buchstäblich unvorstellbaren und gerade
insofern realen Gewalt konfrontiert, der man allerdings nicht das
letzte Wort überlassen will. Sie soll, heißt das, weder über den Ein‐
zelnen, der durch die Gewalt der Zeit8 oder menschlich-unmensch‐
lichen Tuns vernichtet wurde, noch auch über Ethnien, Völker,
Staaten oder gar über die menschliche Gattung im Ganzen final
triumphieren. In diesem Sinne provoziert sie eschatologische Fra‐
gen, die die aktuelle Gewaltforschung allerdings wenn nicht gänzlich
ignoriert, so doch zumindest suspendiert, haben sie doch allzu lange
verhindert, dass man sich mit der sublunaren Realität verletzender,
verwundender und vernichtender Gewalt selbst überhaupt lange
aufhält, aus der nun, so scheint es, alles (neu) erwachsen muss,
wovon man sich Widerstand gegen sie versprechen könnte. Vielfach
unausgesprochen scheint diese Forschung genau dies bereits voraus‐
zusetzen: dass Gewalt in allen ihren eklatanten und traumatischen,
strukturellen und subtilen Hinsichten nur als dasjenige par excel‐
lence gelten kann, dem man widerstehen muss und das abzulehnen
ist. Weithin gilt Gewalt als delegitimiert und allenfalls noch unter
höchst anspruchsvollen Voraussetzungen als (vorübergehend) hin‐
nehmbar, etwa im Zeichen einer responsibility to protect, wie man
sie den Vereinten Nationen zuschreibt. In diesem Fall ist das Maß
der allenfalls noch zu rechtfertigenden Gewalt bezeichnenderweise
der unabdingbare Schutz Wehrloser, ohne dessen Gewährleistung
die UN ihr moralisches Ansehen vollkommen einzubüßen drohen.

Als Inbegriff des völlig Wehr- und Schutzlosen gilt freilich heute
nicht in erster Linie ein politisch geschwächtes oder bereits tödlich
bedrohtes Kollektiv, sondern das neugeborene Kind. Dementspre‐
chend scheint es nun als am wenigsten hinnehmbar, dass man ihm
Gewalt antut. Nicht ausgehend von einer innerweltlich angesichts
ihrer behaupteten Unsterblichkeit letztlich gar nicht anfechtbaren
Seele, sondern von der rückhaltlosen Verletzlichkeit jedes einzelnen
Kindes her wird nun die Gewalt befragt, wo sie jeglicher Rechtferti‐
gung und Legitimation entbehrt und niemals eine finden wird. In

8 C. Lignereux, S. Macé, S. Patzold, K. Ridder (Hg.), Vulnerabilität/La vulnérabi‐
lité. Diskurse und Vorstellungen vom Frühmittelalter bis ins 18. Jahrhundert/Dis‐
cours et représentations du Moyen-Âge aux siècles classiques, Tübingen 2020
[=VV], 299.

1. Eine radikal ernüchternde ›Evidenz‹

333

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Konsequenz dieser bemerkenswerten Inversion wird nun von
der Kindheit behauptet, das wichtigste Merkmal der Kindheit sei
die Verwundbarkeit während dieser Jahre9; und von Jean-Jacques
Rousseau über Karl R. Popper10, bis hin zur Pädagogik der Gegen‐
wart zieht man daraus eine auf den ersten Blick eindeutige norma‐
tive Konsequenz. Sie lautet, uns Anvertraute dürften nicht verletzt
werden.11 Bereits Hegel hat allerdings darauf hingewiesen, dass wir
gar nicht darum herumkommen, uns gegenseitig zu verletzen, wenn
wir einander »erkennen« wollen.12 Damit hat er Verletzung nicht
bloß als bedauerliche Nebenfolge, sondern als wesentliche, nicht
zu umgehende Dimension sozialen und politischen Verhaltens ein‐
gestuft – ohne allerdings zu klären, ob die Unvermeidlichkeit gegen‐
seitiger Verletzung sie auch rechtfertigen kann, und ohne deren von
ihm unterstellte Gegenseitigkeit in Frage zu stellen.

2. Auf der Spur einer speziellen Sensibilität?
Zur semantischen Vorgeschichte

Die aktuelle Forschungsliteratur zur Gewalt sieht von Fragen gegen‐
seitiger Gewalt, von deren Begründungen, Rechtfertigungen und
Legitimationen allerdings weitgehend ab; offenbar wiederum von
dem Verdacht umgetrieben, man habe sich allzu lange weit mehr
mit diesen Begriffen als mit der Phänomenologie der Gewalt selbst
abgegeben, von der man unter Berufung auf Thomas Hobbes, Max
Weber oder Carl Schmitt behauptet hat, man könne sie souverän
beherrschen, monopolisieren oder juridisch einhegen und auf diese
Weise effektiv begrenzen. Während v.a. die politisch-theoretische

9 Vgl. V, 148, sowie die Seite 559 in diesem Bd.
10 Wie es etwa Karl R. Popper suggeriert in: Die offene Gesellschaft und ihre

Feinde, Bd. 2, München 61980, 342.
11 VV, 377–388; V, 150. Im verbreiteten Bezug auf Hannah Arendts Begriff der Na‐

talität, der v.a. auf das Neuanfangenkönnen eines jeden Neugeborenen abstellt,
fehlt vielfach sowohl das Anvertrautsein als auch die Auslieferung an Gewalt,
die darin liegt. Näher kommt dem Hans Jonasʽ Beschreibung generativer Ver‐
antwortung (M. Schnell, Das Ethische und das Politische. Sozialphilosophie am
Leitfaden der Vulnerabilität, Weilerswist 2020, 135).

12 G. W. F. Hegel, Anhang zur Jenaer Realphilosophie, in: Frühe politische Systeme,
Frankfurt/M., Berlin, Wien 1974, 291-336, hier: 322.

Kapitel VIII

334

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diskussion um diese Fragen immer noch anhält13, wendet sich die
neuere Gewaltforschung auf breiter, historiografischer und ideen‐
geschichtlicher, pädagogischer, soziologischer und sozialphilosophi‐
scher Front einer zentralen Voraussetzung aller Gewaltausübung
und aller nicht direkt intendierten Gewaltsamkeit zu: der Verletzbar‐
keit, Verwundbarkeit und Vernichtbarkeit von denen, die sie trifft.

Dabei muss die Forschung mit historisch-semantischen Fehlan‐
zeigen zurechtkommen: Wo wie bei Aristotelesʽ Behandlung der
Furcht, in seiner Rhetorik (II, 5) oder Poetik eigentlich ein ent‐
sprechendes Wort zu erwarten gewesen wäre, vermisst man es.
Im Lateinischen wurden als vulnerabile diejenigen bezeichnet, die
unsterblich geblieben wären, wenn sie nicht gesündigt hätten (VV,
54 f.). Das entsprechende Nomen vulnerabilitas ist bislang offenbar
nicht nachzuweisen. Im Französischen findet vulnérabilité erst seit
dem 16. Jahrhundert Verbreitung (VV, 13, 101, 157). Nach und nach
löst sie sich aus dem »horizon pénitentiel du salut« (VV, 161,
355, 360), in dem sich christliche Seelen selbst moralisch belaste‐
ten und demütig ihre Verfehlungen gestanden, anscheinend allein
um sich selbst, viel weniger aber um die Welt besorgt, der sie
angehörten (VV, 53, 63, 69, 158). Dabei wussten sie durchaus um
die lange Zeit nahezu allgegenwärtigen Bedrohungen aller Ordnun‐
gen, auf die sie sich innerweltlich verlassen mussten. Unwetter, Käl‐
te- und Dürreperioden, Seuchen und Kriege, aber auch massive,
selbst verursachte ökologische Schäden konnten sie jederzeit heim‐
suchen, so dass ihr nach und nach politisch-rechtlich stabilisiertes
Zusammenleben selbst als fragiles und ›verletzbares‹ bewusst wur‐
de.14 Dabei wird Fragilität (fragilitas), wie sie auch zerbrechlichen
Sachen eignet, zunächst nicht von Gebrechlichkeit (debilitas; VV,
67) und Vulnerabilität unterschieden, über die sich endliche und
sterbliche Lebewesen selbst klar werden (VV, 6, 46). Disaster studies
machen deutlich, wie entsprechende »Bedrohungskommunikation«
unter spezifischen Umständen die seit jeher gegebene Ausgesetztheit
und Schutzbedürftigkeit menschlichen Lebens zur Geltung bringt,
die nach und nach über die Ordnung einer Stadt und ganzer Ge‐

13 Vgl. den aktuellen Schwerpunkt in der Zeitschrift für Politik 68, Nr. 1 (2021),
1–116.

14 Siehe auch Kap. I, 1 in diesem Bd. zu den Forschungen Delumeaus zur Ge‐
schichte der Angst.

2. Auf der Spur einer speziellen Sensibilität? Zur semantischen Vorgeschichte

335

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sellschaften hinausgeht, welche selbst existenzielle, d.h. hier: lebens‐
bedrohliche Risiken heraufbeschwören (VV, 27, 129). Wie in der
heutigen Erforschung der Ökologie und Resilienz vergesellschafteten
Lebens gilt Verwundbarkeit hier primär als etwas Abzuwehrendes,
das sogar eine globale »cohabitation« gefährden kann (VV, 4, 81,
90). Auf der Spur der Verwundbarkeit Einzelner kommt dagegen de‐
ren »bewusste Umwertung« zum Vorschein, wo es darum geht, Mit‐
gefühl zu zeigen und sich in schweren Zeiten von Unheil und nicht
wiedergutzumachender Verluste Anderer einzugestehen, möglicher‐
weise durch sie »tödlich verwundet« zu sein (VV, 10, 56 f.). Wie
schon in früheren Forschungen zur Geschichte der Trauer15 zeigt
sich auch hier, wie weit man sich bereits von einem platonischen
und stoischen Erbe entfernt hat, welches verletztes Leben nur als
Beraubung (privatio, steresis) einer metaphysischen Unverletzlichkeit
oder als abzuwehrende Beeinträchtigung der Autarkie des eigenen
Selbst zu deuten nahelegte. Darüber hinaus zeitigten neue Formen
des Zusammenlebens auch neue, keineswegs rundweg abgewehrte
Verletzbarkeiten, »qui rendend la vie humaine plus vulnérable à
cause de [...] sensibilités particulières« (VV, 91). So führen etwa ge‐
steigerte Ansprüche an zunehmend geregeltes Zusammenleben auch
zu entsprechenden Enttäuschungen, die sich als verletzte Erwartun‐
gen deuten lassen, ob am Hof eines absolutistischen Herrschers, im
Sicherheitsregime eines Leviathan oder im modernen Nationalstaat,
der das Zusammenleben zunächst nur äußerlich befriedet (VV, 14,
125, 145).

In diesem Zusammenhang kommt gewiss Rousseau, der mit einer
viel weitergehenden, identitären Konzeption des Politischen im Zei‐
chen einer volonté générale liebäugelte, in der sich jeder ›restlos‹ auf‐
gehoben wissen sollte, eine Schlüsselstellung zu. Er ist es schließlich,
der die Begriffe exister und sentir im Glaubensbekenntnis des savoy‐
ischen Vikars (1762) geradezu gleichsetzt und dabei suggeriert, spezi‐
ell menschliches Leben erweise sich allemal als sensibles und inso‐
fern verletzbares. Hier öffnet sich ein weites Feld der Erforschung
pathischer Sensibilität, die heute auf vielfältige Begriffsangebote zu‐
rückgreifen kann und muss: von der aisthesis und vom páthos der
aristotelischen Kategorienschrift über die materialistisch aufgefasste

15 S. Plotke, A. Ziem (Hg.), Sprache der Trauer. Verbalisierungen einer Emotion in
historischer Perspektive, Heidelberg 2014.

Kapitel VIII

336

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sensibilité französischer Aufklärer16 bis bin zur Phänomenologie der
›Offenheit‹ menschlicher Wahrnehmung, wie sie Maurice Merleau-
Ponty beschrieben hat, und zur Ethik eines Emmanuel Levinas, bei
dem es sich nicht mehr um ein »être facilement blessé« oder um
eine »capacité d’être touché«, sondern um eine passive Affizierbar‐
keit durch den unverfügbaren Anspruch des Anderen handelt (vgl.
VV, 177 f.). Wie auch immer diese begriffs- und ideengeschichtlichen
Bezüge im Einzelnen zu differenzieren und zu entfalten wären17,
sie laufen darauf hinaus, dass sich menschliches Leben, das sein
Prädikat verdient, als solches überhaupt nur als sensibles und ent‐
sprechend verletzbares deuten lässt, so dass man sich von einem ge‐
gen Verletzungen weitestgehend abgeschirmten bzw. immunisierten,
anästhetischen Leben kaum mehr Gutes versprechen kann. Tatsäch‐
lich sind wir der Welt und Anderen unvermeidlich ›exponiert‹; und
dabei kommt es entscheidend darauf an, wie man sich dazu verhält,
etwa indem man sich der »présence d’une autre voix« eigens – und
mehr, als unvermeidlich wäre – aussetzt (VV, 180). So soll es möglich
werden, sich gegenseitig in seiner Verletzbarkeit zu erfahren und
anzuerkennen (VV, 187). ›Weniger‹ (als autark oder autonom) sein
zu wollen, kann insofern ›mehr‹ versprechen.

Rousseau legte nahe, dass es sich im Grunde von Geburt an so
verhält und dass es sich bei menschlicher Verletzbarkeit keineswegs
nur um einen »état transitoire« handelt (VV, 366). Von Anfang an ist
die »vulnérabilité de l’enfant [...] totale«, allen möglichen Verletzun‐
gen ausgesetzt und dabei Anderen ›auf Gedeih und Verderb‹ aus‐
geliefert (VV, 379 ff.).18 Seine Hilflosigkeit und Abhängigkeit könnten
dazu verleiten, sie unter allen Umständen, so rasch wie möglich und
ganz überwinden zu wollen. Tatsächlich muss aber vergesellschaf‐
tetes Leben beidem gerecht zu werden versprechen, ohne je eine
derartige Überwindung in Aussicht stellen zu können. Nur unter

16 J. Starobinski, Aktion und Reaktion. Leben und Abenteuer eines Begriffspaares,
Frankfurt/M. 2003, 59 f.

17 Eine Fülle von Materialien dazu wurde gesichtet in: Sensibilität der Gegenwart.
Wahrnehmung, Ethik und politische Sensibilisierung im Kontext westlicher Ge‐
waltgeschichte. Sonderheft Nr. 17 der Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine
Kunstwissenschaft, Hamburg 2018 (Hg. B. Liebsch).

18 Zur Differenz von Ausgesetztsein und Auslieferung vgl. Vf., Einander ausgesetzt.
Der Andere und das Soziale. Bd. I: Umrisse einer historisierten Sozialphilosophie
im Zeichen des Anderen; Bd. II: Elemente einer Topografie des Zusammenlebens,
Freiburg i. Br., München 2018.

2. Auf der Spur einer speziellen Sensibilität? Zur semantischen Vorgeschichte

337

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser Voraussetzung wird es »respectueux de l’existence d’autrui«
sein können (VV, 381). Dies aber setzt voraus, dass alle Beteiligten
um eigene und fremde Verletzbarkeit wissen.

Genau so hat Rousseau menschliche Sensibilität gedeutet: als Auf‐
geschlossensein für Andere, die uns fremd sind und in gewisser
Weise auch fremd bleiben.19 Das zeigt sich nun gerade dann, wenn
sie selbst Gewalt ausüben und Opfer fremder Gewalt werden, sei
es auch die Gewalt der eigenen Nachbarn und Mitbürger, die am
Ende nur noch in ihrem vernichtenden Tun erkennen lassen, was sie
mit Anderen verbindet. So ist es während der Französischen Revolu‐
tion geschehen, deren terroristische Apotheose jegliche Universalität
der égalité, fraternité und liberté schließlich grausam konterkarierte.
Nichts dergleichen mochte man am Ende den äußeren und inneren
Feinden der Republik noch zugestehen. So konnte sich auch die Sen‐
sibilität nicht als die »Mutter« einer inklusiven générosité erweisen,
als die sie von Louis de Jaucourt in der Encyclopédie Denis Diderots
und Jean d’Alemberts beschrieben worden war.20 Im Verhältnis zu
›falschen Brüdern‹, gegen die man mit vernichtender revolutionärer
Energie kompromiss- und mitleidslos vorging21, erwies man sich
nicht als ›sensibel‹. So war der Weg frei für radikale Gewalt. Nicht
zum letzten Mal, wie unter anderem die Geschichte des Roten
Terrors lehrt22, die wie auch der europäische Kolonialismus und
Rassismus an der aufklärerischen Voraussetzung eines universellen
inneren Zusammenhangs von Sensibilität und Verletzbarkeit nach‐
drücklich zweifeln ließ.

Während Historiker Spuren dieser Voraussetzung aufdecken (VV,
305), vertieft die politische Gegenwart bis heute diese Zweifel.
Menschliche – eigene und fremde, sowie eigene angesichts fremder
– Verletzbarkeit kommt in ihren ganzen Ausmaßen allenfalls zum

19 Es gebe, so behauptet er, eine sensibilité, »die nichts anderes ist als das Vermö‐
gen, unsere Gefühle an Wesen zu heften, die uns fremd sind«. J.-J. Rousseau,
Schriften, Bd. 2, Frankfurt/M. 1988, 420.

20 D. Diderot, J. d’Alembert (Hg.), Encyclopédie, Paris 1765, T. XXX, Part II, 767.
21 M. Vovelle, Die Französische Revolution. Soziale Bewegung und Umbruch der

Mentalitäten, Frankfurt/M. 1985, 112 ff.
22 S. P. Melgunow, Der rote Terror in Russland 1918–1923 [Nachdruck von 1924],

Berlin 2009; S. Courtois, N. Werth, J.-L. Panné, A. Paczkowski, K. Bartosek, J.-L.
Margolin, Das Schwarzbuch des Kommunismus. Unterdrückung, Verbrechen und
Terror, München, Zürich 1998, 74.

Kapitel VIII

338

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorschein, wenn sich mehr oder weniger massive Gewalt zugetragen
hat – vorausgesetzt, sie konnte artikuliert, gezeigt, dokumentiert und
gebrandmarkt werden (V, 190). Dabei lassen die unzähligen Arten
und Weisen, in denen Andere verletzt werden, an jeglicher Sensibi‐
lität derjenigen zweifeln, die dafür direkt oder indirekt verantwort‐
lich zu machen sind, schrecken sie doch offenbar vor nichts zurück
und genießen nicht selten sogar, was sie Anderen antun. Moralische
Sensibilität, wie sie von den schottischen Moralisten als moral sense,
von den französischen Aufklärern als pitié und diesseits des Rheins
auch als Mitleid und Mitgefühl zur Sprache gebracht wurde, scheint
damit gänzlich unvereinbar zu sein. Genau darauf machen ästheti‐
sche Praktiken aufmerksam, die wie Francisco Goyas Desastres della
Guerra menschliche Un-Taten zeigen, deren Darstellung ihrerseits
neue Verletzungen heraufbeschwört. Man ›kann nicht sehen‹, was
sie zeigen, und wendet sich ab. Führen sie nicht wie die inzwischen
weltweit zirkulierenden Bilder des kleinen Alan Kurdi23 und ande‐
rer im mare nostrum Ertrunkener, der Verstrahlten von Hiroshima
und Nagasaki, der NS-Sonderkommandos24, aber auch die weit
weniger beachteten Dokumentationen rassistischer Lynchpraktiken
eine rückhaltlose, traumatische Verletzbarkeit, Verwundbarkeit und
schier endlose Vernichtbarkeit eines jeden vor Augen, der überhaupt
niemand standhalten kann? Und bedeutet das nicht, dass wir es hier
mit einer ›Realität‹ zu tun haben, die aller Gewaltforschung inkom‐
mensurabel und von aller Vorstellbarkeit so weit entfernt bleiben
muss wie das Lacanʽsche Reale?25

3. Zur aktuellen Forschungsliteratur und Parteilichkeit
politischer Theorie

Die gleiche Frage stellt sich bei der eindringlichen Lektüre rassisti‐
scher Gewalt, wie sie Iris Därmann vornimmt, und der Geschich‐

23 C. Hentschel, S. Krasmann (Hg.), »Exposure«. Verletzlichkeit und das Politische
in Zeiten radikaler Ungewissheit, Bielefeld 2020 [=Ex], 122.

24 G. Didi-Huberman, Bilder trotz allem, München 2007; M. Gutjahr, M. Jarmer
(Hg.), Von Ähnlichkeit zu Ähnlichkeit. Maurice Blanchot und die Leidenschaft
des Bildes, Wien, Berlin 2016.

25 J.-F. Lyotard, Das Inhumane, Wien 32006, 223.

3. Zur aktuellen Forschungsliteratur und Parteilichkeit politischer Theorie

339

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten totalitären Terrors, die uns Stéphane Courtois »Seite für Seite«
kennenzulernen aufforderte, um »den Leidensweg von Millionen
Menschen« wenigstens zu erahnen26, der sich hinter Platitüden wie
›geschichtliche Erfahrung‹ verbirgt. Bilder und Geschichten fungie‐
ren sowohl als nicht selten indiskrete und neue Verletzungen herauf‐
beschwörende Fenster in fremde Gewaltwelten als auch als irritie‐
rende Spiegel, die jeden auffordern, sich selbst in ihnen zu erkennen
(Ex, 124).27 Daraus erklärt man sich allerdings auch die Abwehr,
auf die sie vielfach treffen, wenn man ›nicht wahr haben‹ will, was
sie lehren könnten: rückhaltlose Verletzbarkeit grundsätzlich eines/r
jeden auf alle erdenkliche, auch ›unvorstellbare‹ Arten und Weisen,
die man sich nur eingestehen kann, wenn man sich zugleich der
Macht von Phantasmen der Immunität (V, 84 f.), der Unverwund‐
barkeit und ›endgültiger‹ Besiegbarkeit von Gewalttätern aller Art
widersetzt. Demnach können wir es nicht jenseits, sondern nur in
einem weiterhin verletzbaren Leben mit der Gewalt aufnehmen, die
uns nicht wie die Zeit unvermeidlich ›lädiert‹, sondern uns selbst
und Anderen zuzuschreiben ist. So rückt »das Ziel einer Welt ›ohne
Furcht und Not‹«, wie es mit der Formulierung der Menschenrechte
verfolgt worden ist, allerdings in weite, unerreichbar erscheinende
Ferne (V, 143). Es mag ehrenwert sein, schlägt aber in schlechte
Utopie um, wenn man gar nicht an einer Phänomenologie der Ge‐
walt Maß nimmt, um zu sehen, wie letztere wem begegnet bzw.
widerfährt und buchstäblich unter die Haut geht; und zwar nicht
einem welt- und geschlechtslosen Ich (V, 144 f.), sondern allemal
verkörperten bzw. ›leibhaftig‹ Existierenden, die als solche spätes‐
tens von ihrer Geburt an radikal auch von Anderen abhängen und
von ihnen umsorgt, aber auch ›missbraucht‹ werden können (V, 83).

In welchem Ausmaß, das lehrt erst die gegenwärtige Berichterstat‐
tung, die der etablierten Pädagogik im Grunde ein Armutszeugnis
ausstellt: Das, so hört man allenthalben, haben wir nicht gewusst
und nicht einmal geahnt. Dabei beginnen sich auch die Strafverfol‐
gungsbehörden erst allmählich ein Bild von ungezählten Untaten
zu machen, die nicht möglich wären, könnten sie sich nicht insge‐
heim ausgefeiltester digitaler Techniken bedienen. Die Terrabyte,

26 Courtois et al., Das Schwarzbuch des Kommunismus, 43.
27 Vgl. die Kritik an einem »black death spectacle«, die die Notwendigkeit von

immer neuen Bildern einer längst bekannten Gewalt bestreitet; V, 49.

Kapitel VIII

340

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um die es hier offenbar geht, stellen radikal in Frage, ob es je
möglich sein wird, sich von der Sachlage ein wirklich umfassendes
und ›angemessenes‹ Bild zu machen: von den Tätern und ihren
virtuellen, aber auch analogen familialen und nachbarschaftlichen
Strukturen, vor allem aber von den betroffenen Opfern und der
ihnen angetanen, vielfach irreversiblen Gewalt, die dem u.a. auf
Rousseau zurückgeführten Imperativ Hohn spricht, dem Einzelnen
von Geburt an gerecht werden zu sollen.28 Jetzt erst beginnt man,
wie es scheint, unnachsichtig zu überprüfen, ob eine Gesellschaft
das entsprechende Versprechen überhaupt einlösen kann. Und zwar
nicht nur im Verhältnis zu Kindern im Allgemeinen, sondern auch
im Verhältnis zu spezieller Verachtung, kollektiver Diskriminierung
und schamloser Diffamierung Ausgesetzten im Besonderen.

Zur von Geburt an mitgegebenen rückhaltlosen Verletzbarkeit
einer/s jeden, die bzw. der der Sorge Anderer anvertraut und zu‐
gleich ihrer potenziellen Gewalt ausgesetzt ist, gesellen sich vielfach
von Anfang an Verletzbarkeiten aufgrund gewisser Praktiken eines
otherings29, das in Lynchmorde und serielles Liquidieren münden
kann, dessen Geschichte allzu oft für bereits hinreichend bekannt
gehalten und insofern als erledigt eingestuft wird. Auch so kann
man sich eine Geschichte vom Leib halten, deren kolonialistische
Seiten uns derzeit wieder einholen: von Forderungen nach Rückga‐
be geraubter Kunst aus ›exotischen‹ Ländern über die Erforschung
von weitgehend vergessenen Genoziden wie dem an den Herero
und Nama zu Anfang des 20. Jahrhunderts bis hin zur Entlarvung
eines weißen Rassismus30, von dem behauptet wird, weder Immanu‐
el Kant noch gar die Sklavenhalter Thomas Jefferson oder George
Washington seien gegen ihn immun gewesen31, von direkten Profi‐
teuren fernen Sklavenhandels wie Thomas Hobbes und John Locke
einmal ganz abgesehen, die vielfach bis heute als Repräsentanten

28 A. Schäfer (Hg.), Kindliche Fremdheit und pädagogische Gerechtigkeit, Pa‐
derborn 2007.

29 Wie in ›differenzpolitischer‹ Literatur sonst auch, fließen hier vielfach Begriffe
wie Differenz und Andersheit, Veranderung und Orientalisierung ineinander,
ohne dass immer klar wäre, welcher Theoriesprache man sich bedient (V, 47, 33,
36).

30 Dessen »Rassifizierung der Welt« seit dem 15. Jahrhundert eingesetzt haben soll
(V, 27 f.).

31 I. Därmann, Undienlichkeit. Gewaltgeschichte und politische Philosophie, Berlin
2020 [=U], 20.

3. Zur aktuellen Forschungsliteratur und Parteilichkeit politischer Theorie

341

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer reinen politischen Theorie durchgehen, der Gewalt allenfalls
als Gegenstand begegnet, angeblich nicht aber auch innewohnt.

Immerhin: im Westen geht man nun unnachsichtig den Spuren
eines ›weißen Blicks‹ nach (V, 13, 56), der auch das »Auge des
Begriffs« selbst betrifft, schießt aber vielleicht doch über das Ziel
hinaus, wenn dieser ›Blick‹ nun ganz Europa ausgemacht haben
soll, so als hätte es mit künftigen Sklavenhaltern seine besten und
repräsentativsten Kräfte nach Amerika und nach Afrika geschickt.32

Richtig ist vielmehr, dass wir auch an einer europäischen Gegen-Ge‐
schichte arbeiten müssen, die uns nicht noch nachträglich einer alles
okkupierenden Erbschaft brutalster Gewalt ausliefern muss, gegen
die von Bartholomé de Las Casas über Alexander von Humboldt
und Georg Forster bis hin zu Johannes Lepsius, Warlam Schalamow
und David Rousset, Primo Levi und vielen anderen doch auch ener‐
gisch Einspruch eingelegt worden ist, wenn auch oft zu spät und,
was letztere betrifft, am Rande des Todes.

Gewiss kann bzw. darf jedenfalls politische Theorie nicht mehr
als Legitimitätsbeschafferin von Gewalt ausgerechnet gegen die
Schwächsten (Kinder) oder als Sklaven zu Schwächsten überhaupt
erst Gemachten dienen und weiterhin auf der Seite der so oder so
despotisch Herrschenden stehen, ob es sich nun um einen privaten
oîkos, um einen pater familias, um einen politischen Souverän oder
um ein rassistisches Regime der Gegenwart handelt. Ob und wie
die in der Person von Aristoteles, von Thomas Hobbes oder Carl
Schmitt repräsentierte politische Theorie tatsächlich realpolitisch
wirksam geworden und insofern an europäischer Gewaltgeschichte
mitschuldig geworden ist (U, 8), ist gewiss schwierig zu entscheiden.

32 Was in diesem Buch zur Trauer gesagt wird, ließe sich auch als Ausdruck der
Scham deuten, zu einer Gattung zu gehören, die Phänomene wie eine »weiße
Foltergemeinschaft« möglich gemacht hat, die heutigen »white masters« wieder
attraktiv erscheinen können (U, 181, 191), denen alles an einer imaginierten,
offenbar mit allen Mitteln sicherzustellenden weißen Vorherrschaft liegt. Glück‐
licherweise waren und sind die »Weißen« nicht derart vergemeinschaftet, sonst
wäre es weder zu einer Anti-Lynch- noch auch zur Black-lives-matter-Bewegung
gekommen, in der alle Hautfarben vertreten sind. Im Übrigen haben auch
Afrikaner einander verkauft (U, 82). Dergleichen ist keine exklusive europäische
Spezifität. Tragischerweise ist auch in der Befreiung von Sklaven von ihrem bru‐
talen Elend nicht immer der Vorschein einer besseren Zukunft und stattdessen
Anwartschaft auf künftige Herrschaft über die einstigen ›Herren‹ zu erkennen
gewesen.

Kapitel VIII

342

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ändert aber nichts daran, dass die politische Theorie nunmehr
eindeutig die Seiten zu wechseln scheint: auf die der Schwächsten
oder Ohnmächtigen, wie sie bei Iris Därmann heißen (U, 30), deren
Untertitel Gewaltgeschichte und politische Theorie demnach eine po‐
litisch von heute aus beurteilte Geschichte impliziert, die verwirft,
was falsch gewesen ist.

Das kleine Wörtchen ›und‹ wirft hier allerdings schwierigste Pro‐
bleme auf. Dass es keine bloß äußerliche Konjunktion voneinander
zunächst ganz unabhängiger Wirklichkeiten wie Gewalt und Theorie
anzeigen soll, wird sofort klar, wenn man den v.a. gegen Hobbes und
Locke gerichteten Vorwurf der Legitimitätsbeschaffung zur Kennt‐
nis nimmt. Demnach ist diese Theoriesorte nicht nur unfreiwillig
oder zufällig Teil jener Gewaltgeschichte, sondern hat sich aufgrund
ihrer eigenen Verstrickung in sie mit zu verantworten – einschließ‐
lich aller, die das bis heute nicht sehen wollen. Über weite Strecken
kann man sich zur entsprechenden Literatur, die das z. T. weiterhin
nicht erkennt, nur noch »historisch« verhalten (U, 262) – was die
Frage aufwirft, wie man dieser Geschichte anders gerecht werden
müsste.

Die Konzeption des Buches Undienlichkeit von Iris Därmann legt
es nahe, dabei an menschlicher Verletzbarkeit selbst als demjenigen
Maß zu nehmen, was der Gewalt widerstrebt, sich ihr widersetzt
und schließlich derart entzieht, dass sie im Grunde scheitern muss,
kann sie doch das, wogegen sie sich richtet, nicht aus der Welt
schaffen33, so sehr sie darum auch bemüht sein mag in zahllosen
Formen – von brutaler Inbesitznahme Anderer durch Tätowierung
und Brandmarkung über fortgesetzte Demütigung und Erniedrigung
bis hin zu mannigfaltigen Reduktionen auf gequältes ›Fleisch‹ und
zur Verweigerung ›humaner‹ Bestattung (U, 10, 13, 19).

Ob sich das alles gleichsam auf den gemeinsamen Nenner »äu‐
ßerster Dienstbarmachung« bringen lässt (U, 13), erscheint aller‐

33 Vgl. U, 317. Wäre das möglich, dann bedürfte es der beschriebenen »Akte der
Passivierung« und des Sich-unvermögend-machens womöglich gar nicht. Um‐
gekehrt fragt man sich, ob es »tatsächlich möglich« war, jüdische (u.a.) Mensch‐
en »widerstands- und restlos in etwas zu verwandeln, was ›selbst Tiere nicht
sind‹, wie Hannah Arendt annahm« (U, 293, 297). Diese Frage lässt sich m. E.
nicht beantworten, wenn man nicht einer triadischen Relation der Zeugenschaft
Rechnung trägt (siehe Kap. VI diesem Bd.): Wir, heute, insistieren auf den
fraglichen Unterschieden und bezeugen sie im Verhältnis zu Tätern und Opfern.

3. Zur aktuellen Forschungsliteratur und Parteilichkeit politischer Theorie

343

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dings als fraglich, geht die Gewalt doch weit über die Gefügigma‐
chung ›serviler‹ Anderer hinaus, die noch (zu irgendetwas) ›dienen‹
könnten; es sei denn, man fasst dies so weit, dass auch Folter und
Vernichtung über den Tod hinaus noch zu etwas taugen sollen, wo
am Ende niemand mehr lebt, dem man etwas antun könnte, um
davon irgendetwas zu ›haben‹. Hängt die mit solcher Konsequenz
vollstreckte Gewalt gegen Andere grundsätzlich davon ab, dass diese
zuvor als ihr ›Dienende‹ gefügig gemacht wurden?34

Andere sich bis zur Vernichtung ›dienlich‹ zu machen, erscheint
politisch gänzlich ›sinnlos‹, denn die Vernichtung liquidiert das Po‐
litische gleich mit. Von daher müsste auch das Politische gedacht
werden – d.h. von daher, wie auch anscheinend zunächst normale
politische Verhältnisse Formen der Verachtung35, der Erniedrigung
und Reduktion auf ›etwas‹ (wie anscheinend bloßes Fleisch; U, 35)
letztlich darauf hinauslaufen, alles Politische mit zu zerstören.36 Wo
Andere nicht mehr (als solche) zu existieren scheinen, gibt es auch
kein politisches Verhältnis zu ihnen mehr.

Müssten wir angesichts solcher Aussichten nicht ein unbedingtes
Interesse an der Aufrechterhaltung des Politischen durch eine Politik
haben, die sich dieser Gefahr bewusst ist und sich ihr widersetzt
– auch und gerade dort, wo man wie Karl Marx Gewalt mit den
scheinbar besten Absichten nur umwillen der Beseitigung aller Ver‐
hältnisse rechtfertigt, die Menschen verächtlich machen, ausbeuten
und knechten (U, 161, 165, 175 f.)? Kann ein solches Interesse allge‐
mein vorausgesetzt werden? Wenn nicht, wovon wohl auszugehen
ist, wie sollte es sich dann all jenen gegenüber behaupten, die es
nicht teilen und nicht einmal begreifen, was für alle, die, sei es »zum
Besten«, sei es »zum Schlimmsten«37 auf der Welt koexistieren,
mit ihrer Gewalt auf dem Spiel steht – von all jenen einmal ganz

34 In diesem Kontext ist daran zu erinnern, welch empfindlichen Widerspruch
die Andeutung Arendts bei jüdischen Opfern der NS-Verbrechen hervorgerufen
hat, sie hätten sich »wie Schafe zur Schlachtbank« führen lassen, schien sie
damit doch sagen zu wollen, die Opfer hätten durch ihre Servilität selbst zu
ihrem Untergang beigetragen.

35 Vgl. U, 47, 53, 167.
36 Dagegen wird »das Politische in Extremsituationen« bzw. eine »Extremsituation

des Politischen« beschrieben (U, 299, 303).
37 Vgl. J.-L. Nancy, singulär plural sein, Berlin 2004, 65; J. Derrida, Politik der

Freundschaft, Frankfurt/M. 2002, 489, 492, sowie Anm. 8 zu Kap. III in diesem
Bd.

Kapitel VIII

344

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


abgesehen, die offenbar Lust an Gewalt haben, von den römischen
Spektakeln der Grausamkeit über amerikanische lynch parties des 19.
Jahrhunderts bis hin zum dark net unserer Zeit, in dem man sich
gegen die Schwächsten verschwört (U, 333 f., 385)?

Der Politischen Philosophie der Gegenwart, in der diese Fragen
weitläufig diskutiert werden, vor allem auf phänomenologischer Ba‐
sis38, stellt sich nun das kritische Problem, ob und wie Verletzbarkeit
zum normativen Argument taugt, wie es Martin Schnell suggeriert,
wo er Kant zum »Parteigänger« und »Verteidiger der Vulnerabilität«
erklärt; und zwar im Sinne einer Ethik der Nichtexklusivität, die of‐
fenbar jedem zugutekommen soll.39 Demnach wird in den Horizont
einer solchen Ethik jede(r) in dem Maße, wie »das Ausgeschlossene
nicht schlechthin ausschließenswert ist«, inkludiert.40 Ethik wäre
demzufolge eine Angelegenheit der Wertung durch wertende Subjek‐
te – was kaum mit Levinas (der eine wertend über Andere verfügen‐
de Subjektivität pathisch unterläuft), dafür weit mehr mit einer Posi‐
tion wie derjenigen von Richard Rorty übereinstimmt, der früher
bereits ähnlich davon gesprochen hatte, es gehe vor allem darum,
die ethische Sensibilität eines irgendwie zumindest im Westen schon
vorhandenen »Wir« zu erweitern und den »Rest der Welt« einzube‐
ziehen.41 Iris Därmanns Undienlichkeit ist dagegen ein vehementer
Einspruch gegen derartige transatlantische Selbstgerechtigkeit, die
womöglich an eine gewaltlose Welt glauben lässt. Muss man demge‐
genüber ›die‹ Gewalt für »notwendig« (Merleau-Ponty) bzw. für un‐
vermeidlich halten?42 Dürfte man von diesem Befund aus dazu über‐
gehen, sie als unumgänglich zu affirmieren, zu entschuldigen und
zu rechtfertigen? Und das generell? Wenn es ›die‹ – definitorisch
fassbare – Gewalt nicht gibt, wie Thomas Hoebel und Wolfgang
Knöbl meinen, die erst gar keinen Definitionsversuch unternehmen
und stattdessen für einen nicht nur für Kontexte, sondern vor allem
für Gewaltdynamiken »sensibilisierenden« Begriffsgebrauch plädie‐

38 Vgl. etwa C. Ciocan, P. Marinescu (eds.), Conflict and Violence. Studia
Phænomenologica XIX (2019).

39 Schnell, Das Ethische und das Politische, 11, 22.
40 Ebd., 14.
41 Wie in der Einleitung in diesem Bd. gezeigt.
42 Ebd., 99 f.

3. Zur aktuellen Forschungsliteratur und Parteilichkeit politischer Theorie

345

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren43, muss man dann nicht spezifische Formen von Gewalt ins Au‐
ge fassen, statt allgemein eine »Gewalt, die wir den Dingen antun«
(Michel Foucault) und die selbst die Erde als vulnerabel erscheinen
lässt?44

Je weiter man ›die‹ Gewalt auf diese Weise fasst, desto schwieriger
muss es schließlich werden, aus menschlicher Vulnerabilität eine
generelle Norm des Nichtverletzens bzw. des Schutzes jedes Einzel‐
nen vor Verletzung abzuleiten. Wer sollte diesen Schutz im Übrigen
gewährleisten, Verstöße beobachten und sanktionieren? Inwieweit
lässt sich menschliche Verletzbarkeit überhaupt normativ fassen? Ihr
normativer Kern liegt nach verbreiteter Überzeugung im Willen des
Einzelnen, gegen den nichts geschehen soll.45 Das Neugeborene in‐
dessen hat noch gar keinen eigenen Willen. Andere müssen darüber
befinden, was in seinem Sinne ist. Und wie dies geschieht, wird sich
ganz überwiegend jeglicher Supervision entziehen. Auch hier haben
wir es mit einer Sensibilität zu tun, die überhaupt erst herausfinden
muss, was im Verhältnis zu wem möglicherweise als unzuträgliche,
am Ende das Leben Anderer geradezu ›unlebbar‹ machende Gewalt
erfahren wird und gelten muss.

Soziologische Beschreibungen der Umstände, unter denen gegen‐
wärtig Gewalt erfahren und beklagt wird, halten sich denn auch
zurück mit normativen Forderungen. Zur Welt gekommen aus dem
Nicht-Sein, wie Roberto Esposito eigentümlich generativitätsverges‐
sen schreibt46, ringen die Menschen um Identität in Verhältnissen
zu Anderen, die vielfach derart als Bedrohung erfahren werden,
dass sogar zweifelhaft erscheint, ob man überhaupt noch ein »Ge‐
meinsam-in-der-Welt-sein« doppelsinnig teilt (Ex, 206, 209). Nicht
zuletzt dagegen wird Widerstand aufgeboten, der »increasingly in
terms of exposure« artikuliert wird, wie Christine Hentschel und
Susanne Krasmann schreiben (Ex, 15). Dabei soll es sich um einen
»moment or state of being unprotected, unsheltered and undefen‐
ded« handeln, in dem man in die Hände Anderer gerät oder ihnen

43 T. Hoebel, W. Knöbl, Gewalt erklären! Plädoyer für eine entdeckende Prozessso‐
ziologie, Hamburg 2019 [=G], 24, 32, 35, 59, 69, 120, 174.

44 Schnell, Das Ethische und das Politische, 53, 133.
45 Ebd., 164 f.; vgl. V, 187.
46 Letzteres betrifft auch die Reduktion der Geburt auf einen »naked fact of our

physical appearance«, in dem sich eine bloße »reproduction of life« zu vollzie‐
hen scheint (Ex, 129 132).

Kapitel VIII

346

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausgeliefert bleibt. Was dabei noch gemeinsam sein kann und wie
(radikal) man sich infolgedessen getrennt voneinander erfährt, lehrt
keine apriorische Theorie. Vielmehr wird es »painfully reworked«,
wobei neue Verletzungen heraufbeschworen werden. So haben wir
es hier mit einer triadischen Konstellation von exposure, relatedness
sowie vulnerability zu tun (Ex, 17). Wo letztere zum Vorschein ge‐
bracht und beklagt wird, setzen sich die Betreffenden aufs Neue An‐
deren aus, von deren Wahrnehmung und Anerkennung sie abhän‐
gen, ohne dass von vornherein klar sein könnte, wie genau (Ex, 21).
Dennoch wird ein ethischer Horizont entworfen, in dem sich nicht
nur zeigen soll, dass man in einem indifferenten Mitsein koexistiert,
wie es noch Jean-Luc Nancy mehrfach beschrieben hat, sondern
dass man eine weltweit bewusst gewordene Verwundbarkeit »teilen«
kann (Ex, 22). Davon verspricht man sich nicht zuletzt eine Zuflucht
für diejenigen, die am verwundbarsten sind und deren Leben am
meisten bedroht ist, allen voran Hungernde und Flüchtlinge.

Dieses Teilen in neuen Weisen der Konnektivität (Ex, 25) soll
nicht zu einem Rückfall in zu überwindende identitäre Formen der
Vergemeinschaftung führen, sondern Nähe(n) und Ferne(n) neu
arrangieren können, die sich mit ihren virtuellen Dimensionen nicht
mehr konzentrisch um einen eindeutig verorteten Ausgangspunkt
herum lagern. Stattdessen soll sich eine »non-identitarian together‐
ness«, in der Singularitäten zusammenkommen, ohne sich auf »ent‐
menschlichende« Weise identifizieren zu lassen (Ex, 62, 70 f., 80),
global bewähren angesichts eines Anthropozäns, das mehr oder
weniger alles zu entsichern scheint, was – zumindest im Westen –
bislang als verlässlich galt (Ex, 148). Dabei schwankt man zwischen
Wohlstandsverlustängsten und einer politisch fruchtbaren »Heuris‐
tik der Furcht« (Hans Jonas) für verletzte und mit ihrem Leben
bedrohte Andere, die sich selbst nicht artikulieren können. Ihnen
kann nur eine aufmerksame Sensibilität entgegenkommen, die nicht
erst darauf wartet, dass sich sozial Vergessene, politisch Unsichtbare,
Benachteiligte und Unterdrückte selbst zu Wort melden.

Zumal im globalen Horizont beschwört diese Sensibilität aller‐
dings unvermeidlich Überforderungen herauf, an denen sie selbst
zu zerbrechen droht, entdeckt sie doch nahezu überall Gewalt in
Mikro- und Makrodimensionen, auf allen möglichen Ebenen, von
Geburt an und bis in das gewaltsame Sterben Anderer hinein, die
vielerorts nicht einmal mehr würdig bestattet werden. Sensibilität

3. Zur aktuellen Forschungsliteratur und Parteilichkeit politischer Theorie

347

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gerät leicht zur Hypersensibilität und schlägt schließlich in Desensi‐
bilisierung um – so wie auch eine Überpolitisierung aller möglichen,
normativ kritisierten Verletzungen, die in einer entpolitisierten ›Be‐
troffenheit‹ kaum mehr zu bearbeiten sind. Nirgends aber sind in
dieser Hinsicht eindeutige Grenzen für jede(n) klar erkennbar. So
liegt es nahe, sich politisch und ethisch zunächst auf die Wiederher‐
stellung einer »humanness« zu konzentrieren, die wie im Verhältnis
zu den Schwarzen bzw. zu people of color in der Sklaverei und im
Rassismus bis heute »fundamentally broken« erscheint (Ex, 201).
So entkommt man allerdings einer Ökonomie der Aufmerksamkeit
nicht, die die Hinwendung zu bestimmten Verletzungen unweiger‐
lich mit der Abwendung von anderen bezahlt. Darin liegt umso
mehr eine dramatische Überforderung jeder aufmerksamen Praxis
und jeder Theorie, die menschlicher Verletzbarkeit gerecht zu wer‐
den verspricht, als letztere genauso wenig allgemein definierbar er‐
scheint wie die Gewalt, über die inzwischen das Gleiche gesagt wird.
Von ›der‹ Gewalt zu reden ist deshalb genauso unbefriedigend, wie
von menschlicher Verletzbarkeit, Verwundbarkeit oder Vernichtbar‐
keit im Allgemeinen.47

47 Nach wenigen Jahren, in denen die Rede von Verletzbarkeit zu einem zentralen
Diskurstopos der Sozial- und Kulturwissenschaften aufgerückt ist (manche füh‐
ren sie erst auf Veröffentlichungen von Judith Butler zurück, so als hätte es
anderswo gar keine entsprechenden Impulse gegeben), erleidet sie inzwischen
eine Übergeneralisierung und Aufweichung, die den Begriff nahezu wertlos
zu machen droht. So wenn festgestellt wird, die aktuelle Corona-Pandemie
habe »jedem Einzelnen« seine Verletzbarkeit klar gemacht und gezeigt, »dass
jeder Mensch auf der ganzen Welt getroffen werden kann«. Von was (von
welcher Gewalt, Naturereignissen usw.) bleibt in dieser aktuellen Diagnose des
französischen Präsidenten Emmanuel Macron genauso unklar wie die lokal
höchst unterschiedlich ausgeprägte Affizierbarkeit von gewaltsamen Verletzun‐
gen, die derzeit durch den Virenschutz, den sich die reichen Staaten vorrangig
sichern, andernorts tödliche Konsequenzen hat. Diese Affizierbarkeit lässt sich
allerdings auch nicht bspw. auf »Randfiguren und Loser« beschränken. Vgl.
E. Brüns, Der Social Turn ‒ keiner unter vielen?, in: H. Stiemer, D. Büker,
E. Sanchino Martinez (Hg.), Social turn? Das Soziale in der gegenwärtigen
Literatur(-wissenschaft), Weilerswist 2017, 15‒29, hier: 19, 22, wo darauf hinge‐
wiesen wird, dass »Ausgesetztsein und Verwundbarkeit« in einer vertikalen
Dimension des Sozialen vor allem »unten« vermutet werden, sowie dagegen
das Interview mit Macron in: Die ZEIT, Nr. 2, vom 7. 1. 2021. Tatsächlich sind
die Bedingungen konkreter Verletzbarkeit faktisch höchst ungleich verteilt, wie
auch J. Butler feststellt in: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der

Kapitel VIII

348

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Sorge, dass Theorien der Gewalt (ebenso wie Theorien der
Verletzbarkeit, die sie voraussetzen), so jung und dringend gefor‐
dert sie auch sind, infolge der Vagheit der Sprache, derer sie sich
bedienen, sehr bald wieder ad acta gelegt werden könnten, treibt
offensichtlich auch Thomas Hoebel und Wolfgang Knöbl um, die
mit gutem Recht das weitgehende Fehlen wissenschaftstheoretisch
ernstzunehmender Auseinandersetzungen mit Gewalt, speziell mit
Gewalterklärungen, beklagen (G, 13). Nach jedem spektakulären
Attentat, school shooting oder terroristischen Massaker nötigt man
Gewaltforscher noch am gleichen Tag zu erklären, wie es dazu kom‐
men konnte dass, ... Und die wenigsten von ihnen weisen es als Zu‐
mutung zurück, Expertise durch spontane Ferndiagnosen beweisen
zu sollen. So wird die Öffentlichkeit mit weitgehend kurzschlüssigen
und vielfach trivialen ›Erklärungen‹ abgespeist (G, 101), die nach der
Vermutung Jan P. Reemtsmas am Ende nur die Funktion erfüllen,
sich gerade mit ›eklatanter‹ Gewalt nicht wirklich näher befassen zu
müssen (G, 78). Das müsste man aber tun, um sie in der Hoffnung
erklären zu können, damit zugleich zu ihrer künftigen Vermeidung
beizutragen.

Nachdem sie analytisch eine Reihe von Bedeutungen von Erklä‐
rungen unterschieden haben (G, 50–58), schlagen die Soziologen

Versammlung, Berlin 2016, 183 ff., die an anderer Stelle, offenbar inspiriert von
Levinas, darum bemüht ist, menschlicher Verletzbarkeit einen ›positiven‹ Sinn
abzugewinnen (J. Butler, Kritik der ethischen Gewalt, Frankfurt/M. 2003, 102,
104). An dieser Stelle öffnet sich ein großes, in den jüngeren Veröffentlichungen
zur Verletzbarkeit allenfalls gestreiftes Problemfeld: Während die einen dazu
neigen, Verletzbarkeit als Existenzial einzustufen, das bspw. von »prekären«
Lebensverhältnissen zu unterscheiden ist, die besonders verletzbar machen, revi‐
dieren andere mit Levinas diese ontologisierende Sprache selbst und deuten die
Verletzbarkeit als ethisches Aufgeschlossensein für den Anspruch des Anderen.
Demnach würden wir – ethisch – überhaupt nur dank dieses Aufgeschlossen‐
seins existieren; nicht als ontologisch um sich besorgtes Dasein, das sich unter
bestimmten Bedingungen ›existenziell‹ als besonders verletzbar erweist. Bei
Levinas ist in diesem Sinne geradezu anti-ontologisch von einer vor-ursprüng‐
lichen, subjektiv nicht zur Disposition stehenden Verwundbarkeit die Rede –
mit Blick auf eine Geschichte, die letztere in extremer und exzessiver Weise zum
Vorschein gebracht hat. Vgl. E. Weber, Verfolgung und Trauma. Zu Emmanuel
Lévinas’ ›Autrement qu’être ou au-delà de l’essence‹, Wien 1990, 187, 208. Es ist bis
heute ein Desiderat, diese hier nur anzudeutenden Spannungsverhältnisse zwi‐
schen Ontologie und Ethik, Geschichte und spezifischen Lebensbedingungen
zu konfigurieren.

3. Zur aktuellen Forschungsliteratur und Parteilichkeit politischer Theorie

349

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vor, die in diesem Feld dominierenden Warum-Fragen durch Wie-
Fragen zu ersetzen, um durch den Nachweis von kontextuellen, kon‐
sekutiven Dependenzen48 zu erklären, wie Beteiligte in Formen von
Gewalt geraten, die schließlich zu Verletzungen führen, welche sie
zuvor selbst vermutlich nicht für möglich gehalten hätten (wie im
einschlägigen Fall des von Christopher Browning beschriebenen Re‐
serve-Polizeibattalions 10149). Demnach ist Gewalt nicht einfach in
der Welt wie eine potenzielle Energie, die nur freigesetzt zu werden
braucht, um kinetisch wirksam zu werden. Sie bedarf vielmehr unter
speziellen, vielfach Täter und Opfer überraschenden Umständen
einer prozessualen Zuspitzung, die die Beteiligten selbst erst nach
und nach realisieren. Die von den Autoren als phänomenologisch
eingestufte ›qualitative‹ Frage, was jeweils als Gewalt erfahren wird
und was im Antun von Gewalt passiert (G, 19, 37, 42, 157), soll auf
diese Weise vermittelt werden mit einer Ursachenforschung, die all‐
zu oft einfach objektivistisch voraussetzt (G, 25), was für wen als Ge‐
walt ›zählt‹ und was nicht. Mit Recht insistieren Hoebel und Knöbl
darauf, dass dies entscheidend von Rahmen (Gewaltsituationen, Ge‐
walträumen und Gewaltmärkten) abhängt, in denen es zu Prozessen
kommt, in deren Verlauf sich das jeweils Getane in permanenter Re‐
vision befindet. Jedes Mal aber müsse Gewalt »durch das Nadelöhr
der Situation« hindurch, in der sie zum Tragen kommt50 – vielfach
enthemmend, wodurch es überhaupt erst möglich wird, etwas ›nor‐
malerweise‹ Untersagtes51, als ›gemein‹, ›pervers‹ oder ›monströs‹
Geltendes in einer neuen Normalität zu tun.

48 Nicht aber lückenlosen Verursachungen; vgl. G, 12, 36 f., 183, 197.
49 C. Browning, Ganz normale Männer. Das Reserve-Polizei-Batallion 101 und die

»Endlösung« in Polen, Reinbek 1996; vgl. G, 148, 165.
50 Zu dieser »Situation« kann freilich alles Mögliche gehören, was die Aussichten

einer befriedigenden Erklärung der fraglichen Gewalt deutlich trübt (G, 88).
51 B. H. F. Taureck, Drei Wurzeln des Krieges. Und warum nur eine nicht ins

Verderben führt. Philosophische Linien in der Gewaltgeschichte des Abendlandes,
Zug 2019, 15.

Kapitel VIII

350

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. ›Die‹ Gewalt als »unser Los«?

Demnach gibt es weder ›die‹ (von allen Situationen und Rahmen
losgelöst zu verstehende52) Gewalt noch auch ›den‹ Menschen, der
ihr ausgesetzt ist, sie sich zuzieht und für sie verantwortlich ist.
Während sich Theologen, Religionswissenschaftler, Anthropologen
und Philosophen fragen, woher ›die‹ Gewalt ursprünglich rührt und
ob sie infolge ihrer vermuteten Vererblichkeit bis in alle Zeiten alle
Menschen belasten wird, neigen Soziolog:innen, Pädagog:innen und
Politikwissenschafter:innen dazu, sie ganz und gar in Situationen
und Prozessen aufzulösen, in denen auch das Soziale, das man nun
von der Verletzbarkeit, Verwundbarkeit und Vernichtbarkeit eines
jeden her neu zu denken versucht, niemals ›frontal‹ und eindeutig
begegnet.53 Darin liegt einerseits gewiss ein eminent befreiendes
Potenzial. Denn je differenzierter die Gewaltforschung vorgeht, des‐
to unplausibler muss es werden, verallgemeinernd und geradezu
fatalistisch festzuschreiben, die Gewalt sei unser Schicksal – »weil
wir inkarniert sind«, wie Merleau-Ponty feststellt54 – und sie sei auf
Dauer nicht zu überwinden, also hinzunehmen und darüber hinaus
zu entschuldigen und zu rechtfertigen. Wo eine prozessorientierte
Forschung dagegen »Wege in die Gewalt« erkennbar werden lässt,
werden möglicherweise auch Auswege denkbar, die einer fahrlässig
generalisierend ›die‹ Gewalt verhandelnden Philosophie erst gar
nicht zu Gesicht kommen.55

52 Und da es auch keine Situation aller Situationen sowie keinen Rahmen geben
kann, in dem alle Rahmen aufgehen würden, fehlt auch der begriffliche Gegen‐
part zu ›der‹ Gewalt, von der man behauptet hat, sie herrsche in der Welt der
Menschen unabänderlich.

53 M. Merleau-Ponty, Die Abenteuer der Dialektik, Frankfurt/M. 1974, 187.
54 M. Merleau-Ponty, Humanismus und Terror 2, Frankfurt/M. 1966, 15.
55 Von Georges Sorels Apologie der Gewalt über Walter Benjamins Kritik der

Gewalt und Hannah Arendts Unterscheidung von Macht und Gewalt bis hin zu
Jean-Paul Sartres Reflexionen über Brüderlichkeit und Gewalt war von letzterer
unbesehen mit bestimmtem Artikel die Rede. Jedes Mal hatte man es dabei nicht
nur, grammatisch scheinbar eindeutig, mit ›der‹ Gewalt, sondern auch mit der
Versuchung zu tun, sie binär zu schematisieren, wie Niklas Luhmann monierte.
So legte man sich auf eine Alternative fest, »ohne ihre Herkunft und Relevanz
geprüft zu haben«, und sah sich mit einem entsprechenden praktischen »Opti‐
onsdruck« konfrontiert. Infolgedessen hatte man sich für oder gegen die Gewalt
zu entscheiden, die man ablehnte oder befürwortete. Eine andere, weitergehen‐

4. ›Die‹ Gewalt als »unser Los«?

351

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Andererseits konfrontiert uns diese Forschung, je tiefer sie in die
Brutalität der rassistischen Sklaverei, in das Grauen der Arbeits-
und Vernichtungslager, in menschliche Qualen und verzweifelte
Widerstandsformen eindringt, mit immer neuen Rätseln: Wie war
das... möglich? Wie konnten einst unschuldig zur Welt Gekommene
schließlich dies... tun? Wie konnten sie Orgien der Gewalt veranstal‐
ten, nach denen, mit Kant und Karl Jaspers zu reden56, keinerlei Ver‐
söhnung mit den Tätern mehr möglich scheint und die Scham, einer
Gattung anzugehören, die die künftige Wiederholung Desselben
nicht verlässlich auszuschließen verspricht, als unüberwindlich er‐
scheinen lässt? Das sind einzelwissenschaftlich nicht auflösbare und
insofern diskursiv heimatlose, vagabundierende Fragen, die nach wie
vor eine interdisziplinär offene Sozialphilosophie auf den Plan rufen,
welche Gewalt weder zum alltäglich-normalen oder rechtlich längst
entschärften Phänomen verharmlosen noch auch zur exotischen
Ausnahme erklären kann, um sie sich auf diese Weise selbst vom
Leib zu halten (vgl. G, 8). Weder genügt ein naiver Optimismus
weltweit fortschreitender Gewaltreduktion, wie ihn Steven Pinker
propagiert, der buchstäblich maß-lose Gewalt als Kosten weiteren
Fortschritts mit Vorteilen abwägt, von denen Gewaltopfer nichts
mehr haben werden57, noch auch hilft ein obsessiver Katastrophis‐
mus weiter, der angesichts äußerster Gewalt jede Hoffnung aufgibt,
es doch noch mit ihr aufnehmen zu können, und so selbst an ihr
mitschuldig zu werden droht.

Wie es scheint, ist es genau diese – schwache – Hoffnung, die
unausgesprochen die jüngere Literatur zu Theorien der Gewalt un‐
reflektiert durchzieht (denn das Wort fällt allenfalls nebenbei, spielt
aber nirgends eine wesentliche Rolle). Warum sonst würde man
sich überhaupt die Mühe machen, sich in der Finsternis menschli‐
cher Verletzbarkeit, Verwundbarkeit und Vernichtbarkeit orientieren
zu wollen, indem man sie in allen ihren Ausmaßen, Dimensionen

de Erkundung jener »Wege« konnte so gar nicht in Betracht kommen. Vgl. N.
Luhmann, Symbiotische Mechanismen, in: K. Horn et al., Gewaltverhältnisse
und die Ohnmacht der Kritik, Frankfurt/M. 1974, 107–131, hier: 107.

56 I. Kant, Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf [1795/6], in: Werkaus‐
gabe Bd. XI (Hg. W. Weischedel), Frankfurt/M. 1977, 191‒251, hier: 200; K.
Jaspers, Die Schuldfrage. Ein Beitrag zur deutschen Frage, Zürich 21946, 32, 49;
Mitverantwortlich, Gütersloh o. J., 256.

57 S. Pinker, Gewalt, Frankfurt/M. 2013.

Kapitel VIII

352

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Abgründen beschreibt und zu erklären sucht? Das dürfte nicht
möglich sein ohne ein hohes Maß an Resorptionsfähigkeit und von
innerem Widerstand gegen eine Gewalt, die man umso weniger hin‐
nehmen will, wie man sie Anderen, aber auch sich selbst – etwa als
eines Erben kolonialistischer Eroberungen, rassistischer Drangsali‐
sierungen, systematischer Ausbeutung und serieller Liquidierungen
– zurechnen muss. Warum nur? Warum will man sich nicht mit dem
Bescheid Merleau-Pontys abfinden, Gewalt sei »unser Los« – was
auch so verstanden werden kann, dass man sich ihrer eben deshalb
umso leichter bedienen könnte?58 Woher der Widerstand gegen Ge‐
walt als solche – allen Entschuldigungen, Rechtfertigungen und Le‐
gitimationen zum Trotz – rührt, kann längst noch nicht als geklärt
gelten. Weder der Dekalog noch auch der Kategorische Imperativ
reichen zur Erklärung aus, zumal es sich in verschiedenen Versionen
um Gebote und Verbote handelt, die als solche suggerieren, Gewalt
sei etwas u.U. außerordentlich Attraktives und man würde ohne
Weiteres zu ihr greifen, wenn sie nicht durch göttliches Gesetz,
durch weltliches Recht oder sittliche Normen untersagt wäre, die
zu Gewalt neigenden, mit ihr liebäugelnden oder sie instrumentell
in Erwägung ziehenden Subjekten womöglich fremd geblieben sind.
Als derartige Subjekte kommen wir indessen nicht zur Welt. So
sind wir keineswegs von Anfang an verfasst. Folgen wir Hans Jonas
und anderen, die uns nahelegen, menschliche Verletzbarkeit von
der Geburt und damit gerade von dort her zu verstehen, wo sie
am rückhaltlosesten angesichts gänzlich Wehrloser gegeben ist, so
lässt sie sich gar nicht denken ohne den Schutz vor Verletzung,
Verwundung und Vernichtung, zu dem sie Andere bestimmt. Demzu‐
folge wären wir von der Geburt Anderer her immer schon verant‐
wortliche Subjekte, deren Verantwortung sich wie eine Kehrseite
zur Verletzbarkeit der Neugeborenen verhält: als ein Versprechen,
ihr schützend gerecht zu werden. Nur sofern dieses Versprechen
auch mehr oder weniger gehalten wird, können Subjekte überleben,
die sich nachträglich auch anders begreifen mögen – nämlich als
wehrhafte Individuen, die sich allenfalls zum eigenen Vorteil und
unter Vorbehalt auf Sicherheitsgarantien eines Souveräns verlassen
(wie es bei Hobbes vorgesehen ist) und darin einwilligen, sich
mit der Freiheit Anderer unter geltenden Gesetzen zu arrangieren

58 Merleau-Ponty, Die Abenteuer der Dialektik, 113.

4. ›Die‹ Gewalt als »unser Los«?

353

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– was laut Kant bekanntlich selbst in einem »Volk von Teufeln«
einwandfrei funktionieren soll.59 Zufolge dieser beiden zweifellos
wichtigsten, lange Zeit vorherrschenden Modelle politischer Theorie
der Neuzeit kann menschlicher Verletzbarkeit nur eine negative Be‐
deutung beigemessen werden, steht sie doch für das, wogegen man
sich schützen und was man unter allen Umständen abwehren muss:
durch die Instituierung politischer Herrschaft und durch das Recht,
dem man sich nur unter dem Vorbehalt unterwirft, im Fall seines
Versagens zu Mitteln der Selbstjustiz bzw. der Notwehr umwillen der
Selbsterhaltung zu greifen. Wenn niemand einen schützt, wird man
sich am Ende selbst schützen, notfalls mit allen Mitteln, auch mit
den gewaltsamsten. Diese Drohung schwebt jenen Modellen zufolge
gewissermaßen von vornherein über jedem äußerlich befriedeten
Zusammenleben.

In einer weniger generativitätsvergessenen Perspektive kommen
Schutz und Verletzbarkeit ganz anders zur Geltung: von gänzlich
wehrlosen Anderen her, die denjenigen, denen sie ursprünglich an‐
vertraut sind, das Versprechen zumuten, ihrer rückhaltlosen Verletz‐
barkeit gerecht zu werden, indem sie ihnen Wege eines wirklich
›lebbaren‹ Lebens eröffnen. So steht nicht eigene, sondern fremde
Verletzbarkeit am Anfang; und sie kommt nicht als Einschränkung,
sondern als Stiftung einer ethischen Subjektivität zum Vorschein,
die dem Anderen die eigene Verantwortung für den Schutz zu
verdanken hat, den sie ihm schuldet. Gewiss fungiert nicht allein
die aktuelle Diskussion um sogenannten Kindes»missbrauch« als
wesentlicher Katalysator öffentlicher Rückbesinnung auf diese onto‐
genetisch grundlegenden Zusammenhänge, ohne deren Gewährleis‐
tung (wenn auch vielfach mehr schlecht als recht) kein Mensch
auch nur seine ersten Jahre je überleben könnte. Gerade diese Dis‐
kussion macht aber gegenwärtig retrograd deutlich, wie weitgehend
man diese Zusammenhänge in der Vergangenheit vergessen konnte,
wo die Geschichtswissenschaft, die Pädagogik, die Soziologie, die
Politikwissenschaft und die Sozialphilosophie nun auf ihre Spuren
stoßen – jetzt, wo sich diese Disziplinen nicht mehr davon überzeugt
zeigen, durch souveräne Beherrschung, staatliche Monopolisierung
und juridische Einhegung sei die Gewalt, die Menschen einander
antun, effektiv zu begrenzen oder sogar zu beseitigen. Dieser Traum

59 Kant, Zum ewigen Frieden, 224.

Kapitel VIII

354

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dürfte ausgeträumt sein. Das bedeutet jedoch keineswegs, dass nun
ein Gewaltrealismus triumphieren müsste, der von solchen, fragwür‐
digen Aussichten der Gewaltbegrenzung und ‑befriedung ohnehin
nie ganz zu überzeugen war. Denn wenn nicht alles täuscht, sind
wir von der Geburt Anderer an dazu bestimmt, uns der Gewalt
zu widersetzen, die man ihnen antun könnte. Vor allem deshalb
existieren wir als ethische Subjekte: subjektiviert von Anderen, die es
freilich uns überlassen müssen, das auch zu realisieren, so dass wir
es hier keinesfalls mit einer einfachen Unterwerfung zu tun haben.
Mit anderen Worten: in der menschlichen Generativität liegt eine
ursprüngliche, aber weithin vergessene Verbindung von Verletzlich‐
keit und verantwortlichem Schutz – vor jeder scheinbar ganz und
gar freien Entscheidung darüber, ob wir uns der Normativität von
Recht und Gesetz fügen wollen. So gesehen macht die aktuelle Lite‐
ratur zum inneren Zusammenhang von Verletzbarkeit, Gewalt und
Schutz vor ihr deutlich, wie fruchtbar es sein könnte, das nirgends
›frontal‹ begegnende, insofern schwer zu fassende Soziale in genera‐
tiver Perspektive neu auszubuchstabieren.

4. ›Die‹ Gewalt als »unser Los«?

355

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel IX
Prolegomena zum Verständnis der Verletzbarkeit Anderer

1. Eine komplexe Semantik (360) | 2. Verletzbarkeit – im Horizont des Äußers‐
ten (366) | 3. Diesseits absoluter Unverletzlichkeit (369) | 4. Zur Welt kommen –
rückhaltlos verletzbar (372) | 5. Nicht verletzt werden wollen bzw. sollen – in persönli‐
cher, rechtlicher und politischer Hinsicht  (378) | 6. Unaufhebbare Verletzbarkeit und
die Bereitschaft, sich verletzen zu lassen (384)

Die Natur gab dem Menschen als einzigem Wesen
Vernunft und Sittlichkeit und ließ ihn dann

zerbrechlich, schwach, mittellos, hinfällig und ohne jede Hilfe
in einem Zustand allseitiger Bedürftigkeit, nackt und haarlos zurück.1

 
Die Einzelnen müssen einander verletzen,

um sich zu erkennen.2

 
Kürzlich empfahl uns ein bulgarischer, offenbar aufgrund diverser
viraler Prozesse um die Seele seiner Zeitgenossen besorgter Poet,
sich auf scheinbar ganz »einfache Dinge« wie diese zurückzubesin‐
nen: »nicht zu verletzen, mitzufühlen, demütig zu sein«.3 Ob er
glaubte, dass sich davon auch »gemeine Naturen« beeindrucken las‐
sen werden, die sich offenbar »ohne Rücksicht« auf die »Verletzbar‐
keit ihre[r] Nebenmenschen« verhalten4, verriet er nicht. Und von
persönlichen wie auch systemischen Arten und Weisen der Rück‐
sichtslosigkeit und anderen Gewaltsamkeiten haben wir inzwischen
eine zu komplexe Vorstellung, als dass es noch überzeugen könnte,
es sei ›einfach‹, Andere nicht zu verletzen – einmal vorausgesetzt,
es komme einem überhaupt darauf an, sich nicht rücksichtslos

1 F. de Vitoria, Vorlesungen (Relectiones) Völkerrecht, Politik, Kirche. 2 Bde. Theolo‐
gie und Frieden. 8. Bd. 2, Stuttgart 1997, 123.

2 G. W. F. Hegel, Anhang zur Jenaer Realphilosophie [1803/4], in: Frühe politische
Systeme, Frankfurt/M., Berlin, Wien 1974, 291–335, hier: 322.

3 G. Gospodinov, Wenn wir hier herauskommen – ein Kühlschrankzettel, in: NZZ,
14. April (2020).

4 B. Goltz, Umgangs-Philosophie, in: C. Schmölders (Hg.), Die Kunst des Ge‐
sprächs. Texte zur Geschichte der europäischen Konversationstheorie, München
1979, 260–263, hier: 262.

357

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder auf andere Weise gewaltsam zu ihnen zu verhalten.5 Ist ein
soziales und politisches Leben überhaupt vorstellbar, in dem es gar
nicht zu unbeabsichtigten, in Kauf zu nehmenden oder auch inten‐
dierten Verletzungen Anderer kommen müsste? Liegt nicht bereits
im geringsten Vertrauen, das man in Andere hat und in dem An‐
dere leben, unvermeidlich Verletzbarkeit durch dessen früher oder
später eintretende Enttäuschung oder durch Verrat? Hilft dagegen
wirklich eine Gewährleistung halbwegs zuträglicher Lebensverhält‐
nisse durch Rechtssicherheit, wie uns die politische Philosophie
der Neuzeit glauben gemacht hat? Haben sich die Gesellschaften
und Staaten, von denen man das erwartet hat, nicht ihrerseits in
moralischer, politischer und systemischer Hinsicht als außerordent‐
lich ›vulnerabel‹ erwiesen?6 Und hat sich nicht herausgestellt, wie
schwer sie mit einer Hypothek der Gewalt belastet sind, die zahllose
Opfer gekostet hat und weiterhin fordern wird? Nachweislich ist
man auf diese Opfer erst erstaunlich spät aufmerksam geworden, um
die gegen sie verübte Gewalt weitestgehend zu delegitimieren. Aber
bedeutet das, dass man nunmehr versprechen müsste und könnte,
Andere wenigstens nicht in eklatant illegitimer Art und Weise zu
verletzen? Die »Gewissheit, vor Verletzung und Tod geschützt zu
sein«, sei geschwunden, stellt Jörg Baberowski fest, obgleich (oder
vielmehr gerade weil) angeblich »alle Menschen um die Verletzlich‐
keit ihrer Existenz« wissen, anscheinend mehr denn je, wie dieser
Autor unterstellt.7 Wussten sie davon nicht zuvor schon? Konnte
dieses Geschütztsein überhaupt je eine Gewissheit sein? Oder ist
es jetzt, von der Verletzbarkeit Anderer her, unter den gegebenen
kulturellen Umständen, die für sie sensibilisiert haben, ganz neu zu
bedenken? Abgesehen von diffizilen Problemen der Gewalt-, Gesell‐

5 In diesem Zusammenhang sollte man nicht vergessen, dass »Rücksichtslosigkeit«
einer der beliebtesten politischen Kampfbegriffe der Nazis war. So verlangte der
Chef des Wehrmachtführungsstabes, Alfred Jodl, im Rahmen der »Operation
Nordlicht« die »rücksichtslose« Durchführung der von Hitler angeordneten
kompletten Verwüstung Nordnorwegens, nachdem sich die sogenannte Wehr‐
macht von dort zurückziehen musste. Vgl. A. Lang, »Operation Nordlicht«, in:
R. Bohn, J. Elvert (Hg.), Kriegsende im Norden, Stuttgart 1995, 25–42, hier: 32.
Zahllose weitere Beispiele aus dieser Zeit ließen sich anführen.

6 S. u. Anm. 63.
7 J. Baberowski, Räume der Gewalt, Frankfurt/M. 42017, 34, 110.

Kapitel IX

358

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schafts- und Staatskritik und deren Legitimität8, von denen längst
eine überbordende Literatur handelt, setzt jeder Versuch, in diesen
Fragen weiterzukommen, voraus, dass man von der Verletzbarkeit
Anderer überhaupt eine angemessene Vorstellung hat. Das Nachfol‐
gende beschränkt sich in diesem Sinne ganz auf elementare Prolego‐
mena dazu – im Vorfeld einer hochkomplexen Phänomenologie der
Verletzbarkeit, tatsächlicher Verletzungen und ihrer Wirkungen, die
weiterhin aussteht.

Zunächst platziere ich die analytische Unterscheidung von Verlet‐
zung, Verletzendem und Verletztem im Horizont einer weitläufigen
historischen Semantik, die vielfach an die Thematik der Verletzbar‐
keit rührte, sie aber nicht explizit als solche zur Sprache gebracht
hat (1). Sodann wird es darum gehen, unsere Verletzbarkeit ange‐
sichts des Äußersten zu begreifen, dem sie uns irreversibel ausliefern
kann (2), nachdem eine platonisch zu denkende Unverletzlichkeit
nicht mehr vorauszusetzen ist (3). Vielmehr müssen wir von einer
rückhaltlosen Verletzbarkeit ausgehen, die unvermeidlich mit unse‐
rem Zur-Welt-Kommen einhergeht (4); und zwar so, dass dabei
zugleich die Maßgabe auf dem Spiel steht, nicht verletzt werden zu
wollen bzw. nicht verletzt werden zu sollen (v. a. in persönlichen,
rechtlichen und politischen Hinsichten) (5). Abschließend wird sich
zeigen, dass wir gleichwohl mit ›unaufhebbarer‹ Verletzbarkeit leben
und darüber hinaus bereit sein müssen, uns verletzen zu lassen (6).
›Soziales‹ Leben jedenfalls wird nur dann nicht verkannt, wenn
man vor beiden Einsichten nicht zurückschreckt. Dieser sozialphilo‐
sophisch entscheidende Punkt macht es erforderlich, zunächst an
eine überkomplexe Überlieferung anzuschließen, die zwar häufig
Fragen menschlicher Verletzbarkeit tangiert, sie aber terminologisch
nicht klar zur Sprache bringt. Das erschwert die Verständigung in
einer Diskussionslage, die nicht selten suggeriert, erst unsere Zeit
hätte dieses Thema entdeckt. Dabei politisiert sie mehr oder weniger
alles, was mit menschlicher Verletzbarkeit (von Einzelnen, aber auch
von besonders ›vulnerablen‹ Gruppen, Ethnien und selbst Natio‐
nen) zusammenhängt, derart, dass es kaum noch möglich erscheint,
die Phänomenologie menschlicher Verletzbarkeit und ihre radikale,
soziales Leben geradezu ausmachende Bedeutung unvoreingenom‐
men zu verstehen. Wie es scheint, sind die fraglichen Phänomene

8 Vgl. das Kap. XX in diesem Bd.

Kapitel IX

359

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menschlicher Verletzbarkeit selbst zutiefst in den Streit um ihre Be‐
deutung verstrickt.

1. Eine komplexe Semantik

Gleich zu Beginn seiner berühmten Apologie des Raimond Sebond
schreibt Michel de Montaigne: »La plus calamiteuse et fragile de
toutes les creatures c’est l’homme.« In einer deutschen Übersetzung
heißt es an der gleichen Stelle: »Das unseligste und gebrechlichste al‐
ler Geschöpfe ist der Mensch.« Und im Englischen ließt man: »The
most vulnerable and frail of all creatures is man.«9 So werden unter‐
schiedliche Akzente gesetzt: Als fragil, gebrechlich oder auch unselig
gilt die Konstitution des Menschen selbst; als verletzbar erscheint
letzterer in Anbetracht dessen, was ihm zustoßen kann. Und das
ist höchstens allgemein zu antizipieren, konkret aber unabsehbar.
Dabei lässt sich das Verletzende als solches, das man zugleich als
Ursache einer Verletzung einzustufen neigt, vom Vorgang der Verlet‐
zung unterscheiden, der schließlich dazu führt, dass eine Verletzung
eintritt, die Verletzbarkeit voraussetzt. Solange allerdings keine kon‐
krete Verletzung eintritt, kann man nicht wissen, was dieser quasi-
transzendentale Begriff alles einschließt.

Durch was, durch wen, wie und wodurch sind wir (in welchem
Ausmaß, in welcher Intensität, mit welchen Folgen etc.) verletzbar
‒ und zwar anders als andere »Kreaturen« bzw. »Geschöpfe«, die
Montaigne mit im Blick hat? Auf andere Weise verletzbar sind
wir offenbar gerade insofern, als wir (a) um unsere Verletzbarkeit
zumindest ›im Allgemeinen‹ wissen und (b) durch Andere verletzt
werden können, die wir (c) unsererseits verletzen können – und
vielleicht müssen, wenn Hegel recht hat, der in seiner frühen, zwi‐
schen 1804 und 1806 entworfenen Jenaer Realphilosophie nahelegte,
auf andere Weise sei womöglich gar nicht in Erfahrung zu bringen,
was oder wer wir sind. Demnach kommen wir nicht umhin, uns

9 M. de Montaigne, Die Essais, Stuttgart 1969, 205; vgl. K. Gouwens, What Posthu‐
manism Isn’t: On Humanism and Human Exceptionalism in the Renaissance,
in: J. Campana, S. Maisano (eds.), Renaissance Posthumanism, New York 2016,
37–63, hier: 51.

Kapitel IX

360

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegenseitig zu verletzen – und müssen zur Kenntnis nehmen, dass
wir in ausnahmslos jeder Hinsicht verletzbar sind.10

Was das aber bedeutet, kann niemand erschöpfend anhand eige‐
ner Erfahrung ermessen. Nach der Geburt, die uns rückhaltlos und
›auf Gedeih und Verderb‹ Anderen aussetzt, durchläuft jede(r) die
Kindheit als eine »phase of special vulnerability«11 anders. Nur wer
sie überstanden hat, kann erfahrungsgemäß damit beginnen, sich
über bereits eingetretene oder drohende Verletzungen klar zu wer‐
den; nicht zuletzt mithilfe Anderer, die man womöglich selbst bereits
verletzt hat und die wiederum anderen Verletzungen ausgesetzt wa‐
ren; unter Umständen bis an die Grenze psychischer und sozialer
Zerstörung, wo jede sprachliche Artikulation schwierig, wenn nicht
unmöglich wird. Verletzbarkeit beschwört Zerstörbarkeit und Ver‐
nichtbarkeit herauf, und zwar nicht bloß in physischen oder psychi‐
schen, sondern darüber hinaus in sozialen, politischen, kulturellen
und symbolischen Hinsichten. So kann man auch durch enttäusch‐
tes oder verratenes Vertrauen,12 durch Verachtung und Missachtung
verletzt werden, ohne dass ›Blut fließt‹; und zwar als Einzelne(r),
aber auch als Angehörige(r) einer Familie, Gruppe, Ethnie oder
Nation, die am Ende wie in Ruanda einem Genozid zum Opfer zu
fallen droht, in dem die brutalsten Täter ihre ehemaligen Nachbarn
zu Stücken Fleisch zerhackt haben, wie es auch in gewissen Formen
der Folter geschieht.13

10 Von den höchst anfechtbaren Gründen, die Hegel anführt, sehe ich im Folgen‐
den ab, da ich bereits deren Voraussetzung nicht teilen kann; die Voraussetzung
nämlich, dass »jeder in seiner Einzelheit seiner Existenz sich als ausschließende
Totalität setz[t]« (Hegel, Anhang zur Jenaer Realphilosophie, 323). Wenn alles
Soziale unter solchen Vorzeichen stattfindet, nimmt es nicht wunder, dass je‐
de(r) nur gegen Andere durchsetzen kann, worauf es ihr bzw. ihm ankommt
(Macht, Besitz, Respekt, Anerkennung usw.). Die Unvermeidlichkeit ein- und
gegenseitiger Verletzung ist aber auch ohne eine derartige Voraussetzung geltend
zu machen.

11 R. Sennett, The Fall of Public Man, New York 1976, 92 f.
12 Es gibt »kein Vertrauen, das nicht entblößt«, d. h. verletzbar macht, betont

Jean-Luc Nancy (Die herausgeforderte Gemeinschaft, Berlin 2007, 44) – ähnlich
wie vor ihm schon Niklas Luhmann und Annette Baier.

13 J. K. Roth, The Failures of Ethics. Confronting the Holocaust, Genocide and Other
Mass Atrocities, Oxford 2018, 31; U. Ü. Üngör (ed.), Genocide. New Perspectives
on its Causes, Courses and Consequences, Amsterdam 2016.

1. Eine komplexe Semantik

361

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bereits die einfache Feststellung der entsprechenden, unbestreit‐
bar dokumentierten Tatbestände wird an die Sensibilität eines jeden
rühren und sie auf ›indiskrete‹ Art und Weise womöglich verletzen.
Insofern ist es von Anfang an fraglich, ob man über menschlich-un‐
menschliche Verletzbarkeit überhaupt reden und schreiben kann,
ohne selbst diese traumatogene Dimension menschlichen Daseins
zu tangieren, die das menschliche In-der-Welt-sein versehrt.14 Letz‐
teres gibt es von Geburt an nur als verletzbares.15 Das Ausmaß, die
Intensität, Radikalität und Exzessivität möglicher Verletzung ist aber
nur nach und nach in Erfahrung zu bringen ‒ in schwierigen Prozes‐
sen der Annäherung an die effektiven Verletzungen, die Andere an
Grenzen des Überlebens erlitten haben. Wer noch über sie sprechen
und schreiben kann, hat sie noch nicht ganz bzw. irreversibel über‐
schritten, so dass sich der Verdacht nicht ausräumen lässt, diesseits
dieser Grenzen herrsche unweigerlich eine gewisse Ahnungslosigkeit
gerade davon, wohin extreme Verletzungen letztlich führen, bevor
sie die Betreffenden gänzlich auslöschen. Zwar kennt man seit al‐
ters gewisse Begriffe wie Schrecken (phóbos), Furcht (metus), das
Entsetzliche (miarón) und das Ungeheure (Adjektiv daínos), die auf
dieses ›Wohin‹ verweisen16, doch hat die Begriffsbildung stets auch
davor bewahren sollen, dass man sich in der Annäherung an das
extrem Verletzende und insofern Ängstigende letzterem vollkommen
ausliefern muss. Seit jeher waren die Menschen gleichsam darauf
programmiert, alles sie möglicherweise Verletzende, Verwundende
und Vernichtende abzuwehren und ihm womöglich zuvorzukom‐
men ‒ bis hin zur imaginären Leugnung jeglicher Verletzbarkeit
eines bewaffneten, jederzeit zu präventiver Gewalt bereiten Lebens,
und Ausmalungen ›paradiesischer‹ Utopien, die von keinerlei Ge‐

14 S. Biernoff, Portraits of Violence. War and the Aesthetics of Disfigurement, Ann
Arbor 2017.

15 Ähnlich schreibt Hans Freyer in seiner Theorie des gegenwärtigen Zeitalters
(Stuttgart 41956, 201) über die menschliche Verwundbarkeit, diese Bedingung
sei unaufhebbar.

16 Vgl. Vf., Zum politischen Potenzial gegenwärtiger Furcht. Auf Hobbes’, Nietzsches
und Freuds Spuren, in: Psyche. Zeitschrift für Psychoanalyse und ihre Anwen‐
dungen 70, Nr. 7 (2016), 618‒643; B. H. F. Taureck, Drei Wurzeln des Krieges.
Und warum nur eine nicht ins Verderben fuhrt. Philosophische Linien in der
Gewaltgeschichte des Abendlandes, Zug 2019, 13, 43, 88, 337.

Kapitel IX

362

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


walt mehr anfechtbar sein sollten17, sei es in Raum und Zeit, sei es
jenseits des Seins, wo man nicht mehr nur bis auf Weiteres bzw.
vorübergehend sicher sein wollte.18

Nach dem weitgehenden Zerfall derartiger Vorstellungen erklärt
sich die offenbar bis heute anhaltende, durch virtuelle Medien noch
angestachelte Faszination des Krieges, den man notfalls mithilfe der
Investition mehrerer (virtueller) Leben um jeden Preis überlebt,
gewiss auch daraus, dass sie ersatzweise die ›heroische‹ Illusion
absoluter eigener Unverwundbarkeit und Unbesiegbarkeit nährt.19
Erst in den letzten Jahrzehnten findet demgegenüber Arbeit an ima‐
ginärer Abrüstung statt; mit der Folge, dass Vorstellungen von einem
finalen Sieg, von Unbesiegbarkeit und ungefährdetem Überleben
dekonstruiert werden.20 Auf dieser Linie soll die anscheinend tief
sitzende »insensitivity to others’ suffering«, ohne die kein Krieg und
kein Völkermord möglich wäre, abgebaut und überwunden werden.
Als Ziel wird ausgegeben, »[to] render oneself unarmed«, sich seine
eigene »vulnerability« rückhaltlos einzugestehen21 und für die Ver‐
letzbarkeit Anderer aufgeschlossen zu erweisen.22 Auf der Grundlage
der »Anerkennung gemeinsamer Verwundbarkeit« aller23 hofft man
schließlich einer Pazifizierung der menschlichen Verhältnisse näher
zu kommen, die solange als aussichtslos erscheinen muss, wie man
sich von menschlicher Verletzbarkeit, Verwundbarkeit und Vernicht‐
barkeit, die überhaupt erst das Verlangen nach Befriedung auf den
Plan ruft, gar keine angemessene Vorstellung gemacht hat.24

17 M. Vargas Llosa, Alles Boulevard. Wer seine Kultur verliert, verliert sich selbst,
Berlin 2013, 180.

18 F. Klingner, Einführung, in: Boethius. Trost der Philosophie, Stuttgart 1986, 5–39.
19 S. Mansfield, The Rites of War. An Analysis of Institutionalized Warfare, London

1991, 52, 122, 125 f., 239.
20 Siehe dazu Kap. IV in diesem Bd., sowie H. Broch, Massenwahntheorie, Frank‐

furt/M. 1979, 64, zur »Besiegung des Sieges«.
21 Mansfield, The Rites of War, 242.
22 K. v. Stuckrad, Die Seele im 20. Jahrhundert. Eine Kulturgeschichte, Leiden 2018,

191.
23 A. Mbembe, Politik der Feindschaft, Berlin 2017, 213 f.
24 Mansfield, The Rites of War, 242. In den klassischen Diskussionen um Perspekti‐

ven der Befriedung werden Verletzbarkeit, Verwundbarkeit und Vernichtbarkeit
zwar erwähnt, kaum je aber eigens bedacht; vgl. bspw. die Übersicht bei E.
Schockenhoff, Kein Ende der Gewalt?, Freiburg i. Br. 2018.

1. Eine komplexe Semantik

363

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So zeichnet sich eine bemerkenswerte Inversion ab: Statt sich
ganz und gar darauf zu fixieren, die eigene Verletzbarkeit, Verwund‐
barkeit und Vernichtbarkeit abzuwehren, zu leugnen oder zumindest
virtuell, phantasmatisch oder metaphysisch zu überwinden,25 sollen
wir uns nunmehr zunächst einmal der eigenen Verletzbarkeit und
der Verletzbarkeit Anderer rückhaltlos stellen, phantasmatisch ab‐
rüsten und nicht einmal virtuelle Ausfluchten suchen. Denn schein‐
bar gibt es allenfalls eine vorübergehende Zuflucht ‒ und im Lei‐
den nicht einmal das26 ‒, aber keinen wirklichen Ausweg aus einer
Welt, in der wir nur als Verletzbare, Verwundbare und Vernichtbare
existieren können.27 Nur wer entsprechend radikal desillusioniert
wäre, könnte sich demnach dem buchstäblich elementaren Befund
wirklich stellen, der da lautet: Wir sind rückhaltlos verletzbare, ver‐
wundbare und vernichtbare Wesen, der entsprechenden Gewalt von
Geburt an ausgesetzt und zudem derart beschaffen, dass wir Andere
unsererseits solcher Gewalt aussetzen, ob willentlich oder nicht,
direkt oder indirekt auf strukturellen Wegen. So rückt die Würdi‐
gung und Anerkennung menschlich-unmenschlicher Verletzbarkeit,
die im düsteren Horizont nicht mehr verstehbarer Gewalt konkret
Gestalt annimmt, zu einer vorrangigen politisch-anthropologischen
Maßgabe auf, aus der zwar nicht hervorgeht, was der Mensch ist –
was für Kant und alle, die ihm bis heute folgen, die wichtigste Frage
überhaupt zu sein scheint –, wohl aber, was Menschen einander
antun können28 – und ob sie angesichts dessen überhaupt etwas
miteinander verbindet außer dem, dass sie in der Gewalt einander

25 Diverse machttheoretische Konsequenzen davon hat Elias Canetti in Masse und
Macht untersucht, wo es heißt: »Der Leib des Menschen ist nackt und anfällig;
in seiner Weichheit jedem Zugriff ausgesetzt. Was er sich in der Nähe mit Kunst
und Mühe vom Leibe hält, kann ihn aus der Ferne mit Leichtigkeit ereilen. […]
Er hat Schild und Rüstung erfunden, Mauern und ganze Festungen um sich
erbaut. Aber was er sich von allen Sicherungen am meisten wünscht, ist ein
Gefühl der Unverletzlichkeit« (E. Canetti, Masse und Macht, Frankfurt/M. 1994,
250 f.).

26 E. Levinas, Die Zeit und der Andere, Hamburg 1984, 42.
27 Es sei denn eine Flucht aus dem Seienden und aus dem Sein selbst, die etwa

Levinas allem »heidnischen« Leben abgesprochen, für seine eigene Philosophie
aber als évasion in Anspruch genommen hat (E. Levinas, De l’évasion. Ausweg
aus dem Sein [1935] [frz./dt.], Hamburg 2005, 41, 89).

28 Bei Ernst Cassirer heißt es in Anlehnung an die eingangs zitierte Apologie
Montaignes, der Mensch sei eine »wretched creature, […] subject to injuries
of all things« (E. Cassirer, Essay on Man [1944], New York 1954, 15, 31). In

Kapitel IX

364

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vollkommen fremd werden können, so dass sie, bis auf gerade dies,
gar nichts miteinander gemeinsam zu haben scheinen. Ausgehend
davon, wie sie sich verletzend tatsächlich oder potenziell zueinander
verhalten, soll nunmehr deutlich werden, wie soziale und politische
Lebensformen beschaffen sein müssten, die dem Rechnung zu tra‐
gen versprechen.

Diese kryptonormative Implikation wird zwar vielfach nicht ex‐
plizit ausgesprochen.29 Implizit spielt sie jedoch in fast allen Bei‐
trägen eine wichtige Rolle, die den Begriff der Verletzbarkeit politi‐
sieren, um ihn zur Maßgabe einer auf die elementarsten Belange
menschlicher Koexistenz Rücksicht nehmenden Gesellschaftlichkeit
zu erheben, die längst nicht mehr an den Grenzen eines nationali‐
sierten Staates oder einer Föderation von Staaten Halt macht. Viel‐
mehr geht es letztlich um die Verletzbarkeit aller in einem erst in
statu nascendi sich befindenden welt-bürgerlichen Kontext, in dem
es nicht mehr in Frage kommt, sich zur Verletzbarkeit Anderer
›rücksichtslos‹ zu verhalten, zumal dann nicht, wenn es sich vermei‐
den ließe. Ob es sich im Einzelfall so verhält, zeigt sich allerdings
nicht von allein. Vielmehr bedarf es oft einer gewaltsamen, insofern
ihrerseits verletzenden Darstellung von Gewaltverhältnissen, die un‐
erkannt herrschen, in die wir aber verstrickt sind; sei es auch nur
aufgrund des Profits, den man aus billigen Textilien etwa zieht, die
unter erbärmlichen Bedingungen hergestellt werden. Bilder, die das
drastisch vor Augen führen, können auf den ›Geschmack‹ jener, die
ein saturiertes, scheinbar von keinerlei Gewalt beflecktes Leben füh‐
ren, kaum Rücksicht nehmen. Sie müssen ›schockieren‹, um auch
nur eine geringe Chance zu haben, die Indifferenz und Blasiertheit
eines solchen Lebens zu durchbrechen.

Die weitläufigen Diskussionen um die Frage, wie weit ihrerseits
verletzende Bilder gehen dürfen, können oder sollen, zeigt jedenfalls
deutlich an, dass wir weit von einem irenischen Zeitalter entfernt
sind, in dem jegliche Verletzung wenn nicht ganz ›tabu‹, so doch

der deutschen Ausgabe wird daraus: Der Mensch sei »von allen Seiten jeder
Unbill ausgesetzt« (E. Cassirer, Versuch über den Menschen. Einführung in eine
Philosophie der Kultur [1944], Hamburg 22007, 34).

29 Juridisch, auf »Rechtsverletzungen« beschränkt, kommt sie bereits in Kants
Entwurf zum ewigen Frieden (1795) zum Vorschein. Der Begriff der Verletzbar‐
keit lässt sich heute jedoch nicht mehr auf Verletzungen der Rechte einer Person
reduzieren.

1. Eine komplexe Semantik

365

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenigstens zu vermeiden wäre. Diesseits der normativen Frage, ob,
wodurch und inwiefern Verletzung zumutbar ist, widmen sich die
folgenden Seiten zunächst der Frage, was es mit dem Begriff der
Verletzbarkeit auf sich hat, nachdem wir (angeblich) unsere Unver‐
letzbarkeit aus eigener Schuld eingebüßt haben. Erst wenn wir die
mit dieser Prämisse einhergehende privative Deutung menschlicher
Verletzbarkeit überwunden haben, so die daran sich anschließende
These, haben wir überhaupt die Chance, sie in ihrer negativen, aber
auch politisch produktiven Bedeutung angemessen einzuschätzen.

2. Verletzbarkeit – im Horizont des Äußersten

Im Folgenden wird primär von Verletzbarkeit, nicht von Verletzlich‐
keit die Rede sein, da letztere einen narzisstischen Beiklang hat und
den Eindruck nahelegt, als gehe es nur um eine besonders sensible
Variante, nicht aber um eine Verletzbarkeit, die in Wahrheit gewis‐
sermaßen tiefer anzusetzen wäre, insofern sie uns unvermeidlich
ausmacht. Letzteres trifft für eine individuell besonders ausgeprägte
Verletzlichkeit nicht zu.30 Im Übrigen reicht menschliche Verletz‐
barkeit viel weiter als die Erfahrung, die wir je von tatsächlichem
Verletztwerden haben können. Es ist gewiss niemandem möglich,
das ganze Spektrum möglicher Verletzungen in Erfahrung zu brin‐
gen und ‒ insofern nicht gänzlich ahnungslos von der Sache ‒ zur
Sprache zu bringen. Daraus ergibt sich für das Thema eine wichtige
methodische Konsequenz, auf die uns das Spektrum menschlicher
Verletzbarkeiten aufmerksam macht, das uns mit der Frage konfron‐
tiert, ob sie überhaupt je erschöpfend zu thematisieren sein werden.

Unter dem Begriff der Verletzbarkeit hat man zunächst alles zur
Sprache gebracht, was uns mehr oder weniger schmerzhaft aufgrund
vor allem äußerer Ursachen widerfahren kann.31 Unter letzteren fin‐

30 Die Unterscheidung zwischen Verletzbarkeit und Verletzlichkeit verstehe ich
vorläufig nur als eine akzentuierende, nicht strikt terminologische. Es kommt
auf den Kontext an, ob etwa von »Verletzlichkeit« mit einer fragwürdigen, weil
(primär) narzisstischen Implikation die Rede ist (siehe dazu den Abschnitt 5,
unten). Im Übrigen ist als Gegenbegriff nur »Unverletzlichkeit«, aber nicht auch
»Unverletzbarkeit« üblich, was eine klare Grenzziehung zusätzlich erschwert.

31 F. J. J. Buytendijk, Über den Schmerz, Bern 1948, 150–169; R. Leriche, Introduc‐
tion générale, in: Encyclopédie française. T. 6, Paris 1993, 1–6; ders., Chirurgie

Kapitel IX

366

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den sich vor allem Andere, die Anderen etwas antun können; even‐
tuell auch durch Unterlassung (wie im Fall der Vernachlässigung;
sei sie unbeabsichtigt oder beabsichtigt und wiederholter oder an‐
dauernder Art). Die Vernachlässigung kann uns wie im Fall der
Unterernährung physisch, wie im Fall des Nichtwahrgenommenwer‐
dens psychisch, aber auch sozial, politisch und rechtlich betreffen
und in systematische, institutionalisierte Gewalt übergehen.32 Letz‐
teres ist vielfach der Fall bei Diskriminierung und Entwürdigung,
die ihrerseits wie in Kriegen und Genoziden mit extremer, exzes‐
siver und radikaler Gewalt verbunden sein kann, die nur noch
grausam ist.33 Hier werden wir wie bei der Folter mit äußerster
menschlich-unmenschlicher Verletzbarkeit konfrontiert, wohin nie‐
mand den Verletzten folgen kann.34 Um ein in der Sache treffendes,
sarkastisch erscheinendes Aperçu aus William Shakespeares King
Lear aufzugreifen: »The worst is not so long as we can say‚ This
is the worst.«35 Wer darüber hinaus noch etwas zum Äußersten

des Schmerzes, Leipzig 1958; F. Sauerbruch, H. Wenke Wesen und Bedeutung
des Schmerzes, Bonn 1961; A. Prinz Auersperg, Schmerz und Schmerzhaftigkeit,
Berlin, Göttingen, Heidelberg 1963; D. B. Morris, Geschichte des Schmerzes,
Frankfurt/M. 1996; C. Grüny, Zerstörte Erfahrung. Eine Phänomenologie des
Schmerzes, Würzburg 2004; D. Le Breton, Anthropologie de la douleur. Éd.
rev. et complétée, Paris 2006; E. Blume, A. Hürlimann et al. (Hg.), Schmerz.
Kunst + Wissenschaft, Köln 2007; R.-M. E. Jacobi, B. Marx (Hg.), Schmerz als
Grenzerfahrung, Leipzig 2011.

32 Y. Ternon, Der verbrecherische Staat. Völkermord im 20. Jahrhundert, Hamburg
1996; E. Traverso, Moderne und Gewalt. Eine europäische Genealogie des Nazi-
Terrors, Köln 2003; Im Bann der Gewalt. Der europäische Bürgerkrieg 1919‒1945,
München 2008.

33 A. Dirk Moses, The Holocaust and Genocide, in: D. Stone (eds.), The Historiog‐
raphy of the Holocaust, Basingstoke 2004, 533–555; A. Dirk Moses, Raphael
Lemkin, Culture, and the Concept of Genocide, in: D. Bloxham, A. Dirk Moses
(eds.), The Oxford Handbook of Genocide Studies, Oxford 2010, 19‒41.

34 E. Scarry, Der Körper im Schmerz. Die Chiffren der Verletzbarkeit und die Erfin‐
dung der Kultur, Frankfurt/M. 1992; K. Millet, Entmenschlicht. Versuch über die
Folter, Hamburg 1993; D. Di Cesare, Torture, Cambridge 2018.

35 W. Shakespeare, King Lear, Bungay 1968, 148. Dabei ist fraglich, wie überhaupt
vom Äußersten die Rede sein kann. Vgl. dazu T. Todorov, Angesichts des Äußers‐
ten, München 1993; sowie B. H. F. Taureck, Vf., Drohung Krieg. Sechs philosophi‐
sche Dialoge zur Gewalt der Gegenwart, Wien, Berlin 2020. Im Übrigen ist kaum
anzunehmen, es handle sich um ein spezifisch jüdisches Wissen (»knowledge of
one’s exterminability« [Michel Surya]), das allein auf die Shoah zurückzuführen

2. Verletzbarkeit – im Horizont des Äußersten

367

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menschlicher Verletzbarkeit meint sagen zu können, »trete vor und
schweige«, ergänzte Karl Kraus.36

In dieser Misslichkeit eines niemals von seinem Gegenstand
her zureichend zu legitimierenden Sprechens und Schreibens über
menschliche Verletzbarkeit befindet sich der vorliegende Text eben‐
falls. Er kann nicht in Anspruch nehmen, ermessen zu können,
was der Begriff der Verletzbarkeit vom minimalen, einfachsten und
flüchtigen Schmerz bis hin zu ihren Extremen einschließen müss‐
te. Aber dieses Nicht-Wissen entbindet uns nicht von der Pflicht,
menschliche, von Menschen zu erleidende und von ihnen selbst
heraufbeschworene Verletzbarkeit so weit wie möglich zur Sprache
zu bringen, zumal insofern wir sie durch Unterlassung oder auch
infolge systematisierter Grausamkeit (die sich als Kehrseite unseres
normalen Lebens im Wohlstand erweisen könnte) auch selbst zu
verantworten haben. Wir haben wenigstens mit zu verantworten,
was wie das Äußerste völlig unerträglich ist. Wir existieren und
ko-existieren unweigerlich im Horizont des Äußersten, dem die
extremste Gewalt ihre Opfer ausliefert, um sie im gleichen Zug
sprachlos zu machen.37 Statt detailliert auf einzelne Phänomene der
Verletzbarkeit einzugehen, möchte ich in diesem Horizont allerdings
zu bedenken geben, ob wir diesem Begriff nicht auch eine ›positive‹
Bedeutung zuerkennen müssen. Dabei gehe ich zunächst vom Ge‐
genteil der Verletzbarkeit aus: von der Unverletzlichkeit.

wäre, wie manche meinen (B. Chaouat, Is Theory Good for the Jews? French
Thought and the Challenge of the New Antisemitism, Liverpool 2017, 40).

36 K. Kraus, Weltgericht I, Frankfurt/M. 1988, 9.
37 Was nicht bedeutet, dass die Sprachlosigkeit stets ›das letzte Wort hat‹. Zur be‐

wussten Auslieferung an Sprachlosigkeit, die jegliche Rückkehr in menschliche
Gemeinschaft oder Wiederanbindung an sie unmöglich machen soll, vgl. Mil‐
lett, Entmenschlicht, 289; zu Formen poetischer Rede, die dagegen aufgeboten
wird, S. Milich, L. Tramontini, Schreiben gegen Unrecht. Protest und Engagement
in der modernen syrischen und irakischen Dichtung, in: S. Dhouib (Hg.), Formen
des Sprechens. Modi des Schweigens. Sprache und Diktatur, Weilerswist 2018,
361–396.

Kapitel IX

368

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Diesseits absoluter Unverletzlichkeit

»Verscherzt hat sie die Unverletzlichkeit«, behauptete der Neuplato‐
niker Plotin (204‒270 n. Chr.) von der menschlichen Seele.38 Sie
finde sich »in die Bande des Leibes« verstrickt und »dem Druck und
Stoß aller andern Dinge ausgesetzt«, auf die Gefahr hin, jeglichem
Übel und jeder Strafe in einer endlosen Irrfahrt ausgeliefert zu wer‐
den. Warum? Weil sie abgefallen ist vom Einen und vom Guten; weil
sie sich vereinzelt hat und nicht mehr dessen erinnert, was ihm zu
verdanken ist – alles nämlich. Denjenigen, die sich dessen wieder
erinnern, stellt Plotin Leidensfreiheit in Aussicht.39 Denjenigen, die
vergessen, dass sie überhaupt etwas vergessen haben oder es nicht
wahr haben wollen, bleibt nur die Verbannung in ein ständig »auf
anderes bezogen[es]«, fremdes Sein40, in dem sie niemals sich selbst
gehören können und verletzbar bleiben ‒ auch wenn stoische und
nietzscheanische Rezepte nicht selten bis heute das Gegenteil glau‐
ben lassen.41

Längst ist dieser (neu-)platonische, für das Mittelalter noch ver‐
bindliche Hintergrund einer Ontologie verblasst, die mit einem idea‐
len Sein oder mit einem Jenseits-des-Seins liebäugelte, in dem sie al‐
les Verzeitlichte auf ewig geborgen wähnte.42 Dem Anderen der Zeit
wagt man heute philosophisch kaum mehr unvermittelt vorzugrei‐
fen, derart entrückt erscheint es, wie Michael Theunissen in seiner
Negativen Theologie der Zeit deutlich gemacht hat, um zu insistieren,
dass wir vom offenbar rückhaltlos verzeitlichten, zwischenzeitlichen
Leben ausgehen müssen, das »nackt […] und schwach, affizierbar
und zerstörbar« geboren wird, wie Renaissance-Philosoph Marsilius
von Padua seinerzeit schrieb.43

38 Plotin, Ausgewählte Schriften, Stuttgart 1986, 29.
39 Ebd., 28.
40 Ebd., 24, 30, 75, 81.
41 L. A. Seneca, De Ira. Moral Essays. Bd. 1, London, New York 1928.
42 So noch Boethius, um 480 n. Chr. geboren, der mit seinem platonisch inspi‐

rierten Trost der Philosophie nachfolgenden Jahrhunderten des Mittelalters die
entscheidenden metaphysischen Stichworte gab.

43 T. Leinkauf, Grundriss. Philosophie des Humanismus und der Renaissance (1350‒
1600). 2 Bde., Hamburg 2017, 830; M. Theunissen, Negative Theologie der Zeit,
Frankfurt/M. 1991.

3. Diesseits absoluter Unverletzlichkeit

369

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In dieses diachrone und generative Leben sind wir nicht aus ei‐
gener Schuld, durch Vereinzelung, die wir uns selbst zuzurechnen
hätten, sondern ›dank‹ bzw. wegen Anderer geraten – und ohne
je gefragt worden zu sein. Das stellte schon Kant fest, der daraus
die Pflicht der Älteren ableitete, ihre Nachkommen damit »zufrie‐
den« zu machen44, dass sie ihnen ein zwischenzeitliches, endliches
und offenbar verletzbares Leben zugemutet haben, in dem ihnen,
wie er wissen musste,45 alles Mögliche drohen kann, auch das für
unmöglich zu Haltende ‒ und noch weit Schlimmeres, wie eine
immerzu hyperbolisch argumentierende Philosophie der Gewalt
deutlich macht, die dabei mit Blick auf Thukydides, auf Vergil und
Dante, Bartolomé de Las Casas und den Marquis de Sade oder
auf ›moderne‹ Kriege, Konzentrationslager und ›Endlösungen‹ ohne
Ende doch nur Menschliches in Erinnerung ruft: eine Hölle, die
Menschen einander bereiten.

Obgleich theologisch angeblich längst obsolet, erfreut sich die
Hölle als Metapher für äußerste Gewalt46 nach wie vor einer gewis‐
sen Beliebtheit. Jedoch gilt sie bzw. das, was man in ihr zu erleiden
hat, in ihren extremen, exzessiven und radikalen Formen als ›unsäg‐
lich‹, ›unsagbar‹ und ›unbeschreiblich‹. Aus Rücksicht auf Andere
verbietet man es sich oft, genau anzugeben, was man sich unter
dieser Metapher vorzustellen hat.

Von Anfang an existieren wir ‒ dank Anderer (worin nun eine ab‐
gründige Zwiespältigkeit kenntlich wird) ‒ im Horizont des Äußers‐
ten, wovon wir uns allerdings keinen angemessenen Begriff machen
können. Jeder, heißt das, ist auf unvorstellbare Art und Weise verletz‐
bar ‒ in einem zwischenzeitlichen Leben, in dem wir als Sterbliche
von Anderen her und auf Andere hin existieren, die uns überleben
werden. Auch wenn uns die Anderen nicht sogleich aussetzen, weil
ihnen unser bedürftiges Dasein eine Last ist, bleiben wir ihnen
ausgesetzt, rückhaltlos. Im Guten wie im Schlechten, »zum Besten

44 I. Kant, Die Metaphysik der Sitten. Werkausgabe. Bd. VIII (Hg. W. Weischedel),
Frankfurt/M. 1977, 394.

45 So antizipiert Kant Mittel der Kriegsführung, die jeglichen künftigen Frieden
unmöglich zu machen drohten, wie er meinte (Zum ewigen Frieden. Ein philoso‐
phischer Entwurf [1795], in: Werkausgabe Bd. XI, 191–251).

46 Vgl. Anm. 27 (Seite 133) zu Kap. II in diesem Bd.

Kapitel IX

370

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und zum Schlimmsten«, wie es bei Derrida und ähnlich schon in der
aristotelischen Politik heißt.47

Doch hat das Gute, das Bessere und das Beste seit jeher die philo‐
sophisch-theologischen Geister vor allem so beschäftigt, dass auch
das Ungute, das Übel und das Böse nur als vergleichsweise Mangel‐
haftes in Betracht kommen konnte. Man spricht von einer privativen
Auffassung des Unguten, des Übels und des Bösen, die lange auch
alle Vorstellungen von menschlicher Verletzbarkeit bestimmt hat.48

So schien es keinen besonderen Grund zu geben, sich mit all dem ei‐
gens zu befassen. Man glaubte aus eigener Erfahrung oder aufgrund
der (mythischen oder historischen) Erzählung Anderer zu wissen,
worum es sich handelt, und jegliche nähere Beschäftigung mit dem
Übel und Bösen, dem Schlechten und Widerwärtigen überhaupt
erschien ihrerseits als abstoßend und der Erinnerung an das Gute
nicht zuträglich. Was man im Verhältnis zum Guten bloß privativ
bestimmte, galt lediglich negativ als Abzuwehrendes, zu Überwin‐
dendes, auch um den Preis, das zwischenzeitliche Leben im Ganzen
zu verwerfen, insofern es niemals mehr Unverletzlichkeit verspre‐
chen kann. Ist deren letztes Refugium am Ende nur die im Artikel
1 des Deutschen Grundgesetzes ‒ angesichts massiv widerstreiten‐
der historischer Erfahrung ‒ beschworene Unantastbarkeit? Dass
behauptet wurde, die Würde des Menschen sei »unantastbar«, konn‐
te doch nur darauf hinauslaufen, uns deren unbedingte Achtung
abzuverlangen, sollte aber wohl nicht besagen, der entsprechende
Anspruch darauf könne nicht verletzt werden oder radikale Entwür‐
digung sei faktisch gar nicht möglich ‒ was den besagten Artikel im
Grunde überflüssig gemacht hätte.49

47 J. Derrida, Politik der Freundschaft, Frankfurt/M. 2002, 492. Siehe auch die
Seiten 161 und 172 in diesem Bd.

48 C. Schulte, Radikal böse. Die Karriere des Bösen von Kant bis Nietzsche, Mün‐
chen 1988; C. Colpe, W. Schmidt-Biggemann (Hg.), Das Böse. Eine historische
Phänomenologie des Unerklärlichen, Frankfurt/M. 1993; K. Berner, Theorie des
Bösen. Zur Hermeneutik destruktiver Verknüpfungen, Neukirchen-Vluyn 2004.

49 Vf., Würdigung des Anderen. Bezeugung menschlicher Würde in interkultureller
Perspektive – im Anschluss an Judith N. Shklar, in: Allgemeine Zeitschrift für
Philosophie 32, Nr. 3 (2007), 24–55.

3. Diesseits absoluter Unverletzlichkeit

371

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zur Welt kommen – rückhaltlos verletzbar

Wo stehen wir demgegenüber heute ‒ gewissermaßen ohne meta‐
physische Rückversicherung bei einem Jenseits-des-Seins, das uns
Unverletzlichkeit (wenn auch nicht in dieser Welt) garantieren wür‐
de?
(1) Wir sehen uns dazu gezwungen, die rückhaltlose Verletzbarkeit von

jedermann anzuerkennen; sie geht von Anfang an mit unserem Zur-
Welt-Kommen einher. Das erste Paradigma dieser uneingeschränkten
Verletzbarkeit ist das typischerweise als wehr- und hilflos bezeichnete
Neugeborene, in dessen ›nackter Existenz‹ bereits die Herausforderung
liegt, es der Verletzbarkeit, der es unweigerlich ausgesetzt ist, nicht auch
schutzlos auszuliefern.50

(2) Die bereits mit der Zeugung einsetzende Ontogenese bringt allerdings
neue Verletzbarkeiten zum Vorschein und zeitigt ihrerseits nicht von An‐
fang an im Einzelnen absehbare Verletzbarkeiten. Man könnte von einer
Epigenese der Verletzbarkeit sprechen. Wir sind von Anfang an rückhalt‐
los verletzbar, werden es aber auch auf neue Weise wie Kinder (die man
vernachlässigt und mittels sexualisierter Gewalt quält), Freunde (die
man im Stich lässt und verrät), Mitschüler:innen (die man ausschließt)
und Mitbürger:innen (die man beschämt, denunziert, öffentlich brand‐
markt oder ihrer Habe beraubt), schließlich: als Zeitgenossen (deren
Vertrauen man missbraucht, die man gewaltsam im Mitleidenschaft
zieht und die auch unfreiwillig zu Zeugen ärgster Verbrechen werden
‒ ganz so, wie Kant es in seinem Entwurf Zum ewigen Frieden [1795]
antizipierte, wo er die Erwartung zum Ausdruck brachte, nunmehr wer‐
de »Rechtsverletzung an einem Platze der Erde an allen gefühlt«, und
suggerierte, in eben diesem Gefühl liege wiederum eine Verletzung –
nämlich durch das, was Andere, Fremde verletzt).51

(3) Auf diese Weise transzendiert der Horizont der Verletzbarkeit nach und
nach den zunächst engen Umkreis des eigenen Lebens, öffnet sich welt‐
weit ‒ nicht zuletzt in Anbetracht kolonialistischer Gewalt, um deren
Preis die relative, ökonomisch gesicherte innere Befriedung der westli‐
chen Gesellschaften erkauft wurde ‒ und mit eschatologischer Brisanz.
In synchronen und diachronen Horizonten zwischenzeitlich-geschichtli‐
chen Lebens von toten Anderen her, mit gegenwärtigen Anderen und auf
künftige Andere hin realisieren wir mannigfaltige Spielräume der Ver‐
letzbarkeit, die keineswegs nur uns selbst betreffen; Spielräume, die jede

50 Hans Jonas setzte mit seiner am Paradigma elterlicher Verantwortung orientier‐
ten Ethik hier an. Doch liegen auch demokratietheoretisch entscheidende Impli‐
kationen in jener Herausforderung, der soziale und politische Lebensformen
gerecht zu werden versprechen müssen, wie ich nach wie vor glaube.

51 Kant, Zum ewigen Frieden, 216.

Kapitel IX

372

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Berufung auf die Hölle als anachronistischen schlechten Witz erscheinen
lassen. Man schickt Andere allenfalls noch symbolisch zur Hölle; aber
wir wollen niemandem mehr tatsächlich die Hölle bereiten, weder in
endlosem Warten auf eine ständig vertagte Hinrichtung noch gar auf‐
grund staatlicher Befugnis zu foltern. Wer Anderen die Hölle androht,
sei es auch nur als Strafe für das Schlimmste, für das sie verantwortlich
zu machen sind, läuft unvermeidlich Gefahr, ihnen schließlich auf fatale
Weise ähnlich zu werden.

George Steiner spricht allerdings kritisch vom »Verlust der Hölle«.
Deren Mutation zur bloßen Metapher habe eine »noch tiefere Ver‐
wirrung nach sich gezogen«, als sie unter der Fuchtel gnadenloser
Angst vor ewig-grausamen Strafen im Mittelalter je möglich gewe‐
sen sei. Jetzt nämlich »bedeutet ja ein Leben im Stadium unerträg‐
licher Entbehrung […] ganz allein dazustehen in einer hoffnungs‐
los verflachten Welt«.52 Wo Andere exzessiv, extensiv und radikal
verletzt wurden, in physischer, sozialer, politischer, rechtlicher und
menschlicher Hinsicht, steht nunmehr weder sichere Vergeltung,
noch effektive Kompensation oder halbwegs angemessene Entschä‐
digung, noch gar wirklich Wiedergutmachendes oder letztlich unan‐
fechtbares Heil in Aussicht. So sind wir nicht nur mannigfaltigen
Verletzbarkeiten grundsätzlich von Geburt an rückhaltlos ausgesetzt,
wie es bereits bei Epikur in seinem Vergleich menschlichen Lebens
mit einer »offenen Stadt« anklingt; wir verfügen auch nicht mehr
über metaphysische Absicherungen der Deutung von Verletzbarkeit
und des Umgangs mit Verletzbarkeit; erst recht dann nicht, wenn sie
aus radikaler, exzessiver und extensiver Gewalt hervorgeht.

»Gegen alles übrige vermag man sich Sicherheit zu verschaffen,
wegen des Todes aber bewohnen wir Menschen alle eine unbewehr‐
te Stadt«, lautet eine der Weisungen Epikurs.53 Das bedeutet nicht
nur, dass wir, kaum geboren, auch schon alt genug sind zu sterben,
wie es in Johannes v. Tepls Ackermann aus Böhmen (um 1400) heißt,
auf den sich noch Martin Heidegger berufen hat.54 Der Tod, den
man antizipiert oder zu dem man »vorläuft«, ist ja gewissermaßen
nur die Resultante eines sterblichen Lebens, das durch äußere Ge‐
walt, durch Krankheiten oder durch das ihm von Anfang an inne‐

52 G. Steiner, In Blaubarts Burg. Anmerkungen zur Neudefinition der Kultur, Frank‐
furt/M. 1972, 63.

53 Epikur, Briefe. Sprüche. Werkfragmente (griech./dt.), Stuttgart 1985, 87.
54 Vgl. Kap. I, 1 in diesem Bd.

4. Zur Welt kommen – rückhaltlos verletzbar

373

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wohnende Altern zu Tode kommt. Dagegen richtet keine Befesti‐
gung etwas aus, die wie jeder Nomos eines hermetisch abgegrenzten
Zusammenlebens äußere Feinde abhalten mag, aber an der Verletz‐
barkeit, Verwundbarkeit und Zerstörbarkeit menschlichen Lebens
durch sich selbst und Andere grundsätzlich nichts ändern kann.
Das bedeutet, dass diese Begriffe zur conditio humana zählen, die
sich uns allerdings nirgends direkt als universale, sondern nur noch
indirekt als conditio historica darstellt.55 Stets sind es bestimmte und
kontingente Ordnungen, in deren Rahmen und über die hinaus sich
menschliches Leben als verletzbares, verwundbares und zerstörbares
darstellt; Ordnungen, die wir nur nachträglich komparativ daraufhin
beurteilen können, ob und wie sie menschliche Verletzbarkeit, Ver‐
wundbarkeit und Zerstörbarkeit jeweils differenziell zum Vorschein
oder auch zum Verschwinden bringen bzw. unkenntlich machen.56

Dabei ist davon auszugehen, dass sich Verletzungen, Verwundun‐
gen und Zerstörungen keineswegs quasi von sich aus auch als solche
darstellen. Symptomatisch steht für diese Einsicht Friedrich Nietz‐
sches Befund, durch ein einziges »zartes Unrecht« könne einer »wie
an einem unheilbaren inneren Riss« gleichsam innerlich verbluten,
wenn er nicht über genug »plastische Kraft« besitzt, um zu überle‐
ben. So machte Nietzsche auf eine außerordentliche Verletzbarkeit
aufmerksam, die allemal jemandem bzw. einem leibhaftigen Selbst,

55 H. Plessner, Die Frage nach der Conditio humana. Aufsätze zur philosophischen
Anthropologie, Frankfurt/M. 1976; H. Schipperges, Homo patiens. Zur Geschich‐
te des kranken Menschen, München, Zürich 1985; P. Ricœur, Gedächtnis, Ge‐
schichte, Vergessen, München 2004. Speziell bei Ricœur herrscht eine privative
Auffassung von Verletzbarkeit vor, die der Revision bedarf. Von vulnérabilité
(bzw. fragilité) spricht Ricœur als einer Einschränkung, Behinderung oder inca‐
pacité eines sujet capable, dessen möglichst uneingeschränktes ›Können-wollen‹
bereits vorausgesetzt wird. So kommt es kaum in Frage, dass wir unserer Ver‐
letzbarkeit und Verwundbarkeit auch etwas verdanken könnten – wie man es
vielfach gerade dem Schmerz zugestanden hat (P. Ricœur, Autonomie et vulnéra‐
bilité [1995], in: Le Juste 2, Paris 2001, 85–105). Dass auch verletztes Leben
nicht einfach als defizientes zu verstehen ist, kommt allerdings mit Georges
Canguilhems Begriff des Pathologischen in Betracht (Le Juste 2, 219), der zu
dem Gedanken führt, dass auch ›kranken‹ Weisen eines être-au-monde eine
eigene Würde zukommt (ebd., 226).

56 J. Butler, Precarious Life. The Powers of Mourning and Violence, London, New
York 2006; Frames of War. When is Life Grievable?, London, New York 2009.

Kapitel IX

374

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


widerfährt57; aber so, dass vielfach unkenntlich bleibt, was eigentlich
vor sich geht, bis der Tod eintritt.58 Es gibt demnach Verletzungen,
die nicht sogleich als solche zu erkennen und allenfalls in Analogie
zu physischen zu deuten sind, auch dann aber die Frage nach dem
Verletzenden als solchem, nach dem Vorgang der Verletzung und
nach deren Folgen aufwerfen müssen, die scheinbar überhaupt nur
eintreten können, insofern jemand auch verletzbar ist. Wer wie Lots
Frau angesichts des Schrecklichen gleichsam zu einer Salzsäule er‐
starrt ist (Gen 11, 27–31) oder ein Herz aus Stein zu haben scheint59,
ist überhaupt nicht mehr verletzbar bzw. von vornherein nicht ver‐
letzbar gewesen. Verletzbarkeit muss man schon mitbringen, um
verletzt werden zu können. In der Ordnung der Erkenntnis ist es
freilich genau umgekehrt: Erst die bereits eingetretene, als solche
artikulierte und insofern sozial zum Vorschein gebrachte Verletzung
lässt Spielräume der Verletzbarkeit erkennbar werden, von denen zu‐
vor wenig oder nichts zu ahnen war oder deren praktische Tragweite
vorher nicht deutlich werden konnte.

Von Geburt an mögen wir rückhaltlos verletzbare, Anderen und
der Welt auf Gedeih und Verderb ausgesetzte Wesen sein; doch aus
dieser abstrakten Einsicht geht noch nicht hervor, wie, wodurch und
inwiefern wir wirklich verletzt werden können. Praktiken der Für-
und Vorsorge täuschen darüber möglicherweise ebenso hinweg wie
soziale, politische und rechtliche Sicherungsmaßnahmen, die alle‐
samt verhüten sollen, dass das mit sozialem Leben gleichursprüngli‐
che Einander-ausgesetzt-sein in destruktive Formen ein- oder gegen‐
seitiger Auslieferung umschlagen, in denen man mehr oder weniger
wehrlos hinnehmen muss, verletzt zu werden, wiederholt, tiefgrei‐
fend und am Ende höchst grausam und tödlich. So verstellen all
diese Maßnahmen den Blick auf eine rückhaltlose Verletzbarkeit, die
wir gleichsam mit auf die Welt bringen und ohne die es soziales
Leben überhaupt nicht geben kann.

57 B. Marx, Widerfahrnis und Erkenntnis. Eine Problemanzeige als Einführung, in:
ders. (Hg.), Widerfahrnis und Erkenntnis. Zur Wahrheit menschlicher Erfahrung,
Leipzig 2010, 13–56.

58 F. Nietzsche, Die Geburt der Tragödie. Unzeitgemäße Betrachtungen II, in: Sämt‐
liche Werke. Kritische Studienausgabe. Nachgelassene Schriften 1870–1873. Bd. 1
(Hg. G. Colli, M. Montinari), München 1980, 251.

59 M. Frank (Hg.), Das kalte Herz. Texte der Romantik, Frankfurt/M., Leipzig
2005.

4. Zur Welt kommen – rückhaltlos verletzbar

375

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Allenfalls indirekt machen das alle Grundbestimmungen sozialen
bzw. politischen Lebens deutlich, auf die man sich bis heute immer
wieder beruft. Dass man gemäß der aristotelischen Definition des
Menschen als eines zoon logon echon miteinander sprechen kann,
beschwört auch schon die Erfahrung politischer Sprachlosigkeit her‐
auf, die radikal ›mundtot‹ machen kann, so dass man geradezu
aufhört, in den Augen Anderer (politisch) zu existieren. Das bloße
Nebeneinander, von dem Thomas Hobbes ausging, ruft die Furcht
voreinander angesichts des seines Erachtens »Größten« hervor, wo‐
zu Menschen in der Lage sind: Anderen das Leben zu nehmen.60

Das Mitleid (pitié) glaubt Jean-Jacques Rousseau gegen absolute
Gleichgültigkeit aufbieten zu müssen. Die Zugehörigkeit zu einem
Volk beschwört in deren Deutungen von Johann G. Herder über
Ernst M. Arndt bis hin zu Carl Schmitt ethnische und politische
Exklusion herauf. Die Idee der Freiheit macht von den französischen
Revolutionären über Hegel bis hin zu den Fundamentalisten und
Fanatikern der Gegenwart die Negation der Freiheit der Andersden‐
kenden und Anderslebenden bewusst, die deren Vernichtung bedeu‐
ten kann, sei es durch Krieg oder Völkermord, durch offenen Terror
oder lautlose Unterminierung ihrer Lebensgrundlagen.

Vom Äußersten menschlicher Verletzbarkeit her, das auf diese
Weise heraufbeschworen wird, können wir uns indessen kein direk‐
tes Bild machen. Denn wer ihm zum nahe kommt, kommt in ihm
um. So müssen wir unvermeidlich zwischen dem mit der Geburt ein‐
hergehenden radikalen Ausgesetztsein in unabsehbare Möglichkei‐
ten des Verletztwerdens einerseits und dem Äußersten andererseits
forschen, wenn wir herausfinden wollen, was es mit menschlicher
Verletzbarkeit auf sich hat. Die Geburt hätten wir nicht überlebt,
wenn man uns nicht mehr oder weniger erfolgreich vor Verletzun‐
gen bewahrt hätte, die uns nicht (oder allenfalls schwer traumatisiert
und sprachlos) hätten davonkommen lassen. Solange wir aber bis
auf Weiteres ›davonkommen‹ und es nicht zum Äußersten kommt,
können wir uns von letzterem nur höchst unzulängliche Vorstell‐
ungen machen. Angesichts des Äußersten oder face à l’extrème lautet
zwar ein in diesem Zusammenhang einschlägiger Buchtitel Tzvetan
Todorovs, der seine Leser dazu auffordert, sich über die Extreme,
für die dieses Wort steht, klar zu werden. Wirklich nahe kommen

60 Siehe Anm. 116 zu Kap. V in diesem Bd.

Kapitel IX

376

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


können dem Äußersten jedoch nur diejenigen, die schließlich auch
in ihm umkommen. So jedenfalls hat Jean-François Lyotard zu be‐
gründen versucht, warum es sich nicht sprachlich fassen lässt.61 Das
bedeutet keineswegs, dass vom Äußersten überhaupt nicht zu reden
ist. Schließlich wird es bezeugt, wenn auch vielfach in Formen der
Bezeugung, die widerrufen, es lasse sich ›angemessen‹ aussagen oder
anders, in nicht-prosaischen Formen, adäquat zur Sprache bringen.

Zwischen dem in der Geburt liegenden rückhaltlosen Ausgesetzt‐
sein, das noch nicht im Geringsten ahnen lassen kann, worum es
sich dabei handelt, einerseits und der Auslieferung an das Äußerste
andererseits, in der solches Wissen vielleicht vorliegt, aber mit den
Verletzten, Verwundeten und Vernichteten unterzugehen droht, ist
die Situation derer angesiedelt, die sich heute erst über die Gründe,
Ursachen, Formen, Dimensionen und Folgen menschlicher Verletz‐
barkeit klar werden wollen ‒ nach zweieinhalbtausend Jahren, in
denen die Philosophie stets auf die absolute Unverletzlichkeit des
Einen, des mit ihm zusammenfallenden Guten oder eines Geistes
gesetzt hatte, der schließlich ‒ sofern er überhaupt substanziell der
Zeit ausgesetzt ist bzw. deren eigentliche Bewegung ausmacht ‒ aus
der Asche jeden Untergangs wie ein Phönix sollte unversehrt und
sogar gestärkt hervorgehen können, wie es Hegel mit Blick auf das
aus seiner Sicht tiefsinnigste Bild orientalischer Metaphysik gelehrt
hat.62

In dieser Lage können wir zunächst nur so vorgehen, dass wir
uns auf die Mittel besinnen, die uns wenn nicht ›die‹ Sprache (die
es nicht gibt), so doch wenigstens eine Sprache, in diesem Falle das
Deutsche, zur Verfügung stellt, um Verletzbarkeit zu beschreiben
und zu denken. Mit diesen Mitteln müssen wir unvermeidlich zu‐
nächst arbeiten, auch wenn sie sich bei näherem Hinsehen als höchst
unzulänglich herausstellen sollten. Dabei kann nach dem bereits
Gesagten das Abstraktum Verletzbarkeit nicht am Anfang stehen,
kommt es doch erst nachträglich durch faktisch bereits eingetretene
Verletzungen in den Blick, die allenfalls einen kursorischen Über‐
blick gestatten ‒ und das nur im Zeichen des erhärteten Anfangsver‐
dachts, man könne höchstens in der Nähe des Äußersten von ihnen

61 J.-F. Lyotard, Der Widerstreit, München 21989, 176.
62 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte. Bd. I: Die

Vernunft in der Geschichte, Hamburg 1994, 35.

4. Zur Welt kommen – rückhaltlos verletzbar

377

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sprechen, d. h. so, dass man zugleich immer relativer Ahnungslosig‐
keit bezichtigt werden kann.

5. Nicht verletzt werden wollen bzw. sollen
– in persönlicher, rechtlicher und politischer Hinsicht

Dem eingespielten, normalen Sprachgebrauch zufolge wird stets
jemand verletzt. Etwas kann beschädigt werden; Verletzung aber
widerfährt jemandem, der das erfährt.63 Ein Ding, eine Sache ›er‐
fährt‹ nichts; und das Leben von jemandem wird nicht ›beschädigt‹,
jedenfalls nicht so, wie etwas bloß Vorhandenes beschädigt werden
kann. Adornos Minima Moralia müssten eigentlich den Untertitel
tragen: Reflexionen aus dem verletzten, nicht aus dem »beschädigten
Leben«.

›Jemand‹ fungiert grammatikalisch als Objekt der Verletzung, die
jemandem widerfährt.64 Das legt die nächste Frage nahe: Wodurch?
Und wie? Um eine pedantische Scholastik zu vermeiden, ziehe ich
beides zusammen, indem ich unterscheide: (a) von außen (durch

63 Davon, dass im übertragenen Sinne inzwischen auch Systeme und Gesellschaf‐
ten als verletzlich oder vulnerabel gelten, sehe ich hier ab. Vgl. bspw. H.
Münkler, Kriegssplitter. Die Evolution der Gewalt im 20. und 21. Jahrhundert,
Reinbek 2015, zur Vulnerabilität modernen Gesellschaften (197), sowie zur
Unterscheidung von Vulnerabilität und Vulneranz (316). Es wäre eine eigene
Diskussion wert, ob derartige metaphorische Rede nicht den geltend gemachten
Unterschied zwischen ›etwas‹ und ›jemand‹ allzu sehr verwischt. Schwierig
wird es allerdings auch, den Unterschied durchzuhalten, wo ›etwas‹ wie die
DNS sich dazu anschickt, ›jemanden‹ hervorzubringen. Hier gilt: »the womb
is the place where our pliable genomes are most vulnerable to environmental ex‐
posures«. Letztlich verletzt wird vermittelt über Schädigungen des Embryos im
Mutterleib aber das künftige Kind (D. Roberts, The Ethics of Biosocial Science.
Harvard University 2016, 130. Verfügbar auf der Webseite der Tanner-Lectures
der University of Utah).

64 In dieser pathischen Perspektive können wir allerdings nur beschränkt auf den
antiken Begriff des páthos (eine der aristotelischen Kategorien) zurückgreifen,
zeigt es sich doch bei näherem Hinsehen, dass seinerzeit vom Widerfahren
und Widerfahrnis im Hinblick auf Dinge und Menschen neutral die Rede sein
konnte, so auch bei Aristoteles. Vgl. dazu besonders Georges Didi-Huberman,
Das Nachleben der Bilder. Kunstgeschichte und Phantomzeit nach Aby Warburg,
Berlin 2019, 225, 229, 436, der sich für ein nicht pejorativ zu verstehendes páthos
einsetzt.

Kapitel IX

378

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Naturereignisse bspw.); (b) durch Andere; (c) durch eigene Missge‐
schicke, letztlich durch sich selbst. Die Frage nach Ursachen und
Quellen von Verletzungen lenkt als nächstes die Aufmerksamkeit
auf die fragliche Verletzung als Vorgang, in dem sie geschieht ‒
(d) in zeitlicher Hinsicht: einmalig oder wiederholt, unabsichtlich
und vorübergehend oder mit voller Absicht und schwerwiegend,
eventuell sogar als dynamisches Moment einer Art und Weise zu
leben. Weiter lassen sich (e) Modalitäten (physische wie das sog.
Ritzen und psychische wie die Demütigung), (f ) Dimensionen (per‐
sönliche, soziale, moralische, rechtliche), entsprechende Hinsichten
und (g) Wirkungen (oberflächliche und tiefe, kurz- und langfris‐
tige, vorübergehende, strukturelle und terminale) unterscheiden.
Die scheinbar geringste Verletzung kann die schlimmste Wirkung
hervorrufen ‒ bis zur Zerstörung derjenigen, die verletzt wurden.
Wenn das zutrifft, kann nicht von vornherein klar sein, welcher
Zusammenhang zwischen Verletzendem, Verletzung und Verletztem
›letztlich‹ besteht. Mit anderen Worten: Verletzungen lassen nicht
einmal dann, wenn sie als solche wahrgenommen und benannt wer‐
den können, von vornherein klar absehen, welche Folgen sie für die
jeweils Verletzten haben werden.

So rücken schließlich diejenigen ins Blickfeld, die verletzt werden.
Inwiefern kann bzw. muss sie überhaupt Verletzendes verletzend
›treffen‹ und gegebenenfalls vernichten? Die normalsprachliche Re‐
de von Verletzung unterstellt, dass im Verletzten eine Bestimmung
liegt, nicht verletzt werden zu wollen bzw. nicht verletzt werden zu sol‐
len. Genau das, scheint mir, besagt auch die moderne Ontologie der
Selbsterhaltung65, der zufolge allerdings alles Lebendige, erst recht
aber jeder Mensch, darauf angelegt ist, sich unbedingt am Leben zu
erhalten und es womöglich zu steigern, niemals aber, es indifferent
verletzen oder auch nur behindern zu lassen.66 Menschliche Selbst‐

65 H. Blumenberg, Säkularisierung und Selbstbehauptung, Frankfurt/M. 21983.
66 Daraus folgerte Alberico Gentili gegen Ende des 16. Jahrhunderts: »no one

ought to expose himself to danger unless he is a fool«; »be on your guard before
you suffer«; »it is rash to allow dangers to come upon you and then to repent
of it« (zit. N. R. Tuck, The Rights of War and Peace. Political Thought and
the International Order from Grotius to Kant, Oxford 2002, 19). Jeder Andere
wird so zur antizipierten Quelle potenziell tödlicher Verletzungen, wie schon
Cato sagte: »Who may [!] make war on me is my enemy even if he is not yet
taking action« (ebd., 20). Jedoch folgt aus der oben in Anspruch genommenen

5. Nicht verletzt werden wollen bzw. sollen

379

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bestimmung affirmiert das: Niemand will verletzt werden; jede(r)
wehrt Verletzung (die scheinbar nur von außen droht) ab und un‐
terwirft sie, wenn das nicht möglich ist, dem Anspruch besonderer
Rechtfertigungszumutung. Allenfalls kann jemand sich selbst verlet‐
zen, ohne dass das einer Rechtfertigung bedürfte. Auch das wäre
aber Ausdruck der Selbstbestimmung. Seitens Anderer wird man
Verletzung allenfalls vorübergehend hinnehmen und dulden, ihnen
aber niemals einräumen, ›grundlos‹ oder ohne Rechtfertigung ver‐
letzen zu dürfen.67

Die Verletzung eigener Ansprüche bleibt, selbst wenn sie einmal
eingeräumt wird, immer mit einem subjektiven Vorbehalt verknüpft.
In dieser Perspektive gilt das Recht als Inbegriff des Schutzes gegen
die ‒ stets Anderen zugeschriebene ‒ Verletzung von Ansprüchen,
die man selbst nur einschränkt bzw. verletzen lässt, insofern das die
rechtlich gesicherte Koexistenz mit Anderen unumgänglich macht.
Mit dieser Einschränkung schützt das Recht die Integrität eines per‐
sönlichen Subjekts, welches zwar hinnehmen muss, dass Verletzun‐
gen ›passieren‹ (denn umfassende Prävention kann nicht in Aussicht
gestellt werden), das sich ihnen aber nur unfreiwillig aussetzt und
sie, wenn sie nicht zu vermeiden sind, allenfalls vorübergehend im
Rahmen des Erträglichen hinnehmen wird, um früher oder später
auf seinen Rechten zu bestehen, d. h. um seinen im Rahmen des

Nicht-Indifferenz erfahrener Verletzung gegenüber keineswegs eine Art Gesetz,
demzufolge jede Art der Gegenwehr gegen Andere erlaubt wäre, solange es um
die Selbsterhaltung geht.

67 Vermutlich gilt das ›normalerweise‹ auch für masochistische und sadistische
Verhältnisse. Spätestens wenn sie diese Maßgabe überschreiten, werden sie zwei‐
fellos als pathologisch eingestuft. Carina Pape zieht aus dem Nicht-verletzt-wer‐
den-wollen den Schluss, dass es eine Norm gibt, die besagt, »do not violate
others against their will or without good reason« (C. Pape, The Phenomenon of
Indignation and Its Relation to Moral, Legal Law, and Emotion, in: H. Landweer,
F. Bernhardt [Hg.], Recht und Emotion II. Sphären der Verletzlichkeit, Freiburg
i. Br., München 2017, 196–219, hier: 216). So wird allerdings die Unumgäng‐
lichkeit gewaltsamer Kommunikation möglicherweise unterschätzt, die man
Anderen vielfach zumuten muss, um ihnen überhaupt in Formen des Protests,
der Rebellion, der Revolte etc. nahezubringen, dass man Empörendes beklagt
und nach Abhilfe verlangt ‒ explizit gegen den Willen Anderer und ohne sich
von Anfang an auf gute Gründe stützen zu können, die erst eine politische
Auseinandersetzung zum Vorschein bringen kann.

Kapitel IX

380

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rechts legitimen Anspruch einzulösen, vor unberechtigten Verlet‐
zungen wenigstens nachträglich in Schutz genommen zu werden.68

Der Rest ist ‒ zumindest nach gängigem Verständnis ‒ ›Psycholo‐
gie‹. Tatsächlich erweisen sich Menschen als Mitbürger in vielerlei
Hinsichten als verletzbar, denen das Recht nicht nur stets zu spät,
sondern gar nicht Rechnung tragen kann und mit denen sie insofern
leben müssen. Die Sozialphilosophie der Moderne hat denn auch
eine Vielzahl von Quellen persönlicher Verletzlichkeit zur Sprache
gebracht, mit der man leben muss, ohne darauf bauen zu können,
das Recht werde vor ihr bewahren ‒ von fehlender Achtung, die
das Selbstwertgefühl verletzt, bzw. Missachtung durch Andere, die
jegliche Anerkennung versagt69, und narzisstischen Affekten wie ver‐
letzter Selbstliebe70 über Ressentiments71, Gefühle der Minderwer‐
tigkeit,72 der Beschämung73 bis hin zu Formen des Übersehenwer‐
dens74, des Ausgeschlossen- und des Gedemütigtwerdens75. Dabei
sind kaum je deutliche Grenzen zwischen berechtigten Gefühlen
des Verletztwerdens einerseits und einem Verletztsein andererseits
erkennbar, das man auf eine bloß subjektive, ›unberechtigte‹ Verletz‐
lichkeit zurückzuführen neigt.76 Während man solchen Gefühlen
eine politische Dimension nicht generell abspricht (insofern sie sich
auf institutionelle Grundstrukturen des Zusammenlebens beziehen),
steht die Verletzlichkeit notorisch im Verdacht, das Politische sen‐
timental aufzuladen und darüber hinaus einer geradezu anti-politi‐

68 So gesehen nähren sich diejenigen, die verletztes Recht einklagen, in der Tat pa‐
rasitär »von der Wehrlosigkeit, Verletzbarkeit und Ohnmacht der anderen« (M.
Vargas Llosa, Die geheimen Aufzeichnungen des Don Rigoberto, Frankfurt/M.
1997, 409 f.).

69 A. Honneth, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer
Konflikte, Frankfurt/M. 21998.

70 C. Lasch, Das Zeitalter des Narzissmus, München 1982.
71 M. Scheler, Das Ressentiment im Aufbau der Moralen, Frankfurt/M. 1978.
72 Ein zentrales Thema in der Individualpsychologie A. Adlers (vgl. H. F. Ellenber‐

ger, Die Entdeckung des Unbewussten, Zürich 1985, Kap. 8).
73 M. Bauks, M. Meyer (Hg.), Zur Kulturgeschichte der Scham. Archiv für Begriffs‐

geschichte, Sonderheft 9, Hamburg 2011.
74 G. Le Blanc, L’invisibilité sociale, Paris 2009.
75 A. Margalit, The Decent Society, Cambridge, London 1996; H. Bude, A. Willisch

(Hg.), Exklusion. Die Debatte über die »Überflüssigen«, Frankfurt/M. 2007.
76 Vgl. zur Klarstellung die Fußnote 30, oben.

5. Nicht verletzt werden wollen bzw. sollen

381

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Selbstgerechtigkeit Tür und Tor zu öffnen.77 Das geschieht,
wenn die Betroffenen meinen, ihr subjektives Sich-verletzt-fühlen
genüge bereits, um sich mit Anderen, affektiv scheinbar gleich Ge‐
stimmten, zu verbünden in polemischem Protest. Als selbstgerechter
hat dieser aber keinen bewährbaren politischen Inhalt und zielt
nicht einmal darauf ab, Andere, gegen die er sich zunächst richtet,
für sich zu gewinnen. Ihm genügt die pure Manifestation des Ge‐
fühls des Verletztseins, das gar nicht auf Andere als Adressaten an‐
gewiesen ist, denen man freie Antwortspielräume einräumen sollte.
Dass man dieses Gefühl, wie auch immer vermeintlich geteilt mit
Anderen, hinausschreit, reicht bereits aus, um zu verbürgen, worauf
es politischer Selbstgerechtigkeit eigentlich ankommt: unübersehbar
zu manifestieren, dass man existiert. Wir schreien (andere an und
nieder…), also sind wir, ganz gleich, was ihr davon haltet, usw.

So gesehen versteht man gewisse Vorbehalte dagegen, dem Begriff
der Verletzlichkeit in politisch-rechtlicher Hinsicht besondere Auf‐
merksamkeit zu schenken. Leistet das nicht einer selbstgerechten
Gewalt zornigen und wütenden Protests und zugleich einer senti‐
mentalen Verwässerung des Politischen Vorschub, die nicht selten so
weit geht, jegliche (ggf. nur denkbare, noch gar nicht eingetretene)
Verletzung Anderer generell oder bestimmter Gruppen zu skandali‐
sieren?78 Berufen kann man sich scheinbar nicht auf die eigene Ver‐
letzlichkeit; es sei denn mit Bezug auf ohnehin legale oder auf legiti‐
me (erst zu legalisierende) Ansprüche. Wo solche Ansprüche nicht
vorliegen oder geltend gemacht werden können, handelt es sich nach
verbreiteter Auffassung um psychologische Probleme, mit denen je‐
der selbst zurechtkommen muss. Recht plus Psychologie, auf dieses
einfache Schema kann man auf den ersten Blick verkürzen, wie man
bislang mit menschlicher Verletzlichkeit begrifflich umgegangen ist;

77 Vf., ›Ich empöre mich, also sind wir‹? Zur fragwürdigen Politisierbarkeit einer ›re‐
bellischen‹ Energie, in: Europäische Ungastlichkeit und ›identitäre‹ Vorstellungen.
Fremdheit, Flucht und Heimatlosigkeit als Herausforderungen des Politischen,
Hamburg 2019, 211–226. Eine gewisse sentimentale Tendenz ist erkennbar in J.
Butlers Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung (Berlin
2016), wo sie immerfort dem Recht verletzter Wesen das Wort redet, politisch in
Erscheinung zu treten, aber erst spät realisiert, dass es sich auch um gewaltsame
und hasserfüllte Subjekte handeln könnte.

78 Ein aktuelles Beispiel liefert Hanno Rauterberg, Wie frei ist die Kunst? Der neue
Kulturkampf und die Krise des Liberalismus, Berlin 32018, 44, 110 ff.

Kapitel IX

382

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zumindest innerhalb einigermaßen stabiler politischer Ordnungen,
wie sie sich der sogenannte Westen notorisch zugutehält ‒ wo man
(bis auf wenige Ausnahmen79) die Geburt als ein philosophisch
nicht erhebliches Faktum einfach voraussetzt und annimmt, mit ihr
gehe quasi automatisch die Integration in ein Rechtssystem einher,
das jede(n) so weit wie nur möglich vor unberechtigter Verletzung
schützt. Dabei hat man im Westen entweder weitgehend vergessen
oder einfach übersehen, dass auch solche Ordnungen selbst mit ver‐
letzenden Gewaltpotenzialen einhergehen und dass sie im Prinzip
jederzeit wieder zerbrechen können, um eine exzessive und extensi‐
ve Verletzung jedes Einzelnen heraufzubeschwören.

Wer diesen Begriff radikal bedenken will, wird beide Verkürzun‐
gen nicht übernehmen können. Nur dann kommt eine komplexe
Problemkonstellation in den Blick, die von der Geburt als einer
rückhaltlosen Aussetzung an eine radikale, exzessive und extensive
Verletzbarkeit ausgeht, die von politisch institutionalisierten Ord‐
nungen jedoch in Schach zu halten und zu entschärfen ist ‒ bis auf
den zweifelhaften Restbestand einer ›Psychologie‹ des Sich-verletzt-
fühlens, das die Philosophie scheinbar weiter nichts angeht, wenn es
denn stimmt, dass es sich hier nur um das Reich eines subjektiven
Meinens und Fürwahrhaltens handeln kann, das es ganz und gar
ausschließen muss, dass man sich auf es beruft. Wer das tut, schließt
sich Hegel zufolge aus dem Vernünftigen selbst aus.80 So mag das
Verletztsein als Gefühl sein subjektives Gewicht haben; als Quelle
von Ansprüchen gegen Andere und in diesem Sinne als ›Argument‹
taugt es demnach jedoch nicht.

79 L. Lütkehaus, Natalität. Philosophie der Geburt, Zug 2006; A. R. Boelderl, Von
Geburts wegen: Unterwegs zu einer philosophischen Natologie, Würzburg 2006;
C. Schües, Philosophie des Geborenseins, Freiburg i. Br., München 2008; Vf., In
der Zwischenzeit. Spielräume menschlicher Generativität. Zug 2016.

80 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Religion I. Werke. Bd.
16 (Hg. E. Moldenhauer, K. M. Michel), Frankfurt/M. 1986, 129. »Mit dem
Appellieren an das eigene Gefühl ist die Gemeinschaft unter uns abgerissen«,
liest man hier. Vom Sichberufen auf eigene Gefühle und Befindlichkeiten würde
Hegel gewiss das Gleiche sagen.

5. Nicht verletzt werden wollen bzw. sollen

383

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Unaufhebbare Verletzbarkeit und die Bereitschaft, sich
verletzen zu lassen

Gegen diese Art der ›Einhegung‹ menschlicher Verletzlichkeit ist
allerdings Einspruch zu erheben, (a) insofern sie die im Geborensein
liegende rückhaltlose Verletzlichkeit als solche gering schätzt bzw. als
philosophische Herausforderung nicht gebührend ernst nimmt; (b)
insofern sie die Unaufhebbarkeit dieser Verletzlichkeit (sowie der epi‐
genetisch aus ihr hervorgehenden neuartigen Verletzlichkeiten, die
nicht schon von Geburt an gegeben sind) ungenügend zur Kenntnis
nimmt; (c) insofern sie das Recht als institutionalisierte Antwort auf
die Herausforderung dieser Verletzlichkeiten an die Adresse sozialen
und politischen Zusammenlebens überschätzt; (d) insofern sie nicht
zu verrechtlichende Verletzlichkeit auf das Konto einer praktisch zur
bloßen Privatangelegenheit herabgestuften ›Psychologie‹ gleichsam
abbucht und damit trivialisiert ‒ was sich vor allem darin zeigt, dass
Verletzbarkeit gar nicht in ihren produktiv-kommunikativen und
imaginären Dimensionen beleuchtet wird; und schließlich (e) inso‐
fern sie letztere nicht auf die historischen, kulturellen und interkultu‐
rellen Dimensionen einer radikalen, exzessiven und extensiven Verlet‐
zung Anderer bezieht, die wie die Sklaverei, die (neo-)kolonialistische
Ausbeutung und Entwürdigung Fremder ‒ in wie auch immer vari‐
ierter Form ‒ zukünftig erneut drohen könnte, wenn politisch-recht‐
lich institutionalisierte Ordnungen des Zusammenlebens dem nicht
effektiv entgegenwirken. Das können sie nur ›versprechen‹, wenn sie
die menschliche Imagination als prospektives Vermögen aktivieren,
das die Verletzbarkeit Anderer nicht erst zur Kenntnis nimmt, wenn
es zu spät ist.

Ohne sich apokalyptischen Phantasien hinzugeben, muss die
menschliche Imagination prospektiv so weit wie nur möglich die
Nähe des Äußersten suchen, um von ihr her zu bestimmen, was
droht, wenn jene Ordnungen versagen. Dass sie versagen müssen, ist
kein unabwendbares Schicksal. Aber sie sollten auch nicht in einer
saturierten Selbstgerechtigkeit verkümmern, die glauben lässt, gegen
ein Übermaß unerträglicher und nicht hinzunehmender Verletzun‐
gen sei auf politisch-rechtlichen Wegen bereits alles geleistet, was
möglich ist. Selbst wenn das zuträfe, bliebe der Verdacht bestehen,
dass sich die Verletzbarkeit, der sich ›gebürtige‹ Wesen von Anfang
an ausgesetzt sehen (auch wenn sie das erst im Nachhinein begrei‐

Kapitel IX

384

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fen), niemals in einer politisch-rechtlichen Ordnung aufheben lässt
‒ bis auf einen trivialisierten Rest, mit dem man angeblich ›leben
muss‹.

Gegen diese ›Einhegung‹ menschlicher Verletzbarkeit, die zu‐
gleich auf deren Depotenzierung hinausläuft, ist Einspruch einzu‐
legen, weil uns Verletzbarkeit als ein zwar nicht unveränderliches,
wohl aber unabdingbares Moment der conditio humana geradezu
ausmacht. Wir sind nicht zuerst (wie es bei Plotin den Anschein hat)
unverletzte, dann auf rätselhafte Art und Weise in die Welt gefallene,
sodann sprechende, potenziell vernünftige Lebewesen, darüber hi‐
naus ihrer selbst bewusste, selbstbestimmte und wehrhafte Personen,
die mehr oder weniger zufällig verletzt werden und sich dann unter
Berufung auf ihre Rechte dagegen behaupten können – etwa auf
jenen von Hegel und seinen Bewunderern bis heute beschriebenen
Wegen von Kämpfen um Anerkennung. Unser ›selbsthaftes‹ Leben
hebt vielmehr von Anfang an nur als rückhaltlos verletzbares an;
und es kann gar nicht Gestalt annehmen ohne tatsächliche Verlet‐
zungen. Das menschliche Selbst gewinnt nicht nur durch unmittel‐
bar förderliche Einflüsse, sondern auch durch mehr oder weniger
tiefgreifende, vorübergehende oder anhaltende, sowohl erlittene als
auch zugefügte Verletzungen Konturen; und so, dass diese Einflüsse
gerade nicht bloß abzuwehren sind, denn sie machen auch Wirklich‐
keit sichtbar.81 Wer niemals verletzt werden und niemanden jemals
verletzen wollte, könnte überhaupt kein soziales – und schon gar
kein ästhetisch produktives82 – Leben leben. Erst im Verhalten zu
vielfachen Verletzungen entscheidet sich, ob und wie nicht zu leug‐
nende, nicht unterdrückte, nicht tabuisierte Verletzbarkeit kommu‐
nikativ ›produktiv‹ werden kann oder ob sie nur lädiert und am
Ende die Verletzten zu ruinieren droht ‒ sei es, weil diese die frag‐

81 Eben das hatte wohl auch Hegel in seiner Jenaer Realphilosophie mit Blick auf
die Wirklichkeit des Selbst im Sinn (s. o.). Dabei verkürzte er die Verletzung
jedoch auf gegenseitiges, weitgehend mutwilliges Tun, das im Kampf um Aner‐
kennung normativ Gestalt annimmt. Ganz anders zu verstehen ist die ethische
Apologie menschlicher Verletzbarkeit, wie man sie im Werk von Levinas antrifft,
für den das nicht intendierte Verletztwerden durch die Verletzbarkeit des Ande‐
ren eine nicht-indifferente Verantwortung für ihn stiftet, ohne dass diese jemals
erkämpft werden müsste. Diesen Kontext kann ich hier nur streifen.

82 Vf., Ästhetik der Existenz oder existenzielle Ästhetik? Anmerkungen zu einer
leidenschaftlichen Lebensform, in: E. Bippus, J. Huber, R. Nigro (Hg.), Ästhetik
der Existenz. Lebensformen im Widerstreit, Wien 2013, 69–94.

6. Unaufhebbare Verletzbarkeit und die Bereitschaft, sich verletzen zu lassen

385

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liche Verletzung gegen sich selbst wenden, sei es, weil sie sich durch
sie in agonale und antagonistische Macht- und Gewaltverhältnisse
verstricken lassen, die ein verletztes Zusammenleben miteinander
nur noch in fortschreitend verletzendem Gegeneinander wirklich
werden lassen.

Zu sozialem Leben gehört unabdingbar nicht nur eine unver‐
meidliche Verletzbarkeit, sondern auch die Bereitschaft, sich verlet‐
zen zu lassen;83 die Fähigkeit, verletzende Gegenreaktionen zu ab‐
sorbieren, zu suspendieren, abzuschwächen und ganz zu unterlas‐
sen; sowie die Mühe, Verletzung nicht nur gegen Andere, sondern
auch um ihretwillen zum Ausdruck zu bringen, sei es in »starker
Kommunikation«84, die nur durch gegenseitige Verletzung über‐
haupt möglich wird, sei es ›kreativ‹-ästhetisch.85 Wer nur Sinn für
seine eigene Verletzbarkeit hat und sogleich nach dem Recht schreit,
das ihm für den Fall der Verletzung seiner Ansprüche beispringen
soll, muss sich als sozial, politisch und kulturell beschränktes Wesen
erweisen.86 So jemand wird auch nicht verstehen, in welchem Aus‐

83 Für Levinas kann es sich hierbei gerade nicht um eine subjektive, jedem in
gewisser Weise selbst zur Disposition stehende ›Bereitschaft‹, sondern nur um
eine ethische Bestimmung menschlicher Subjektivität handeln. Es ist aber nicht
zu übersehen, dass Levinas, der das Leiden ausdrücklich als Vulnerabilität deu‐
tet, in Konflikt kommen muss mit dieser Ambiguität: Einmal verweist dieser
Begriff auf die Zufluchtslosigkeit des Leidens, dann aber auch auf die eigentliche
ethische Offenheit dem Anderen gegenüber, die Levinas gegen die neuzeitliche
Ontologie der Selbsterhaltung (namentlich gegen Spinozas conatus essendi) in
Stellung bringt (E. Levinas, Zwischen uns. Versuche über das Denken an den an‐
deren, München, Wien 1995, 118; Humanismus des anderen Menschen, Hamburg
1989, 95; Gott, der Tod und die Zeit, Wien 1996, 191).

84 G. Bataille, Die Literatur und das Böse, München 1987, 182. Den Kommunikations‐
begriff Batailles übernehme ich allerdings nicht, sofern er vorbehaltlos ein affir‐
matives Verhältnis zum Bösen einschließt.

85 Es finden sich zahlreiche Hinweise in diese Richtung ‒ mit Blick auf »heimat‐
lose« peintres maudites (W. Haftmann, Malerei im 20. Jahrhundert, München
61979, 327), Verfolgte und Verstoßene, deren »Pathos der Verlorenheit« und
»grenzenloses Verlassensein« in einer »hoffnungslos verschlossenen Welt« (259,
262, 272 f.). So kommt eine ästhetische »Passion« zum Vorschein, die nicht
selten »das Verletzende suchen« muss, um sich artikulieren zu können (353).

86 Insofern würde ich Ricœur zustimmen, wenn er (in einem anderen Kontext)
sagt, »man wird sich […] kaum noch mit der Verletzlichkeit beschäftigen
können, ohne die Idee der Normativität neu zu fassen« (P. Ricœur, Wege der
Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein, Frankfurt/M. 2006,
257).

Kapitel IX

386

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


maß wir es gerade vielfach Verletzten zu verdanken haben, was wir
uns in ästhetischer Einstellung zu Gemüte führen. Und so jemand
wird kaum begreifen, dass es gerade deren literarische, musikalische,
bildnerische … Kunst ist, die uns für die Verletzbarkeit Anderer sen‐
sibilisiert.87 Nicht zuletzt im Modus politischer Imagination, die uns
für das Leben der Anderen und für die Horizonte ihrer Sterblichkeit
aufschließt ‒ bis hin zur absehbaren Zerstörung ihrer Lebensgrund‐
lagen, zum Völkermord und selbst zum Holozid, nach dem niemand
mehr da wäre, der übermäßige Verletzungen beklagen könnte. Ich
beschließe meine tour de force durch die weiten Felder menschlicher
Verletzbarkeit mit diesem Ausblick, indem ich gleichsam diese es‐
chatologische Tür aufstoße, ohne sie zu durchschreiten …

87 Ganz in diesem Sinne heißt es in einer Erzählung E. T. A. Hoffmanns: »daß
niemand an meinen Schmerz glaubt, ja daß man mich wohl albern und töricht
schilt, das ist es ja eben, was mich hinausstößt aus der Welt« (E. T. A. Hoff‐
mann, Die Bergwerke zu Falun [1819], in: Frank [Hg.], Das kalte Herz, 53–87,
hier: 58).

6. Unaufhebbare Verletzbarkeit und die Bereitschaft, sich verletzen zu lassen

387

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel X
Gewalt als Widerfahrnis und im Dissens
Metatheoretische Beobachtungen zur Phänomenologie
und Hermeneutik eines anfechtbaren Phänomens und
umstrittenen Begriffs

1. Gewalt als Gewalt verstehen (389) | 2. Historische Voraussetzungen (394) | 3. Nor‐
malität unter Verdacht (401) | 4. Gewalterfahrung, Ausdruck, Adressierung (403) |
5. Exkurs zu Staat und Recht (407) | 6. Gewalt als Gewalt zum Vorschein bringen, arti‐
kulieren, verstehen, adressieren und beklagen  (411) | 7. Im politischen Dissens (416)

Die Spur der Gewalt ist in alle Erscheinungen eingezeichnet.
Die Lebensformen sind fast immer schon Überlebensformen.1

1. Gewalt als Gewalt verstehen

Phänomenologisch-hermeneutische Gewaltforschung nimmt grund‐
sätzlich ihren Ausgang von verkörperten bzw. ›leibhaftigen‹ Wesen,
denen zu unterstellen ist, aufgrund ihrer leiblichen Verfassung gar
nicht anders zu können, als nicht gewaltsam verletzt, verwundet
oder vernichtet werden zu wollen. Das schließt eine sich nach‐
träglich dazu gegebenenfalls abweichend verhaltende willentliche
Selbstbestimmung zwar nicht völlig aus. Doch zeigen Begriffe wie
Verletzbarkeit, Verwundbarkeit und Vernichtbarkeit in dieser For‐
schungsrichtung primär Bedrohungen leibhaftig existierender Sub‐
jekte in einer »Welt der Gewalt« an, die es möglichst umfassend
zu erkunden gilt, wie es bereits in den 1950er Jahren Paul Ricœur
verlangt hat2, bevor man in Betracht zieht, wie man sich willent‐
lich, sei es rigoros im Sinne radikaler Gewaltfreiheit ablehnend,
sei es rechtfertigend und sogar bejahend, zu bestimmten Formen
von Gewalt verhalten kann. Dem Anspruch, jene Welt sogar »in

1 K. Schlögel, Die Mitte liegt ostwärts. Europa im Übergang, München, Wien 2002,
131.

2 P. Ricœur, Histoire et vérité [1955], Paris 31967, 266; dt.: Geschichte und Wahrheit,
München 1974, 220.

389

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihrer Gesamtheit«3 auszuloten und zu beschreiben, kann phäno‐
menologisch-hermeneutische4 Gewaltforschung aus heutiger Sicht
allerdings schwerlich gerecht werden. Das liegt einerseits daran,
dass Gewalt auf die Spur von Abgründen führt, aus denen nie‐
mand unversehrt zurückkehrt. In ihren radikalen, extremen und
exzessiven Formen lässt Gewalt diejenigen, die sie trifft, nur noch
untergehen, ohne ihnen die geringste Möglichkeit zu lassen, sie
als ›Erfahrung‹ bzw. als ›Erfahrenes‹ zu artikulieren, zu bezeugen
und zu beschreiben. Daraus ergibt sich auch für Dritte, allenfalls
indirekt davon Betroffene, die Frage, wie sie je dem Anspruch ge‐
recht werden sollen, Gewalt ›umfassend‹ als Erfahrung zur Sprache
zu bringen. Dem steht noch eine weitere Schwierigkeit entgegen:
weitgehend normalisierte Gewalt, an die man sich gewöhnt hat,
kann infolgedessen weitgehend unsichtbar werden, so dass sie nicht
ohne Weiteres als solche zum Vorschein zu bringen ist. Selbst wenn
sie sprachlich artikuliert, zum Ausdruck gebracht und an Andere
adressiert werden konnte, stellt sich überdies die Frage, inwiefern
sie speziell politisch ernst zu nehmen ist oder unbeachtet bleiben
und insofern nicht ›zählen‹ sollte – zumal wenn der begründete
Verdacht besteht, die Auseinandersetzung mit Gewalt beschwöre
wiederum Gewalt herauf, könne aber keineswegs versprechen, we‐
nigstens ihrerseits gewaltlos zu erfolgen. In Anbetracht der Tatsache,
dass Gewaltforschung zwischen eigentlich nicht ›erfahrbaren‹ Extre‐
men und fraglos hingenommener Normalität von Gewalt fast überall
fündig geworden ist, so dass man ›die‹ Gewalt als ubiquitäres Phä‐
nomen einstufen könnte, ist das keine nebensächliche Frage. Wo
›alles‹ von Gewalt affiziert zu sein scheint5, gerät leicht jeder beson‐

3 Ebd.
4 Zur Problematik dieser hier nicht weiter diskutierten Konjunktion vgl. P. Ricœur,

Phénoménologie et herméneutique, in: Phänomenologische Forschungen 1 (1975),
31–75.

5 Eine Einschätzung, die sich bei näherem Hinsehen in ganz unterschiedliche
Thesen auffächert: Gewalt gilt als unhintergehbar bzw. unvermeidlich, insofern
sie transzendental die Bedingungen der Möglichkeit aller Erfahrung betrifft,
insofern sie jegliche Alterität der »Gewalt des Lichtes« (Derrida) unterwirft,
insofern sie als »coextensive with the mechanism of representation and pheno‐
menality itself«, als »requisite for the generation of sense« bzw. als »implicated in
the process of presencing« gelten muss – speziell darüber hinaus dann, wenn sie
Identität nur auf Kosten der Alterität des Anderen und gegen Andere ermöglicht;
und zwar praktisch so, dass bereits das Brot, das der Eine isst, als das dem

Kapitel X

390

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dere Ansatzpunkt dazu aus dem Blick, sie als nicht zu umgehende
Herausforderung zu begreifen, die nach praktischen Antworten ver‐
langt, sei es nur in Versuchen, Gewalt wenigstens zu ›verstehen‹, sei
es auch in Formen der Nachsicht, der Verzeihung und Versöhnung
oder in der Anstrengung, sie als unverstandene zu verwinden, um sie
daran zu hindern, sich durch Gegengewalt (Rache, Bestrafung usw.)
fortzusetzen. Am Ende wäre von überall zu vermutender Gewalt
nur noch zu sagen, dass sie uns durchdringt und ausmacht wie
ein Medium oder Element, in dem sich unser Leben unvermeidlich
vollzieht bzw. dass sie, »wie man sagt, den Dingen innewohnt«,
wie es in der Übersetzung von Merleau-Pontys Die Abenteuer der
Dialektik heißt.6 Und Kritik daran wäre nur auf ein buchstäblich
u-topisches anderes Leben zu verweisen, in das kein konkreter
Weg gangbar erscheint; schon gar kein politischer. Vor dem Hin‐
tergrund dieses sich bereits abzeichnenden zweifelhaften ›Erfolgs‹
der neueren Phänomenologie und Hermeneutik der Gewalt möch‐
te ich dagegen ausgehend von den folgenden, thesenhaft vorange‐
stellten metatheoretischen Gesichtspunkten7 zu bedenken geben,
ob wir nicht nach dritten Wegen ‒ pointiert gesagt: zwischen Ubi‐
quität der Gewalt einerseits und höchst selektiver Skandalisierung
nur ihrer auffälligsten Erscheinungsformen andererseits ‒ suchen
müssen, soll Gewalt als theoretischer Gegenstand nicht paradoxer‐
weise durch dessen weitläufige Erforschung jegliche, nicht zuletzt
politische, Kontur einbüßen. Allerdings wird dieser Schwierigkeit
keinesfalls mit definitorischen Gewaltstreichen beizukommen sein.
Denn es liegt gewissermaßen ›in der Natur der Sache‹, auf die wir
das Hyperonym ›Gewalt‹ beziehen, sich bei näherem Hinsehen in
jeder Hinsicht als strittig zu erweisen. Angefangen bei der Frage,
ob jemand subjektiv zweifellos, insofern ›authentisch‹, oder bloß

Anderen (mit Absicht oder unvermeidlich) vorenthaltene Brot gelten muss. Vgl.
S. de Beauvoir, Pyrrhus und Cineas, in: Soll man de Sade verbrennen? Drei Essays
zur Moral des Existentialismus, Reinbek 1989, 193–264, hier: 218; J. Derrida, Die
Schrift und die Differenz, Frankfurt/M. 1967, 130, 178; A. V. Murphy, Violence and
the Philosophical Imaginary, New York 2012, 14, 23, 78 f.

6 Siehe Anm. 52 zur Einleitung sowie M. Merleau-Ponty, Humanismus und Terror
2 [1947], Frankfurt/M. 1966, 15.

7 Es handelt sich im Folgenden also nicht um einen die Thematik erschöpfend
darstellenden Literaturbericht, sondern um Beobachtungen der Theorielage als
solcher.

1. Gewalt als Gewalt verstehen

391

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vermeintlich erlittene Gewalt überhaupt angemessen als solche auf‐
fasst und zur Sprache bringt (sei es bloß in beschreibender, sei es
in sie beklagender Absicht, sei es in der Form eines Vorwurfs oder
eines Verlangens nach Solidarität usw.), ob er sie treffend deutet,
auslegt und interpretiert, zuschreibt, erklärt usw. Nicht einmal die
unmittelbar physisch-schmerzhafte Gewalterfahrung kann als ohne
Weiteres ›evident‹ gelten, so als würde sie alle diese Fragen erübri‐
gen.8 Erst recht gilt das für komplexere Gewalterfahrungen, die uns
unvermeidlich mit signifikativen und hermeneutischen Differenzen
konfrontieren, insofern sie stets daraus hervorgehen, ob und wie
Gewalt als Gewalt erfahren und aufgefasst wird.9 Hinter dieses ›als‹
können wir phänomenologisch-hermeneutisch nicht zurück. D.h.
ein Rekurs auf von sich aus in jeder Hinsicht evidente Gewalterfah‐
rung, die als solche zugleich als unstrittig gelten könnte, steht uns
nicht zur Verfügung.10 Wird die Erfahrung von Gewalt als Gewalt
sprachlich artikuliert und an Andere adressiert, lässt die besagte
signifikative und hermeneutische Differenz deshalb grundsätzlich
Raum für dissensuelle Auseinandersetzungen um Fragen wie die,
ob die fragliche Gewalt angemessen, triftig, richtig so... als Gewalt
aufgefasst, zur Sprache gebracht und womöglich im Modus des Vor‐
wurfs gegen Andere gerichtet wurde. Insofern ist davon auszugehen,
dass wir es bei Gewalt vermutlich in allen ihren Erscheinungsfor‐
men mit einem unvermeidlich (potenziell) strittigen Phänomen zu
tun haben werden. Darüber sollte kein Definitionsversuch hinweg‐
täuschen. Das macht Versuche begrifflicher Festlegungen dessen,
was etwa unter psychischen, kollektiven und institutionellen For‐
men von Gewalt – bspw. als absichtlichen schweren Verletzungen
Anderer gegen deren Willen – zu verstehen sein soll, keineswegs
sinnlos. Sie müssen aber damit rechnen, sich in der sozialen, politi‐
schen und rechtlichen Wirklichkeit als außerordentlich anfechtbar
zu erweisen, wo wir es mit einer anscheinend unaufhebbaren Strit‐

8 Vgl. R. Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt/M. 1991, 160, 310.
9 Zu beiden Differenzen vgl. M. Heidegger, Sein und Zeit [1927], Tübingen 1984,

150 ff.; B. Waldenfels, Der Spielraum des Verhaltens, Frankfurt/M. 1980, 86.
10 Entsprechende Schwierigkeiten hat die Gewaltforschung nach wie vor mit der

fraglichen ›Phänomenalität‹ der Gewalt; vgl. bspw. W. Knöbl, Motive aggressiver
Handlungen versus situiertes Gewalthandeln. ›Gewalt‹ und die Problematik des
interdisziplinären Dialogs, in: G. Hartung, M. Herrgen (Hg.), Interdisziplinäre
Anthropologie. Jahrbuch 2/2014: Gewalt und Aggression, Wiesbaden 2015, 71‒77.

Kapitel X

392

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tigkeit von Gewalt als Gewalt in phänomenaler und begrifflicher
Hinsicht zu tun haben11 und jeder Versuch, Andere durch normative
Sprachregelungen belehren zu wollen, als weitgehend aussichtslos
erscheint. Belehrung oder gar Bevormundung ist freilich nicht der
einzige Weg, der hier offensteht. Welchen anderen Weg man jenseits
philosophischer Bemühungen zum begriffliche Präzisierungen auch
immer suchen wird, man wird sie mit der nicht auszuräumenden
Anfechtbarkeit sowohl der Erfahrung als auch der Deutung, Ausle‐
gung und Interpretation von Gewalt als Gewalt praktisch vermitteln
müssen – in der dissensuellen Austragung entsprechender Konflikte,
die nicht versprechen kann, ihrerseits vollkommen gewaltfrei zu er‐

11 Dagegen konzentriert sich die bisherige Diskussion in dieser Hinsicht weitge‐
hend im Anschluss an Walter B. Gallies klassischen Aufsatz auf essentially
contested concepts (vgl. in den Proceedings of the Aristotelian Society 56 [1956],
167–220, sowie bspw. D. Meßelken, Gerechte Gewalt? Zum Begriff interpersona‐
ler Gewalt und ihrer moralischen Bewertung, Paderborn 2012, 175 ff.; S. C. T.
Schneider, »Krieg«? Philosophische Reflexionen über den Kriegsbegriff im 21.
Jahrhundert, Münster 2017, 70 ff.). Meßelken verblüfft seine Leser mit der Aus‐
kunft, »in Deutschland« sei »erstaunlicherweise kaum philosophische Literatur
zu Gewalt publiziert worden«. Weder wird die längst weitläufig entfaltete, an
Walter Benjamin, Jacques Derrida und Emmanuel Levinas anschließende, noch
auch die eher sozialphilosophische, spätestens seit Mitte der 1970 Jahre angereg‐
te Gewaltforschung (bspw. Kurt Röttgers) genannt. Die Behauptung, dass erst
mit Newton Garvers 1968 in The Nation veröffentlichtem Aufsatz What is Vio‐
lence? »der erste wirklich philosophische Aufsatz zum Thema Gewalt« (Keith
Burgess-Jackson) vorliege, macht es kaum besser. So fällt nebenbei auch die
ganze frankophone Literatur (Maurice Blanchot, Sarah Kofman, Jean-François
Lyotard u.v.a.) in einem Federstrich weg bzw. wird ›übersehen‹ – oder man
kennt sie überhaupt nicht. Um nur einige Titel zu nennen, die bereits ›in
die Jahre gekommen‹ sein mögen, aber vielfältige Spuren in ein weitläufiges ge‐
nealogisches Vorfeld gegenwärtiger philosophischer Gewaltforschung deutlich
machen: K. Röttgers, Gewalt, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 3,
Basel, Stuttgart 1974, 561 ff.; ders., H. Saner (Hg.), Gewalt. Grundlagenprobleme
in der Diskussion der Gewaltphänomene, Basel, Stuttgart 1978;  H. Schmidt,
Sozialphilosophie des Krieges. Staats- und subjekttheoretische Untersuchungen
zu Henri Lefebvre und Georges Bataille, Essen 1990; A. Haverkamp (Hg.),
Gewalt und Gerechtigkeit. Derrida – Benjamin, Frankfurt/M. 1994;  M. Dabag
et al. (Hg.), Gewalt. Strukturen. Formen. Repräsentationen, München 2000; Vf.,
Zerbrechliche Lebensformen. Widerstreit – Differenz – Gewalt, Berlin 2001; A.
Hirsch, Recht auf Gewalt? Spuren philosophischer Gewaltrechtfertigung nach
Hobbes, München 2004; S. K. Herrmann et al. (Hg.), Verletzende Worte. Die
Grammatik sprachlicher Missachtung, Bielefeld 2007; Vf., Subtile Gewalt. Spiel‐
räume sprachlicher Verletzbarkeit. Eine Einführung, Weilerswist 2007.

1. Gewalt als Gewalt verstehen

393

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


folgen. Diese Überlegung kommt im Folgenden unter historischen
Voraussetzungen zur Geltung, auf die zuerst eingegangen wird, um
anschließend darauf aufmerksam zu machen, wie sie die Normalität
vergesellschafteten Lebens und vergesellschafteter Subjektivität bis
heute überschatten, indem sie sie unter Gewaltverdacht stellen. In‐
folgedessen sind wir mit dem Problem konfrontiert, wie überhaupt
Gewalt als Gewalt zum Vorschein kommen kann, wie sie durch
gewaltimprägnierte Subjekte zu artikulieren, zu adressieren und zu
beklagen ist, ohne dass es möglich wäre, wiederum unter Gewaltver‐
dacht stehenden politischen Dissens zu umgehen, der sich an allen
diesen Hinsichten entzündet. Daraus ergeben sich Konsequenzen
für eine phänomenologisch basierte Hermeneutik der Gewalt, die
ebenfalls nicht umhin kann, der Strittigkeit dessen Rechnung zu
tragen, wofür dieser Begriff stehen soll.

2. Historische Voraussetzungen

Während Jahrtausenden war Gewalt als solche kein herausragendes
Problem der Philosophie. Zwar tritt sie in der griechischen Antike
erstmals in den Horizont des Politischen v.a. als eine lebensgefähr‐
liche Dynamik (bía) ein, die das Zusammenleben in politischen
Lebensformen (bíoi) als solches gefährdet und die pólis bzw. deren
Verfassung (politeia) im Bürgerkrieg (stásis) gänzlich zu zerrütten
droht, der jederzeit zu radikaler Kriegsgewalt (pólemos) eskalieren
kann, wie sie sonst nur gegen Fremde zu verüben war.12 Schon
Platon beschreibt vielfältige Erscheinungsformen von Gewalt.13 Aber
auch er schenkt ihr, abgesehen von dieser Gefahr14, keine besondere
Aufmerksamkeit. Mit Cicero setzt die über Augustinus und Thomas
von Aquin bis hin zu Michael Walzer und new just war theories
bis in unsere Gegenwart reichende Überlieferung der Rechtfertigung

12 N. Loraux, L’invention d’athènes, Paris 1993; dies., Das Band der Teilung, in:
J. Vogl (Hg.), Gemeinschaften. Positionen zu einer Philosophie des Politischen,
Frankfurt/M. 1994, 31‒64.

13 Vf., Platon − Leben und Tod, Sprache und Gerechtigkeit, in: H. Kuch, S. K. Herr‐
mann (Hg.), Philosophien sprachlicher Gewalt. 21 Grundpositionen von Platon
bis Butler, Weilerswist 2010, 38‒57.

14 U. Kleemeier, Grundfragen einer philosophischen Theorie des Krieges, Berlin
2002.

Kapitel X

394

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


speziell kriegerischer Gewalt ein.15 Zwar weiß sie um exzessive Grau‐
samkeiten, rücksichtslose Untaten und schonungslose Behandlung
von Feinden und benennt sie auch deutlich16, aber auch sie kon‐
zentriert sich kaum je auf die fragliche Gewalt als solche, um sie
zu beschreiben, zu verstehen oder zu erklären. Statt dessen wartet
sie mit zahllosen Rechtfertigungen angeblich ›guter Gründe‹ dafür
auf, sich des Krieges als eines ›Mittels‹ zu bedienen, wie es Carl v.
Clausewitz in seinem Buch Vom Kriege erstmals mit dezidiert theo‐
retischem Anspruch beschrieben hat. Dabei hatte Clausewitz bereits
eine revolutionäre Gewalt vor Augen, die das längst – etwa in der
spanischen Spätscholastik bei Francisco de Vitoria und Francisco
Suárez – ausgiebig diskutierte Recht auf gewaltsamen Widerstand
in einen Umsturz der politischen Verhältnisse selbst umschlagen
lässt. Auch in dieser Hinsicht dominiert lange die Frage der Recht‐
fertigung solcher Gewalt, bis diese im Briand-Kellogg-Pakt (1928)
ihre weitgehende Delegitimierung und (teils bedauerte) Kriminali‐
sierung erfährt17, sofern sie sich in der Form eines Angriffskriegs
manifestiert. Auf der Linie der Delegitimierung geht man bis heute
weiter und wirft die Frage auf, ob nicht in Wahrheit die generel‐
le, ausnahmslose »abolition of war« auf der globalen politischen
Agenda stehen müsste.18 Dabei wird der Frage, wie sich kriegerische
Gewalt seit Clausewitz’ Zeiten vom Partisanenkrieg, über die inter-
nationalen Konflikte der europäischen Machtstaaten im 19. Jahrhun‐
dert, Welt- und Vernichtungskriege bis hin zu sog. Neuen Kriegen
gewandelt hat, zwar vielfältig Rechnung getragen. Demgegenüber
spielt die Gewalterfahrung selbst jedoch wiederum allenfalls eine
Nebenrolle und wird erst in jüngster Zeit eigens auch philosophisch
zum Thema gemacht.19 Noch Walzer, dessen Buch über Just and

15 E. Schockenhoff, Kein Ende der Gewalt? Friedensethik für eine globalisierte Welt,
Freiburg, Basel, Wien 2019.

16 Vf., Renaissance des Menschen? Zum polemologisch-anthropologischen Diskurs
der Gegenwart, Weilerswist 2010, Kap. II, Anm. 76.

17 C. Schmitt, Die Wendung zum diskriminierden Kriegsbegriff, Berlin 21988; B.
Paskins, M. Dockrill, The Ethics of War, London 1979, 269.

18 H.-G. Ehrhart (Hg.), Krieg im 21. Jahrhundert. Konzepte, Akteure, Herausforde‐
rungen, Baden-Baden 2017.

19 E. Scarry, Der Körper im Schmerz. Die Chiffren der Verletzbarkeit und die Erfin‐
dung der Kultur, Frankfurt/M. 1992; K. Millett, Entmenschlicht. Versuch über die
Folter, Hamburg 1993; C. Grüny, Zerstörte Erfahrung. Eine Phänomenologie des

2. Historische Voraussetzungen

395

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unjust Wars dem philosophischen Kriegsdiskurs der letzten Jahre
weitgehend die entscheidenden Stichworte gegeben hat, belässt es
in phänomenologischer Hinsicht unter Berufung auf den amerikani‐
schen General William T. Sherman, der im amerikanischen Bürger‐
krieg diente, bei dem schlichten Befund: war is hell.20 Scheinbar
gibt es ungeachtet zweier Weltkriege, neuartiger ABC-Waffen und
genozidaler Vernichtungspolitiken, die der General (abgesehen von
der Behandlung der Indianer) noch gar nicht kennen konnte, da sie
erst im 20. Jahrhundert zu voller Blüte gekommen sind, von der Ge‐
walterfahrung wenig Neues zu berichten. Noch für die new just war
theories bleiben die Begriffe Krieg, Gerechtigkeit und Rechtfertigung
die theoretisch maßgeblichen. Die Gewalt selbst, von der man dabei
handelt, bleibt unterdessen weitgehend unbedacht im Schatten.

In Titeln von Schriften taucht sie wie bei Georges Sorel (1908)
und Walter Benjamin (1921) eingangs des 20. Jahrhunderts erst im
Gefolge geschichtsphilosophisch motivierter Großprojekte auf, die
auf eine entscheidende Verbesserung der menschlichen Lebensver‐
hältnisse hinauslaufen sollten. Allen voran die Französische Revo‐
lution des 18. Jahrhunderts, nach deren Vorbild dann der Kommu‐
nismus von Karl Marx, Friedrich Engels, Vladimir I. Lenin und
ihren zahlreichen Gefolgsleuten glauben machte, dass Gewalt in
einem auch untereinander geführten universalgeschichtlichen »so‐
zialen Krieg«21 für kollektiven Fortschritt als dessen »Geburtshelfer«
unentbehrlich sei, auch um den Preis von Hekatomben von Toten.
Schon Kant und Hegel wussten um »Vernichtungskriege« und »Ber‐
ge von Gräueltaten«22, die die verschlungenen Wege der menschli‐

Schmerzes, Würzburg 2004; M. Staudigl (Hg.), Gesichter der Gewalt. Beiträge
aus phänomenologischer Sicht, München 2014; C. Ciocan, P. Marinescu (eds.),
Conflict and Violence. Studia Phænomenologica XIX (2019); D. Di Cesare, Tor‐
ture, Cambridge 2018.

20 M. Walzer, Just and Unjust Wars. A Moral Argument with Historical Illustrations
[1977], New York 42006, 30, 32.

21 Vgl. bspw. L.-A. Blanqui, Schriften zur Revolution, Nationalökonomie und Sozial‐
kritik, Reinbek 1971, 15, 20, 52, 57, 121, 132; G. Sorel, Apologie der Gewalt [1908],
in: ders., Über die Gewalt, Frankfurt/M. 1981, 339 ff.; D. Pick, War Machine. The
Rationalisation of Slaugther in the Modern Age, New Haven, London 1993, 43 zu
Proudhon.

22 Vgl. Anm. 102 zu Kap. I in diesem Bd. zu Kant, sowie G. W. F. Hegel, Vorlesungen
über die Philosophie der Weltgeschichte. Bd. I. Die Vernunft in der Geschichte,
Hamburg 1994.

Kapitel X

396

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen Gattung säumen; aber sie mochten wie die ihren Spuren fol‐
genden Apologeten des Fortschritts letztlich keinen Einwand gegen
ihre geschichtsphilosophisch begründete Aussicht auf ein gutes Ziel
oder Ende der Geschichte gelten lassen.23 Damit hat es offenbar ein
Ende nach den beiden Weltkriegen und den neuen, seriellen Formen
vernichtender Gewalt, die endgültig jegliche akzeptable Möglichkeit
verbaut haben, sie als wenigstens in the long run angeblichem Fort‐
schritt der menschlichen Gattung dienlich zu rationalisieren. Im
Gegenteil gilt die Welt der Menschen, die sich als eine die Gattung
politisch umfassende, d.h. welt-bürgerliche überhaupt erst abzuzeich‐
nen beginnt, nunmehr als irreversibel geradezu entstellt.24 Als sol‐
che, »disfigured«, werfe sie ihren Schatten auf unsere Gegenwart,
schreiben Jay Winter und Emmanuel Sivan in ihrer Bilanz War and
Remembrance in the Twentieth Century.25

Nicht nur für Überlebende der Weltkriege und der mit ihnen
einhergegangenen Makroverbrechen gilt die »ontological security
of our life-world«26 bzw. das, was Jean Améry »Weltvertrauen« ge‐
nannt hat27, als irreversibel beschädigt oder verletzt; und zwar so,
dass »[this] resists consolation, sublation into something culturally
elevating«28. Stattdessen ist von einer »stasis of desertion«29 die
Rede, die uns in einer verletzten Welt zu leben zwinge.30 In einer
solchen »wounded world« »humankind can ill afford not to have its
ethical sensibilities informed by devastation«, schreibt John K. Roth

23 Unter der Bedingung, dass im Krieg nicht Mittel gebraucht werden, die jegliches
Vertrauen in künftigen Frieden zerstören müssten (wie er meinte), billigt Kant
dem Krieg durchaus eine positive, die Geschichte der menschlichen Gattung
voranbringende Funktion zu. Und Hegel schlägt in die gleiche Kerbe: Krieg
verhindert, dass die Völker, die einen Staat bilden, in Lethargie verkümmern.

24 Vf., Gewaltgeschichte versus Geschichtsphilosophie?, in: Philosophischer Literatur‐
anzeiger 69, Nr. 2 (2016), 285‒303.

25 J. Winter, E. Sivan (eds.), War and Remembrance in the Twentieth Century,
Cambridge 1999, 54.

26 N. Scheper-Hughes, P. Bourgois, Introduction, in: dies. (eds.), Violence in War
and Peace, Malden, Oxford, Carlton 2004, 1‒32, hier: 32.

27 J. Améry, Jenseits von Schuld und Sühne, München 1988, 44.
28 M. Jay, Against consolation: Benjamin and the refusal to mourn, in: Winter,

Sivan (eds.), War and Remembrance in the Twentieth Century, 221–239, hier:
232.

29 Ebd., 235.
30 J. K. Roth, The Failures of Ethics. Confronting the Holocaust, Genocide & Other

Mass Atrocities, Oxford 2018, 65.

2. Historische Voraussetzungen

397

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in seiner Bilanz der im 20. Jahrhundert zutage getretenen failures
of ethics.31 Sein Versuch, sich und seine Leser mit dem »Holocaust,
Genocide & Other Mass Atrocities« zu konfrontieren, führte ihn auf
die Spur eines ethischen Versagens, das Einzelne, Nachbarschaften,
Dörfer und Städte, ganze Völker, Nationen, Kulturen und Staaten in
verschiedenen Hinsichten sich selbst zuzurechnen hätten, ohne sich
dabei aber auf eine Ethik stützen zu können, die ihrerseits nicht als
›verfehlt‹ gelten müsste.32

Demnach verhält es sich keineswegs so, dass wir eine exzessive
und extreme Gewaltgeschichte ›hinter uns‹ hätten, zu der es sich
nur noch ins rechte Verhältnis zu setzen gälte. Vielmehr erscheint
menschliche »existence itself [as] scarred by fault lines and deeply
flawed«33; und zwar nicht nur, weil sie unweigerlich das Erbe dieser
Geschichte antreten muss, sondern darüber hinaus deshalb, weil sie
das auch ethisch nicht tun kann, ohne sich den Verdacht zuzuzie‐
hen, diese Geschichte auf fatale Art und Weise fortzusetzen; sei es
auch nur deshalb, weil überhaupt niemand versprechen kann, sich
zu letzterer angemessen zu verhalten. Schließlich hat sie extreme
Formen der Gewalt hervorgebracht, die als solche nicht einmal als
adäquat sagbar, beschreibbar, erzählbar, erinnerbar und überliefer‐
bar gelten können. Das beschäftigt eine aporetische Zeugnisliteratur
bis heute. Wo sie radikal in Frage stellt, ob die zu bezeugende Gewalt
überhaupt als ›angemessen‹ überlieferbar gelten kann, dementiert
sie dies regelmäßig ‒ und verbaut uns infolgedessen jeglichen Weg
in eine Selbstgerechtigkeit, die da meint, die fragliche Gewalt hätten
wir ›hinter uns‹, überwunden, verstanden und begriffen. ›Hinter
uns‹ liegt sie nicht einmal rein zeitlich, solange sich das Schicksal
der Überlebenden, ihrer Kinder und Kindeskinder in unsere Gegen‐
wart hinein traumatisch fortsetzt, um uns mit der nagenden Frage
zu konfrontieren, ob wir die ›schlimmste‹ Gewalt wenigstens als
solche in Erinnerung behalten und ob unsere politische Gegenwart

31 Ebd., 21.
32 Vf., Verfehlte Ethik und politische Schuld. Zur systematischen Aktualität von Karl

Jaspers’ Abhandlung ›Die Schuldfrage‹ (1946) ‒ mit Blick auf John K. Roths ›The
Failures of Ethics‹ (2015/8), in: Wiener Jahrbuch für Philosophie 51 (2020), 125–
164.

33 Roth, The Failures of Ethics, 24.

Kapitel X

398

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›verspricht‹, sich auf der Basis unzweifelhafter Erinnerung an sie
ihrer Wiederholung effektiv zu widersetzen.34

Ungeachtet vielfacher Mahnungen, die »Erinnerung wach zu hal‐
ten«, müssen wir angesichts der Zeugnisliteratur bezweifeln, ob
sich die Erinnerung je ›angemessen‹ zum zu Erinnernden verhal‐
ten kann; und die viel zitierte Losung »Nie Wieder« droht längst
zum Klischee zu verkommen35 – zumal sie eher selten mit differen‐
zierten Einschätzungen dessen einhergeht, was sich denn niemals
wiederholen solle.36 Notorisch ›unangemessene‹ Erinnerung kann
aber gerade keine ›Wiederholung‹ ausschließen. Gerade deshalb gilt,
was Marc Bazyler in seinem Buch Holocaust, Genocide, and the Law
feststellt: die fragliche Geschichte »finally touches our normal lives,
reminding us with ever growing urgency that we are the survivors
of catastrophes that we never experienced« – die aber dennoch
gegenwärtig bleiben.37

34 Vgl. den ersten Dialog in: B. H. F. Taureck, Vf., Drohung Krieg. Sechs philosophi‐
sche Dialoge zur Gewalt der Gegenwart, Wien, Berlin 2020.

35 P. Farmer, Never Again? Reflections on Human Values and Human Rights,
https://tannerlectures.utah.edu/_documents/a-to-z/f/Farmer_2006.pdf; Roth,
The Failures of Ethics, 20.

36 Dabei kann man es kaum mit der Benennung desaströser Resultate der fragli‐
chen Gewalt bewenden lassen, wenn man bedenkt, wie aufwändig die Rekon‐
struktionen ihrer historischen Genealogie ausfallen, die darauf abzielen, ihre
›Anfänge‹ erkennbar zu machen. Das machen besonders die Arbeiten von
Historikern deutlich, die auf dem ›kumulativen‹ Charakter der seinerzeit sich
anbahnenden Gewalt insistieren (was allerdings nicht unumstritten ist). Aus
der überbordenden Literatur sei nur stellvertretend auf folgende Arbeiten ver‐
wiesen: H. Mommsen, Der Weg zur Vernichtung der europäischen Juden, in: M.
Dabag, K. Platt (Hg.), Genozid und Moderne, Bd. 1, Opladen 1998, 241–253;
M. Broszat, Der Staat Hitlers. Grundlegung und Entwicklung seiner inneren
Verfassung, München 141995; G. Aly, »Endlösung«. Völkerverschiebung und der
Mord an den europäischen Juden, Frankfurt/M. 1995; E. Traverso, Moderne
und Gewalt. Eine europäische Genealogie des Nazi-Terrors, Köln 2003; ders., Im
Bann der Gewalt. Der Europäische Bürgerkrieg 1914−1945, München 2008.

37 Hervorhebung BL. M. Bazyler, Holocaust, Genocide, and the Law, Oxford 2016,
xx. Das Gesagte wird allzu oft ›nur‹ auf den sog. Holocaust gemünzt. Dabei
gilt auch für das Feuer der atomaren Vernichtung, dass es eigentlich nicht
›erfahrbar‹ ist, dass es als solches eigentümlich gegenwärtig bleibt (die Logik
der mutually assured destruction ist immer noch virulent) und dennoch Wieder‐
holung nicht entschlossen verhindert wird, zu der es auch infolge von Zufällen
wie jenem Arbeitsunfall an einer Titan II-Atomrakete im Jahre 1980 kommen
kann, die einen Sprengkopf mit einer Explosivkraft trug, die derjenigen aller

2. Historische Voraussetzungen

399

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://tannerlec
https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://tannerlec


Führen wir die Diagnosen der zitierten Autoren zusammen, so er‐
gibt sich dieses Bild: Wir leben in einer von radikaler und exzessiver
Gewalt versehrten Welt, die ihren Schatten über unsere Gegenwart
und Zukunft nicht zuletzt deshalb wirft, weil wir über keine ihr
angemessene Erinnerung verfügen, die uns vor einer Wiederholung
›desselben‹ zuverlässig bewahren könnte. Das »Jahrhundert der Ex‐
treme« (Eric Hobsbawm) mag chronologisch hinter uns liegen38;
aber wir müssen unser normales Leben weiterhin face a l’extrème
verstehen (Tzvetan Todorov), ohne zu beanspruchen, es als solches
zureichend begreifen zu können. Längst gilt zudem gerade die Nor‐
malität der Reproduktion vergesellschafteten Lebens ihrerseits als
eminent gewaltträchtig39 ‒ und keineswegs etwa aufgrund angemes‐
sener historischer Erinnerung als gegen die Wiederholung wenig‐
stens des Äußersten gefeit. Sie bringt anscheinend ›ganz normale‹
Menschen hervor, auf die auch diejenigen, die zu äußerster, am En‐
de serieller Gewalt gegriffen haben, seinerzeit als Ressource zurück‐
greifen konnten, ohne die sie niemals ihre destruktiven Absichten
hätten realisieren können. Von Hannah Arendt über Primo Levi bis
hin zu Tzvetan Todorov, Christopher Browning, Zygmunt Bauman
und Emmanuel Levinas ist deshalb gerade die Normalität vergesell‐
schafteten Lebens als Ressource und Quelle extremer Gewalt unter
Verdacht gestellt worden.40

im Zweiten Weltkrieg eingesetzten Bomben zusammengenommen weit übertraf.
(Vgl. die Dokumentation: www.arte.tv/de/videos/093660-000-A/damascus-usa-
der-gau/) Auch daraus hat man keine Lehre im Sinne atomarer Abrüstung
gezogen.

38 E. Hobsbawm, The Age of Extremes. The Short Twentieth Century 1914‒1991,
London 1994; vgl. dazu G. Gamm, Philosophie im Zeitalter der Extreme. Eine
Geschichte philosophischen Denkens im 20. Jahrhundert, Darmstadt 2009.

39 Bereits Walter Benjamin beschrieb die Gewalt der ›bestehenden Verhältnisse‹
ungeachtet ihrer Ausrichtung auf ständigen Fortschritt als eine schreckliche, ja
katastrophale Normalität, die alles »so weitergehen« lässt wie bisher, so dass in
Wahrheit gar keine Aussicht auf Besserung besteht (W. Benjamin, Zentralpark,
in: Illuminationen, Frankfurt/M. 1980, 230–250, hier: 246.).

40 P. Levi, Die Untergegangenen und die Geretteten, München, Wien 1990, 86. Es
genügt, »daß man nichts sieht, nichts hört, nichts unternimmt«, um »unendli‐
ches Leid hervorzurufen« (s.a. oben S. 199). Arendts Buch über die »Banalität
des Bösen« lässt sich ohne Weiteres auch so verstehen, dass es im negativen Er‐
staunen darüber geschrieben ist, dass es genügt, ein scheinbar ›ganz normaler‹
Mensch zu sein, um u. U. für schlimmste Untaten verantwortlich zu werden. Im
gleichen Tenor ist Christopher Brownings Standardwerk Ganz normale Männer.

Kapitel X

400

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.arte.tv/de/videos/093660-000-A/da
https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.arte.tv/de/videos/093660-000-A/da


3. Normalität unter Verdacht

Die Normalität der Reproduktion vergesellschafteten Lebens voll‐
zieht sich kraft durchgreifender Normalisierungsprozesse, die als
solche bereits bewirken, dass wir sie uns allenfalls ausschnittswei‐
se bewusst machen können. Sie gehen einschlägigen Untersuchun‐
gen zufolge mit Habitualisierungen41 einher, die selbst »lethal conse‐
quences of normal living« indifferent hinnehmbar erscheinen oder
ganz unkenntlich werden lassen, welche auch ohne ›direkten‹ Mord
und Totschlag in großer Zahl eintreten.42 Das hat Levinas zu dem
polemischen Vorwurf bewogen, dass man »in der Gesellschaft, so
wie sie funktioniert, nicht leben [kann], ohne zu töten, oder zumin‐
dest nicht, ohne den Tod von irgend jemandem vorzubereiten. Von
daher ist die wichtige Frage nach dem Sinn von Sein nicht: Warum
gibt es etwas und nicht nichts [...], sondern töte ich nicht, indem
ich bin? Habe ich ein Recht zu sein? Nehme ich, indem ich in
der Welt bin, nicht den Platz von jemandem ein?«43 Tatsächlich
bedeutet der »Platz an der Sonne« der Einen (eine bei Kolonialisten
beliebte Phrase), den sie gewohnheitsmäßig in einem normalisierten
Leben für sich in Anspruch nehmen, dass Andere kaum das Lebens‐
notwendigste haben (weil man ihnen Wasser, Fische und andere
Ressourcen organisiert raubt, von indirekten Folgen exzessiv auf
Gewinn abzielenden Wirtschaftens ganz abgesehen).44 Die Norma‐
lität gesellschaftlicher Reproduktion bringt es darüber hinaus mit

Das Reserve-Polizei-Batallion 101 und die »Endlösung« in Polen, Reinbek 1996,
geschrieben. Vgl. auch T. Todorov, Angesichts des Äußersten, München 1993, 137;
Rez. d. Vf., Von der Wahrheit moralischer Normalität, in: Deutsche Zeitschrift
für Philosophie 43, Nr. 1 (1995), 173‒176, sowie den aktuellen Bericht über »ganz
normale Organisationen« als Ressourcen extremer Gewalt: M. Holzinger, Ganz
seriöse Wissenschaft? Einige Bemerkungen zur Kühl-Kontroverse über die »ganz
normalen Organisationen«, in: Zeitschrift für Genozidforschung 18, Heft 1 (2020),
7–29.

41 J. Link, Versuch über den Normalismus. Wie Normalität produziert wird, Göttin‐
gen 42013; B. Waldenfels, Grenzen der Normalisierung, Frankfurt/M. 1998.

42 Roth, The Failures of Ethics, 144; Z. Bauman, Modernity and the Holocaust, New
York 1991.

43 E. Levinas, Ethik und Unendliches, Graz, Wien 1986, 95; Außer sich, München,
Wien 1991, 63.

44 E. Levinas, Wenn Gott ins Denken einfällt. Diskurse über die Betroffenheit von
Transzendenz, Freiburg i. Br., München 21988, 250.

3. Normalität unter Verdacht

401

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich, dass Andere anderswo mit ihrem Leben und Sterben ganz aus
den Horizonten der Aufmerksamkeit verschwinden45, so dass ganze
Bevölkerungen als losable und als not grievable gelten.46 So steht
diese Normalität ungeachtet ihres unauffälligen Charakters unter
Gewaltverdacht, wenn nicht im Sinne manifester, intendierter und
zurechenbarer Gewalttätigkeit, so doch einer Gewaltsamkeit, die
ständig Verletzungen Anderer bzw. ihrer elementarsten berechtigten
Ansprüche zeitigt, ohne dass diese Gewaltsamkeit als solche auch
realisiert würde, wird sie doch »normalized into invisibility, secreted
away, hidden from view in the minutiae of normalcy«.47

So wird nicht nur die Normalität eines vergesellschafteten Lebens,
aus dem unter spezifischen historischen Umständen extreme Gewalt
hervorging, sondern jegliche Normalität dem Verdacht ausgesetzt,
als solche Gewalt geradezu unsichtbar werden zu lassen, sei es durch
Verdrängung, sei es infolge von Gewöhnung.48 Deshalb hat Jacques
Rancière verlangt, die Gewaltsamkeit gesellschaftlicher Normalität
notfalls auch gewaltsam zu durchbrechen, um sie zu zwingen, sich
als gewaltsame zu erkennen zu geben.49 Keineswegs genügt es dem‐
nach, nur hinzusehen, um Gewalt als solche zu Gesicht zu bekom‐
men und zu verstehen. Nicht nur verbirgt sie sich in der Normalität
des gewöhnlich Erfahrbaren, sondern auch infolge einer mehr oder
weniger tiefgreifenden Normalisierung der Wahrnehmung, des be‐
greifenden Sehens und des »Auges des Begriffs« selbst. So richtet
sich der progressive Gewaltverdacht vom Wahrzunehmenden weg
auf unsere Wahrnehmung und schließlich auf die wahrnehmenden
Subjekte selbst. Wohnt ihnen selbst Gewalt inne ‒ und zwar so,
dass das dem Anspruch im Wege steht, die fragliche Gewalt als

45 G. Franck, Ökonomie der Aufmerksamkeit, München, Wien 1998; J. Crary,
Aufmerksamkeit. Wahrnehmung und moderne Kultur, Frankfurt/M. 2002.

46 J. Butler, Frames of War. When is Life Grievable?, London, New York 2009, 31;
Social Research 83, no. 2 (2016), Borders and the Politics of Mourning.

47 Scheper-Hughes, Bourgois, Introduction, 19‒22.
48 Ganz abgesehen davon, dass auch extreme Gewalt selbst ›normalisierte‹ Formen

annehmen kann, wie es W. Sofsky in Die Ordnung des Terrors, Frankfurt/M.
1993, beschrieben hat.

49 J. Rancière, Politik der Bilder, Zürich, Berlin 22009, 70. Konkrete Beispiele liefert
Suzanna Biernoff, Portraits of Violence. War and the Aesthetics of Disfigurement,
Ann Arbor 2017, die zeigt, wie es erforderlich werden kann, »[to] break through
the quotidian acceptance of violence«, um das buchstäblich entstellende Gesicht
des Krieges zu zeigen (31).

Kapitel X

402

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


solche auch angemessen zu begreifen? Oder können sie für sich
in Anspruch nehmen, die fragliche Gewalt unverkürzt und in jeder
Hinsicht als solche zu erkennen und zu begreifen?

Dafür spricht nach Jahrzehnten der Gewaltforschung tatsächlich
nichts. Unter endlichen und irdischen bzw. weltlichen Bedingungen
lässt sich überhaupt keine Subjektgenese vorstellen, die die Betref‐
fenden nicht verletzen würde und die nicht den Verdacht wecken
müsste, ihre Ontogenese habe womöglich auch ihr leibhaftiges Sub‐
jektsein mehr oder schwer beeinträchtigt. Es gibt kein wirklich
›gewaltfreies‹ Aufwachsen, keine entsprechende Erziehung und Bil‐
dung. Wenn das zutrifft, stellt sich weniger die Frage nach einer
›objektiven‹ Wahrnehmung von Gewalt, die für sich in Anspruch
nehmen könnte, ihrerseits ›gewaltfrei‹ zu erfolgen, sondern vielmehr
die Frage, wie gerade eine gewaltsam durchlaufene Ontogenese da‐
zu befähigen kann, Gewalt auch dort zum Vorschein zu bringen,
wo sie sich aufgrund ihrer Normalisierung der Wahrnehmbarkeit
und damit zunächst weitgehend jeglicher Einsicht entzieht. Das er‐
scheint nur insofern als aussichtsreich, als verschiedene Subjekte in
unterschiedlicher Weise der fraglichen Gewalt ausgesetzt waren. Nur
unter dieser Voraussetzung ist anzunehmen, dass sie nicht in genau
der gleichen Art und Weise für eine normalisierte Gewalt blind sein
müssen, die sich gleichsam a tergo in ihrer Subjektivität und durch
sie reproduziert. Wir mögen allesamt mehr oder weniger ›blind‹
sein für eine Gewalt, die unser Leben kraft ihrer Normalisierung
ausmacht und es ›hinterrücks‹ bestimmt. Aber insofern wir nicht
alle in genau der gleichen Art und Weise für das Gleiche blind sind,
haben wir die Chance, diakritisch unsere Gewaltwahrnehmungen,
‑beschreibungen und ‑erklärungen miteinander abzugleichen, um zu
erproben, ob die Gewalt wirklich als ›hinnehmbar‹ gelten kann (wie
sie sich zunächst infolge ihrer Normalisierung darstellen mag).

4. Gewalterfahrung, Ausdruck, Adressierung

Keineswegs stellt sich uns Gewalt in allen ihren ‒ sei es offenkun‐
digen, sei es subtilen, sei es beklagten, sei es kaschierten ‒ Erschei‐
nungsformen ohne Weiteres als Skandalon dar. Wo sie jemandem
auf dem Weg der Subjektwerdung widerfährt und auf diese Weise

4. Gewalterfahrung, Ausdruck, Adressierung

403

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›subjektiviert‹ wird50, erweist sie sich kaum als verbalisierbar; wo sie
beschämt, trägt sie als verschwiegene destruktive Früchte; und wo
sie traumatisiert, droht sie unsere Sprachlichkeit zu zerstören und
uns schließlich in eine Sprachlosigkeit zu sperren, die derjenigen
der frühen Kindheit von ferne ähnelt. Der von Georges-Artur Gold‐
schmidt eindrucksvoll beschriebene Schmerz, der darin liegt, ge‐
waltsam daran gehindert worden zu sein, überhaupt unverletzt ›zur
Sprache zu kommen‹51, wird noch übertroffen von dem Schmerz,
Andere womöglich niemals mehr ansprechen und von ihnen niemals
mehr angesprochen werden zu können. Wo Gewalt so oder so
verstummen macht, kann sie nicht beklagt werden. Sie wenigstens
benennen und beklagen zu können, eröffnet noch einen (wie auch
immer wiederum gewaltsamen) Weg in eine Auseinandersetzung,
die immerhin die gleichgültige, normalisierte Hinnahme der fragli‐
chen Gewalt durchkreuzen kann.

Wo Gewalt erlitten wird, geschieht dies niemals in indifferenter
Art und Weise, darin besteht in der einschlägigen Literatur weit‐
gehend Einigkeit. Gewalt verletzt allemal leibhaftige Wesen, deren
Leiblichkeit ihnen ein zunächst unbedingtes ›Nein‹ zu jeder, beson‐
ders aber zu jeder vermeidbaren Verletzung vorgibt. Bevor wir die
fragliche Gewalt zurückweisen können, tut es bereits unser Leib, ob
wir es wollen oder nicht.52 Die spontane Reaktion jedes gesunden
Körpers auf Schmerzhaftes lehrt, wie uns unsere leibliche Verfassung
auch Gewalt zu bewerten nahelegt: Wie im Fall der verbrannten
Hand, die instantan dahin tendiert, sich der empfundenen und zu
befürchtender weiterer Schädigung zu entziehen, lässt er alles Widri‐
ge, darunter Schmerz und Gewalt, als ›Negatives‹, unbedingt und
instantan Abzuwehrendes und künftig zu Vermeidendens erfahrbar
werden. Physisch bzw. leiblich sind wir offenbar so verfasst, dass Ge‐
walt jeglicher Art als ›Übel‹ erfahren wird und dann auch als solches

50 Zur Diskussion um diesen Begriff vgl. A. Oberprantacher, A. Siclodi (eds.),
Subjectivation in Political Theory and Contemporary Practices, New York 2016;
N. Ricken, R. Casale, C. Thompson (Hg.), Subjektivierung. Erziehungswissen‐
schaftliche Theorieperspektiven, Weinheim, Basel 2019.

51 G.-A. Goldschmidt, Der bestrafte Narziß, Zürich 1994.
52 Jegliche Verharmlosung, Normalisierung oder auch Affirmation von Gewalt

kommt demgegenüber zu spät; vgl. A. R. Boelderl (Hg.), Welt der Abgründe. Zu
Georges Bataille, Wien 2015.

Kapitel X

404

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gilt.53 Das kann man so ausdrücken, dass wir offenbar nicht verletzt
werden wollen – bzw. dass unser Wille selbst von daher bestimmt
wird. Dabei handelt es sich nicht um eine ›autonome‹ Selbstbestim‐
mung eines freien Willens, der auch anders entscheiden könnte (es
sei denn in prima facie pathologisch einzustufenden Fällen). Viel‐
mehr gibt uns der eigene Leib vor, gar nicht umhin zu können, als
sich erlittenem, v.a. zugefügtem Schmerz und vermeidbarer Gewalt
entziehen zu wollen. Das kann man willentlich nachträglich affir‐
mieren (oder auch einschränken wie in Fällen von Masochismus)
und in eine normative, verallgemeinerte Position ummünzen, die
besagt: Offenbar kann niemand wollen, zumal vermeidbarer Gewalt
ausgesetzt oder gar ausgeliefert zu sein54; und jeder sollte darauf
Rücksicht nehmen, d.h. niemanden vermeidbarer Gewalt aussetzen
oder ausliefern. Doch dabei stellen sich unvermeidlich hermeneu‐
tische Fragen der Interpretation widerfahrenen Übels als Gewalt.
Letzteres stellt sich keineswegs interpretationsfrei und insofern evi‐
dentermaßen als Gewalt dar; schon gar nicht so, dass es von sich
aus lehren könnte, inwiefern es auch für Andere als Gewalt ›zählen‹
sollte, von der man erwarten könnte, dass sie nicht indifferent hin‐
genommen, sondern künftig vermieden wird, sofern das möglich
erscheint. Von der Phänomenologie der Erfahrung von Gewalt als
widerfahrenem Übel zu einer in diesem Sinne politisch gewendeten
Hermeneutik und Ethik der Gewalt führt offenbar kein direkter Weg
der Ableitung normativer Fragen des ›Umgangs‹ mit Gewalt.

Bevor es überhaupt zu einer um normative Fragen sich drehenden
diskursiven Auseinandersetzung mit Gewalt kommen kann, muss
sie als solche auch zum Ausdruck gebracht werden und an Andere
adressiert werden können. Auch als an Andere adressierte – sei es

53 Das lehrt auch der von Canguilhem revidierte Begriff des Pathologischen. Vgl.
G. Canguilhem, Das Normale und das Pathologische [1943], München 1974; P.
Ricœur, Le différence entre le normal et le pathologique comme source de respect,
in: Le Juste 2, Paris 2001, 215–226.

54 Allerdings ist es durchaus fraglich, ob das aus unserer leiblichen Verfassung
hervorgehende Nicht-wollen-können, Schmerz und Gewalt ausgesetzt zu sein,
sich auch tatsächlich im Willen manifestiert, keinesfalls verletzt zu werden.
Schließlich gibt es unbestreitbar Gewalterfahrungen, die nur durch die mehr
oder weniger hingenommene oder sogar gewollte Mitwirkung derjenigen zu‐
standekommen, die sie betreffen. In diesem Fall müssen sich die Betreffenden in
willentlicher Selbstbestimmung über das basale, in der Leiblichkeit vorgegebene
Nicht-wollen-können eigens hinwegsetzen.

4. Gewalterfahrung, Ausdruck, Adressierung

405

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur bezeugte, beklagte, sei es auch nach Solidarität verlangende Ge‐
walt verlangt sie, nicht indifferent hingenommen zu werden, selbst
wenn sie letztlich keine Aussicht darauf eröffnet, abgestellt oder für
die Zukunft wenigstens reduziert zu werden. Immerhin ist sie nicht
selten kommunikativ zu entschärfen und infolgedessen noch zu ver‐
winden. Solche Möglichkeiten bleiben jedoch einer Gewalterfahrung
grundsätzlich verwehrt, die gleichsam in der leiblichen Subjektivität
derer eingeschlossen bleibt, die sie verletzend, verwundend oder
vernichtend trifft. So gesehen muss ein enger Zusammenhang zwi‐
schen leibhaftiger Gewalterfahrung, ihrem sprachlichen Ausdruck
und ihrer Adressierbarkeit an Andere bestehen; ein Zusammenhang,
von dem auch Gewalttäter vielfach eine recht genaue Vorstellung
zu haben scheinen. Warum sonst suchen sie die von ihnen verübte
Gewalt an jeglichem Ausdruck zu hindern, indem sie ihren Opfern
buchstäblich oder im übertragenen Sinne den Mund verschließen?
Dabei ist nicht immer die Furcht vor Entdeckung leitend. Es kann
sich auch um das sadistische und offen zur Schau gestellte Motiv
handeln, das Leiden der Opfer gerade in dem Wissen zu genießen,
dass sie in ihrem Schmerz vollkommen isoliert bleiben müssen.
Möglicherweise liegt in jeder mutwilligen Zufügung von Gewalt ein
solches Moment des Genießens. Beweist sich die verübte Gewalt
ihren zweifelhaften Erfolg nicht gerade dadurch, dass sie dem von
ihr getroffenen Subjekt nicht nur Schaden, Verletzung, Verwundung
und Vernichtung zufügt, sondern auch deren Ausdruck untermi‐
niert, um es auf diese Weise ganz auf sich selbst, als ›wehrloses‹,
zurückzuwerfen? Will die Zufügung von Gewalt nicht wenigstens im
Moment ihrer Zufügung selbst auf die Wehrlosigkeit des Anderen
hinaus? Affirmiert sie nicht: ›ich kann dich jetzt und hier nach
meinem eigenen Gutdünken treffen‹? Besagt der Stoß, der physische
oder verbale Schlag nicht genau dies: ›Ich treffe dich verletzend, ver‐
wundend oder vernichtend, so wie es mir jetzt beliebt, ohne dass du
dagegen irgendetwas ausrichten könntest‹? Zielt Gewaltausübung in
diesem Sinne wie nichts anderes auf unumschränkte Souveränität?

Gewiss lassen sich zahlreiche, kaum zu überblickende Formen in‐
tendierter Verletzung nicht so ohne Weiteres auf einen Nenner brin‐
gen. Deshalb spreche ich vorsichtig von einem bloßen ›Moment‹
des Genießens, dessen Anteil mehr oder weniger bestimmend für
das fragliche Phänomen sein kann. Worauf es an dieser Stelle aber
vor allem ankommt, ist die Frage der ›Sichtbarkeit‹ von Gewalt als

Kapitel X

406

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


solcher; und zwar mit Blick auf das Standardversprechen, das wir
seit der frühen Neuzeit (d.h. hier: seit Hobbes’ Zeit) mit jeder stabi‐
len politischen Lebensform verbinden, die ihren Namen verdient:
Gemeint ist das Versprechen interner Pazifizierung durch einen die
Gewalt monopolisierenden Staat. Der Staat wird diese Funktion
allenfalls insoweit erfüllen, als er die fragliche Gewalt auch beobach‐
ten, feststellen, inkriminieren und sanktionieren kann. All dies steht
allerdings in Zweifel, wo anzunehmen ist, dass die fragliche Gewalt
gar nicht, nur verzerrt oder eingeschränkt zum Ausdruck kommen
kann, so dass auch Dritte daran gehindert sind, sie überhaupt ange‐
messen wahrzunehmen.

5. Exkurs zu Staat und Recht

In dieser Lage nimmt der Staat, dem in der Politischen Theorie der
Gegenwart unter Berufung auf Jean Bodin, Thomas Hobbes oder
Max Weber meist das sogenannte Gewaltmonopol zugeschrieben
wird55, heute ungeachtet dessen eine merkwürdig schwache Position
ein. Denn je mehr die Erforschung von Gewalt in allen ihren Er‐
scheinungsformen und Quellen vorankommt, desto größer werden
die Zweifel daran, ob der Staat überhaupt (und allein) die geeig‐
nete Instanz der Wahrnehmung und Feststellung von Gewalt sein
kann. Er erweist sich vielmehr in das »Paradox des Politischen«56

verstrickt, das darin besteht, dass jede politisch legitimierte Instanz,
die der Bändigung, Einhegung und Aufhebung von Gewalt dienen
soll, ihrerseits neue Gewalt heraufbeschwört, ohne das offen zu
erkennen zu geben. Infolge dieses Paradoxes muss auch die Optik
des »Auges des Gesetzes« als notorisch getrübt gelten.57 Deshalb
ist auch die Sensibilisierung für neue Gewaltpotenziale, die in der
Gewalt legitimerweise monopolisierenden Staatlichkeit selbst liegen,

55 J. Bodin, Sechs Bücher über den Staat [1576], München 1986; T. Hobbes, Levia‐
than oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und bürgerlichen Staates
[1651], Frankfurt/M. 1984; M. Weber, Soziologische Grundbegriffe [1921], Tübin‐
gen 51981; V. Sellin, Gewalt und Legitimität. Die europäische Monarchie im
Zeitalter der Revolutionen, München 2011.

56 Ricœur, Histoire et vérité, 294–321; dt., Geschichte und Wahrheit, 248‒275.
57 Vgl. M. Stolleis, Das Auge des Gesetzes. Geschichte einer Metapher, München

2004.

5. Exkurs zu Staat und Recht

407

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://de.wikipedia.org/wiki/Sechs_B%C3%BCcher_%C3%BCber_den_Staat
https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://de.wikipedia.org/wiki/Sechs_B%C3%BCcher_%C3%BCber_den_Staat


nicht wiederum allein dem Staat zu überlassen. Das gilt nicht nur
in ›außenpolitischer‹ Hinsicht. Hier bleibt der Staat zweifellos eine
eminente Gefahr, ungeachtet der Ächtung des Angriffskrieges seit
dem Briand-Kellogg-Pakt (1928) und ungeachtet der einschlägigen
UNO-Konventionen, die nach 1945 gegen die bis dahin größten
mit staatlichen Mitteln verübten Verbrechen gesetzt worden sind.
Seitdem führen sich weltweit so gut wie alle Repräsentanten exis‐
tierender Staaten als bekennende Befürworter von Frieden auf58,
ohne dass sich die Strategen dadurch im Geringsten daran hindern
lassen würden, sich auf den nächsten Krieg vorzubereiten.59 Nichts
scheint sie mehr umzutreiben, als der drohende Verlust des Krieges
als probates Mittel ihrer Politik ‒ vor allem infolge der tendenziellen
Paralyse der polemogenen Verhältnisse zwischen den existierenden
Machtstaaten durch die Unberechenbarkeit der nuklearen Schwelle.
»Kurz und gut, was man retten muß, ist der Krieg«, schrieb Ray‐
mond Aron denn auch unmissverständlich.60

Nach 1945 erschien vor allem manchen Philosophen diese Para‐
lyse bereits derart klar auf der Hand zu liegen, dass sie die das
militärische Handeln der Großmächte lähmende Aussicht auf die
bekannte mutually assured destruction dagegen zum Anlass nahmen,
die weltweite Befriedung der zwischenstaatlichen Verhältnisse zum
unbedingten Gebot der Stunde zu erheben.61 Weltweite Pazifizierung
der menschlichen Gattung durch Etablierung einer global verrecht‐
lichten Föderation aller Staaten (wenn schon nicht durch einen
Welt-Staat) schien nur noch eine Frage der Zeit zu sein. Ungeach‐
tet dessen bleiben die Staaten, allen voran die nach wie vor sich
behauptenden Großmächte, aber auch alle anderen, die sie machtbe‐

58 Wir sind alle Pazifisten und der Krieg ist moralisch geächtet, verschwindet aber
nicht, liest man hier: B. Kuchler, Kriege. Eine Gesellschaftstheorie gewaltsamer
Konflikte, Frankfurt/M., New York 2013, 5; B. Hüppauf, Was ist Krieg? Zur
Grundlegung einer Kulturgeschichte des Krieges, Bielefeld 2013, 450.

59 Vgl. zum Nebeneinander von globaler Verrechtlichung und zunehmend bedroh‐
lichen Kriegsoptionen B. H. F. Taureck, Drei Wurzeln des Krieges, und warum
nur eine nicht ins Verderben führt. Philosophische Linien in der Gewaltgeschichte
des Abendlands, Zug 2019.

60 R. Aron, Frieden und Krieg. Eine Theorie der Staatenwelt [1962], Frankfurt/M.
1986, 737; vgl. S. D. Beebe, M. Kaldor, Unsere beste Waffe ist keine Waffe. Kon‐
fliktlösungen für das 21. Jahrhundert, Berlin 2012, 196.

61 Vgl. exemplarisch dazu K. Jaspers, Die Atombombe und die Zukunft des Men‐
schen, München 1961.

Kapitel X

408

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wusst nachahmen, die vorrangigen Subjekte der Ausübung kollekti‐
ver Gewalt; und wir sind nach der Aufkündigung des INF-Vertrages
sowie kurz vor dem Auslaufen aller anderen Abrüstungsverträge
zwischen den USA und Russland dem nächsten großen Krieg mögli‐
cherweise näher als je zuvor.

Doch kann sich die Gewaltforschung nicht auf die Untersuchung
der darin liegenden Bedrohlichkeit und der absehbaren Konsequen‐
zen militärischer Eskalationen zwischen Staaten beschränken, um
allein auf deren juridische Pazifizierung zu setzen. Denn die Staa‐
ten akkumulieren, monopolisieren und instrumentalisieren Gewalt‐
potenziale, die ihnen keineswegs restlos zu Gebote stehen. Gemäß
dem bekannten Schema ›Frieden durch Recht‹ konzentriert man
sich allzu sehr auf Potenziale ›großer‹, kriegerischer Waffengewalt,
um sie zu entschärfen bzw. unter Kontrolle zu bringen.62 Dabei ist
einerseits nicht von der Hand zu weisen, dass diese Potenziale eine
gefährliche ›Eigenlogik‹ zeitigen können, in die Einzelne am Ende
kaum noch mäßigend einzugreifen vermögen. (In der klassischen
Kriegstheorie von Carl v. Clausewitz nimmt denn auch die Gefahr
eine zentrale Stelle ein, die von gewaltträchtigen »Wechselwirkun‐
gen« ausgeht, welche allesamt Kriege zum »Äußersten« eskalieren
lassen können.63) Andererseits ist der Krieg nichts ohne eine letzt‐
lich von Einzelnen mit zu verantwortende Aktivierung und Realisie‐
rung jener Potenziale. Selbst hochgradig automatisierte Abwehr- und
Angriffssysteme, über die die Großmächte verfügen, würden noch
gewisser Handlungsinitiativen bedürfen, um einen nuklearen show‐
down auszulösen.64 Erst recht gilt für jeden sich länger hinziehenden
Krieg, dass er ohne vielfältige Mitwirkung von Einzelnen nicht von‐
statten gehen kann. So sehr sie auch in militärische Hierarchien
eingebunden sein mögen, ihnen bleiben allemal Spielräume in der
Befolgung von Befehlen. Mag man beim Eintritt in eine Armee auch
rückhaltlos dazu bereit sein, zum bloßen Befehlsempfänger zu wer‐

62 M. Lutz-Bachmann, J. Bohman (Hg.), Frieden durch Recht. Kants Friedensidee
und das Problem einer neuen Weltordnung, Frankfurt/M. 1996.

63 C. v. Clausewitz, Vom Kriege [1832], Frankfurt/M., Berlin 41994.
64 Dass es noch nicht zu einem Dritten Weltkrieg gekommen ist, ist nachweislich

u.a. der Tatsache zu verdanken, dass Einzelne wie der sowjetische Leutnant
Stanislaw Jewgrafowitsch Petrow ungeachtet eines automatischen Atomalarms
im Kontext des NATO-Großmanövers Able Archer im Herbst des Jahres 1993
und eindeutiger Vorschriften den entscheidenden Knopf nicht gedrückt haben.

5. Exkurs zu Staat und Recht

409

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den, von der Verantwortlichkeit für eigenes Handeln wird dadurch
niemand entbunden.

Nach wie vor kommt weder die ›große‹ Gewalt symmetrischer
und asymmetrischer Kriege noch auch sogenannter low intensity
conflicts ohne menschliche Subjekte aus, die aus ihrem ›normalen‹
Leben heraus gewaltbereit sind und sich von vornherein für solche
Formen der Gewalt in Dienst nehmen lassen, ohne sie von Anfang
an überhaupt angemessen einschätzen zu können.65 So dringlich
die Frage nach der Begrenzbarkeit ›großer‹ Gewalt auch ist, so
sehr die globalen Verhältnisse längst nach einer durchgreifenden
Pazifizierung verlangen66, so wenig kann sich die Gewaltforschung
damit begnügen, nur Perspektiven der Entschärfung der massivsten
Potenziale symmetrischer und asymmetrischer Gewalt zu bedenken.
Sie muss vielmehr radikal der Frage auf den Grund gehen, wie
sehr Gewalt jeden Einzelnen ausmacht, wie sie in jede Subjektkon‐
stitution eingeht, wie sie im äußerlich ›normalen‹ Leben womöglich
weitgehend unerkannt reproduziert wird und schließlich in die (im
sogenannten Kriegsdienst ausdrücklich erklärte) Bereitschaft mün‐
det, sich an massiven Formen von Gewalt zu beteiligen, ohne im
Grunde zu wissen, worauf man sich dabei überhaupt einlässt.

Nur gewaltsam konstituierte und zugleich in der Normalität ihres
Lebens der Gewalt gegenüber eigentümlich ›ignorante‹ Subjekte
können für kollektive Gewalt in Dienst genommen werden, die
›unvorstellbare‹ Potenziale freisetzt. So übermächtig sich letztere
inzwischen darstellen, so wenig können sie jedoch ohne uns ausrich‐
ten, ohne uns, die wir der Gewalt zu Hilfe kommen müssen, damit
sie sich ungehindert manifestieren kann. Weder der Krieg noch
auch die Gewalt kann, etwa unter Berufung auf Heraklit, als autono‐
mes Subjekt der Kriegsführung bzw. der Gewaltausübung gelten67 ‒
woraus allerdings nicht umgekehrt der Schluss zu ziehen ist, Krieg

65 H. Münkler, Über den Krieg. Stationen der Kriegsgeschichte im Spiegel ihrer
theoretischen Reflexion, Weilerswist 32004; M. Kaldor, Inconclusive Wars: Is
Clausewitz Still Relevant in these Global Times?, in: Global Policy 1, Nr. 3 (2010),
271‒281; H. Münkler, Kriegssplitter. Die Evolution der Gewalt im 20. und 21.
Jahrhundert, Reinbek 2015.

66 Vgl. die aktuellen Diagnosen in: Ehrhart (Hg.), Krieg im 21. Jahrhundert, sowie
É. Barnavi, Der Krieg. Zehn Thesen zu Psychologie, Kultur, Gesellschaft, Ethik
und Recht, in: Winter-Ausgabe von Lettre International 111 (2015), 43 ff.

67 Vgl. Kap. II in diesem Bd.

Kapitel X

410

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Gewalt stünden uns jederzeit als bloße Mittel instrumentellen
Tuns zur Verfügung. Auch vor diesem kapitalen Missverständnis
hat bereits Clausewitz gewarnt (obgleich er vielen bis heute als
Vertreter einer rein instrumentellen Auffassung kriegerischer Gewalt
gilt68). Er war offenbar davon überzeugt, dass man zum ›Mittel‹ des
Krieges niemals greifen kann, ohne die Gefahr heraufzubeschwören,
dass er instrumenteller Kontrolle entgleitet und zum »Äußersten«
eskaliert.69 Von einer »bloßen Fortsetzung« normaler Politik »mit
anderen«, nämlich kriegerischen Mitteln kann insofern gar keine
Rede sein, allen stereotypen Berufungen auf die einschlägigen, aber
selten genauer gelesenen Stellen bei Clausewitz zum Trotz.

6. Gewalt als Gewalt zum Vorschein bringen, artikulieren,
verstehen, adressieren und beklagen

Wie wäre nun aber jenen Fragen nach gewaltsamer Subjektkonstitu‐
tion, ohne die kein Krieg führbar und keine Gewalt auszuüben wäre,
auf den Grund zu gehen? Es besteht kaum Aussicht darauf, sie direkt
angehen zu können ‒ gerade weil Gewalt in der Art und Weise, wie
sie uns ausmacht und a tergo bestimmt, nicht ohne Weiteres zum
Vorschein kommt. Auch wenn wir uns nicht damit begnügen wollen,
eine mehr oder weniger massiv ›zum Ausbruch gekommene‹ Gewalt
wie üblich zu skandalisieren, um in höchst oberflächlicher Manier
nach deren Sanktionierung und Ausschaltung zu verlangen, sind wir
darauf angewiesen, zunächst an ihr Sichtbarwerden anzuknüpfen.

Zu allererst stellt sich somit (1) die Aufgabe der Aufmerksamkeit
auf Gewalt als Gewalt. (2) Sichtbar sollte sie in dem Maße werden,
wie sie verletzt. Angedrohte oder bereits ausgeübte Verletzung (Ver‐
wundung, Vernichtung eingeschlossen) ist das, was Gewalt prima
facie zur Gewalt macht. Und um verletzen zu können, muss sie
(3) auf leibhaftige Subjekte treffen, die allein verletzbar sind (Dinge
und Maschinen kann man beschädigen und zerstören, aber nicht
verletzen.) Inwiefern allerdings in einer eingetretenen Verletzung
Gewalt liegt, zeigt sie nicht ohne Weiteres an. Deshalb handelt es

68 Vgl. H. Münkler, Gewalt und Ordnung. Das Bild des Krieges im politischen
Denken, Frankfurt/M. 1992.

69 Siehe Kap. II, 1 in diesem Bd.

6. Gewalt als Gewalt zum Vorschein bringen

411

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich hier nicht um ein einfaches Problem einer nur ›hinsehenden‹
Aufmerksamkeit auf Evidentes und in diesem Sinne um ein Problem
der Wahrnehmung von Gewalt als Gewalt. Gewalt ist, so sehr sie
auch verletzen und insofern ein Übel sein mag, kein von sich aus in
jeder Hinsicht ›evidentes‹ Phänomen. Vielmehr bedarf sie (4) stets
des Verstehens von Gewalt als Gewalt.70 In diesem ›als‹ liegt eine sig‐
nifikative Differenz, die unvermeidlich hermeneutische Spielräume
eröffnet; Spielräume, die oft genug das ganze nachfolgende Leben zu
ihrer Ausleuchtung und -deutung erfordern. Je früher und ›elemen‐
tarer‹, d.h. das getroffene Subjekt in seinem vitalen Dasein treffend,
Gewalt zum Zuge kommt, desto nachhaltiger und verletzender ihre
Wirkung. Das gilt für mangelhafte Versorgung wie auch für frühen
Missbrauch von Kindern ebenso. Und zwar mit umso dramatische‐
rer Wirkung, je weniger die Betroffenen schon dazu in der Lage
sind, als Gewalt zu deuten, was ihnen widerfahren ist, wenn sie
erst auf dem Weg in die Sprache sind, also in einem radikalen
Sinne darauf angewiesen sind, überhaupt erst selbst ›zur Sprache
zu kommen‹. Das gelingt, wenn überhaupt, (5) nur mit der Hilfe
Dritter und des Vertrauens, das allein durch deren Vermittlung in
den Zusammenhang von Erfahrung und Sprache zu stiften ist.

Wir müssen uns von der tradierten sprachtheoretischen Vor‐
stellung verabschieden, die von einem grundsätzlich sich selbst
›transparenten‹ und sprachmächtigen Subjekt ausgeht, das sich auf
der Basis seines originär ihm eigenen epistemischen Weltzugangs
sekundär an Andere wendet, um ihnen etwas mitzuteilen. Demge‐
genüber muss das Weltverhältnis von Subjekten, die der Gewalt
ausgesetzt sind, von Anfang an insofern als ein soziales gelten, als
es überhaupt nur dort dauerhaft gegeben sein kann, wo sich ein
immer neu Vertrauen stiftender Zusammenhang von Erfahrung und
Sprachlichkeit als verlässlich erweist. Mit anderen Worten: Statt ein
von sich aus ›vorhandenes‹, zur sprachlichen Artikulation seiner
Erfahrung bereits befähigtes Subjekt vorauszusetzen, müssen wir
davon ausgehen, dass das, was es (gewaltsam) erfährt, der Adressie‐
rung an Andere bedarf, um erst auf diesem Umweg hermeneutisch
›in Erfahrung bringen‹ zu können, was ihm widerfahren ist. Und
dieser Umweg muss sich wiederholt als ein verlässlicher erweisen.

70 Vgl. die Zwischenbilanzen bei Vf., D. Mensink (Hg.), Gewalt Verstehen, Berlin
2003, sowie die Hinweise in Anm. 10 und 11, oben.

Kapitel X

412

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nur so ist darauf zu vertrauen, dass es sinnvoll ist, ihn zu gehen. Wer
auf diesen, Vertrauen stiftenden Zusammenhang von Erfahrung und
Sprachlichkeit nicht zählen kann, wird gewaltsamer Erfahrung nicht
angemessen Ausdruck verleihen können und womöglich ganz darauf
verzichten müssen, sich überhaupt an Andere zu wenden, um das
Erfahrene als solches »zur Aussprache seines Sinnes« kommen zu
lassen (um es in Anlehnung an Edmund Husserls II. Cartesianische
Meditation zu formulieren71).

Nur in der Auseinandersetzung mit Anderen wird zu klären sein,
inwiefern einem Gewalt widerfahren ist, was sie als Gewalt eigent‐
lich ausgemacht hat, durch wen, wodurch und auf welche Art und
Weise sie mit welchen Folgen widerfahren ist, um eine Bedeutung
nach sich zu ziehen, die umso weniger von Anfang an klar sein kann,
als sie das ganze von ihr getroffene Subjekt in Mitleidenschaft zieht
und dessen sprachliche Existenz selbst gefährdet. Psychoanalytiker
wie Alfred Lorenzer haben früher von Sprachzerstörung und Re‐
konstruktion gesprochen.72 Deren praktische Aussichten wird man
heute weit skeptischer beurteilen, sowohl hinsichtlich der Rekon‐
struierbarkeit weit zurückreichender Gewaltgeschichten, als auch
therapeutisch-heilsamer Perspektiven. Das ändert aber nichts daran,
dass die Klärung der Bedeutung, die Gewalt als solche in einem
oft lebenslangen Prozess nach sich zieht, elementar auf die Ausein‐
andersetzung mit Anderen angewiesen ist. Ohne sie müsste das ge‐
waltsam verletzte Subjekt unartikulierter Gewalterfahrung auf Dauer
ausgeliefert bleiben. Gewalt, die als niemals einfach hinzunehmen‐
de und mindestens insoweit nicht-indifferent erfahrene keinen Aus‐
druck und keine Adressaten findet, denen gegenüber sie überhaupt
erst sozial als Gewalt zum Vorschein kommen kann, wird auf diese
Weise nicht nur verlängert, sondern womöglich verschärft. Eines
(und oft ›schlimm genug‹) ist es, gewaltsam verletzt zu werden;
ärger aber ist es, davon nichts mitteilen zu können und so erfahren
zu müssen, gleichsam in sich selbst eingeschlossen bleiben zu müs‐
sen. So erst käme intendierte Gewalt wirklich zum Ziel, wenn die
Hypothese zutrifft, dass der Genuss der Gewalt auf Seiten derer, die
sie zufügen, genau darin letztlich liegt.

71 E. Husserl, Cartesianische Meditationen. Eine Einleitung in die Phänomenologie,
Hamburg 1977, § 16.

72 S. Lorenzer, Sprachzerstörung und Rekonstruktion, Frankfurt/M. 21976.

6. Gewalt als Gewalt zum Vorschein bringen

413

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Prozess der Auseinandersetzung mit Gewalt, die einem wi‐
derfahren ist, ist nun keineswegs so zu verstehen, dass in ihm nur
ausgesagt wird, was (gewaltsam) der Fall war bzw. ist. Vielmehr han‐
delt es sich um einen originären Prozess der Artikulation, die Adres‐
saten eine gleichsam vorläufige Bedeutung der fraglichen Gewalt
zumutet, ohne sie dazu zu verurteilen, ihr einfach beizupflichten.
So kann sich herausstellen, dass widerfahrene Gewalt niemandem
konkret zuzuschreiben, also nicht auf Gewalttaten im engeren Sinne
des Wortes zurückzuführen ist, so dass deren Zuschreibung, Ursa‐
che und Erklärung fraglich bleibt. Andererseits können vermeintlich
leicht identifizierbare Gewalttaten komplexe, das getroffene Subjekt
zutiefst in seiner Selbstachtung verletzende und demütigende Wir‐
kungen nach sich ziehen, die erst nach Jahren mit voller Wucht ein‐
treten.73 Weit und breit ist keine allgemeine Theorie in Sicht, aus der
sich ableiten ließe, wie welche Formen der Gewalt welche Subjekte
in welchen Phasen erhöhter oder auch verminderter Verletzbarkeit
mit diesen oder jenen, u.U. zeitversetzten Wirkungen treffen müssen.
Nur Prozesse der Artikulation, der Adressierung und des Beklagens
von Gewalt können sie als widerfahrene mitsamt ihren langfristigen
Folgen bewahrheiten helfen. Aber sie können auch dahin führen,
dass die fragliche Gewalt in Abrede gestellt oder bagatellisiert wird –
mit dem unbeabsichtigten oder auch durchaus in Kauf genommenen
und intendierten Resultat, verletzte Subjekte weitgehend mundtot zu
machen, was auch dadurch geschehen kann, dass man ihnen erklärt,
die fragliche Gewalt gehe nicht über ein für ›normal‹ zu haltendes
Maß hinaus und sei insofern hinzunehmen.

Jede Gewalterfahrung, die auf soziale Artikulation, Adressierung
und Beklagung angewiesen ist, um sich über sich selbst so weit wie
möglich klar zu werden, ist solchen Risiken ausgesetzt; und zwar
umso mehr, wie die Auseinandersetzung mit ihr auf dem Register
jener signifikativen und hermeneutischen Differenz spielen und die
Frage aufwerfen kann, ob die prima facie als Gewalt sich darstellen‐
de Erfahrung ›tatsächlich‹ so verstanden werden kann bzw. sollte.
Gewalt als Gewalt verstehen zu müssen ‒ an diesem hermeneuti‐
schen Problem kommt überhaupt kein Prozess ihrer sozialen Artiku‐
lation vorbei ‒, bedeutet zugleich, mit der Frage konfrontiert zu sein,

73 Vgl. M. Staudigl, Phänomenologie der Gewalt, Heidelberg, New York, London
2015.

Kapitel X

414

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


inwiefern sie als Gewalt ›zählt‹ oder auch nicht ›zählen‹ sollte, was
nur in der Auseinandersetzung mit Anderen zu ermitteln ist, die
ihrerseits nicht generell versprechen kann, gewaltlos zu erfolgen.

Dabei steht unvermeidlich mit auf dem Spiel, ob die fragliche
Gewalt überhaupt – und durch wen im Verhältnis zu Anderen – ernst
zu nehmen sein soll. Die von einem Querulanten notorisch beklagte
Gewalt, der sich immerfort in seinen Ansprüchen missachtet sieht
und sich permanent beschwert, hat darauf erfahrungsgemäß kaum
Aussicht. Wenig Aussicht darauf, ernst genommen zu werden, haben
aber auch diejenigen, die wie die römischen Plebejer, an deren in
dieser Hinsicht paradigmatische Bedeutung zuletzt Jacques Rancière
in seiner politischen Theorie des Dissenses erinnert hat74, zunächst
auf nichts anderes als ihren Appell setzen können, ihnen zuzuhören,
ohne darauf schon einen normativen Anspruch zu haben oder sich
auf ein verbrieftes Anrecht berufen zu können, so oder so nicht ver‐
letzt zu werden. Genau daran, an einem normativen Anspruch und
an einem Anrecht, fehlt es typischerweise, wo wir es mit einem origi‐
nären Prozess der Artikulation von Gewalt als Gewalt zu tun haben,
der überhaupt erst die Frage aufwirft, ob und inwiefern man es mit
Gewalt zu tun hat, die Andere etwas angehen muss.75 Judith Butler
ist Recht zu geben, wenn sie auf ein soziales, politisches, rechtliches
und kulturelles framing hinweist, das entscheidend darüber mitbe‐
stimmt, wer und was (wie) in welcher Ordnung überhaupt wahrge‐
nommen und ernst genommen wird, um wenigstens insofern zu
›zählen‹. Das gilt für Lebende wie für Tote.76 Wer in diesem Sinne

74 J. Rancière, Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/M. 2002;
Politisches Denken heute. Die normale Ordnung der Dinge und die Logik des
Dissenses, in: Lettre International 5 (2003), 5 ff.; Die Aufteilung des Sinnlichen,
Die Politik der Kunst und ihre Paradoxien, Berlin 22008.

75 Vielfach nehmen dabei diejenigen, die Gewalt beklagen, auch einen sozialen,
politischen oder rechtlichen Status für sich in Anspruch, den des ›Opfers‹
nämlich, der sich keineswegs ›evidentermaßen‹ aus der fraglichen Gewalterfah‐
rung ergibt, wie Untersuchungen zeigen, die auf eine konsequente Historisie‐
rung des Opfer-Begriffs hinauslaufen. Es ist allerdings fraglich, ob sich der
Widerfahrnischarakter von Gewalterfahrungen in einer solchen Historisierung
geradezu auflösen lässt. Vgl. S. Goltermann, Opfer. Die Wahrnehmung von Krieg
und Gewalt in der Moderne, Frankfurt/M. 2017, 24.

76 Zum framing von grievances, von dem allerdings fraglich ist, wie (tief ) es auf
unterschiedlichen Stufen der Erfahrung greift, vgl. auch S. Tarlow, L. N. Stutz
(eds.), The Oxford Handbook of the Archaeology of Death and Burial, Oxford

6. Gewalt als Gewalt zum Vorschein bringen

415

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überhaupt nicht ›zählt‹, hört womöglich auf, sozial bzw. politisch zu
existieren. Allerdings ist es fraglich, ob sich überhaupt soziale Ord‐
nungen denken lassen, welche hermetisch gegen fremde Ansprüche
Anderer abzudichten wären, die auf irreguläre, unvorhergesehene
und unabsehbare Art und Weise zu ›zählen‹ begehren. Wäre derglei‐
chen möglich, so wären diejenigen, die der jeweiligen Ordnung an‐
gehören, ganz ›unter sich‹ ‒ um den Preis einer Offenheit allerdings,
ohne die sich kulturelles Leben gar nicht vorstellen lässt. ›Identitäre‹
Positionen, aus denen hervorgeht, dass man diesen Preis offenbar zu
zahlen bereit ist, laufen denn auch auf einen veritablen kulturellen
Widersinn hinaus, mit dem man Politik macht. Tatsächlich lässt
sich überhaupt keine menschliche Ordnung ohne ein radikal nicht
›in Ordnung zu bringendes‹, insofern außerordentliches Moment
denken77, durch das sich fremde Ansprüche im Prinzip jederzeit
bemerkbar machen können ‒ was allerdings nicht schon bedeutet,
dass sie ohne Weiteres ›zur Geltung kommen‹ können. Dazu bedarf
es des Achtens und Hörens auf fremde Ansprüche, die im Prozess
ihrer Beachtung und ihres Gehörfindens eine entscheidende, we‐
nigstens nachträgliche Bewahrheitung erfahren können. Jeder solche
Anspruch kann aber nicht umhin, sich in gewisser Weise von den
jeweiligen Adressaten abhängig zu machen, d.h. Dissens zu riskieren
in der Frage, ob, wie und mit welchen Konsequenzen die fragliche
Gewalterfahrung ernst zu nehmen ist.

7. Im politischen Dissens

Je mehr der Verdacht der Gewaltsamkeit sich ausweitet, um schließ‐
lich auch ein scheinbar ungestörtes normales Leben rückhaltlos zu
erfassen, wie es heute in der Gewaltforschung geschieht, desto wahr‐
scheinlicher muss es werden, dass es zu Dissens kommt. Während
für die Einen Gewalt ein ubiquitäres Phänomen ist, so dass sie

2013, 5; M. Lange, Killing Others. A Natural History of Ethnic Violence, Ithaca,
London 2017, 103.

77 Vgl. B. Waldenfels, Ordnung im Zwielicht, Frankfurt/M. 1987; Vf., Gewalt, Ord‐
nung und außerordentliche Erfahrung. Zur Beschreibung der Diskussionslage –
in pathisch-ästhetischer Perspektive, in: Zeitschrift für Ästhetik und Allgemeine
Kunstwissenschaft 66, Nr. 1 (2021), 107–127.

Kapitel X

416

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich Zonen oder Zeiten der Gewaltlosigkeit kaum mehr vorzustellen
vermögen, verstehen sie Andere nach wie vor als auf physische und
mutwillige Gewaltanwendung begrenzt, so dass sich friedliche bzw.
gewaltlose Sphären und Zeiten durchaus vorstellen lassen, in denen
zumindest keine Gewalt auffällt. Wo die Einen ständige Diskrimi‐
nierung allein schon dadurch erfahren, dass sie immerzu übersehen,
ignoriert oder geächtet werden, ›sehen‹ die Anderen buchstäblich
nichts. Und wo die Einen Ungleichheit der Geschlechter von Geburt
an für ganz normal, naturgegeben oder für geradezu geboten halten,
›erkennen‹ die Anderen die Verletzung elementarster Rechte, ohne
deren effektive Gewährleistung es ihnen überhaupt nicht möglich
erscheint, ein wirklich ›lebbares‹ Leben zu leben. Dabei handelt es
sich jedoch nicht allein um strittige Geltungsansprüche, sondern zu‐
vor schon um differente Wahrnehmungen, Auffassungen und Inter‐
pretationen der entsprechenden Sachverhalte und darum, ob deren
jeweils abweichende Wahrnehmung, Auffassung und Interpretation
überhaupt ›sichtbar‹ werden kann und bei Anderen Gehör findet.
Wo letzteres nicht möglich ist, kann es zur Auseinandersetzung
um strittige Geltungsansprüche erst gar nicht kommen. Bevor zu
beurteilen ist, was überhaupt als Gewalt ›zählen‹ kann bzw. sollte,
müssen diejenigen, die in dieser Frage etwas ›zu sagen haben‹, Ge‐
hör finden. Finden sie nicht Gehör und werden sie in diesem Sinne
politisch ›nicht gesehen‹78, werden sie dies als ihr politisches Dasein
selbst betreffende Gewaltsamkeit auffassen müssen, die nicht zum
Vorschein kommt. Infolgedessen kann in Frage stehen, ob dieses
Dasein selbst überhaupt politisch ›sichtbar‹ werden kann bzw. darf.
Wer gar nicht gehört wird, hört jedenfalls am Ende auf, überhaupt
politisch zu existieren und ist allenfalls noch irgendwie vorhanden,

78 Vgl. O. Voirol, Visibilité et invisibilité: une introduction, in: Réseaux 129‒130,
Nr. 1 (2005), 9‒36; G. Le Blanc, L’invisibilité sociale, Paris 2009; sowie die Über‐
legungen zu einer listening citizenry bei B. R. Barber, Strong Democracy – Parti‐
cipatory Politics for a New Age, Berkeley 22004, 207; C. Grüny, Der Sensibelste
aller Sinne. Das Hören als Hoffnungsträger, in: B. Liebsch (Hg.), Sensibilität
der Gegenwart. Wahrnehmung, Ethik und politische Sensibilisierung im Kontext
westlicher Gewaltgeschichte. Sonderheft Nr. 17 der Zeitschrift für Ästhetik und
allgemeine Kunstwissenschaft, Hamburg 2018, 253‒280; Vf., Einander ausgesetzt.
Der Andere und das Soziale. Bd. I: Umrisse einer historisierten Sozialphilosophie
im Zeichen des Anderen; Bd. II: Elemente einer Topografie des Zusammenlebens,
Freiburg i. Br., München 2018, Kap. XIX.

7. Im politischen Dissens

417

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vielleicht sogar mit allen Rechten, die ihm ›auf dem Papier‹ einer
Verfassung grundsätzlich zuerkannt werden. Doch für politisch
Unsichtbare verlieren diese Rechte weitgehend ihre praktische Be‐
deutung, wenn sie mit ihrer Gewalterfahrung nicht mehr ›gehört‹
werden oder sich nicht mehr Gehör verschaffen können, so dass
ihnen scheinbar nur noch die Wahl bleibt, politisch zu verstummen
und das hinzunehmen, oder aber mit Gewalt darauf zu dringen, dass
sie gehört werden.79

So ist die Gewalterfahrung, die das Anliegen nach sich zieht, in
der entsprechenden Angelegenheit von Anderen gehört werden zu
wollen, zu unterscheiden von der zusätzlichen Gewalterfahrung, die
darin liegt, nicht (oder nicht genügend etc.) gehört zu werden. Dabei
mag zwar die politische Existenz der Betreffenden auf dem Spiel ste‐
hen, doch lässt sich kein Recht denken, das dieser Gewalterfahrung
hinreichend entgegenwirken könnte. Es lässt sich überhaupt keine
politische Lebensform vorstellen, die jedem jederzeit das Recht ein‐
räumen könnte, sich nicht nur an Andere zu wenden, um etwa
erlittene Gewalt zu beklagen, sondern auch bei ihnen Gehör zu
finden. Nicht nur ist jede entsprechende Adressierung von Gewalt‐
erfahrungen auf den richtigen Ort, auf die richtige Zeit und auf pas‐
sende Adressaten angewiesen; sie muss diesen nolens volens auch die
Freiheit lassen, zuzuhören, um das jeweilige Anliegen ›zur Geltung
kommen‹ zu lassen. Bevor es um die Beurteilung von klar artikulier‐
ten Geltungsansprüchen gehen kann, muss eine strittige Geltung
überhaupt vorgebracht werden können. Und das setzt voraus, dass

79 Wobei Gewalt nicht gleich Gewalt ist. Es macht einen politisch entscheidenden
Unterschied, ob es etwa eine ›illegale‹ Demonstration überhaupt noch darauf
anlegt, wirklich Gehör zu finden und dabei die Freiheit der jeweils Adressierten
anerkennt, oder ob sie in brutale Formen (Anschläge usw.) mündet, die es an
dieser Anerkennung fehlen lassen und insofern ins Antipolitische ausscheren.
Es ist ein Desiderat, das in diesem Kontext in die Augen springende Phänomen
einer gewaltträchtigen Selbstgerechtigkeit zu bedenken, die aus der erfahrenen
(oder nur behaupteten) politischen ›Unsichtbarkeit‹ ohne Weiteres die Berech‐
tigung ableitet, sich auch mit verbal und anders gewaltsamen Mitteln gegen
Andere zu behaupten. Werden die jeweiligen Adressaten nur noch denunziert,
diskriminiert, gebrandmarkt, zumal in eminent breitenwirksamen sog. Sozialen
Medien, muss das in geradezu antipolitische Polemik münden. Keinesfalls kann
die Erfahrung politischer ›Unsichtbarkeit‹ als Generalerlaubnis gelten, zu Mit‐
teln letztlich antipolitischer Polemik zu greifen, die an Adressaten und deren
freien Antwortspielräumen im Grunde gar kein Interesse mehr hat.

Kapitel X

418

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Adressaten sich dazu bereit finden, sich im manifesten Dissens et‐
was sagen zu lassen, was mit ihren eigenen Ansichten, Meinungen,
Standpunkten und Überzeugungen gegebenenfalls vollkommen un‐
vereinbar zu sein scheint. Nur im Zeichen dieser Bereitschaft kann
eine möglicherweise fruchtbare Auseinandersetzung überhaupt an‐
heben, deren Ausgang allerdings ungewiss ist. Vor allem, wenn man
es nicht nur mit widersprüchlichen Positionen, sondern einander
widerstreitenden ›Sichtweisen‹ zu tun hat, ist in keiner Weise vorweg
sicherzustellen, dass etwa ein Gespräch, Dialog oder Diskurs nach
dialektischem Vorbild früher oder später zu einer Lösung führen
wird.80 Weder können solche kommunikative Verfahren grundsätz‐
lich als gewaltfrei gelten, noch auch können sie versprechen, die
Beteiligten am Ende, durch ihr Resultat, aller Gewalt zu entledigen.81

So gesehen haben wir es mit vier Quellen potenzieller Gewalt
zu tun: (a) mit der anfänglichen, nach sozialer Artikulation, Adres‐
sierung, Klärung und womöglich Aufhebung verlangenden Gewalt‐
erfahrung; (b) mit der Gewaltsamkeit ihrer wie auch immer einge‐
schränkten oder sogar verhinderten Artikulation und Adressierung
selbst, die, ohne vorher um ›Erlaubnis‹ zu fragen, das Wort ergreift
und gegebenenfalls zu erzwingen versuchen muss, gehört zu wer‐
den; (c) mit der Gewaltsamkeit der kommunikativen Verfahren, die
ins Spiel kommen, wenn ein solcher Versuch ersten Erfolg gehabt
hat; (d) mit der Gewaltsamkeit, die selbst dann noch bestehen blei‐
ben kann, wenn man sich mit den besten Absichten darum bemüht
hat, jener ursprünglichen Quelle der Gewalterfahrung wenigstens
dadurch gerecht zu werden, dass man sie hat zum Vorschein und zur
Geltung kommen lassen. Keineswegs kann allein das schon verspre‐
chen, die fragliche Gewalterfahrung wenigstens zu lindern oder zu
›beheben‹. Ist es aber nicht das Mindeste, was man erwarten können
sollte, dass jede(r) wenigstens vorbringen können sollte, was ihr/ihm
gewaltsam widerfahren ist; zumal dann, wenn die fragliche Gewalt
ernsthaft die Lebbarkeit des Lebens der Betreffenden infrage stellt?
Tatsächlich würde überhaupt kein weitergehender Anspruch (etwa
auf ›gewaltfreie‹ Konfliktbewältigung, von der so viel die Rede ist,

80 R. Bubner, Dialektik als Topik. Bausteine zur einer lebensweltlichen Theorie der
Rationalität, Frankfurt/M. 1990.

81 Für den Fall des Dialogs vgl. Vf. (Hg.), Emmanuel Levinas: Dialog. Ein koopera‐
tiver Kommentar, Freiburg i. Br., München 2020.

7. Im politischen Dissens

419

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder gar auf Versöhnung) auch nur im Geringsten als glaubwürdig
erscheinen können, wenn nicht wenigstens sicherzustellen wäre, dass
derart ernst zu nehmende Gewalt zum Vorschein und zur Geltung
gebracht werden kann. Liegt es so gesehen nicht nahe, genau dies
als minimale Norm aller politischen Lebensformen aufzufassen, die
sich zu der Gewalt, die sie selbst heraufbeschwören, wenigstens nicht
indifferent zu verhalten?82 Sollte denjenigen, die ihnen zugehören,
nicht wenigstens daran gelegen sein, diese Gewalt ›sichtbar‹ werden
zu lassen, um sie dann auch einer kritischen Beurteilung zu unterzie‐
hen, vor allem im Hinblick auf die grundsätzlich problematische,
keineswegs ohne Weiteres einsichtige Berechtigung von Ansprüchen,
die man aus ihr ableiten könnte? Diese minimale Norm würde ge‐
wissermaßen noch vor jeder solchen kritischen Beurteilung wirksam
sein müssen, insofern sie sich darauf bezieht, das in kritischen Beur‐
teilungen anfechtbarer Geltungsansprüche möglicherweise Strittige
überhaupt erst einmal zum Vorschein und zur Geltung kommen zu
lassen. Können wir aber wenigstens das grundsätzlich versprechen;
und sollten wir uns normativ daran gebunden fühlen? Leider spricht
nichts dafür, dass ein solches ›Versprechen‹ generell zu halten wäre.

Das Gelingen der Artikulation und der (passenden) Adressie‐
rung von Gewalterfahrungen ist im Hinblick darauf, ob sie dazu
führen, dass die Betreffenden Gehör finden, derart von kontingen‐
ten Umständen und von der normativ bzw. juridisch nicht völlig
regelbaren Freiheit der Adressaten abhängig83, dass der wie auch
immer subjektiv als berechtigt erscheinende Anspruch, bei Anderen
Gehör zu finden, niemals in ein entsprechendes, effektives Recht
umzusetzen sein wird, das jede(r) unter allen Umständen für sich
reklamieren könnte, um auf diese Weise sicherzustellen, dass das
Strittige politisch sichtbar werden kann. Man mag das Recht der
freien Meinungsäußerung, der öffentlichen Versammlung und De‐
monstration genießen, ein Recht auf effektives Zuhören Anderer
hat man deswegen noch lange nicht. Wie es scheint, kann man
daran appellieren, es aber nicht aufgrund ›verbriefter‹, juridisch

82 Erscheint nicht jegliche denkbare Alternative dazu in der Tat als dead option?
Vgl. W. James, Der Wille zum Glauben [1897], in: Texte der Philosophie des
Pragmatismus, Stuttgart 1975, 128–160, hier: 129.

83 Wie es v.a. Rancière in seinen Untersuchungen politischen Dissenses deutlich
gemacht hat.

Kapitel X

420

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fixierbarer Anrechte für sich in Anspruch nehmen. Und das bedeu‐
tet, dass wir es im genealogischen Vorfeld der Artikulation und
Adressierung von Gewalterfahrungen unvermeidlich mit einer Quel‐
le neuer Gewalt zu tun haben84, die wir nicht durch das Versprechen,
Gewalterfahrungen jedweder Art Gehör zu schenken, gleichsam aus‐
trocknen können. Im Prozess der (wie auch immer beschränkten,
behinderten oder verzerrten) Artikulation und Adressierung von
Gewalt, die nach dem eingangs Gesagten selbst darauf angewiesen
ist, als Gewalt auch verstanden zu werden und nicht zuletzt zu
diesem Zweck Anderen gegenüber zur Sprache gebracht werden
muss, liegt eine Quelle neuer Gewaltsamkeit, bevor es überhaupt
zur expliziten Ausformulierung von Gewalterfahrungen kommt,
über die man sich verständigen könnte. Mehr noch: wenn keine
Gewalterfahrung in der Weise Evidenz beanspruchen kann, dass sie
Fragen nach ihrer Bedeutung, Bewertung, Erklärung usw. schlicht
erübrigen würde, ist von vornherein damit zu rechnen, dass sie
in Prozessen der Auseinandersetzung mit abweichenden Auffassun‐
gen von Gewalt kollidieren wird. Das ist wohl auch mit der Ein‐
stufung von Gewalt als »essentiell umstrittenem« Begriff gemeint,
dem ungeachtet aller zahlreich vorliegenden psychologischen, sozi‐
al- und kulturwissenschaftlichen, historischen und philosophischen
Definitionsversuche eine anscheinend unaufhebbare Anfechtbarkeit
eignet.85 So muss die subjektiv ›evidente‹ Gewalterfahrung stets da‐
mit rechnen, Anderen als ›nicht nachvollziehbar‹ zu erscheinen, als
›übertrieben‹ negativistisch eingestuft oder sogar als querulatorisch
abgetan zu werden.86 Solche Reaktionen können ebenso wie jeder
Rekurs auf vermeintlich ›klare‹ Begriffsdefinitionen im einzelnen
Konfliktfall zu dessen Verschärfung beitragen, wenn zur bloß fest‐
gestellten oder beklagten Gewalterfahrung auch noch das ›Unver‐
ständnis‹ derer hinzukommt, denen zugetraut wurde, sie ›gelten
zu lassen‹ und womöglich zu bestätigen im Hinblick auf berech‐
tigte Ansprüche, die aus ihr folgen könnten. Das macht die Arbeit
an begrifflichen Präzisierungen keineswegs obsolet. Im Gegenteil
wird keine diskursive Auseinandersetzung mit Gewalterfahrungen

84 Im Sinne von (a), s.o.
85 Vgl. die ausführliche Diskussion in Kap. XIII, 4 in diesem Bd.
86 Das galt sogar für die Überlebenden der Konzentrationslager des 20. Jahrhun‐

derts, die selbst im Israel der Nachkriegszeit nicht als ›Opfer‹ willkommen
waren.

7. Im politischen Dissens

421

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fruchtbar werden können, in der nicht im Dissens verschiedene
Erfahrungen und Begriffe miteinander abgeglichen werden können.
Doch das sollte man sich nicht so vorstellen, als ginge es dabei
schlicht um die Anwendung eines vermeintlich besseren Gewaltver‐
ständnisses, das man etwa sozialphilosophischen Texten zu entneh‐
men hätte. Erweist sich Gewalt als Gewalt grundsätzlich und in jeder
Hinsicht als strittig bzw. jedes Gewalt-Verstehen als anfechtbar, so
sollte es eben diese Anfechtbarkeit in jeder Auseinandersetzung um
Gewalterfahrungen selbst zu erkennen geben, also keinen Begriff
einseitig applizieren wollen, sondern jeden Deutungsvorschlag von
Gewalt als Gewalt mit dem Index seiner Anfechtbarkeit versehen.
Vorgeben zu wollen, was jeweils als Gewalt zu gelten hat und was
nicht, würde demgegenüber auf eine theoretische Gewaltsamkeit
eigener Art hinauslaufen, die dem kommunikativen Sinn der Aus‐
einandersetzung mit Gewalterfahrungen direkt zuwiderliefe. Es ist
eben kein Problem bloß unklarer Begrifflichkeit, sondern ein echtes
Problem des Sozialen selbst, es in dieser Frage ständig und unver‐
meidlich mit Dissensrisiken zu tun zu haben, da kaum je von vorn‐
herein, eindeutig und für jedermann unstrittig vorauszusetzen ist,
was inwiefern als ernst zu nehmende Gewalt zählt bzw. zählen sollte.
Das bedeutet nun aber keineswegs, dass man sich der eingangs fest‐
gestellten Tendenz, Gewalt für allgegenwärtig zu halten und zugleich
alle Gewalterfahrungen zu nivellieren, mit Haut und Haaren auslie‐
fern müsste, wie ich abschließend zeigen möchte.

Viel spricht dafür, dass sich die Schwellen der Wahrnehmung,
der Artikulation, der Adressierung und Beklagung von Gewalt als
Gewalt in den letzten Jahrzehnten nachhaltig verschoben haben.
Teilweise in Richtung zunehmender Sensibilisierung, teilweise aber
auch in Richtung Desensibilisierung, die paradoxerweise auch das
Ergebnis von Übersensibilisierung sein kann. Infolgedessen vermu‐
ten manche überall Gewalt, während andere monieren, durch eine
entsprechende (entdifferenzierte) Ausweitung des Gewaltbegriffs
mache man diesen letztlich unbrauchbar. Wo alles im Allgemeinen
Gewalt ist, ist nichts im Besonderen Gewalt, heißt es. So kann iro‐
nischerweise gerade verschärfte Aufmerksamkeit dafür, wie subtil
Gewalt überallhin vordringt ‒ sogar bis in die letzten Winkel nor‐
malen Lebens, selbst in unser Schweigen und in unsere privaten
Träume ‒ zu einer Sedierung jeglichen Widerstands gegen sie füh‐
ren. Wie auch sollte man gegen eine Gewalt, die überall ›herrscht‹,

Kapitel X

422

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


noch vorgehen können? Wo bietet sie überhaupt Angriffspunkte
wenigstens ihrer Reduktion, wenn schon nicht der Eliminierung?
Wenn es bereits feststeht, wie manche Philosophen meinen, dass
man der Gewalt und sogar dem Krieg nirgends und nie wirklich
entrinnt87, werden wir dann nicht auch begrifflich wehrlos? Liefern
sie uns am Ende der Gewalt und ihrer indifferenten Hinnahme aus,
obgleich zunächst doch nur festzustehen schien, dass wir der Gewalt
in vielfältigen Erscheinungsformen, darunter nahezu unkenntliche,
ausgesetzt sind? Sollte es nicht auf den Unterschied zwischen Ausge‐
setztsein und Auslieferung praktisch entscheidend ankommen? Und
müsste dieser Unterschied nicht die Maßgabe der Suche nach einem
Gewaltverständnis sein, das nicht dazu verführt, sogar schlimmste
Gewalt als ›letztlich‹ nicht abzuwendende, insofern zum ›Lauf der
Dinge‹ gehörige hinzunehmen?88

Diese Fragen machen darauf aufmerksam, dass sich die Erfor‐
schung von Gewalt nicht einfach neutral zu ihrem Gegenstand
verhalten kann. Je nach dem, welchen Begriff man sich von ihr
macht, läuft man Gefahr, sie ‒ etwa als ubiquitäre, insofern nicht zu
umgehende ‒ zu affirmieren und auf diese Weise selbst zur Gewalt
beizutragen, oder aber scheinbar ›unbedeutende‹ Gewaltphänome‐
ne zu marginalisieren, was möglicherweise auf das Gleiche hinaus‐
läuft. In dieser Lage hilft es nicht weiter, nach einem Gewaltbegriff
zu suchen, der universell wie ein Generalschlüssel Verwendung fin‐
den könnte, um auf diese Weise der Strittigkeit dessen beizukom‐
men, was als Gewalt ›zählen‹ sollte. Aussichtsreicher scheint es,
darauf zu achten, wie wir uns mangels eines solchen Begriffs zu
Prozessen verhalten, in denen auf unvermeidlich strittige Art und
Weise Gewalt als solche erfahren, artikuliert, adressiert und beklagt
wird.89 In dieser Lage sehen wir uns mit der Unausweichlichkeit
konfrontiert, der Anfechtbarkeit von Gewalt als Gewalt in dissensu‐

87 Vgl. Derrida, Die Schrift und die Differenz, 141.
88 Vgl. oben, Anm. 6, sowie E. Fink, Traktat über die Gewalt des Menschen, Frank‐

furt/M. 1974, 195; Sein und Mensch. Vom Wesen der ontologischen Erfahrung,
Freiburg i. Br., München 1977, 123; J. Patočka, Ketzerische Essays zur Philosophie
der Geschichte, Berlin 2010, 141‒160; R. Girard, Gewalt und Religion. Ursache
oder Wirkung?, Berlin 2010, 57.

89 Ich sehe hier von nicht weniger bedenkenswerten Fällen ab, wo all das gera‐
de nicht geschieht – wie im Fall in aller Stille vor sich gehenden Kindesmiss‐
brauchs, wo weder die Missbrauchten überhaupt zu Wort kommen noch gar
die Täter, die Angehörigen und deren Netzwerke ein Interesse daran haben, so

7. Im politischen Dissens

423

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ellen Prozessen Rechnung zu tragen, indem wir diese Anfechtbarkeit
affirmieren und bejahen, d.h. indem wir nicht einfach vermeintlich
wohldefinierte Begriffe applizieren, sondern Begriffe als anfechtbare
anbieten. – und zwar im praktischen Interesse daran, festgestelltes
Ausgesetztsein an Gewalt nicht ohne Weiteres in eine affirmierte
Auslieferung an sie umschlagen zu lassen, gegen die nichts mehr
auszurichten wäre. Jede Erkundung von Gewalterfahrung wirft in
dieser Perspektive sogleich diese Frage nach dem praktischen Sinn
der Verwendung eines nicht ›endgültig‹ theoretisch fixierbaren Ge‐
waltbegriffs auf, die nicht diese Konsequenz haben sollte. Ob diese
Verknüpfung von Erfahrung und Begriff überhaupt gesehen wird
und ob man sich hinsichtlich ihrer praktischen Tragweite einig
werden kann, ist allerdings eine offene Frage. Wenn man diese
Verknüpfung nicht als problematische erkennt, werden sich freilich
kaum Spielräume möglicherweise fruchtbarer Austragung von Dis‐
sens im Verständnis von Gewalt als Gewalt eröffnen – im Gegensatz
zu einem mehr oder weniger unfruchtbaren Gegeneinander von
Positionen, die als einander widerstreitende oder widersprechende
nur auf Kosten anderer Recht zu behalten versuchen. Statt nur ein
entsprechend agonales Verhältnis fortzusetzen, muss eine fruchtbare
Austragung von Dissens daran interessiert sein, wie Andere Ge‐
walt als Gewalt anders verstehen, verstehen müssen oder sollten
– einschließlich kontextueller Erweiterungen, die bspw. sexuellen
Missbrauch mit psychogenetischen, familialen, nachbarschaftlichen,
geschlechtlichen und politisch-ökonomischen Strukturen in Verbin‐
dung bringen. Der Einsicht, dass es sich so verhalten ›muss‹, kommt
vielleicht nur eine schwache normative Kraft zu, zwingt uns doch
nichts dazu, an einer ›fruchtbaren‹ Auseinandersetzung überhaupt
interessiert zu sein. Aber wäre die Alternative nicht wiederum nur
eine dead option?

In jedem Fall dürfte, wenn voneinander abweichende Gewaltbe‐
griffe aufeinandertreffen, dabei das Worumwillen der Auseinander‐
setzung selbst mit auf dem Spiel stehen. In ihr sollten wir nicht
bloß feststellen wollen, was (gemäß weiterer oder engerer Kriterien,

dass die Artikulation solcher Gewalt ganz und gar zur Angelegenheit Dritter
werden muss, die infolgedessen freilich ebenfalls vor dem Problem stehen, ob
ihr advokatorisches Interesse bzw. die Verpflichtung, Gewalt als solche zum Vor‐
schein und zur Geltung zu bringen, wiederum Gewalt heraufbeschwört (wenn
die fraglichen Verhältnisse aufgedeckt werden).

Kapitel X

424

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für wen, in welchem Kontext usw.) ›objektiv‹ Gewalt ist, sondern
herausfinden, wie sich die Form der Auseinandersetzung mit einem
abweichenden Verständnis von Gewalt als Gewalt selbst zu den
jeweiligen Lebensformen verhält, in denen oder zwischen denen
Gewalterfahrungen zur Diskussion stehen. So können weite Gewalt‐
definitionen mit einer Bagatellisierung gerade der einschneidendsten
Gewalterfahrungen einhergehen, die am dringlichsten nach Abhilfe
verlangen. Enge Gewaltdefinitionen, die sich auf die eklatantesten
Fälle der Verletzung elementarer (etwa menschenrechtlicher) An‐
sprüche konzentrieren oder beschränken, führen womöglich dazu,
dass man nicht weniger einschneidende, aber weniger auffällige Ge‐
walterfahrungen (wie stillschweigendes Übersehen und Überhören
Anderer oder deren subtile Ächtung) übersieht, hinnimmt und am
Ende vergleichgültigt.

Es ist allerdings kein Königsweg in Sicht, auf dem es voraussicht‐
lich ganz zu vermeiden wäre, in der Auseinandersetzung mit Ge‐
walterfahrungen nicht neue heraufzubeschwören, sei es auch nur
dadurch, dass man offensichtliche überschätzt und weniger offen‐
sichtliche verkennt. Immerhin lassen sich jedoch sehr wohl Formen
der Auseinandersetzung mit Gewalterfahrungen vorstellen, die ge‐
nau dafür sensibilisieren: was sie ›außen vor‹ lassen, ausblenden, für
weniger wichtig zu halten veranlassen etc. Auf diese Weise wird man
zwar kaum über ein notorisch instabiles Verhältnis zwischen einem
etablierten, anerkannten oder schlicht vorherrschenden Gewaltver‐
ständnis einerseits und derartigen Kehrseiten andererseits hinaus
gelangen. Immerhin dürfte ein derart offenes Verständnis von ›strit‐
tiger‹ Gewalt und dessen Anfechtbarkeit durch Andere aber zu we‐
niger Gewalt in der Auseinandersetzung mit Gewalt führen als ein
starres Verständnis, das sich über die kaum zu überwindende Strit‐
tigkeit dieses Begriffs durch analytisch präzise Definitionen glaubt
hinwegsetzen zu können. Diese metatheoretische Reflexion auf die
praktischen Implikationen verschiedener Gewaltbegriffe muss alter‐
nativ keineswegs zu deren uferloser Ausweitung oder ›Beliebigkeit‹
beitragen. Sie verschärft vorerst nur das Bewusstsein dafür, was
in der Konfrontation engerer und weiter gefasster Gewaltbegriffe
selbst auf dem Spiel steht, wenn es als naive Illusion gelten muss,
zu glauben, etwa durch sozialphilosophische Begriffsarbeit in prak‐
tisch-normativer Absicht dem keinesfalls jeglicher Gewalt enthobe‐

7. Im politischen Dissens

425

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen Dissens in der Frage zu entkommen, was als Gewalt ›gilt‹ und
›zählen‹ darf oder sollte.

Im Fall der Gewalt, die eine kaum mehr zu überblickende Ge‐
waltforschung in mannigfaltigen Erscheinungsformen und mit Hil‐
fe unterschiedlicher Begriffe zum Vorschein gebracht hat, besteht
offenbar keine Aussicht auf ein allgemein verbindliches Konzept,
mit dem Dissens in der Frage auszuräumen wäre, was als Gewalt
wahrzunehmen, zu erfahren, zum Ausdruck zu bringen, an Ande‐
re zu adressieren, zu beklagen... ist. Damit nicht genug: Die Aus‐
tragung von Dissens in allen diesen Fragen beschwört ihrerseits
schon dadurch neue Gewaltsamkeiten herauf, dass sie engere und
weiter gefasste Gewaltbegriffe aufeinandertreffen lässt, die sämtlich
Kehrseiten aufweisen und einander widerstreiten (statt sich nur zu
widersprechen, um sich insofern womöglich als dialektisch vermit‐
telbar zu erweisen). Deshalb stellt sich im Dissens unvermeidlich
die Frage, wie und worumwillen er auszutragen ist. Ein gängiges
Vorurteil besagt, wo Widerstreit nicht auszuräumen ist, könne nur
ein Kampf gegeneinander – im »Bürgerkrieg der Sprache«90 – wei‐
terhelfen, in dem sich eine Position gegen andere, anscheinend un‐
vereinbare, durchsetzen wird. Doch eröffnet Dissens zumindest im
Rahmen einer responsive community oder einer listening citizenry
nachweislich noch ganz andere, für konfligierende Erfahrungen und
Begriffe aufgeschlossene Formen des Umgangs mit Widerstreit, die
nicht bloß auf ein agonales oder antagonistisches Gegeneinander
hinauslaufen müssen, auf das sich die Politische Theorie in den
letzten Jahren so sehr versteift hat. Ausgehend vom Phänomen poli‐
tischen Dissenses ist infolgedessen Dissens über das Politische selbst
zum Vorschein gekommen. Welchen ›Sinn‹ hat es im Verhältnis zur
Gewaltsamkeit und Gewalttätigkeit der menschlichen Verhältnisse,
die sich in der Erfahrung, Artikulation, Adressierung und Beklagung
von Gewalt durchgängig als strittig erwiesen haben?91

90 M. Frank, Die Grenzen der Verständigung, Frankfurt/M. 1988, 17.
91 Auch für den angedeuteten Vorschlag einer Antwort auf die Herausforderung,

das in menschlicher Koexistenz selbst angelegte, insofern unvermeidliche Aus‐
gesetztsein an Gewalt nicht in Auslieferung umschlagen zu lassen, gilt, dass er
nur ›strittig‹ sein und keine metatheoretische Neutralität für sich in Anspruch
nehmen kann.

Kapitel X

426

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gewiss hat die politische Austragung von Dissens in der Frage,
was als Gewalt erfahren wird, gelten muss und vorrangig zu beach‐
ten ist, jedenfalls nicht mehr nur den Sinn, der staatlichen Mono‐
polisierung der Gewalt überall dort zuzuarbeiten, wo letztere staatli‐
cherseits beobachtbar und rechtlich sanktionierbar erscheint. Sich
damit zufrieden zu geben, hieße, nicht nur die in jeder Staatlichkeit
liegenden neuen Gewaltpotenziale, sondern auch die der Aufmerk‐
samkeit jedes Staates entgehende Gewalt zu übersehen, die nur mit
Mühe wahrnehmbar, artikulierbar und adressierbar ist. Man denke
wiederum an das aktuelle Beispiel von Kindesmissbrauch größten
Ausmaßes, der nur möglich war, wo Nachbarn, Sozialarbeiterinnen,
Ärzt:innen und Polizisten jahrelang Indizien übersehen und nicht
hingehört haben, wo man sie ihnen explizit zugetragen hat, wo sich
die Täter unbehelligt technisch vernetzen und sogar mit Sympathi‐
santen rechnen konnten, welche einer in der Regel höchst oberfläch‐
lich skandalisierten Öffentlichkeit nicht zu Gesicht kommen, die
sich immer noch dem abwegigen Glauben hingibt, es handle sich
um Untaten einiger weniger pathologischer Subjekte, die mit der
gesellschaftlichen Normalität gar nichts zu tun hätten. Wesentlichen
Anteil daran, dass der Missbrauch so viele Jahre unbehelligt hat
stattfinden können, hat eine defizitäre Wahrnehmung dauernder
Verletzung der Schwächsten der Gesellschaft, der betroffenen Kin‐
der.92 Kein staatlich verbürgtes positives Recht der Welt (das wie
in diesem Fall die inkriminierten Untaten immerhin eindeutig un‐
ter Strafe stellt), kann aber eine effektive Wahrnehmung zur Pflicht
machen. Diese ist vielmehr Angelegenheit derer, die den Staat zivil‐
gesellschaftlich, nachbarschaftlich, mitbürgerlich und ‑menschlich
selbst ausmachen.93

Diejenigen, die in der derzeit zu beobachtenden Ausweitung des
Gewaltbegriffs nur eine in der Sache irreführende Sentimentalisierung
des Politischen erkennen können, haben offenbar für diese Dimensio‐

92 Die, bedenkt man ihr vielfach geringes Alter, in dem sie missbraucht werden,
keinesfalls selbst schon in der Lage sein werden, die ihnen widerfahrene Gewalt
als solche angemessen zu ›verstehen‹ und dazu der Mithilfe Dritter bedürfen.
Sogar in derart eklatanten Fällen gilt offenbar nicht, dass sich das Übel wider‐
fahrener Gewalt ohne Weiteres bzw. evidentermaßen als solches darstellt, ohne
weiterer ›Interpretation‹ zu bedürfen.

93 Vgl. É. Balibar, Der Schauplatz des Anderen. Formen der Gewalt und Grenzen der
Zivilität, Hamburg 2006.

7. Im politischen Dissens

427

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen sozialer Gewalt, die staatlicherseits weder angemessen be‐
obachtbar noch auch einem Gewaltmonopol zu unterwerfen sind,
kein angemessenes Verständnis. Es hilft nichts: man muss sich damit
abfinden, dass die begriffliche Zuordnung von Gewalt und Staat nicht
mehr so funktionieren kann, wie es sich die Apologeten des staatlichen
Gewaltmonopols einst vorgestellt haben mögen. Soziale Gewalt gibt
es, wohin das viel zitierte »Auge des Gesetzes« niemals hinreicht, ohne
dass man deshalb generell annehmen dürfte, sie könne politisch nicht
›zählen‹. Zugleich beschwört jeder Staat als Instanz der Gewaltmono‐
polisierung seinerseits neue innere und äußere Gewaltpotentiale her‐
auf, die bislang keine Programmatik der Befriedung durch Recht in
den Griff bekommen hat. Insofern verlangt der angedeutete interne
Zusammenhang von Staatlichkeit und Gewalt selbst nach einer in ihm
nicht aufgehenden Wahrnehmung, Artikulation und Beklagung von
Gewalt als Gewalt, die ihrerseits aber den neue Gewalt heraufbe‐
schwörenden Dissens nicht einfach umgehen kann, der sich unver‐
meidlich an der Frage entzündet, was (und inwiefern etwas) politisch
als Gewalt ›zählen‹ soll. Dabei kann die Austragung von Dissens in
dieser Frage nicht als politisches Allheilmittel gelten. Denn er stellt
keine Gewaltlosigkeit in Aussicht und läuft nur allzu leicht Gefahr, in
ein bloßes Gegeneinander konfligierender Positionen und letztlich in
ein Zerwürfnis zwischen ihnen zu münden.94 Das wird nur dann nicht
unvermeidlich der Fall sein, wenn man akzeptiert, mit dialektisch
nicht aufzuhebendem Dissens und notfalls »im Widerstreit des Un‐
vereinbaren«95 weiter zusammen zu existieren.96 Wenn die hier bilan‐
zierten metatheoretischen Beobachtungen zur gegenwärtigen Phäno‐
menologie und Hermeneutik der Gewalt zutreffen, wird daran auch
keine Gewaltforschung vorbeikommen, die ihrem Gegenstand als
einem in jeder Hinsicht strittigen zwischen unterstellter Ubiquität und
Indifferenz einerseits und selektiver Skandalisierung lediglich seiner
›eklatantesten‹ Erscheinungsformen andererseits angemessen Rech‐
nung zu tragen sucht.

94 Dafür liefert der vorläufige Ausgang der ›Aufarbeitung‹ von tausenden von Fäl‐
len sexuellen Missbrauchs in kirchlichen Institutionen gegenwärtig reichlich Be‐
legmaterial.

95 D. Sternberger, Drei Wurzeln der Politik, Frankfurt/M. 1984, 445.
96 Die entscheidende Frage ist aber: wie. Mit einer bloßen Hinnahme anscheinend

›unaufhebbarer‹ Gewalt ist es gewiss nicht getan.

Kapitel X

428

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel XI
Das ›Wort‹ und der Krieg
Zum Sinn der Sprache zwischen Ethik und Politik

1. Sprache versus Gewalt (429) | 2. Alter und neuartiger Gewalt ausgesetzt ‒ ursprüng‐
lich und unabsehbar? (432) | 3. Emmanuel Levinas: das ›Wort‹ als Ausweg aus dem
Krieg? (435) | 4. Frieden als ethischer Sinn der Sprache? Eine Moral, die uns nicht
zum Narren hält?  (441) | 5. Resümee (453)

Der einzelne Mensch ist […] die Frucht des Wortes […].
Gewalt ist der Ursprung der Sprache.1

1. Sprache versus Gewalt

Die Überzeugung, Sprache und Gewalt hätten im Grunde nichts
miteinander gemein, ist tief im abendländischen Sprachdenken ver‐
wurzelt. Ist die Gewalt nicht stumm und vollkommen unfähig,
»sich im Wort wirklich adäquat zu äußern«, wie Hannah Arendt
in ihrem Revolutionsbuch schrieb?2 Und wenn es zutrifft, dass die
politischen Phänomene der sprachlichen Artikulation bedürfen, wie
Arendt meint, wird die Gewalt dabei nicht stets nur eine destrukti‐
ve, ja sogar antipolitische Rolle spielen können? Demnach spricht
die Gewalt nicht, wie es auch ein einschlägiger Buchtitel besagt3,
tritt insofern auch gar nicht politisch in Erscheinung und zerstört
allenfalls das Politische, wohnt ihm aber nicht inne. So gesehen
erscheint es nur zu verständlich, wenn auch die Philosophen die
Gewalt keiner besonderen Aufmerksamkeit für würdig befanden
und sie allenfalls als zu Überwindendes voraussetzten. Folgt man der
zitierten Position Arendts, so ergibt es im Grunde gar keinen Sinn,
von sprachlicher Gewalt und von politischer Gewalt zu sprechen.
Wo Gewalt herrscht, würde die Sprache genauso wie das Politische
ausfallen, versagen oder ruiniert werden. Gewalt wäre immer auch

1 E. Rosenstock-Huessy, Die Sprache des Menschengeschlechts. Eine leibhaftige
Grammatik in vier Teilen. Erster Band, Heidelberg 1963, 151, 408.

2 H. Arendt, Über die Revolution, München 41994, 20 f.
3 J. P. Reemtsma, Die Gewalt spricht nicht, Stuttgart 2002.

429

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gewalt gegen die Sprache und gegen das Politische selbst. Und um‐
gekehrt: Wo die Sprache und das Politische zu sich selbst kommen,
gäbe es keinen Platz mehr für Gewalt.

In allen drei Punkten hat die philosophische Gewaltforschung der
letzten Jahre nun aber Einspruch eingelegt4: Gewalt geschieht in
und mit Worten (auch solchen, die ausbleiben); sie tritt politisch in
Erscheinung (nicht nur zerstörerisch) und sie ist dem Politischen
selbst eigen, zumal wenn es stimmt, dass selbst politische Institutio‐
nen, die Gewalt kontrollieren und in Schach halten sollen, aufs
Neue ihrerseits Gewalt heraufbeschwören. Demnach wäre es durch‐
aus sinnvoll, von sprachlicher Gewalt und von politischer Gewalt
zu sprechen. Und sprachlich in Erscheinung tretende Gewalt wäre
nicht als schlechterdings antipolitische zu verstehen. Darüber hinaus
kann nun allerdings in der Perspektive dieses Ansatzes Gewalt der‐
art in der Sprache und im Politischen gewissermaßen ›heimisch‹
erscheinen, dass es schwierig wird, sich vorzustellen, wie sie wenig‐
stens bis auf Weiteres abzustellen, in Schach zu halten oder je zu
überwinden sein soll. Zudem fragt man sich, worauf sich eine nor‐
mative Gewaltkritik im Rahmen eines solchen Ansatzes überhaupt
stützen kann. Zweifellos doch nicht auf einen einfachen Gegensatz
von Politik und Gewalt, der besagen würde, wo »Gewalt in die
Politik selbst eindringt, ist es um die Politik geschehen«.5 Wäre es
so, so wäre Gewalt ohne Weiteres im Namen der Selbsterhaltung
des Politischen zu kritisieren; und zwar im Namen der Gewaltfrei‐
heit, die für letzteres in Anspruch zu nehmen wäre. Gewalt wäre
als tödliche Bedrohung für das Politische zu verstehen und eben
deshalb auch zu kritisieren ‒ immer vorausgesetzt, wir wollen ›poli‐
tisch‹ existieren und zusammen leben. In aristotelischer Sicht, von
der auch Arendt und mit ihr noch Paul Ricœur ausgeht, versteht
sich das wie von selbst. Wir (bzw. diejenigen, die einer bestimmten

4 Vgl. bspw. U. Erzgräber, A. Hirsch (Hg.), Sprache und Gewalt, Berlin 2001; K.
Platt (Hg.), Reden von Gewalt, München 2002; S. K. Herrmann, S. Krämer,
H. Kuch (Hg.), Verletzende Worte. Die Grammatik sprachlicher Missachtung,
Bielefeld 2007; S. Krämer, E. Koch (Hg.), Gewalt in der Sprache. Rhetoriken
verletzenden Sprechens, München 2010; H. Kuch, S. K. Herrmann (Hg.), Philoso‐
phien sprachlicher Gewalt. 21 Grundpositionen von Platon bis Butler, Weilerswist
2010; A. Hetzel, Die Wirksamkeit der Rede. Zur Aktualität klassischer Rhetorik
für die moderne Sprachphilosophie, Bielefeld 2011; G. Posselt, A. Hetzel (Hg.),
Handbuch Rhetorik und Philosophie, Berlin, Boston 2017.

5 Arendt, Über die Revolution, 20.

Kapitel XI

430

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politischen Lebensform zugehören, was eine starke Einschränkung
ist) können gar nicht anders, als dies zu wollen, wenn es stimmt,
dass es in unserer Natur liegt, politisch zu (ko‑)existieren; und zwar
umwillen des Guten, das wir vorrangig durch das Miteinanderreden
und ‑handeln realisieren. So hat es den Anschein, als markierten
die Begriffe Sprache, Ethik und Politik einen integralen Zusammen‐
hang, der durch Gewalt scheinbar nur verunreinigt, gefährdet oder
zerstört werden kann. Theorien, die demgegenüber besagen, dass
Gewalt der Sprache und dem Politischen innewohnt, gehen weit
über Arendts Einsicht hinaus, dass jeder politischen Ordnung unver‐
meidlich Gewalt (ob revolutionär oder nicht) vorausgeht; und sie
bleiben auch nicht bei Jacques Derridas Nachweis stehen, dass sich
sogenannte Gründungsgewalt in eine politische Ordnung erhaltende
Gewalt hinein fortsetzt. Sie zeigen vielmehr darüber hinaus auf, wie
wir der Gewalt ‒ scheinbar auf unabsehbare Zeit ‒ auch ausgeliefert
bleiben, die wir selbst in unserem sprachlichen und politischen Ver‐
halten zueinander immer von Neuem heraufbeschwören.

Dass vor dem hier knapp skizzierten Hintergrund der Zusam‐
menhang von Sprache, Politik und Ethik heute neu zu bedenken
ist, haben wir wesentlich einer politisierten Gewalt zu verdanken,
die scheinbar die menschlichen Verhältnisse ganz und gar versehren
und zerstören kann. Genau dagegen hat man immer wieder die
Sprache als einzige, vielleicht aber vergebliche Hoffnung gesetzt;
eine Hoffnung, die ethisches, vor allem jüdisch inspiriertes Sprach‐
denken von Franz Rosenzweig über Martin Buber bis hin zu Em‐
manuel Levinas mehr und mehr an einer Gewalt zu messen sich
gezwungen sah, die schließlich alles zu beherrschen schien. Levinas
ging so weit, das Sein selbst als stets im Krieg sich offenbarend zu
brandmarken, um daraufhin zu fragen, ob nicht nur ein dem Sein
entzogenes ›Wort‹ halten kann, was man ethischem Denken unbe‐
dingt abverlangen müsse: einen wirklichen Ausweg aus der Gewalt
Richtung Frieden zu weisen. Die Kritik an diesem vielleicht radikals‐
ten Versuch, Sprache und Ethik zusammen zu denken, zeigt aber,
wie letztere ihrerseits auf eine Politik angewiesen ist, die sie vor einer
gewaltsamen Verabsolutierung des Anderen bewahren muss, der uns
doch nur in einer irreduziblen Pluralität begegnet. (Buber sprach
von »Vielheits-Anderheit«.6) So kann sich aber keine Politik je selbst

6 M. Buber, Das dialogische Prinzip, Heidelberg 1962, 235.

1. Sprache versus Gewalt

431

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genügen, wenn sie im Verdacht steht, sogar in jenen Institutionen,
die der Gewaltkontrolle und ‑begrenzung dienen sollen, neue Ge‐
walt heraufzubeschwören. In diesem Missverhältnis zwischen Ethik
und Politik lassen sich Spielräume sprachlichen Verhaltens ausma‐
chen, die uns vor einer fatalen Auslieferung an ›die‹ Gewalt ebenso
bewahren sollten wie vor irenischen Illusionen, ihr jenseits einer
scheinbar der Gewalt verfallenen Welt ganz entkommen zu können.

2. Alter und neuartiger Gewalt ausgesetzt
‒ ursprünglich und unabsehbar?

Biologisch mögen zwar alle Menschen miteinander verwandt sein,
doch sozial erweisen sie sich durch nichts miteinander derart ver‐
strickt wie durch die Gewalt, die sie einander antun und die offenbar
jegliches soziale Band zu zerstören vermag. Das scheint der Mythos
von Kain und Abel ebenso zu lehren wie die neuzeitliche Sozialphi‐
losophie mit Thomas Hobbes, die psychoanalytische Archäologie
Sigmund Freuds und noch René Girards Versuch, einen »Weg aus
der Gewalt« zu finden. Bis hin zu diesem Versuch schwankt man
zwischen zwei theoretischen Optionen: Besteht zunächst eine Ver‐
wandtschaft (genetisch bzw. kraft Abstammung von einem Vater
oder von einer Mutter, sei es ein Gott oder die Erde oder ein Surro‐
gat wie die moderne Nation), die nachträglich ruiniert wird, oder
entsteht die Verwandtschaft gerade aus der Gewalt, wie Jean-Paul
Sartre annahm?7 Doch unterläuft die Sozialontologie des 20. Jahr‐
hunderts diese Alternative, indem sie, vielfach von Martin Heidegger
ausgehend, nachweist, dass es das Soziale (als »Mitsein«) überhaupt
nur geben kann in der Form eines Miteinanders im Gegeneinander,
das allerdings höchst verschiedene Formen annehmen kann (von
Dissens und Streit bis hin zum Bürgerkrieg, zum internationalen
Krieg, zum Weltkrieg und zur endgültigen Extermination). Sozialon‐
tologisch gesehen gründen alle diese Formen in einem mit Heraklit
zu deutenden pólemos, dem wir immer schon ausgesetzt sind und

7 J.-P. Sartre, Brüderlichkeit und Gewalt, Berlin 1993.

Kapitel XI

432

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheinbar für immer ausgesetzt bleiben.8 Wie das zu denken wäre,
ist allerdings die Frage. Sie ist umso schwerer zu beantworten, als die
indifferente Rede von Gewalt mit bestimmtem Artikel in Wirklich‐
keit eine schier unübersehbare Vielzahl von Gewalt-Phänomenen
kaschiert, von denen man gerne wissen würde, welchen von ihnen
wir vermutlich unvermeidlich ausgesetzt sind bzw. bleiben und wel‐
che von ihnen sich vielleicht vermeiden ließen oder für die Zukunft
sogar auszuschließen wären. Wird diese Frage nicht aufgeworfen,
drohen Gewaltanalysen und -theorien letztlich entweder auf eine
Art Fatalismus hinauszulaufen, der uns (jede[n], für immer und un‐
abänderlich) zur Gewalt verurteilt sieht, oder aber in einen naiven
Optimismus der Befreiung von jeglicher Gewalt zu münden. Zumal
nach dem gewaltvollsten aller bisherigen Jahrhunderte können wir
uns weder mit einem solchen Fatalismus indifferent abfinden noch
auch Illusionen über vermeintliche Auswege aus ›der‹ Gewalt leis‐
ten, die vollkommene Gewaltfreiheit in Aussicht stellen. Vielmehr
müssen wir auf dritten Wegen, die nicht auf eine dieser Alternativen
hinauslaufen, sondieren, wie es um Möglichkeiten einer nachhalti‐
gen Reduktion wenigstens eklatanter, massiver, exzessiver Gewalt auf
erträglichere Formen bestellt ist, die vielleicht zu verwinden wären,
ohne zu fataler Gegengewalt zu verleiten. Dieser Frage haben sich
auch von philosophischer Seite zwar viele Autoren gewidmet, um
zu ermitteln, ob etwa durch gewisse Formen des Verzeihens, der
Versöhnung und schließlich auch des Vergessens zu verhindern ist,
dass Gewalt immer neue Gewalt nach sich zieht (u.U. auch mit einer
Verspätung von Jahrhunderten, nach denen man sich an die Unta‐
ten früherer Feinde erinnert).9 Doch die Literatur, die sich mit der
Frage befasst, wie wir ›der‹ Gewalt grundsätzlich ausgesetzt sind,
gibt wenig Anlass zu Hoffnung. So leitet Girard scheinbar die gan‐
ze von Menschen zu verantwortende Gewaltgeschichte von einem
»mimetischen«, niemals ganz stillzustellenden Begehren ab, dem

8 Siehe dazu das Kap. III in diesem Bd., sowie E. Fink, Traktat über die Gewalt
des Menschen, Frankfurt/M. 1974, 164 f.; R. Girard, Gewalt und Religion. Ursache
oder Wirkung?, Berlin 2010, 579.

9 V. Jankélévitch, Das Verzeihen, Frankfurt/M. 2004; P. Ricœur, Gedächtnis, Ge‐
schichte, Vergessen, München 2004; C. L. Griswold, Forgiveness. A Philosophical
Exploration, Cambridge 2007; J. Derrida, Avowing ‒ The Impossible: ›Returns‹,
Repentance, and Reconciliation, in: E. Weber (ed.), Living Together, New York
2013, 18‒41; M. Crépon, V. Rauen (Hg.), Aporien des Verzeihens, Wien 2015.

2. Alter und neuartiger Gewalt ausgesetzt ‒ ursprünglich und unabsehbar?

433

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich angeblich nichts entziehen kann.10 Wer »Gewalt unterbinden«
wolle, könne »ohne Gewalt nicht auskommen«. Gerade deshalb sei
»die Gewalt endlos«.11 Gilt aber wirklich unabänderlich und für alle
Formen von Gewalt, dass sie ‒ wie einst die Rache ‒ auf fatale Art
und Weise Gegengewalt nach sich ziehen müssen, ohne dass die da‐
raus resultierenden Gewaltverkettungen je wirklich zu unterbrechen
wären?

Es kann allerdings keine Rede davon sein, es drohe sich (nur) eine
»ursprüngliche«, altbekannte Gewalt endlos zu wiederholen. Gewalt
ist auch in neuen, in staatlich organisierten und technologisch raffi‐
nierten, aber auch in ›entstaatlichten‹ Formen sog. Neuer Kriege
zu Tage getreten und lässt heute alle Versuche ihrer institutionellen
politischen Bändigung (ganz abgesehen von deren relativem Erfolg)
als außerordentlich ambivalent erscheinen. Denn was Gewalt zu
kontrollieren verspricht, droht zugleich auch ‒ eben dadurch ‒ neue
Gewaltpotenziale freizusetzen; und zwar nicht nur ›uralter‹, längst
bekannter Gewalt, sondern auch neuartiger Gewalt, die ihrerseits
›Geschichte macht‹ und bis auf Weiteres jede Hoffnung auf eine
fortschreitende Bewältigung der Gewalt zerstört hat.

Während Girard uns als immerzu wiederholten Ursprüngen der
Gewalt auf fatale Weise ausgeliefert beschreibt, bestehen andere
(wie Pierre Clastres12) auf politischen ‒ vor allem staatlichen ‒ Po‐
tenzialen der Bändigung kollektiver Gewalt, die sich allerdings als
zwiespältig erwiesen haben: Sie können nicht nur für eine unaufhör‐
liche Verkettung von Gewalt und Gegengewalt, sondern auch für
neue Feindschaften in Dienst genommen werden, die man, ohne
auf vorgängige Gewalt Bezug nehmen zu müssen, gegebenenfalls
erst konstruiert bzw. erfindet, wenn man glaubt, nur kraft eines po‐
lemogenen Gegensatzes zu Anderen überhaupt politisch existieren
zu können (wie es in der Perspektive von Clastres als geradezu un‐
vermeidlich erscheint). Wie man es auch dreht und wendet: Endgül‐
tige Auswege aus ›ursprünglicher‹ oder ständig produzierter ›neuer‹
Gewalt sind im Lichte der meisten Theorien kaum auszumachen, die
herausarbeiten, wie wir ›der‹ Gewalt grundsätzlich ausgesetzt sind ‒
und bis auf Weiteres ausgesetzt bleiben.

10 R. Girard, Das Heilige und die Gewalt, Frankfurt/M. 41994, 438.
11 Ebd., 43 f., 50.
12 P. Clastres, Archäologie der Gewalt, Zürich, Berlin 2008.

Kapitel XI

434

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das gilt auch für die Philosophie von Levinas, der in seinem
ersten Hauptwerk, Totalität und Unendlichkeit (1961), wie kein an‐
derer den Vorwurf verschärft hat, die Philosophie selbst sei bis heu‐
te zutiefst der Gewalt bzw. einem ontologisch zu deutenden Krieg
(pólemos) verfallen. Wenn das zuträfe, wären alle Hoffnungen Maku‐
latur, die von den ersten Ansätzen zu einer eigenständigen Sprach‐
philosophie an ‒ nach den Vorarbeiten Johann G. Herders, Wilhelm
v. Humboldts, Gottlob Freges und Ferdinand de Saussures von Lud‐
wig Wittgenstein über Ernst Cassirer bis hin zu den Transzendental-
bzw. Universalpragmatiken Karl-Otto Apels und Jürgen Habermas‘
‒ genährt worden sind, es ließen sich gewissermaßen Inseln der
Gewaltfreiheit denken, auf die man sich wenigstens zwischenzeitlich
zurückziehen könnte. Im Lichte der verschärften Gewaltkritik, wie
sie bei Levinas anzutreffen ist, genügt es nicht, sich ›guten Willens‹
‒ was laut Immanuel Kant immerhin »ohne Einschränkung« gut
genannt werden dürfte13 ‒ zur Gewaltlosigkeit zu bekennen und
ihr gemäß leben zu wollen. Dieser Begriff wird ungeachtet bester
Absichten am Ende zur leeren Phrase, wenn er nicht hart daraufhin
befragt wird, ob, wo und wie es als möglich erscheint, auf ihn ge‐
stützt der Gewalt zu entkommen, wenn nicht endgültig, so doch
wenigstens zwischenzeitlich. Besteht aber überhaupt die geringste
Aussicht darauf, wenn der Verdacht mit Recht besteht, dass wir nicht
nur in uns selbst immerfort Gewalt reproduzieren, sondern nolens
volens auch das Erbe einer Gewalt übernehmen, die wie ein ontolo‐
gisches Verhängnis erscheinen muss, wenn es denn stimmt, dass uns
bis heute und in alle Zukunft ein polemologisches Sein beherrscht?

3. Emmanuel Levinas:
das ›Wort‹ als Ausweg aus dem Krieg?

Genau so verstehe ich die Frage, mit der Levinas Totalität und Un‐
endlichkeit einleitet, indem er ‒ vielleicht zum ersten Mal überhaupt
‒ die Gewalt zur Maßgabe einer Philosophie erhebt, für die die
Frage nach dem Anderen bzw. das Infragegestelltwerden durch den
Anderen ganz und gar vorrangig sein muss. Im Vorwort zu diesem

13 I. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Hamburg 1994, 10.

3. Emmanuel Levinas: das ›Wort‹ als Ausweg aus dem Krieg?

435

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werk heißt es: »Jeder wird uns ohne weiteres darin zustimmen, daß
es höchst wichtig ist zu wissen, ob wir nicht von der Moral zum
Narren gehalten werden.«14 »Jeder von uns« soll wohl bedeuten:
angesichts der historischen Erfahrungen, die ausnahmslos alle, die
einen Begriff von Moral im Munde führen, ›nach 1945‹ vor Augen
haben müssen bzw. vor Augen haben müssten. Levinas spielt auf
diese Erfahrungen nur an, ohne sie im Einzelnen zu untersuchen
(etwa als Weltkrieg, totalitäre Herrschaft, Genozid oder Völkermord
usw.). Doch erschöpft sich das Vorwort keineswegs in einem solchen
kontingenten Zeitbezug, um bloß einleitend zu plausibilisieren, war‐
um gleich darauf vom Krieg die Rede ist. Vielmehr radikalisiert es
sogleich die Gewalt, für die stellvertretend nur »der Krieg« steht, zur
Herausforderung jeglicher Moral, die fortan versprechen muss, sich
ihr absolut zu widersetzen, ohne im Geringsten zu beschönigen, wie
sehr wir der Gewalt ausgesetzt sind. An der kriegerischen Gewalt,
die in Totalität und Unendlichkeit wie ein ontologisches, unabwend‐
bares Verhängnis erscheint, muss in diesem Sinne eine Moral Maß
nehmen, die niemanden mehr in die Irre führen sollte, etwa da‐
durch, dass sie vorgaukelt, dass es auf dem Weg vernünftiger Kom‐
munikation möglich wäre, ein von jeglicher Gewalt befreites Terrain
zu betreten. Nährt sie auf diese Weise bloße Illusionen, die am Ende
eine weiterhin ungehindert andauernde Herrschaft der Gewalt (sei
es in ›ursprünglichen‹ oder ›neuartigen‹ Formen) bemänteln?

Scheinbar um dem vorzubeugen, beginnt Levinas Totalität und
Unendlichkeit mit einem unerhörten, kaum zu überbietenden Vor‐
wurf, indem er behauptet, alles sei dem Krieg verfallen, ja, er mache
geradezu »die eigentliche Offenbarkeit des Wirklichen« aus. Das sei
derart offensichtlich, dass es dazu »keines Beweises anhand dunkler
Heraklitischer Fragmente« bedürfe.15 So fällt der Begriff des Krieges
mit dem des Seins letztlich zusammen. Das aber bedeutet scheinbar,
dass er weder begonnen noch beendet werden kann. Wenn für ein
Seiendes, gleich welcher Art, bereits die bloße Faktizität seines Exis‐
tierens eine Auslieferung an das Sein bedeutet, das alles in der Weise
eines ontologischen pólemos beherrscht, kann es dann überhaupt
einen Ausweg aus dem Krieg geben? Hat Levinas diesen Begriff

14 E. Levinas, Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität [1961],
Freiburg i.Br., München 1987, 19.

15 Ebd.

Kapitel XI

436

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht vollständig enthistorisiert? Was Levinas »Moral« nennt, soll
nun offenbar dagegen etwas ausrichten können, dass wir weiterhin
vom Krieg beherrscht werden; andernfalls, so fürchtet er, führt uns
dieser Begriff in die Irre und nährt illusionäre Vorstellungen davon,
wie der Gewalt zu entkommen wäre. Am Ende sieht Levinas nur
einen Ausweg (évasion) aus dem derart totalisierten, das Sein durch‐
herrschenden Krieg: die Erinnerung an ein »Jenseits des Seins«, das
uns in Wahrheit immer schon vom »absolut« oder »radikal« Ande‐
ren her in Anspruch nehme, nicht viel anders als das platonische
Gute.

Kann aber dieser Rekurs auf das Gute irgendetwas daran ändern,
dass wir dem ontologischen Krieg ausgeliefert bleiben? Für Derrida
keineswegs, der in seiner außerordentlichen Besprechung von Tota‐
lität und Unendlichkeit zu dem eindeutigen Resultat gelangt: der
»Ökonomie des Krieges« entrinne man nie.16 Doch ist Derrida ge‐
nauso wenig wie Levinas ein Zyniker oder Defaitist. Dass wir ›der‹
Gewalt nicht entkommen, bedeutet eben nicht, dass wir sie nicht
zurückweisen und brandmarken könnten und müssten, um sie zu
verwinden, zu begrenzen, aufzuheben oder zu überwinden, sofern
das als möglich erscheint.

Aber wie soll das möglich sein, wenn ›alles‹ der Gewalt wider‐
standslos zu verfallen droht? Noch im Jahre 1952 schloss sich Le‐
vinas an dieser Stelle Eric Weil an, der in Logique de la philosophie
mit einem strengen Gegensatz von Gewalt und Rede operiert hatte
und auf diese Weise doch von einer Gewaltfreiheit der Vernunft
auszugehen schien.17 Wenige Jahre später, 1959, um genau zu sein,
schreibt Levinas dann aber, »daß man den Worten nicht mehr
glauben kann, denn man kann nicht mehr sprechen in dieser ge‐
peinigten Welt« (SF, 128). Die Wissenschaften hätten das Ihre da‐
zu beigetragen, »alles Vertrauen in die Sprache« (insbesondere in
die Sprache der Philosophie) »schwinden« zu lassen.18 Nur dem
»prophetischen Wort«, »das zu hören unmöglich ist, dem nicht
zu antworten unmöglich ist« und das »dazu zwingt, das Gespräch

16 Siehe Anm. 35 zu Kap. IV in diesem Bd.
17 E. Weil, Logique de la philosophie, Paris 1950; E. Levinas, Schwierige Freiheit.

Versuch über das Judentum, Frankfurt/M. 1992, 15 [=SF].
18 E. Levinas, Wenn Gott ins Denken einfällt. Diskurse über die Betroffenheit von

Transzendenz, Freiburg i.Br., München 21988, 158.

3. Emmanuel Levinas: das ›Wort‹ als Ausweg aus dem Krieg?

437

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aufzunehmen«, sei noch zu trauen (SF, 126). Abgesehen davon aber
habe man in einer »Welt ohne Wort« ganz und gar »die Sprache
verloren« (SF, 157). Das wirft Levinas nun offenbar einem dem
Krieg verfallenen Sprechen ebenso vor wie der kohärenten Rede, auf
die es besonders den Philosophen ankommt. »Vor lauter Kohärenz
hat das Wort die Sprache verloren. Von nun an hat kein Wort mehr
genügend Autorität, um der Welt das Ende seiner eigenen Verkom‐
menheit anzukündigen« (SF, 158). Demnach mögen die Philosophen
schreiben und sagen, was sie wollen, sie bleiben doch sprach- bzw.
wort-los, auch dort, wo sie sich daran machen, eine Jahrhunderte
währende »Sprachvergessenheit«, »-unbewusstheit« oder »-verken‐
nung« zu beenden, wie man es sich von Hans-Georg Gadamer über
Jürgen Trabant bis hin zu Albrecht Wellmer vorgenommen hat.19

So verfällt auch die scheinbar gelingende, kohärente Kommunika‐
tion einer totalen Gewaltkritik; und diese Kritik nimmt ihrerseits
zu Gewalt ‒ zu angeblich »guter Gewalt«20 ‒ Zuflucht. Ihr allein
traut Levinas offenbar zu, wenigstens den Krieg zu durchkreuzen,
wenn er schon nicht für immer zu beenden ist. Das, was sich
ihm wenigstens widersetzen können soll, das Wort ‒ d.h. letztlich
diese eine, angeblich aus dem (sehr weit ausgelegten) ›Gesicht‹ jedes
Anderen ›sprechende‹, wenn auch unhörbare Maßgabe: »Du sollst
nicht töten« (SF, 18) ‒, wird ebenfalls als Gewalt eingestuft, die in
das Sein und in das Denken einbricht, um uns angesichts des Ande‐
ren auf unhintergehbare Art und Weise verantwortlich zu machen.
Diese »gute Gewalt« läuft allerdings Gefahr, sich im Namen eines
einzigen Anderen von der Verantwortung für Dritte zu entbinden.
So verstrickt sich die »gute«, ethische, verantwortlich machende Ge‐
walt in die politische Gewalt schier unüberwindlicher Missverhält‐
nisse zu Dritten, denen man niemals gleichermaßen und zugleich
gerecht werden kann. Im Zeichen eines entsprechenden Gerechtig‐
keitsanspruchs kann es demzufolge überhaupt keine Gewaltlosigkeit,
sondern allenfalls ›geringere Gewalt‹ geben. Selbst das, was sich der
Gewalt zu widersetzen verspricht, wird hier explizit als eine Art von
Gewalt bezeichnet. Das verstärkt den Eindruck nachhaltig, aus der

19 H.-G. Gadamer, Hermeneutik I. Wahrheit und Methode, Tübingen 61990; J. Tra‐
bant, Artikulationen. Historische Anthropologie der Sprache, Frankfurt/M. 1998;
A. Wellmer, Wie Worte Sinn machen, Frankfurt/M. 2007.

20 E. Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg i.Br., Mün‐
chen 1992, 107 [=JS].

Kapitel XI

438

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gewalt könne es überhaupt kein Entkommen geben ‒ im Gegensatz
zu allen Sprachphilosophen und Theoretikern des Politischen, die
uns wie Arendt glauben machen wollen, die Gewalt sei überhaupt
kein sprachliches und politisches Phänomen und sie könne insofern
nur als dem Miteinanderreden und ‑handeln fremdes Moment gel‐
ten.

Sowohl bei Arendt als auch bei Levinas vermisst man allerdings
Genaueres dazu, was Gewalt überhaupt zu Gewalt macht: ihre
verletzenden, verwundenden oder zerstörenden Momente. Auf den
ersten Blick scheint Levinas diese in der phänomenologischen Ge‐
waltforschung längst deutlich herausgearbeitete Momente nicht be‐
sonders ernst zu nehmen. Etwa wenn er in Totalität und Unendlich‐
keit schreibt, die Gewalt bestehe »nicht so sehr im Verletzen und
Vernichten«, sondern »vielmehr darin, die Kontinuität der Personen
zu unterbrechen, ihnen Rollen zuzuweisen, in denen sie sich nicht
wiederfinden, sie zu Verrätern nicht nur an ihren Pflichten, sondern
an ihrer eigenen Substanz zu machen, sie Taten verrichten zu lassen,
die jede Möglichkeit einer Tat zerstören«.21 So aber kommen jene
Momente, die keine Phänomenologie der Gewalt übersehen darf, bei
näherem Hinsehen sogleich doch wieder ins Spiel.22 Die Phänome‐
nologie der Gewalt besinnt sich zunächst darauf, dass es jemanden
geben muss, den Gewalt trifft, dem sie unter die Haut geht und
der sie als verletzend, verwundend oder zerstörend wahrnimmt. Das
verletzende Moment, auf das ich mich hier beschränke, changiert
zwischen subjektiver Verletzlichkeit und objektiver Verletzung. Dem
Gefühl des Verletztseins wird man nicht unbedingt ›Recht geben‹,
wohingegen eine objektive Verletzung auch dann vorliegen kann,
wenn die Betreffenden sich gerade nicht speziell verletzt fühlen. In
diesem Falle ist die Feststellung vorliegender Verletzung auf Dritte
angewiesen. Bei einer solchen Feststellung handelt es sich niemals
um eine bloße Beschreibung eines Vorkommnisses. Wer sich als ver‐
letzt beschreibt, stellt etwas fest, was sich eo ipso als Abzuwehrendes,
Widriges, Unberechtigtes… darstellt: Die Verletzung hätte nicht ge‐
schehen dürfen; sie ist insofern kein neutrales Vorkommnis, sondern
ein widriges oder widerwärtiges Ereignis, das nach einer Klärung
der Verantwortlichkeit für es verlangt.

21 Levinas, Totalität und Unendlichkeit, 20.
22 Vgl. zur faiblesse und vulnérabilité de l’autre auch E. Levinas, Parole et silence et

autres conférences inédites. Œuvres 2, Paris 2009, 312.

3. Emmanuel Levinas: das ›Wort‹ als Ausweg aus dem Krieg?

439

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Gleiche gilt, wenn Dritte eine Verletzung feststellen. Dabei
begeben sie sich unvermeidlich auf ein dissensuelles Feld, in dem
strittig ist, welche Art der Verletzung, welcher Grad und welches
Ausmaß der Verletzung sozial und politisch maßgeblich sein muss
oder sein sollte. Für die ständig reklamierte Verletzung des noto‐
rischen Querulanten gilt das nicht. Umgekehrt sind weitgehend
unbemerkt vor sich gehende Verletzungen wie bspw. ständige De‐
mütigungen auch dann politisch außerordentlich relevant, wenn
sie nur von wenigen (und nicht einmal von den Gedemütigten
selbst) geäußert werden; in dem Falle nämlich, dass nachzuweisen
ist, dass die Demütigung mit institutionellen Grundstrukturen eines
Gemeinwesens verknüpft ist.23

Dissens in diesen Fragen kann nur politisch ausgetragen werden,
d.h. in Verbindung mit gesellschaftlichen Institutionen, die ihrer‐
seits im Verdacht stehen, Gewalt zu reproduzieren. Um in dissensu‐
ellen Auseinandersetzungen bestimmten Formen der Gewalt entge‐
gentreten zu können, sind wir auf Formen der Auseinandersetzung
angewiesen, die sich wiederum nicht neutral zur Gewalt verhalten.
Ricœur spricht in diesem Zusammenhang vom »Paradox des Poli‐
tischen«, das darin liegt, dass genau die politischen Formen, die
man instituiert, um der Gewalt entgegenzuwirken, ihrerseits deren
Reproduktion heraufbeschwören.24 Ricœur zögert nicht, in diesem
Zusammenhang vom politisch Bösen zu sprechen, da politische In‐
stitutionen nicht nur als kritikwürdig erscheinen, insofern sie bspw.
mit fortgesetzter Demütigung von Mitbürgern, sondern darüber hi‐
naus mit schlechterdings Inakzeptablem, Unannehmbarem, nicht zu
Rechtfertigendem einhergehen. Das Politische gerät infolgedessen an
die Grenzen des Bösen, wenn es stimmt, dass das Böse genau das
Nichtzurechtfertigende ist, das dennoch getan und Anderen angetan
wird.25

23 A. Margalit, The Decent Society, Cambridge, London 1996.
24 P. Ricœur, Histoire et vérité [1955], Paris 2001, 294–321; dt.: Geschichte und

Wahrheit, München 1974, 248‒276 [=GW].
25 Ricœur stützt sich hier auf Jean Nabert. Vgl. P. Ricœur, Le Mal. Un défi à la

philosophie et à la théologie, Genève 2004.

Kapitel XI

440

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Frieden als ethischer Sinn der Sprache?
Eine Moral, die uns nicht zum Narren hält?

Man sieht, dass der Begriff der Gewalt zwischen Gewaltsamkeit und
Gewalttätigkeit ein breites Spektrum aufweist, das im Rahmen einer
Ontologie des Krieges kaum angemessen zur Sprache zu bringen ist,
die letztlich alles ausnahmslos einer undifferenzierten Gewalt verfal‐
len sieht. Allerdings kann man Levinas nicht vorwerfen, dieses Spek‐
trum überhaupt nicht im Blick gehabt zu haben.26 Für ihn beginnt
die nicht dem Sein, sondern menschlichem Tun und Unterlassen
zuzuschreibende Gewalt damit, dass man so tut, als ob man allein
auf der Welt wäre. Und sie reicht bis hin zu institutionalisierter Ge‐
walt, wie sie Ricœur in seiner Arbeit über das politische Paradox und
Arendt unter der Überschrift totalitärer Herrschaft beschrieben ha‐
ben. Wenn es stimmt, dass wir bislang keine wirklich der Gerechtig‐
keit verpflichtete Gesellschaft kennen oder auch nur entwerfen kön‐
nen, die nicht zugleich Ungerechtigkeit heraufbeschwören würde,
und wenn es keine der Achtung menschlicher Würde verschriebene
Gesellschaft gibt, die nicht auch zu entwürdigen droht (etwa durch
die Art und Weise, wie sie staatlicherseits soziale Leistungen gewährt
und dabei deren Empfänger:innen zu Bittsteller:innen macht), fragt
es sich, ob man institutionalisierter Gewalt überhaupt je entkommen
wird. Genau auf diesen Anspruch zieht sich Levinas schließlich zu‐
rück, indem er in seinem zweiten Hauptwerk, Jenseits des Seins oder
anders als Sein geschieht (1974), feststellt: »Das eigentliche Problem
besteht für uns Abendländer nicht mehr so sehr darin, die Gewalt
abzulehnen, als vielmehr darin, uns zu fragen, wie wir die Gewalt so
bekämpfen sollen, daß wir ‒ ohne in der Widerstandsverweigerung
gegenüber dem Bösen zu verkümmern ‒ die Institutionalisierung der
Gewalt infolge ebendieses Kampfes verhindern können.«27

Ein überaus ernüchterndes Ergebnis, insofern nunmehr jede Aus‐
sicht auf Gewaltfreiheit verbaut zu sein scheint und nur noch das
Interesse an geringerer, wenigstens nicht ›institutionalisierter‹ Ge‐

26 Vgl. E. Levinas, Eigennamen, München, Wien 1988, 7, 103; Zwischen uns. Mün‐
chen, Wien 1995, 125 ff.

27 JS, 378. Schon in einem Brief an Le Monde aus dem Jahr 1954 hatte sich
Levinas anlässlich des Struthof-Prozesses für die Notwendigkeit »vernünftiger
Institutionen« ausgesprochen (SF, 114).

4. Frieden als ethischer Sinn der Sprache?

441

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


walt Levinas‘ Denken zu bestimmen scheint. Zuvor hatte es den
Anschein, dass ein ohne jegliche Beschönigung diagnostizierter,
schließlich mit dem Sein zusammenfallender Begriff des Krieges
der Maßstab sein müsste, an dem zu bemessen wäre, ob uns »die
Moral« wirklich einen Ausweg aus der Gewalt weist. Später gibt
Levinas diese ›ontologische Kampflinie‹ offenbar ganz auf – als ob
er geahnt hätte, dass auch die von ihm selbst offerierte Moral, die
uns angesichts einer das Sein geradezu beherrschenden Gewalt28

nicht länger »zum Narren halten« sollte, gar nicht halten kann,
was sie verspricht, nämlich einen Ausweg aus dem Sein und damit
zugleich auch aus dem Krieg und aus aller Gewalt zu weisen. Dem
Sein bleiben wir überantwortet ‒ ungeachtet eines uns zur Verant‐
wortung bestimmenden ›Wortes‹, dessen Quelle Levinas ›jenseits‹
des Seins vermutet. Aber diese Auslieferung an das Sein entbindet
in keiner Weise von der Aufgabe, den »Krieg aller gegen alle« zu
bekämpfen, der, wie Levinas mit Blick auf Spinozas conatus essendi
meint, bereits in einem »Beharren im Sein« angelegt scheint, an
dem »die Seienden« von Anfang an und bis zum Schluss unbedingt
interessiert zu sein scheinen (JS, 26 f.). Wiederum liest sich das wie
ein ontologisches Verurteiltsein zum Krieg. Wenn daran aber nichts
zu ändern ist, will der Philosoph wenigstens darauf hinwirken, dass
man nicht einen »Krieg mit gutem Gewissen« führt (JS, 348) ‒
als ob es nur darum gehen könnte, Krieg wenigstens schlechten
Gewissens zu führen, wenn es schon kein Entkommen aus ihm gibt.

Tatsächlich redet Levinas einer »Rückkehr zum schlechten Gewis‐
sen« das Wort, die aber gewiss nicht dafür genügt, eine anvisierte
»Aufhebung des Krieges« herbeizuführen.29 Frieden mag ›angesichts
des Anderen‹ immer schon geboten sein, wie Levinas unter Beru‐
fung auf die »unausrottbare Evidenz des Sozialen« glauben machen
will, die ihm überhaupt kein ›neues Phänomen‹ zu sein scheint.
Immer schon, so meint er, war angesichts des Anderen der »Frieden

28 Wer näher hinsieht, wird bei Levinas symptomatisches Schwanken feststellen:
beherrscht uns kriegerische Gewalt im Sein? Sind ›Sein‹ und ›Krieg‹ letztlich
dasselbe und erweisen wir uns insofern vom Sein beherrscht? Kann das Sein
überhaupt ›herrschen‹? Derrida hat das in seiner frühen Auseinandersetzung
mit Levinas bereits bestritten.

29 Levinas, Zwischen uns, 166, 185.

Kapitel XI

442

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst« geboten.30 Und dieses Gebot ist es, was die Sprache als
solche überhaupt erst zu einer sprechenden macht. Wer für diesen
Frieden buchstäblich keinen Sinn und für dieses Gebot kein ›offe‐
nes Ohr‹ hat, muss zugleich den ethischen Sinn der Sprache bzw.
menschlicher Rede verfehlen und kann, wie es scheint, nur verbalen
Lärm machen. Den Frieden verfehlen ist gleichbedeutend damit, die
Sprache zu verfehlen, d.h. einer gewaltsamen »Welt ohne Wort« zu
verfallen. Demnach würde es genügen, an den dem Anspruch des
Anderen zu verdankenden Sinn der Sprache zu erinnern, um im Zei‐
chen des Friedens zu handeln, der wenigstens als gebotener immer
schon ›da‹ zu sein scheint. Das praktische Problem des Friedens
würde sich so gesehen darauf reduzieren, zu tun, was angesichts des
Anderen ohnehin geboten ist und immer schon geboten war.

Liegt aber in der »guten Gewalt«, die wir uns angeblich unwider‐
sprechlich vom Anderen her zuziehen, wirklich die Eröffnung eines
Königswegs zum Frieden, insofern sie wenigstens sicherstellt, dass
wir nicht von einer entsprechenden Moral zum Narren gehalten
werden? Hätte sich mit anderen Worten eine Moral, der das nicht
länger vorzuwerfen wäre und die es wirklich radikal mit Gewalt
und Krieg aufzunehmen verspräche, nur an das zu halten, was ange‐
sichts des Anderen geboten ist? Dagegen erheben sich nachdrückli‐
che Bedenken. Die von Levinas in Anspruch genommene und als
evident bezeichnete Basis dieser Moral erscheint als außerordentlich
anfechtbar. Kann man wirklich zeigen bzw. deskriptiv aufweisen, dass
kraft des Gesichtes ein Gebot zur Geltung kommt, nicht am Tod
des Anderen schuldig zu werden? Verlässt Levinas hier nicht den
Boden der Phänomenologie und damit den methodologischen Athe‐
ismus (dem er sich ausdrücklich verpflichtet hat), um sich einfach
auf biblische Quellen zu berufen?31 Gebietet diese Moral überhaupt
etwas Bestimmtes? Oder sensibilisiert sie lediglich für die Frage, ob

30 Ebd., 235. Möglicherweise spielt Levinas im zitierten Text aus dem Jahre 1986
auf eine eher in der Soziologie angesiedelte, in den letzten Jahren wieder ver‐
schärfte Diskussion um die »Erfindung« des Sozialen im Zeichen der sog.
›sozialen Frage‹ des 19. Jahrhunderts an. Zweifellos meint Levinas nicht, dass
die Sozialität, wie er sie im Zeichen radikaler Verantwortung denkt, etwas
spezifisch ›Modernes‹ ist, wie es Theoretiker des Sozialstaats behauptet haben.

31 Vgl. D. Janicaud, Die theologische Wende der französischen Phänomenologie,
Wien, Berlin 2014. Frühzeitig hatte Levinas mit Verweis auf Husserl betont,
dass die Alterität, von der her er das ›Sagen‹ des Gesichts deutet, jeglicher

4. Frieden als ethischer Sinn der Sprache?

443

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(und wenn ja, wie) eigenes Leben, Tun oder Unterlassen den Tod
eines Anderen bedeuten könnte? Setzt sie damit nicht gleichsam zu
hoch an? Verfehlt sie nicht alle nicht-tödliche Gewalt? Gewalt muss
nicht gleich töten bzw. physisch liquidieren. Schon gar nicht, wenn
man sich so verhält, als ob man allein auf der Welt wäre, womit für
Levinas bereits die Gewalt beginnt. Diese Formulierung kann auch
für bloße Rücksichtslosigkeit im Sinne eines mehr oder weniger
eklatanten Mangels an Zivilität32 stehen, d.h. für eine wenig intensive
und alltägliche Gewaltsamkeit, die rechtlich kaum belangbar ist,
wenn sie sich keiner inkriminierten Gewalttätigkeit schuldig macht.

Nicht immer ist die Gewalt ein Skandal; oft ist sie, zumindest
als Gewaltsamkeit, nahezu unkenntlich und zugleich unvermeidlich.
Z. B. dann, wenn Rücksicht für den einen mangelnde Rücksicht
anderen gegenüber notwendigerweise nach sich zieht oder wenn
das Wort zu ergreifen bedeutet, es anderen im gleichen Zug abzu‐
schneiden. Das heißt nicht, dass wir uns von kaum zu vermeidender
Gewaltsamkeit (die Levinas von Gewalttätigkeit nicht unterscheidet)
einfach exkulpieren könnten. Ob man sie als kaum zu vermeidende
überhaupt realisiert und wie man sich zu ihr verhält, macht immer
noch einen erheblichen Unterschied. Schließlich kann man sie auch
billigend in Kauf nehmen und sich ihr umso bedenkenloser überlas‐
sen (und sie sogar nutzen), als man sich nicht für sie verantwortlich
halten muss. Aber bereits dann, wenn wir sie indifferent hinnehmen,
ziehen wir uns im Verhältnis zu Anderen die Frage der Verantwor‐
tung für eine Gewalt zu, an der wir mindestens mitbeteiligt sind.
Und eine eindeutige, unstrittige Grenze zwischen Unvermeidlichkeit
und Verantwortlichkeit ist nirgends in Sicht. Das aber bedeutet, dass
grundsätzlich jederzeit damit zu rechnen ist, dass auf den ersten
Blick nicht zu vermeidende Gewaltsamkeit doch zuzurechnen ist.
Und das ist auch eine Frage kontextuell variabler Schwellen, die
je nach geschichtlichen, kulturellen und sozialen Umständen festle‐
gen, wo auf Gewaltsamkeit sensibel reagiert wird. Eine Gewaltsam‐
keit, die wir nicht zu unseren eigenen Gunsten ausnutzen, wird
man uns vielleicht nachsehen; weniger oder gar nicht aber eine
Gewaltsamkeit, die wir uns zu Nutze machen, die in mehr oder

»Sinngebung« vorausgehe (Carnets de captivité suivi de Écrits sur la captivité et
Notes philosophiques diverses. Œuvres 1, Paris 2009, 451).

32 Ich beziehe mich auf Helmuth Plessners Grenzen der Gemeinschaft aus dem
Jahre 1924.

Kapitel XI

444

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weniger vermeidbare Gewalttätigkeit übergeht, und schließlich: die
man selbstherrlich ausübt.

Doch dabei steht nicht jedes Mal der physische Tod des Ande‐
ren auf dem Spiel. Genau das der Gewalt in allen ihren Formen
zuzuschreiben, würde bedeuten33, zahlreiche ‒ auf den ersten Blick
weit weniger dramatische ‒ Gewaltphänomene aus dem Auge zu
verlieren, die mindestens eines voraussetzen: dass diejenigen, die
jeweils die Gewalt trifft, verletzt werden und dass sie sich dazu
niemals indifferent verhalten werden. Nicht ein uraltes, phänomeno‐
logisch nicht nachzuweisendes Gebot, vielmehr das in dieser Nicht-
Indifferenz liegende, implizite oder explizite ›Nein‹ zur Gewalt, die
Anderen (unvermeidlich oder mutwillig) angetan wird, muss am
Anfang einer Analyse stehen, die sich erst einmal der Erfahrung
zu versichern hat, die der Gewalt ausgesetzte Subjekte machen.34

Gewalt widerfährt demnach leibhaftigen Subjekten auf nicht-indif‐
ferente Art und Weise; und zwar auch dann, wenn die fragliche
Gewalt nicht tief eindringt, rasch vorübergeht und keine Spuren
hinterlässt. Nur wenn man den Gewaltbegriff entsprechend weit
fasst, besteht die Chance, nicht von vornherein (gewaltsam) eine
Vielzahl von Gewalterfahrungen auszublenden, die wir als sowohl
verletzende als auch als verletzte Subjekte machen. Bei niemandem,
den Gewalt trifft, ist jemals vorauszusetzen, dass er dies gleichgültig
hinnehmen wird bzw. übergehen kann, auch dann nicht, wenn es
sich um subtile, kaum auffällige Gewaltsamkeiten handelt.

Umgekehrt folgt nicht, dass auf jede Art von Gewaltsamkeit oder
Gewalttätigkeit entsprechend reagiert werden muss. Girard erweckt
diesen Anschein zumindest dort, wo er von »wesenhafter« Gewalt
spricht, die mit fataler Konsequenz Gegengewalt nach sich zieht

33 Ich betone: würde. Es geht hier keineswegs darum, Levinas‘ Philosophie im
Ganzen auf diesen Ansatz festzulegen.

34 Bekanntlich nimmt der Begriff der Nicht-Indifferenz bei Levinas selbst, vor al‐
lem im zweiten Hauptwerk, eine zentrale Stellung ein. Auf eine im verfügbaren
Rahmen gar nicht zu leistende Exegetik kann ich mich hier nicht einlassen.
Diese müsste klären, wie sich dieser Begriff überhaupt noch zum verbreiteten
Verständnis von Moral, Geboten und Verboten ins Verhältnis setzen lässt, an
das sich Levinas in Totalität und Unendlichkeit noch anlehnt. Ich weiche im
Übrigen von Levinas insofern ab, als ich die fragliche Nicht-Indifferenz stärker
auf Seiten derer lokalisiere, die von Gewalt so getroffen werden, dass sie ihnen
als ›Widriges‹ oder auch ›Widerwärtiges‹ erscheinen muss.

4. Frieden als ethischer Sinn der Sprache?

445

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und deshalb stets einen Horizont ein- oder gegenseitiger Vernich‐
tung heraufbeschwört.35 Wenn Gewalt unvermeidlich Gegengewalt
hervorruft, so dass auch diese wiederum Gewalt nach sich ziehen
muss, dann gibt es überhaupt keinen »Weg aus der Gewalt«, wie ihn
Girard unter Hinweis auf Hiob sucht, es sei denn die Hinwendung
zu einer Religion des Opfers, die allerdings ebenfalls nicht zeigen
kann, wie ›innerweltlich‹ der Gewalt zu entkommen wäre.

Dabei ist eine solche Unvermeidlichkeit durch nichts bewiesen.
Zu zeigen wäre erst, dass Gewalt nicht auch in der leibhaftigen Sub‐
jektivität derer, die sie trifft, resorbiert werden kann wie ein Schlag,
dessen Wirkung elastisch aufgefangen wird und schließlich verpufft.
Und wenn die Gewalt nicht zu resorbieren ist und eine mehr oder
weniger bleibende Verletzung nach sich zieht, steht es dem getroffe‐
nen Subjekt in gewissen Grenzen immer noch frei, sie mit eigenen
Mitteln zu entschärfen, sei es, indem es sie nur verwindet, sei es,
indem es sich nicht zu einer unmittelbaren gewaltsamen Gegenreak‐
tion verleiten lässt, sondern diese bis auf Weiteres suspendiert oder
(vergessend, verzeihend, versöhnlich etc.) ganz aussetzt, um auf die‐
se Weise einen gewissen Spielraum dafür zu schaffen, dass es nicht
zu einer fatalen Gewaltverkettung kommen muss. So kann das ge‐
troffene Subjekt dem Anderen durch Nachgiebigkeit, Nachsicht und
Friedfertigkeit die Chance geben, seinerseits auf fortgesetzte Gewalt
zu verzichten; und das kann so weit gehen, ihm »die andere Wange
hinzuhalten«, auch in dem Wissen, dass nichts, weder die Resorp‐
tion von Gewalt noch deren zeitweilige Suspendierung noch auch
der Verzicht auf jegliche Gegengewalt allein dazu ausreichen kann,
jegliche Fortsetzung der Gewalt effektiv zu unterbinden. Jederzeit ist
der eigene Gewaltverzicht, der bis hin zur absoluten Wehrlosigkeit
gehen kann, als Einladung zu weiterer Gewalt misszuverstehen, die
in jeder Schwäche des Anderen nur eine günstige Gelegenheit dazu
erkennt, ihn zu unterjochen, zu besiegen oder endgültig zu vernich‐
ten.

Wir entkommen der Gewalt ‒ liege ihr Ursprung nun im Sein,
in einem mimetischen Begehren, in der Logik kollektiver Identitäts‐
bildung, in einem auch zwischen Staaten weiterhin andauernden

35 Girard, Das Heilige und die Gewalt, 49, 455.

Kapitel XI

446

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Naturzustand oder in einem präformierten Weltbürgerkrieg36 ‒ we‐
der durch ein unbedingtes Friedensgebot, wie es Levinas aus dem
Gesicht des Anderen herausliest37, noch allein durch Zurückhaltung
und Vermeidung jeglicher Gegengewalt bis hin zum radikalen Ge‐
waltverzicht. Letzterer ist nicht nur deshalb nicht generell zu ver‐
sprechen, weil ein konsequenter Irenismus seit langem im Verdacht
steht, sich als bester Komplize der Gewalt im Allgemeinen und des
Krieges im Besonderen zu erweisen (GW, 219‒231). Wir können
allgemeinen und durchgreifenden Verzicht auf Gewalt auch deshalb
nicht versprechen, weil diese sich als normalisierte vielfältig unserer
Aufmerksamkeit entzieht. Wir können sie umso weniger als inten‐
tionalen Gegenstand unseres Verhaltens vor uns bringen, als sie
strukturell unser Leben bestimmt, so dass dieses selbst gewaltsame
Form annimmt, ohne es recht zu realisieren.

Mit Recht insistiert Rancière darauf, dass vielfach »nur durch die
Gewalt des Konflikts« deutlich zu machen ist, wo und wie sich unser
Leben unmerklich gewaltsam vollzieht38 ‒ unmerklich zumindest für
diejenigen, zu deren Normalität eine Gewaltsamkeit oder Gewalt‐
tätigkeit geworden ist, deren verletzende Wirkungen ihnen infolge‐
dessen entgehen. Mit einem Friedensdenken, das generellen Gewalt‐
verzicht fordern würde, ist es schon deshalb nicht getan, weil wir
vielfach auf Gewalt angewiesen sind, um überhaupt herausarbeiten
zu können, wo Gewalt vorliegt39, wie sie unser Leben durchdringt
und es derart zu einem gewaltsamen macht, dass es schließlich als
ganz und gar abwegig erscheinen muss, sich durch einen Akt des
Verzichts ganz von ihr zu befreien. Ein Friedensdenken, das sich
lediglich auf Fragen des Gewaltverzichts konzentriert, aber nicht
näher untersucht, ob bzw. inwieweit uns Gewalt überhaupt derart
zur Disposition steht, dass wir auf sie verzichten könnten, muss als
naiv gelten.

36 H. Kesting, Geschichtsphilosophie und Weltbürgerkrieg. Deutungen der Geschich‐
te von der Französischen Revolution bis zum Ost-West-Konflikt, Heidelberg 1959.

37 Levinas, Carnets de captivité, 373.
38 J. Rancière, Die Politik der Bilder, Berlin, Zürich 22009, 70.
39 Das gilt für die gewaltsame Entlarvung kolonialistischer Gewalt (man denke

nur an Fanons Anklage Les damnés de la terre [1961]) ebenso wie für die Kritik
an Bedingungen ökonomischer Reproduktion heutiger Gesellschaften, die sich
wie diejenigen des sog. Westens nur auf Kosten anderer aufrechterhalten.

4. Frieden als ethischer Sinn der Sprache?

447

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Naivität ist nur abzubauen, wenn die Gewalt auch mit al‐
len ihren subtilen, strukturellen, unser Leben durchherrschenden
Momenten so weit wie möglich zum Vorschein gebracht wird ‒
angefangen bei einer Gewaltsamkeit der Gleichgültigkeit, des Igno‐
rierens und des Übersehens, die dazu führt, dass Andere in unseren
Augen nicht einmal ›existieren‹, so dass sie auch nicht zur Sprache
kommen können und ihrer Stimme effektiv beraubt sind. Wer so an
jeglicher Artikulationsmöglichkeit gehindert ist, kann auch nicht als
politisches Subjekt Andere in Anspruch nehmen und fällt am Ende
aus jeder mit Anderen zu teilenden Welt heraus. Das zu übersehen,
zu verkennen oder nicht wahrhaben zu wollen, nimmt zwangsläufig
Formen mehr oder weniger chronifizierter Rücksichtslosigkeit im
Hinblick auf die Existenz Anderer an, die nicht erst durch manifeste
Gewalttätigkeit, sondern schon dadurch radikal bedroht ist, dass sie
nicht ›gesehen‹ oder ›ignoriert‹ wird, wie auch die neuere Diskussi‐
on um den Begriff der invisibilité sociale zeigt.40

Lässt sich aber ein politisches Gemeinwesen oder System auch
nur vorstellen, das ›versprechen‹ könnte, jeden Anderen wenigstens
seiner politischen Existenz zu versichern, d.h. vor dieser gewalt‐
samen Bedrohung durch die Erfahrung sozialer ›Unsichtbarkeit‹ in
Schutz zu nehmen? Ist es vorstellbar, dass angesichts jedes Anderen
dem Gebot, nicht an seinem Tod schuldig zu werden41, wenigstens
dadurch Rechnung getragen wird, dass man ihn nicht übersieht
und ignoriert, sondern wahrnimmt und zur Sprache kommen lässt,
so dass immerhin die Chance besteht, dass die Betreffenden auch
Gehör finden? (Genau das schließt der Begriff der visibilité sociale
in der Regel ein: ›gesehen‹ werden und infolgedessen auch ›Gehör
finden‹.) Wäre auf diese Weise wenigstens der elementaren Gewalt
entgegenzuwirken, die darin liegt, zwar physisch vorhanden zu
sein, aber in den Augen Anderer praktisch bzw. politisch nicht zu
existieren? Steht jenem ›Versprechen‹ nicht eine »Ökonomie der
Aufmerksamkeit«42 entgegen, die unvermeidlich bewirkt, dass die
Wahrnehmung der einen auf Kosten der Wahrnehmung anderer
geht? Ist hier nicht eine nicht zu umgehende Selektivität und Exklu‐
sivität im Spiel? Geht nicht die Gewaltsamkeit, die für die jeweils

40 Siehe Seite 417 in diesem Bd.
41 Was doch in generativer Hinsicht geradezu unvermeidlich zu sein scheint.
42 G. Franck, Ökonomie der Aufmerksamkeit, München, Wien 1998.

Kapitel XI

448

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ausgeschlossenen darin liegt, in deren Augen unversehens in zu
verantwortende Gewalttätigkeit über, wenn sie Grund zu der Annah‐
me haben, dass ausgerechnet sie ausgeschlossen bleiben oder ausge‐
schlossen werden?

Die aktuelle Flüchtlingskrise ist in dieser Hinsicht ein Lehrstück.
Hunderttausende begehr(t)en Einlass in Europa. Aber keineswegs
konnten alle gleich berücksichtigt werden. Und was sich im Kontext
der Schließung der sog. Balkan-Route für die einen als gerechtfertige
Reaktion auf eine nationale Überforderung darstellt, ist für die an‐
deren, die Zu-spät-Gekommenen, die ohne Bleibe-Perspektive vor
geschlossenen Grenzen endlos ausharren müssen, ein brutaler Akt
des Ausschlusses, der zur Folge hat, dass sie vor Ort weder gehört
noch mit ihrem Anspruch wahrgenommen werden, so dass sie sich
auf ein depolitisiertes, nacktes Leben zurückgeworfen sehen. Bislang
ist kein Grenzregime in Sicht, das mit derartigen gewaltsamen Ex‐
klusionen überhaupt nicht belastet sein müsste. Jedes neue Grenz‐
regime wird in der einen oder anderen Weise wieder ungerecht
sein, indem es sich selektiv-exklusiv zu einer Vielzahl Fremder ver‐
hält, die teilweise Aufnahme finden, teilweise einer Ungastlichkeit
überantwortet bleiben, die sie einem kaum mehr lebbaren Leben
im Niemandsland zwischen Staaten oder in provisorischen Lagern
überlässt.43 Darin liegt in den Augen derer, die darunter zu leiden
haben, gewiss eine eminente Gewaltsamkeit, die allerdings nicht
einfach als unvermeidliche abzufertigen ist. Denn sie wirft stets die
Frage auf, ob ihr nicht durch bessere institutionelle Regelungen der
Aufnahme Fremder entgegenzuwirken wäre. Auch diese Regelungen
mögen wiederum als gewaltsam erscheinen und keine ideale Lösung
versprechen. Doch auch das heißt nicht, dass man sich mit einer
anscheinend unvermeidlichen Gewaltsamkeit indifferent abfinden
dürfte. Andernfalls würde man eben diese Unvermeidlichkeit der
Gewaltsamkeit auch schon als Vorwand dazu nehmen können, sie so
oder so (billigend) in Kauf zu nehmen, statt wenigstens Perspektiven
geringerer Gewaltsamkeit auszuloten.

43 W. Grenz, J. Lehmann, S. Kessler, Schiffbruch. Das Versagen der europäischen
Flüchtlingspolitik, München 2015; A. Oberprantacher, Ungastliche Gastfreund‐
schaft am Rande des Staates, in: Vf., M. Staudigl, P. Stoellger (Hg.), Perspektiven
europäischer Gastlichkeit. Geschichte ‒ Kulturelle Praktiken ‒ Kritik, Weilerswist
2016, 619‒651.

4. Frieden als ethischer Sinn der Sprache?

449

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In diesem Sinne, scheint mir, hat auch Ricœur vom Paradox des
Politischen gesprochen. Es liegt wie gesagt darin, dass eben die
Institutionen, die man einrichtet, um der Gewalt entgegenzuwirken,
sie (in anderer Form) aufs Neue heraufbeschwören. Auch wenn
das unvermeidlich so sein sollte, entbindet uns das nicht von einer
Kritik der Gewalt, die sich der Suche nach geringstmöglicher Gewalt
verpflichtet und sich weigert, die angebliche Unvermeidlichkeit ›der‹
Gewalt in den Vorwand umzumünzen, sie einfach hinzunehmen
oder in Kauf nehmen zu müssen (um sich ihrer sodann umstands‐
los zu bedienen). Merleau-Ponty hat zweifellos Recht, wenn er fest‐
stellt, dass man sich der Gewalt umso bereitwilliger bedient, als
sie angeblich ›den Verhältnissen‹ immanent ist.44 So macht er da‐
rauf aufmerksam, dass es möglicherweise gar keine klar erkennbare
Grenze zwischen unvermeidlicher Gewaltsamkeit und zurechenba‐
rer Gewalttätigkeit gibt, wenn diese sich jederzeit auf erstere berufen
kann, um im gleichen Zug die Frage auszublenden, ob sie nicht
Spielräume wenigstens geringerer Gewalt auszuloten hätte.

Das Paradox des Politischen ist, insoweit man es als Freibrief
dafür nimmt, unvermeidliche Gewalt auszuüben, nur dann zu kri‐
tisieren, wenn es ethisch durch eine sich damit nicht gleichgültig
abfindende Untersuchung der Gewalt relativiert wird. Genau das
besagt beim frühen Ricœur der Begriff des Nächsten, der im Sinne
der Herausforderung zur Nichtgewalt »die persönliche Art und Wei‐
se« bezeichnen sollte, »mit der ich dem anderen über jede soziale
Vermittlung hinaus begegne«; und zwar so, »daß die Bedeutung
dieser Begegnung von keinem der Geschichte immanenten Kriterium
abhängt« (GW, 113). Trotz gewisser Bedenken gegen eine religiös-
sentimentale Verwendung dieses Begriffs hält Ricœur ihn für unver‐
zichtbar und glaubt nicht, dass man zwischen dem Nächsten und
dem Sozius (dem politisch Zugehörigen, dem Mitglied in gewissen
Organisationen oder Leidensgenossen in der Fabrik, im Gefängnis
oder KZ) wählen müsse. Vielmehr repräsentiert der Begriff des
Nächsten, der jede(r) andere sein kann, für ihn ein zu radikaler Ge‐
waltkritik anhaltendes Moment des Ethischen, das es ausschließen
muss, dass man die Gewalt, die im Namen politischer Institutionen,
des Staates und transnationaler Machtgefüge unumgänglich zu sein
scheint, jemals indifferent hinnimmt oder rechtfertigt. Mit anderen

44 M. Merleau-Ponty, Die Abenteuer der Dialektik [1955], Frankfurt/M. 1974, 113.

Kapitel XI

450

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Worten: die Gewalt, die man in politischer Hinsicht für unvermeid‐
lich hält, ist darum nicht weniger falsch und zurückzuweisen ‒ auch
wenn überhaupt kein Ausweg in völlige Gewaltlosigkeit denkbar
erscheint. So kommt der frühe Ricœur einem starken Begriff des
Anderen, wie wir ihn bei Levinas paradoxerweise als von dessen
äußerster Schwäche und Auslieferung an andere her gedachten an‐
treffen, gleichsam auf halbem Wege entgegen. Aber verfügen wir mit
diesem Begriff (oder mit dem »Nächsten«) auch schon über eine
zureichende Basis für eine ethische Kritik des Staates sowie inter-
und transnationaler politischer Institutionen und sogar verschiede‐
ner Kulturen?45 Und genügt dafür die aus dem Gesicht des Anderen
abgeleitete, bloß negative ›Devise‹ des Gebotes, nicht zu töten bzw.
den Anderen wirklich leben zu lassen ‒ was einen weit stärkeren
Anspruch darstellt (vgl. GW, 230)?

Muss die Verabsolutierung dieses Gebotes nicht in eine Gewalt
des Ethischen umschlagen, wenn sie bedingungslos einem Anderen
(ohne Rücksicht auf Dritte) gelten soll? Levinas‘ in diesem Zusam‐
menhang immer wieder zitierter und in der Literatur bereits ausgie‐
big diskutierter Hinweis, angesichts eines Anderen seien auch andere
Andere bereits ›im Spiel‹46 ‒ so dass sich der Schluss aufdrängt,
das Ethische müsse sich von Anfang an kraft dieser Dimension der
›Tertialität‹ auf das Politische hin öffnen ‒, entschärft diese Frage
keineswegs. Die Kritik der Gewalt kann jedenfalls keine bloß ethi‐
sche Basis haben, wenn es eine Gewalt des Ethischen selbst gibt,
insofern sich der ethische Anspruch des Anderen und jeder Versuch,
ihm gerecht zu werden, von anderen Anderen entbindet. Dass dem
der ethische Anspruch Dritter im Wege steht, hat Levinas zweifellos
gesehen. Jeder von ihnen kann durch seinen Anspruch die Gewalt
des Ethischen verschärfen. Dabei macht uns Levinas keine Hoffnung
darauf, angesichts einer Vielzahl miteinander konfligierender, einan‐
der widerstreitender Ansprüche Anderer sei deren dialektische ›Ver‐
mittlung‹ und ›Aufhebung‹ denkbar. Umso dringlicher erscheint es,
das Politische als Feld des Aufeinandertreffens einer Vielzahl hetero‐
gener Ansprüche zu denken, die uns dazu zwingen, in deren unauf‐
hebbarem Widerstreit zusammenzuleben. Kann auf diese Weise das

45 Mehrfach spricht Levinas davon, Kulturen im Ganzen ethisch beurteilen zu
wollen; so in Parole et silence, 380.

46 Levinas, Carnets de captivité, 53, 153, 328, 342 f.

4. Frieden als ethischer Sinn der Sprache?

451

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Politische der fraglichen Gewalt des Ethischen Herr werden? Hat de‐
ren Kritik nun allein noch eine politische Basis? Gewiss nicht, wenn
das Politische niemals die Gewalt einhegt, begrenzt, entschärft, ohne
zugleich neue Gewaltpotenziale heraufzubeschwören bzw. in sich zu
bergen, mit denen wir uns nur dann nicht gleichgültig abfinden
und die wir nur dann nicht einfach in Kauf nehmen oder sogar
zur Rechtfertigung eigener Gewalt missbrauchen werden, wenn sich
die ethische, dem Anspruch des Anderen verpflichtete Gewaltkritik
ihrer Aufhebung im Politischen widersetzt. So gesehen werden wir
niemals ein bloß ethisches Leben (im Sinne von Levinas) führen
und niemals bloß politisch leben können, sondern gewissermaßen
zwischen Ethik und Politik, in deren unaufhebbarem Widerstreit,
existieren ‒ in sprachlich strukturierten Lebensformen, die, wenn
Levinas Recht hat, ständig Gefahr laufen, den gewaltkritischen Sinn
der Sprache aus dem Blick zu verlieren und die ihnen einbeschrie‐
bene Gewaltsamkeit zu vergessen, so dass sie vielfach nur mit Ge‐
walt aus dem Schlaf dieses Vergessens zu rütteln sind, in dem sich
ein normalisiertes politisches Leben am Ende überhaupt keiner
Schuld angesichts Anderer mehr bewusst ist, die es nicht einmal
wahrnimmt und so um ihr politisches Dasein zu bringen droht.

Auf der Suche nach Spielräumen des Verhaltens zwischen ver‐
meidbaren und unvermeidlichen Gewaltsamkeiten wird uns weder
eine Ontologie des Krieges weiterhelfen, die uns als unabänderlich
in unserer Seinsverhaftung zur Gewalt verurteilt beschreibt, noch
auch eine Ethik, die glauben macht, wir müssten uns nur an das
aus dem Gesicht des Anderen sprechende ›Wort‹ erinnern, um einen
rettenden Ausweg aus der Gewalt zu finden.47 Auch ein derart verab‐
solutiertes Ethisches zieht den Verdacht eminenter Gewaltpotenziale
auf sich, die nur politisch, d.h. in Horizonten der Koexistenz mit
Dritten, in Schach zu halten sind. Auch das Politische aber kann sich
dabei nicht selbst genügen, wenn es bei jeder Institutionalisierung
neue Gewaltpotenziale heraufbeschwört, die als nicht zu umgehende

47 Was Levinas zum beschriebenen chiasmatischen (Miss-)Verhältnis von Ethik
und Politik bzw. Ethischem und Politischem angesichts von unaufhebbarem
Widerstreit zwischen singulären und pluralen Ansprüchen sagt, legt eine solche
Schlussfolgerung ‒ im Unterscheid zu seinen oben zitierten kürzeren Schriften
‒ eigentlich nicht nahe. Gerade auf letztere bezieht man sich aber vielfach über‐
schwänglich, weil sie es nahelegen, das mit dem Gesicht des Anderen verknüpfte
»Wort« theologisch zu deuten.

Kapitel XI

452

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch schon zur Rechtfertigung neuer Gewalt missbraucht werden
können. Wer das nicht hinnehmen will, sieht sich dazu gezwungen,
sich auf eine ethische Kritik der Gewalt zurückzubesinnen, die sich
nach dem hier entfalteten Verständnis allerdings nicht auf ein ein‐
deutiges und politisch vermeintlich unproblematisches, verabsolu‐
tiertes Gebot (allein) stützen kann. Vielmehr ist sie methodisch in
erster Instanz auf eine Phänomenologie der Gewalt angewiesen, die
erst einmal zu ermitteln hat, wodurch Gewalt zu etwas Unannehm‐
baren wird ‒ durch ihren verletzenden Charakter nämlich, zu dem
sich niemand indifferent verhalten kann. Auch daraus ergibt sich
allerdings nicht ohne Weiteres eine absolute ethische oder politische
Maßgabe ‒ etwa im Sinne eines unbedingten Verletzungsverbots
(anstelle des Gebotes, nicht zu töten). Keineswegs ist jede noch
so geringfügige Verletzung zu vermeiden oder politisch ausschlagge‐
bend, auch nicht dadurch, dass sie Gegengewalt nach sich zu ziehen
droht. Vielfach resorbieren und unterbinden wir widerfahrene Ge‐
walt, um es nicht zu deren fataler Fortsetzung kommen zu lassen.
Daran hindert uns weder die angebliche Herrschaft des Seins, ein
ontologischer Krieg, noch auch ein angeblich bedingungsloses Inter‐
esse an der eigenen Selbsterhaltung, weder eine Logik politischer
Identitätsbildung durch Verfeindung noch auch ein das politische
Leben im Staat und zwischen Staaten prägender Naturzustand.

5. Resümee

Weder sind wir der Gewalt gänzlich verfallen noch auch ohne Weite‐
res von ihr zu befreien. Weder ein düsterer Fatalismus noch auch
ein naiver Optimismus hilft uns bei der differenziellen Frage weiter,
wie u. U. welcher Gewalt wenn schon nicht ein für alle Mal, so doch
gegenwärtig mit Erfolg entgegenzutreten ist, ohne dabei sogleich
neue Gewalt heraufzubeschwören. Dabei kommt nach wie vor der
Sprache ‒ nicht als virtuelles ›System‹, sondern als Rede, die sich
an Andere wendet und ihnen Antwort gibt ‒ die zentrale Rolle
zu. Was, wenn nicht die menschliche Rede, sollte wenigstens den
Hauch einer Chance bieten, selbst nach Ausrottungs- und Weltkrie‐
gen, Genoziden und sonstigen Desastern Auswege aus der Gewalt zu
eröffnen? Was, wenn nicht die in diesem Sinne ›sprechende‹ Geste

5. Resümee

453

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder die neues Vertrauen stiftende Anrede im Modus des Vokativs48,
die allerdings über keinerlei Gewissheit verfügt, ob sie den Anderen
überhaupt erreicht, und die nicht einmal wissen kann, ob sie nicht
ihrerseits unerkannt Gewalt reproduziert und ihren Adressaten zu‐
mutet?

Bei allen Beteiligten handelt es sich unumgänglich um leibhaftige
Subjekte, die niemals in diesem Sinne für sich zu bürgen vermögen,
da sie nicht von einem ›transparenten‹ Selbstverhältnis ausgehen
können. Selbst im Zeichen erklärten Gewaltverzichts kann niemals
davon ausgegangen werden, dass man sich auf diese Weise ganz
und gar der Gewalt zu entziehen vermag. Verdient also die als Rede
aufgefasste Sprache überhaupt noch irgendwelches Vertrauen? Von
Rosenzweig über Buber bis hin zu Levinas kontert eine überwiegend
jüdisch inspirierte Sprachphilosophie: Wenn überhaupt etwas Ver‐
trauen stiftet (wenn nicht verdient), so gerade die Rede, die sich an
den Anderen als solchen wendet und sich von ihm als solchem in
Anspruch nehmen lässt. Mag darin auch eine ›gute‹ Gewalt liegen,
die sich gegen eine angeblich ganz und gar dem Sein, der Selbster‐
haltung, dem Naturzustand und damit dem Krieg verfallene Welt
soll behaupten können, so muss man dem allerdings entgegenhalten,
dass eine derartige ›ethische‹ Wende der Sprachphilosophie ihrer‐
seits politischer Gewalt in die Hände zu spielen droht, wenn sie
nicht das unaufhebbare Missverhältnis zwischen dem Anderen und
Dritten und darüber hinaus die Paradoxien politischer Institutionali‐
sierungen in Rechnung stellt, die Gewalt nur um den Preis bändigen
und mäßigen können, ihr neue Potenziale zuzuführen. Dagegen ist
wiederum nur im unaufhebbaren Widerstreit von Ethik und Politik
Einspruch einzulegen, der es niemals zulässt, dass eine Ethik im
Zeichen des Anderen über eine Politik triumphiert, die sich um
institutionalisierbare Spielräume möglichst geringer Gewalt bemüht.

Umgekehrt wird eine solche Politik niemals sich selbst genügen,
wenn sie gewissermaßen nur für ›Dritte‹ gemacht ist und die Ander‐
heit des Anderen vergisst, die uns, wie man wiederum von Rosen‐
zweig bis Levinas glauben macht, ›das Wort‹ gibt. Daraus im Sinne
des biblischen Gebotes eine absolute bzw. eigens verabsolutierte poli‐

48 F. Rosenzweig, Der Stern der Erlösung, Frankfurt/M. 51996, 196; E. Levinas,
Eros, littérature et philosophie. Essais romanesques et poétiques, notes philoso‐
phiques sur le thème d’éros. Œuvres 3, Paris 2013, 223.

Kapitel XI

454

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tische Maßgabe abzuleiten49, kann indessen kaum überzeugen. Auf
diese Weise würde man Ethik und Politik gewissermaßen kurzschlie‐
ßen, statt sie in ihrem Zusammenspiel und Widerstreit zu bedenken.
Überdies würde man eine reichhaltige Phänomenologie der Gewalt
übergehen, die zeigt, wie wir diesseits des physischen Todes von
einer Vielzahl von Gewalterfahrungen heimgesucht werden, die alle‐
mal verletzen, es aber einer dissensuellen Auseinandersetzung über‐
lassen müssen, zu klären, inwiefern sie ethisch und/oder politisch
maßgeblich sein müssen. Solche Auseinandersetzungen werden uns
nur weiterbringen, wenn sich diejenigen, die diesen Erfahrungen
kaum ausgesetzt sind, von anderen darüber belehren lassen, wie
›einschneidend‹ sie sind, ob sie sich verschmerzen lassen und nach‐
zusehen sind oder ob sie die Grenzen des Erträglichen überschrei‐
ten. Dazu bedarf es keineswegs eklatanter Gewalt, die aufgrund ihrer
Salienz nicht zu übersehen ist. Viel effektiver setzt sich eine subtile
Gewalt der Ignoranz, des Übersehens, Überhörens und Verschwei‐
gens durch, die vielfach nur gewaltsam als Gewalt kenntlich zu
machen ist. Das aber geschieht umwillen derer, die auf unzumutbare
Art und Weise unter ihr leiden, und im Namen ethisch-politischer
Lebensformen selbst, denen wir heute abverlangen, dass sie sich
genau dem so weit wie nur möglich widersetzen; denn nur so kön‐
nen sie ihren Namen verdienen, niemals dann, wenn sie Andere
indifferent einem im Grunde nicht lebbaren, weil unter unzumut‐
barer Gewalt leidenden Leben überantwortet sein lassen und sie
insofern ›vergessen‹. Auch das kann auf eine Art Tod hinauslaufen,
wie ihn schon Alexis de Tocqueville beschrieben hat: auf einen
sozialen und politischen Tod bei lebendigem Leibe derer, die ihn
erleiden.50 In der Frage, ob und wie wir uns dazu ‒ nicht-indifferent
oder gleichgültig ‒ verhalten, verhalten können und wollen, sehe ich
den eigentlichen Brennpunkt einer sozialphilosophisch revidierten

49 Man muss Levinas keineswegs unterstellen, daran gedacht zu haben. Aber die
teils metaphorisch drastische Art und Weise, in der er uns dem Anspruch
des Anderen regelrecht (als »Geiseln«) unterworfen beschreibt, ruft doch die
Frage auf den Plan, ob er nicht damit geliebäugelt hat, diesen Anspruch als
unbedingten zu verabsolutieren. Auf die möglichen Folgen ist an anderer Stelle
hingewiesen worden (Vf., M. Staudigl [Hg.], Bedingungslos? Zum Gewaltpoten‐
zial unbedingter Ansprüche im Kontext politischer Theorie, Baden-Baden 2014).

50 A. de Tocqueville, Über die Demokratie in Amerika [1835], Frankfurt/M. 1956,
97 f.; B. Moore, Zur Geschichte der politischen Gewalt, Frankfurt/M. 21968, 76.

5. Resümee

455

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie, die Sprache ‒ als Rede ‒ auf das Phänomen eines ›anspre‐
chenden‹ und ›in Anspruch genommenen‹ Lebens gegründet sieht,
das im Zeichen des Anderen nur in einer Pluralität vieler Anderer
Gestalt annehmen kann und infolgedessen weder in einer sich selbst
genügenden Ethik noch in einer autonomen Politik zur Ruhe kom‐
men wird. Gerade deshalb muss es sich immer von Neuem des
Sinns menschlicher Rede versichern, der weniger denn je in der
absoluten (wenn auch angeblich ›guten‹) Gewalt eines Wortes oder
in vollkommen gewaltfreier Kommunikation verbürgt zu sehen ist.
So ist diese Frage nach dem Sinn der Sprache ihrerseits der Gewalt
rückhaltlos ausgesetzt, gegen die man die Erinnerung an ihn aufruft.

Kapitel XI

456

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel XII
Sprache, Gewalt und die Gastlichkeit des (Zu-) Hörens

1. Einführung (457) | 2. Sprache und Gewalt: kongruent und allgegenwärtig? (460) |
3. Differenzielle Fragen (463) | 4. Ausweglose Gewalt? (466)

Kein Gesetz ist in der Lage, unser Zuhören zu erzwingen:
Die Freiheit des Zuhörens ist ebenso unerläßlich

wie die Freiheit des Sprechens.1

1. Einführung

Gewalt begleitet die Menschen seit ihrem Auftreten auf der Erde,
vor allem aber seit dem sie gelernt haben, wie sie bewaffnet gegenei‐
nander vorgehen können. Auch für die Philosophie ist Gewalt ein
altes Thema. Wie gezeigt2, wussten die Philosophen der Antike, dass
auch eine wenigstens im Innern einigermaßen befriedete Lebens‐
form (bíos) grundsätzlich jederzeit durch Streit (eris, neíkos) zum
Bürgerkrieg (stásis) und zum Krieg, wie er sonst nur gegen Fremde
geführt wird (pólemos), eskalieren kann. In seiner »Pathologie des
Krieges« beschreibt Thukydides, wie über das auf der griechischen
Insel Korfu liegende Kerkyra einst »viel Schweres« hereinbrach,
»wie es immer sein wird, solange das Wesen der Menschen gleich
bleibt«.3 Um das Wesen des Menschen mag es bestellt sein, wie
es wolle ‒ angeblich liegt es paradoxerweise darin, dass ihm alles
Wesentliche mangelt, so dass er allenfalls durch das Fehlen alles
Wesentlichen zu charakterisieren wäre4 ‒, unbestreitbar ist, dass
den Menschen im Verlauf der Geschichte unerhörte Destruktionspo‐
tenziale zugewachsen sind, die schließlich auch zur systematischen
Ausrottung Anderer führen können. So wie bei Kant, der im fer‐

1 R. Barthes, Zuhören, in: Der entgegenkommende und der stumpfe Sinn. Kritische
Essays III, Frankfurt/M. 1990, 249‒263, hier: 263.

2 Siehe Kap. X, 2 in diesem Bd.
3 Siehe Seite 230 in diesem Bd.
4 H. Blumenberg, Beschreibung des Menschen, Frankfurt/M. 2006, 260 f.

457

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen Königsberg davon gehört hatte, schon davon die Rede ist5,
so bleiben auch die meisten philosophischen Schriften zur Gewalt
bis weit ins 20. Jahrhundert hinein auf das konzentriert, was ich
provisorisch die ›große‹ und ›extensive‹ Gewalt nennen möchte. Sie
verletzt, verwundet und zerstört wie in den beiden Weltkriegen, in
den Genoziden und in der sogenannten Vernichtungspolitik des 20.
Jahrhunderts Tausende und sogar Millionen von Menschen. Das war
auch der Horizont, in dem Karl Jaspers über Die Atombombe und
die Zukunft des Menschen (1961) sowie Panajotis Kondylis über die
Theorie des Krieges (1988) und noch Dieter Henrich über eine Ethik
zum nuklearen Frieden (1990) nachdachten ‒ angesichts der inzwi‐
schen technisch realisierbar gewordenen, grundsätzlich schon von
Kant für möglich gehaltenen Selbstvernichtung der menschlichen
Gattung.6

Seitdem hat sich nun aber eine breite Diskussion um die Frage
entwickelt, ob Gewalt allemal nur in kriegerischen Formen begeg‐
net7, ob nur in extensiven und unübersehbaren Formen, oder ob sie
auch subtil auftritt ‒ und was sie anrichtet, wenn sie Anderen nicht
geradewegs ans Leben geht, um sie zu verletzen, zu zerstören oder zu
vernichten. In dieser Perspektive möchte ich hier die Aufmerksam‐
keit auf den Zusammenhang von Sprache und Gewalt lenken und
zu bedenken geben, ob Gewalt nicht auch sprachlich geschieht ‒
und wie wir uns dazu verhalten können bzw. sollten. Dabei stelle ich
besonders auf das Hin- und Zuhören ab.

In den Paragrafen 185ff. kommen im deutschen Strafgesetzbuch
Tatbestände wie Beleidigung, üble Nachrede, Verleumdung und Ver‐
unglimpfung zur Sprache. Wer beispielsweise »in Beziehung auf
einen anderen eine Tatsache behauptet oder verbreitet, welche den‐

5 I. Kant, Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf, in: Werkausgabe Bd.
XI (Hg. W. Weischedel), Frankfurt/M. 1977, 191‒251, hier: 200.

6 K. Jaspers, Die Atombombe und die Zukunft des Menschen, München 1961; P.
Kondylis, Theorie des Krieges. Clausewitz ‒ Marx ‒ Engels ‒ Lenin, Stuttgart 1988;
D. Henrich, Ethik zum nuklearen Frieden, Frankfurt/M. 1990.

7 Von der weitläufigen Diskussion um sog. »Neue Kriege« muss ich in diesem Zu‐
sammenhang ebenso absehen wie von neueren Dokumentationen der einschlä‐
gigen Kriegsgeschichte und verweise nur en passant auf M. Kaldor, Neue und
alte Kriege. Organisierte Gewalt im Zeitalter der Globalisierung, Frankfurt a. M.
2000; H. Münkler, Über den Krieg. Stationen der Kriegsgeschichte im Spiegel ihrer
theoretischen Reflexion, Weilerswist 32004.

Kapitel XII

458

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dejure.org/gesetze/StGB/185.html
https://dejure.org/gesetze/StGB/187.html
https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dejure.org/gesetze/StGB/185.html
https://dejure.org/gesetze/StGB/187.html


selben verächtlich zu machen oder in der öffentlichen Meinung
herabzuwürdigen geeignet ist, wird, wenn nicht diese Tatsache er‐
weislich wahr ist, mit Freiheitsstrafe bis zu einem Jahr oder mit
Geldstrafe und, wenn die Tat öffentlich oder durch Verbreiten von
Schriften […] begangen ist, mit Freiheitsstrafe bis zu zwei Jahren
oder mit Geldstrafe bestraft«. Bereits in der vorherigen Fassung des
§ 186 vom 20. März 1876 des Strafgesetzbuches für das ehemalige
Deutsche Reich wird ausdrücklich auch auf die »Verbreitung von
Schriften, Ton- oder Bildträgern, Abbildungen oder Darstellungen«
Bezug genommen, die ebenfalls den Tatbestand der üblen Nachrede
erfüllen kann.8 Längst kennt das bürgerliche Recht demnach straf‐
bare Formen der Gewaltausübung mit Worten oder Darstellungen,
die in dem, was sie besagen, Andere verächtlich machen und herab‐
würdigen. In der Zwischenzeit hat sich der entsprechende Sprachge‐
brauch allerdings als außerordentlich kreativ herausgestellt. Nicht
einmal sogenannte hate speech ist jedes Mal eindeutig als solche
zu erkennen.9 Häufig versteht sie es raffiniert, ihre Absichten zu
kaschieren und vermeidet es auf diese Weise, rechtlich belangt zu
werden. Wie genau sprachlich manifestierte und vermittelte Gewalt
Andere verletzt, ist dem Recht ohnehin nicht zu entnehmen. Sie hat
sich als derart wandelbar und anpassungsfähig erwiesen, dass man
sich fragen muss, inwieweit die juridische Struktur einer Gesellschaft
überhaupt für sprachliche Gewalt zuständig sein kann. Im Folgen‐
den werde ich denn auch nicht speziell inkriminierte sprachliche
Gewalt diskutieren, sondern, ohne ›juridische Engführung‹, allge‐
meiner von deren verletzendem Moment ausgehen, das im Lichte
der neueren Erforschung des Zusammenhangs von Sprache und Ge‐
walt nahezu allgegenwärtig zu sein scheint (2). Anschließend gehe
ich zu differenziellen Fragen über, die wir im Interesse an geringst‐
möglicher Gewalt (3) und in der Suche nach Auswegen aus ihr (4)
aufwerfen müssen, die sich niemals eröffnen werden, wenn wir nicht
darauf hören, was die Gewalt ›besagt‹ ‒ selbst dann noch, wenn
sie denjenigen, gegen die sie sich richtet, scheinbar gar nichts mehr
zu verstehen gibt, sondern sie nur noch wortlos vernichtend treffen
will.

8 dejure.org/gesetze/StGB/186.html; http://lexetius.com/StGB/186, 7.
9 Vgl. J. Butler, Hass spricht, Berlin 1998.

1. Einführung

459

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://lexetius.com/StGB/186
https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://lexetius.com/StGB/186


2. Sprache und Gewalt: kongruent und allgegenwärtig?

So verschieden bereits die unter jene Tatbestände zu fassenden Phä‐
nomene sprachlicher Gewalt sein mögen, Konsens zeichnet sich ge‐
genwärtig in deren Erforschung insoweit ab, dass uns hier Gewalt in
sprachlicher Form begegnet, als gewaltsame, ja gewalttätige Sprache,
in der Sprechen ein Tun mit Worten ist. How to do things with words
fragte bekanntlich zwar mit John L. Austin erst die Sprechakttheorie
des 20. Jahrhunderts10, doch entsprechende Antworten waren schon
in der griechischen Antike der Philosophie Platons und der Rhetorik
der Sophisten11 zu entnehmen. Was Gewalt betrifft, wäre Austins
Frage so abzuwandeln, dass deutlich wird, wie Worte eine verletzen‐
de Wirkung haben können ‒ zunächst unabhängig davon, ob sie
auch gegen Recht und Gesetz verstoßen.

Gewaltsame und gewalttätige Sprache verletzt; und zwar primär
Andere.12 Nur von ihnen her wird man daher die Frage beantworten
können, wie und mit welchen Konsequenzen der Zusammenhang
von Sprache und Gewalt in Formen verletzenden Verhaltens zum
Vorschein kommt. Wir fragen nach diesem Zusammenhang indes‐
sen gerade nicht (wie es diese Frage suggeriert), weil Sprache und
Gewalt zunächst unabhängig von einander zu betrachten wären, um
dann sekundär in eine ihnen bloß äußerliche Beziehung zu geraten.
Es besteht nämlich Grund zu der Vermutung, dass es einen inneren
Zusammenhang zwischen Sprache und Gewalt gibt, so dass sich
Sprache gar nicht ohne Gewalt und Gewalt überhaupt nicht ohne
Sprache denken lässt.

Dieser Schluss liegt in der Tat nahe, insofern Sprache und Gewalt
‒ nachdem es lange Zeit überhaupt keine Philosophie der Sprache
und keine Philosophie der Gewalt gegeben hat ‒ binnen kurzem,
seit dem man diesen Zusammenhang zu untersuchen begonnen
hat, quasi zur Deckung gekommen zu sein scheinen. Infolgedessen
stehen all jene im Abseits, die meinen, Gewalt spreche ohnehin

10 J. L. Austin, Zur Theorie der Sprechakte (How to do things with words), Stuttgart
22002; E. v. Savigny, Die Philosophie der normalen Sprache, Frankfurt/M. 1974.

11 A. Hetzel, Die Wirksamkeit der Rede. Zur Aktualität klassischer Rhetorik für die
moderne Sprachphilosophie, Bielefeld 2011.

12 Von der Frage, ob man auch sich selbst mit Worten verletzen kann, sehe ich hier
ab.

Kapitel XII

460

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht.13 Denn sie scheint selbst als stumm ausgeübte, immer etwas
zu (be-) sagen. Auch Worte, die ausbleiben oder verweigert werden,
besagen noch etwas. Wer nicht einmal gegrüßt wird, dem wird wo‐
möglich bedeutet: ›du existiert bzw. zählst (für uns, für mich, hier
etc.) nicht‹. Und wo Gewalt nicht mehr symbolisch kommuniziert,
sondern, ihre Sprachlichkeit scheinbar hinter sich lassend, nur noch
agiert, kann auch sie nicht umhin, denen, die sie trifft, zu bedeuten:
›ihr seid nichts, worauf im Geringsten Rücksicht zu nehmen wäre‹,
oder auch: ›genau das habt ihr verdient‹, usw. Genau das scheint
die Gewalt zu beweisen, die auf den ersten Blick ganz ohne Sprache
auskommt und insofern keinerlei kommunikative Absichten mehr
verfolgt; zumindest keine, die es noch auf irgendeine Erwiderung
anlegen würden.

Aber auch all jene stehen im Abseits der neueren Diskussion um
den Zusammenhang von Sprache und Gewalt, die meinen, die Spra‐
che habe ursprünglich bzw. ihrem vernünftigen Sinn nach gar nichts
mit Gewalt zu tun, ja, beides schließe sich gegenseitig geradezu aus.14

Nur als Grenzfälle kommen in dieser Diskussion eine ganz
sprachlose Gewalt, die deren Sprachlichkeit hinter sich zu lassen
scheint, einerseits und eine ganz gewaltlose Sprache (bzw. Rede) an‐
dererseits in Betracht, die glauben macht, sich von jeglicher Gewalt
gelöst zu haben. Davon will ich zunächst absehen und mich statt‐
dessen dem Befund weitgehender Kongruenz bzw. Überschneidung
von Gewalt und Sprache zuwenden und wichtige Konsequenzen
herausstellen (1‒5), die sich daraus ergeben:

(1) Demnach hätten wir es heute ‒ und womöglich seit je her
‒ mit einer Gewalt‒Sprache bzw. mit einer Sprach‒Gewalt zu tun,
so dass sich Sprache immer auch als gewalthaft und Gewalt stets
auch als sprachlich verfasst verstehen lassen müsste. (2) Es gäbe
demzufolge allenfalls Spielräume mehr oder weniger ausgeprägter
Gewalt. (3) Diese Spielräume wären im Hinblick auf die Frage aus‐
zuloten, inwieweit Gewalt allenfalls (gelegentlich bzw. im Einzelfall)
hinzunehmen, im Grunde aber abzulehnen und sogar als generell

13 H. Arendt, Über die Revolution, München 41994, 20; W. Sofsky, Traktat über die
Gewalt, Frankfurt/M. 1996, 13, 19; J. P. Reemtsma, Die Gewalt spricht nicht. Drei
Reden, Stuttgart 2002, 9.

14 E. Weil, Logique de la philosophie, Paris 1950; J. Kopperschmidt, Rhetorica,
Hildesheim 1985, 8, 153, 164; ders. (Hg.), Rhetorische Anthropologie. Studien zum
Homo rhetoricus, München 2000, 30, 32.

2. Sprache und Gewalt: kongruent und allgegenwärtig?

461

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schlechterdings ›unannehmbar‹ einzustufen ist ‒ ungeachtet ihres
ubiquitären Vorkommens. (4) Insofern es sich so verhält, sollten wir
diese Spielräume im Interesse an geringstmöglicher Gewalt ausloten.
(5) Dabei wäre in praktischer Hinsicht zu erwarten, dass wir der Ge‐
walt umso besser entgegentreten können, je genauer wir erkennen,
wie sie auch anscheinend ›normalem‹ Leben immanent ist bzw. wo
sie, gegebenenfalls subtil, vorliegt, und dass wir uns andauernder
Gewalt umso blinder ausliefern, je mehr wir uns Illusionen der
Gewaltfreiheit hingeben.

War zuvor, im überlieferten Sprachdenken, scheinbar nirgends
Gewalt anzutreffen ‒ von Platon bis zur modernen Diskurstheorie
setzte man ganz und gar auf die Überzeugung, d.h. allenfalls auf
die Kraft des besseren Arguments, von dem jeder sich selbst sollte
einsichtig überzeugen können, ohne dass es dazu irgendeiner Gewalt
bedürfte15 ‒, so hat sich Gewalt heute offenbar überall eingenistet.
Und das betrifft nicht nur die Sprache als sogenanntes »Verständi‐
gungsmittel«, sondern unser (sprachlich strukturiertes) Dasein und
Leben selbst.

Ist Gewalt nicht schon unserem bloßen Dasein, den uns bestim‐
menden Verhältnissen und schließlich auch der Welt zuzuschreiben?
Emmanuel Levinas bezeichnet es als »grand scandale de la condi‐
tion humaine: que nous n’avons pas choisi notre naissance«.16 Die
Erfahrung der Gewaltsamkeit, die schon darin liegt, da zu sein,
ohne dass man darüber hätte vorher befinden können, wird noch
überboten durch die gewaltträchtige Erfahrung, seinen »Platz an der
Sonne« nur auf Kosten Anderer zu haben17 und darüber hinaus be‐
stimmten gesellschaftlichen Lebensbedingungen ‒ früher sagte man:
dem »System« der »bestehenden Verhältnisse« ‒ ausgeliefert zu sein,
womöglich sogar derart, dass die Welt oder das mit ihr gleichgesetz‐
te »Ganze« als das »Unwahre« erscheint (Theodor W. Adorno).18

15 Vgl. J. Habermas, Vorstudien und Ergänzungen zur Theorie des kommunikativen
Handelns, Frankfurt/M. 1995.

16 E. Levinas, Parole et silence, Œuvres 2, Paris 2009, 109, 156.
17 Vgl. das Kap. VIII, 2 in diesem Bd.
18 T. W. Adorno, Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben [1951],

Frankfurt/M. 1978, 57. Eine derart totalisierte Gewalt-Kritik droht schließlich
selbstdestruktiv zu werden, indem sie sich gegen das ganze eigene Leben, gegen
Vergesellschaftung überhaupt und die Welt als geschlossenes Ganzes richtet, das
scheinbar gar keinen Ausweg gestattet ‒ bis auf eine Ausflucht aus dem Sein

Kapitel XII

462

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn schon die Tatsache des Geborenseins, das Leben unter
bestimmten sozialen Bedingungen und im »falschen« Ganzen, in
dem es angeblich überhaupt kein »richtiges« Leben gibt, als Gewalt
zu brandmarken ist, durchdringt letztere dann nicht wirklich alles?
Wenn Gewalt aber überall anzutreffen ist, ist sie dann nicht auch
wieder nirgends, so dass wir in der Zwischenzeit nicht sehr weit
gekommen zu sein scheinen? Selbst wenn von der Ubiquität der Ge‐
walt auszugehen ist, ist doch kaum zu bestreiten, dass sie uns nicht
jedes Mal in gleicher Weise, gleich einschneidend und folgenreich
bedrängt.19 Im Interesse der Auslotung praktischer Spielräume des
Verhaltens zu gewaltsamer Erfahrung bzw. zu Gewalterfahrung müs‐
sen wir eine differenzielle Analyse des Zusammenhangs von Sprache
und Gewalt versuchen, die sich nicht mit dem pauschalen Befund
einer weitgehenden Kongruenz von Sprache und Gewalt sowie mit
der Allgegenwärtigkeit gewaltkontaminierter Sprache abfindet.

3. Differenzielle Fragen

Dabei ist Gewaltsamkeit, die wir unserer schieren Existenz, gesell‐
schaftlichen Verhältnissen und sogar der Welt selbst zuschreiben
mögen, ohne dass die fragliche Gewalt aber in unserer Absicht
läge, von Gewalttätigkeit zu unterscheiden, die wir uns zurechnen
lassen müssen. Gewaltsamkeiten ziehen wir uns gewissermaßen zu,
auch gegen unseren Willen. Für Gewalttätigkeit dagegen sind wir
unmittelbar verantwortlich zu machen. Diese Unterscheidung zu
treffen heißt nicht, dass sich Gewaltsamkeit und Gewalttätigkeit
konkret ›sauber‹ auseinander halten lassen. Auf diese Unterschei‐
dung kommt es gleichwohl entscheidend an, wenn es darum geht,
praktische Spielräume unseres Verhaltens zur fraglichen Gewalt zu
ermitteln. Die hier sich anschließende Frage nach angemessenem
›Umgang‹ mit Gewalt suggeriert meist unbesehen, Gewalt sei wenn

selbst. Vgl. E. Levinas, Ausweg aus dem Sein. De l’évasion [1935/36] (frz./dt.),
Hamburg 2005.

19 Entsprechendes dürfte für die Sprache gelten: zum Verständnis der jeweiligen
Form von Gewalt ist es nicht jedes Mal in gleicher Weise wichtig, wie (aus‐
drückliche) Sprache an ihr beteiligt ist. Was ein Gewalttäter explizit sagt, muss
diejenigen, die von seinem Tun getroffen werden, nicht unbedingt interessieren.

3. Differenzielle Fragen

463

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


möglich überhaupt zu vermeiden oder, wenn das nicht möglich ist,
wenigstens zu minimieren. Gewalt sei ›schlecht‹. Dabei bleibt es
auch dann, wenn sie aus der Sicht derer, die sie ausüben, gerechtfer‐
tigt wird. Dessen bedarf es überhaupt nur, weil sie Andere verletzend,
verwundend und zerstörend trifft. Von daher gilt sie als nicht hin‐
nehmbar und erfordert besondere Rechtfertigung. Dennoch wird sie
ausgeübt; sei es mit Rechtfertigungen versehen, sei es selbstherrlich
so, als ob sie überhaupt keiner Rechtfertigung bedürfte. Dieses ›als
ob‹ muss aber als Abwehr einer Rechtfertigungsbedürftigkeit gelten,
die von Anderen her ‒ als gewaltsam Getroffenen ‒ unvermeidlich ins
Spiel kommt.20

Das gilt für unmittelbar reale Gewalt, die angesichts Anderer aus‐
geübt wird, ebenso wie für virtuelle Gewalt, die indirekt (medial
vermittelt) verletzt, verwundet und zerstört ‒ vielfach in neuen For‐
men wie denen des mobbing in sogenannten »Sozialen Medien«21,
der Zerstörung des Ansehens von Mitschülern und Kolleginnen
oder der Verbreitung hetzerischer Reden von Biedermännern, die
inkognito zum Unfrieden anstiften und so den Weg bahnen für
nachfolgende Anschläge, bei denen die Täter nicht nur in Kauf
nehmen, sondern es geradezu darauf anlegen, dass Andere schwer
verletzt werden oder zu Tode kommen.

Die öffentliche, allerdings sehr vergessliche Aufmerksamkeit fi‐
xiert sich vielfach auf derartige Folgen indirekt verübter Gewalt,
deren mediale Voraussetzungen ihr meist ebenso entgehen wie dieje‐
nigen, die zu ihr aufgerufen, sie herbeigeredet oder als begründet
erscheinen lassen haben. So scheint die Aufmerksamkeit auf sich zie‐
hende Gewalt (ungeachtet der hohen Zahl verübter Delikte, die die
Statistik inzwischen verzeichnet) eine unangenehme Ausnahme von
einem ansonsten weder mutwillig gewaltsamen noch gewalttätigen
gesellschaftlichen Leben zu sein. Dabei hat man sich an eine ständi‐

20 Das Kap. XX kommt darauf zurück. Es ist ein Desiderat, zu prüfen, inwieweit
dieser Ansatz nur in weitgehend rechtlich pazifizierten Gesellschaften überzeu‐
gen kann, die im Gegensatz zu repressiven politischen Systemen (bis hin zum
Staatsterrorismus) Alternativen zur Gewalt eröffnen. Wo solche Alternativen
nicht gegeben oder ganz aussichtslos sind, wird die Gewalt von Widerstandsbe‐
wegungen, von Aufständen und Revolutionen vielfach genau dadurch gerecht‐
fertigt: als bloße Gegen-Gewalt, zu der man sich durch eklatante Ungerechtig‐
keit, Demütigung und Unterdrückung gezwungen sieht.

21 P. Grimm, H. Badura (Hg.), Medien – Ethik – Gewalt. Neue Perspektiven, Stutt‐
gart 2011.

Kapitel XII

464

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ge, strukturelle Gewalt längst gewöhnt, die umso weniger auffällt,
als sie normalerweise immerfort Andere trifft. Die Normalisierung
von Gewalt entzieht sie durch Gewöhnung der öffentlichen Auf‐
merksamkeit und bringt sie insofern geradezu zum Verschwinden.
Normalisierte Gewalt löst andauernde Gewalttätigkeit tendenziell
in einer diffusen Gewaltsamkeit sozialer Verhältnisse auf, die kaum
noch zurechenbar erscheinen, so dass sie sich selbst denjenigen,
die die fragliche Gewalt erleiden, nur mehr als quasi schicksalhaft
Hinzunehmendes darstellt.

Keineswegs, heißt das, stellt sich Gewalt überall, wo sie vorliegt,
quasi von sich aus auch als Gewalt (‑samkeit oder ‑tätigkeit) dar.
Vielfach muss sie überhaupt erst als solche sichtbar gemacht werden.
Gegebenenfalls durch Dritte, ohne deren Beihilfe sich die von der
fraglichen Gewalt betroffenen Subjekte nicht hinreichend über sie
klar werden können ‒ sei es, weil sie sie geradezu ausmacht bzw.
konstituiert, sei es, weil sie sich an die fragliche Gewalt gewöhnt ha‐
ben und diese sich in ihrer Normalität der Aufmerksamkeit entzieht.
In beiden Fällen muss allerdings die Möglichkeit gegeben sein, die
fragliche Gewalt als verletzende wenigstens nachträglich als solche
zum Vorschein zu bringen.

Angesichts dieser Möglichkeit eröffnen sich nun allerdings Hori‐
zonte der Gewalt, denen sich apriori scheinbar gar nichts mehr
entziehen kann. Im Nachhinein kann mehr oder weniger alles, was
uns in geschichtlicher Hinsicht ausmacht, als gewaltsam erscheinen:
nicht nur, wie man (mit welchen Gründen auch immer) auf uns
eingewirkt hat, sondern selbst die Tatsache, dass man uns ohne
unsere Einwilligung überhaupt einer gewaltsamen Geschichtlichkeit
ausgesetzt hat.22

Geboren werden und zur Welt kommen kann man nur als ›ausge‐
setztes‹ und sterbliches Subjekt, das im Vorhinein dazu bestimmt
ist, (a) in eine eminent gewaltträchtige Geschichte der menschlichen
Gattung23, aber auch bestimmter Staaten und Lebensformen einzu‐
treten und deren Erbe verantwortlich übernehmen zu müssen. Jedes
derart ›ausgesetzte‹ Subjekt wird dabei (b) unvermeidlich selbst in
vielfältiger Art und Weise mehr oder weniger der Gewalt ausgelie‐

22 J. Butler, Precarious Life. The Powers of Mourning and Violence, London, New
York 2006, 20.

23 S. Freud, Zeitgemäßes über Krieg und Tod, in: Studienausgabe Bd. IX, Frank‐
furt/M. 1989, 33–60, hier: 52.

3. Differenzielle Fragen

465

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fert; (c) wobei es sich ebenfalls unvermeidlich die Frage zuzieht, ob
es sich seinerseits dazu nur mehr oder weniger gewaltsam verhalten
kann, sei es, indem es sich in Gegen-Gewalt verstrickt (und so
der Gewalt neue Nahrung zuführt), sei es, indem es die Gewalt
gegen sich selbst richtet ‒ im Extremfall so, dass es sich das ihm
gegebene Leben nimmt, um dessen Gewaltsamkeit nicht ausgesetzt
und ausgeliefert zu bleiben. An den Folgen davon haben allerdings
dann vielfach Andere zu tragen, so dass auch hier kein einfacher
Ausweg aus Gewaltverkettungen erkennbar ist, die scheinbar an gar
kein Ende kommen.

Sind das fatale Aussichten? Erweist sich in der skizzierten Per‐
spektive nun auch der Zusammenhang von Sprache und Gewalt
als ein auswegloser? Dieser Frage möchte ich im nächsten Schritt
genauer nachgehen; diesmal im Hinblick auf Möglichkeiten, sich
sprachlich eigens zu diesem Zusammenhang zu verhalten, um
eine ständige und schließlich fatale Reproduktion von Gewaltbe‐
dingungen zu vermeiden, zu unterbrechen oder sogar zu beenden,
denen wir als geschichtliche Wesen unvermeidlich ausgesetzt sind.

4. Ausweglose Gewalt?

Niemals sind wir auf indifferente Art und Weise der Gewalt ausge‐
setzt. Akte sprachlicher Verletzung oder Zerstörung treffen Andere,
denen sie nicht gleichgültig sind, Andere, die vielmehr von sich
aus niemals Opfer oder auch nur Adressaten solcher Akte werden
wollen. Die Negativität von Gewalt ist als solche überhaupt nur
mit Rücksicht auf Subjekte verständlich zu machen, denen Gewalt
mindestens als Widrigkeit, wenn nicht gar als Widerwärtigkeit er‐
scheinen muss, und zwar umso mehr, wie sie mutwillig verübt wird,
so dass sie auf vermeidbare Art und Weise von der fraglichen Ge‐
walt getroffen werden.24 Genau darauf nimmt sprachliches Verhalten
Rücksicht, das Anderen als symbolisch Verletzbaren entgegenkommt,
indem es sie in ihrer Verletzbarkeit würdigt. Das geschieht am Ele‐
mentarsten bereits dadurch, dass man die Existenz des Anderen
nicht nur zur Kenntnis nimmt, sondern sie bestätigt ‒ in einem

24 Von sekundären (etwa masochistischen) Überformungen jener Negativität sehe
ich hier ab.

Kapitel XII

466

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Entgegenkommen‹, das sich diese Bestätigung nicht erst abverlan‐
gen lässt.

Die moderne Sozialontologie erweckt seit Thomas Hobbes einen
ganz anderen Eindruck: nämlich den, dass alles, worauf es im
menschlichen Leben angeblich vorrangig ankommt ‒ Achtung, Re‐
spekt, Ansehen, Macht, Besitz, Anerkennung, Freiheit ‒ nur in
einem ständigen sozialen und politischen Kampf Anderen abgerun‐
gen werden muss.25 Die dieses Denken implizit leitende Prämisse
lautet, dass all das niemandem kampflos gewährt wird. So hat dieses
Denken systematisch den Blick verstellt für Phänomene des Entge‐
genkommens, des Gewährens, Gebens und Schenkens, ohne die
niemand von uns hätte zur Welt kommen oder auf Dauer in ihr
überleben können.26

Bevor jemand überhaupt in einen sozialen Kampf (etwa um Aner‐
kennung) eintreten kann, muss er bzw. sie (sozial) existieren, sich
artikulieren und gegebenenfalls mit Macht etwas von Anderen ver‐
langen können. Sozial existiert man aber nicht, weil man irgendwie
›auf der Welt‹ vorhanden ist, sondern nur als von Anderen Wahr‐
genommene(r), die bzw. der für sie auch ›zählt‹ und nicht gleich‐
gültig übersehen oder überhört wird. Wer in diesem Sinne (sozial)
existiert, kann gewiss einen Kampf aufnehmen. Aber darum, über‐
haupt erst einmal existieren zu können bzw. zu dürfen in den Augen
Anderer, kann man nicht kämpfen. Soziale Existenz verdankt sich
originär stets und absolut unvermeidlich Anderen, die Neuankömm‐
linge (sei es Kinder, sei es Fremde) in ihr Leben aufnehmen, sie
willkommen heißen, ihnen einen unangefochtenen Platz zum Leben
buchstäblich einräumen, sie beim Namen nennen und sich ihrerseits
namentlich ansprechen und in Anspruch nehmen lassen mit Bezug
auf Rechte, die man neu Hinzugekommenen kampflos gewährt. Nur
wo diese elementaren Voraussetzungen halbwegs erfüllt sind, wird
sich überhaupt das eigene Leben von jemandem ausformen können,
der als akzeptiertes Mitglied einer Lebensform dann auch mit An‐
deren kämpfen kann um Respekt, Achtung, Anerkennung, Macht,
gerechte Anteile oder Freiheit.

25 Vgl. T. Hobbes, Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und
bürgerlichen Staates [1651], Frankfurt/M. 1984, Kap. 10.

26 Vgl. V. Hoffmann, U. Link-Wieczorek, C. Mandry (Hg.), Die Gabe. Zum Stand
der interdisziplinären Diskussion, Freiburg i. Br., München 2016.

4. Ausweglose Gewalt?

467

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lange, bevor es dazu überhaupt kommen kann, beziehen Eltern
ihre noch ungeborenen Kinder bereits in einen virtuellen Dialog
ein, in dem letztere erst viel später antworten können ‒ von ihrem
ersten Lächeln angefangen ‒, wenn man sie nicht nur physisch hat
zur Welt kommen lassen, sondern einen Namen gegeben hat und
sie in Folge dessen als voll berechtigte Mitglieder eines sozialen
Gemeinwesens anerkannt hat. Auch das kampflos ‒ genauso wie
die Liebe, die man ihnen entgegenbringt und ohne die sie niemals
wirklich lebensfähig werden können. Von da aus ist es allerdings
noch ein langer Weg, bevor es dazu kommen kann, dass Kinder,
Heranwachsende und schließlich Volljährige einen effektiven Kampf
um all das aufnehmen können, worauf es ihnen in ihrem eigenen
Leben ankommt (vielleicht gerade nicht Macht, nicht Anerkennung
oder Reputation…). Bis es so weit ist, bestätigen und bekräftigen
vielfältige, unter dem Obertitel der Fürsorge zusammenzufassende
Praktiken des Gewährens, Gebens und Schenkens, die den Neuan‐
kömmlingen alle wesentlichen Lebensmöglichkeiten in kampflosem
Entgegenkommen bereitstellen, dass sie wirklich existieren und dass
das Anderen nicht gleichgültig ist, sondern sie zu vorausschauender
Verantwortung bestimmt: und zwar für das leibliche Wohlergehen
ebenso wie für eine gedeihliche seelische und geistige Entwicklung
künftiger Anderer, die von Anfang an ‒ kampflos ‒ als solche aufge‐
nommen wurden.

Deren erste Aufnahme geschieht, noch bevor sie sich (im Mut‐
terleib) regen oder sich in ihren ersten Lebenstagen wimmernd
oder lächelnd selbst äußern können, bereits im Geist eines ›Entge‐
genkommens‹, das sich als gastliches verstehen lässt. Bevor sie in
Prozessen der Disziplinierung, Kultivierung, Zivilisierung und der
Moralisierung27 erziehend wirkt, ist die menschliche Generativität
eine auf Dauer angelegte Praxis der Gastlichkeit, die fremd zur Welt
Kommende willkommen heißt, um ihnen alle Lebensmöglichkeiten
zu gewähren, die für ein wirklich lebbares Leben vorauszusetzen
sind ‒ von der physischen Aufnahme über anhaltende Aufmerksam‐
keit, Beachtung und Einbeziehung bis hin zur Freigabe einer eige‐
nen Zukunft jenseits der Familie bzw. quasi-familialer Lebensformen
usw.

27 Grundbegriffe von Kants pädagogischem Denken; vgl. I. Kant, Über Pädagogik,
in: Werkausgabe Bd. XII, 691‒761, hier: 706 f.

Kapitel XII

468

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


All das kann unmöglich ganz gewaltlos vonstatten gehen; selbst
bei besten Voraussetzungen und Kontextbedingungen nicht.28 In
welche Gewaltverhältnisse man sich aber auch verstricken mag, sie
müssen doch solange nicht fatale Formen annehmen, wie man sich
immer von neuem an die elementarste, aber nicht ohne Weiteres
auf Dauer zu verbürgende Grundbedingung sozialen Lebens über‐
haupt erinnert: dass ein jeder darauf angewiesen ist, dank Anderer
sozial zu existieren und dass dies nur durch eine Gastlichkeit zu
garantieren ist, die jede(n) Andere(n) als solche(n) wahrnimmt,
willkommen heißt und namentlich als jemanden bestätigt, der bzw.
die ›zählt‹.

Nachdem das anlässlich der Geburt durch Eintragung in das Per‐
sonenstandsregister auch formell geschehen ist, so dass dem Neuge‐
borenen alle Rechte eines Menschen und (künftig) auch von Mit‐
bürger:innen zustehen, bringt die anschließende Sozialisation vielfa‐
che Gewalterfahrungen mit sich, die es alsbald als mehr oder weni‐
ger ungewiss erscheinen lassen, ob (und für wen) man überhaupt
›zählt‹. So erfährt man, ausgeschlossen zu werden oder wiederholt
ausgeschlossen zu bleiben aus dem dialogischen Zusammenhang
mit Anderen ‒ vielleicht nicht gleich mit allen Anderen; aber schon
die erste Exklusion lässt diese Gefahr anklingen: am Ende zu nie‐
mandem mehr zu gehören und für niemanden mehr zu ›zählen‹.29

Welche Rechte einem auch immer von Geburt an zustehen mögen,
die soziale Existenz wird niemals durch sie allein, sondern nur durch
Andere verbürgt, die es zulassen, dass man zu ihnen gehört und
insofern ›zählt‹ (wenn auch nicht unbedingt als restlos Integrierte[r]
oder Inkludierte[r]…). Insofern stellen soziale Exklusionen unmittel‐
bar eine Gefährdung der sozialen Existenz dar, die gewissermaßen
die Gastlichkeit der ersten Aufnahme unter die Lebenden in Frage
stellt oder ganz widerruft, indem sie bedeutet: ›du magst zwar auf
der Welt vorhanden sein; aber zur Sprache lassen wir dich nicht
(mehr) kommen‹. ›Du bist für uns nichts, ein Niemand, ganz gleich,
wie viel verbalen Lärm oder schriftliches Aufheben du davon noch
machen wirst.‹

28 Von eminent gewaltsamen Erfahrungen wie Vergewaltigung und Vernachlässi‐
gung bei zusammengebrochener medizinischer Versorgung und in zerstörten
Schulen ganz abgesehen.

29 J.-F. Lyotard, Die Rechte des Anderen, in: S. Shute, S. Hurley (Hg.), Die Idee der
Menschenrechte, Frankfurt/M. 1996, 171‒182.

4. Ausweglose Gewalt?

469

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sozial, heißt das, sind wir ‒ ungeachtet einer anfänglich scheinbar
unbedingten Garantie unserer Rechte als künftiger Mitbürger:innen
‒ gewissermaßen nur bis auf Widerruf, vorbehaltlich, auf der Welt
und laufen unter Umständen Gefahr, wirklich nur noch mit unserem
nackten, desozialisierten Leben in ihr bzw. auf der Erde vorhanden
zu sein. Dagegen richtet dann auch gewaltsam vorgetragener Protest
nichts mehr aus, wenn er nicht auch auf offene Ohren trifft, wenn
man also nicht Gehört findet und angehört wird (was niemals zu
erzwingen ist, auch nicht durch effektive Wahrnehmung des Rechtes
auf freie Meinungsäußerung, Demonstration usw.).

Das explizit oder implizit geäußerte Verlangen: »Hör mir zu«
bedeutet Roland Barthes zufolge denn auch: »wisse, dass ich existie‐
re«30 ‒ und zwar durch dich, die oder der du mir zuhörst. Genau
genommen handelt es sich hier weniger um ein propositionales Wis‐
sen, dass…, sondern vielmehr darum, zu bezeugen, dass der Andere
sozial (und politisch) existiert und als solcher ›zählt‹ bzw. ›zählen‹
sollte ‒ wie genau und für wen, in welcher besonderen Hinsicht
dann auch immer. Ein erstes Zuhören beweist insofern nichts; es
affirmiert implizit lediglich, dass die oder der Andere da ist und
nicht auf eine nackte, desozialisierte Existenz zurückgeworfen wer‐
den oder ihr verhaftet bleiben soll.

Wenn das zutrifft, wiederholt das Zuhören gewissermaßen die
Gastlichkeit der ersten Aufnahme unter die Lebenden, in der bereits
das Versprechen liegt, die Neugeborenen als Andere zur Sprache
kommen zu lassen; und zwar nicht nur einmal und sozusagen for‐
mell (so als würde der Spracherwerb allein schon garantieren, dass
man sozial existiert). Dieses Versprechen muss, um glaubwürdig zu
sein bzw. zu bleiben, vielmehr immer wieder neu dadurch eingelöst
werden, dass Andere zuhören ‒ was im Vorhinein durch nichts
zu gewährleisten ist, auch nicht durch ein menschenrechtlich und
grundgesetzlich verbrieftes Recht auf freie Meinungsäußerung.31

In dieser Perspektive bedeutet die gastliche Aufnahme von Neuge‐
borenen wie auch von Fremden implizit, ihnen zu versprechen, sie
nicht nur einmalig zur Sprache kommen zu lassen, sondern ihnen
diese Möglichkeit immer wieder einzuräumen ‒ nicht als Ausdruck

30 Barthes, Zuhören, 255.
31 Allgemeine Erklärung der Menschenrechte, Art. 19; Grundgesetz der Bundesre‐

publik Deutschland, Art. 5, Abs. 1.

Kapitel XII

470

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigener Generosität32, sondern weil darin die buchstäblich elemen‐
tarste Verbürgung sozialer Existenz überhaupt liegt. Wer kein Gehör
findet, hört am Ende auf, überhaupt sozial zu existieren ‒ bis auf
kümmerliche Reste einer Sozialität, auf die selbst ein von allen An‐
deren abgeschiedener Eremit sich in seinen Selbstgesprächen noch
stützen kann und muss. Umgekehrt gilt: nur wer wenigstens die
Chance hat, Gehör zu finden, wird die Hoffnung nicht aufgeben, an
Andere zu appellieren, um eine passende Erwiderung zu erhalten.

Man kann davon ausgehen, dass es darauf umso mehr ankommt,
als die appellierenden Subjekte selbst tief greifend von einer sei
es gattungsgeschichtlichen, sei es kontinentalen, (inter-) nationalen,
ethnischen oder persönlich-biografischen Gewaltgeschichte geprägt
sind, die ihrerseits danach verlangt, zur Sprache zu kommen. Ge‐
waltsam und gewalttätig verletzte, entstellte oder in Teilen zerstör‐
te Subjektivität kann sich nur an Andere wenden, um sich selbst
verständlich zu werden. In besonders tragischen, aber auch defaitis‐
tischen, zynischen und verächtlichen Formen tut sie dies nicht selten
ihrerseits in verletzender Art und Weise, so dass sie gar nicht mehr
als hermeneutische Herausforderung, sondern nur noch als destruk‐
tiv wahrgenommen wird.33

32 Wie sie gegenwärtig oft in der Rhetorik einer »philantropischen Empfindelei«
und einer im Grunde herablassenden politischen Sprache deutlich wird, die sich
dazu bekennt, »ein offenes Ohr« zu haben, Anderen »Gehör schenken« und
ihre Belange »ernst nehmen« zu wollen; vgl. J.-L. Nancy, Zum Gehör, Zürich,
Berlin 2010, 11.

33 In diesen Kontext gehört allerdings auch eine politische Rhetorik, die mit stän‐
digen, aber vielfach kaum glaubwürdigen Klagen darüber arbeitet, nicht Gehör
zu finden ‒ und genau damit lautstark ›Politik macht‹ und öffentliche Foren
bespielt. In solchen Fällen wird die hier nicht eigens bedachte Schwelle der
Politisierung eigener Ansprüche, die sie an Andere adressiert, oft bedenkenlos
überschritten, ohne dass man sich offenbar fragt, ob das nicht erforderlich
macht, sich wirklich ‒ und in annehmbarer Form ‒ an Andere zu wenden, deren
eigene Antwortspielräume man ausdrücklich bejaht und nicht etwa minimieren
oder zum Verschwinden bringen will. Letzteres war gewiss nicht der Fall, als
man in Leipzig im Jahre 1989 zur Parole griff »Wir sind das Volk!« Dagegen
verrieten die gleichen Worte im performativen Kontext der Dresdner Montags‐
demonstrationen einen Exklusionsimpuls, insofern sie die Fortsetzung suggerie‐
ren: »… und ihr nicht, niemals«. Von der Anmaßung einmal ganz abgesehen,
die darin liegt, durch die aufwiegelnde Stimme einiger weniger »Wortführer«
die Identität des »Volkes« selbst verlauten lassen zu wollen. Nur eines ist dabei
sicher: Wer behauptet, das Volk zu sein, ist es zweifelsfrei nicht.

4. Ausweglose Gewalt?

471

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbst im Hinblick auf diese Fälle halte ich daran fest, dass es
sich um (wie auch immer kaschierte oder pervertierte) Formen des
Appells an Andere handelt. Selbst die Gewalt, die Anderen scheinbar
nur noch zu verstehen gibt, dass sie zu vernichten sind und im Übri‐
gen ›nichts‹ bedeuten, ›bedeutet‹ ihrerseits noch etwas und führt auf
residuale Spuren einer symbolischen Dimension, die zu denken gibt,
auch wenn sie ihren Adressaten buchstäblich ›Hören und Sehen
vergehen‹ lässt. Soll es nicht zu verständnisloser Gegen-Gewalt kom‐
men, die nach aller Erfahrung ihrerseits neue Gewalt-Verkettungen
nach sich zieht, müssen in solchen Fällen wenigstens Dritte sich
dazu durchringen, darauf zu hören, was die fragliche Gewalt ›besagt‹
und ›zu verstehen gibt‹. Sie sind das zumindest denjenigen schuldig,
die künftig nicht auf die gleichen Abwege nur noch vernichtender
Gewalt geraten sollen.

In diesem Sinne gibt selbst eine Gewalt, die an die Grenzen der
Sprache geht und sie scheinbar rücksichtslos überschreitet, noch
etwas zu verstehen und verlangt uns ab, diejenigen zu hören, die
womöglich bereits auf dem Weg in gleichartige Gewalt sind. Selbst
angesichts derart extremer Fälle (wie jenen des rezenten Terrors in
Belgien und Frankreich34) werden wir noch an die Unabdingbarkeit
unablässiger Wiederholung der elementarsten Geste der Gastlichkeit
erinnert, die darin liegt, bereit zu sein, dem Anderen, ganz gleich,
um wen es sich handelt, Gehör zu schenken und ihn insofern sym‐
bolisch herein zu bitten. Das bedeutet nicht, Gewalttätern noch
»die andere Wange hinzuhalten«, Freundschaft anzubieten oder ih‐
nen im Geringsten beizupflichten, sondern zunächst nur, sich einer
Gastlichkeit nicht zu verschließen, ohne die kein Gesprächszusam‐
menhang zwischen einander Fremden vor Exklusionen zu bewahren
sein wird, die unsere politische Welt zerreißen.35

Diese Gefahr kündigt sich nach einschlägiger Erfahrung durch
einen polemogenen Sprachgebrauch an, der früher oder später zu
einer Rhetorik der Verächtlichmachung und des Hasses übergeht,
der Andere erst symbolisch, dann realiter ›zum Abschuss‹ oder für
Schlimmeres freigibt. Aus derartigen Irrwegen sprachlicher Gewalt

34 Im Jahre 2015.
35 Vgl. mit Blick auf die politische Aktualität dazu v. Vf., Die ›offene Gesellschaft‹

als ihr eigener Feind, in: Blätter für deutsche und internationale Politik 7 (2016),
93‒102.

Kapitel XII

472

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weist gewiss kein verbaler Irenismus einen Ausweg, der glauben
macht, man könne sich ohne Weiteres einer mit Gewalt kontami‐
nierten und von ihr kaum mehr klar zu unterscheidenden Sprache
enthalten.36 Denn man liefert sich andauernder Gewalt umso blin‐
der aus, je mehr man sich Illusionen der Gewaltfreiheit hingibt.
Dagegen wird man vermeidbarer Gewalt, die keineswegs ganz von
selbst den Dingen innewohnt, umso besser entgegentreten können,
je genauer man erkennt, wie leicht man sie sich selbst zuzieht. Vor
allem natürlich in der Gegen-Gewalt, die sich angesichts schlech‐
terdings nicht zu rechtfertigender, für manche insofern ›böser‹37

Gewalt jeglicher hermeneutischen Herausforderung eigenen Gewalt-
Verstehens enthoben und zu jedweder Gegenmaßnahme berechtigt
glaubt.

Genau das durchkreuzt eine Gastlichkeit des Hörens, das noch
hin- und zuhört, wo Anderen nur noch Hören und Sehen vergeht;
eine Gastlichkeit, die gewiss keinen einfachen Ausweg aus der ubi‐
quitären Kontamination von Sprache und Gewalt weist, es aber ver‐
meiden kann, sie auf letztlich fatale Art und Weise nur fortzuschrei‐
ben. Wie auch immer man diesen Zusammenhang von Sprache und
Gewalt zu defatalisieren versuchen wird, es bietet sich dazu nicht
einmal ein Ansatzpunkt an, wenn man nicht auf die Gastlichkeit
des Hörens baut. Sie und nichts anderes ist das erste Zeichen des
Friedens inmitten einer Welt, die nicht länger auf eine von jeglicher
Gewalt apriori freizusprechende Sprache bauen kann und vielleicht
deshalb dazu neigt, sich ihr widerstandslos zu ergeben. Immerhin:
dieses Zeichen ist jederzeit gegenwärtig möglich und braucht nicht
auf das Ende der Zeiten zu warten.

36 Vgl. J. Derrida, Gewalt und Metaphysik. Essay über das Denken von Emmanuel
Levinas, in: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/M. 1976, 121‒235, hier: 179.

37 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München 2004, 506, 709.

4. Ausweglose Gewalt?

473

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel XIII
Umstrittene Gewalt
Zwischen Widerfahrnis und Verlangen nach Kriterien

1. Zur Frage, was Gewalt ›ist‹ (475) | 2. Zwischen Interpretationsunbedürftigkeit und
Sensibilisierung für Gewalt als Gewalt  (479) | 3. Aufgaben Praktischer Philosophie in
dieser Lage (483) | 4. Zur Frage nach Kriterien – zwischen Widerfahrnis von Gewalt
und Reden über Gewalt  (486) | 5. Was (nicht) zu versprechen ist (488)

Die Gewalt verschwindet mitnichten,
sie ändert nur ihr Gesicht.1

1. Zur Frage, was Gewalt ›ist‹

Anthropogenetische Forschung hat deutlich gemacht, wie lange und
tiefgreifend die Geschichte der menschlichen Gattung Überlebens‐
bedingungen verhaftet war, die das menschliche Leben im Ganzen
als nasty, brutish and short erscheinen ließen, wie es Thomas Hobbes
in einer oft zitierten Bemerkung auf den Punkt gebracht hat. Dabei
dachte Hobbes freilich noch nicht evolutionär, wie es Anthropolo‐
gen gegenwärtig tun. Diese fragen sich, wie es zu menschlichen
Lebensformen kommen konnte, die im Vergleich zur in der Vorge‐
schichte der Gattung vorherrschenden wilden, ungeregelten Gewalt
wenigstens in ihrem Innern als relativ pazifiziert erscheinen. Das
war Hobbes‘ Hauptproblem: wie der Naturzustand, der ihm (wie
noch Kant) als ein permanenter, im Grunde jederzeit herrschender
Kriegszustand (und nicht als reale gattungsgeschichtliche Vorstufe)
galt, auf Dauer in eine verlässliche, Gewalt bändigende politische
Struktur transformiert werden kann. Doch hielt er sich mit Phäno‐
menen der Gewalt nicht lange auf. Für ihn war die Furcht aller vor
gewaltsamem Tod das politisch Maßgebliche, und es genügte ihm
zu wissen, dass jeder dem Anderen »das Größte« antun kann: ihn
ums Leben zu bringen. Auch die seit dem Ende der klassischen histo‐
ria naturalis tendenziell evolutionär Denkenden hatten von einigen

1 W. Sofsky, Traktat über die Gewalt, Frankfurt/M. 1996, 13.

475

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorläufern moderner Biologie im 18. Jahrhundert an über Alfred R.
Wallace, Charles Darwin und Herbert Spencer bis hin zu den sozial‐
darwinistischen Apologeten des Machtstaates als der maßgeblichen
politischen Lebensform (Rudolf Kjellén) vor allem das physische
Überleben und dessen tödliches Bedrohtsein durch Andere im Blick,
nicht die Gewalt selbst, die bis dahin vor allem im Kontext der
Rechtfertigung politischen Widerstands und revolutionärer Ansprü‐
che zur Sprache gekommen war.

Auch das politische Denken hat in den zweieinhalb Jahrtausen‐
den seiner Entfaltung allerdings die Frage, was Gewalt überhaupt
ist, kaum je aufgeworfen. Nachdem sie zigtausende von Jahren die
menschliche Gattungsgeschichte zutiefst geprägt hatte, kommt sie
in der griechischen Antike vor allem als Gefährdung des Zusam‐
menlebens in politischen Lebensformen im Horizont politischen
Denkens zur Sprache. Man wusste längst, dass es Gewalt in vielfäl‐
tigen Formen gibt, angefangen bei der »Gewalt des Mundes« (Pla‐
ton2) über mannigfaltige Ungerechtigkeiten und Verfeindung bis hin
zum Bürgerkrieg; aber solange sie sich im Rahmen der Verfassung
(politeía) einer gegebenen politischen Lebensform hielt, musste sie
nicht besondere Aufmerksamkeit auf sich ziehen. Als Bedrohliches
war radikale und exzessive Gewalt, wie man sie äußeren Feinden
antat, allerdings stets im Spiel. Als solche entzog sich die Gewalt
jeglicher Rechenschaftsgabe (lógon didónai) – genauso wie dann
die römischen Grausamkeiten, an deren eigentümlich souveräne, bis
heute befremdende Vollstreckung der französische Althistoriker Paul
Veyne erinnert hat.3 Gewalt konnte öffentlich inszeniert und zuguns‐
ten eigener Macht genossen werden, wie es heute kaum noch als
vorstellbar gilt. Mit Cicero aber setzt die lange Tradition der Recht‐
fertigung wenigstens kriegerischer Gewalt ein, die über Augustinus
und Thomas von Aquin bis hin zu Michael Walzer und new just war
theories nach wie vor großen Einfluss ausübt, obgleich sie bereits
mehrfach für obsolet erklärt worden ist.4 Diese Tradition hält nicht

2 Platon, Symposion, 215c, in: Sämtliche Werke. Bd. 2 (Übers. F. Schleiermacher),
Reinbek 322008, 37–102, hier: 91.

3 P. Veyne, Der Eisberg der Geschichte, Berlin 1981; siehe dazu das Kap. I in diesem
Bd.

4 E. Schockenhoff, Kein Ende der Gewalt? Friedensethik für eine globalisierte Welt,
Freiburg, Basel, Wien 2019.

Kapitel XIII

476

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur vielfältige Rechtfertigungen ›guter Gründe‹ dafür bereit, zum
›Mittel‹ des Krieges zu greifen, der das Äußerste heraufbeschwört,
wie es Carl von Clausewitz in seiner Kriegstheorie beschrieben
hat; sie hat auch immer wieder geltend gemacht, unter welchen
Umständen man Anderen (»Barbaren«, Seeräubern, Partisanen etc.)
überhaupt keine Rücksicht mehr schuldet5 – bis man endlich in der
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts auch an die Behandlung von
Feinden sogenannte humanitäre Maßstäbe anzulegen begann. So
wurde – angeblich – die Gewalt im Krieg begrenzt, dann auch, durch
den Briand-Kellogg-Pakt (1928) und durch die Charta der Vereinten
Nationen, die Gewalt des Krieges selbst, der seither als verbotener
und mithin krimineller Tatbestand gilt, wenn er durch einen Angriff
vom Zaun gebrochen wurde.

Inzwischen glauben politische Theoretiker, dass die Abschaffung
des Krieges auf der globalen politischen Agenda steht; und amerika‐
nische Optimisten wie Steven Pinker wollen bewiesen haben, dass
auch die Gewalt im Allgemeinen stetig abnehme. Diese frohe Bot‐
schaft wird allerdings in der Regel verkündet, ohne zu prüfen, ob
wir heute noch mit einem Gewaltverständnis auskommen, das Ge‐
walt fast ausschließlich als ›physische‹, mehr oder weniger brutale,
massenhaft und organisiert vor allem als Krieg sich manifestierende
auffasst. Dabei ist zwar klar, dass jeder Krieg von flächendeckenden
Bombardierungen und Schlachten über Brandschatzungen und mas‐
senhafte Vergewaltigungen bis hin zur Ausrottung einer Unzahl von
Opfern höchst unterschiedliche Gewaltformen einschließen kann,
aber vielfach werden letztere allenfalls genannt, jedoch nicht weiter
untersucht. Wie Michael Walzer, auf den hier nur als ein viel disku‐
tiertes und in dieser Hinsicht besonders auffälliges Beispiel verwie‐
sen wird6, so befassen sich auch die meisten anderen Philosophen
mit Fragen der Begründung, Rechtfertigung und Legitimation krie‐
gerischer Gewalt, die so alt ist, dass scheinbar jedermann weiß, was
darunter zu verstehen ist – obgleich wir erst seit dem 20. Jahrhun‐
dert um die Wirkung von ABC-Waffen wissen und obgleich klar sein
müsste, dass jeder, der ihr zu nahe kommt, in ihr umkommen muss
– auf ›unvorstellbare‹ Art und Weise allerdings, wie es immer wieder

5 Vf., Renaissance des Menschen? Zum polemologisch-anthropologischen Diskurs
der Gegenwart, Weilerswist 2010, Kap. II, Anm. 76.

6 M. Walzer, Just and Unjust Wars. A Moral Argument with Historical Illustrations
[1977], New York 42006, 30, 32.

1. Zur Frage, was Gewalt ›ist‹

477

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heißt, so als könne überhaupt kein Wissen je an die fragliche Gewalt
selbst heranreichen. Das wirft radikale Probleme ihrer Beschreibbar‐
keit auf – in der Perspektive Dritter, die der fraglichen Gewalt gerade
nicht ausgesetzt sind.

Diese Perspektive ist auch der Ausgangspunkt von Dietrich Schot‐
te7, der Fragen der Begründung, Rechtfertigung und Legitimation8

zwar nicht gänzlich von der Hand weist, aber entschlossen unter‐
läuft, indem er zunächst einmal verlangt, zu begreifen, wovon unter
dem Generaltitel Gewalt überhaupt die Rede ist. In der Tat, wie
können Philosophen Krieg (ob in alten oder neuen Formen, etwa
der humanitären Intervention) moralisch rechtfertigen wollen, wenn
sie nicht zuvor in Erfahrung gebracht und beschrieben haben, worum
es sich hierbei und bei Gewalt im Allgemeinen überhaupt handelt?
Muss nicht jede Form der Gewaltrechtfertigung, die sich der Auf‐
gabe der Gewaltbeschreibung und des Gewaltverstehens gar nicht
erst stellt, von vornherein als illegitim gelten, insofern sie gar nicht
recht wissen kann, wovon sie handelt? Was den Krieg anbelangt,
so wird diese Frage auch durch dessen aktuellen Formenwandel hin
zu sogenannten Neuen Kriegen verschärft, die im internationalen
Recht inzwischen unter (bewaffnete) Konflikte subsumiert werden,
so dass der Krieg auf diese Weise semantisch geradezu verschwindet.
›Konflikt‹ kann alles Mögliche sein, vom polemischen Wortgefecht
bis hin zum Ausrottungskrieg bzw. Genozid. Handelt es sich aber
in jedem Fall um Gewalt? Kann man mit einem Begriff all das abde‐
cken? Und wie verhalten sich Begriff und Sache heute zueinander,
wenn man es nicht nur mit einer komplexen historischen Semantik
zu tun hat, sondern auch starke Gründe dafür gegeben sind, dass
sich Gewalt heute (wie auch der Krieg im Besonderen) in neuen,
nicht zuletzt medial vermittelten Formen manifestiert?9

Erschwert wird jeder Versuch, einer Antwort auf diese Fragen
näher zu kommen, nicht zuletzt durch die aktuelle Gewaltforschung
selbst, die nachweist, dass Gewalt inzwischen fast überall, absolu‐
te Gewaltfreiheit jedoch anscheinend nirgends mehr glaubhaft an‐

7 D. Schotte, Was ist Gewalt? Philosophische Untersuchung zu einem umstrittenen
Begriff, Frankfurt/M. 2020 [=WiG].

8 Zur Differenz dieser Begriffe vgl. das Kap. XX in diesem Bd.
9 Wir haben es also mit gewissermaßen gestörten, historisch jedenfalls variablen

Verhältnissen zwischen Phänomenen und Begriffen zu tun.

Kapitel XIII

478

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zutreffen ist, so dass man womöglich niemals dem entrinnt, was
Jacques Derrida die »Ökonomie der Gewalt« bzw. des Krieges ge‐
nannt hat.10 Gewiss kommen wir allein mit einer auf die Sprachen
der Antike zurückgehenden Begriffsgeschichte der Gewalt (bía, vio‐
lentia) nicht weiter, wenn wir heutigen, mannigfaltig gewandelten
Formen der Gewalt Rechnung tragen wollen, die in oft nur schwer
erkennbarer Art und Weise alles und jede(n) zu durchdringen schei‐
nen – nicht zuletzt auch in neuen strukturellen und subtilen Formen,
auf die unsere gewöhnlichen Weisen, von Gewalt zu reden, nicht
gut vorbereitet sind. So wurde behauptet, strukturelle Gewalt mache
die Art und Weise der ökonomischen Reproduktion westlicher Ge‐
sellschaften aus, ohne dass Einzelne direkt für sie verantwortlich zu
machen wären. Aber über einen solchen Begriff der Gewalt verfügte
man gar nicht, bevor er dann durch Johann Galtung und andere
populär gemacht worden ist.11 Andere können, wie gezeigt, überdies
bereits dadurch gewaltsam verletzt werden, dass sie nicht ›gesehen‹
oder ›gehört‹ und insofern um ihre politische Existenz gebracht
werden, ohne es recht zu realisieren. Wenn sich Gewalt im einen
Fall als konstitutives Moment vergesellschafteten Lebens erweist, wie
vielfach behauptet wurde, und wenn sie im anderen Fall gar nicht
offensichtlich ist, wie kann man dann überhaupt von Gewalt reden,
die doch im gängigen Vorverständnis zunächst auf das Handeln
Einzelner gegen Andere bezogen ist?

2. Zwischen Interpretationsunbedürftigkeit und
Sensibilisierung für Gewalt als Gewalt

In diesem Sinne spricht es »immer gegen eine Handlung, dass sie
eine Gewalthandlung ist – und es braucht entsprechende starke
Gründe, um zu zeigen, dass es trotzdem erlaubt ist, sie auszuführen.
Das bedeutet, dass Gewalt intrinsisch verwerflich ist, eben weil Ge‐
walthandlungen essentiell dem Zweck dienen, das Opfer schwer zu

10 J. Derrida, Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/M. 1976, 141.
11 www.transcend.org/t_database/pdfarticles/183.pdf; J. Galtung, Gewalt, Krieg

und deren Nachwirkungen. Über sichtbare und unsichtbare Folgen der Gewalt;
in: polylog. Forum für interkulturelle Philosophie 5 (2004). P. Imbusch, Struktu‐
relle Gewalt. Plädoyer für einen unterschätzten Begriff, in: Mittelweg 36. Bd. 26,
Nr. 3 (2017), 28–51.

2. Zwischen Interpretationsunbedürftigkeit und Sensibilisierung für Gewalt

479

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.transcend.org/t_database/pdfarticles/183.pdf
https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.transcend.org/t_database/pdfarticles/183.pdf


verletzen, anders ausgedrückt: ihm etwas zuzufügen, das objektiv
schlecht für es ist.« So paraphrasiert Schotte die von ihm als aristote‐
lisch eingestufte Auffassung von der Kritikwürdigkeit aller Gewalt,
der er sich unter gewissen Vorbehalten weitgehend anschließt. Dem‐
nach ist Gewalt »objektiv moralisch schlecht«, so dass alles »immer
erst einmal gegen sie« spricht (WiG, 225, 229, 233). Dennoch wird
Gewalt vielfach bedenken- und rücksichtslos, in großem Umfang
und auf radikale und exzessive Art und Weise ausgeübt. Das lässt
erwarten, dass wir es primär mit Problemen ihrer Entschuldigung,
Begründung, Rechtfertigung oder Legitimation zu tun bekommen
werden, wenn sich Philosophen mit ihr befassen, um zu ermitteln,
ob Gewalt ihrer Kritik wenigstens in bestimmten Fällen standhalten
kann oder ob sie, qua Gewalt, in jedem Fall zurückzuweisen ist.

Genauso verhält es sich. Bis auf relativ wenige Ausnahmen über‐
springen die Philosophen die Frage, was Gewalt ist, wie sie wem wi‐
derfährt, wie sie sich zeigt, wie sie als Gewalt erfahren, gedeutet, in‐
terpretiert wird (statt einfach ›gegeben‹ zu sein), und halten sich mit
Problemen der Phänomenologie und Hermeneutik der Gewalt nicht
weiter auf. Das mag auch daran liegen, dass die zitierte Auffassung
vom »objektiv schlechten« Charakter aller Gewalt inzwischen weit
verbreitet und kaum noch strittig zu sein scheint. Selbst Hannah
Arendt, die vielfältigen Gewalterfahrungen auf der Spur war, statu‐
ierte generell, Gewalt sei allenfalls nachträglich zu rechtfertigen, aber
niemals zu legitimieren.12 Sie stellte das offenbar in der Überzeugung
fest, Gewalt sei als solche zunächst ›schlechterdings‹ inakzeptabel.

Schotte weicht nun allerdings vom generell gewaltkritischen
mainstream ab, indem er schon im Untertitel seiner philosophischen
Untersuchung auf die Strittigkeit des Begriffs Gewalt hinweist, von
dem es später heißt, sie eigne ihm »essentiell« – was wohl bedeuten
soll, sie lasse sich auch durch präziseste Analytik nicht ausräumen.
So gesehen befinden wir uns in der merkwürdigen Situation, ein
Tun, Verhalten oder Handeln, gegen das anscheinend alles spricht
und das trotz seiner weiten Verbreitung generell als »verwerflich«
gilt, nicht eindeutig und in diesem Sinne unstrittig kennzeichnen
zu können. Die in dieser Lage gesuchte Antwort auf die Frage, was
Gewalt ist, soll die Misslichkeit, dass nicht unstrittig zu Kennzeich‐

12 H. Arendt, Macht und Gewalt, München 101995, 53. Siehe dazu genauer das Kap.
XX in diesem Bd.

Kapitel XIII

480

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nendes gleichwohl prima facie als eindeutig Verwerfliches gilt, nun
nicht etwa überspielen, sondern ihr ausdrücklich Rechnung tragen.

So wird nicht in Aussicht gestellt, die Strittigkeit des Begriffs
durch eine messerscharfe Analytik einfach loszuwerden, zumal sich
Gewalt offenbar nicht ohne Weiteres von sich aus auch als Gewalt
zu erkennen gibt. Sie kann sogar vorliegen, wo es die Betreffenden
zunächst gar nicht bemerken (WiG, 157), und wo niemand etwas
›getan‹ zu haben meint. Es gibt demnach Gewalt, der allenfalls
nachträglich (wenn überhaupt) die jeweils passenden ›Täter‹ und
›Opfer‹ zuzuordnen sind. Wenn aber nicht davon auszugehen ist,
dass sich Gewalt-Phänomene von sich aus auch (eindeutig) als Ge‐
walt präsentieren, dann kann man nur annehmen, dass sie zunächst
lediglich die Frage aufwerfen, ob und inwiefern Gewalt vorliegt,
und dass sie in diesem Sinne nach Gewalt‑Verstehen, ‑Deutung
und ‑Interpretation verlangen. Zwar ist die signifikative Differenz,
die dieses kleine Wort ›als‹ andeutet, bereits in der Erfahrung wirk‐
sam13, wenn wir etwas als etwas erfahren, aber kaum je ist dieses
›etwas‹ infolgedessen evident bzw. eindeutig. Wenn wir uns in dem,
was wir jeweils erfahren, gewissermaßen nicht ohne Weiteres sicher
sein können, müssen wir die im Hinblick auf ihren wie auch im‐
mer näher zu bestimmenden Gewaltcharakter fragliche Erfahrung
zur Sprache bringen und ihren ›Ausdruck‹ an Andere adressieren,
um in dieser Angelegenheit weiter zu kommen. Dabei erweist sich
das signifikative ›als‹ wie auch jeder Versuch, ihm hermeneutisch
gerecht zu werden, als Moment einer Sensibilisierung für Gewalt als
Gewalt, die weder in historischer noch in kulturvergleichender Per‐
spektive als selbstverständlich gelten kann. Wenn Gewalt nicht ein‐
fach interpretationsfrei vorliegt, wenn sie vielmehr danach verlangt,
im Hinblick auf ihren fraglichen Gewaltcharakter mit Anderen zur
Sprache gebracht zu werden, haben wir es mit einem grundsätzlich
offenen Prozess der Klärung dessen zu tun, was für die Beteiligten
dabei auf dem Spiel steht. Selbst der brutale, scheinbar gar keiner
weiteren Deutung bedürftige Schlag ins Gesicht bedarf u. U. der
Interpretation: Ist er nicht (auch) demütigend, zumal wenn ihn der
Schwächere unter den Augen Dritter kassiert? Haben wir es hier

13 B. Waldenfels, Der Spielraum des Verhaltens, Frankfurt/M. 1980, 86. Ob Schmer‐
zen dagegen generell als interpretationsfrei gelten können, scheint fraglich (vgl.
WiG, 223).

2. Zwischen Interpretationsunbedürftigkeit und Sensibilisierung für Gewalt

481

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur mit Uneindeutigkeit der Gewalt oder auch schon mit deren
Strittigkeit zu tun?

So gesehen liegt es nahe, Gewalt als notorisch uneindeutigen
und »essentiell umstrittenen« Begriff einzustufen, den man im Aus‐
gang vom normalsprachlichen Gebrauch des Wortes in erster Nä‐
herung zu klären versuchen kann, ohne dass jedoch Aussicht auf
eine verbindliche Definition bestünde. Tatsächlich ist die primäre,
an Andere adressierte Artikulation von Gewalt, so anfechtbar sie
auch erscheinen mag, gleichwohl stets und unvermeidlich hinzuneh‐
men. Man kann sie gewiss nachträglich in Frage stellen, muss sie
dabei aber stets wenigstens als anfechtbare zunächst so gelten lassen,
wie sie sich anfänglich darstellt. Scheinbar kann es auf der Ebene
primärer Artikulation von Gewalt als Gewalt insofern gar keinen
sinnvollen Streit geben. Es hilft praktisch denn auch rein gar nichts,
in Abrede zu stellen, jemand habe ›wirklich‹ Gewalt erfahren, wenn
er dies festgestellt oder beklagt hat. Das bedeutet jedoch nicht, dass
man den Betreffenden in der strittigen Auslegung der fraglichen
Erfahrung Recht geben müsste. Tatsächlich kann letztere ebenso
wie ihre Deutung und Interpretation als unangemessen, grenzwertig
oder übertrieben etc. angefochten werden (WiG, 93) – nicht jedoch
sinnvoll als unerlaubt, verboten usw. Denn die fragliche Erfahrung
stellt sich wie ein Widerfahrnis ein und entzieht sich insofern jeg‐
licher Moralisierung und Normativierung. Moralisch zu bewerten
ist zunächst allein der Umgang mit der fraglichen Erfahrung – an‐
gefangen damit, dass man im Zuge sprachlicher Artikulation von
Gewalt-Erfahrung stets etwas ›mit Worten tut‹, um es mit den
Sprechakttheoretikern zu sagen (die diesen performativen Aspekt
menschlicher Rede allerdings nicht entdeckt haben14). Indem man
Gewalt sprachlich zum Vorschein bringt, wenn auch nur als hin‐
sichtlich ihres Gewaltcharakters anfechtbare, keineswegs einfach evi‐
dente, stellt man, so scheint es, niemals nur etwas fest, sondern ap‐
pelliert an den Anderen, die fragliche Erfahrung zu bestätigen, oder
man wirft ihm vor, für sie verantwortlich zu sein, oder man solidari‐
siert sich mit ihm gegen wieder andere, oder man skandalisiert die
fragliche Gewalt als gesellschaftliches Phänomen, auf das man die
öffentliche Aufmerksamkeit lenkt, um sich insofern kollektiv zu ori‐

14 A. Hetzel, Die Wirksamkeit der Rede. Zur Aktualität klassischer Rhetorik für die
moderne Sprachphilosophie, Bielefeld 2014.

Kapitel XIII

482

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entieren (etc.). Wird der Gewaltcharakter der fraglichen Erfahrung
selbst als wenigstens problematisch (d.h. deutungs- und interpretati‐
onsbedürftig) realisiert, so hängt dessen Klärung entscheidend von
der Kommunikation ab, die seine Artikulation nach sich zieht (oder
auch nicht nach sich zieht, wenn Klagen unbeantwortet bleiben,
so dass die problematisierte Gewalt gleichsam ›im Raum bleibt‹,
nicht geahndet wird und auf diese Weise womöglich zu weiterer
Gewaltverschärfung beiträgt).

3. Aufgaben Praktischer Philosophie in dieser Lage

Welche Rolle aber kann Praktische Philosophie in diesem Zusam‐
menhang spielen? Laut Schotte, der von der Methodologie der ordi‐
nary language philosophy – und nicht von einer Phänomenologie
und Hermeneutik der Gewalt-Erfahrung selbst – ausgeht, kann sie
immerhin die Bedeutung verwendeter Begriffe zu klären helfen, also
zeigen, was man mit dem Begriff sagen kann – und was eigentlich
nicht. Sie kann weiterhin auf begriffliche Unterschiede (wie die zwi‐
schen Macht und Gewalt) aufmerksam machen, die ›grundsätzlich‹
auseinanderzuhalten sind. Wo, wie und durch wen, erscheint aller‐
dings als fraglich. Missverständnisse zu beseitigen – scheinbar »der
einzig nennenswerte Beitrag, der auf diesem Gebiet von der Philoso‐
phie erwartet werden darf« (WiG, 15) – mag im Einzelfall hilfreich
sein. Aber kann bzw. sollte man im Sinne Ludwig Wittgensteins
auf einen sprachtherapeutischen Effekt im Rahmen einer größeren
»Sprachgemeinschaft« (wenn nicht bloß in einem akademischen Se‐
minar) hoffen, indem man das Reden von Gewalt »zu beschränken«
versucht (WiG, 56)? Dürfte man sich davon einen mäßigenden Ein‐
fluss auf eine andernfalls inflationäre Rede von Gewalt versprechen?
Oder überschätzt der Philosoph an dieser Stelle seine lebensprakti‐
sche Bedeutung? Läuft er gar Gefahr, sich einer ihrerseits konflikt‐
verschärfenden Bevormundung Anderer schuldig zu machen? Noch
dazu im Rekurs auf (implizite) Normen einer Normalsprache, die
an eine bestimmte Gemeinschaft gebunden sein soll, von der sich
nicht ohne Weiteres angeben lässt, wo sie endet, wen sie ein- und
ausschließt, ob es zu Überschneidungen mehrerer Gemeinschaften
kommen kann und welche Auswirkungen das auf die reklamierte
Klarheit von Begriffen hat, die sich angeblich aus den Regeln der

3. Aufgaben Praktischer Philosophie in dieser Lage

483

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jeweiligen Sprache so ergibt, dass sie anzugeben erlauben, was etwas
ist – in diesem Falle die fragliche Gewalt (WiG, 21, 26 f., 218 f.)?
Wenn der jeweilige Gemeinschaftsbezug ›unklar‹ ist, müsste es dem‐
nach auch die ›Sache‹ selbst sein, der man sprachanalytisch durch
ihn, im Rekurs auf die jeweils geltenden Regeln, Herr zu werden
versucht.

Für Schotte bedeutet das freilich nicht, dass man sich einfach mit
notorisch ›unklaren‹, inkonsistent gebrauchten Begriffen abzufinden
hätte. Denn deren sprachanalytisch im Rekurs auf ›normale‹ bzw.
normalisierte Sprache offenbar nicht abzustellende Unschärfe ist gar
nicht als bloß privativ einzuschätzen, als Mangel an Präzision. Viel‐
mehr gewinnt man den Eindruck, dass ihre Strittigkeit konstitutiv
zum Sozialen gehört. So gesehen ist damit zu rechnen, dass jeder
Definitionsversuch von Gewalt nur zu offenen, provisorischen Klä‐
rungen gelangen wird, die von vornherein mit einem abweichenden
Begriffsgebrauch rechnen sollten.

Permanent sind wir anscheinend zwar mit Missverhältnissen zwi‐
schen »klaren Begriffen«, nach denen man verlangt, und »unklaren
Realitäten« konfrontiert (WiG, 204). Und nichts bürgt dafür, dass
die Alltags- oder Normalsprache, von der der Analytiker zunächst
ausgeht15, begriffliche Mittel bereitstellen wird, die wissenschaftli‐
chen Ansprüchen gerecht werden könnten. Aber es verhält sich
keineswegs so, dass sich Begriffe entweder als »hinreichend klar«
erweisen oder andernfalls vollkommen »unbrauchbar« werden müs‐
sen (WiG, 14, 48, 158 f.). Es kann sich auch genau umgekehrt verhal‐
ten: dass analytische Klarheit »mehr Probleme schafft, als sie löst«
(WiG, 53). Zum Beispiel dann, wenn sie darüber hinwegtäuscht, wie
die besagte Strittigkeit konstitutiv zum Phänomenbestand gehört,
den es zu begreifen gilt. Aus der besagten signifikativen Differenz
geht hervor, dass bereits die Erfahrung von Gewalt als Gewalt nicht
als schlechterdings evident gelten kann, wenn sie Spielräume einer
abweichenden Deutung, Auslegung und Interpretation zulässt, zumal
wenn der Ausdruck der fraglichen Gewalt an Andere adressiert wird
und dann unvermeidlich auf die Frage stößt, was als Gewalt ›zählt‹.
Das wird sich nur im Rekurs auf grundsätzlich anfechtbare soziale,
politische und rechtliche Ordnungen beantworten lassen, die das,

15 Aber nur im Sinn eines »Vertrauensvorschusses«, welcher der Umgangssprache
gewährt werden soll, ohne deren Kritik zu erübrigen (WiG, 28 ff.).

Kapitel XIII

484

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was als Gewalt zählt, so oder so limitieren, normalisieren oder auch
geradezu sterilisieren – wie im Fall der Rede von sogenannten Kola‐
teralschäden, »that help to sanitize the horrible reality of war and
other employments of political violence« (C. Coady; WiG, 53).

Durch ein entsprechendes framing dessen, was als normal, akzep‐
tabel, hinnehmbar usw. gilt, wird darin nicht aufgehende Gewalt
ihren Gewaltcharakter allerdings keineswegs einfach los (WiG, 205,
215). Sie bleibt strittig. Und das gehört anscheinend wesentlich zu
jeder sozialen, politischen oder rechtlichen, unvermeidlich dissensu‐
ellen ›Rahmung‹ der signifikativen Differenz. Mit noch so ›klaren‹
Definitionen von Gewalt16 ist dagegen nichts auszurichten, denn
sie implizieren Grenzziehungen zwischen unbeachtlicher und ernst
nehmender, hinzunehmender und inakzeptabler, normaler und au‐
ßerordentlicher Gewalt, die die Frage, was Gewalt ist, unvermeidlich
in Bezug auf diejenigen zu relativieren zwingen, die Gewalt (entspre‐
chend oder gerade anders) als Gewalt erfahren.17 Von daher liegt
es eigentlich nahe, zunächst nicht das Problem aufzuwerfen, was
Gewalt ›ist‹, sondern zu fragen, wie sich Gewalterfahrung zeigt, wie
sie artikuliert, an Andere adressiert und dann nach einer Klärung,
Deutung usw. verlangt, die nur auf dem Weg der Austragung von
Dissens geschehen kann, wenn es denn stimmt, dass wir es hier
mit einem in jeder Hinsicht strittigen und sicher auch weiterhin
umstrittenen Begriff zu tun haben.

16 Auf die hier nur en passant zu verweisen, aber nicht im Einzelnen einzugehen
ist. Vgl. die Definitionen von Gewalt als »absichtliche schwere Verletzung eines
Lebewesens gegen seinen Willen«, ihrer kollektiven und institutionellen For‐
men (WiG, 143 ff., 209).

17 Der fragliche Bezug aller Gewalt auf eine Gemeinschaft, in der sie als solche
beachtet wird, zählt, zu beklagen ist usw., hat die Kehrseite, eine abweichende
Erfahrung und ein dissensuelles Verständnis von Gewalt möglicherweise nicht
zur Sprache bringen zu können. Jede Gemeinschaft impliziert auch Grenzen der
Artikulation und Voraussetzungen dafür, dass man sich überhaupt an jemanden
wenden kann. Wenn das nicht möglich ist, kommt es erst gar nicht zur Rede
über Gewalt.

3. Aufgaben Praktischer Philosophie in dieser Lage

485

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zur Frage nach Kriterien – zwischen Widerfahrnis von
Gewalt und Reden über Gewalt

Allerdings meint Schotte, zumal bei der Frage, ob man es mit schwe‐
ren Verletzungen zu tun hat, müsse »unter Verweis auf Kriterien ent‐
schieden werden können, die nicht nur für Opfer, sondern auch für
beliebige unbeteiligte Dritter anwendbar sind«. »Die entscheidende
Frage lautet daher: Wie lässt sich die Schwere der Verletzung so
bestimmen, dass sie für die Beteiligten wie auch für beliebige Unbe‐
teiligte nachprüfbar ist?« (WiG, 62) Im Fall extremer, exzessiver und
radikaler Gewalt werden die sogenannten Beteiligten, womit hier
wohl die Opfer gemeint sind, vielfach gar nichts mehr zur Nach‐
prüfung beitragen können.18 Wenn sie überhaupt überleben und
nicht traumatisierter Sprachlosigkeit verfallen, können sie nur ihre
Zeugnisse beisteuern, denen zunächst ein Anderer Glauben schenken
muss19 – noch vor jedem quasi forensischen Diskurs, in dem sich
»beliebige« Dritte ihr eigenes Urteil werden bilden können, indem
sie eine fragwürdige Neutralität für sich in Anspruch nehmen mö‐
gen.

Neutral können sich allerdings schon die von der Gewalt Anderer
Getroffenen nicht zu ihr verhalten. Das Gleiche gilt auch für den in
der dialogistischen Tradition als ›Du‹, als zweite Person, eingestuften
Adressaten der Artikulation von Gewalt als Gewalt im Modus der
Klage, der Anschuldigung, des Verlangens nach Solidarität usw. Der
Adressat muss keineswegs dieser Artikulation beipflichten, aber er
muss sie zunächst einmal, vor jeder kritischen Prüfung, als solche
akzeptieren. Anders ist der kommunikative Ausdruck von Gewalt
überhaupt nicht ernst zu nehmen. Erst im Nachhinein wird sich die
Frage aufwerfen lassen, ob die Rede von Gewalt jeweils als triftig
bzw. anfechtbar einzustufen oder gegebenenfalls auch zurückzuwei‐
sen ist.

›Beliebige‹ Dritte kommen dafür allerdings nicht ohne Weiteres
in Frage. Müssen sie nicht allererst wirklich daran interessiert sein,
zu erfahren, was denjenigen widerfahren ist, die Gewalt artikulieren

18 J.-F. Lyotard, Der Widerstreit, München 21989.
19 Vgl. J. Derrida, Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der ›Religion‹ an den

Grenzen der bloßen Vernunft, in: ders., G. Vattimo, Die Religion, Frankfurt/M.
2001, 9‒106.

Kapitel XIII

486

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(sofern sie dazu überhaupt in der Lage und ihr nicht, tot oder
sprachlos traumatisiert, zum Opfer gefallen sind)? Muss nicht der
Diskurs über Gewalt, in dem man wissen will, was Gewalt ist, auf
das Widerfahrnis von Gewalt verpflichtet sein? Muss es sich nicht
um einen Diskurs über Gewalt aus der Gewalt heraus handeln, die
erlitten wird? Müsste er andernfalls nicht als mehr oder weniger
ahnungslos und in diesem Sinne als gänzlich illegitim gelten ange‐
sichts der Materie, von der er handelt? Die Frage, wer in der Sache
überhaupt befugt sein kann, darüber zu befinden, was Gewalt ist,
stellt sich allerdings jedem, auch denjenigen, die aus (gewaltsamer)
Erfahrung über die Erfahrung von Gewalt sprechen und schreiben,
wenn man bedenkt, dass letztere in ihren extrem, exzessiv und radi‐
kal verletzenden, verwundenden und vernichtenden Formen jede(n)
verstummen lassen müssen, Opfer wie Überlebende, Zeugen wie
auch Historiker und Philosophen. Der Gewalt-Diskurs ist kein Dis‐
kurs wie jeder andere. Wer sich an ihm beteiligt, muss sich auf ab‐
gründige Dimensionen gefasst machen, die uns für immer versehrt
erscheinen lassen und jeden Anspruch auf sachgemäße, adäquate
Klarheit der eigenen Rede von Gewalt durchkreuzen.

Der Prävalenz der Perspektive ›beliebiger‹ Dritter in der Beur‐
teilung von Gewalt widerstreitet die Einsicht, dass von Gewalt
zunächst nur angesichts der Erfahrung die Rede sein kann, ihr
ausgesetzt zu sein. Nicht diejenigen, die sie verüben, vielmehr die
von ihr Getroffenen kommen so gesehen primär als diejenigen in
Betracht, die uns lehren könnten, worum es sich eigentlich handelt,
mag ihre sprachliche Artikulationsfähigkeit auch noch so sehr be‐
schädigt und zunächst auf Rekonstruktion angewiesen sein. Das
Getroffensein von Gewalt lässt sich gewiss nicht auf eine physische
Verletzung reduzieren, schließlich kann man Andere auch durch
bloße Unterlassung grausam leiden lassen; doch lehrt die spontane
Reaktion jedes gesunden Körpers auf Schmerzhaftes, wie uns unsere
leibliche Verfassung Gewalt zu bewerten nahelegt: Wie im Fall der
verbrannten Hand, die präreflexiv dahin tendiert, sich sofort der
empfundenen und befürchteten weiteren Schädigung zu entziehen,
lässt er alles Widrige, darunter Schmerz und Gewalt, als ›Negatives‹,
unbedingt und instantan Abzuwehrendes und künftig zu Vermeiden‐
des erfahrbar werden. Physisch bzw. leiblich sind wir offenbar so
verfasst, dass Gewalt jeglicher Art als ›Übel‹ erfahren wird und dann
auch als solches gilt. Das kann man so ausdrücken, dass wir offenbar

4. Zur Frage nach Kriterien

487

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht verletzt werden wollen.20 So wird man die besagte Strittigkeit
von Gewalt allerdings nicht los. Das Gleiche gilt für die Frage, ob
und wie es überhaupt zu vermeiden wäre, ihr ausgesetzt zu werden.

5. Was (nicht) zu versprechen ist

Selbst eine dezidiert radikaler Gewaltfreiheit verpflichtete Pädagogik
kann nicht (glaubwürdig) versprechen, Kinder, Jugendliche, Studie‐
rende usw. vor jeglicher Gewalt zu bewahren. Wenn jede einseitige
Wortergreifung, die Andere unvermeidlich nicht vorher um Erlaub‐
nis bitten kann, im Verdacht einer gewissen Gewaltsamkeit steht,
wie es in politischen Theorien der Gegenwart behauptet wird, wie
könnte man dann ernsthaft in Aussicht stellen, sich jeglicher Gewalt
zu enthalten und Andere unter allen Umständen wenigstens vor
ihr bewahren zu wollen? Ist das überhaupt ein sinnvolles Ziel?
Muss es nicht vielmehr darum gehen, wie man Gewalt in nicht
zu umgehenden Konfrontationen etwa daran hindern kann, sich in
Verkettungen immer neuer Gegen-Gewalt fortzusetzen, wie man sie
entschärfen und u.U. auch verwinden21 kann? Wie auch immer es
um solche praktischen Aussichten bestellt sein mag, entscheidend
wird auch in diesem Kontext sein, der ›Perspektive der ersten Per‐
son‹ Rechnung zu tragen, d.h. zunächst einmal zu akzeptieren, dass
es die der Gewalt Ausgesetzten sind, die in der Regel ihr Vorliegen
allererst feststellen und zu beklagen haben. Dem muss man wie
gesagt nicht (in jeder Hinsicht) zustimmen. Aber Gewalt wird eben

20 Siehe das Kap. VIII, 4 in diesem Bd. Nähert man sich der Gewalt von diesem
Vorverständnis aus, kommt es nicht in Betracht, den Willen der Täter, ihr
›Opfer‹ verletzen... zu wollen, als für das Vorliegen von Gewalt maßgeblich
zu betrachten, denn das würde letztere »entmündigen« (WiG, 50). Allerdings
ist durchaus fraglich, ob das aus unserer leiblichen Verfassung hervorgehende
Nicht-wollen-können, Schmerz und Gewalt ausgesetzt zu sein, sich auch tatsäch‐
lich im expliziten Willen, nicht verletzt zu werden, manifestiert. Schließlich gibt
es Fälle, »die nicht als vom Opfer ungewollt bezeichnet werden« können (vgl.
WiG, 79, 90).

21 Auch wenn es zunächst den Anschein haben mag, als könnten sich Opfer der
Gewalt nicht entziehen, muss man doch zugeben, dass nicht alle Gewalt ihr Ziel
erreicht. Ob eine beabsichtigte Verletzung wirklich eintritt, hängt vor allem bei
symbolischer Gewalt auch von ihnen ab.

Kapitel XIII

488

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht erst Gewalt, wenn sie in sittliche Verhältnisse eingreift, wie
Walter Benjamin befand, der letztere mit »Recht und Gerechtigkeit«
identifizierte.22 Nicht allein solche ›Verhältnisse‹ entscheiden über
den Gewaltcharakter von Gewalt – wenn sie sich nicht ohne deren
besagte Strittigkeit denken lassen. Letztere hat keineswegs zur Folge,
dass es ganz vergeblich wäre, etwa genauer zu bestimmen, warum es
denn sinnvoll ist, jene normative Position zu beziehen. Für Schotte
besagt sie, dass wir keine »massive Beeinträchtigung« oder gar »Zer‐
störung« des »Weltbezugs« leiblicher Wesen oder ihrer Integrität
hinnehmen können und wollen (WiG, 65, 67, 71, 77). Ob es dazu ei‐
nes derzeit beliebten Rekurses auf ein grundlegendes Recht auf Un‐
versehrtheit etwa oder des Nachweises bedarf, dass die Alternative
eine dead option wäre, die niemand ernsthaft vertreten könnte, der
sich für die Einrichtung und Aufrechterhaltung allgemein zumutba‐
rer Lebensbedingungen interessiert, bleibe dahingestellt. Worauf es
hier ankommt, ist, dass wir fortan damit rechnen müssen, dass jeder
Versuch einer normativen Festlegung in dieser Angelegenheit wei‐
terhin der Anfechtbarkeit aufgrund vielfältigster Gewalt-Erfahrung
ausgesetzt bleiben wird, die wir in ihren letztlich unkalkulierbaren,
schließlich desaströsen Dimensionen gar nicht ›adäquat‹ auf den
Begriff bringen können.

Im Übrigen sind wir diesen Dimensionen von Geburt an aus‐
gesetzt. D.h. wir können nur auf die Gefahr hin ›da‹ sein, ihnen
zum Opfer zu fallen. Bereits darin ist eine für unsere (Ko-)Existenz
konstitutive Gewaltsamkeit zu erkennen, die jede(n), die oder der
Andere zur Welt kommen lässt, mit einer schweren Hypothek belas‐
tet. Denn wenn das spätere Leben nicht vor unzumutbarer, nicht
zu bewältigender oder zu verwindender Gewalt bewahrt, werden
die Betreffenden rückfragen, wie man ihnen je ein im Grunde als
›unlebbar‹ erwiesenes Leben zumuten konnte. Nachkommen, die
man unvermeidlich ohne ihre vorherige Zustimmung »auf die Welt
herübergezogen« hat (wie Kant sich ausdrückte23), werden, so ist zu
unterstellen, leibhaftig nur so existieren können, dass sie Gewalt zu‐
nächst als Übel erfahren, ob nun als sie mit Vernichtung bedrohende
(die Hobbes vor allem im Auge hatte), als massiv verwundende

22 W. Benjamin, Zur Kritik der Gewalt und andere Aufsätze, Frankfurt/M. 41981,
29.

23 I. Kant, Die Metaphysik der Sitten. Werkausgabe Bd. VIII (Hg. W. Weischedel),
Frankfurt/M. 1977, § 28 f.

5. Was (nicht) zu versprechen ist

489

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder aber als subtil verletzende. Daraus folgt, dass man sie nur im
Zeichen des Versprechens zur Welt bringen sollte, es nicht dahin
kommen zu lassen, dass ihr unvermeidliches Ausgesetztsein an Ge‐
walt in schutzlose Auslieferung umschlägt. Wiederum bleibt indessen
jede normative Formulierung dieses Versprechens im Sinne eines
Anspruchs an diejenigen, die schon da sind, später anfechtbar durch
diejenigen, die ihrerseits darüber befinden werden, was aus ihrer
Sicht als Gewalt zählt. Dabei wird es sich auch um Formen der
Unterlassung (angemessener Fürsorge), der Ignoranz (gegenüber in‐
dividuellen Ansprüchen auf ein ›lebbares‹ Leben), stillschweigender
Geringschätzung und Ächtung handeln können. Schutzbefohlene
vor all dem im Vorhinein schützen zu wollen, mag man versprechen.
Aber ob man es effektiv vermag, ist eine ganz andere Frage. Wenn
das so ist, wenn nicht einmal auszuschließen ist, durch Unachtsam‐
keit zum Gewalttäter zu werden, kann man im Grunde nur dafür
einstehen, sich wenigstens nachträglich entsprechenden Vorwürfen
zu stellen – zumal dann, wenn die fragliche Gewalt in ihrer diachro‐
nen Dimension ein Leben nach sich zieht, das ›unlebbar‹ zu werden
droht.

Soll sich die Frage Was ist Gewalt? nicht auf ein akademisches
Definitionsgeschäft reduzieren, ist sie auch in einem solchen Fall,
wie im Grunde stets, mit Rücksicht auf die Subjekte fraglicher Ge‐
walterfahrung, deren Orte und mögliche Adressaten ihrer Artikula‐
tion aufzuwerfen: Wem stellt sich diese Frage? Wer stellt sie wem?
Und in welchem Lebenszusammenhang? – an dem auch Dritte be‐
teiligt sind, die wissen wollen, ob reklamierte Gewalterfahrung so
oder anders aufgefasst werden sollte. Einer generellen Prävalenz der
Perspektive des Dritten läuft aber der Rekurs auf die Gewalt als
Widerfahrnis (páthos) zuwider, das sich ursprünglich in leibhaftiger
Erfahrung entzündet und nach angemessenem Verstehen verlangt24;
und zwar umso mehr, wie sie die Betreffenden an den Rand der
Lebbarkeit ihres Lebens bringt, die kein noch so heiliges Verspre‐
chen verbürgen kann, die Unversehrtheit des Einzelnen zu schützen.

24 So folgt aus einem Gewalt-Widerfahrnis keineswegs ohne Weiteres und eindeu‐
tig, dass man als dessen ›Opfer‹ oder als ›Opfer‹ Anderer gelten müsste. Dieser
Begriff geht vielmehr mit einer Einordnung des Widerfahrnisses in einen sozia‐
len, politischen oder rechtlichen Kontext einher, der eine eigene rhetorische
Gewaltsamkeit innewohnen kann, wenn etwa der Opfer-Status direkt zur Legi‐
timation von Gegen-Gewalt führt.

Kapitel XIII

490

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was auch immer als ›lebensgefährdende‹ Gewalt konkret erfahren
werden wird, entzieht sich unserer Vorwegnahme. Man wird es sich
sagen lassen müssen von denen, die sich ihr ausgesetzt sehen. Muss
damit nicht alle Widersetzlichkeit gegen Gewalt anheben?

Die Bedeutung der fraglichen Gewalt ist dabei nicht evident und
nicht definitorisch im Rekurs auf einen normalisierten Sprachge‐
brauch abschließend zu klären. Sie bedarf kommunikativer, an An‐
dere adressierter, stets ›strittiger‹ Artikulation, die nicht versprechen
kann, die Inkongruenz von ›Sache‹ und Begriff zu überwinden,
wenn es denn stimmt, dass die Strittigkeit zum Phänomenbestand
gehört, den wir pauschal Gewalt nennen – inzwischen nachhaltig
sensibilisiert für die Frage, für wen was unter welchen Umständen
als Gewalt ›zählt‹, ohne diejenigen, denen sie widerfährt, durch eine
objektivistische Theorie bevormunden zu wollen, die sie schlicht zu
akzeptieren hätten. (Worin wiederum eine Gewaltsamkeit besonde‐
rer Art liegen würde.) Verhalten wir uns dagegen offen zu der Frage,
was von wem unter welchen Bedingungen und in welchen Ausma‐
ßen als Gewalt wahrgenommen, erfahren, beschrieben und bewertet
wird25, kann die entsprechende Ausweitung unserer Sensibilität dem
praktischen Interesse an Gewaltbegrenzung allerdings auch zuwider‐
laufen. Denn wenn wir infolgedessen überall Gewalt sehen, so lässt
uns das machtlos erscheinen und ironischerweise zugleich an eine
Art Freibrief denken. Bedient man sich der Gewalt nicht umso unbe‐
denklicher, als sie den menschlich-unmenschlichen ›Verhältnissen‹
ubiquitär innewohnt, wie es scheint?26 Offenbar kann die theoreti‐
sche Auseinandersetzung mit der Frage, was Gewalt ist, ihrerseits
gewaltträchtige Folgen zeitigen und führt so unvermeidlich zu dem
Problem, warum bzw. zu welchem Zweck sie überhaupt stattfindet.
Auseinandersetzungen um die Frage, was (von demonstrativer Ver‐
achtung von banausos, Handwerkern, die von ihrer Hände Arbeit

25 An dieser Stelle ist allerdings vor dem naheliegenden, aber kapitalen Missver‐
ständnis zu warnen, das darin liegt, die besagte Offenheit sogleich als nahezu
›beliebige‹ Aufweichung des Gewaltbegriffs zu deuten. Dagegen setzt diese Of‐
fenheit zwar Kontingenz, aber keineswegs Arbitrarität voraus. Wer sich über
Gewalt beklagt und dabei damit rechnet, dass Andere dem womöglich nicht
beipflichten werden, hat normalerweise keineswegs ›beliebige‹ Gründe und
Motive, sondern wenigstens subjektiv Zwingendes auf seiner Seite.

26 Vgl. bspw. D. G. Cooper, R. D. Laing, Vernunft und Gewalt. Drei Kommentare zu
Sartres Philosophie 1950–1960, Frankfurt/M. 1973, 121.

5. Was (nicht) zu versprechen ist

491

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leben müssen, und Plebejern über massive Ausbeutung, Unterdrü‐
ckung und Sklaverei bis hin zur Entfremdung, zu heimlicher Äch‐
tung und schlichtem Übersehen- und Vergessenwerden) als politisch
ernst zu nehmende Gewalt zählen und bekämpft werden sollte, kön‐
nen in Antagonismen, Revolten und Revolutionen zum gewaltsamen
Ruin der betreffenden politischen Ordnungen führen.

Das lehrt die Geschichte des Politischen vielfach. So gesehen ste‐
hen wir bis heute vor der Herausforderung, zu ermitteln, wie aus
Gewalt entspringende Auseinandersetzungen mit ihr so zu führen
sind, dass Besseres möglich wird, statt nur ein neues Gewaltarrange‐
ment an die Stelle des vorherigen zu setzen. Zwischen defaitistischer
Affirmation der vielzitierten ›Macht der Verhältnisse‹ einerseits und
vollkommen illusorischen Hoffnungen auf Gewaltfreiheit anderer‐
seits sollten wir zu zeigen versuchen, wie wir von Geburt an vielfäl‐
tiger Gewalt ausgesetzt sind, ohne ihr in einer Weise ausgeliefert
bleiben zu müssen, die das Leben unlebbar zu machen droht. Dabei
werden normative, auf Definitionen gestützte Orientierungen, die
jedem ›Dritten‹ einleuchten sollten, allerdings nur helfen, solange
sie auf den Primat der Gewalterfahrung verpflichtet bleiben, welche
überhaupt erst nach deren Artikulation und Adressierung an Andere
verlangen lässt, die ihr zunächst Glauben schenken und nur auf
dieser Grundlage in Aussicht stellen können, eine politisch fruchtba‐
re, nur dissensuell auszutragende Auseinandersetzung mit beklagter
Gewalt zu führen.

Kapitel XIII

492

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329 - am 21.01.2026, 02:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Kapitel VIII Verletzbarkeit, Gewalt und Schutz vor ihr: Zwischen Quellen, Geschichte und Theorie
	1. Eine radikal ernüchternde ›Evidenz‹
	2. Auf der Spur einer speziellen Sensibilität? Zur semantischen Vorgeschichte
	3. Zur aktuellen Forschungsliteratur und Parteilichkeit politischer Theorie
	4. ›Die‹ Gewalt als »unser Los«?

	Kapitel IX Prolegomena zum Verständnis der Verletzbarkeit Anderer
	1. Eine komplexe Semantik
	2. Verletzbarkeit – im Horizont des Äußersten
	3. Diesseits absoluter Unverletzlichkeit
	4. Zur Welt kommen – rückhaltlos verletzbar
	5. Nicht verletzt werden wollen bzw. sollen – in persönlicher, rechtlicher und politischer Hinsicht
	6. Unaufhebbare Verletzbarkeit und die Bereitschaft, sich verletzen zu lassen

	Kapitel X Gewalt als Widerfahrnis und im Dissens Metatheoretische Beobachtungen zur Phänomenologie und Hermeneutik eines anfechtbaren Phänomens und umstrittenen Begriffs
	1. Gewalt als Gewalt verstehen
	2. Historische Voraussetzungen
	3. Normalität unter Verdacht
	4. Gewalterfahrung, Ausdruck, Adressierung
	5. Exkurs zu Staat und Recht
	6. Gewalt als Gewalt zum Vorschein bringen, artikulieren, verstehen, adressieren und beklagen
	7. Im politischen Dissens

	Kapitel XI Das ›Wort‹ und der Krieg Zum Sinn der Sprache zwischen Ethik und Politik
	1. Sprache versus Gewalt
	2. Alter und neuartiger Gewalt ausgesetzt ‒ ursprünglich und unabsehbar?
	3. Emmanuel Levinas: das ›Wort‹ als Ausweg aus dem Krieg?
	4. Frieden als ethischer Sinn der Sprache? Eine Moral, die uns nicht zum Narren hält?
	5. Resümee

	Kapitel XII Sprache, Gewalt und die Gastlichkeit des (Zu-) Hörens
	1. Einführung
	2. Sprache und Gewalt: kongruent und allgegenwärtig?
	3. Differenzielle Fragen
	4. Ausweglose Gewalt?

	Kapitel XIII Umstrittene Gewalt Zwischen Widerfahrnis und Verlangen nach Kriterien
	1. Zur Frage, was Gewalt ›ist‹
	2. Zwischen Interpretationsunbedürftigkeit und Sensibilisierung für Gewalt als Gewalt
	3. Aufgaben Praktischer Philosophie in dieser Lage
	4. Zur Frage nach Kriterien – zwischen Widerfahrnis von Gewalt und Reden über Gewalt
	5. Was (nicht) zu versprechen ist


