
6. Wissen und Technologien des Veganismus und Karnismus 235

Tiere in der Produktion »geschädigt« werden. In der Interviewsequenz wird

schlussendlich das Argument der »Gesundheit« eingeführt undmit dem Blick

auf die Nährwerte verbunden. Diese nutritionale Materialisierung geht, wie

oben in 6.1 ausgeführt, davon aus, dass mit dem damit verbundenen Wissen

gesunde Körper (re)produziert werden können. Dieses funktionale und instru-

mentelle Verständnis von Ernährung und Körper, von Lebensmitteln, die aus

bestimmten Nährstoffen bestehen und den Körper versorgen, damit dieser

eine bestimmte Leistung erzielen kann, findet sich dann auch in dem analy-

sierten Spezialfall der Sportnahrung. Dass Sportnahrung (und Sport im All-

gemeinen) auf veganen Messen eine wichtige Rolle spielt, obwohl sie nicht

dezidiert an Sportler*innen gerichtet ist, deutet an, dass es eine wichtige dis-

kursive Strategie ist, vegane Ernährung mit Sport zu verknüpfen, um vegane

Ernährung als eine gute und richtige Ernährungsweise darzustellen. Sport-

lichkeit zielt ähnlich wie Gesundheit auf einen fitten, sprich: leistungsfähigen

Körper.NutritionalesWissen und die damit verbundeneMaterialisierung von

Lebensmitteln und Körpern zielen auf eine instrumentelle Körperpraxis, die

diesen in Form der gezielten Zufuhr entlang von Energie- und Nährwertta-

bellen bewusst ernährt.

Mit der hier sichtbar werdenden Spannung ist ein Kampf um epistemi-

sche Autorität im Bereich der Ernährung verbunden,welchesWissen wie dar-

über entscheidet,was gute und richtige Ernährung ist.Diese Autorität wird in

der Interviewsequenz für die Ernährungswissenschaften beansprucht, womit

deren hegemoniale Stellung verteidigt wird. Der Beurteilung von Lebensmit-

teln nach kulinarischen und ökologischen Wissenspraxen wird eine nachge-

ordnete Legitimität zuerkannt, die Versorgung von Körpern mit Nährstoffen

und Ernährung als Körpertechnologie werden gegen kulinarische Faktoren,

die auf den Genuss ausgerichtet sind, und ökologische Faktoren, die dem

Wohl der Tiere dienen, ausgespielt.

6.6 Zwischenfazit: nutritionale, kulinarische 
und ökologische Wissenspraxis und Materialisierungen

Der übergreifende Befund dieser Analyse ist, dass sich die Wissenspraktiken

darin unterscheiden, wie und auf welcher Grundlage die Beurteilung von Er-

nährung vorgenommen wird. Ausgehend von der Analyse von vier verschie-

denen Praxisbereichen argumentiere ich für die These, dass sich drei vonein-

ander verschiedene Wissenspraxen und Materialisierungen von Lebensmit-

https://doi.org/10.14361/9783839462461-023 - am 13.02.2026, 21:45:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Ernährungskulturen und Geschlecht

teln und Körpern unterscheiden lassen. Ich werde an dieser Stelle diese drei

Materialisierungen resümierend beschreiben und dabei einen Fokus auf das

Zusammenspiel von Lebensmitteln, Körper und Geschlecht legen und einen

weiteren Fokus darauf, wie diese Materialisierungen mit Wissenssubjekten

im Kampf um die Autorität, Aussagen bezüglich ›gutem‹ und ›richtigem‹ Es-

sen tätigen zu können, verknüpft sind. Ausgehend davon ist es das Ziel in

diesem Zwischenfazit, das Verständnis dieser Materialisierungen weiter zu

schärfen und die Reichweite dieses Vokabulars erkennen zu können.

Die nutritionaleMaterialisierung ist auf das Engste mit den Ernährungswis-

senschaften verbunden. Diese naturwissenschaftliche Praxis molekularisiert

die Lebensmittel und bringt damit quantifizierbare Wissensobjekte hervor,

aus denen die Lebensmittel zusammengesetzt sind bzw. die in diesen ent-

halten sind. Jedes Lebensmittel hat damit eine bestimmbare und daher ver-

gleichbare Menge an Energie, Makro- undMikronährstoffen, Vitaminen usw.

Diese Nährstoffe sind an einen Körper geknüpft, der diese Nährstoffe in ei-

ner bestimmten Menge benötigt und verarbeitet. Die nutritionale Materiali-

sierung bringt Körper und Nährstoffe so hervor, dass Letztere in den Körpern

bestimmte Effekte erzielen können und eine zu geringe, »kritische« Aufnah-

me mit potenziellen Krankheitsrisiken verbunden ist. Als naturwissenschaft-

licheWissenspraxis ist in dieserWissenspraxis auch eine Differenzierung von

Körpern mit Bezug auf als ›biologisch‹ definierte Kriterien entlang der Ka-

tegorien Alter und Geschlecht gegeben. Dies betrachte ich als eine zentrale

Machtachse in dieser Wissenspraxis. Zum einen werden so qua Geschlecht

unterschiedliche Körpernormen durch einen grundsätzlich unterschiedenen

Energiebedarfmanifestiert. Zum anderen scheint sich dieser noch zu verstär-

ken, wenn auch die ›übliche‹ Arbeitsleistung in eine quantifizierende Logik

übersetzt und mit eingerechnet wird. Dieses Wissen normalisiert damit qua

Geschlecht unterschiedene Körper, indem auf dieserWissensgundlage unter-

schiedene Empfehlungen gemacht werden, an denen sich die Individuen aus-

richten (sollen). Auf diese Weise werden Individuen aufgefordert, ihrerseits

an der Stabilisierung der etablierten Ernährungs- und Geschlechternormen

mitzuwirken. Körper, Lebensmittel und Geschlecht sind in dieser Wissens-

praxis naturwissenschaftliche Wissensobjekte. Interdiskursiv ist dieses Wis-

sen als hegemoniales Wissen darüber zu bewerten, was ›gute‹ und ›richtige‹

Ernährung auszeichnet: Es kann sich zum einen auf die Autorität einer ob-

jektivierenden Naturwissenschaft berufen und zum anderen gilt es dadurch

als Garant für das Wissen, welche Ernährung »gesund« und für einen »leis-

tungsfähigen« und »fitten« Körper notwendig ist. Diese Kategorien scheinen

https://doi.org/10.14361/9783839462461-023 - am 13.02.2026, 21:45:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Wissen und Technologien des Veganismus und Karnismus 237

für die Fragen nach der »richtigen« Ernährung von fundamentaler Bedeutung

zu sein.

Eine zweite Form der Materialisierung, die ich davon unterscheide, ha-

be ich als kulinarische Materialisierung bezeichnet. Im Gegensatz zu der nut-

ritionalen Materialisierung werden hier die Lebensmittel als Ganzes hervor-

gebracht. Als solche sind sie nicht in den Metabolismus eingebunden, son-

dern erzielen auf einer anderen körperlichen Ebene affektiv-sensorischeWir-

kungen. Dies basiert auf den zentralen Dimensionen Geschmack, Konsistenz

und Textur sowie Aussehen, in denen Lebensmittel hier hervorgebracht und

schließlich ästhetisch bewertet werden. Eine wesentliche Machtachse liegt

in dieser Materialisierung darin, an wessen Geschmack sich die Herstellung

von Essen orientiert und wie diese Herstellung in Geschlechterverhältnisse

und vergeschlechtlichte Arbeitsteilungsmuster eingebunden ist. Am Beispiel

der kochenden Veganerin habe ich argumentiert, dass der ›gute‹ Fleischge-

schmack sich zentral dadurch definiert, dass sich das Essen am zu versor-

genden Mann orientiert.

Als Drittes habe ich die ökologische Materialisierung beschrieben. Mit ›öko-

logisch‹ wird hierbei auf die Einbettung der Lebensmittel in größere räumli-

che und zeitliche Kontexte abgehoben. Lebensmittel sind hier mit einer indi-

viduellen und kollektiven Geschichte und Zukunft verbunden, die zu einem

fundamentalen Bestandteil des Lebensmittels werden: Fleisch wird so bei-

spielsweise als Teil eines Tieres inszeniert und die Produktion im derzeitigen

Maßstab mit Folgen für Klima und Umwelt verbunden. Die historisierende

und auf Produktionskontexte abzielende Dimension der ökologischen Mate-

rialisierung ist in Bezug auf das Lebensmittel Fleisch mit einer Männlich-

keitskonstruktion verbunden, die mit der durch den Fleischkonsum vermit-

telten symbolischen Naturbeherrschung verbunden ist. Ethische und mora-

lische Bewertungen von Ernährung bauen ebenfalls auf diese Wissenspraxis

und Materialisierung auf, d.h. etwa auf die damit verbundenen Realitäten

der Klimakatastrophe oder von Tierleiden. Dominanz über die Umwelt und

ethisch begründeter Fleischverzicht stehen sich damit in dieser Art der Wis-

senspraxis gegenüber.

In diesem Kapitel konnte ich also drei Materialisierungen herausarbeiten:

nutritionale, kulinarische und ökologische Materialisierungen. Diese Mate-

rialisierungen sind Teil bestimmter wissens- und technikkultureller Praxen,

die sich wechselseitig hervorbringen. Sie sind aber nicht ausschließlich Teil

dieser Praxen, sondern bestehen interdiskursiv vermittelt über diese hinweg.

Grundsätzlich ist festzuhalten, dass ich dieMaterialisierungen nicht als onto-

https://doi.org/10.14361/9783839462461-023 - am 13.02.2026, 21:45:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Ernährungskulturen und Geschlecht

logische Gegensätze betrachte. Es zeigen sich insbesondere in der Lebensmit-

telproduktion Überschneidungen. Was lässt sich also mit diesem Verständ-

nis, dass Lebensmittel in ernährungskulturellen Wissenspraktiken auf drei

voneinander abgrenzbare Weisen materialisieren, anfangen? Welche Befun-

de lassen sich damit festhalten?

Der Blick auf die Wissenspraktiken und Materialisierungen eröffnet die

Perspektive auf ernährungskulturelle Konflikte, Spannungen und den Kampf

um Hegemonie. Die Unterscheidung der drei Materialisierungen liegt in der

Art und Weise, wie das Wissen und die Bewertung dessen, was ›gute‹ und

›richtige‹ Ernährung ist, variiert. Diese Bewertung ist Teil der Realitätsef-

fekte, die in den unterschiedlichen Wissenspraxen erzielt werden. Als Ko-

Materialisierungen hängen sie auf unterschiedliche Art und Weise mit Ge-

schlecht und sozialer Klasse zusammen. Weiterführend verfolge ich hier die

These und den weiteren, übergreifenden Befund, dass die Art und Weise, wie

Lebensmittel bewertet werden, auf unterschiedliche Weise in den Wissens-

praktiken mit Geschlecht verbunden ist. Dies betrifft einerseits die epistemi-

sche Autorität, dieses Wissen zu verbreiten, und andererseits, wie Konsum

oder Produktion mit Geschlecht verbunden sind. Die naturalisierende Defi-

nition von Geschlecht in der nutritionalen Wissenspraxis eröffnet das Feld

für ein Verständnis, dass die als fundamental qua Biologie unterschiedenen

Männer und Frauen unterschiedliche Bedürfnisse an der Menge von Energie

einerseits und (bestimmten)Nährstoffen andererseits haben.Eine grundsätz-

liche Problematisierung veganer Ernährung als Mangelernährung, wie ich es

im vorigen Kapitel am Beispiel Sport, Fitness und (muskulärer) Männlichkeit

nachgezeichnet habe, beruft sich auf dieses Wissen, um diese Problematisie-

rung zu entkräften. Eine biologisierende Unterscheidung von Männern und

Frauen qua körperlicher Statur wird hier (re)produziert.Damit wird eine kon-

flikthafte Spannung zwischen denWissensformen der nutritionalen und öko-

logischen Materialisierung bearbeitet. Erstere wird gegenüber Letzterer ins

Feld geführt, denn Ernährung dürfe nicht allein von als ›ideologisch‹ abgewer-

teten Kriterien abhängen, sondern müsse den Körper ›gesund‹ ernähren, da-

mit dieser leistungsfähig ist. Mit der Art und Weise, wie Essen ›gewusst‹ und

materialisiert wird, wird um gesellschaftliche Hegemonien gekämpft. Span-

nungen mit und Kritiken an der hegemonialen Ernährungsform des Karnis-

mus, die auf einer der Materialisierungen basieren, können im potenziellen

Widerspruch zu anderen stehen. Männlichkeitskonstruktionen sind ein Fak-

tor, der quer durch die Wissenspraktiken auf unterschiedliche Arten relevant

ist.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-023 - am 13.02.2026, 21:45:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

