
Ingo Juchler

Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart. 

Zur normativen Bestimmung politischer Urteilskraft für die politische Bildung

Das politikdidaktische Theorem der politischen Urteilsbildung nimmt epistemolo-
gisch seinen Ausgang in der Epoche der Aufklärung. Immanuel Kants Ausführun-
gen über den Zusammenhang von Aufklärung und Mündigkeit in seiner Schrift Be-
antwortung der Frage: Was ist Aufklärung? (1783) bietet eine programmatische
Vorlage für die weitere Auseinandersetzung mit Mündigkeit und politischer Ur-
teilsbildung. Der Königsberger Philosoph erklärte hierin eingangs: »Aufklärung ist
der Ausgang des Menschen aus seiner selbst verschuldeten Unmündigkeit. Unmün-
digkeit ist das Unvermögen, sich seines Verstandes ohne Leitung eines anderen zu
bedienen. Selbstverschuldet ist diese Unmündigkeit, wenn die Ursache derselben
nicht am Mangel des Verstandes, sondern der Entschließung und des Mutes liegt,
sich seiner ohne Leitung eines andern zu bedienen. Sapere aude! Habe Mut, dich
deines eigenen Verstandes zu bedienen! ist also der Wahlspruch der Aufklärung.«1 

Von besonderer Relevanz für den pädagogischen Diskurs wird Mündigkeit aller-
dings erst im 19. Jahrhundert im Zusammenhang mit dem Vormärz und der Revolu-
tion von 1848/49. Adolph Diesterweg knüpfte in seinem Wegweiser zur Bildung für
deutsche Lehrer (1834) an die Tradition der Aufklärungsphilosophie an und erklärte
in seiner Vorrede: »Als das Ziel der Entwicklung der Unmündigen durch Unterricht
und Erziehung betrachte ich Mündigkeit, welche sich durch die Fähigkeit, sich
selbst zu regieren und zu bestimmen, kundtut.«2 In der Folge der Niederschlagung
der demokratischen Reformbestrebungen von 1848/49 erfuhr Mündigkeit erst wie-
der in den 1920er Jahren durch Erich Weniger eine spezifisch pädagogisch-politi-
sche Konturierung. Den Bemühungen um eine vom Begriff der Mündigkeit geleite-
ten Pädagogik in der ersten parlamentarischen Demokratie in Deutschland wurde
allerdings durch die Machtübernahme der Nationalsozialisten ein jähes Ende ge-
setzt.

Nach dem Zweiten Weltkrieg gerieten Mündigkeit und politische Urteilsfähig-
keit zum übergreifenden Ziel politischer Bildungsbemühungen in der Bundesrepu-
blik. Auch heute noch stellt die politische Urteilsbildung nach übereinstimmender
Auffassung von Politik und Wissenschaft die zentrale Aufgabe der politischen Bil-

1 Immanuel Kant, »Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?« in: ders.: Werkaus-
gabe, Bd. XI: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Päd-
agogik 1, hrsg. v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt/M. 91991, S. 53.

2 Zitiert nach Markus Rieger-Ladich, Mündigkeit als Pathosformel. Beobachtungen zur
pädagogischen Semantik, Konstanz 2002, S. 36.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 97  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97


Ingo Juchler · Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart.98

dung dar.3 Die hierzu bislang von der politischen Pädagogik und der Politikdidaktik
vorgelegten Konzeptionen erweisen sich vor den Ansprüchen eines normativen po-
litikdidaktischen Ansatzes jedoch als defizitär. Die vorliegende Untersuchung un-
ternimmt vor diesem Hintergrund den Versuch, eine normative Grundlegung poli-
tischer Urteilskraft für die politische Bildung vorzunehmen. Für dieses
politikdidaktische Unterfangen bietet die politische Philosophie wegweisende An-
sätze. Mit dieser Orientierung an der politischen Philosophie bzw. an der Politik-
wissenschaft versteht sich der Beitrag auch als Stellungnahme in der derzeit virulen-
ten politikdidaktischen Debatte um die wissenschaftstheoretische Zuordnung der
Disziplin.4 Gegen Tendenzen zur Vereinnahmung der politischen Bildung durch die
Pädagogik orientieren sich die folgenden Überlegungen zur Konzeptualisierung po-
litischer Urteilskraft an Ansätzen der politischen Philosophie sowie der Politikwis-
senschaft und damit an den althergebrachten zentralen Bezugsdisziplinen der Poli-
tikdidaktik. 

1. Politische Rationalität

Nach den totalitären Verwerfungen auch in der schulischen Bildung wurde in der
Bundesrepublik Mündigkeit als wesentliche personale Anforderung der
Bürgerinnen und Bürger für die gedeihliche Entwicklung der in statu nascendi be-
findlichen Demokratie ausgemacht. Entsprechend avancierte Mündigkeit zum er-
klärten »Erziehungsziel der neuen Schule«.5 Der exklusive Zusammenhang zwi-
schen dem pädagogischen Ziel der Mündigkeit und dem politischen System der
Demokratie in der Bundesrepublik ist gleichfalls in der Politikwissenschaft betont
worden. Diese wird für die Phase ihrer (Wieder-)Gründung von 1945 bis 1959 in-
zwischen als »Demokratiewissenschaft« charakterisiert.6 Mündigkeit wird hier als

3 Vgl. Darmstädter Appell, »Aufruf zur Reform der Politischen Bildung in der Schule«
in: Aus Politik und Zeitgeschichte, B 47/1996; Peter Massing / Georg Weißeno (Hrsg.),
Politische Urteilsbildung. Zentrale Aufgabe für den Politikunterricht, Schwalbach/Ts.
1997; Kerstin Pohl (Hrsg.), Positionen zur politischen Bildung 1. Ein Interviewbuch zur
Politikdidaktik, Schwalbach/Ts. 2004.

4 Vgl. Georg Weißeno, »Wo steht die Politikdidaktik als Wissenschaft?« in: GPJE
(Hrsg.), Politische Bildung als Wissenschaft. Bilanz und Perspektiven, Schwalbach/Ts.
2002; Peter Henkenborg, »Der 11. September ein Geschichtszeichen – auch für die poli-
tische Bildung« in: kursiv, 3/2002.

5 So führte beispielsweise Theo Fruhmann zum pädagogischen Begriff der Mündigkeit
aus: »Darin (im pädagogischen Begriff der Mündigkeit; I. J.) steckt das mittelhochdeut-
sche »munt« = Schutz, Bevormundung durch andere; der mündige Mensch ist der aus
der Munt entlassene, sich selbst in der Munt, in der Hand habende. Alle pädagogischen
Akte sind auf diesen Endzustand gerichtet. Der Akzent des pädagogischen Tuns liegt
auf dem Hinführen zu stets größer werdender Selbständigkeit und Selbsttägikgeit«.
Theo Fruhmann, »Mündigkeit als Erziehungsziel der neuen Schule« in: Die Päd-
agogische Provinz, 2/1948, S. 260.

6 Vgl. Wilhelm Bleek, Geschichte der Politikwissenschaft in Deutschland, München 2001,
S. 305.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 98  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97


ZfP 52. Jg. 1/2005

Ingo Juchler · Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart. 99

die Fähigkeit der Bürgerinnen und Bürger zum politischen Urteil erachtet. So er-
klärte Arnold Bergstraesser, einer der Gründungsväter der »Demokratiewissen-
schaft«, in einem Artikel über das Wesen der politischen Bildung (1956), dass die
Aufgabe der Politikwissenschaft und der politischen Bildung darin bestehe, die
sachlichen Voraussetzungen für ein politisches Urteil der Bürgerinnen und Bürger
zu schaffen – politische Bildung müsse zur Selbständigkeit des Urteils führen. Die
Aufgabe des Lehrers bestehe darin, das politische Urteil in Bezug auf die Wahl zwi-
schen verschiedenen Möglichkeiten »von der Sache her zu schärfen und zu erhel-
len«, wozu »Einsicht in das Gefüge der Gesellschaft« notwendig sei. Der »Zögling«
solle »zum urteilsfähigen Zeitgenossen sich selbst zu bilden die Gelegenheit haben.
Als politisch Urteilender soll er nach Gründen urteilen.«7

Die hier angeführte Bedeutung von Einsichten in grundlegende strukturelle poli-
tische Zusammenhänge für die Urteilsbildung der Schülerinnen und Schüler hatte
Wolfgang Hilligen bereits 1955 in seiner empirischen Untersuchung Plan und Wirk-
lichkeit im sozialkundlichen Unterricht dargelegt. Als Ziel des sozialkundlichen
Unterrichts wird darin von Hilligen unter anderem vorgeschlagen, dass dieser Men-
schen heranbilden solle, »die sich bemühen, gegründet auf Wissen und Wägen selb-
ständig und einsichtsvoll zu urteilen und zu handeln«. Methodisch eigneten sich
hierfür insbesondere Diskussionen, wobei die Schülerinnen und Schüler erleben
sollten, »dass ihre vorgefasste Meinung selten die ganze Wahrheit enthält, dass diese
vielmehr erst durch die Meinung der anderen zum Ganzen reift«. Hilligen führt in
diesem Zusammenhang weiter aus: »Am Beispiel eines Fettfleckes, der gegen das
Licht gehalten hell, sonst dunkel erscheint, können die »zwei Seiten« jeder Erschei-
nung, die vom Standpunkt des Betrachters abhängen, erstmalig erlebt werden. Der
Sachverhalt lässt sich dramatisieren und als Beispiel für ein sinnloses Streitgespräch
benutzen, in welchem jeder auf seiner Ansicht beharrt, weil er mit dem Partner
nicht die Rolle tauschen will.«8 

Wolfgang Hilligen, der in seinen politikdidaktischen Arbeiten stets aus seinem in
der schulischen Praxis gewonnenen Fundus schöpft, hat hier durch seine päd-
agogische Intuition bereits implizit auf den grundlegenden und nicht hintergehba-
ren Zusammenhang von politischer Urteilsbildung und Öffentlichkeit verwiesen,
der uns im Folgenden noch ausführlicher beschäftigen wird. Zunächst soll hier
jedoch auf die weitere Entwicklung des politikdidaktischen Diskurses bezüglich
politischer Urteilsfähigkeit eingegangen werden. In seiner kurzen Abhandlung Ur-
teilsbildung im politischen Unterricht (1968) greift Rudolf Engelhardt die politikdi-
daktische Thematik der politischen Urteilsbildung wieder auf und benennt als Qua-
litätsmerkmal eines politischen Urteils, dass dieses sich vor der Ratio ausweisen und
damit argumentierbar sein müsse.9 Bernhard Sutor erweitert in seiner Didaktik des

7 Arnold Bergstraesser, »Das Wesen der politischen Bildung« in: Freiheit und Verantwor-
tung, 1/1956, S. 6 und 10-12.

8 Wolfgang Hilligen, Plan und Wirklichkeit im sozialkundlichen Unterricht. Untersu-
chungen, Erfahrungen, Vorschläge, Frankfurt/M. 1955, S. 116-119 und 134.

9 Rudolf Engelhardt, Urteilsbildung im politischen Unterricht. Einübung kontroversen
Denkens als Aufgabe politischer Bildung, Essen 1968, S. 42.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 99  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97


Ingo Juchler · Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart.100

politischen Unterrichts (1971) dieses Qualitätskriterium um die moralische Kompo-
nente. In der »gewissenhaften politischen Urteilsbildung« würden die rationale und
die moralische Seite der Aufgabe politischer Bildung zusammengeschlossen, und
die auf solche Weise qualifizierte Urteilsbildung stelle das »eigentliche, alle Teilziele
umfassende Ziel politischer Bildung« dar.10

Die binäre Strukturierung der normativen Anforderung an die Qualität eines po-
litischen Urteils durch Bernhard Sutor hielt sich – wenn auch in gewandelter Form
– bis in heutige Überlegungen zur politischen Urteilsbildung. Statt der von Sutor
vorgenommenen Unterscheidung zwischen rationaler und moralischer Seite des
Urteils betonen Dieter Grosser, Manfred Hättich, Heinrich Oberreuter und Bern-
hard Sutor in ihrer Arbeit Politische Bildung (1976), dass es das allgemeine Ziel der
politischen Bildung sei, »den Menschen zur Rationalität des Urteilens über soziale
und politische Sachverhalte zu befähigen. Diese Formulierung siedelt die Zielset-
zung politischer Bildung unbeschadet der Bedeutung des Emotionalen oder Affek-
tiven primär im kognitiven Bereich an. Das spezifische Ziel politischer Bildung ist
es, jene Fähigkeiten zu fördern, welche die Dimensionen menschlichen Verhaltens
verstandesmäßig steuern.« Rationalität wird von den Autoren gleichwohl wiederum
differenziert in die auf Max Weber zurückgehende Typisierung von Zweckrationali-
tät und Wertrationalität: »Zum einen bewegen sich Urteile in einer Zweck-Mittel-
Relation. Sie machen Aussagen über die Richtigkeit oder Angemessenheit von Zwe-
cken oder Zielen oder (und) über Mittel oder Methoden zu deren Realisierung. (...)
Zum anderen sind Urteile in ihrer Struktur wertorientiert. Sie messen Sachverhalte
nicht so sehr an beschreibbaren konkreten Zielen, sondern unmittelbar an akzep-
tierten Werten oder an Wertvorstellungen«.11

In vergleichbarer Weise führte Manfred Hättich in seiner Arbeit Rationalität als
Ziel politischer Bildung (1977) zur Unterscheidung von Wert- und Zweckrationali-
tät aus: »Unter Wertrationalität verstehen wir ein Verhalten, bei dem man von einem
Wert überzeugt ist und diesen in konkreten Situationen, ohne die Wirkungen des
Verhaltens zu erwägen, zu verwirklichen versucht. Bei der Zweckrationalität hinge-
gen überlegt man sich die Mittel zur Erreichung eines Ziels und die etwaigen Ne-
benfolgen und richtet sein Handeln auf das Ergebnis dieser Überlegungen ein.« Zur
Verdeutlichung der notwendigen Berücksichtigung beider Rationalitätsaspekte re-
kurriert Hättich im Folgenden auf die Unterscheidung von Gesinnungs- und Ver-
antwortungsethik, die ebenfalls auf Max Weber zurückgeht, und erklärt: »Wenn ich
eine politische Entscheidung treffe, die ausschließlich davon bestimmt ist, meine
prinzipielle Gesinnung ohne jede Rücksicht auf die Wirkung meiner Entscheidung
zu verwirklichen, handle ich vielleicht wertrational, aber unter Umständen politisch
unverantwortlich.«12

10 Vgl. Bernhard Sutor, Didaktik des politischen Unterrichts. Eine Theorie der politischen
Bildung, Paderborn 1971, S. 271; Hervorhebungen im Original.

11 Dieter Grosser / Manfred Hättich / Heinrich Oberreuter / Bernhard Sutor, Politische
Bildung. Grundlagen und Zielprojektionen für den Unterricht an Schulen, Stuttgart
1976, S. 25-31.

12 Manfred Hättich, Rationalität als Ziel politischer Bildung, München 1977, S. 14 und 25 f.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 100  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97


ZfP 52. Jg. 1/2005

Ingo Juchler · Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart. 101

In der vorgängigen Betonung der Bedeutung von Rationalität als Ziel politischer
Bildung kommt ein wissenschaftsgeschichtliches Moment der Politikdidaktik zum
Ausdruck, welches auf den Entstehungskontext der Arbeiten von Sutor, Hättich u.
a. im Zusammenhang mit den politikdidaktischen Auseinandersetzungen in den
1970er Jahren im Anschluss an die Studentenbewegung verweist. Die Didaktik der
politischen Bildung war damals in die parteipolitische Polarisierung hineingezogen
worden, und die vorgenannten Autoren sind dabei der konservativen Seite politi-
scher Bildung zuzurechnen.13 Sutor, Hättich u. a. suchten in diesen politikdidakti-
schen Diskussionen die Rationalität in Stellung zu bringen gegen die Emotionalität,
Leidenschaft, Irrationalität und Gesinnungsethik, wie sie ihrer Auffassung nach in
den politischen Auseinandersetzungen der 1970er Jahre allgegenwärtig waren.14

Diese Vertreter der Politikdidaktik nahmen damit ihre Akzentuierung der Rationa-
lität aus einer ähnlichen Motivation heraus vor, die Max Weber zu seiner richtungs-
weisenden Auseinandersetzung mit Vertretern einer »Gesinnungsethik« im Jahre
1919 führte. Als deren Vertreter machte Weber in seiner vor studentischen Zuhö-
rern in München gehaltenen Rede Politik als Beruf u. a. den politischen Pädagogen
Friedrich Wilhelm Förster aus, der einen christlich motivierten Pazifismus vertreten
hatte. Weber warnte die Münchner Studenten davor, sich von einer schwärmeri-
schen und illusionären Hypertrophierung der Gesinnungsethik hinreißen zu lassen,
und mahnte dagegen die Ausrichtung des politischen Handelns an der Zweckratio-
nalität an.15

Eingedenk dieses spezifischen Entstehungskontextes der Bestimmung politischer
Urteilsfähigkeit an den von Weber vorgenommenen Überlegungen zu Zweck- und
Wertrationalität sowie zu Verantwortungs- und Gesinnungsethik durch Vertreter
der Politikdidaktik in den 1970er Jahren ist es einigermaßen verwunderlich, dass
diese inhaltliche Bestimmung auch noch für politikdidaktische Konzeptionen poli-
tischer Urteilskraft in den 1990er Jahren den einzigen ideengeschichtlichen Refe-
renzpunkt darstellt. So greifen Paul Ackermann u. a. Mitte der 1990er Jahre in ihrer
von der Bundeszentrale für politische Bildung herausgegebenen Schrift Politikdi-
daktik kurzgefasst die Frage nach der politischen Urteilsbildung erneut auf und ver-
weisen dabei wiederum auf die bekannte Differenzierung von Zweck- und Wertra-
tionalität. Ein Mindestkriterium zur Beurteilung von Politik ergebe sich aus der
Frage, »inwieweit politische Handlungen, insbesondere Entscheidungen, dem An-
spruch politisch-gesellschaftlicher Rationalität entsprechen«. Der Urteilsmaßstab
politisch-gesellschaftlicher Rationalität verknüpfe »zwei Idealtypen von Rationali-
tät: den der Zweckrationalität und den der Wertrationalität«. Zweckrationalität las-
se sich in der Kategorie Effizienz und Wertrationalität in der Kategorie Legitimität
fassen und bündeln. Diese Kategorien akzentuierten zwar unterschiedliche Aspekte

13 Vgl. Walter Gagel, Geschichte der politischen Bildung in der Bundesrepublik Deutsch-
land 1945-1989, Opladen 1994, S. 215.

14 Vgl. Sutor, aaO. (FN 10), S. 268; Grosser / Hättich / Oberreuter / Sutor, aaO. (FN 11),
S. 29; Hättich, aaO. (FN 12), S. 23.

15 Vgl. Max Weber, »Politik als Beruf« in: ders., Gesammelte Politische Schriften, hrsg. v.
Johannes Winckelmann, Tübingen 51988, S. 505-560.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 101  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97


Ingo Juchler · Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart.102

der Beurteilung, müssten aber beide bei der politischen Urteilsbildung berücksich-
tigt werden: »Politische Urteile lassen sich nicht auf die eine oder andere Kategorie
und damit Rationalität reduzieren. Erst die Berücksichtigung beider Kategorien
entscheidet darüber, ob Politik dem Anspruch politisch-gesellschaftlicher Rationali-
tät entspricht. Dennoch kann es, je nach Art des politischen Problems, zu unter-
schiedlichen Gewichtungen kommen.«16 Darüber hinaus sei das politische Urteil
davon abhängig, aus welcher Perspektive Politik beurteilt werde – eine Beurteilung
aus der Perspektive politische Handelnder werde unter Umständen zu anderen Er-
gebnissen kommen, als eine Beurteilung aus der Perspektive der von der Politik Be-
troffenen.

In der Folgezeit griff Peter Massing bei seinen Überlegungen bezüglich der Frage
politischer Urteilsbildung gleichfalls auf die Differenzierung zwischen Zweck- und
Wertrationalität zurück, welche sich in den Kategorien Effizienz und Legitimität
bündeln ließen. Den oben genannten beiden Perspektiven der Beurteilung – der
Perspektive der politisch Handelnden und der von der Politik Betroffenen – fügte er
in seinem Ansatz eine dritte hinzu, die Perspektive des demokratischen Systems.
Jede Perspektive akzentuiere unterschiedliche Aspekte, »die sich aber gegenseitig
nicht ausschließen, sondern sich entweder ergänzen oder in einem Spannungs-
verhältnis zueinander stehen«. Bezüglich der im Politikunterricht bei den Schüle-
rinnen und Schülern zu entwickelnden Fähigkeit zur politischen Urteilsbildung ge-
langt Massing deshalb zu dem Schluss: »Je nach dem, auf welcher Dimension der
politisch-gesellschaftlichen Rationalität Schülerinnen und Schüler ihren Schwer-
punkt setzen oder welche Perspektive der Betrachtung sie einnehmen, werden sie
auch bei Berücksichtigung der anderen Dimension und anderer Perspektiven zu un-
terschiedlichen Urteilen gelangen.«17 In Fortentwicklung einer von Peter Weinbren-
ner erstellten vorläufigen Arbeitsdefinition18 schlägt Peter Massing deshalb folgende
Definition für das politische Urteil vor: »Ein politisches Urteil ist die wertende Stel-
lungnahme eines Individuums über einen politischen Akteur oder einen politischen
Sachverhalt unter Berücksichtigung der Kategorien Effizienz und Legitimität mit
der Bereitschaft sich dafür öffentlich zu rechtfertigen.«19 

Die dargelegten politikdidaktischen Ansätze zur politischen Urteilsbildung im
Unterricht stellen mithin insbesondere auf die Vermittlung des Urteilsmaßstabes

16 Paul Ackermann / Gotthard Breit / Will Cremer / Peter Massing / Peter Weinbrenner,
Politikdidaktik – kurzgefasst. Planungsfragen für den Politikunterricht, Bonn 1994, S.
83-87; Hervorhebungen im Original.

17 Peter Massing, »Was heißt und wie ermögliche ich politische Urteilsbildung?« in: ders. /
Georg Weißeno (Hrsg.), Politik als Kern der politischen Bildung. Wege zur Überwin-
dung unpolitischen Politikunterrichts, Opladen 1995, S. 223 f.

18 Weinbrenners Vorschlag lautete: »Urteile im weitesten Sinne sind alle Aussagen eines
Individuums über Menschen und Sachen, die konstatierenden und/oder qualifizieren-
den Charakter haben.« Peter Weinbrenner, »Politische Urteilsbildung als Ziel und
Inhalt des Politikunterrichts« in: Peter Massing / Georg Weißeno (Hrsg.), Politische
Urteilsbildung. Zentrale Aufgabe für den Politikunterricht, Schwalbach/Ts. 1997, S. 74.

19 Peter Massing, »Kategoriale politische Urteilsbildung« in: Hans-Werner Kuhn, Urteils-
bildung im Politikunterricht. Ein multimediales Projekt, Schwalbach/Ts. 2003, S. 94.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 102  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97


ZfP 52. Jg. 1/2005

Ingo Juchler · Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart. 103

»politisch-gesellschaftliche Rationalität« ab, welche nach der Bestimmung von Max
Weber in Zweck- und Wertrationalität zu unterscheiden ist. Letztgenannte enthal-
ten die beiden politikdidaktischen Kategorien Effizienz und Legitimität, und diese
sind je nach Perspektive des politischen Akteurs, des von Politik Betroffenen oder
des politischen Systems noch weiter zu differenzieren. Entsprechend der jeweils in-
dividuellen Gewichtung der Kategorien und der unterschiedlichen Perspektiven las-
sen sich auf diese Weise verschiedene politische Urteile über einen politischen Ge-
genstand fällen.

Bei diesem Verfahren bleiben die von den Individuen getroffenen politischen Ur-
teile allerdings wie Monaden unvermittelt nebeneinander stehen. Je nach eingenom-
mener Perspektive kommt es zu einem von den anderen verschiedenen politischen
Urteil, und die vorgenommenen Urteile sind – entsprechend der grundgelegten
Sichtweise – möglicherweise auch in sich stimmig. Entscheidend für ein politisches
Urteil sollte jedoch sein, dass es auf das politische Gemeinwesen gerichtet ist, wel-
ches sich in der Demokratie insbesondere durch das Vorhandensein einer Pluralität
von Meinungen auszeichnet, die im Prozess der politischen Öffentlichkeit aufeinan-
der treffen und verhandelt werden. Der Mensch ist in seiner Existenz bedingt durch
das »Faktum der Pluralität«, nämlich durch die Tatsache, so Hannah Arendt, »dass
nicht ein Mensch, sondern viele Menschen auf der Erde leben und die Welt bevöl-
kern«.20 Diese anthropologische Grundbedingung stellt mithin auch die Vorausset-
zung für das Vorhandensein eines öffentlichen politischen Raumes dar, in welchem
es aufgrund dessen pluraler und freiheitlicher Konstitutionsbedingungen keine
Wahrheit und kein objektives Wissen gibt, sondern »nur menschliche Meinungen
und Urteile sowie Vereinbarungen untereinander«.21 Der gesellschaftliche Pluralis-
mus divergierender politischer Interessen und Wertvorstellungen bildet sowohl die
Grundlage wie die Herausforderung an eine politische Urteilskraft. Auf welche
Weise die in einem pluralistischen Gemeinwesen auftretenden verschiedenen politi-
schen Urteile qualifiziert sein sollen, welches die maßgeblichen Komponenten für
die Synthese eines politischen Urteils ausmachen, wird in den oben vorgestellten
politikdidaktischen Konzeptionen allerdings nicht dargelegt. 

Darüber hinaus sind die auf der Differenzierung von Zweck- und Wertrationali-
tät gründenden fachdidaktischen Überlegungen zur politischen Urteilsbildung von
Max Webers Handlungstypologie hergeleitet, welcher dabei vier Typen des Han-
delns bestimmt: das zweckrationale, das wertrationale, das affektuelle und das tradi-
tionale Handeln.22 Max Webers Typologie des Handelns bezieht sich allerdings auf
jedwede Form sozialen Handelns. Diese Typen des sozialen Handelns stehen als an-
thropologische Züge des Menschen außerhalb der Geschichte, sie beziehen sich auf

20 Vgl. Hannah Arendt, Vita activa oder Vom tätigen Leben, München/Zürich 122001, S.
17 und 279.

21 Vgl. Michael Th. Greven, »Hannah Arendt – Pluralität und die Gründung der Freiheit«
in: Peter Kemper (Hrsg.), Die Zukunft des Politischen. Ausblicke auf Hannah Arendt,
Frankfurt/M. 1993, S. 78.

22 Vgl. Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie.
Erster Halbband, hrsg. v. Johannes Winckelmann, Köln/Berlin 1964, S. 17.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 103  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97


Ingo Juchler · Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart.104

universelle menschliche Fähigkeiten.23 Zweck- und Wertrationalität stellen mithin
keinen spezifischen Maßstab für die politische Urteilsbildung dar. Vielmehr bilden
zweckrationales und wertrationales Handeln einen bestimmten Modus sozialen
Handelns allgemein.

Des Weiteren nahm Max Weber im Hinblick auf die Typen sozialen Handelns
eine dezidiert wertende Gewichtung hinsichtlich deren Rationalität vor. So sei vom
Stand der Zweckrationalität aus »Wertrationalität immer, und zwar je mehr sie den
Wert, an dem das Handeln orientiert wird, zum absoluten Wert steigert, desto mehr:
irrational, weil sie ja um so weniger auf die Folgen des Handelns reflektiert, je unbe-
dingter allein dessen Eigenwert (reine Gesinnung, Schönheit, absolute Güte, abso-
lute Pflichtmäßigkeit) für sie in Betracht kommt.«24 Jürgen Habermas konstatierte
deshalb, dass Webers Hierarchie der Handlungsbegriffe auf den Typus des zweckra-
tionalen Handelns hin angelegt sei, »so dass alle übrigen Handlungen als spezifische
Abweichungen von diesem Typus eingestuft werden können«.25 Zur Veranschauli-
chung der von Weber vorgenommenen Gewichtung hat Wolfgang Schluchter die
vier Typen des Handelns entlang einer Rationalitätsskala angeordnet, welche an-
hand der Gesichtspunkte Mittel, Zweck, Wert und Folge aufgebaut ist. Schluchter
gelangt dabei zu dem Schluss, dass eine rational voll kontrollierte Handlung ledig-
lich die zweckrationale zu sein scheine. Bei den übrigen Handlungstypen werde we-
nigstens ein möglicher Gesichtspunkt rationaler Kontrolle vernachlässigt: »Bei der
wertrationalen Handlung die Folge, bei der affektuellen Handlung die Folge und
der Wert und bei der traditionalen Handlung (...) die Folge, der Wert und der
Zweck.«26 Diese wertende Gewichtung der zweckrationalen Handlung wird gleich-
falls bei der Differenzierung Max Webers von Verantwortungs- und Gesinnungse-
thik evident – hier kommt der Verantwortungsethik, welche wie das zweckrationale
Handeln und im Unterschied zur Gesinnungsethik die voraussehbaren Folgen des
Handelns in Betracht zieht und hierfür aufkommt, ein eindeutiges Prä zu. Damit
vertritt Weber letzten Endes ein ökonomisches Konzept von Rationalität, in dessen
Mittelpunkt das abzuwägende Zweck-Mittel-Verhältnis steht.

Die durch kalkulierende Mittelwahl und zweckorientiertes Handeln bestimmte
Konzeption von Rationalität durch Max Weber, der zeitweilig auch Nationalöko-
nomie lehrte, fand in der Folge Eingang in die Sozialwissenschaften respektive in
die Politikwissenschaft und zeitigte einen erheblichen Einfluss auf deren Begriffsbe-
stimmungen von Rationalität.27 Diese auf die Grundbedeutung von Ratio als Rech-

23 Vgl. Stephen Kalberg, »Max Webers Typen der Rationalität: Grundsteine für die Ana-
lyse von Rationalisierungsprozessen in der Geschichte« in: Walter M. Sprondel / Cons-
tans Seyfarth (Hrsg.), Max Weber und die Rationalisierung sozialen Handelns, Stuttgart
1981, S. 10.

24 Weber, aaO. (FN 22), S. 18; Hervorhebungen im Original.
25 Jürgen Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, Frankfurt/M. 21982, S. 22.
26 Wolfgang Schluchter, Die Entstehung des modernen Rationalismus. Eine Analyse von

Max Webers Entwicklungsgeschichte des Okzidents, Frankfurt/M. 1998, S. 259.
27 Vgl. Dietmar Braun, Theorien rationalen Handelns in der Politikwissenschaft, Opladen

1999. 

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 104  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97


ZfP 52. Jg. 1/2005

Ingo Juchler · Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart. 105

nung verweisende Bestimmung eignet sich allerdings nicht als Grundlage für eine
politikdidaktische Konzeptualisierung politischer Urteilsfähigkeit. Danach würde
die politische Urteilsfähigkeit eines Individuums lediglich auf der subjektiven Ab-
wägung zweck- und wertrationaler Beurteilungskriterien gründen, wobei der
Zweckrationalität stets ein Vorrang zukäme. Das auf diese Weise gewonnene politi-
sche Urteil eines Individuums würde letztlich stets in der geschlossenen Sphäre des
subjektiven Interessenkalküls verbleiben. Die entscheidende Frage der Vermittlung
des eigenen Urteils mit demjenigen der anderen Mitglieder des pluralistischen Ge-
meinwesens bleibt damit genauso unbeantwortet wie diejenige nach den Werten,
welche auf der wertrationalen Seite Eingang in die Urteilsbildung finden sollten –
die bei den Mitgliedern pluralistischer Gemeinwesen vorhandenen konkurrierenden
Auffassungen vom Guten können bei der politischen Urteilsbildung nicht schlicht
nach subjektivem Gusto miteinander verrechnet werden.

Für die Politikdidaktik stellt sich vor diesem Hintergrund die Aufgabe, politische
Urteilsfähigkeit mit der normativen Bestimmung zu konzeptualisieren, dass das po-
litische Urteil eines Individuums in einem pluralistischen Gemeinwesen allen ande-
ren Mitgliedern dieses Gemeinwesens angesonnen werden kann und damit prinzipi-
ell zustimmungsfähig ist. Die solchermaßen qualifizierte politische Urteilsfähigkeit
würde sich durch ihre spezifische Gerichtetheit auf das Politische auszeichnen und
der Pluralität der in der politischen Öffentlichkeit aufeinander treffenden Meinun-
gen gerecht werden. Den Schülerinnen und Schülern ermöglichte dieses im Politik-
unterricht vermittelte Urteilsvermögen als spätere Bürgerinnen und Bürgern die
verständigungsorientierte Teilhabe am Prozess der politischen Öffentlichkeit. Für
die Konzeptualisierung der mit dem vorgenannten Geltungsanspruch versehenen
Fähigkeit zur politischen Urteilsbildung vermag die politische Philosophie der Poli-
tikdidaktik eine normative Orientierung zu geben. Sie stellt eine der politikdidakti-
schen Bezugswissenschaften dar, mit deren Hilfe das »Wissen über die politische
Urteilsbildung«28 vertieft werden kann.

2. Das Rationale und das Vernünftige

Als Ausgangspunkt für die hier anzustellenden normativen politikdidaktischen
Überlegungen bezüglich politischer Urteilsfähigkeit sollen die bei den bisherigen
Konzeptionen politischer Rationalität ausgemachten Unzulänglichkeiten dienen.
Danach muss eine normative Bestimmung politischer Urteilskraft das letztlich
durch zweckrationales Denken gekennzeichnete Urteilen überwinden und dem
Geltungsanspruch gerecht werden, wonach das politische Urteil eines Individuums
von allen Mitgliedern des pluralistischen Gemeinwesens als grundsätzlich aner-
kennungswürdig erachtet werden kann. Zweck- und Wertrationalität lassen sich

28 Gotthard Breit / Georg Weißeno, »Offene Fragen« in: Peter Massing / Georg Weißeno
(Hrsg.), Politische Urteilsbildung. Zentrale Aufgabe für den Politikunterricht, Schwal-
bach/Ts. 1997, S. 300.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 105  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97


Ingo Juchler · Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart.106

mithin nicht einfach je nach den subjektiven Vorlieben eines Individuums will-
kürlich zu einem politischen Urteil verrechnen. Vielmehr sollen in dieses neben dem
kalkulierenden Eigeninteresse des Individuums auch die möglichen Interessen an-
derer sowie ein dem pluralistischen Gemeinwesen adäquater Wertgehalt einbezogen
werden.

Einen richtungsweisenden Ansatz für dieses Unterfangen kann John Rawls‘
»bahnbrechende Unterscheidung«29 zwischen dem Vernünftigen und dem Rationa-
len bieten. Rawls konstatiert in Politischer Liberalismus (1993), dass das Vernünftige
ein »Element der Idee der Gesellschaft als eines Systems fairer Kooperation« sei,
»und dass deren faire Bedingungen von allen vernünftigerweise akzeptiert werden
können, gehört zur Idee der Reziprozität«. Das Rationale dagegen sei eine von der
Idee des Vernünftigen verschiedene Idee und beziehe sich auf »einzelne, einheitliche
Akteure (entweder Individuen oder Körperschaften), die in der Lage sind, zu urtei-
len und zu überlegen, welches ihre ureigensten Zwecke und Interessen sind«.30 »Die
Urteile«, so Rawls im Weiteren, »die wir als Vernünftige treffen, unterscheiden sich
von denen, die wir als Rationale treffen. Insofern wir rational sind, wägen wir unse-
re verschiedenen Ziele gegeneinander ab und bestimmen ihren angemessenen Platz
in unserer Art zu leben (…). Als Vernünftige müssen wir demgegenüber die Stärke
der Ansprüche von Menschen beurteilen, und zwar nicht nur gegenüber unseren
Ansprüchen, sondern auch untereinander und gegenüber unseren vertrauten Hand-
lungsweisen und Institutionen.«31 

Darüber hinaus stellt in einer modernen demokratischen Gesellschaft das Faktum
des Pluralismus und damit die Verschiedenheit und Vielfalt allgemeiner umfassen-
der Lehren ein dauerhaftes Merkmal der politischen Kultur dar.32 Im Hinblick auf
die Wertvorstellungen wird sich in dem rationalen Urteil des Individuums folglich
stets auch dessen persönliche Konzeption des Guten widerspiegeln. Diese je per-
sönlichen Konzeptionen der Individuen stehen oftmals in einem konträren Verhält-
nis zueinander und sind nicht miteinander vereinbar. Vor diesem Hintergrund kann
sich eine normative politikdidaktische Konzeption politischer Urteilsbildung nicht
auf die Benennung von Wertrationalität als einer Ingredienz des politischen Urteils
beschränken. Die Frage nach der Möglichkeit der Vermittelbarkeit der verschiede-
nen rationalen Urteile mit ihren zum Teil nicht miteinander vereinbaren Wertvor-
stellungen der vielfältigen religiösen, philosophischen und moralischen Lehren im
Prozess der politischen Öffentlichkeit mit dem Ziel einer Verständigung bleibt da-
mit unbeantwortet.

Einen Ausweg bietet hier wiederum die Unterscheidung Rawls‘. Während die In-
dividuen bei ihren rationalen Urteilen ihre Eigeninteressen und je persönlichen

29 So Alessandro Ferrara, »Öffentliche Vernunft und Normativität des Vernünftigen« in:
Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 50/2002, S. 943.

30 John Rawls, Politischer Liberalismus, Frankfurt/M. 2003, S. 122 f.
31 Ebd, S. 129.
32 Vgl. John Rawls, »Der Gedanke des übergreifenden Konsenses« in: ders., Die Idee des

politischen Liberalismus. Aufsätze 1978-1989, hrsg. v. Wilfried Hinsch, Frankfurt/M.
1994, S. 298.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 106  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97


ZfP 52. Jg. 1/2005

Ingo Juchler · Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart. 107

Wertvorstellungen ins Kalkül ziehen, sollten sie bei vernünftigen Urteilen die Inter-
essen anderer berücksichtigen und lediglich die Werte des Politischen gelten lassen.
Nach Rawls‘ Überlegungen umfassen die Werte des Bereichs des Politischen dieje-
nigen der »gleichen politischen und bürgerlichen Freiheiten und der Chancen-
gleichheit, die Werte der sozialen Gleichheit und wirtschaftlichen Gegenseitig-
keit«.33 Diese Werte des Bereichs des Politischen werden im demokratischen
Rechtsstaat in der Verfassung repräsentiert. Rawls kommt deshalb zu dem Schluss:
»Die Forderung des öffentlichen Vernunftgebrauchs liegt darin, dass Bürger in der
Lage sein sollen, unter vernünftiger Abwägung öffentlicher politischer Werte zu
begründen, wofür sie in grundlegenden Angelegenheiten stimmen, wobei alle Betei-
ligten natürlich davon ausgehen, dass diese Werte in einer Pluralität vernünftiger
Lehren, wie sie von Bürgern vertreten werden, eine tiefergehende und häufig trans-
zendente Grundlage finden.«34 

Hinsichtlich der hier in Frage stehenden politikdidaktischen Konzeptualisierung
politischer Urteilskraft kann somit auf dem Hintergrund der Rawls‘schen Unter-
scheidung des Rationalen und des Vernünftigen als Zwischenergebnis festgehalten
werden: Während sich ein rationales Urteil durch seine Gerichtetheit auf das kalku-
lierende Eigeninteresse auf der Grundlage persönlicher Wertvorstellungen des Indi-
viduums ausweist, qualifiziert sich ein vernünftiges Urteil durch seine Berücksichti-
gung der Interessen anderer Individuen sowie allgemein anerkannter politischer
Werte. Für ein normatives Konzept politischer Urteilskraft bleibt nun allerdings
noch zu klären, wie die beiden komplementären Sphären rationalen und vernünfti-
gen Urteilens so zusammengeführt werden können, dass bei einem Urteil eines
Individuums im Bereich des Politischen weder das durch Eigeninteresse geleitete
rationale Urteil noch ein durch seine ausschließliche Gerichtetheit auf die Allge-
meinheit sich auszeichnendes vernünftiges Urteil dominant wird. Ein wegweisender
Ansatz zur Überwindung dieses Dilemmas und für die politikdidaktische Konzep-
tualisierung politischer Urteilskraft geht von Immanuel Kants Kritik der Urteils-
kraft aus. 

3. Die erweiterte Denkungsart

In dem für die politische Urteilskraft relevanten § 40 der Kritik der Urteilskraft legt
Kant dar, dass man unter dem »sensus communis« die »Idee eines gemeinschaftli-
chen Sinnes, d. i. eines Beurteilungsvermögens verstehen« müsse, »welches in seiner
Reflexion auf die Vorstellungsart jedes andern in Gedanken (a priori) Rücksicht
nimmt, um gleichsam an die gesamte Menschenvernunft sein Urteil zu halten, und
dadurch der Illusion zu entgehen, die aus subjektiven Privatbedingungen, welche
leicht für objektiv gehalten werden könnten, auf das Urteil nachteiligen Einfluß ha-

33 Rawls, aaO. (FN 30), S. 326.
34 Ebd., S. 348.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 107  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97


Ingo Juchler · Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart.108

ben würde«.35 Voraussetzung für die Bildung eines Urteils durch ein Individuum
stellt nach Kant mithin das Vorhandensein einer Pluralität von Urteilen anderer In-
dividuen dar, die öffentlich zugänglich sein müssen. Auf dieser Grundlage ermög-
licht das In-Bezug-Setzen des eigenen Urteils mit demjenigen anderer ein Absehen
von den jeweiligen partikularen Interessen des Individuums und den Einbezug der-
jenigen Interessen, die dem politischen Gemeinwesen förderlich sind und nicht un-
bedingt mit den Privatinteressen konvergieren.

Der Weg, auf welchem diese Urteilsbildung vonstatten gehen soll, wird von Kant
wie folgt beschrieben: »Dies geschieht nun dadurch, daß man sein Urteil an anderer,
nicht sowohl wirkliche, als vielmehr bloß mögliche Urteile hält, und sich in die Stel-
le jedes andern versetzt, indem man bloß von den Beschränkungen, die unserer eige-
nen Beurteilung zufälliger Weise anhängen, abstrahiert (...).«36 Die Bildung von Ur-
teilskraft ist nach Kant folglich verbunden mit einem vorgestellten Dialog des
Individuums. Dabei ist nicht Empathie als das gefühlsmäßige Hineinversetzen und
Erfassen des Standpunktes des oder der anderen gefordert. Vielmehr gilt es für das
Individuum, sich die Perspektive des oder der anderen bewusst zu machen, mit dem
eigenen Standpunkt zu vergleichen beziehungsweise zu konfrontieren und schließ-
lich in das eigene Urteil einzubeziehen.

Der Vorgang dieser geistigen Tätigkeit wird von Kant als »Operation der Reflexi-
on« bezeichnet, welche von der Maxime der Urteilskraft, »an der Stelle jedes andern
denken«, bestimmt wird und auf diese Weise zu einer »erweiterten Denkungsart«
gelangt.37 Hannah Arendt charakterisierte das von Kant definierte Vermögen der
Urteilskraft – »an der Stelle jedes andern denken« – als »politische Fähigkeit par ex-
cellence« und erkennt diese Fähigkeit als bei den Bürgern der griechischen Polis ge-
geben. »Im Sinne der Polis«, so Arendt, »war der politische Mensch in seiner ihm
eigentümlichen Ausgezeichnetheit zugleich der freieste, weil er die größte Bewe-
gungsfreiheit vermöge seiner Einsicht, seiner Fähigkeit, alle Standorte zu berück-
sichtigen, hatte.« Diese »Freiheit des Politischen« hing von der »Anwesenheit und
Gleichberechtigung Vieler« ab, mithin von der Existenz einer politischen Öffent-
lichkeit und der Gleichheit der daran partizipierenden Bürger: »Wo diese gleichbe-
rechtigten anderen und ihre partikularen Meinungen abgeschafft sind, wie etwa in
der Tyrannis, in der alle und alles dem einen Standpunkt des Tyrannen geopfert ist,
ist niemand frei und niemand der Einsicht fähig, auch der Tyrann nicht.«38 Der spe-
zifische Bedingungszusammenhang von politischer Gleichheit und Öffentlichkeit
sowie dem Vermögen der politischen Urteilsbildung wird hier in besonderer Weise
augenfällig. Die Ausübung politischer Freiheit gründet folglich auf dem Vorhan-
densein von politischer Gleichberechtigung und Öffentlichkeit in einem Gemein-

35 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe, Bd. X, hrsg. v. Wilhelm Weische-
del, Frankfurt/M. 152000, S. 225; Hervorhebung, Orthographie und Interpunktion hier
wie im Folgenden im Original.

36 Ebd., S. 225.
37 Ebd., S. 226 f.
38 Hannah Arendt, Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlass, hrsg. v. Ursula Ludz,

München/Zürich 1993, S. 98.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 108  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97


ZfP 52. Jg. 1/2005

Ingo Juchler · Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart. 109

wesen, welche die Voraussetzungen für die Bildung politischer Urteilsfähigkeit bei
den Bürgerinnen und Bürgern darstellen und somit die Praxis politischer Freiheit
ermöglichen.

Für den Weg zur Urteilsbildung essentiell ist nach Kant die »Operation der Re-
flexion«. In der Reflexion vermag das Individuum durch die Einbildungskraft das
gegenwärtig zu machen, was abwesend ist. Einbildungskraft ist mithin das Vermö-
gen der Repräsentation. Diese Fähigkeit erlaubt dem Zuschauer beim Urteilen die
Abwägung möglicher Urteile von vorgestellten anderen und ermöglicht ihm durch
diese »erweiterte Denkungsart« die politische Urteilsbildung. Hannah Arendt be-
zeichnet das Vermögen, vermittels der Einbildungskraft zu einer erweiterten Den-
kungsart zu gelangen, auch als »kritisches Denken« und veranschaulicht dieses wie
folgt: »Kritisches Denken ist nur möglich, wo die Standpunkte aller andern sich
überprüfen lassen. Kritisches Denken also isoliert sich nicht von ›allen anderen‹,
auch wenn es noch immer ein ›einsames‹ Geschäft ist. Um zu verdeutlichen: Kriti-
sches Denken spielt sich nach wie vor in der Einsamkeit ab; doch durch die Einbil-
dungskraft macht es die anderen gegenwärtig und bewegt sich damit in einem
Raum, der potentiell öffentlich, nach allen Seiten offen ist. Kritisches Denken
nimmt, mit anderen Worten, die Position von Kants Weltbürger ein.«39 Hannah
Arendt erachtete die durch die erweiterte Denkungsart qualifizierte Urteilskraft im
Kontext ihrer Überlegungen zur politischen Öffentlichkeit als eine »im spezifischen
Sinne politische Fähigkeit«, als »Grundfähigkeit«, die den Menschen erst ermögli-
che, sich im öffentlich-politischen Raum, in der gemeinsamen Welt zu orientieren.40 

Kant unterscheidet in seiner Einleitung in die Kritik der Urteilskraft weiterhin
zwischen bestimmender und reflektierender Urteilskraft. Unter bestimmender Ur-
teilskraft versteht er das »Vermögen, einen zum Grunde liegenden Begriff durch
eine gegebene empirische Vorstellung zu bestimmen«.41 Das Allgemeine ist mithin
bei der bestimmenden Urteilskraft gegeben, worunter das Besondere subsumiert
werden muss.42 Hinsichtlich der reflektierenden Urteilskraft merkt Kant an: »Re-
flektieren (Überlegen) aber ist: gegebene Vorstellungen entweder mit andern, oder
mit seinem Erkenntnisvermögen, in Beziehung auf einen dadurch möglichen Be-
griff, zu vergleichen und zusammen zu halten. Die reflektierende Urteilskraft ist
diejenige, welche man auch das Beurteilungsvermögen (facultas diiudicandi)
nennt.«43 Ernst Vollrath, der Kants Theorie der reflektierenden Urteilskraft für sei-
ne Grundlegung einer philosophischen Theorie des Politischen (1987) fruchtbar zu
machen sucht, erkennt in der reflektierenden Urteilskraft das eigentliche Vermögen

39 Hannah Arendt, Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie, hrsg. v. Ronald
Beiner, München 1985, S. 60.

40 Vgl. Hannah Arendt, »Kultur und Politik« in: dies., Zwischen Vergangenheit und
Zukunft. Übungen im politischen Denken I, hrsg. v. Ursula Ludz, München/Zürich
1994, S. 299.

41 Kant, aaO. (FN 35), S. 24.
42 Vgl. Lutz Koch, »Pädagogik und Urteilskraft. Ein Beitrag zur Logik pädagogischer

Vermittlungen« in: Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Pädagogik, 74/1998, S. 394.
43 Kant, aaO. (FN 35), S. 24.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 109  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97


Ingo Juchler · Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart.110

des Urteilens, denn die bestimmende Urteilskraft subsumiere lediglich unter eine
gegebene Regel, was noch kein Urteilen im eigentlichen Sinne sei. Urteilen zeichne
sich vielmehr durch die reflektierende Beurteilung des Einzelnen in seiner Beson-
derheit aus, und diese Beurteilung könne durch das Einbeziehen der Urteile ande-
rer, durch die »erweiterte Denkungsart«, zur »interpersonalen Universalität« des
Urteils führen.44 Vollrath bezieht sich hier auf Kants Charakterisierung der erwei-
terten Denkungsart, wobei das Individuum »sich über die subjektiven Privatbedin-
gungen des Urteils, wozwischen so viele andere eingeklammert sind«, hinwegsetzt,
und »aus einem allgemeinen Standpunkte (den er dadurch nur bestimmen kann, daß
er sich in den Standpunkt anderer versetzt) über sein eigenes Urteil reflektiert«.45

Um dem eigenen Urteil »interpersonale Universalität« zu erteilen, so Vollrath wei-
ter, muss das eigene Urteil an die perspektivische Standorthaftigkeit des oder der an-
deren Urteile angemessen werden: »Woran ich Maß nehme, ist die perspektivische
Standorthaftigkeit des anderen Urteils, genauer: das ›Zwischen‹, welches seine
Standorthaftigkeit ebenso wie die meines Urteils kennzeichnet. Dieses im verglei-
chend-reflektierenden Urteil sich bildende und eröffnende ›Zwischen‹ ist als das bei
aller Unterschiedlichkeit der Standorte Gemeinsame das Maß der Beurteilung der
interpersonalen Universalität. Es hat den Charakter des ›allgemeinen Standortes‹
der erweiterten Denkungsart gemäß der Maxime der reflektierenden Urteilskraft: es
ist die universale Interpersonalität.«46 Das urteilende Individuum kann somit einen
Standpunkt einnehmen, der weder dem des homo oeconomicus noch dem des Ge-
sinnungsethikers entspricht.47

Das Individuum legt durch dieses reflektierende Urteilen die private Subjektivität
des eigenen Urteils ab und gelangt durch die Einbeziehung der Sichtweisen des oder
der anderen in seinem Urteil zu einem »allgemeinen Standpunkte«, wodurch sich
das individuelle Urteil »gleichsam öffentlich« bestimmt und mithin, so Ernst Voll-
rath, »modal politisch qualifiziert, als ein Urteil, welches auf einem Stück zumindest
gemeinsamer Weltlichkeit beruht«.48 Diese Qualifizierung eines politischen Urteils
durch Vollrath konvergiert folglich mit der von Kant vorgenommenen Charakteri-
sierung des Beurteilungsvermögens als »Idee eines gemeinschaftlichen Sinnes« ver-
mittels der »erweiterten Denkungsart«. Für Hannah Arendt ist die »erweiterte
Denkungsart« gleichfalls die conditio sine qua non des »richtigen Urteils«, welches
seine spezifische Gültigkeit durch den Appell an den Gemeinsinn, den sensus com-
munis, erhält. Arendt gelangt deshalb zu dem Schluss: »Wenn man urteilt, urteilt
man als ein Mitglied einer Gemeinschaft.«49

44 Ernst Vollrath, Grundlegung einer philosophischen Theorie des Politischen, Würzburg
1987, S. 271.

45 Kant, aaO. (FN 35), S. 227.
46 Vollrath, aaO. (FN 44), S. 283.
47 Vgl. Michael Becker, »Reflektierende Urteilskraft und politische Philosophie« in: Politi-

sche Vierteljahresschrift, 38/1997, S. 241.
48 Vollrath, aaO. (FN 44), S. 281.
49 Arendt, aaO. (FN 39), S. 96 f.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 110  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97


ZfP 52. Jg. 1/2005

Ingo Juchler · Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart. 111

Allerdings bedeutet die Einbeziehung von Standpunkten bzw. Perspektiven an-
derer in das eigene politische Urteil nicht die Angleichung desselben an jene. Einbe-
ziehung meint hier nicht die Anpassung des eigenen politischen Urteils an dasjenige
anderer oder die Orientierung an der Mehrheit der politischen Urteile anderer. Mit
der Einbeziehung der politischen Urteile anderer im Sinne der erweiterten Den-
kungsart wird hier die Akkommodation des eigenen (Vor-)Urteils an die politischen
Urteile anderer in dem Sinne verstanden, dass diese für die eigene politische Urteils-
bildung eine angemessene Berücksichtigung finden. Durch die Akkommodation
des eigenen Urteils an diejenigen anderer bleibt jenes nicht länger subjektiv und
zeichnet sich durch seine Gültigkeit im Prozess der politischen Öffentlichkeit aus.
Der Grad der Akkommodation des eigenen Urteils an das politische Urteil anderer
kann freilich nicht im Voraus bestimmt werden, sondern obliegt der individuellen
Entscheidung der Schülerin oder des Schülers. Die Fähigkeit einer solchermaßen
qualifizierten politischen Urteilskraft bedarf der unterrichtlichen Übung, worauf
unten noch näher einzugehen sein wird.

Hannah Arendt hat die Entwicklung eines eigenständigen Urteils, welches sich
gleichwohl durch intersubjektive Gültigkeit auszeichnet, in einer unveröffentlichten
Vorlesung eindrucksvoll beschrieben: »Stellen Sie sich vor, ich schaute auf ein be-
stimmtes Wohnhaus in einem Slum und würde in diesem besonderen Gebäude die
allgemeine Vorstellung, die es nicht direkt ausdrückt, erkennen: die Vorstellung von
Armut und Elend. Ich gelange zu dieser Vorstellung, indem ich mir vergegenwärti-
ge, repräsentiere, wie ich mich fühlen würde, wenn ich dort zu leben hätte. Das
heißt: Ich versuche, vom Standort des Slumbewohners aus zu denken. Das Urteil,
zu dem ich komme, wird keinesfalls unbedingt das gleiche sein wie das der Bewoh-
ner, bei denen die Zeit und die Hoffnungslosigkeit eine Abstumpfung gegenüber ih-
ren schändlichen Lebensbedingungen bewirkt haben mögen; aber es wird für mein
weiteres Urteilen in diesen Angelegenheiten ein außergewöhnliches Beispiel wer-
den, auf das ich zurückgreife ... Mehr noch, auch wenn ich beim Urteilen andere be-
rücksichtige, so heißt das nicht, dass ich mich in meinem Urteil den Urteilen ande-
rer anpasse. Ich spreche noch immer mit meiner eigenen Stimme und zähle nicht
eine Majorität aus, um zu dem zu gelangen, was ich für richtig halte. Allerdings ist
mein Urteil auch nicht länger subjektiv.«50 

Bei ihrer Suche nach einer Erklärung für die politischen Übel des 20. Jahrhun-
derts ist für Hannah Arendt die Analyse des Urteils gleichfalls zentral. Sie erachtet
die Weigerung zu urteilen, wie sie pointiert bei Adolf Eichmann zum Ausdruck
kommt51, als Ursprung der größten Übel im Bereich des Politischen – die »Weige-
rung zu urteilen, d. h. Fehlen der Einbildungskraft, d. h. nicht die anderen, die man
repräsentieren muss, vor den eigenen Augen präsent haben und berücksichtigen«.52

50 Zitiert nach Ronald Beiner, »Hannah Arendt über das Urteilen« in: Hannah Arendt,
Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie, hrsg. v. Ronald Beiner, München
1985, S. 138; Auslassung im Original.

51 Siehe Hannah Arendt, Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des Bösen,
München 1964. 

52 Hannah Arendt, zitiert nach Beiner, aaO. (FN 50), S. 144.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 111  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97


Ingo Juchler · Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart.112

Für Arendt stellt in moralischer wie politischer Hinsicht die größte Gefahr für die
Entwicklung eines Gemeinwesens die Indifferenz sowie die ihrer Ansicht nach heu-
te »weit verbreitete Tendenz, das Urteilen überhaupt zu verweigern«, dar. Aus dem
»Unwillen oder der Unfähigkeit«, so Arendt, »durch das Urteil mit anderen in Be-
ziehung zu treten, entstehen die wirklichen ›skandala‹, die wirklichen Stolpersteine,
die menschliche Macht nicht wegräumen kann, weil sie nicht durch menschliche
oder für die Menschen verständliche Motive verursacht worden sind. Darin liegt der
Schrecken und, gleichzeitig, die Banalität des Bösen«.53

Die von Hannah Arendt indizierte Gefahr, die in einem Mangel an Urteilskraft
bzw. in der Weigerung zum Urteilen im politischen Bereich gründet und den Be-
stand demokratischer Gemeinwesen bedroht, wurde bereits in einer demokratiege-
schichtlich sehr frühen Phase von Solon erkannt. In seinem sogenannten »Eunomia-
Gedicht« macht er nicht die Götter für den gedeihlichen Fortbestand des atheni-
schen Gemeinwesens, sondern dessen Bürger selbst verantwortlich. Diese würden
Athen zugrunde richten, weil sie völlig in der Verfolgung ihrer persönlichen und
nächstliegenden Interessen befangen seien. Dagegen erklärt Solon hier seine Grund-
vorstellung, wonach das Gemeinwesen als einheitliches Ganzes zu denken sei, wel-
ches gegenüber den einzelnen Bürgern ein eigenständiges Beziehungsgefüge bilde.
Das Fehlverhalten der Bürger, von welchem die Gefahr für den Bestand des Ge-
meinwesens ausgeht, besteht nach Solon demnach im Mangel der Bürger an einer
realistischen Einschätzung ihres Verhaltens im Zusammenhang mit dem Verhalten
der anderen Bürger.54 In der von Solon beschriebenen Krisensituation des atheni-
schen Gemeinwesens fehlte es den Bürgern mithin an Gemeinsinn, welcher sich
durch die Einbeziehung möglicher Perspektiven anderer in das eigene Urteil im Be-
reich des Politischen auszeichnet.

In der heutigen Gesellschaft ist die von Solon und Hannah Arendt beschriebene
Gefahr für den Bestand von Gemeinwesen, zu deren Krisenphänomenen u. a. auch
ein zunehmender, lediglich die eigenen Interessen wahrnehmender Subjektivismus
gezählt wird, welcher mit politischer Abstinenz bzw. Indifferenz einher geht, glei-
chermaßen aktuell. Hierauf soll bei der nun vorzunehmenden politikdidaktischen
Konzeptualisierung politischer Urteilskraft ebenfalls näher eingegangen werden.

4. Politische Urteilskraft als zentrales Ziel politischer Bildung

Das Erkennen und gegebenenfalls die politisch aktive Wahrnehmung der eigenen
Interessen bildeten bereits seit längerem einen Topos der Politikdidaktik. Auf der
Konferenz von Fachdidaktikern bei der Landeszentrale für politische Bildung Ba-
den-Württemberg in Beutelsbach im Jahre 1976 einigten sich die anwesenden Poli-
tikdidaktiker in ihrem dritten Grundsatz auf die Formel: »Der Schüler muss in die

53 Ebd., S. 145.
54 Vgl. Michael Stahl, »Solon F 3D. Die Geburtsstunde des demokratischen Gedankens«

in: Gymnasium, 99/1992, S. 406 ff.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 112  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97


ZfP 52. Jg. 1/2005

Ingo Juchler · Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart. 113

Lage versetzt werden, eine politische Situation und seine eigene Interessenlage zu
analysieren, sowie nach Mitteln und Wegen zu suchen, die vorgefundene politische
Lage im Sinne seiner Interessen zu beeinflussen.«55 Dieser dritte Grundsatz des Beu-
telsbacher Konsenses wurde in der Folgezeit des Öfteren revidiert bzw. ergänzt. Im
Mittelpunkt dieser Kritik stand die als zu einseitig wahrgenommene Analyse und
Durchsetzung der eigenen Interessen der Schülerinnen und Schüler. So plädierte
etwa Wolfgang Hilligen dafür, dass der Interessenbegriff des dritten Grundsatzes
aus seiner »möglichen subjektivistischen Verengung« gelöst werden müsse. Es sei,
so Hilligen, »wenn es um Schülerinteressen geht, immer zugleich nach den Wirkun-
gen zu fragen, die die Durchsetzung von Interessen auf vitale Interessen anderer
Personen oder Gruppen haben muss oder kann: Das wohlverstandene (Tocqueville;
fast gleichsinnig: verallgemeinerungswürdige, Habermas) Interesse ist im politi-
schen Unterricht bei allen strittigen Fragen mitzubedenken, und sei es nur als heu-
ristische Kategorie.«56 Die Berücksichtigung der Interessen anderer bei der Bestim-
mung und Verfolgung der eigenen Interessen bildet auch für Herbert Schneider das
Motiv für sein Plädoyer zur Umformulierung des dritten Grundsatzes des Beutels-
bacher Konsenses. Schneider schlägt hierzu folgende revidierte Fassung vor: »Der
Schüler soll dazu befähigt werden, politische Probleme zu analysieren und sich in
die Lage der davon Betroffenen hineinzuversetzen sowie nach Mitteln und Wegen
zu suchen, wie er die Problemlösung im Sinne seiner wohlverstandenen Eigeninter-
essen unter Berücksichtigung seiner Mitverantwortung für das soziale Zusammen-
leben und das Gemeinwesen (…) beeinflussen kann.«57 

Diese Revisionen des dritten Grundsatzes des Beutelsbacher Konsenses durch
Hilligen und Schneider deuten mithin bereits auf den für die erweiterte Denkungs-
art notwendigen Einbezug der Interessen bzw. Perspektiven anderer. Die sich
solchermaßen durch Gemeinsinn auszeichnende politische Urteilskraft orientiert
sich zwar am Gemeinwohl, vernachlässigt dabei aber zugleich nicht in einem altru-
istischen, das Gemeinwohl hypostasierenden Sinne die partikulären Interessen des
Individuums. Die erweiterte Denkungsart ermöglicht vielmehr in der politischen

55 Der Beutelsbacher Konsens stellt eine Einigung der bis dato entsprechend der jeweili-
gen parteipolitischen Affinitäten gespaltenen Zunft der Politikdidaktiker auf unhinter-
gehbare Grundsätze dar. Die beiden ersten Grundsätze – das Überwältigungsverbot (a)
und das Kontroversitätsgebot (b) konnten ihre Gültigkeit bis heute behaupten – (a) »Es
ist nicht erlaubt, den Schüler – mit welchen Mitteln auch immer – im Sinne erwünschter
Meinungen zu überrumpeln und ihn an der Gewinnung eines selbständigen Urteils zu
hindern.« (b) »Was in Wissenschaft und Politik kontrovers ist, muss auch im Unterricht
kontrovers erscheinen.« Hans-Georg Wehling, »Konsens à la Beutelsbach?« in: Sieg-
fried Schiele / Herbert Schneider (Hrsg.), Das Konsensproblem in der politischen Bil-
dung, Stuttgart 1977, S. 179 f.; Hervorhebungen im Original. 

56 Wolfgang Hilligen, »Mutmaßungen über die Akzeptanz des Beutelsbacher Konsenses
in der Lehrerschaft« in: Siegfried Schiele / Herbert Schneider (Hrsg.), Konsens und Dis-
sens in der politischen Bildung, Stuttgart 1987, S. 19; Hervorhebungen im Original.

57 Herbert Schneider, »Gemeinsinn, Bürgergesellschaft und Schule – Ein Plädoyer für
bürgerorientierte politische Bildung« in: Siegfried Schiele / ders. (Hrsg.), Reicht der
Beutelsbacher Konsens?, Schwalbach/Ts. 1996, S. 220.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 113  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97


Ingo Juchler · Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart.114

Öffentlichkeit eine intersubjektive Verständigung, welche sowohl die wohlverstan-
denen Eigeninteressen der Individuen als auch die der anderen berücksichtigt und in
das politische Urteil integriert. Zwar kann in einem demokratischen Gemeinwesen
den Bürgerinnen und Bürgern eine Gemeinwohlorientierung, so Jürgen Habermas,
nicht zur Rechtspflicht gemacht, sondern nur angesonnen werden. Doch ist diese in
einem gewissen Maße gleichwohl nötig, »weil die demokratische Gesetzgebung ihre
legitimierende Kraft allein aus einem Prozess der Verständigung der Staatsbürger
über die Regeln ihres Zusammenlebens ziehen kann«. Die Bürgerinnen und Bürger
dürften deshalb nicht in der »erfolgsorientierten Einstellung selbstinteressierter
Marktteilnehmer« verharren, sondern müssten von ihren »politischen Freiheiten
auch, im Sinne von Kants »öffentlichem Vernunftgebrauch«, einen verständigungs-
orientierten Gebrauch« machen. Dieses »auch« lasse es mithin zu, dass die Gemein-
wohlorientierung nur noch in kleiner Münze erhoben werden müsse.58 

Die politische Urteilskraft, welche sich durch die erweiterte Denkungsart qualifi-
ziert, stellt somit einen wesentlichen Faktor für den Fortbestand unseres demokrati-
schen Gemeinwesens dar. Vor diesem Hintergrund muss die Methode des verglei-
chenden Abwägens zwischen dem eigenen interessengeleiteten Standpunkt und dem
oder der Standpunkte anderer in der Reflexion des Individuums bei der begrifflichen
Bestimmung politischer Urteilsbildung als essentielles Qualitätsmerkmal Berücksich-
tigung finden. Erst die erweiterte Denkungsart erlaubt dem Individuum die Bildung
eines öffentlichen, den sensus communis ermöglichenden politischen Urteils. Wird der
Standpunkt der anderen bei der eigenen Urteilsbildung nicht mit einbezogen, bleibt
der gebildete eigene Standpunkt die Vertretung des subjektiven Partikularinteresses
und kann schlechterdings nicht als politisches Urteil bezeichnet werden. Allein der
Prozess der Vermittlung des eigenen Standpunktes mit dem oder den der anderen im
vorgestellten oder wirklichen Dialog führt zur Bildung eines politischen Urteils, wel-
ches im öffentlich-politischen Raum als solches Gültigkeit beanspruchen kann. 

Diese für die politische Urteilsbildung erforderliche erweiterte Denkungsart
kann jedoch nicht stets mit der Sichtweise eines oder mehrer authentischer Gegenü-
ber vorgenommen werden, da hierzu nicht jederzeit ein entsprechender Ge-
sprächspartner zur Verfügung steht. Darüber hinaus stellt die Anwesenheit der
Kommunizierenden in der heutigen politischen Öffentlichkeit aufgrund der Ver-
mittlung der diversen politischen Positionen durch die Massenmedien ohnehin kein
notwendiges Erfordernis mehr dar. Für die politische Urteilsfähigkeit etwa hin-
sichtlich der diversen politischen Problemlagen im Bereich der Außenpolitik ist an-
gesichts der Ermangelung einer tatsächlichen Perspektive eines anderen die geistige
Vergegenwärtigung einer vorgestellten Perspektive, eventuell angeregt durch die
massenmedial übermittelten politischen Standpunkte anderer, notwendig. Die poli-
tische Urteilsbildung des Individuums erfordert somit durch Einbildungskraft und
Antizipationsvermögen die Durchführung eines vorgestellten Dialogs, eines geisti-

58 Vgl. Jürgen Habermas, »Replik auf Beiträge zu einem Symposion der Cardozo Law
School« in: ders., Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie,
Frankfurt/M. 1996, S. 311 f.; Hervorhebungen im Original.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 114  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97


ZfP 52. Jg. 1/2005

Ingo Juchler · Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart. 115

gen Zwiegesprächs, unter Einbeziehung der vorgestellten oder massenmedial ver-
mittelten politischen Positionen anderer. Durch diese geistige Tätigkeit gelangt das
Individuum schließlich zu einem politischen Urteil, welches ihm als Zuschauer die
Teilhabe an der politischen Öffentlichkeit ermöglicht. Diese Teilhabe gestaltet sich
in unserer repräsentativen Demokratie insbesondere als stetige Kontrolle der politi-
schen Akteure. Darüber hinaus dient die politische Urteilsbildung selbstredend den
Bürgerinnen und Bürger zur Entscheidungsfindung bei Wahlen sowie etwaigen
weiteren politischen Aktivitäten wie der Beteiligung an Bürgerinitiativen et cetera. 

An dieser Stellte ist Tilman Grammes zu widersprechen, der bei seinen Überle-
gungen zur Entwicklung von politischem Urteilsvermögen zu dem Schluss gelangt,
dass dieses erst in »dialogischer Praxis« entstehe – »politische Urteilskraft entfaltet
sich im Medium des demokratischen Gesprächs«. Zwar ist Grammes‘ Feststellung,
die Qualität des politischen Urteilens sei auf die Einbeziehung möglichst vieler di-
vergenter Perspektiven angewiesen, vor dem Hintergrund der hier vorgestellten er-
weiterten Denkungsart durchaus zuzustimmen. Doch bildet der demokratietheore-
tische Bezugspunkt seiner Überlegungen das partizipatorische Demokratiekonzept
Benjamin Barbers, welches dieser als »starke Demokratie« tituliert. Grammes sieht
bei diesem Konzept Anschlussmöglichkeiten für die von ihm vorgestellte kommu-
nikative Fachdidaktik (1998). Der Perspektivenwechsel zum Zwecke der politi-
schen Urteilsbildung wird aufgrund der Anlehnung an das Konzept der »starken
Demokratie« Barbers von Grammes notwendiger Weise nur als tatsächlicher Vor-
gang gedacht, der realiter zwischen einem Individuum und seinem wirklichen Ge-
sprächspartner stattfindet. Entsprechend des partizipatorischen Prozesses der
Selbstgesetzgebung, der die »starke Demokratie« Barbers kennzeichnet, ist Politik
nach Auffassung Grammes die »Transformation von Interessen in öffentlichkeitsfä-
hige Anliegen, über die kollektiv im Modus des politischen Dialogs geurteilt
wird«.59 Vor diesem Hintergrund soll die politische Urteilsbildung nach Grammes
in der dialogischen Praxis durch den Einbezug der unterschiedlichen Perspektiven
der an dem Dialog tatsächlich Beteiligten entstehen. Empirisch mag dieser Modus
der politischen Urteilsbildung in einigen Gremien der kommunalen Selbstverwal-
tung in den Vereinigten Staaten, wo Barbers Konzept seinen politischen Referenz-
punkt hat, durchgeführt werden, und vielleicht mag er seine Gültigkeit auch im
Prozess der politischen Positionsbildung in einigen hiesigen Bürgerinitiativen ha-
ben. In unserer repräsentativen Demokratie allerdings dient die politische Urteils-
kraft der großen Majorität der Bürgerinnen und Bürger nicht dem aktiven politi-
schen Handeln, sondern als konstitutive Qualifikation von Zuschauern des
politischen Geschehens zur Kontrolle der politisch Handelnden.

Hinsichtlich der Frage, ab wann Kinder mit der Möglichkeit verschiedener Pers-
pektiven rechnen und schließlich eine Koordination der Perspektiven anderer vor-
nehmen, kam die Entwicklungspsychologie zu der folgenden Stufung einer Ent-
wicklungssequenz: »(a) Im Altersbereich zwischen vier und neun Jahren wird

59 Tilman Grammes, Kommunikative Fachdidaktik. Politik – Geschichte – Recht – Wirt-
schaft, Opladen 1998, S. 264 f.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 115  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97


Ingo Juchler · Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart.116

zunächst die Subjektivität von Perspektiven bewusst (Menschen denken unter-
schiedlich, weil sie sich in unterschiedlichen Situationen befinden). (b) Zwischen
sechs und 12 Jahren folgt ein reflexives Verständnis der Subjektivität (das eigene
Handeln kann aus der Perspektive eines anderen reflektiert und umgekehrt dessen
Reaktion auf eigenes Handeln antizipiert werden). (c) Wechselseitige Perspektiven-
koordination zwischen neun und 15 Jahren bedeutet zu erkennen, dass beide Seiten
die Perspektive des jeweils anderen gleichzeitig berücksichtigen können (jeder kann
sich auf den Platz des anderen oder eines unabhängigen Dritten versetzen und sich
selbst von dort aus betrachten, bevor er sich für ein bestimmtes Handeln entschei-
det). (d) In der letzten Stufe, ab etwa 12 Jahren, gelingt es die Perspektive sozialer
Bezugsgruppen zu übernehmen. Erst die Einbeziehung der Perspektive des sozialen
Systems und seiner Normen erlaubt ein angemessenes Verstehen und Kommunizie-
ren.«60 Gemäß dieser entwicklungspsychologischen Stufung sind Schülerinnen und
Schüler mit dem Verlassen der Grundschule potentiell fähig, eine wechselseitige
Perspektivenkoordination vorzunehmen. Ab etwa der sechsten Klassenstufe sind
sie darüber hinaus im Stande, den Einbezug politischer Werte in die individuelle
Sichtweise vorzunehmen. Für den Politikunterricht bedeutet dies, dass dieser die
Entwicklung politischer Urteilsfähigkeit im Sinne der erweiterten Denkungsart bei
den Schülerinnen und Schülern ab der sechsten Klassenstufe gezielt fördern kann.

Der Prozess der politischen Urteilsbildung bedarf neben der Einbeziehung der
politischen Sichtweise anderer einer regulativen Idee, welche als Soll-Instanz einen
wertenden Maßstab für die Angemessenheit der letztlich vom Individuum nach der
Abwägung und Einbeziehung verschiedener Perspektiven zu fällenden politischen
Entscheidung bietet. Die dabei in Betracht gezogenen Werte müssen allerdings an-
gesichts der bei den Mitgliedern des Gemeinwesens vorhandenen Vielzahl konkur-
rierender Auffassungen vom Guten die prinzipielle Zustimmung aller Mitglieder
des politischen Gemeinwesens finden können. Ein qualifizierter Maßstab kann mit
den völkerrechtlich universalisierten Menschenrechten sowie mit den politischen
Werten, wie sie im Grundgesetz und in der Charta der Grundrechte der Europäi-
schen Union verankert sind, angegeben werden. Das solchermaßen qualifizierte po-
litische Urteil kann sich mithin durch einen auf das Wohl des gesamten politischen
Gemeinwesens gerichteten Gemeinsinn auszeichnen. Gemeinsinn wird hier mit
Herfried Münkler und Harald Bluhm als eine motivationale Handlungsdisposition
von Bürgern und politisch-gesellschaftlichen Akteuren verstanden, welche auf das
normative Ideal des Gemeinwohls ausgerichtet ist. Dabei bedarf es »eines Min-
destmaßes an Gemeinsinn, damit wir überhaupt motiviert werden, uns für ein nor-
matives Gemeinwohl-Ideal zu interessieren«.61 Die von Immanuel Kant dargelegte

60 Rainer K. Silbereisen, »Soziale Kognition: Entwickeln von sozialem Wissen und Verste-
hen« in: Rolf Oerter / Leo Montada (Hrsg.), Entwicklungspsychologie, Weinheim 41998,
S. 835 f.

61 Herfried Münkler / Harald Bluhm, »Einführung: Gemeinwohl und Gemeinsinn als
politisch-soziale Leitbegriffe« in: dies. (Hrsg.), Gemeinwohl und Gemeinsinn. Histori-
sche Semantiken politischer Leitbegriffe (=Forschungsberichte der interdisziplinären

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 116  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97


ZfP 52. Jg. 1/2005

Ingo Juchler · Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart. 117

»Idee eines gemeinschaftlichen Sinnes« als »Beurteilungsvermögen«62, der Gemein-
sinn, erweist sich vor diesem Hintergrund als politische Kategorie – die erweiterte
Denkungsart vermag das politische Urteil des Individuums durch den entsprechen-
den Gemeinsinn zu qualifizieren, der für das in unserer pluralistischen Gesellschaft
a posteriori zu ermittelnde Gemeinwohl erforderlich ist.

In diesem Abwägungsprozess zwischen dem eigenen politischen Standpunkt und
den Standpunkten der tatsächlichen oder vorgestellten anderen können die in diesen
Standpunkten enthaltenen verschiedenen Interessen im Hinblick etwa auf die weite-
re Entwicklung der Demokratie, der Gesellschaft, der Wirtschaft und der Umwelt
gleichfalls zur Geltung kommen. Erst durch diese Gerichtetheit auf die eigenen wie
auf die Interessen anderer im politischen Gemeinwesen sowie auf die dort gültigen
politischen Werte wird ein Urteil im Bereich der politischen Öffentlichkeit zu ei-
nem explizit politischen Urteil. Das von dem Individuum gewonnene Urteil behält
somit zum einen den Charakter der Eigenständigkeit, zum anderen ist es durch die
Einbeziehung der politischen Perspektiven anderer nicht länger nur subjektiv auf
die eigene Interessenlage bezogen. Der Geltungsanspruch für das politische Urteil
eines Individuums besteht in dessen prinzipieller Zustimmungsfähigkeit durch die
anderen. Diese Akzeptabilität ergibt sich aus der spezifischen Synthese des politi-
schen Urteils durch die erweiterte Denkungsart, in welcher sowohl die Eigeninter-
essen des Individuums wie auch diejenigen der anderen und die gemeinsamen politi-
schen Werte Berücksichtigung finden. Damit ist das politische Urteil auf das
pluralistische Gemeinwesen gerichtet und erfüllt durch den Umstand, dass es ideali-
ter allen anderen angesonnen werden kann, das Kriterium der Reziprozität. Durch
seinen normativen Gehalt kann ein solches Urteil eines Individuums weder »wahr«
noch »falsch« sein, sondern muss sich im Prozess der Verständigung mit anderen als
gerechtfertigt oder ungerechtfertigt erweisen. 

Auf dieser Grundlage schlage ich für das politische Urteil folgende Begriffsdefi-
nition vor: Ein politisches Urteil eines Individuums zeichnet sich durch die rezipro-
ke Einbeziehung der tatsächlichen oder vorgestellten Interessen anderer im ver-
nünftigen Abwägungsprozess mit den eigenen Interessen unter Berücksichtigung
politischer Werte in Bezug auf einen in der politischen Öffentlichkeit thematisierten
Sachverhalt aus, so dass es für jedes Mitglied des politischen Gemeinwesens prinzi-
piell zustimmungsfähig erscheint. Die politische Urteilsbildung gestaltet sich dabei
vorwiegend als geistige Tätigkeit vermittels des inneren Zwiegesprächs, wodurch
sich die Bürgerinnen und Bürger als reflektierte Zuschauer in der repräsentativen
Demokratie qualifizieren, im politischen Räsonnement die aktiv Handelnden zu be-
urteilen und damit zu kontrollieren.

Die politische Bildung ist folglich insofern für die Demokratie funktional, als sie
durch das Nachgehen ihrer zentralen Aufgabe, der Befähigung der Schülerinnen
und Schüler zu politischer Urteilsbildung, die Grundlage für die potentielle Teilha-

62 Vgl. Kant, aaO. (FN 35), S. 225.

Arbeitsgruppe »Gemeinwohl und Gemeinsinn« der Berlin-Brandenburgischen Akade-
mie der Wissenschaften, Bd. I), Berlin 2001, S. 13.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 117  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97


Ingo Juchler · Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart.118

be aller (späteren) Bürgerinnen und Bürger an der politischen Öffentlichkeit legt.
Die Partizipation der Bürgerinnen und Bürger an der politischen Öffentlichkeit ist
für das demokratische Gemeinwesen konstitutiv, wenn die Demokratie nicht zu ei-
ner formalen Herrschaftsform ohne normativen Gehalt verkommen soll. Dabei ist
die Quantität der zur Teilhabe an der politischen Öffentlichkeit qualifizierten
Bürgerinnen und Bürger nicht ohne Belang. Arnold Bergstraesser, der in seinen
Ausführungen über die Lehrgehalte der politischen Bildung der Bedeutung der Aus-
bildung zur Urteilsfähigkeit der Schülerinnen und Schüler bereits in den 1950er Jah-
ren nachging, gelangte in diesem Zusammenhang zu dem Schluss: »Wollen wir ei-
nen urteilsfähigen politischen Zeitgenossen erziehen, dann muss er imstande sein,
mit anderen Staatsbürgern und gleichsam für den handelnden Staatsmann die Ent-
scheidung auf die Zukunft hin voraus zu denken. Je dichter und breiter die Basis der
Pyramide ist, an deren Spitze die dazu befugten öffentlichen Organe ihre Entschei-
dungen fällen, je weniger diese aus zahllosen Einzel- und Gruppenurteilen sich bil-
dende öffentliche Meinung dem Gefühl und der Konvention, je mehr sie der be-
gründeten Einsicht entspringt, desto kräftiger wird der innere Aufbau des
freiheitlichen Rechtsstaates und desto sicherer werden seine Entscheidungen sein.«63

Untersuchungen der empirischen Politikwissenschaft weisen allerdings daraufhin,
dass es mit den Kenntnissen und Einstellungen der Bürgerinnen und Bürger bezüg-
lich der repräsentativen Demokratie derzeit nicht zum Besten bestellt ist. So sind
etwa Kenntnisse über basale Strukturelemente unseres politischen Systems kaum
vorhanden.64 Die empirischen Untersuchungen lassen sich jedoch auch als Indiz für
die Valenz von politischen Bildungsprozessen werten. So wird die Idee der Demo-
kratie von Bürgerinnen und Bürgern aller Altersgruppen mit Hochschulreife deut-
lich höher geschätzt, während sich weniger gut gebildete Jugendliche und junge Er-
wachsene sich eher mit der Vorstellung einer Diktatur anfreunden können – für
Letztgenannte stellt Demokratie offensichtlich keinen absoluten Wert dar.65 Hierauf
wird unten noch näher einzugehen sein.

Die Befähigung der Schülerinnen und Schüler zur politischen Urteilsbildung als
demokratiefunktionale Aufgabe der politischen Bildung für deren spätere Teilhabe
an der politischen Öffentlichkeit darf sich allerdings insbesondere angesichts der
neuen außenpolitischen Rahmenbedingungen Deutschlands seit der Wiedervereini-
gung und dem Ende des Ost-West-Konflikts nicht auf die diversen Politikfelder der
Innenpolitik beschränken, sondern muss auch die Außenpolitik mit einbeziehen.

63 Arnold Bergstraesser, »Die Lehrgehalte der politischen Bildung« in: ders., Politik in
Wissenschaft und Bildung. Schriften und Reden, Freiburg 21966, S. 305.

64 Vgl. Jürgen Maier, »Politisches Interesse und politisches Wissen in Ost- und West-
deutschland« in: Jürgen Falter / Oscar W. Gabriel / Hans Rattinger (Hrsg.), Wirklich
ein Volk? Die politischen Orientierungen von Ost- und Westdeutschen im Vergleich,
Opladen 2000, S. 152.

65 Vgl. Kai Arzheimer / Markus Klein, »Gesellschaftspolitische Wertorientierungen und
Staatszielvorstellungen im Ost-West-Vergleich« in: Jürgen Falter / Oscar W. Gabriel /
Hans Rattinger (Hrsg.): Wirklich ein Volk? Die politischen Orientierungen von Ost-
und Westdeutschen im Vergleich, Opladen 2000, S. 383 f.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 118  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97


ZfP 52. Jg. 1/2005

Ingo Juchler · Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart. 119

Dem Politikunterricht ist deshalb die Vermittlung derjenigen politischen Kenntnis-
se aufgegeben, welche den Schülerinnen und Schülern auch nach Beendigung ihrer
Schullaufbahn die Teilhabe am Prozess in der politischen Öffentlichkeit in Europa
sowie auf weltpolitischer Ebene ermöglichen. Auch für die politische Urteilsbil-
dung im Bereich der auswärtigen Politik stellt die Kompetenz der erweiterten Den-
kungsart eine konstitutive Fähigkeit der Schülerinnen und Schüler dar. Die wach-
sende Interdependenz in der Staatenwelt erfordert für die politische Urteilsbildung
heute einen Modus des Denkens, welcher den Standort von Bürgerinnen und Bür-
gern anderer Länder einbezieht. Entsprechend sollte sich gleichfalls die auf die eu-
ropäische Öffentlichkeit oder auf die Weltöffentlichkeit bezogene politische Ur-
teilskraft der Bürgerinnen und Bürger durch die abwägende Einbeziehung der
jeweils anderen Perspektiven unter der Maßgabe politischer Werte qualifizieren.
Dadurch kann ein verständigungsorientiertes politisches Urteilen bzw. Handeln ge-
fördert werden, was gerade angesichts der Anschläge vom 11. September 2001 ange-
zeigt ist, soll das verheerende Szenario eines »clash of civilizations«66 vermieden
werden. Die gegenseitige Perspektivenübernahme und die hierauf gründende abwä-
gende politische Urteilsbildung kann hier als Möglichkeit erachtet werden, diese in-
terkulturelle Verständigung zu fördern.

Abschließend bleibt hier die demokratietheoretisch-normative Frage zu klären,
ob denn die solchermaßen qualifizierte politische Urteilskraft prinzipiell jeder
Schülerin und jedem Schüler gleich welcher Schulart im Politikunterricht zu vermit-
teln ist. Mit dieser für die demokratische Herrschaftsform konstitutiven Vorausset-
zung hatte sich bereits der Sophist Protagoras von Abdera in der zweiten Hälfte des
5. vorchristlichen Jahrhunderts auseinander gesetzt, indem er sich darum bemühte,
die Voraussetzungen für die athenische Demokratie theoretisch herzuleiten. Prota-
goras stellte deshalb grundsätzliche Überlegungen zu den politischen Kompeten-
zanforderungen für die athenischen Bürger an, die mit der realen Praxis der demo-
kratischen Herrschaftsform verknüpft waren. In einem von Platon überlieferten
Dialog gelangte Protagoras gegenüber seinem Gesprächspartner Sokrates zu dem
Schluss, dass die für ein demokratisches Gemeinwesen notwendigen bürgerschaft-
lichen Kompetenzen jedem Menschen zukommen, allerdings in einem Lernprozess
erworben werden müssten.67 Die prinzipielle Möglichkeit der Lehrbarkeit der für
den Bestand der demokratischen Staats- und Regierungsform essentiellen politi-
schen Kompetenzen für alle Bürgerinnen und Bürger – und hier ist zuvörderst die
politische Urteilsfähigkeit anzuführen – stellt ein auf Protagoras zurückzufüh-
rendes nicht hintergehbares Axiom einer sich normativ verstehenden Politikdidak-
tik dar.68 

66 Vgl. Samuel Huntington, Der Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik
im 21. Jahrhundert, München 41997.

67 Vgl. Platon, Protagoras. Übersetzung und Kommentar von Bernd Manuwald (=Platon:
Werke, VI 2), Göttingen 1999, 322 d – 323 c.

68 Vgl. Ingo Juchler, »Repräsentative Demokratie und politische Bildung – Demokratiekom-
petenz als normative Herausforderung an die Politikdidaktik« in: Karl Schmitt (Hrsg.),
Herausforderungen der repräsentativen Demokratie, Baden-Baden 2003, S. 204 ff.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 119  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97


Ingo Juchler · Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart.120

Ein weiterer Hinweis zur Lösung dieser normativen Frage findet sich wiederum in
Immanuel Kants Kritik der Urteilskraft. Urteilskraft wird darin als »Denkungsart«
charakterisiert und vom »Vermögen des Erkenntnisses« abgegrenzt.69 Bei der Den-
kungsart handelt es sich mithin nicht um ein Vermögen im Sinne intellektueller Fä-
higkeiten, sondern um eine Art des Denkens, zu welcher alle Individuen unabhängig
von der Reichweite ihres Erkenntnisvermögens befähigt sind. Auf welche Weise die-
ses Vermögen nun vermittelt werden kann, beschreibt Kant in der Kritik der reinen
Vernunft (1781). Urteilskraft, so Kant, sei ein Talent, »welches gar nicht belehrt, son-
dern nur geübt sein will«. Diese Übung ist nur exemplarisch möglich – »Beispiele
(sind) der Gängelwagen der Urteilskraft«.70 Das Üben anhand von Beispielen soll
mithin zu der von Kant für die Urteilskraft als Charakteristikum ausgemachten Fä-
higkeit der Zuschauer, zur »erweiterten Denkungsart«, führen, wobei diese beim Ur-
teilen auch die Standpunkte bzw. Perspektiven anderer in Rechnung stellen. 

Diese Relevanz des Übens anhand von Beispielen für die politische Urteilsbil-
dung wird heute durch neurobiologische Untersuchungen untermauert. Der Ort im
menschlichen Gehirn, der für die Unterscheidung von Gut und Böse, die Verfol-
gung von Zielen, die Unterdrückung unmittelbarer Bedürfnisse, das Handeln im
Rahmen eines bestimmten Kontextes wie auch für das Sich-in-andere-Hineinverset-
zen zuständig ist, stellt der orbitofrontale Kortex, ein über den Augen gelegener Be-
reich der Großhirnrinde, dar. Zur Ausbildung des orbitofrontalen Kortex als Be-
wertungszentrum ist die Varianz der frühen Erfahrungen von entscheidender
Bedeutung. »Jede einzelne Bewertung«, so Manfred Spitzer, »schlägt sich in uns nie-
der, führt zum Aufbau langfristiger innerer Repräsentationen von Bewertungen, die
uns bei zukünftigen Prozessen der Bewertung zu rascheren und zielsichereren Ein-
schätzungen verhelfen.« Die Varianz der frühen Erfahrungen und Bewertungen
führt im späteren Leben zu »Differenziertheit, Toleranz und Weitblick bei Bewer-
tungen«. Spitzer resümiert in diesem Kontext: »Durch viele unterschiedliche Erfah-
rungen, durch unser Reiben an den Vorstellungen anderer und durch unser damit
verbundenes dauerndes Bewerten werden Räume für Repräsentationen eröffnet,
oder besser: aufgespannt. Je differenzierter diese Räume angelegt werden (und dies
geschieht noch bis nach der Pubertät), desto eher ist der Erwachsene später zu Be-
wertungen komplexer Sachverhalte in der Lage.«71

Zur Ausbildung politischer Urteilsfähigkeit ergibt sich aus diesen Untersu-
chungsergebnissen der Neurobiologie für den Politikunterricht das Erfordernis
zum Üben von exemplarischen Fällen, welche zum einen bedeutsame Inhalte der
gegenwärtigen politischen Wirklichkeit widerspiegeln und auch prospektiv verspre-
chen von politischer Relevanz zu sein. Zum anderen sollten die Schülerinnen und
Schüler auf der Grundlage dieser exemplarischen Fälle dazu angeregt werden, eine

69 Vgl. Kant, aaO. (FN 35), S. 227.
70 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft 1. Werkausgabe, Bd. III, hrsg. v. Wilhelm

Weischedel, Frankfurt/M. 31977, S. 184 f.
71 Manfred Spitzer, Lernen. Gehirnforschung und die Schule des Lebens, Heidelberg/Ber-

lin 2002, S. 346 und 356.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 120  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97


ZfP 52. Jg. 1/2005

Ingo Juchler · Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart. 121

möglichst vielfältige Struktur innerer Repräsentationen dieser politischen Inhalte
und deren Bewertungen vorzunehmen. Die Varianz von Erfahrungen, welche eine
spätere Einseitigkeit der Bewertungen zu vermeiden hilft und statt dessen Umsicht
bei politischen Einschätzungen fördert, kann durch das Üben politischer Urteile er-
reicht werden, die sich durch das vernünftige Abwägen von Eigeninteressen und
tatsächlichen oder vorgestellten Interessen anderer sowie die Einbeziehung politi-
scher Werte auszeichnen. 

Zusammenfassung

Von der Gründung der Bundesrepublik an gilt die Befähigung der Schülerinnen und
Schüler zur politischen Urteilsbildung gemeinhin als zentrale Aufgabe des Politik-
unterrichts. Politikdidaktische Überlegungen zur Konzeptualisierung politischer
Urteilsfähigkeit wurden allerdings bislang vornehmlich im Rückgriff auf die Be-
griffsdefinition von Rationalität durch Max Weber vorgenommen. Diese erscheint
jedoch für eine normative Bestimmung politischer Urteilskraft als defizitär. Die
Überlegungen John Rawls‘ zur Unterscheidung des Rationalen und des Vernünfti-
gen sowie Immanuel Kants und Hannah Arendts zur erweiterten Denkungsart ver-
mögen der Politikdidaktik indes wegweisende Impulse für ein normatives Konzept
politischer Urteilskraft zu geben, welche sich durch ihre Gerichtetheit auf das plu-
ralistischen Gemeinwesen auszeichnet.

Summary

Since the establishment of the Federal Republic of Germany it has generally been
considered an essential task of political education to enable students to form politi-
cal judgements. Up to now, ideas for political education aimed at conceptualizing
political judgement capability have been based largely on Max Weber‘s definition of
rationality. This appears, however, to be inadequate for a normative ascertainment
of political judgement capability. Meanwhile, John Rawls‘ opinions on the differen-
tiation of the rational and the reasonable and those of Immanuel Kant and Hannah
Arendt on the enlarged mentality can give direction to a normative concept of poli-
tical judgement capability characterized by its orientation towards the pluralistic
polity.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 121  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-97

