
 

VI. Jenseitsreisenliteratur im Kontext 

philosophisch-theologischer 

Weltanschauungsbetrachtung 
 

 

 

Die Untersuchungen der Beispiele literarischer Jenseitsreisen haben, wie das letzte 

Kapitel resümierte, ergeben, dass die Jenseitsreiseerzählungen eine spezifische Mo-

dernität von Weltanschauung zeigen. Schon im II. Kapitel wurde anhand der Beispie-

le von Parmenides von Elea und aus dem äthiopischen Henochbuch deutlich, dass 

sich bereits bei dem antiken Motiv der Jenseitsreise Bezüge zur jeweiligen weltan-

schaulichen Orientierung erkennen lassen. Welche weltanschaulichen Bezüge sich in 

moderner Literatur finden lassen veranschaulichten dann die Untersuchungen der Li-

teraturbeispiele im IV. Kapitel. 

Theologie muss sich mit der Weltanschauung von Menschen auseinander setzen. 

Das Zweite Vatikanische Konzil respektive die Pastoralkonstitution GAUDIUM ET SPES 

ermutigen dazu, „Theologie als Hermeneutik der Gegenwart zu betreiben“
1
. Es wird 

eine „Perspektive des ‚Außen‘“
2
 zu Grunde gelegt:  

 

„Im Sinne des Konzils darf das ‚Außen‘ der Kirche bei der rationalen Durchdringung und 

Vermittlung des Glaubens nicht einfach außen vor gelassen werden. Nur unter Berücksichti-

gung dieser Innen-Außen-Struktur wird man der inkarnatorischen Dimension des Wortes Got-

tes und der daraus folgenden Geschichtlichkeit seiner Aktualisierung gerecht.“
3
 

 

Um diese Geschichtlichkeit deuten zu können, muss die Lebenswirklichkeit der 

Menschen in der Moderne in den Blick genommen werden. Von Bedeutung sind da-

bei nicht nur „historisch-politische[n] und religiöse[n] Ereignisse[n]“
4
 sowie gesell-

schaftliche Strukturen sondern vielmehr eben auch die davon beeinflusste Weltan-

schauung, die Denkmuster und Wahrnehmungen der Menschen. 

 

Als eine Möglichkeit, Weltanschauung(en) zu bedenken, wurde in dieser Arbeit der 

Blick auf Literatur genutzt. Im Folgenden soll diese Methode noch einmal näher be-

leuchtet werden: Sie wird erstens in den Zusammenhang einer Literaturtheologie ge-

                                                             

1 Polak und Jäggle 2013, 697. 

2 Böttigheimer und Bruckmann 2012, 9. 

3 Böttigheimer und Bruckmann 2012, 9. 

4 Böttigheimer 2012, 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-021 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


400 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

stellt, wozu zunächst ein Blick auf das Verhältnis von Literatur und Theologie von 

Nöten ist. Zweitens wird Literatur als theologischer Erkenntnisort diskutiert. Diese 

beiden Kapitel stellen jeweils Ausblicke von den Ergebnissen dieser Arbeit dar. So 

sollen weder die Literaturtheologie noch eine Loci-Lehre in Gänze dargestellt wer-

den. Vielmehr eröffnen die Ausblicke Felder, in deren Kontext eine philoso-

phisch-theologische Weltanschauungsbetrachtung, wie sie in dieser Arbeit vorge-

nommen wurde, zu stellen ist. Eine derartige Einordnung sowie eine in diesem Zu-

sammenhang zu erfolgende Profilierung und vielleicht auch Anpassung der weltan-

schauungsanalytischen Methode bleibt noch zu leisten. Diese Arbeit lässt dies offen, 

stellt mit der Untersuchung von Jenseitsreisenliteratur aber einen Ansatzpunkt, ein 

Beispiel für ein solches Arbeiten, dar.  

https://doi.org/10.14361/9783839446836-021 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

1 Ausblick: Weltanschauungsanalytische 

Literaturtheologie 

 

 

 

Die oben vorgenommenen Untersuchungen von Jenseitsreiseliteratur wurden, wie zu 

Beginn der Arbeit geklärt, nicht (nur) mithilfe literaturwissenschaftlicher Methoden 

vorgenommen, auch wenn solche teilweise als Hilfe dienten. So wird hier auch kein 

Anspruch erhoben, die behandelten Werke literaturwissenschaftlich komplett durch-

drungen zu haben. Die Arbeit nimmt vielmehr einen (literaturwissenschaftlich ge-

stützten) philosophisch-theologischen Blickwinkel ein. Dabei ist das Vorgehen aus 

der theologischen Disziplin heraus, der Blick von der Theologie auf die Literatur, 

aber gerade nicht jenes einer klassischen „Literaturtheologie“. Was man unter dem 

Begriff Literaturtheologie verstehen kann und in welcher Hinsicht diese auch kritisch 

zu bewerten ist, wird nun ebenso wie das Verhältnis von Literatur(-wissenschaft) und 

Theologie thematisiert. Dies hat auch den Zweck, die weltanschauungsanalytische 

Methode dieser Arbeit zu verorten und einen Ausblick auf offene Fragen des The-

menfeldes Literatur und Theologie zu geben. 

 

 

1.1 DAS VERHÄLTNIS VON LITERATUR UND THEOLOGIE 

 

Religion wird durch Sprache vermittelt und religiöse Texte sind immer auch literari-

sche Texte.
1
 Literatur wiederum ist nicht immer religiös: Der antike Kult und später 

die christliche Religion sind zwar zunächst Orte und Anlässe literarischer Produkti-

on, so Kuschel: „Die christl. Religion lieferte der L. den großen ‚Stoff‘, L. der Reli-

gion die Form und die Sprache.“
2
 Diese Einheit zerbricht aber ab dem 17. Jahrhun-

dert, was Kuschel auf die Ausdifferenzierung der Lebensbereiche im Übergang von 

der vormodernen zur modernen Gesellschaft in Europa zurückführt.
3
 Auerochs 

spricht von der „Emanzipation der Lit. von der Rel.“
4
 im Zusammenhang der lang-

samen „Herausbildung des Konzepts der autonomen Dichtung im 18. Jahrhundert“
5
. 

                                                             

1 Vgl. Gerlitz et al. 1991, 233, 280. 

2 Kuschel 1988, 733. 

3 Vgl. Kuschel 1988, 733. 

4 Auerochs 2002, 396. 

5 Auerochs 2002, 396. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-021 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


402 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Eine historisch-diachrone Darstellung des Verhältnisses von Literatur und Religion 

findet sich beispielsweise in den Arbeiten von Bernd Auerochs
6
 und den einzelnen 

Kapiteln von Peter Gerlitz, Clemens Thoma, Christoph Klock und Alois M. Haas des 

Artikels LITERATUR UND RELIGION in der THEOLOGISCHEN REALENZYKLOPÄDIE
7
. Dort 

behandelte historische Gesichtspunkte wie beispielsweise die Bibelepik im Frühmit-

telalter, die literarische Mystik mit Höhepunkt in der Jahrhundertwende vom 19. zum 

20. Jahrhundert und die romantische Kunstreligion, deren Konzept von Literatur als 

Religionsersatz sich um 1800 erstmals ausprägt,
8
 werden an dieser Stelle ausge-

klammert. Vielmehr wird das Verhältnis von Literatur und Theologie
9
 in der Gegen-

wart betrachtet. Hier ist der Blick auf das 20. Jahrhundert zu lenken, da „[m]it dem 

steigenden Interesse an der Korrelationstheologie im Gefolge P. Tillichs, aber auch 

anderer Spielarten […] das Interesse an neuen Verhältnisbestimmungen von Theolo-

gie und Literatur im 20. Jh. im deutschen Sprachraum“
10

 deutlich anwächst. In die-

sem Zuge kommt es auch zur Forderung, eine Literaturtheologie zu entwickeln. 

 

 

1.2 BEGRIFF UND IMPULSGEBER DER 

LITERATURTHEOLOGIE 

 

Der Begriff Literaturtheologie wird, so die Beobachtungen Maike Schults,
11

 unter-

schiedlich gefüllt und teilweise auch verworfen. So spricht beispielsweise Georg 

Langenhorst mit Blick auf Ernst Josef Krzywons Ansatz einer hypothetischen Litera-

turtheologie
12

, den er als zu literaturwissenschaftlich und „kaum rezipierten Zwi-

schenruf“
13

 beurteilt, von einem „gescheiterten Projekt“
14

 und meint: „Der künstlich 

geschaffene und Missverständnisse hervorrufende Begriff ‚Literaturtheologie‘ hat 

sich damit aus der Diskussion weitgehend verabschiedet, sollte auch nicht wieder 

aufgewärmt werden.“
15

  

An späterer Stelle kritisch auf das Konzept eingehend, wird hier die sich zu Be-

ginn der 1970er Jahre formierende Literaturtheologie
16

 in Anschluss an Maike Schult 

und Bernd Auerochs in einem weiten Sinn verstanden als alle theologischen Ansätze, 

                                                             

6 Vgl. Auerochs 2002, Auerochs 2009. 

7 Vgl. Gerlitz et al. 1991. 

8 Vgl. Auerochs 2002, 397. 

9 Bewusst wird hier, wie es auch Langenhorst (Vgl. Langenhorst 2005, 11.) tut, von Theolo-

gie und Literatur, nicht von Religion und Literatur gesprochen, da eine theologische Pers-

pektive eingenommen und nicht allgemein das Verhältnis oder das Auftauchen von Religi-

on in der/und Literatur betrachtet wird. 

10 Gerlitz et al. 1991, 295. 

11 Vgl. Schult 2011, 1. 

12 Vgl. Kryzwon 1974. 

13 Langenhorst 2005, 61. 

14 Langenhorst 2005, 61. 

15 Langenhorst 2005, 61. 

16 Für einen knappen Überblick über die Begriffsgeschichte von „Literaturtheologie“ siehe 

Krenski 2007, 6-13. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-021 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. JRL im Kontext philosophisch-theologischer Weltanschauungsbetrachtung  | 403 

die sich in der Tradition von Dorothee Sölle und Karl-Josef Kuschel mit dem For-

schungsbereich der theologischen Erkundung von Literatur befassen.
17

  

Schröer nennt neben diesen beiden „Impulsgebern der Literaturtheologie“
18

 auf 

evangelischer Seite H.J. Baden
19

 und Fr. Hahn
20

 als „Bahnbrecher zu einer neuen 

Würdigung der theologischen Relevanz der Literatur“
21

. Am wirkungsvollsten für ei-

ne Theorie der theologischen Interpretation literarischer Texte aber, so auch Schröer, 

wurde auf evangelischer Seite eben Dorothee Sölle.
22

 „Unter Voraussetzung der 

Entmythologisierung sowie im Anschluß an P. Tillichs Forderung nach einer ‚Theol. 

der Kultur‘ und an D. Bonhoeffers Begriff der ‚nicht-rel. Interpretation‘ sieht Sölle in 

der Lit. die weltl. ‚Realisation‘ dessen, was in der rel. Tradition aufbewahrt wurde.“
23

 

Im Anschluss an eine Würdigung von Sölles grundlegendem Aufsatz ZUM DIALOG 

ZWISCHEN THEOLOGIE UND LITERATURWISSENSCHAFT (1969)
24

 und der 1973 folgenden 

Habilitationsschrift REALISATION
25

 urteilt Schröer, offen bleibe bei Sölle die Frage, 

wie Autoren zu analysieren seien, die keinen Hintergrund biblisch religiöser Erfah-

rungen haben. In diese Richtung bewege sich aber derzeit die weitere Debatte.
26

 

Auf katholischer Seite ist neben Hans Urs von Balthasar
27

, Gisbert Kranz
28

, Paul 

Konrad Kurz
29

 und Ernst Krzywon
30

 vor allem Karl Josef Kuschel zu nennen. Ku-

schel verstehe in seiner Untersuchung JESUS IN DER DEUTSCHSPRACHIGEN GEGEN-

WARTSLITERATUR (1978)
31

 Literatur und Theologie als gegenseitige Herausforderung, 

so Schröer, und zeige auf, dass das Thema Jesus nicht nur randständig in der zeitge-

nössischen Literatur vertreten sei.
32

 In unterschiedlichen späteren Schriften ziele Ku-

schels Theorieansatz nun mehr auf die Kategorie der indirekten Religiosität und das 

breite Spektrum der Rezeptionsmöglichkeiten, öffne aber, so Schöers Urteil, mit dem 

Grundsatz „Alle Literatur ist religiös relevant“
33

 einem Universalismus die Tür: „Das 

                                                             

17 Vgl. Schult 2011, 1, 11. 

18 Schult 2011, 1. 

19 Vgl. Baden 1963. 

20 Vgl. Hahn 1973. 

21 Gerlitz et al. 1991, 298. 

22 Vgl. Gerlitz et al. 1991, 299 und Auerochs 2002, 401. 

23 Auerochs 2002, 401. 

24 Vgl. Sölle 1969. 

25 Vgl. Sölle 1973. 

26 Vgl. Gerlitz et al. 1991, 299. 

27 Vgl. v.a. Balthasar 1961-1969 und Balthasar 1973-1976. Hierzu ist als Sekundärliteratur 

über Hans Urs von Balthasars Literaturtheologie v.a. Krenski 2007 zu beachten.  

28 Vgl. u.a. Kranz 1978. 

29 Vgl. u.a. Kurz 1996. 

30 Vgl. Kryzwon 1974 und Kryzwon 1975. 

31 Vgl. Kuschel 1987. 

32 Vgl. Gerlitz et al. 1991, 300. 

33 Genau lautet das Zitat in Kuschel 1988, 735: „Als Grundsatz gilt: Nicht alle L. ist ‚rel.‘, 

‚indirekt rel.‘, ‚verborgen rel.‘! Aber alle L. ist rel. relevant. D.h.: L. ist verdichtete Wirk-

lichkeitsdeutung und als solche für die explizit rel. Deutung der Wirklichkeit von Belang 

[…].“ Hervorheb. i. O. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-021 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


404 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Problem steckt darin, daß alle Literatur als Verdichtung von Wirklichkeit angespro-

chen wird, es aber doch fraglich ist, ob hier ein naiver Begriff von der Einheit aller 

Wirklichkeit vorausgesetzt wird. Auseinandersetzungen mit den Sprachspieltheorien 

im Gefolge Wittgensteins wären hier noch zu leisten.“
34

 

 

 

1.3 PROBLEMATIKEN IM DIALOG DER DISZIPLINEN 

THEOLOGIE UND LITERATURWISSENSCHAFT 

 

Trotz der Impulse der genannten Autoren und der Versuche, das Thema „Theologie 

und Literatur“ als eigenen akademischen Forschungsbereich im deutschen Sprach-

raum zu etablieren
35

 – in englischsprachigen Ländern sieht es anders aus
36

 –, macht 

sich nicht nur „in dem ersten und bislang einzigen Handbuch, das einen Überblick 

über die Entwicklung der letzten dreißig vierzig Jahre vermittelt, […] vorwurfsvolle 

Ernüchterung breit.“
37

 Schult kritisiert eine „Marginalisierung der Form bei gleich-

zeitiger Überbetonung des Inhalts und einer gewissen Überschätzung der Wirkungs-

möglichkeiten von Literatur“
38

. Das Ziel der Literaturtheologie, aus dem binnentheo-

logischen Raum auszubrechen und in ein partnerschaftliches Gespräch einzutreten, 

sei zudem nicht realisiert worden, denn eine interdisziplinäre Zusammenarbeit kom-

me weitgehend nicht zustande.
39

 So spricht Langenhorst von einer „Schieflage zwi-

schen den Dialogpartnern […, denn: A. B.] Ein Schwergewicht der tatsächlich erfol-

genden Forschungen ist in der Theologie beheimatet […]“
40

. Schult sieht aber auch 

ein fehlendes Dialoginteresse der Theologie und erklärt die „Schieflage“ mit der 

Angst vor Relativierung:  

 

„Theologie sucht, wenn sie es sucht, eher das Gespräch mit der Literatur, nicht das Gespräch 

über Literatur mit der Literaturwissenschaft, und die Literaturwissenschaft sucht in der Regel 

gar nicht das Gespräch mit der Theologie, sondern erforscht, wenn sie sie erforscht, religiöse 

und biblische Interpretamente weitgehend ohne die Hilfe der Theologie – oft mit gutem Ergeb-

nis. […] Beide Disziplinen fürchten also formal die Degradierung zur Hilfswissenschaft und 

inhaltlich die Relativierung und Verfremdung von Inhalten (Theologie) bzw. Normierung, 

ideologische Einschränkung und mangelnde Wissenschaftlichkeit (Philologie).“
41

 

 

Die Angst vor Relativierung der theologischen Inhalte nennt auch Aucherochs:  

                                                             

34 Gerlitz et al. 1991, 300. 

35 Vgl. Schult 2011, 11. 

36 Bereits seit den 50er Jahren besteht dort ein eigener Studiengang „Theology and Literatu-

re“, zudem gibt es drei eigenständige akademische Zeitschriften zu dem Thema: CHRISTIA-

NITY AND LITERAURE (seit 1951), RELIGION AND LITERATURE (seit 1965) und LITERATURE 

AND THEOLOGY (seit 1987). Vgl. Langenhorst 2005, 9. 

37 Schult 2011, 12. Schult bezieht sich hier auf Langenhorst 2005. 

38 Schult 2011, 11. 

39 Vgl. Schult 2011, 12f. 

40 Langenhorst 2005, 11. 

41 Schult 2011, 13f. Hervorheb. i. O. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-021 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. JRL im Kontext philosophisch-theologischer Weltanschauungsbetrachtung  | 405 

„Generell steht sie [die Literaturtheologie, A. B.] vor dem Dilemma, daß sie einerseits nicht nur 

eine Philol. rel. relevanter lit. Texte sein kann, sondern um die theol. Einholung lit. Sinnes be-

müht sein muß. Anderseits gerät sie eben dadurch in Gefahr, daß sie die für die moderne Her-

meneutik so wichtige Grenze zwischen Verstehen und Applikation überspielt und in der Pers-

pektive der Literaturwiss. als eine spezielle Variante der Literaturdidaktik erscheint […].“
42

  

 

Aucherochs betont außerdem: „Dem hier naheliegenden Vorwurf einer Funktionali-

sierung der Lit. für rel. Zwecke entspricht auf der theol. Gegenseite der ebenfalls 

nicht ganz von der Hand zu weisende Vorwurf der Ästhetisierung der Rel.“
43

 

Den Dialog zwischen Theologie und Literaturwissenschaft behindere, so die Hy-

pothese Maike Schults, zudem ein spezifisches Literaturverständnis, das sich in der 

evangelischen sowie der katholischen Theologie herausgebildet habe und mit philo-

logischen Literaturkonzepten schwer vereinbar sei. Sie stützt diese Hypothese, indem 

sie Sölles und Kuschels Literaturverständnis beleuchtet:  

Sölle fordere zwar mit ihrem „Leitwort“
44

 Realisation, sich für im Werk verbor-

gene religiöse Gedanken zu öffnen, die theologische Vereinnahmung von Literatur 

zu vermeiden sowie religiöse Sprache als beweglich zu begreifen und somit einen 

gleichberechtigten Dialog.
45

 Letztlich verstehe sie den Dichter aber nur als eine ande-

re Art Theologe und suche nicht die Vielfalt von Verstehensmöglichkeiten, sondern 

die ‚richtige‘, existentielle Erfahrung ermöglichende Lesart von Literatur:
46

 „Ihr Lite-

raturbegriff ist damit weltanschaulich und existentiell bestimmt und weltanschaulich 

und existentiell begrenzt.“
47

  

Für Kuschel, bei dem Literatur zum kritischen Korrektiv zu einer „angestaubt-

traditionellen Kirchlichkeit“
48

 werde, diene die Beschäftigung mit Literatur der 

Sprachanreicherung, so Schult. Sie schule die ästhetische Kompetenz der Theologen. 

Kuschel fordere, die Literatur nicht länger zur „Magd der Theologie“
49

 herabzustufen 

sowie Anschluss an die wissenschaftlichen Standards der literaturtheoretischen Dis-

kussion.
50

 Er bleibe aber dennoch, subjektiv Texte funktionalisierend und ohne Lite-

raturanalyse auf den Inhalt der untersuchten Werke fokussiert, auf den binnentheolo-

gischen Bereich beschränkt:
51

 

 

„Seine eigene Selbst- und Letztbindung an Jesus Christus als dem entscheidenden Konstituti-

vum ‚christlicher‘ Literatur lenkt den Blick erneut fort von der ästhetischen Gestaltung hin zu 

                                                             

42 Auerochs 2002, 401f. 

43 Auerochs 2002, 402. 

44 Schult 2011, 15. 

45 Vgl. Schult 2011, 17. 

46 Vgl. Schult 2011, 18f. 

47 Schult 2011, 19. Hervorheb. i. O. 

48 Schult 2011, 24. 

49 Schult 2011, 24. 

50 Vgl. Schult 2011, 24-27. 

51 Vgl. Schult 2011, 25f.  

https://doi.org/10.14361/9783839446836-021 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


406 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

inhaltlichen Kriterien, die vielleicht der existentiellen Selbsterhellung oder dem binnentheolo-

gischen Diskurs dienen mögen, interdisziplinär aber nur schwer zu kommunizieren sind.“
52

 

 

 

1.4 WELTANSCHAUUNGSANALYTISCHE METHODE  

ALS IMPULS FÜR DIE OFFENEN  

FRAGEN DER LITERATURTHEOLOGIE 

 

Eine noch offene Aufgabe der Literaturtheologie, wenn sie Literatur wissenschaftlich 

diskutieren will, was interdisziplinäres Arbeiten und die Beschäftigung mit den Ar-

beitsweisen der Philologie voraussetzt, ist es also, eine Vermittlung zwischen dem 

bisherigen theologischen Literaturverständnis und dem literaturwissenschaftlichen 

Verständnis zu leisten.
53

 Schulte definiert dies als zentrales Forschungsproblem: 

 

„Das theologische Literaturverständnis folgt meist einer existentiellen Hermeneutik und erwar-

tet vom literarischen Werk bewusstseins- und gesellschaftsverändernde Impulse. Der gegen-

wärtige Literaturbegriff der Literaturwissenschaft orientiert sich dagegen am Konzept der 

Sprachkunst und stellt die Literarizität in den Mittelpunkt. Er ist vom Prinzip der Fiktion be-

stimmt und versteht das sprachliche Kunstwerk als eine souveräne Wortwelt, die eigenen Ge-

setzmäßigkeiten folgt.“
54

 

 

Hinsichtlich dieser Unterscheidung, die Schult darstellt, zeigt sich, dass ein weltan-

schauungsanalytischer Blick auf Literatur, wie er in dieser Arbeit vorgenommen 

wurde, die funktionalisierende Lesart der Theologie vermeiden kann. Die analysier-

ten Jenseitsreisen wurden nicht auf ihre Wirkung hin untersucht, nicht als gesell-

schaftsverändernd betrachtet. Vielmehr nimmt der weltanschauungsanalytische Zu-

gang die Gesellschaft erst wahr. Literatur wird verstanden als Ausdruck von Weltan-

schauungen. Dies ist als Literaturbegriff sicher zu kurz gegriffen, aber ein Impuls, 

der sich in eine ausstehende literaturtheologische Diskussion um einen Literaturbe-

griff einbeziehen ließe.  

Die weltanschauungsanalytische Methode hat nicht nur den Vorteil, dass sie – 

anders als die herkömmlich Interpretationspraxis der Literaturtheologie, so der Vor-

wurf Schults an jene
55

 – nicht nur Zugang zu Werken bietet, die eine theologische In-

terpretation thematisch nahelegen. Spielerische, unernste, ironische Elemente würden 

                                                             

52 Schult 2011, 25. 

53 Auf der anderen Seite bedarf es auch, wie Schmiz betont, „eines klärenden und eines für al-

le vernünftigen Dialogpartner akzeptablen Verständnisses von Religion“ (Schmiz 1994, 

147). Er schlägt als sinnvollen Religionsbegriff Schrödters Bestimmung von Religion vor, 

auf den auch in dieser Arbeit eingegangen wurde. Zur Klärung eines Religionsbegriffes 

wird hier nur auf Schmiz 1994 verwiesen, da an dieser Stelle nicht auf Details eingegangen 

werden kann und der Fokus eher allgemein auf dem Verhältnis von Literatur und Theolo-

gie im Zusammenhang einer Literaturtheologie liegt, eben nicht auf dem Verhältnis von Li-

teratur und Religion, wie oben eingeschränkt wurde. 

54 Schult 2011, 27. 

55 Vgl. Schult 2011, 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-021 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. JRL im Kontext philosophisch-theologischer Weltanschauungsbetrachtung  | 407 

in der Regel ausgeblendet.
56

 Solch ein selektives Interesse ist bei einer weltanschau-

ungsanalytischen Betrachtung gerade nicht der Fall. Vielmehr wurde in den obigen 

Analysen beispielsweise Ironie immer wieder als ein Stilmittel herausgestellt, mit 

dem Autoren weltanschaulich deutlich machen, wie sie zur Situation der Moderne 

stehen. Auch aus Werken, die gerade nicht vom Standpunkt einer Religion ausgehen, 

konnte in den obigen Analysen ein Eindruck der Weltanschauungen in der Moderne 

gewonnen werden, der dann wiederum in einem zweiten Schritt für die Theologie 

fruchtbar gemacht werden kann.  

So sind die vorgenommenen Analysen zwar klar von einem philoso-

phisch-theologischen Standpunkt aus vorgenommen worden, schauen aber gerade 

nicht nur auf inhaltliche Aspekte von Religion oder biblische Motive. Denn: „Sie 

[Biblische Motive, A. B.] sind kulturgeschichtliche Zeichen, keine Offenbarungsträ-

ger.“
57

 Auf der anderen Seite wurden zwar literaturwissenschaftliche Begriffe zur 

Hilfe genommen, philologische Sekundärliteratur verwendet und die Biografie der 

Autoren beleuchtet. Es erfolgte aber keine literaturwissenschaftliche Untersuchung 

der Werke: Ihre Rezeptionsgeschichte wurde höchstens angeschnitten, poetologi-

sches Konzept und Erzähltechnik weitgehend ausgeklammert. Das hat zwar einerseits 

den Vorteil, dass eben gerade nicht nur eine formal-ästhetische Untersuchung vorge-

nommen wurde. Mit selbstkritischem Blick auf diese Arbeit ist aber zu sagen, dass 

andererseits auch hier im Grunde letztlich binnentheologisch gearbeitet wird. Eine 

weltanschauungsanalytische Literaturtheologie zu entwickeln, die tatsächlich inter-

disziplinär arbeitet und dabei sowohl die Literaturwissenschaft als auch die Religi-

onssoziologie einbindet, ohne letztlich die philosophisch-theologische Beurteilung 

von deren Ergebnisse zu kurz kommen zu lassen, ist etwas, das noch geleistet werden 

muss und dabei einen anderen Rahmen als diese Arbeit braucht und verdient.  

 

Die Relevanz, den Umgang von Theologie mit Literatur – um wiederum von der 

theologischen Seite aus zu sprechen – zu reflektieren, wird von vielen Autoren be-

tont. So meint Schröer:  

 

„Die Theoriebildung zu einer tragfähigen Literaturtheologie, mag man dieses Wort als Wort-

ungeheuer ablehnen oder nicht, ist der Sache nach unentbehrlich. Sie hat wesentliche Aufgaben 

der Fundierung und Entwicklung noch vor sich, kann aber auch auf viele Äußerungen der 

Schriftsteller selbst, zahlreiche Einzelanalysen, Tendenzen in der biblischen Forschung und Er-

fahrungen theologischer Praxis zurückgreifen.“
58

 

 

Auerochs sieht den Wert der Literaturtheologie auch im wichtigen Dialog mit der 

Kultur: „Trotz dieser ins. schwierigen Stellung der Literaturtheol. ist jedoch anzuer-

kennen, daß sich in ihr als einer kulturell offenen Theol. wichtige christl. Traditionen 

des Dialogs mit den weltl. Kulturgebieten fortsetzen […].“
59

 

 

                                                             

56 Vgl. Schult 2011, 28. 

57 Schult 2011, 28. 

58 Gerlitz et al. 1991, 301. 

59 Auerochs 2002, 402. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-021 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


408 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Die Frage nach der Relevanz von Literatur für die Theologie in den Kontext eines 

Dialogs von Theologie und Kultur einordnend, eröffnet sich die literaturtheologisch 

noch nahezu ungenutzte Möglichkeit, Literatur als einen locus theologicus zu disku-

tieren. Hierbei wird Bezug genommen auf Peter Hünermanns (*1929) DOGMATISCHE 

PRINZIPIENLEHRE, in der der Theologe Kultur als Erkenntnisort für die Theologie ein-

ordnet. Hünermann wird hier nur beispielhaft als grundlegender theologischer Ge-

währsmann, der auch neue loci theologicii bedenkt, angeführt. Gerade in Bezug auf 

die Rolle von Kultur für die Theologie wären noch zahlreiche andere Autoren zu 

nennen, einzelne werden gleich angeführt. Allerdings bildet der Blick auf die Kultur 

und speziell die Literatur als locus theologicus an dieser Stelle nur einen Ausblick; 

die „Theologie(n) der Kultur“ zu skizzieren, würde den Rahmen der Arbeit überstei-

gen. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-021 - am 14.02.2026, 16:02:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

