
2. Selbstprüfung als Fundament
von Praxis und Tugend:
das Scheitern des sokratischen Programms 
in den Augen des frühen Nietzsche

§ 4. Sokrates als „ Wendepunkt“:
Subjektivität als Thema der Philosophie

Mit Hegel teilt Nietzsche die Auffassung, daß Sokra­
tes einen Bruch in der Geschichte menschlichen 
Selbstverständnisses markiert. Hegel spricht von 
einer „weltgeschichtlichen Konversion“, die vom Phi­
losophieren des Sokrates ihren Ausgang genommen 
habe,1 Nietzsche in ironischer Modifikation vom 
„Wendepunkt und Wirbel der sogenannten Weltge­
schichte“, der sich in der Gestalt des Sokrates manife­
stiere.2 Beide verorten diese Sokrates zugeschriebene 
Bedeutung eines Revolutionärs der Denkart, wie 
Kant sagen würde, im selben Punkt, ohne daß im übri­
gen ein direkter Einfluß der Hegelschen Sokratesinter­
pretation auf Nietzsche nachweisbar wäre. Allerdings 
ist sehr wahrscheinlich, daß Nietzsche mit Eduard 
Zellers Sokratesdarstellung in dessen Philosophie der 
Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung wohl­
vertraut war. Zeller aber ist von Hegels Sokratesbild, 
insbesondere dem in den Vorlesungen über die Ge­

1 Vgl. G. F. W. Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philoso- 
phie I, Theorie-Werkausgabe, edd. Eva Moldenhauer u. Karl Mar­
kus Michel, Frankfurt a. M. 1970/1971, Bd. 18, S. 495.
2 Die Geburt der Tragödie, § 15; KSA 1, S. 100.

39

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39 - am 17.01.2026, 14:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schichte der Philosophie niedergelegten, deutlich be­
einflußt.3
Mit Sokrates, so Hegel und Nietzsche, erhebt das indi­
viduelle Subjekt zum ersten Mal den Anspruch, sein 
Tun - gleichviel ob im Dienste der eigenen Person 
oder im Dienste anderer: zum Beispiel als Erzieher 
oder Staatsmann - auf vernünftige Selbstprüfung und 
nichts sonst zu gründen.4 Sich-selbst-Erkennen 
(rö YiyvcboKeiv eaurov) gilt Sokrates als notwendige 
Voraussetzung für gelungenes Handeln.5
Gemeint ist nicht das - die moderne Philosophie späte­
stens seit Kant beschäftigende - Problem der Erkenn­
barkeit jenes immer wieder sich entziehenden Inner­
sten, Wesentlichen des Menschen, das unter den Ti­
teln Selbst, Selbstbewußtsein, Ich bekannt ist. Ob­
gleich anzumerken ist, daß diese Thematik auch 

3 Der erste, der vorsokratischen Philosophie gewidmete Band von 
Zellers dreiteiligem Werk befand sich in Nietzsches Bibliothek (vgl. 
Nietzsches Bibliothek, Vierzehnte Jahresgabe der Gesellschaft der 
Freunde des Nietzsche-Archivs, Weimar 1942, S. 16), die folgenden 
beiden über Sokrates und die Sokratiker, Plato und die alte Akade­
mie und über Die nach aristotelische Philosophie jedoch nicht. Es ist 
aber zu berücksichtigen, daß die Bestände der Nietzsche-Biblio­
thek erst verzeichnet wurden, als diese „nicht mehr vollständig“ 
war. Ihren eigenen Angaben zufolge hatte Nietzsches Schwester 
manches verkauft, anderes verschenkt (vgl. ebd. S. VII f.). Bisweilen 
starke Anklänge an Zellers in vielem hegelianisch eingefärbte Sokra­
tesinterpretation lassen darauf schließen, daß Nietzsche sie genau 
studiert hat, zumal eine nähere Beschäftigung mit den einschlägigen 
Texten Hegels nicht nachweisbar ist.
4 Vgl. Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie I, 
Theorie-Werkausgabe, Bd. 18, S. 443—445, 502 f., 510-512. Vgl. 
Nietzsche, Die vorplatonischen Philosophen, Musarion-Ausgabe, 
Bd. IV, S. 358-361; Die Geburt der Tragödie, § 13; KSA 1, S. 89 f. 
Vgl. Platon, Alkibiades I, 133 c ff.
5 Vgl. Platon, Alkibiades I, 133 c ff.; Charmides, 164 c - 167 b.

40

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39 - am 17.01.2026, 14:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schon vom platonischen Sokrates aufgegriffen und in 
Ansätzen diskutiert wird.6 Doch im allgemeinen geht 
es Sokrates bei seiner Forderung nach Selbsterkennt­
nis um (selbst)kritische Erforschung der Fundamente 
des je eigenen Tuns: um vernünftige Rechtfertigung 
des eigenen Handelns.
Denn derjenige, der gleichsam blind agiert und nicht 
weiß, was er tut, wird der nicht Fehler machen? 
(’O öe ph eiöwq oüx dpaprhoerai;)7 Und dem Feh­
lenden, wird es ihm nicht dadurch, daß er privat und 
öffentlich schlecht handelt, auch entsprechend übel 
ergehen, privat und öffentlich? fExapapidvcov öe 
oü kqkqc; npa£ei iöia re Kai önpooiq;)8 Als Folge 
wiederum verspielt er für sich selbst und andere jene 
Glückseligkeit (eüöaipovia), nach der jeder unaus­
weichlich strebt.9 Sokrates zieht schließlich die im 
Rahmen seiner Argumentation konsequente Schluß­
folgerung: Also sind die Schlechten unter den Men­
schen - das heißt diejenigen, die sich ohne vernünftige 
Selbstprüfung treiben lassen und Praxis als blinde 
Bewegung vollziehen - recht eigentlich elend und 
bejammernswert. (Oi dpa kqkoi rwv ävöpamcov 

6 Vgl. Platon, Charmides 164 c ff.; Alkibiades I, 132 b - 133 c.
7 Platon, Alkibiades I, 134 a 4.
8 Ebd. 134 a 6. Platon spielt hier mit dem Doppelsinn von 
kqkwc npdrreiv, das sowohl „schlecht handeln“ bezeichnen kann 
als auch „sich in einem schlechten Zustand befinden“, und evoziert 
so einen Zusammenhang zwischen beiden Bedeutungen auch von 
der Sache her. Die von Platon also nur indirekt zum Ausdruck ge­
brachte These habe ich in meiner Auslegung explizit zu formulieren 
versucht. Vgl. auch Protagoras, 344 e; Gorgias, 496 e und 507 c f.; 
Charmides, 171 e-172 a.
9 Vgl. z. B. Gorgias, 470 e ff., 491 e ff., 507 c; vgl. auch Politeia, 
419 aff.

41

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39 - am 17.01.2026, 14:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


äöAioi.)10 Denn ohne einsichtiges Motiv schlagen sie 
die ihnen eigene Möglichkeit aus, ihr Tun auf Ver­
nunft und Wissen zu gründen und damit auf das ein­
zig tragfähige, Tugend wie Glück versprechende Fun­
dament zu stellen. Nietzsche faßt die skizzierte sokra- 
tische Position in die seit Aristoteles geläufige11 For­
mel: „nur der Wissende ist tugendhaft“.12
Zu beachten ist, daß „tugendhaft“ bzw. Tugend hier 
nicht im modernen Sinn auszulegen ist und auch von 
Nietzsche im Zusammenhang seiner Sokrateskritik 
nicht verstanden wird. Die griechische Ethik insge­
samt betont eine Frage, die seither - vor allem wohl 
durch Kants Aufweis der erheblichen theoretischen 
Schwierigkeiten ihrer Beantwortung13 - vom Zen­
trum des Interesses eher an die Peripherie gerückt ist: 
die Frage nach dem guten Leben, das zur Glückselig­
keit, zur Eudaimonia, zu führen geeignet ist.14 Keines­
wegs schließt die Präferenz für diese Thematik aus, 
daß Sokrates und andere Überlegungen zu dem Pro­
blem anstellen, das der Moderne als Inbegriff von 
Ethik gilt: Gibt es bestimmte Gebote, die im Umgang 
mit meinem Gegenüber, dem Mitmenschen, einzuhal­
ten sind, und wie lassen sie sich begründen? So zum 
Beispiel argumentiert Sokrates dafür, Unrecht zu tun 
sei schlimmer als Unrecht zu erleiden;15 und dies nicht 

10 Alkibiades I, 134 b 2.
11 Vgl. Nikomachische Ethik, 1144 b 17-30; vgl. Endemische 
Ethik, 1216 b 2 ff.
12 Die Geburt der Tragödie, § 12; KSA 1, S. 85; vgl. auch S. 94.
13 Vgl. die ausführliche Behandlung dieser Thematik unten, § 10 f.
14 Vgl. hierzu: Ernst Tugendhat, Antike und moderne Ethik (Vor­
trag an Gadamers 80. Geburtstag), in: Ders., Probleme der Ethik, 
Stuttgart 1984, S. 33-56.
15 Vgl. Platon, Gorgias 468 e 7 ff.

42

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39 - am 17.01.2026, 14:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus einem - wie auch immer herzuleitenden - unbe­
dingt verbindlichen Recht des anderen auf Achtung 
seiner Person, die aller Eigenliebe eine Grenze setzt, 
sondern aus wohlverstandenem Eigeninteresse.16 Daß 
das Streben nach Eudaimonia für sich selbst, das 
einem jeden von Natur aus innewohnt, recht bedacht 
koinzidiert mit der Beförderung der der anderen, ist 
eine Grundüberzeugung sokratischen und überhaupt 
griechischen Denkens.17 Individuelles Glück und mo­
ralisches Gutsein stehen sich nicht beziehungslos 
oder gar miteinander unvereinbar gegenüber, sondern 
bedingen vielmehr einander.
Hier ist zum Beispiel die Kantische Ethik entschieden 
skeptischer: Wenngleich auch Kant im Begriff des 
„höchsten Guts“ Sittlichkeit und Glückseligkeit zu­
sammenbindet,18 so hält er doch den Menschen in die­
ser Welt für konstitutionell glücksunfähig,19 fähig da­
gegen sehr wohl moralischen Verhaltens.20 An dieses 
Denken gewöhnt und in ihm geschult, könnte uns des­
halb leicht verdeckt bleiben, daß äpern, Tugend, im 

16 Vgl. die Argumentationen des Sokrates in: Gorgias, 468 e - 509 c; 
eine Zusammenfassung der sokratischen Position bietet 506 c 4 - 
509 c 4.
17 Vgl. Platon, Gorgias, 507 d - 508 a; Politeia, 576 b ff. - Ein Indika­
tor für die Zusammengehörigkeit von Glück und Tugend, gedacht 
als Beförderung des Glücks der anderen, im Denken der Griechen 
ist nicht zuletzt die Bedeutung, die für sie die Freundschaft 
(qnAia) hat. Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik, Buch VIII und 
IX, 1155 a-1172 a.
18 Vgl. Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. 
V,S. 110 ff.
19 Vgl. ebd. S. 124 ff.; vgl. auch: Grundlegung zur Metaphysik der 
Sitten, Akademie-Ausgabe, Bd. IV, S. 418. Vgl. unten, § 10 f.
20 Vgl. Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. 
V, S. 128, Z. 25 - S. 129, Z. 7. Vgl. unten, § 10 f.

43

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39 - am 17.01.2026, 14:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hauptsinn die Vortrefflichkeit von etwas, durchaus 
nicht nur die des Menschen,21 meint: die vollkomme­
ne, von Wissen geleitete, durch Ordnung, Maß und 
Kunst (id^ei Kai öpöornn Kai rexvn)22 zu bewirken­
de Entfaltung dessen, was an guten Möglichkeiten in 
ihm beschlossen liegt. Darin, dies für sich selbst zu lei­
sten, besteht das Gelingen des Lebens: Eudaimonia. 
Entsprechend bestimmt Nietzsche in seiner im Win­
ter 1871/1872 zuerst gehaltenen Platonvorlesung 
äpein als „Beschaffenheit einer Sache, wodurch sie fä­
hig wird, ihrem Zweck zu entsprechen“.23 „Tugend­
haft“ oder auch „gut“ (ävaöoc) im Denken der Grie­
chen ist also nicht einfach gleichzusetzen mit „mora­
lisch gut“, wie es sich uns nahelegt; es ist jeweils in 
einer weiteren Bedeutung zu lesen, die das sittlich 
Gute zwar keineswegs ausschließt, jedoch das - mo­
dern von ihm abgetrennte - Gute im Sinne von Eudai­
monia als letzten Zweck jeglichen Handelns ausdrück­
lich einschließt.
Der skizzierte Hintergrund ist präsent zu halten, um 
die Stoßrichtung von Nietzsches Kritik an Sokrates’ 
These: „nur der Wissende ist tugendhaft“24 nicht miß­
zuverstehen. Es geht ihm zumindest auch um das, was 
man heute im Gegensatz zu Moralphilosophie allge­
meine Handlungstheorie nennen würde, die Praxis als 

21 Sokrates spricht im Gorgias von der „Tugend eines jeglichen Din­
ges“, „eines Gerätes wie eines Leibes und so auch einer Seele und jeg­
liches Lebenden“ (Übersetzung: Schleiermacher). Vgl. Gorgias, 
506 d 4-6.
22 Ebd. 506 d 6.
23 Vgl. Einleitung in das Studium der platonischen Dialoge, Musa- 
rion-Ausgabe, Bd. IV, S. 424.
24 Die Geburt der Tragödie, § 12; KSA 1, S. 85.

44

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39 - am 17.01.2026, 14:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


solche, noch diesseits spezifisch moralischer, in den 
Blick nimmt.
Die für Nietzsche von der Philosophie des Sokrates 
her sich stellenden Fragen lauten: Welche Bedeutung 
hat das - auf Einsicht und Wissen (oocpio, 
emornpn, tö eiöevai) gerichtete - t^erä^eiv, jenes 
Ausforschen und Prüfen, dem Sokrates sein Leben 
widmet,25 und damit die Leistung der (theoretischen) 
Vernunft für die Existenz des Menschen in dieser 
Welt? In welchem Verhältnis steht es zu seinem Tun 
als Selbst- und Weltgestaltung? Und schließlich: 
„Wenn ein Glück, wenn ein Haschen nach neuem 
Glück in irgend einem Sinn das ist, was den Lebenden 
im Leben festhält und zum Leben fortdrängt",26 wie 
verhalten sich Wissen und Glück zueinander?

5 5. Instinkt oder Vernunft und Wissenschaft?
Über das Fundament gelungenen Lebens

Nietzsche führt in der Tragödienschrift einen Gegen­
begriff zur sokratischen eniorfipn bzw. ooq)ia ein, den 
des Instinkts.27 Auf seiner „kritischen Wanderung" 
durch Athen habe Sokrates bei den größten Staatsmän­
nern, Rednern, Dichtern und Künstlern bloße Einbil­
dung von Wissen gefunden: „Mit Staunen erkannte er, 
dass alle jene Berühmtheiten selbst über ihren Beruf 
ohne richtige und sichere Einsicht seien und densel­

25 Vgl. Platon, Apologie, 41b.
26 Vgl. Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben, § 1;
KSA 1, S. 249.
27 Vgl. Die Geburt der Tragödie, § 13; KSA 1, S. 89-91.

45

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39 - am 17.01.2026, 14:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben nur aus Instinct trieben. ,Nur aus Instincf: mit 
diesem Ausdruck berühren wir“, so schreibt Nietz­
sche, „Herz und Mittelpunkt der sokratischen Ten­
denz: Mit ihm verurtheilt der Sokratismus eben so die 
bestehende Kunst wie die bestehende Ethik: wohin er 
seine prüfenden Blicke richtet, sieht er den Mangel 
der Einsicht und die Macht des Wahns und schliesst 
aus diesem Mangel auf die innerliche Verkehrtheit 
und Verwerflichkeit des Vorhandenen.“28
Zweifellos bezieht Nietzsche sich hier vornehmlich 
auf einen bestimmten Abschnitt aus Platons Apolo- 
gie.29 In seiner Verteidigungsrede benennt Sokrates 
ein auch vor dem Hintergrund des gegen ihn erhobe­
nen äae6eia-Vorwurfs zu lesendes Motiv, das ihn ver­
anlaßt habe, seinem Leben jene Anstoß erregende 
Richtung zu geben, die ihn endlich zum Angeklagten 
in Athen hat werden lassen. Den von Chairephon ein­
geholten Spruch des Delphischen Orakels, niemand 
sei weiser (ooqxbrepoq) als Sokrates, habe er als Auf­
forderung des Gottes (Apollon) gedeutet, sich auf die 
Suche zu begeben nach denen, die ihm an Weisheit 
überlegen wären. Sei er sich doch bewußt gewesen, 
selbst weder viel noch wenig wenig weise zu sein. So 
geht er zu allen, die im Ruf stehen, etwas zu wissen 
(eni änavrac roüc ti öokoüvtuc eiösvai):30 zu Staats­
männern, Dichtern, Handwerkern. Es ergibt sich für 
ihn, daß er ihnen tatsächlich in dem Sinne etwas vor­
aus hat, als er allein - wenn er in einer Sache unwis­
send ist - darum auch weiß. Uber seinen Besuch bei 

28 Ebd. S. 89.
29 Vgl. zum folgenden: Platon, Apologie, 20 e 6-22 e 5.
30 Apologie, 21 e 6-22 a 1.

46

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39 - am 17.01.2026, 14:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Dichtern berichtet Sokrates am ausführlichsten, 
und diese Passage ist es, aus der Nietzsche ganz offen­
sichtlich die Anhaltspunkte für seine Sokrateskritik 
gewinnt.
Doch bevor wir sie genauer betrachten, ist zu kon­
statieren: Der für Nietzsche zentrale Begriff des 
Instinkts, genauer: sein griechisches Äquivalent 
oppn,31 findet sich dort wie in der gesamten Apologie 
mitnichten. Zwar taucht öppn bei Platon an anderer 
Stelle gelegentlich auf,32 doch nicht in einem termino­
logisch fest umrissenen Sinn. Erst bei den Stoikern, 
die eine Theorie der Triebe und Affekte entwerfen, er­
hält öpph in der Bedeutung von Trieb bzw. Instinkt 
den Status eines ausgezeichneten Begriffs.33 Insbeson­
dere die nach stoischer Lehre nicht über Vernunft als 
Steuerungsorgan verfügenden Tiere werden von 
öpph geleitet und - ohne daß sie irgendwelcher Ein­
sicht fähig wären - doch zu dem für sie Zweckmäßi­
gen geführt.
In Anknüpfung an diese stoischen Überlegungen 
spielt der Begriff instinctus dann eine prominente Rol­
le in theologisch-philosophischen Erwägungen der 
Scholastik über die Schöpfung im Verhältnis zu Gott 
als ihrem Urheber. Da Tiere weder mit Intelligenz 
noch freiem Willen ausgestattet seien, sondern allein 

31 Von Friedrich Ast wird öpph wiedergegeben als impetus, spezi­
fisch: animi impetus im Sinne von motus vel instinctus. Vgl. F. Ast, 
Lexicon Platonicum sive Vocum Platonicarum Index, unveränd. 
Nachdr. d. Ausg. v. 1835-1838, Darmstadt 1956, Bd. II, S. 473.
32 Vgl. (ebd.) die von Friedrich Ast versammelten Belege.
33 Vgl. Stoicorum Veterum Fragmenta, coli. Hans von Arnim, 
Bd. III, Leipzig 1903, S. 40-43 (Frg. 169-171; 173, 175-178) und 
S. 111 ff. (Frg. 459 ff.).

47

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39 - am 17.01.2026, 14:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit bloß sinnlichem Erkenntnis- und Strebevermö­
gen, dennoch aber zu dem für sie Zuträglichen und 
Zweckmäßigen durch spezifische Instinkte bewegt 
würden, führt Thomas von Aquin sie auf Macht und 
Weisheit des Schöpfergottes zurück; er habe sie in die 
Natur der Tiere gelegt.34
Hermann Samuel Reimarus, Verfasser der berühmten 
(und berüchtigten) Schutzschrift für die vernünftigen 
Verehrer Gottes, versieht diesen Gedanken mit einer 
skeptischen Pointe, die den Intentionen Nietzsches 
bei seinem Versuch, den Instinkt gegen die Vernunft 
auszuspielen, überraschend nah steht. In seinen All­
gemeinen Betrachtungen über die Triebe der Tiere, 
hauptsächlich ihre Kunsttriebe schreibt er: „Eben dar­
in offenbaret sich das Göttliche in der tierischen Na­
tur, daß ihre unedleren Seelenkräfte so weislich deter­
minieret und dadurch so erhöhet sind, daß sie mehr 
zu ihrem wahren Besten damit ausrichten, als wir 
Menschen mit allem unserem Denken und Überle­
gen, mit allem Witze und Vernunftschlüssen würden 
ersonnen und ausgerichtet haben."35
Nietzsches Kritik an Sokrates zielt im Kern gegen des­
sen unerschütterliches Vertrauen in die positive Kraft 
menschlicher Vernunft, von der allein er die Entbin­
dung alles Guten erwarte. Demgegenüber stehen Rei­
marus wie Nietzsche ihre Beschränktheit und Unzu­
länglichkeit vor Augen, die sich im Kontrast zur Vor­
trefflichkeit des von ihr gerade nicht Bewirkten zeigen. 

34 Thomas von Aquin, Summa theologiae I—II, q. 46,4; I—II, q. 13,2.
35 Hermann Samuel Reimarus, Allgemeine Betrachtungen über die 
Triebe der Tiere, hauptsächlich ihre Kunsttriebe. Zur Erkenntnis 
des Zusammenhangs der Welt, des Schöpfers und unserer selbst vor- 
gestellet, Hamburg 31773, S. 242.

48

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39 - am 17.01.2026, 14:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der Dichter-Szene der Apologie wird deutlich, daß 
sich Sokrates skeptisch und ablehnend gegenüber je­
dem Tun verhält, das sich nicht in vernünftiger Rede 
rechtfertigen läßt und das demgemäß auch nicht ver­
nunftgesteuert erfolgt sein könne: wäre es auch Ur­
sprung wahrhaft schätzenswerter Leistungen. So 
stellt Sokrates durchaus nicht in Abrede, daß den von 
ihm aufgesuchten Dichtern, die gegenüber der Forde­
rung des Adyov öiöövai vollkommen versagen, die 
Ausarbeitung vorzüglicher Werke gelungen sei.36 
Und auch die Wahrsager und Orakelsänger (oi 
öeopävTCic Kai oi xpnapcoöoi), die nichts von dem 
wissen, was sie sagen (loaoiv oüöev d>v Aeyouai), 
sagen Sokrates zufolge dennoch viel Schönes 
(Acyouoi pev noAAd Kai KaAd).37 Allein, ihm genügt 
das gleichsam blind verfahrende und vernünftiger Be­
gründung sich sperrende Tun nicht, trotz eines noch 
so bestechenden Resultats. Denn Sokrates verlangt 
von jedem Menschen, sich selbst und seinem Leben 
denkend auf den Grund zu gehen - ein Leben ohne 
solche Selbsterforschung aber verdiene gar nicht 
gelebt zu werden (ö öe dve^eTaoroc 6ioc oü 
61(DTÖc ävöpcbnq)).38 Zumal die von Sokrates befrag­
ten Dichter, gerade weil sie Untadeliges und Schönes 
hervorzubringen vermögen, durchaus kein Bewußt­
sein ihrer Defizienz, ihres Nichtwissens haben. So be­
obachtet Sokrates an ihnen folgendes: „Und zugleich 
merkte ich, daß sie glaubten, um ihrer Dichtung wil­
len auch in allem übrigen sehr weise Männer zu sein, 

36 Platon, Apologie, 22 b 3 f.
37 Ebd. 22 c 2-3.
38 Ebd. 38 a 5 f.

49

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39 - am 17.01.2026, 14:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


worin sie es nicht waren“ (xai äpa hoöopnv 
qütgjv öiä ihv noinoiv oiopevwv Kai räAAa 
GOcpcDrdroov eivai ävöpamcDV ä oük noav).39 Einen 
analogen Befund ergibt das Treffen mit den Handwer­
kern, die aber im Gegensatz zu den Dichtern immer­
hin über ihre Erzeugnisse offenbar trefflich Auskunft 
zu geben verstehen.40
„Wohin er seine prüfenden Blicke richtet, sieht er den 
Mangel der Einsicht“, so Nietzsche in der Geburt der 
Tragödie über Sokrates.41 Und im Sokrates gewidme­
ten Kapitel seiner Vorlesung über Die vorplatonischen 
Philosophen formuliert er denselben Punkt wie folgt: 
„Die ganze Welt der dvöpwniva zeigte sich ihm (sc. So­
krates) als eine Welt der dpaöia“.42 Apaöia, Unwissen­
heit, ein Terminus, der in der Tragödienschrift Nietz­
sches im Gegensatz zur genannten Vorlesung43 nicht 
auftaucht, für den platonischen Sokrates hingegen gut 
belegt ist,44 böte sich von der Sache her als Gegenbe­
griff zu emorhpn oder oocpia eigentlich an. Warum 
Nietzsche ihn nicht aufgreift und stattdessen mit dem 
Begriff des Instinkts operiert, läßt sich allerdings er­
klären: äpaöia ist ein nur negativer Begriff, der für 
einen positiven Gegenentwurf zur sokratischen Posi­
tion, auf den Nietzsche zielt, nichts hergibt. Lassen 
sich aber - obgleich die Rede vom Instinkt dem sokra-

39 Ebd. 22 c 5-6 (Übersetzung nach Schleiermacher).
40 Vgl. ebd. 22 d 6-23 e 1.
41 Die Geburt der Tragödie, § 13; KSA 1, S. 89.
42 Die vorplatonischen Philosophen, Musarion-Ausgabe, Bd. IV, S. 
358.
43 Vgl. neben S. 358 auch S. 361.
44 Vgl. die von Ast versammelten Belegstellen, in: Friedrich Ast, Le­
xicon Platonicum, a. a. O. Bd. I, S. 116. Auch in der Apologie ist die 
Rede von äpaÖio, vgl. 29 b 2.

50

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39 - am 17.01.2026, 14:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tischen Denken äußerlich und fremd zu sein scheint - 
nicht doch Anknüpfungspunkte bei Platon aufspü­
ren, die Nietzsche, auf gewiß eigenwillige Weise, aus­
legt und gegen Sokrates wendet?
In der Literatur, die auf Nietzsches Sokratesdeutung 
eingeht, wird dessen Einführung des Instinktbegriffs 
in die Diskussion sokratischer Philosophie durchweg 
getadelt als nicht bloß terminologischer, sondern dar­
über hinaus sachlicher Mißgriff.45 Keiner der Interpre­
ten unternimmt den Versuch, nach einem Anhalt der 
Sokrateskritik Nietzsches zum Beispiel in der ein­
schlägigen Szene der Apologie, auf die er sich in der 
Tragödienschrift bezieht, zu forschen. Dort aber wer­
den an einer Stelle sehr wohl positive Gegenprinzi­
pien zu eniornpn bzw. oocpia46 formuliert. Fast alle 
Anwesenden hätten besser gesprochen über das, was 
sie gedichtet hatten, als die Dichter selbst, konstatiert 
Sokrates erstaunt und fügt die Bemerkung an: „Ich er­
fuhr also auch von den Dichtern in kurzem dieses, 
daß sie nicht durch Weisheit dichteten, was sie dich­
ten, sondern durch eine Naturgabe und in der Begei­
sterung“ fEyvcov oüv uü Kai nepi w nomicov 
ev öAiyq) toüto, öti oü oocpia noioiev ä noioiev, 
äAAä q>üoei uvi Kai ev8ouoiä^ovrec).47 Entschei­
dend ist: Aus einem jedenfalls nicht-vernünftigen 

45 Vgl. Kurt Hildebrandt, Nietzsches Wettkampf mit Sokrates und 
Plato, Dresden 1922, S. 17 f.; vgl. Ernst Sandvoss, Sokrates und 
Nietzsche, Leiden 1966, S. 30 f.; vgl. Hermann Josef Schmidt, Nietz­
sche und Sokrates. Philosophische Untersuchungen zu Nietzsches 
Sokratesbild, Meisenheim a. Glan 1969, S. 22-25.
46 Vgl. auch Symposion, 202 a, wo oocpia gegen äpaÖia gestellt wird.
47 Platon, Apologie, 22 b 9-c 2; Übersetzung nach Schleiermacher. 
Vgl. auch: Ion, bes. 533 e 5 - 534 b 6.

51

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39 - am 17.01.2026, 14:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schöpferischen Antrieb heraus, durch Natur 
((püoei), und in dem von Reflexion gänzlich unberühr­
ten, dem Anspruch der Wahrheitsfrage gegenüber 
indifferenten Zustand der Begeisterung (evöou- 
oiä^ovreq) bringen die Dichter hervor - und durchaus 
Schönes, wie ja selbst Sokrates zugesteht48.
Nietzsche nun hält einen solchen - nicht auf Vernunft 
und Denken basierenden - Impuls, den er Instinkt 
nennt, für den Ursprung nicht allein des ästhetischen 
Aus-sich-Heraustretens und Gestaltens, sondern 
sämtlicher Vollzüge des Menschen, mit denen dieser 
weltgestaltend wirkt, und das heißt auch aller Praxis. 
Nietzsche nennt den Instinkt die „schöpferisch-affir­
mative Kraft“ aller „productiven Menschen“.49 Un­
zweifelhaft aber gilt ihm die künstlerische Produktivi­
tät als Paradigma jeglicher Produktivität. Alles Han­
deln und Hervorbringen, nicht allein das im Dienste 
der Kunst stehende, scheint Nietzsche vernünftiger 
Rechtfertigung weder fähig noch bedürftig zu sein. 
Oder anders formuliert: Sämtliche praktische Lebens­
vollzüge des Menschen sind für den Nietzsche der Ge­
burt der Tragödie in ihrem Grund ästhetische.50
Nun versteht Nietzsche den Instinkt offensichtlich 
nicht nur als im Menschen schlicht vorhandene und 
von ihm bloß vorgefundene Naturanlage und Sokrates 
damit als Feind der menschlichen prima natura. Son­
dern als Instinkte gelten ihm auch durch Gewohnheit 
eingeschliffene Haltungen: Sitten, religiöse Bräuche, 
Formen künstlerischen Ausdrucks, die eine bestimm­

48 Vgl. Apologie, 22 c 2-3.
49 Die Geburt der Tragödie, § 13; KSA 1, S. 90.
50 Diese These kann erst im folgenden Kapitel expliziert werden.

52

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39 - am 17.01.2026, 14:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te Kultur definieren und den ihr Zugehörigen zweite, 
nämlich geformte, Natur sind.51 Dies wird insbesonde­
re in dem Sokrates gewidmeten Paragraphen aus Nietz­
sches Vorlesung über Die vorplatonischen Philosophen 
deutlich. Dort heißt es mit Blick auf Sokrates als ver­
meintlichen Initiator des Untergangs eines als ur­
sprünglich vorgestellten Griechentums: „Bis dahin ge­
nügten die einfachen Sitten und religiösen Vorschrif­
ten: die Philosophie der sieben Weisen war nur die in 
Formeln gebrachte, überall in Griechenland geachtete 
und lebendige praktische Moral. Jetzt tritt die Lösung 
von den moralischen Instinkten ein: helle Erkenntnis 
soll das einzige Verdienst sein, aber mit der hellen Er­
kenntnis hat der Mensch auch die Tugend.“52 Und wei­
ter behauptet Nietzsche: „Die ganze ältere Philoso­
phie gehört noch in die Zeit der ungebrochenen ethi­
schen Instinkte: hellenische Sittlichkeit athmet Hera­
klit, Anaxagoras, Demokrit, Empedokles, doch nach 
den verschiedenen Formen hellenischer Ethik. Jetzt be­
kommen wir eine Forschung nach der rein mensch­
lichen, auf Wissensgründen beruhenden Ethik: sie 
wird gesucht. Bei den Früheren war sie da, als lebendi­
ger Hauch. Diese gesuchte rein menschliche Ethik tritt 
zunächst in Feindschaft gegen die traditionelle helleni­
sche Sitte der Ethik: die Sitte soll wieder zu einem Er­
kenntnisakte aufgelöst werden.“53
Der entscheidende Punkt ist, daß im Zeichen des Lo­
gos ein Bewährtes, durch Erfahrung Beglaubigtes, der 

51 Vgl. zum Verständnis des Instinkts als zweite Natur auch: Vom 
Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben, § 3; KSA 1, S. 270.
52 Die vorplatonischen Philosophen, Musarion-Ausgabe, Bd. IV, S. 
357.
53 Ebd. S. 358.

53

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39 - am 17.01.2026, 14:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stabile Rahmen einer - wie wir im nächsten Kapitel se­
hen werden - Nietzsche zufolge unvergleichlichen 
Kultur, wie sie die frühen Griechen ausgebildet hät­
ten, in Frage gestellt wird; und das, obgleich dieser Lo­
gos sich in Nietzsches Augen alternativer Orientie­
rungsleistungen als unfähig erweist. Denn allein als ne­
gative Macht zeige er sich: als Kraft der Auflösung des 
positiv Vorhandenen.
An dieser Stelle allerdings ist an das zu erinnern, was 
Nietzsche unterschlägt, wenn er in Sokrates den einen 
alleszerstörenden „Dämon“54 ausmacht, der es ge­
wagt habe, „als ein Einzelner das griechische Wesen 
zu verneinen“:55 Sokrates gehört historisch in eine ge­
nau bestimmbare Diskussionslage, auf die er philoso­
phisch reagiert. Althergebrachte, auf unbefragter Gel­
tung von Traditionen und religiöser Sanktion beru­
hende Formen des Ethos gerieten in eine Legitima­
tionskrise. Die Sophistik hatte die Verbindlichkeit der 
Gesetze und Normen mangels überzeugungsfähiger 
Gründe für ihre Einsetzung in Zweifel gezogen. Als 
exemplarisch gelten soll uns die Argumentation des 
Sophisten Antiphon.56
Er unterscheidet zwischen vöpoq und (püoiq, Gesetz 
und Natur. Der Mensch tut nach Antiphon gut daran, 
wenn er vor Zeugen (perd puprüpcov) die Gesetze 
hochhält (toüc vopouc pevd<Ao>uc dyoi), allein 
und für sich aber die Gebote der Natur (tu rnq 
(püoeax;). Denn die in Form menschlicher Satzung be­

54 Die Geburt der Tragödie, § 12; KSA 1, S. 83.
55 Ebd. § 13;KSA 1,S.9O.
56 Vgl. zum folgenden: Antiphon, Frg. B 44, Col. 1-6, in: Diels/ 
Kranz, a. a. O., Bd. II, S. 346-351.

54

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39 - am 17.01.2026, 14:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stehenden Vorschriften sind willkürlich (rd pev 
yäp tg)v vopwv eniöera), die Gesetze der Natur hin­
gegen notwendig (rä öe inq (püoeax; ävayKaia). 
Übertretung jener wirke sich nur aus, wenn sie den 
Gesetzeswächtern nicht verborgen bleibe, Übertre­
tung dieser aber in jedem Fall: gleichgültig, ob irgend 
jemand um sie weiß oder nicht. Daran schon zeigt 
sich für Antiphon die Kluft an Evidenz, die beide 
trennt. Denn der Verstoß gegen die Gesetzlichkeit der 
Natur ziehe unweigerlich Schaden (tö kqköv) für den 
Zuwiderhandelnden nach sich, weil dieser aufgrund 
von Wahrheit (öl dAhöeiav) sich einstelle. Die Verlet­
zung des Nomos demgegenüber ende nicht zwangs­
läufig im Schaden für den, der sie sich zuschulden 
kommen lasse, weil das menschliche Gesetz für Anti­
phon auf schwankendem Boden steht und niemals so 
fest gegründet sein kann wie das Naturgesetz: Scha­
den als Folge der Übertretung des Nomos tritt - wenn 
überhaupt - aufgrund bloßer Meinung (öid Ö6£av) 
ein, und genau deshalb nicht mit Notwendigkeit. 
Nicht selten aber, so argumentiert Antiphon weiter, 
verhalten sich die Vorschriften von Recht und Gesetz 
feindlich zur Natur (noAepicoq ini cpüoei). Das Leben 
(rö £nv) jedoch unterstehe letzterer, und zwar insbe­
sondere in Gestalt der Forderung des für das eigene 
Dasein jeweils Zuträglichen (rd ^upQcpovra). Nie­
mand würde behaupten, daß Schmerz und Betrübnis 
zuträglich seien für den, der sie zu erleiden hat. Wel­
chen Grund gibt es also, fragt Antiphon, Gesetzen 
(vöpoi) zu gehorchen, die gar nicht darauf abgestellt 
sind und sein können, das dem einzelnen Nützliche 
und Lustvolle zu befördern? Sondern - im Gegenteil - 
dem, der von anderen Mißhandlung erfährt, nicht ein­

55

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39 - am 17.01.2026, 14:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mal sicher die Gewähr bieten, daß ihm sein Recht zu­
teil wird?
Angesichts solcher, Bedeutung und Bindekraft von 
Tugenden und Normen grundsätzlich bezweifelnder 
Überlegungen bezieht Sokrates, den besonders Pla­
ton als Anti-Sophisten kennzeichnet, keineswegs eine 
auf blanke Verteidigung der alten Ordnungen gerich­
tete Haltung. Im Gegenteil nimmt er die Herausforde­
rung sophistischer Skepsis an, indem er seinerseits 
eigene und fremde Überzeugungen radikal in Frage 
stellt. Allerdings, anders als die Sophisten,57 vertraut 
Sokrates auf die - der Einsicht in das Allgemeine fähi­
ge und damit Legitimität wie Stabilität verbürgende - 
Macht ordnender Vernunft (voüc Koopecov).58 Nicht 
unverständlich aber ist, daß die Zeitgenossen Sokrates 
dennoch zu den Sophisten rechneten - eine Tendenz, 
die sich in Aristophanes’ Komödie Die Wolken spie­
gelt. Denn steht nicht Sokrates ebenfalls für die Auf­
lösung des Bestehenden?
Sokrates, der unbeirrt auf den Logos setzt, ist doch ge­
radezu Inbegriff der Einsicht in menschliches Nicht­
wissen, obgleich er allein das Wissen als tragenden 
Grund eines wahrhaft menschlichen Lebens gelten 
läßt. Er verstrickt seine Gesprächspartner immer wie­
der in eine ausweglose Lage; er legt den Mangel an ar­
gumentativer Begründungsfähigkeit dessen bloß, was 
sie an Meinungen vertreten oder ganz selbstverständ- 

57 Vgl. z. B. Protagoras (Frg. B 6 a nach Diels/Kranz): „Über jede 
Sache gibt es zwei einander entgegengesetzte Aussagen.“ 
(npwioc e<pn (II) öüo Aoyouc eivai nepi navröc npavparoc 
ävuKCipevouc äAAnAoic). Vgl. auch Gorgias, Frg. B 3 (Diels/ 
Kranz).
58 Vgl. Platon, Phaidon, 97 c ff.; vgl. auch: Charmides, 166 d.

56

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39 - am 17.01.2026, 14:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lieh tun. Und niemand kann sich der Faszination sei­
nes Auftretens entziehen.59 60 61 Doch trotz aller Anstren­
gung des Begriffs zeigt sich in den meisten Fällen 
nichts, was das aufgezeigte Defizit positiv zu beheben 
vermöchte. Nietzsche sagt in seiner Vorlesung über 
Sokrates: „Wohin er kam, da erzeugte er das Gefühl 
von dpuöio, er erbitterte die Menschen und machte 
sie nach dem Wissen gierig. Man fühlte etwas wie von 
der Berührung eines Zitteraals. Er bereitet eigentlich 
nur die Belehrung vor, indem er das Zeitalter von sei­
ner äpaöia zu überführen sucht. Der ganze Strom des 
Wissens wird auf diese von ihm gelehrte Bahn ge­
lenkt: die von ihm aufgeworfene Kluft verschlingt alle 
die von den älteren Philosophen herkommenden Strö­
mungen. [...] Er hasste alle vorläufigen Ausfüllungen 
dieser Kluft“**
Sokrates also, so Nietzsche in Anspielung auf eine be­
rühmte Stelle aus dem Menonfx versetzt die Men­
schen in die Aporie: in eine Situation, in der sich keine 
Wege mehr für sie eröffnen und sie buchstäblich nicht 
mehr weiter wissen. Bisher für wahr gehaltene Funda­
mente der eigenen Lebensgestaltung brechen in sich 
zusammen unter der beharrlichen Prüfung des Sokra­
tes. Diese Einsicht aber setzt ein ungeheures Verlan­
gen frei nach wahrer, allen Einwänden standhaltender 
Erkenntnis. Sokrates machte die Menschen „nach 
dem Wissen gierig“, so formuliert es Nietzsche. Doch 
dieses will und will sich nicht einstellen. So erscheint 

59 Am eindrucksvollsten zu diesem Thema: Symposion, 215 a-222 
b.
60 Die vorplatonischen Philosophen, Musarion-Ausgabe, Bd. IV, S. 
361 f.
61 Platon, Menon, 80 a f.

57

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39 - am 17.01.2026, 14:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sokrates dem Menon, der sich gerade in solcher Total­
verwirrung über das, was Tugend ist, befindet, als Zit­
terrochen (vdpKn), der jeden, der sich ihm naht und 
ihn berührt (röv äei nAnaid^ovra Kai änröpevov), er­
starren macht (vapKdv noiel).62
Plausibel ist deshalb Nietzsche zufolge, daß es den 
Richtern des Sokrates unmöglich gewesen sei, „seinen 
die Instincte auflösenden Einfluss gut zu heissen“.63 
Im Gegenteil verdiene die „erstaunliche Liberalität 
Athens und seiner Demokratie“ Beachtung, des So­
krates „Mission“ überhaupt so lange geduldet zu ha­
ben.64 Dennoch hält Nietzsche nicht etwa das gegen 
Sokrates ausgesprochene Todesurteil für gerecht; sei­
ne „göttliche Berufung“ nämlich sei ebensowenig zu 
widerlegen gewesen, wie sein Treiben für Athen un­
tragbar.65 Bei solchem „unlösbaren Conflicte“ - meint 
Nietzsche - hätte die Strafe der Verbannung für Sokra­
tes gewählt werden müssen: „als etwas durchaus Räth- 
selhaftes, Unrubricirbares, Unaufklärbares hätte man 
ihn über die Grenze weisen dürfen, ohne dass irgend 
eine Nachwelt im Recht gewesen wäre, die Athener 
einer schmählichen That zu zeihen.“66
In dieser (antiplatonischen) Bewertung des sokrati- 
schen Schicksals als eines tragischen - Sokrates war in 
bestimmten Punkten ebenso im Recht wie seine An­
kläger in anderen - zeigt sich erneut eine, wohl über 
Zellers Philosophiegeschichte vermittelte Nähe der

62 Ebd. 80 a 6 f.
63 Die Geburt der Tragödie, § 13; KSA 1, S. 91.
64 Die vorplatonischen Philosophen, Musarion-Ausgabe, Bd. IV, 
S. 363.
65 Die Geburt der Tragödie, § 13; KSA 1, S. 91.
66 Ebd.

58

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39 - am 17.01.2026, 14:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sokratesdeutung Nietzsches zu derjenigen Hegels.67 
Doch wenn sie auch beide in Sokrates den bedeutend­
sten und folgenreichsten Wendepunkt für die Ge­
schichte menschlichen Selbstverständnisses sehen, so 
führt der Weg für jeden in eine andere Richtung.

5 6. Erkenntnis und Unschuld:
Hegel und Nietzsche über Sokrates 
und die Folgen

Für Hegel gilt trotz seiner Kritik an der „negative(n) 
Seite“ der sokratischen Forderung des Aoyov öiöo- 
vai, die das Feste wankend mache,68 der Satz, den er 
im Resume seiner Sokratesdarstellung der Vorlesun­
gen über die Geschichte der Philosophie formuliert: 
„Die Erkenntnis hat den Sündenfall gebracht, sie hat 
aber ebenso das Prinzip der Erlösung.“69 Das will sa­
gen: Zwar zeigt sich Erkenntnis zunächst als Prinzip 
der Zersetzung vormals unbefragter Lebensformen 
und -Ordnungen. Paradiesisch mag solch hypotheti­
scher Anfangszustand anmuten, insofern ihm die 
Qualität vollkommener Unschuld zukommt. Tritt an 
ihre Stelle die Freiheit des Gedankens, so zerbricht 
das Gefüge der Selbstverständlichkeiten, das bisher al­
les Dasein getragen hatte. Eine über Sokrates und 
Kant als Verfechter vernünftiger Selbstbestimmung 
des Subjekts hinausgehende Perspektive aber sieht He­

67 Vgl. G. Fr. W. Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philo­
sophie I, Theorie-Werkausgabe, Bd. 18, S. 446 f. und 511-516.
68 Vgl. ebd. S. 480.
69 Ebd. S. 515.

59

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39 - am 17.01.2026, 14:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gel darin, Erkenntnis als Organ nie zur Ruhe kom­
mender Kritik an allem vom Menschen zu verantwor­
tenden Wirklichen70 gleichsam zu befestigen: indem 
er sie eingehen lassen will in konkrete Substantialitä- 
ten, die er „sittliche Mächte“ nennt und die als objekti­
vierte Moralität, als Sittlichkeit, das Leben jener Indi­
viduen regieren, auf deren Freiheit sie gegründet 
sind.71 „Die Erkenntnis hat den Sündenfall gebracht, 
sie hat aber ebenso das Prinzip der Erlösung“: mit die­
ser - die Grundlinien seiner Argumentation zusam­
menziehenden - Formel beschreibt Hegel eine Bewe­
gung, wie sie ähnlich Kleist in seiner berühmten klei­
nen Schrift Über das Marionettentheater skizziert72 
und zugleich auf subtile Weise ironisiert.73
Kleist zitiert den Mythos vom Sündenfall, wie er im 
18. und 19. Jahrhundert geläufig ist: Nach Genuß der 
Frucht vom Baum der Erkenntnis ist dem Menschen 
die ursprüngliche, durch keinen Gedanken berührte 

70 Gemeint ist dasjenige an der Wirklichkeit, was nicht auf Natur­
notwendigkeit beruht und damit auf den Menschen selbst als Urhe­
ber zurückgeht: also zum Beispiel alle Formen der Organisation 
menschlicher Gemeinschaft.
71 Vgl. Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie I, 
a. a. O. S. 445, 447, 468 ff.; vgl. Ders., Grundlinien der Philosophie 
des Rechts, § 142-157.
72 Vgl. zum folgenden Heinrich von Kleist, Uber das Marionetten­
theater, in: Sämtliche Werke und Briefe, ed. Helmut Sembdner, 
München/Wien 1982, Bd. III, S. 338-345. Vgl. zur selben Thematik 
auch Friedrich Schiller, Über naive und sentimentalische Dichtung, 
in: Werke, ed. Herbert G. Göpfert, München 1981, Bd. II, S. 540- 
606.
73 Vgl. zur verdeckten und deshalb leicht zu übersehenden ironi­
schen Struktur des Gesprächs Über das Marionettentheater. Ger­
hard Kurz, „Gott befohlen“. Kleists Dialog „Über das Marionetten­
theater“ und der Mythos vom Sündenfall des Bewußtseins, in: 
Kleist-Jahrbuch 1981/1982, S. 264-277.

60

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39 - am 17.01.2026, 14:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fraglosigkeit des Daseins und damit traumwandleri­
sche Sicherheit der Existenz verwehrt - das Paradies 
der Unschuld verriegelt. „Natürliche Grazie“ muß er­
setzt werden durch die Anstrengung des Begriffs; 
über den Umweg des Bewußtseins ist mühsam die 
Steuerung allen Tuns in Gang zu setzen, das vordem 
sich von selbst verstand und dessen unüberbietbare 
Vollkommenheit gerade darin lag. Ein Weg aus der 
Verwirrung, die sich als Resultat der Ohnmacht ver­
nünftiger Selbstbestimmung einstelle, scheint sich 
nicht in die Richtung des Zurück zum verlorenen Ur­
zustand zu eröffnen, sondern im unentwegten Vor­
wärtsgehen: Erkenntnis selbst ist die Arznei für die 
von ihr geschlagenen Wunden. „Wenn die Erkenntnis 
gleichsam durch ein Unendliches gegangen ist“, läßt 
Kleist den Tänzer, Herrn C., im Marionettentheater 
mutmaßen, werde die „Grazie“, die unfehlbare intuiti­
ve Lebensgewandtheit des Anfangs, sich wieder ein­
finden. Das „letzte Kapitel von der Geschichte der 
Welt“ bestehe darin, den aus dem Paradies heraus be­
schrittenen Weg gerade nicht zurückzugehen, son­
dern „die Reise um die Welt (zu) machen, und (zu) se­
hen, ob es vielleicht von hinten irgendwo wieder of­
fen ist“.74
Hegel überbietet diese Überlegung noch in einem 
Punkt. Das mit dem Sündenfall der Erkenntnis ver­
scherzte „natürliche Glück“ wertet er nämlich deut­
lich ab gegenüber dem potenzierten Glück, das von 
dieser Erkenntnis selbst am Ende zu erwarten sei und 
das in der „Heilung“ bzw. „Versöhnung“ als Aufhe­
bung der Zerrissenheit liege: „Denn der Zustand der 

74 Vgl. Kleist, Über das Marionettentheater, a. a. O. S. 345 und 342.

61

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39 - am 17.01.2026, 14:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unschuld, dieser paradiesische Zustand, ist der tieri­
sche. Das Paradies ist ein Park, wo nur die Tiere und 
nicht die Menschen bleiben können.“75 Sokrates, „der 
große geschichtliche Wendepunkt“,76 in seinem unbe­
dingten Vertrauen auf die positive Kraft der Erkennt­
nis, die ihm als leitende Macht in jedem wahrhaft 
menschlich zu nennenden Leben gilt, wird so von He­
gel trotz der partiell mit derjenigen Nietzsches sich 
überschneidenden Kritik grundsätzlich als Figur be­
trachtet, die in die richtige Richtung weist.
Für den frühen Nietzsche dagegen wäre die Geschich­
te des Menschen glücklicher verlaufen, wenn sie an 
dem durch Sokrates markierten „Wendepunkt“77 
nicht der Straße der Erkenntnis gefolgt wäre, sondern 
sich gleichsam zurückbesonnen hätte auf die bereits 
zur Verfügung stehende alternative Weise der Daseins­
bewältigung: die mythisch-ästhetisch getragene.

75 Vgl. Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, Theorie- 
Werkausgabe, Bd. 12, S. 389. Vornehmlich in diesem Text finden 
sich eingehendere Betrachtungen über das, was Hegel im Sokrates­
kapitel der Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie zur zi­
tierten knappen Formulierung („Die Erkenntnis hat den Sündenfall 
gebracht, sie hat aber ebenso das Prinzip der Erlösung.“) verdichtet; 
vgl. Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, S. 389-391. 
Vgl. auch Vorlesungen über die Philosophie der Religion II, Theo­
rie-Werkausgabe, Bd. 17, S. 76-78.
76 Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie I, Theorie- 
Werkausgabe, Bd. 18, S. 441.
77 Die Geburt der Tragödie, § 15; KSA 1, S. 100.

62

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39 - am 17.01.2026, 14:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	§ 4. Sokrates als „Wendepunkt“: Subjektivität als Thema der Philosophie
	§ 5. Instinkt oder Vernunft und Wissenschaft? Über das Fundament gelungenen Lebens
	§ 6. Erkenntnis und Unschuld: Hegel und Nietzsche über Sokrates und die Folgen

