
zfwu 14/3 (2013), 427–437 427 

Genug geschwiegen! 

Wie Unternehmensethik praktisch-philosophisch grundzulegen ist 

PETER VOGLER* 

Vorstellung eines Dissertationsprojektes 

1. Von der Zurückhaltung der Philosophen über inflationären Wortge-
brauch bis hin zum „Ethiketten-Schwindel“ 

„Wovon man nicht sprechen kann, darüber muß man schweigen“ (Wittgenstein 
1997/1918: 85). Dieser angesichts eines philosophischen Forschungsvorhaben zur 
Ethik ernüchternde Satz von Ludwig Wittgenstein am Ende seines „Tractatus“ erklärt 
wohl die durchaus verständliche Zurückhaltung der Philosophie, in derartigen Fragen 
federführend das Wort zu erheben. In Vergessenheit gerät dabei aber nicht nur, dass 
Wittgenstein selbst diese Defensivhaltung unter anderem mit Vorträgen zur Ethik in 
Cambridge offenbar einige Zeit später wieder verwarf (vgl. Wittgenstein 1995/1929: 
18ff.), sondern vor allem auch, dass „Ethik“ die (alleinige) Fachdomäne der Philoso-
phie ist und eigentlich sein muss.  
Denn nur innerhalb eines philosophischen Diskurses ist es möglich, weiterhin eindeu-
tig zwischen moralischen und ethischen Aussagen zu unterscheiden, wie es beispiels-
weise die Philosophin Annemarie Pieper durch die Differenzierung von normativen 
und deskriptiven Sätzen erster und zweiter Ordnung vorschlägt (vgl. Pieper 2007). 
Weil Ethik auf diese Weise als eine „Reflexionstheorie der Moral“ (Waibl/Rainer 
2008: 653) verstanden werden muss, ergeben sich daraus sprachlogische Konsequen-
zen auf die Anwendung des Begriffs, auch in der ökonomischen Praxis. Denn insbe-
sondere in dieser gesellschaftlichen Sphäre ist ein inflationärer Gebrauch des Wortes 
„Ethik“ beobachtbar. 
Wortschöpfungen wie „Ethische Standards“, „Codes of Conduct“ oder „Corporate 
Social Responsibility“ sollen als Etiketten für „moralisches Wirtschaften“ oder „mora-
lisches Handeln und Verhalten von Wirtschaftsakteuren“ dienen, vergleichbar mit 
Zertifizierungen, die zum Beispiel „regionale Herkunftsqualität“ attestieren. Während 
Letzteres eindeutig definierbar und überprüfbar erscheint, gehört die Frage nach mo-
ralisch legitimem Handeln zu den schwierigsten und kontroversesten Auseinanderset-
zungen der Philosophie. Worauf also kann und soll sich „Unternehmensethik“ über-
haupt beziehen? Und worauf nicht? Macht es sprachlogisch Sinn, zum Beispiel von 
„ethischen Produkten“ (sic!) zu sprechen? Oder handelt es sich nicht vielmehr um so 
________________________ 
*  Dr. Phil. Mag. Phil. Mag. (FH) Phil. Peter Vogler, Schwendebühel 13a, A-6850 Dornbirn, Tele-

fon: +43 5572 310475, E-Mail: Peter.Vogler@student.uibk.ac.at, Forschungsschwerpunkte: Un-
ternehmensführung, Unternehmensethik, Unternehmenskommunikation. 

 Die Dissertation entstand nebenberuflich und wurde im April 2013 am Institut für Philosophie 
der Leopold-Franzens-Universität Innsbruck zur Begutachtung eingereicht und mit „sehr gut“ 
bewertet.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-427 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-427


428  

etwas wie einen „Ethiketten-Schwindel“, wobei unterstellt wird, dass nicht überall, wo 
Ethik draufsteht, auch tatsächlich Ethik drin ist (vgl. Niehaus/Wisniewski 2009: 143). 
Das Hauptanliegen des Forschungsvorhabens liegt also darin, die „Unternehmens-
ethik“ praktisch-philosophisch grundzulegen. Dadurch werden die Grundlagen der 
philosophischen Teildisziplin „Ethik“ nicht zu früh scheinbar unhintergehbaren öko-
nomischen Sachzwängen geopfert, was verhindert, dass die Reflexion auf der Stufe 
von normativen Sätzen erster Ordnung im Sinne zum Beispiel einer kollektiv aner-
kannten, also konventionellen, Unternehmensmoral verharrt. Damit wird unter ande-
rem gewährleistet, dass eine Hinterfragung der herrschenden Normen und Werte der 
Ökonomie sowie der daraus resultierenden dogmatischen Vorgaben für Unternehmen 
als wirtschaftliche Hauptakteure stattfinden kann. Die parallel dazu vernunftethisch 
herzuleitenden ökonomisch-unternehmerischen und philosophisch-ethischen Grund-
lagen sollen dementsprechend das Fundament einer praktisch-philosophischen Unter-
nehmensethik bilden. 

2. Der Gang der Untersuchung 
Die gesamte Untersuchung steht unter der übergeordneten Forschungsfrage, die mit 
dem Hauptanliegen der Arbeit korrespondiert: Wie ist Unternehmensethik praktisch-
philosophisch grundzulegen? Daraus ergibt sich ein logischer Aufbau der Kapitel, der 
im Sinne eines Leitfadens auch dem dahinter liegenden Gedankengang entspricht. Der 
erste Abschnitt steht ganz im Zeichen von Begriffsklärungen. Zum einen wird der 
Inhalt des zeitgenössischen Begriffs „Unternehmen“ sprachphilosophisch und wirt-
schaftsgeschichtlich analysiert. In weiterer Folge wird dessen Wesenskern phäno-
menologisch erfasst, um ihn philosophisch zu rekonstruieren und unter neuer Per-
spektive abgeändert zu bestimmen. Zum anderen wird „Ethik“ als Fachdomäne der 
Philosophie ausgewiesen. Dazu werden ihre Ursprünge, Entwicklung und ihr Wesen 
untersucht, was zu einer eindeutigen begrifflichen Festlegung dieser philosophischen 
Teildisziplin führt. Insofern „Ethik“ dann noch sinnvollerweise auf das Phänomen 
„Unternehmen“ anwendbar ist, wird die Begriffsbestimmung von „Unternehmen-
sethik“ am Ende des ersten Kapitels formuliert. 
Im zweiten Abschnitt wird eine deskriptive Unternehmensethik entwickelt. Dazu 
werden nach wissenschaftstheoretischen Vorüberlegungen die wesentlichen Normen 
und Werte des Moralsystems „Marktwirtschaft“ beschreibend offen gelegt. Ausge-
hend von der dogmatischen Grundnorm des Gewinnmaximums werden die normativ-
präskriptiven Prämissen und die wirkmächtige Sollens-Fiktion eines (freien) Marktes 
vorgestellt. Dadurch wird die Marktwirtschaft als ein real-existierender Utilitarismus 
erkennbar, der auf real-ökonomischen Deformationen des ethischen Utilitarismus 
fußt und Unternehmen lediglich die Rolle von Agenturen dieser spezifischen Form 
von Utilitarismus zuweist. Zum Abschluss des Kapitels werden die verschiedenen 
bestehenden Konzeptionen von Unternehmensethik innerhalb dieses Kontextes 
überblicksartig beschrieben sowie kritisch gewürdigt, weil diese ebenso normativ-
präskriptiv wirken, indem sie die geltenden Werte und Normen des Wirtschaftssys-
tems zumindest theoretisch entweder zu rechtfertigen, zu korrigieren oder zu über-
winden versuchen. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-427 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-427


zfwu 14/3 (2013), 427–437 429 

Die praktisch-philosophische Grundlegung der Unternehmensethik erfolgt im dritten 
und letzten Hauptabschnitt. Nach dem Aufweis der Notwendigkeit von moralischem 
Handeln und Verhalten in und von Unternehmen wird nach den notwendigen und 
normativen Bedingungen der Möglichkeit von Unternehmensethik gefragt. Infolge-
dessen soll auch geklärt werden, worin die ökonomisch-unternehmerischen und die 
philosophischen Grundlagen von Unternehmensethik bestehen. Daraus leitet sich 
eine praktisch-philosophische Unternehmensethik ab, die sich als Kernaufgabe „gu-
ter“ beziehungsweise normativer Unternehmensführung versteht. Deren normatives 
Fundament wird als grundsätzlich deontologisch sowie deren formales Grundprinzip 
als moralische Unternehmensverantwortung rekonstruiert. Diese Konzeption wird auf 
die Kompatibilität mit der strategischen Unternehmensführung und die Implemen-
tierbarkeit durch die operative Unternehmensführung geprüft. Den Abschluss der 
Arbeit bilden die kritische Würdigung der Ergebnisse und die Formulierung einer 
Quintessenz.  

3. Notwendige und normative Bedingungen für eine Unternehmensethik 
Der erste Schritt für die Grundlegung einer praktisch-philosophischen Unternehmen-
sethik besteht in der Reflexion und im Aufweisen der notwendigen und normativen 
Bedingungen für eine Unternehmensethik. Dabei wird von der Prämisse ausgegangen, 
dass die Annahme, frei zu handeln und deshalb Verantwortung für die Handlung zu 
tragen, Bedingung der Möglichkeit von Ethik im Allgemeinen und damit von Unter-
nehmensethik im Besonderen ist. Eine vernunftethische Reflexion über heteronom-
determinierte Handlungen oder Entscheidungen ist völlig sinnlos, da es dafür (natur-
gesetzliche) Ursachen und keine (rationalen) Gründe mehr geben kann. Moralisches 
Handeln setzt also immer schon eine gewisse Form von Freiheit des Willens oder 
zumindest Handelns voraus. „Freiheit“ ist damit die denknotwendige Bedingung für 
moralisches Handeln, auch von und in Unternehmen (vgl. Weisbach/Sonne-
Neubacher 2009: 26). Wenngleich der Begriff der „Verantwortung“ komplementär zu 
jenem der „Freiheit“ ist, ist die Sachlage unter anderem im Kontext von Unternehmen 
etwas differenzierter zu betrachten, weil etwa ein Zuschreibungs- oder Zumutungs-
problem aufgrund von komplexen Entscheidungs- und Netzwerkstrukturen bereits 
vorgegebener Rahmenbedingungen sowie von (nicht-intendierten) Folgen oder Wir-
kungen von Handlungen entsteht.  
Dabei sollte sich eine Bereichsethik wie die Unternehmensethik gegenüber der allge-
meinen Ethik gerade dadurch auszeichnen, derartige fachspezifische normative Bedin-
gungen vernünftigen Handelns zu kennen und – wenn rational begründbar – auch zu 
berücksichtigen. Im Falle der Ökonomie werden diese zusätzlich auch auf der Ebene 
der Wirtschaftsethik zu reflektieren sein. Was sich aber bereits durch die Hintertüre 
der ökonomischen Sachlogik „einschleichen“ könnte, ist eine präskriptiv-normative 
Vorgabe, Wirtschafts- und damit Unternehmensethik müsse von vornherein einer 
Denklogik der ökonomischen Rationalität verpflichtet und zum Beispiel aufgrund des 
Verantwortungsbegriffs konsequentialistisch zu konzipieren sein. Dieses theoretische 
Risiko soll von vornherein dadurch eingedämmt werden, dass „Verantwortung“ als 
normative und nicht als denknotwendige Bedingung – speziell für Unternehmensethik 
– eingeführt wird. Sie ist deshalb stets kritisier- und hinterfragbar, weil auch eine Wirt-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-427 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-427


430  

schaftswelt ohne korporative Verantwortung auf Unternehmensebene prinzipiell 
denkbar ist. 

4. Die ökonomisch-philosophischen Grundlagen der Unternehmensethik 
In weiterer Folge gilt es, die fachspezifischen ökonomisch-philosophischen Grundla-
gen aufzuzeigen, damit auf der einen Seite die Anschlussfähigkeit der Unternehmen-
sethik an die praktische Wirtschaftswelt gewährleistet bleibt, andererseits aber auch die 
Fundamente der Ethik als philosophische Disziplin weiterhin erkennbar sind. Bei den 
ökonomisch-unternehmerischen Grundlagen wird dabei von einem neuen, jedoch 
phänomenologisch zu begründenden Wesensbegriff von „Unternehmen“ auszugehen 
sein, der dieses neuzeitliche Phänomen als „ein von bedingt freien Menschen geschaf-
fenes Gebilde“ versteht, „welches ausschließlich dem Versuch dient, das je eigene 
Bedürfen durch intentionales Tätigsein, geordnete Kooperation und längerfristige 
Aneignung von speziellen Kompetenzen und geeigneten Ressourcen dauerhaft zu 
überwinden“. Diese Begriffsbestimmung impliziert die ökonomisch-unternehmerische 
Grundlage von Freiheit und erfüllt die Bedingungen einer, von der Gesellschaft zuge-
teilten, Aufgabenerfüllung der bestmöglichen Befriedigung von Bedürfnissen ange-
sichts stets knapper Ressourcen. Dies entspricht wiederum der Übernahme von pros-
pektiver Unternehmensverantwortung und steht im Einklang mit den meisten Defini-
tionen der Wirtschaftswissenschaften, dass nämlich Unternehmen unter anderem ihre 
Wertschöpfungsaufgabe frei wählen können. Dies ist ein Hauptmerkmal des Kon-
zepts der (freien) Marktwirtschaft, was übrigens dem Dogma eines apodiktisch vorge-
gebenen Formalziels, wie zum Beispiel jenem des Gewinnmaximums, prinzipiell wi-
derspricht. 
Insofern dann Freiheit als die wesentlichste aller philosophisch-ethischen Grundlagen 
aufgewiesen werden kann, treffen oder überschneiden sich die bis zu dieser Überle-
gung noch getrennten Welten von Ökonomie und Ethik innerhalb dieser Begriffskon-
zeption auf Unternehmensebene bzw. in der unternehmerischen Handlungspraxis. 
Daraus abgeleitet ergeben sich deontologisch begründbare, unbedingte normative 
Moralprinzipien, die auch im ökonomischen Umfeld unhintergehbar ihre Gültigkeit 
haben, sowie eine auf Vernunft basierende Diskursethik, welche eine für die unter-
nehmerische Praxis notwendige Legitimations-, Reflexions- und Orientierungsleistung 
erbringt. Denn die Diskursethik bietet aus der Perspektive des Wirtschafts- und Un-
ternehmensethikers Peter Ulrich die „bisher elaborierteste Explikation des vernunft-
ethischen Standpunkts als der normativen Logik der Zwischenmenschlichkeit“ und 
damit die bis anhin aus seiner Sicht am besten geeignetste philosophisch-ethische 
Grundlage der Wirtschafts- und Unternehmensethik (vgl. Ulrich 2008: 98). Überdies 
bildet sie die vermutlich derzeit einzig ausreichend tragfähige Brücke zwischen den 
fachlichen Ansprüchen der Philosophie und der Ökonomie. Dies deshalb, weil sie als 
„wohlverstandene Fassung des Universalisierungsgrundsatzes und damit Standpunkts 
der Moral“ die „in die Kant’sche deontologische Begründung (vom moralischen Ei-
genwert eines verallgemeinerbaren Willens her) auch die teleologische oder konse-
quentialistische Perspektive (verallgemeinerungsfähige Folgen) zu integrieren vermag“ 
(vgl. Ulrich 2008: 81). Was dies nun für eine unternehmerische Praxis bedeutet, die als 
moralisch gut bezeichnet werden kann, wird über die Grundlegung einer praktisch-
philosophischen Unternehmensethik zu beantworten sein. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-427 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-427


zfwu 14/3 (2013), 427–437 431 

5. Die Grundlegung einer praktisch-philosophischen Unternehmensethik 
Die Prämissen einer praktisch-philosophischen Unternehmensethik lassen sich nun-
mehr aus den zuvor kursorisch dargestellten Bedingungen der Möglichkeit von Un-
ternehmensethik sowie deren ökonomisch-unternehmerischen und philosophisch-
ethischen Grundlagen ableiten: 
(1) Das unbedingte Prinzip der Freiheit ist im Sinne der Transzendentalphilosophie 

eine regulative Idee, die zwar denknotwendig, aber in der Erfahrungswelt nie völ-
lig realisierbar sein wird. Praktisch-philosophische Unternehmensethik lehnt natu-
ralistisch oder theologisch begründete Prämissen ab. 

(2) Die praktisch-philosophische Unternehmensethik hat einen tendenziell formallo-
gischen Charakter und enthält sich großteils normativ-inhaltlicher oder präskripti-
ver Aussagen. Der systematische Ort der Moral ist das jeweilige Unternehmen 
selbst bzw. die jeweilige Rahmenordnung. Es wird auch keine explizite wirt-
schaftsethische Position vorausgesetzt.  

(3) Praktisch-philosophische Unternehmensethik ist Institutionen- und nicht Indivi-
dualethik. Moralische Verantwortung trägt das Unternehmen als Gesamtinstituti-
on für seine und die von seinen Repräsentanten in Erfüllung ihrer Aufgaben getä-
tigten Handlungen. Letztere tragen lediglich Mitverantwortung und nur in jenem 
Maße, wie ihnen Verantwortung eindeutig zugeschrieben werden kann.  

(4) Unternehmen bilden stets ein eigenes Moralsystem mit spezifischen handlungslei-
tenden Werten und Normen aus. Unternehmensführung ist deshalb von vornhe-
rein und dauerhaft auch eine genuin normativ-präskriptive Aufgabe, selbst wenn 
dies den handelnden Personen nicht bewusst sein mag. 

(5) Praktisch-philosophische Unternehmensethik erfordert institutionelle Rahmenbe-
dingungen auf Unternehmensebene, damit die Reflexions- und Orientierungsauf-
gabe überhaupt erfüllt werden kann. Fehlen diese Voraussetzungen, sind normati-
ve Aussagen 2. Ordnung gar nicht möglich. 

(6) In der praktisch-philosophischen Unternehmensethik gilt der Primat der Ethik 
absolut. Dies deshalb, weil ökonomische Bedingungen dem unbedingten Prinzip 
der menschlichen Freiheit widersprechen würden. Apodiktisch vorgegebene For-
malziele für Unternehmen – wie das Gewinnmaximum oder eine Gewinnorientie-
rung – kann es daher nicht geben.   

(7) Das jeweilige Unternehmen trägt nur Mitverantwortung für die wirtschaftlichen 
Rahmenbedingungen auf der Ordnungsebene. Wann immer geboten wirkt das 
Unternehmen oder wirken seine Repräsentanten an der moralischen Weiterent-
wicklung im Sinne des Freiheitsprinzips auf dieser Ebene konstruktiv mit. 

Aus diesen Prämissen ergibt sich unter anderem, dass die Aufgabe einer praktisch-
philosophischen Unternehmensethik nur auf gesamtinstitutioneller Ebene des Unter-
nehmens verankert werden kann. In der Praxis dafür zuständig sind die jeweiligen 
Organe bzw. operativ die Unternehmensführung. Dies gilt allgemein und unabhängig 
davon, ob es sich um eine Einzelpersonen, ein gemeinnütziges Unternehmen, eine 
Personen- oder Kapitalgesellschaft handelt. Praktisch-philosophische Unternehmen-
sethik benötigt eine Verankerung auf kompetenter (höchster) Ebene, was vor allem 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-427 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-427


432  

hierarchische, hoffentlich auch fachliche, Kompetenz zumindest wahrscheinlicher 
macht.  

5.1 Das deontologische Fundament der Unternehmensethik 
Erste und grundlegendste formale Bedingung der Möglichkeit von moralischem un-
ternehmerischem Handeln und Verhalten ist demnach ein deontologisches Funda-
ment. Nur dieser klassische Ansatz genügt dem unbedingten Sollens-Anspruch einer 
praktisch-philosophischen Unternehmensethik, die „es im ganz eminenten Sinne mit 
Verantwortung aufgrund der dem Menschen unverfügbaren Freiheit zu tun“ hat, wäh-
rend das technische und strategische Verfügungswissen des Wirtschaftens „unter Be-
dingungen und Kriterien steht, nämlich der Bedingung der Knappheit sowie den Kri-
terien des Nutzens und des Aufwandes“ (vgl. Dietzfelbinger 2008: 327). Diese fach-
spezifisch unterschiedliche Ausgangslage ist in einer praktisch-philosophischen Un-
ternehmensethik nicht als Trennendes, sondern als Gemeinsames zu verstehen. 
Ein Unternehmen kann im eigentlichen Wortsinne nur dann „vernünftig wirtschaf-
ten“, wenn es sowohl technisch als auch normativ seine Verpflichtungen erfüllt, so 
Kai Matthiesen, der für eine sozioökonomische Betriebswirtschaftslehre eintritt (vgl. 
Matthiesen 1994: 15). Dies scheint auch aus Sicht der Unternehmensethiker Stein-
mann et al. nicht nur philosophisch, sondern ebenso praktisch dringend geboten, was 
dieses Zitat aus Anlass von „100 Jahre Betriebswirtschaft“ eindeutig unterstreicht:  

„Es ist hier die praktische Erfahrung, die uns heute eindringlich lehrt, dass nicht 
mehr länger nur die Überprüfung von Wahrheitsansprüchen über die technische 
Dimension der ökonomischen Rationalität in Unternehmen zum Problem wird 
(effiziente Mittelwahlen), sondern – untrennbar damit verbunden – auch die po-
litische Dimension insofern zur Debatte steht, als Konflikte über die Zwecke 
und Nebenwirkungen unternehmerischen Handelns zunehmen. Solche Konflik-
te lassen sich nur bewältigen, wenn man sie nicht bloß als Herausforderung der 
technischen Vernunft versteht; hier ist Unternehmensethik (…) gefordert.“ 
(Steinmann et al. 2003: 33f.) 

Wesentlich und angesichts bestehender Konzeptionen neu ist dabei aus Sicht einer 
praktisch-philosophischen Unternehmensethik, technisch-pragmatische und ethisch-
praktische Vernunft als gemeinsame Voraussetzung vernünftigen Wirtschaftens zu 
denken, wobei stets der Primat der Ethik vor der Ökonomie gelten soll. Dies hat mit 
den unterschiedlichen Graden von Ansprüchen im unternehmensethischen Kontext 
zu tun. Während ein Unternehmen als ein von Menschen geschaffenes Gebilde nur 
Mittel zum Zweck sein kann, ist der moralische Anspruch des Menschen aufgrund 
seiner unveräußerlichen Freiheit und Würde unbedingt, was unübertroffen in der 
Zweckformel des kategorischen Imperativs von Immanuel Kant zum Ausdruck 
kommt:  

„Handle so, daß du die Menschheit, sowohl in deiner Person, als in der Person 
eines jeden anderen, jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloß als Mittel brau-
chest.“ (Kant 1991/1785: 6) 

Hierin liegt der Grund für den Primat der Ethik vor der Ökonomie und damit für den 
unbedingten Vorrang der legitimen Ansprüche jedes einzelnen Menschen vor jenen 
eines stets bedingten Unternehmens, sei dieses noch so groß und mächtig, weil letzte-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-427 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-427


zfwu 14/3 (2013), 427–437 433 

res niemals Zweck an sich selbst, sondern immer nur als Mittel zum Zweck von Men-
schen geschaffen wird oder worden ist. Utilitaristisch begründete allgemeine Ansprü-
che der Ökonomie haben vor den deontologisch fundierten menschlichen Einzelan-
sprüchen deshalb hinten angestellt zu werden, auch wenn Unternehmen derzeit gesell-
schaftliche Freiheitsrechte zugestanden werden, die normalerweise natürlichen Perso-
nen vorbehalten sind. Unter anderem kann rein technisch gesehen ein Unternehmen 
jederzeit ohne rechtliche und moralische Konsequenzen liquidiert werden (sehen wir 
einmal von der komplexen Frage der sozialen Folgen und anderer unerwünschter 
Nebenfolgen ab), das Menschenrecht auf Leben hingegen gilt deontisch gesehen – 
rechtlich und moralisch – absolut. Dieses deontologische Fundament konkret auszu-
formulieren, ist die erste Aufgabe der Grundlegung einer praktisch-philosophischen 
Unternehmensethik. 

5.2 Das Prinzip der moralischen Unternehmensverantwortung 
Eine praktisch-philosophische Unternehmensethik geht wie oben angedeutet von der 
Zuschreibung einer prospektiv-moralischen Verantwortung von Unternehmen aus. 
Dabei wurde vorausgesetzt, dass Unternehmen als Verantwortungsträger „für ein 
gewisses Zuständigkeitsgebiet gewisse Verpflichtungen haben“ (vgl. Rippe 2010: 173). 
Das wiederum heißt nicht, dass es keine retrospektive Verantwortung von Unterneh-
men im Sinne einer Zurechnung von vergangenen Handlungen oder Folgen früheren 
Handelns gäbe oder diese zu vernachlässigen sind. Das wäre auch gar nicht möglich, 
da prospektive und retrospektive „in einer wechselseitigen Beziehung zueinander“ 
stehen (vgl. Rippe 2010: 173). Vor allem jedoch aufgrund des zuvor dargestellten de-
ontologischen Fundaments der Unternehmensethik wird vorgeschlagen, moralische 
Unternehmensverantwortung tendenziell prospektiv, die rechtliche eher retrospektiv 
zu verstehen. Hintergrund ist die Tatsache, dass der Begriff der prospektiven Verant-
wortung historisch gesehen aus jenem der Pflicht im Kantischen Sinne hervorgegan-
gen ist (vgl. Werner 2002: 522).  
Bei Kant werden „Freiheit und (prospektiv) moralische Verantwortung zu gleichur-
sprünglichen Konzepten“, weil sich der Verantwortungsträger als „autonomes Ver-
nunftwesen (…) zugleich moralische Verantwortung“ zuschreibt (vgl. Werner 2002: 
523). Diese besteht laut Werner unter anderem in der „Verpflichtung, (…) Handeln an 
allgemein akzeptablen ‚Gesetzen‘ zu orientieren“ (Werner 2002: 523). Es kommt 
dadurch zu einer „notwendigen Selbstzuschreibung freier, aber endlicher Vernunftwe-
sen, insofern sie sich als Vernunftwesen bestimmen“ (vgl. Werner 2002: 523). Damit 
wäre aber nur der Mensch in der Lage, Freiheit für sich zu beanspruchen und auf-
grund dessen moralische Verantwortung zu übernehmen. Dies hat sich aber seit Kants 
Zeiten grundlegend geändert, weil ja nun auch Unternehmen als juristische Personen 
Freiheitsrechte – wie etwa das Eigentums- oder das Vertragsrecht – zugestanden be-
kommen. Außerdem sind Unternehmen intentional tätige Gebilde, deren jeweilig 
überindividueller einheitlicher Handlungswille aufgrund der geordneten Kooperation 
nachvollziehbar scheint.  
Daraus erwachsen dem Unternehmen als Handlungsakteur reziprok Verpflichtungen 
oder korporative Verantwortlichkeiten, zum Beispiel auf einer technischen Ebene, die 
zwar „nicht-moralisch“, aber „indirekt moralisch relevant“ sind, „weil sie partiell der 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-427 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-427


434  

Organisation von Aufgaben dienen, die auch in moralischer Hinsicht geboten sind“ 
(vgl. Werner 2002: 525). Genuin-moralische korporative Verpflichtungen ergeben sich 
damit für Unternehmen als verantwortliche Handlungsträger gegenüber den legitimen 
Ansprüchen der von den unternehmerischen Handlungen und Unterlassungen be-
troffenen Menschen oder allgemeingültiger gegenüber dem, was auch als Umfeld des 
Unternehmens bezeichnet werden kann. Aufgrund der spezifischen Rolle, die Unter-
nehmen in der heutigen Lebenswelt von Menschen übernehmen, sind sie somit zwar 
moralische Verantwortungsträger, ohne aber den Status einer „moralischen Person“ 
zu haben. Das heißt, dass 

„die Verantwortung von Korporationen nicht denselben Sinn haben kann wie 
die moralische Verantwortung von Personen. Dies lässt sich u. a. daraus erse-
hen, dass die Verantwortung von Korporationen stets an personale Verantwor-
tung rückgebunden sein muss (…).“ (Werner 2002: 525) 

Diese Rückbindung erfolgt im Unternehmen über „eine Pyramide aufsteigender Ver-
antwortungsbereiche“:  

„Je höher eine Person in der Hierarchie steht, desto umfassender ist ihr Zustän-
digkeitsbereich. Das Wesen solcher Verantwortungspyramiden ist aber, dass 
Vorgesetzte auch Verantwortung für die Handlungen ihrer Untergebenen über-
nehmen, indem sie diese billigen und mittragen.“ (Rippe 2010: 187)  

In diesem Zusammenhang wird auch von einer Mitverantwortung des einzelnen Mit-
arbeiters oder der Führungskraft für unternehmerisches Handeln und Verhalten aus-
zugehen sein. Für eine praktisch-philosophische Unternehmensethik stellt sich aber 
vor allem die gesamtinstitutionelle Frage, wer (Verantwortungssubjekt oder -träger) 
wem gegenüber (Verantwortungsadressaten) bzw. vor wem (Verantwortungsinstanz) 
wofür (Verantwortungsobjekt oder -gegenstand) prinzipiell moralisch verantwortlich 
ist. Dieses Prinzip der moralischen Unternehmensverantwortung auszuarbeiten, ist die 
zweite Aufgabe der Grundlegung einer praktisch-philosophischen Unternehmen-
sethik. 

5.3 Implementierbarkeit durch die operative Unternehmensführung 
Praktisch-philosophische Unternehmensethik hat sich mehr denn je auch dem An-
spruch zu stellen, ihre Implementierbarkeit in der unternehmerischen Lebenswelt zu 
reflektieren. Allerdings ist Implementierbarkeit oder der Grad der tatsächlichen Im-
plementierung auf Unternehmensebene keine notwendige Bedingung für deren Gül-
tigkeit. Dennoch wird aus Vollständigkeitsgründen und zum Zwecke der Explikation 
des Ansatzes eine methodenethische Ausarbeitung der praktisch-philosophischen 
Unternehmensethik angestrebt. Dabei wird in Analogie zur Freiheitskonzeption des 
Philosophen Peter Bieri davon ausgegangen, dass es einen eigenständigen Unterneh-
menswillen gibt, den sich das von Menschen geschaffene Gebilde über einen gestalt-
baren Prozess erstens der Artikulation (Unternehmensverfassung, -leitbild, -mission 
etc.), zweitens des Verstehens (Stakeholderdiskurse oder -dialoge, diskursethische 
Infrastruktur etc.) und drittens der Billigung (Corporate Governance mit klaren Ent-
scheidungs-, Rollen- und Aufgabenverantwortungen etc.) selbst aneignen kann (vgl. 
Bieri 2001: 384ff.). Als sichtbares und beschreibbares Ergebnis wird durch diesen 
Prozess so etwas wie eine Unternehmensidentität konstituiert, die allerdings nicht mit 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-427 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-427


zfwu 14/3 (2013), 427–437 435 

„Charakter“ oder „Persönlichkeit“ bezeichnet werden darf, weil dies einen Absolut-
heitsanspruch des Unternehmens suggeriert, welcher ihm wegen seines Seins-Status 
als bloßes Mittel für menschliche Zwecke grundsätzlich zu verwehren ist. Aufgrund 
dieser von vornherein gegebenen Bedingtheit des Unternehmenswillens bindet er sich 
quasi aus Vernunfteinsicht in dreifacher Hinsicht selbst, und in Anlehnung an das 
Konzept der „integren Unternehmensführung“ von Maak und Ulrich (2007: 15) ers-
tens an Prinzipien, welche sich aus den Absolutheitsansprüchen des Vernunftwesens 
Mensch ergeben (Selbstverständnis), zweitens an eine Leitmaxime einer verallgemein-
erbaren Wertschöpfungsaufgabe (Unternehmensmission) und drittens an seine von 
der Gesellschaft an ihn herangetragenen Mitverantwortung als „Teil der (Welt-) Ge-
sellschaft“ (Corporate Citizenship). 
Diese Selbstbindung des Unternehmenswillens hat eine operative Unternehmensfüh-
rung in allem dem Unternehmen zuordenbaren Handeln und Verhalten durchzusetzen 
oder neudeutsch: zu managen. Dadurch ist die grundsätzliche Implementierbarkeit der 
praktisch-philosophischen Unternehmensethik auf Unternehmensebene gegeben. Die 
praktische Ausgestaltung dieser Implementierung mittels dreifacher Selbstbildung des 
Unternehmenswillens ist die dritte Aufgabenstellung einer Grundlegung der praktisch-
philosophischen Unternehmensethik. 

6. Kritische Würdigung der Ergebnisse 
Eine praktisch-philosophische Grundlegung von Unternehmensethik ist mindestens 
hinsichtlich dreier Thesen kritisier- und angreifbar. Erstens in Bezug auf ihr deontolo-
gisches Fundament, zweitens ihre Zuschreibung von (prospektiver) Verantwortung 
aufgrund eines identifizierbaren Unternehmenswillens und drittens ihre Nicht-
Berücksichtigung der Zumutbarkeitsbedingungen, die sich für Unternehmen aus der 
Markwirtschaft bzw. der Ökonomik ergeben. Die erste Frage betrifft das Begrün-
dungsproblem von Ethik allgemein, wobei das unternehmerische Handeln selbst nur 
insofern überhaupt denkbar scheint, weil die wechselseitig emotionale, rechtliche und 
soziale Anerkennung (vgl. Honneth 1992) als notwendige Grundvoraussetzung für 
ökonomisches Handeln postuliert werden kann, was eine moralische Verpflichtung 
und damit prospektive Verantwortung auf deontologischer Basis von Unternehmen 
ergibt (vgl. Maak/Ulrich 2007: 380). Die zweite Frage berührt den ungewöhnlichen 
Seins-Status von Unternehmen, denen Eigentums- und Vertragsrechte zugesprochen 
werden, was nicht nur einen identifizierbaren Unternehmenswillen voraussetzt, son-
dern auch die moralische Forderung nach Selbstbindung dieses so privilegierten Un-
ternehmenswillens an Prinzipien, eine Leitmaxime und eine bürgerliche Mitverantwor-
tung zu rechtfertigen vermag. 
Wer schließlich, drittens, legitime moralische Ansprüche von individuellen Menschen 
auf Systemebene als „unzumutbar“ wertet und damit zurückweist, hat vergessen, dass 
der Mensch als Zweck an sich selbst Ursache und nicht Wirkung von Ökonomie ist. 
Praktisch-philosophische Unternehmensethik kann nicht hinter die Einsicht zurück-
treten, dass Unternehmen nur Mittel zum Zweck und nicht Zweck an sich selbst sind. 
Moralische Forderungen, die sich aus der Würde und Freiheit des Menschen ergeben, 
sind unhintergehbar und gelten absolut. Sie sind somit keine Zumutung, sondern Be-
dingung der Möglichkeit der Ökonomie als System. Daher haben Handlungen und 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-427 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-427


436  

Unterlassungen von Unternehmen als Mittel für menschliche Zwecke dort ihren un-
ternehmensethischen Prüfstein, wo legitime moralische Ansprüche zumindest eines 
einzelnen Menschen tangiert oder verletzt werden.  
Wird dieser Anspruch praktisch-philosophischer Unternehmensethik den ökonomi-
schen Anwendungsbedingungen oder der unternehmerischen Praxis geopfert, kann 
nicht mehr von moralisch gutem oder legitimem Handeln und Verhalten eines Unter-
nehmens die Rede sein. Eine philosophische Ethik ist per Definition nicht Rechtferti-
gungs- oder gar Anwendungslehre einer spezifischen, historisch-kontingenten oder 
kulturell gewachsenen Moral (normative Sätze erster Ordnung), sondern reflektiert 
diese jeweils aus einer Vernunftperspektive durch normative Sätze zweiter Ordnung, 
woraus sich auch Orientierung für konkretes Entscheiden, Handeln und Verhalten 
ergibt. Eine praktisch-philosophische Unternehmensethik ist daher keine Rechtferti-
gungs- oder Anwendungslehre eines real-existierenden Utilitarismus oder einer Mo-
ralökonomik, sondern deren vernunftgeleitete Reflexionstheorie. 

Literaturverzeichnis  

Bieri, P. (2001): Das Handwerk der Freiheit. Über die Entdeckung des eigenen Willens, Mün-
chen: Carl Hanser. 

Dietzfelbinger, D. (2008): Praxisleitfaden Unternehmensethik. Kennzahlen. Instrumente. Hand-
lungsempfehlungen, Wiesbaden: Gabler. 

Honneth, A. (1992), Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Kant, I. (1991/1785): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, in: Kant, I. (1991): Werksausga-
be. In 12 Bänden, Bd. 7, 11. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 7–102. 

Maak, T./Ulrich, P. (2007): Integre Unternehmensführung. Ethisches Orientierungswissen für 
die Wirtschaftspraxis, Stuttgart: Schäffer-Poeschel. 

Matthiesen, K. H. (1994): Integrative Wirtschaftsethik der Unternehmung – Auf dem Weg zu 
einer sozioökonomischen Betriebswirtschaftslehre, in: Büscher, M./Knobloch, 
U./Matthiesen K. H./Thielemann, U. (Hrsg.): Auf dem Weg zu einer Integrativen 
Wirtschaftsethik. Bericht des Instituts für Wirtschaftsethik, St.Gallen: Institut für Wirt-
schaftsethik, 1–23. 

Niehaus, M./Wisniewski, R. (2009): Management by Sokrates – was die Philosophie der Wirt-
schaft zu bieten hat, Berlin: Cornelsen. 

Pieper A. (2007): Einführung in die Ethik, 6. Aufl., Tübingen, Basel: A. Francke. 
Rippe, K. P. (2010): Ethik in der Wirtschaft, Paderborn: Mentis. 
Steinmann, H./Löhr, A./Suzuki, S. (2003), Unternehmensethik – 100 Jahre Betriebswirtschafts-

lehre in Deutschland, in: The Bulletin of Nagaoka University, March 2003, No. 2, 21–
57. 

Ulrich, P. (2008), Integrative Wirtschaftsethik. Grundlagen einer lebensdienlichen Ökonomie, 4. 
Aufl., Bern, Stuttgart, Wien: Haupt. 

Waibl, E./Rainer, F. J. (2008): Basiswissen Philosophie in 1000 Fragen und Antworten, 2. Aufl., 
Wien: Facultas. 

Weisbach, C.-R./Sonne-Neubacher, S. (2009): Unternehmensethik in der Praxis. Vorgaben und 
Richtlinien sinnvoll und zielführend einsetzen, München: dtv. 

Werner, M. H. (2002): Verantwortung, in: Düwell, M./Hübenthal, C./Werner, M. H. (Hrsg.): 
Handbuch Ethik, Stuttgart: Metzler, 521–527.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-427 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-427


zfwu 14/3 (2013), 427–437 437 

Wittgenstein, L. (1997/1918): Tractatus logico-philosophicus, in: Wittgenstein, L.: Werkausgabe, 
Bd. 1, 11. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 7–86. 

Wittgenstein, L. (1995/1929): Vortrag über Ethik, in: Wittgenstein, L.: Vortrag über Ethik und 
andere kleine Schriften. Herausgegeben und übersetzt von Joachim Schulte, 3. Aufl., 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 9–19. 

 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-427 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-427

