
https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Werner Friedrichs • Olaf Sanders (Hg.)

Bildung / Transformation

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Werner Friedrichs • Olaf Sanders (Hg.)

B i l dung /  T r a n s f o rm a t i o n
Kulture l le und gesel l schaft l iche Umbrüche

aus bi ldungstheoret ischer Perspekt ive

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gedruckt mit freundlicher Unterstützung des Fachbereichs

Erziehungswissenschaft der Universität Hamburg 

               

Die deutsche Bibliothek – CIP-Einheitsaufnahme

Bildung, Transformation : kulturelle und gesellschaftliche

Umbrüche aus bildungstheoretischer Perspektive /

Werner Friedrichs ; Olaf Sanders (Hg.). –

Bielefeld : Transcript, 2002

     ISBN 3-933127-94-7

© 2002 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld

Umschlagabbildung: Maria Helena Vieira da Silva,

     Das Schachbrett, 1943

Satz: Olaf Sanders, Hamburg

Druck: DIP, Witten

     ISBN 3-933187-94-7

This work is licensed under a Creative Commons  
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/


Inhalt

Einleitung | 7

1. Begriffl iche Interventionen

Transformation des Allgemeinen. Allgemeine Transformation
Werner Friedrichs | 17

Zwischen Utopie und Pragmatismus.
Zu Status und Wandel pädagogischer Zukunftsvorstellungen
Michael Wimmer | 29

Bildungstheorien und ihre Performativität. Zur Transformation
der wirklichkeitsgenerierenden Kraft bildungstheoretischer Begriffe
Martina Koch | 45

Dialektik im Stillstand. Ein materialistischer Orientierungsversuch
mit Walter Benjamin in der gegenwärtigen Krise
Roger Behrens | 59

Die Transformation des Bewusstseins in Levinas’ Schrift Ohne Identität
Monika Kaminska | 73

II. Kulturelle und gesellschaftliche Transformationen

Tertius datur. Skizze zur Funktion des Vaters in Bildung
Karl-Josef Pazzini | 85

Die Not der Selbstverbürgung in gegenwärtigen Gesellschaften
Rainer Kokemohr | 111

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Identitätsbildung und gesellschaftlicher Wandel
Walter Bauer | 129

Geschlechtertransformationen.
Überlegungen zu einer postfeministischen Bildungstheorie
Gesa Heinrichs | 149

Pop. Bildungstheoretische Überlegungen im Kontext
der Cultural Studies
Olaf Sanders | 165

Bildung und Migration. Bildungstheoretische Überlegungen im Anschluss
an Bourdieu und Cultural Studies
Hans-Christoph Koller | 181

Bildung in einer postkolonialen Gesellschaft
Michel Foaleng | 201

Schulbildung am Ende der Gutenberg-Galaxis.
Bruchstücke zum schulischen Umgang mit neuen Medien
Andreas Hoffmann | 217

Staatsbürgerrechte, Sozialstaat und Bildung
Sönke Abeldt | 233

Autorinnen und Autoren | 249

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung

I

Kulturelle und gesellschaftliche Umbrüche, die gegenwärtig in allen möglichen

Formen stattfinden und sich durch die »Globalisierung« zu vervielfältigen

scheinen, stellen eine der großen Herausforderungen für die Sozial-

wissenschaften dar. »Social prozesses«, resümiert der englische Soziologe John

Urry in Sociology beyond Societies (2000, 188), »have to be rethought as invol-

ving multiple mobilities with novel spaces and temporalities.« Urry entwickelt

die Vision einer Soziologie, die nicht mehr auf den Gesellschaftsbegriff fixiert

ist. Seine Soziologie der Mobilität versucht auf die vielen unterschiedlichen

Bewegungen und Beweglichkeiten zu reagieren, die den Gegenstand der

Soziologie selbst transformieren und eine post-disziplinäre Sozial-, Kultur- und

Politikwissenschaft erfordert – ähnlich den Humanities, die Jacques Derrida

(2001) im Sinn hat. Die Umbrüche fordern auch die Erziehungswissenschaft

heraus, die durch ihrer disziplinäre Durchlässigkeit gut gerüstet scheint. 

Nur eine Pädagogik, die sich gesellschaftlichen Entwicklungen verschließt,

könnte die Konsequenzen und Folgen des sich selbst beschleunigenden gesell-

schaftlichen Wandels ignorieren oder an womöglich überkommenen Formu-

lierungen ihrer Grundbegriffe festhalten. Das gilt auch für den Begriff der

Bildung. Allein die »Entwicklungstatsache« der Gesellschaft gibt Anlass, tradi-

tionelle Bildungsentwürfe hinsichtlich ihres aktuellen Gehaltes zu sichten und

entsprechenden Transformationsprozessen zu unterwerfen. In der Grund-

stimmung des Jahrtausendwechsels wurde dieser Zusammenhang enggeführt,

indem die gesellschaftliche Entwicklung immer weniger als einfache

Fortschreibung eines historischen Entwicklungsprozesses erfahren wurde und

immer mehr als Zuspitzung einer durch die Präfixe multi-, poly- oder post-

gekennzeichneten Grundsituation. Insbesondere die Pluralisierung von

Lebensformen, Wertorientierungen und Diskursarten im Verbund mit gleich-

zeitig sich vertiefenden gesellschaftlichen Antagonismen und sozialen

Ungleichheiten werfen die Frage nach den Konsequenzen für die Bildungs-

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


systeme, -institutionen und die theoretischen Grundlagen des Bildungs-

begriffes auf. Als Konsequenz aus dieser Zuspitzung ließ sich innerhalb des

erziehungswissenschaftlichen Diskurses – so sich eine solche Feststellung

innerhalb der nun auch schon nicht mehr ganz so neuen »neuen Unüber-

sichtlichkeit« noch treffen lässt – das zunehmend häufige Auftauchen der Rede

oder zumindest der Bezugnahme auf ein kommendes Ende beobachten. 

»Eine Ende-Empfehlung nach der anderen, und das seit Jahren und Jahrzehnten: Ende der Geschichte, Ende
des Klassenkampfes, Ende der Kunst, Tod Gottes, Schluss mit der Moral, Abschaffung des Menschen, Überwin-
dung des Logozentrismus, des Eurozentrismus, des Patriarchats und ebenso Abschied von Utopie, Beziehungs-
kiste oder Tischsitten. Wir sind post-modern, post-analytisch, post-strukturalistisch, post-industriell und post-
feministisch geworden, nur eines noch nicht: post-postistisch.« (Welsch 1993, 23)

Mit dem Erstarken des Endzeit-Topos in der erziehungswissenschaftlichen

Debatte zeigt sich zumindest, dass die aktuellen gesellschaftlichen, kulturellen

sowie die dazugehörigen theoretischen Entwicklungen als dem pädagogischen

Projekt tendenziell entgegenstehend wahrgenommen werden. Nicht etwa,

dass die pädagogische Diskussion nicht mit dem Thema Ende vertraut wäre.

Verabschiedungen großer Systeme wurden auch in der Erziehungswissen-

schaft weitergereicht. Die Frage nach der Finalität hat gemäß der grundsätzli-

chen Zeitlichkeit von Bildungs- und Erziehungsprozessen die grundlagen-

theoretische Reflexion der Begriffe von Bildung und Erziehung sogar von

Anbeginn an begleitet. Das Ende ist hier und heute aber weiter gefasst; die

Universalität der Umbruchsituation lässt keine Teillösungen mehr zu. Wer

soll noch ein Ende der Erziehung feststellen können? Von wo aus ließe sich

die Stimme erheben, wenn sich doch alles im Modus des Umbruches befin-

det? Wie lassen sich dann aber die aktuellen Entwicklungen denken bzw. wie

ließe sich eine Situation weitgehender Transformation so transformieren,

dass sie pädagogisch bearbeitbar wird? Aufgegeben ist eine Suche nach Über-

setzungsmöglichkeiten der kulturellen und gesellschaftlichen Umbrüche in

erziehungs- bzw. bildungstheoretischer Absicht. Oft wird diese Suche eher

aufgegeben als begonnen, was niemanden wundert, weil vor dem

Hintergrund der aktuellen theoretischen Entwicklungen immer weniger vom

Gelingen eines solchen Übersetzungsversuches oder – vorsichtiger – von sei-

ner Möglichkeit ausgegangen werden kann. Jede begriffliche Scharfstellung

erzeugt schließlich ihre eigene Unschärfe. Weil aber andererseits gesellschaft-

liche und kulturelle Umbruchsituationen ohnehin durch das Zerbrechen ein-

geschriebener Sinnzusammenhänge geprägt sind, kann man versuchen, die-

sen sich ohnehin selbst übersetzenden Prozess in die Erziehungs- und Bil-

dungstheorie zu verlängern. Es geht also um Einschreibung und Affirmation

– sprich: Anpassung an das Geschehen – in kritischer Absicht. Mit dem

Begriff der Transformation soll somit nicht nur eine Bestandsaufnahme eti-

kettiert, sondern auch bewusst eine Position in der erziehungswissenschaftli-

8 | Einleitung

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


chen Debatte bezogen werden. Der Blick auf Transformationsprozesse, der

aufbrechende Sinnzusammenhänge erkennt, macht Mut, die Übersetzung

anzugehen. Weil keine Originalvorlage strikte Grammatik einfordert, hoffen

wir, dass die Larmoyanz über das Ende pädagogischer Möglichkeiten in neue

Modelle von Bildung und Erziehung übersetzt werden kann.

I I

Die hier versammelten Beiträge sind entstanden im Rahmen eines

Forschungsschwerpunkts, der am Fachbereich Erziehungswissenschaft an der

Universität Hamburg seit einigen Jahren zum Thema »Bildung und gesell-

schaftliche Transformationsprozesse« arbeitet. Die Relevanz eines solchen For-

schungsschwerpunktes bestätigt sich auch in der Themenstellung des DGfE-

Kongresses, der im September 2000 in Göttingen unter dem Titel Bildung und

Erziehung in Übergangsgesellschaften unter Beteiligung des Hamburger For-

schungsschwerpunkts stattfand. Gemeinsamer Ausgangspunkt der beteiligten

Wissenschaftler und Wissenschaftlerinnen war die Einschätzung, dass viele,

wenn nicht alle Gesellschaften gegenwärtig von Transformationsprozessen

geprägt seien, auf die die Bildungstheorie reagieren müsse. Allerdings reicht

eine bildungstheoretische Reaktion, die sich in Begriffsarbeit erschöpft, kaum

hin.

Man könnte ohnehin fragen, warum Begriffe so träge sind, hatte der fran-

zösische Philosoph Henri Bergson doch schon in Materie und Gedächtnis (im

frz. Original zuerst 1896) festgestellt, dass all die Bilder, die weniger als ein

Ding, aber mehr als eine Vorstellung seien, Selbst- und Weltverhältnisse kenn-

zeichnen wie ihnen zugrunde liegen, Spuren ihrer Bewegung zeigen, von der

abstrahiert sie zwangsläufig zu Trugbildern erstarren. Wenn es die

Begriffsarbeit allein täte, dann müsste Urry z. B. das Rad nicht sozialwissen-

schaftlich neu erfinden. Der sozialwissenschaftliche Fokus zwingt auch zur

Empirie, mit der die Begriffsarbeit verzahnt werden muss.

Zugrunde liegen den allermeisten Beiträgen Vortragsskripte, die innerhalb

einer öffentlichen Ringvorlesung, die der Forschungsschwerpunkt zwischen

1999 und 2001 organisierte, vorgetragen und diskutiert wurden. Die Vor-

tragenden wurden gebeten, auf zwei Leitfragen einzugehen: Welche Konse-

quenzen folgen aus den Transformationsprozessen für die Erziehungswissen-

schaft – und zwar im Hinblick sowohl auf empirische Forschung als auch auf

den Bildungsbegriff als normative Leitkategorie für die Begründung und Kritik

pädagogischen Handelns? Und wie lassen sich solche Transformations-

prozesse und ihre Konsequenzen für das Bildungswesen beschreiben und ana-

lysieren? 

Die Beiträge dieses Bandes verdichten sich zu einem Zwischen-Bericht der

Arbeit des Forschungsschwerpunkts. Sie setzten allerdings recht unterschied-

Einleitung | 9

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


liche Akzente. Die Beiträge des ersten Teils gehen eher vom Begriff aus, die des

zweiten von sozialen, kulturellen oder gesellschaftlichen Phänomenen. Die

Texte bilden Plateaus im Sinne des französischen Philosophen-Psycho-

analytiker-Duos Gilles Deleuze und Félix Guattari (1997, 37), die darunter

Intensitätszonen verstehen, die sich zu einem Rhizom verdichten, also ein

Geflecht bilden und keine binäre Struktur. Das Geflecht ließe sich bestenfalls

kartieren, was hier nicht geleistet werden kann und soll. Letztlich wird sich jede

Leserin und jeder Leser seinen eigenen Pfad durch die Texte schlagen müssen

und Verbindungen ziehen, die so nicht vorauszuahnen waren. Darin läge ja

auch gerade der Gewinn. Das Zwischen ermöglicht Passagen.

Nahe liegt, dass zu Beginn des Versuches, eine Transformation sichtbar

und beschreibbar zu machen, eine Bestandsaufnahme des Ausgangssettings

steht. Von wo nimmt die Transformation ihren Ausgang und in welche

Register und Forschungsfelder der Erziehungswissenschaft schreibt sie sich

ein? Diese Frage stellt sich im Allgemeinen, denn eine Fokussierung auf einen

spezifischen Phänomenbestand würde den Blick verengen und die Plausibilität

der Notwendigkeit der übergeordneten Fragestellung herabsetzen. Werner

Friedrichs untersucht in seinem Beitrag Reichweite und Konstruktions-

bedingungen des Transformationsbegriffs im Bezug auf jenes Allgemeine: die

Allgemeine Erziehungswissenschaft. Der Allgemeinen Erziehungswissen-

schaft – verstanden als Folie, auf der der Bildungsbegriff formuliert wird – wird

empfohlen, den Transformationsbegriff nicht als Übergangsstadium zwischen

zwei fixierten Begründungsmustern verschwinden zu lassen, sondern ihm

eine zentrale Position in der Architektur des Allgemeinpädagogischen zukom-

men zu lassen.

Aber nicht nur das Ausloten der Ausgangs- und Strukturbedingungen und

deren transformatorische Inschrift können helfen, die Beziehung von Bildung

und Transformation zu erhellen, sondern auch die Frage nach dem Wohin.

Insbesondere vor dem Hintergrund, dass sich Transformationsprozesse von

einfachen Abbruchsituationen dahingehend unterscheiden, dass sie in diskre-

ten Bahnen verlaufen und es daher geeignet erscheint von Transformation als

Verlauf zu sprechen, wird die Frage nach der Ankunft virulent bzw. danach, ob

und wie sich Vorstellungen über einen solchen Endpunkt der Transformation

gewinnen lassen. Michael Wimmer lotet pädagogische Zukunftsvorstellungen

zwischen Utopie und Pragmatismus aus und verwirft die falsche Alternative.

Das ausgeschlossene Dritte findet er in den Überlegungen Derridas zur Gabe

und ihrer nicht-intentionalen Zeitlichkeit. Es geht ihm darum, am »Glauben an

Unaustauschbarkeit« trotz und d. h. gerade aufgrund der Undarstellbarkeit des

Unaustauschbaren festzuhalten, weil genauso eine erhaltenswerte Kernüber-

zeugung der kritischen Erziehungs- und Bildungstheorie reformuliert werden

könnte.

Die Radikalität, mit der sich in vielerlei Hinsicht die Fragestellung nach

dem Zusammenhang von Bildung und Transformation stellt, scheint sich

10 | Einleitung

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


damit auch aus der Unmöglichkeit zu speisen, vermittels der Fragen nach

dem Woher und dem Wohin einen verbindlichen Rahmen abzustecken, der

es erlauben würde Transformation zu rastern. Transformation kann nicht

mehr das Maß geben, die Änderung gegenüber dem Ausgangszustand zu

indizieren, noch kann sie Fluchtlinie sein, an der sich die Vorstellungen zur

Reformulierung des Bildungsbegriffs ausrichten. Transformationsprozesse

lassen sich damit weder ausgehend von bestimmten Zukunftsentwürfen

noch von vereinzelten Zuständen, zwischen denen Transformationsprozesse

vermitteln, verstehen. Transformation dringt nach »Innen« und damit in die

Begriffsbestände pädagogischen Denkens. Martina Koch fragt nach der wirk-

lichkeitsgenerierenden Kraft bildungstheoretischer Begriffe, die – so ihre

Diagnose – akut im Schwinden begriffen sei. Catch-all-Begriffe funktionie-

ren zwar diskursiv, erzeugen aber keine bessere Wirklichkeit. Sie verstellen

das Problem mehr, als sie es erhellen. Einen Ausweg aus dem Stillstand ent-

deckt die Autorin im Begriff als Kontext, in dem mögliche Bildungs-

empfehlungen modellhaft und ohne Garantien auf Erfolg erprobt werden

könnten.

Führt die Beschäftigung und Einbindung des Transformationsbegriffs

damit auf eine weitestgehende Entgrenzung von sozialwissenschaftlicher

Statik? Der Eindruck, man könnte den Zusammenhang zwischen Bildung und

Transformation erklären, indem man die Bezüge und Theorietechniken ver-

flüssigt, dürfte sich als trügerisch erweisen. Zumal ein ernst genommener

Begriff von Transformation spätestens bei dem Versuch, seinen transformato-

rischen Gehalt näher zu bestimmen, um ihn zur Bildung ins Verhältnis zu set-

zen, wieder zu Festigkeit tendiert. Es wäre also wieder rückzufragen, inwieweit

»losgelassene« Transformation in ihrem Inneren zu erneuter Festigkeit ten-

diert. Roger Behrens’ Antwortversuch kann dahin gehend als Rückblende ver-

standen werden, der noch einmal nach dem Sinn der Thematik Transfor-

mation/ Bildung fragt, wenn sich die Brisanz dieses Zusammenhanges als eine

prolongierte Dialektik von Brüchen darstellt. Behrens skizziert das

Bildungsdenken  Walter Benjamins. Benjamins Kultur-Philosophie rekonstru-

iert die Modernisierungsprozesse des 19. Jahrhunderts für das 20. Behrens

unterstreicht ihre Aktualität für das 21. Für Benjamin war der Stillstand die

Katastrophe: dass es einfach immer so weitergeht. Dagegen mobilisiert er den

Bruch, der Übergänge ermöglicht. Auch hier geht es um die Möglichkeit von

kritischer Bildungspraxis, die die Idee nicht preisgibt. 

In ethischer Hinsicht ist genau dann die Suche nach Verfestigungen auf-

gegeben, wenn sich aus stetem Wandel keine fixe Haltung gewinnen lässt.

Monika Kaminska sucht nach einer solchen ethischen Perspektive. Dazu

bewegt sie Gedanken, die Emmanuel Levinas in Ohne Identität entwickelt.

Gesucht wird ein dialogischer Bildungsbegriff, der gegen Narzissmus und

Egoismus immun bleibt, weil er den oder die Andere nicht vom Eigenen, son-

dern von der Alterität her denkt.

Einleitung | 11

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vielen dieser Fragen kann man sich auch von den Phänomenen her nä-

hern. Weil sich von dort aber noch ganz andere Fragen stellen, zeigt sich deut-

lich, dass sich der Sache nach kein abgeschlossenes Wissen über die in Frage

stehenden Zusammenhänge gewinnen lässt. Die Suchbewegung muss sich

immer weiter transformieren, sich weiter bilden, sich fortsetzen. Verschiedene

Fortsetzungen sind im zweiten Teil des Buches versammelt.

Der Vater sei los, stellt Karl-Josef Pazzini fest. Vielleicht hat es ihn aber so,

wie allgemein vermutet wird, auch nur für eine kurze Zeitspanne gegeben. Von

der Person des Vaters gelangt Pazzini anhand vieler Beispiele zu seiner

Funktion, die versagt und »in Bildung« bleibt. Als ausgeschlossenes Drittes

ermöglicht sie Bildung erst. Aber die Institution erodiert und muss aufgrund

ihrer zunehmenden Unsichtbarkeit bezeugt werden, um sie symbolisch auf-

rechtzuerhalten.

Am Beispiel der Biographie eines Kameruners zeigt Rainer Kokemohr die

Not der Selbstverbürgung in modernen Gesellschaften. Wie erzeugt sich das

Selbst durch Verbürgung? Wer bürgt? Die Mikro-Analyse zeichnet das kom-

plexe Bild eines Prozesses, in dem sich familiäre Strukturen und Kolonial-

macht durchdringen, und birgt – nur für den ersten Blick – eine Überra-

schung: Subversion ermöglicht Emergenz, die sich sprachlich ausdrückt.

Walter Bauer widerlegt, dass der Begriff der Identität ein Anachronismus

ist, der im Widerspruch zur gesellschaftlichen Transformation steht, indem er

seine Beweglichkeit vorführt. Durch den Wandel ändern sich die Identitäts-

formationen. Gerade in post-traditionalen Gesellschaften aber muss Aner-

kennung und Demokratie von Einzelnen in der Kontingenz des Gegebenen

immer wieder erzeugt werden. Gesa Heinrichs schreibt über Geschlechter-

transformationen. Den Ausgangspunkt bilden die Arbeiten Judith Butlers:

Geschlechteridentitäten werden kulturell erworben und performativ erzeugt.

In Auseinandersetzung mit führenden Protagonistinnen der hiesigen

Debatten wie Annedore Prengel und Barbara Rendtorff entwickelt Heinrichs

Grundlinien einer post-feministischen Bildungstheorie.

Wenn ein Großteil der Kultur heute Pop-Kultur ist, dann – so die

Forderung des Beitrages von Olaf Sanders – muss Bildungstheorie darauf rea-

gieren, wenn Bildung weiterhin in der Aneignung von Kultur bestehen soll.

Hilfreich für die Reaktion ist die Auseinandersetzung mit den Cultural Studies,

die seit den 60er Jahren Praxen des kulturellen Alltagslebens erforscht haben.

In ihrem Umfeld entstandene Arbeiten lassen sich – so die These – als kriti-

sche Bildungstheorie lesen.

Der Beitrag von Hans-Christoph Koller rekonstruiert den post-kolonialen

Zweig der Cultural Studies, um ihn mit der Gesellschaftstheorie Pierre

Bourdieus zu kontrastieren. Die sich ergänzenden Ansätze werden als Werk-

zeuge zur qualitativ empirischen Untersuchung von Bildungsprozessen im

Rahmen transnationaler Migrationen diskutiert. Michel Foaleng verschiebt den

Fokus weiter. Er fragt nach der Brauchbarkeit des kolonial geprägten Bildungs-

12 | Einleitung

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


begriffs in einer post-kolonialen Gesellschaft, in der Kameruns. Dies geschieht

im Vergleich zweier Biographien und im Hinblick auf das dortige Bildungs-

system.

Konsequenzen für das Bildungssystem formuliert auch Andreas Hoff-

mann. In seinem Beitrag geht es um Schulbildung nach und während des

Übergangs in das digitale Zeitalter. In Bruchstücken zum schulischen Um-

gang mit neuen Medien erläutert Hoffmann die unterschiedlichen Interessen

der an Schule Beteiligten und die nicht nur aus dieser Differenz erwachsenen

Gefahren. Dafür, dass die neuen Medien gar nicht so neu sind, wie die Technik

glauben macht, spricht sein Rückgriff auf Jean Paul als frühen Theoretiker

neuer Medien.

Abschließend räsoniert Sönke Abeldt über das Verhältnis von Sozialstaat

und Bildung anhand des Wandels der Staatsbürgerrechte. Fraglich bleibt, ob

Bildung nicht gerade durch ihre Verrechtlichung das nicht ganz Fassbare ver-

liert, bzw. ob das Werden wieder dem Sein geopfert wird, die Pluralität der

Einseitigkeit. »Oeffentliche Erziehung«, formulierte Wilhelm von Humboldt

schon 1792, »scheint mir daher ganz ausserhalb der Schranken zu liegen, in

welchen der Staat seine Wirksamkeit halten muss.« Im Kontext der Diskussion

um die Entstaatlichung des Bildungswesens mag dieser Satz zynisch klingen,

nichtsdestotrotz scheint er heute noch wahr.

Abschließend bleibt uns allen zu danken, die zum Gelingen dieses Bandes

beigetragen haben, nicht zuletzt der Crew vom Transcript-Verlag und unserer

Korrektorin Petra Schloenzig.

Hamburg im März 2002

Werner Friedrichs und Olaf Sanders

L I T E R ATUR

Bergson, Henri: Materie und Gedächtnis. Eine Abhandlung über die Beziehung

zwischen Körper und Geist. Hamburg 1991

Deleuze, Gilles; Guattari, Félix: Tausend Plateaus. Berlin 1997

Derrida, Jacques: Die unbedingte Universität. Frankfurt a. M. 2001

Humboldt, Wilhelm von: Ideen zu einem Versuch, die Gränzen der Wirksamkeit

des Staats zu bestimmen. In: Ders.: Werke in fünf Bänden. Bd. 1. Darmstadt

1980

Urry, John: Sociology beyond Societies. Mobilities for the twenty-first Century.

London/New York 2000

Welsch, Wolfgang: Ach unsere Finaldiskurse … Wider die endlosen Reden vom

Ende. In: Rudolf Maresch (Hg.): Zukunft oder Ende. Wien 1993, 23–28

Einleitung | 13

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Begriffl iche Interventionen

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Transformation des Allgemeinen.

Allgemeine Transformation

Werner Friedrichs

I

Die Bewegung der Transformation ist zu einem Signum unserer Zeit avan-

ciert. Allenthalben werden Situationen kultureller oder gesellschaftlicher Um-

brüche festgestellt. Schon in der paradoxen Geste des Fest-stellens einer

Transformation, die sich der Bewegung der Transformation zu nähern ver-

sucht, indem sie sie zum Stillstand bringt, kündigt sich die Schwierigkeit an,

Transformationsprozesse in den Blick zu bekommen. Ein sich zusehens expo-

nierender Gegenstand, der sich offenbar nur schwer eingrenzen lässt. Folgen

Transformationsprozesse damit einer »Ästhetik des Verschwindens«, ist die

Rede über sie reine Sophisterei? Transformation. »T. bezeichnet insbes. die –

oft mit verschärften Anpassungsproblemen, Konflikten und Krisen verbunde-

ne – tiefgreifende u. grundlegende Umwandlung einer Ges. und Kultur in ein

neues, anderes soziokult. Gesamtsystem, z. B. Übergang von der Argar – zur

Industrieges., Moderne zur Postmoderne« (Hillmann 1994, 880). Ein Indiz für

Transformationsprozesse ist offenbar der tief greifende Wandel einer

Gesellschaft oder einer Kultur. Wäre es dann nicht aber einfacher etwa vom

Ende der Moderne und dem Anfang der Postmoderne zu reden? Welches über-

schüssige Moment macht die Transformation der Moderne in die Postmoderne

gegenüber der Beschreibung vom »Ende der Moderne« und dem »Anfang der

Postmoderne« geltend? Oder übernimmt der Transformationsbegriff eine Art

Ausfallsbürgschaft für die Unmöglichkeit der Selbstbeobachtung in einem ra-

dikalen Sinne ein Ende zu postulieren? Eine Kultur oder eine Gesellschaft, die

Selbstbeobachtungen kommuniziert, müsste schon vor ihrem Anfang da sein,

um über ihren Anfang reden zu können, und nach ihrem Ende, um von ihrem

Ende reden zu können. Der Transformationsbegriff wäre in diesem Sinne die

Bedingung der Möglichkeit, radikale Umbrüche zur Darstellung zu bringen.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


In aller Vorläufigkeit verweist der Transformationsbegriff damit auf einen

Rest. Auf einen Rest, der sich durch den Umbruch hindurch erhält. Sedimente.

Nicht der radikalste aller denkbaren Brüche, sondern ein sich durchhaltendes

Moment zeugt davon, dass nicht alles zu Ende gegangen ist. Eine solche

Denkfigur profitiert von der Wohlunterschiedenheit von Form und Medium.

Zwar wird die Form in der Transformation wesentlich verändert, aber über das

Medium schreibt sich die Transformation der Form in ein Kontinuum ein. In

einer etwas schärferen Formulierung: Mit der Unterscheidung von Form und

Medium ist die Möglichkeit gegeben, von Transformation zu reden und nicht

einfach von Anfang und Ende. Formentheoretisch ergäbe sich der spitzfindige

Zusatz, dass auch Medien über eine Form verfügen und umgekehrt Formen

auch mediale Eigenschaften eignen. So gewendet, setzt sich die Unterschei-

dung zwischen Form und Medium fort, tendiert zur Wiederholung und repro-

duziert sich offenbar in alle Richtungen. Das radikalisiert die Unterscheidung

zwischen Form und Medium dahingehend, dass die Unterscheidung nicht

mehr an eine »einfache« Unterscheidung zwischen Form und Material zurück-

gebunden werden kann. Es handelt sich – in den Worten Gumbrechts (1988)

– um eine flache Unterscheidung. In der Topographie einer Transformation

zeigen sich dann nicht Lücken, Nischen oder Ränder, in denen Un-

transformiertes konserviert wird, sondern durch das Medium hindurch artiku-

liert sich die Transformation. Damit ist der Problemhorizont abgesteckt:

Können sich in einer Bewegung der Transformation auch solche Sachverhalte

erhalten, die von allgemeiner Qualität sind, und nicht nur solche, die durch

nischenhafte Vereinzelung gekennzeichnet sind? Wenn eine Transformation

nicht allein das Besondere erhält, gibt es die Möglichkeit, dass sich ein

Allgemeines durch die Transformation hindurch fortschreibt? Gäbe es über-

haupt ein Allgemeines zu denken, das nur »zwischen« den Transformationen

allgemein ist? Beanspruchen Qualitäten des Allgemeinen nicht schon von ihrer

Bestimmung als Allgemeinheiten Geltung über die Transformation hinaus?

Was aber bliebe von einer Transformation übrig, wenn »das Allgemeine« in

seinem Bestand als unveränderbar angenommen wird?

Das Verhältnis zwischen den Begriffen Transformation und Allgemeinheit

scheint genau dann nicht anders denn als Gegen-über-stellung beschreibbar,

wenn die Transformation distinkte, zu unterscheidende Zustände produziert

und das Allgemeine dazu tendiert, die Gleichheit gegenüber Unterschiedlichem

festzuhalten. Tiefe und Wirkmächtigkeit der Transformation wären dann um so

größer anzunehmen, je weniger von diesen Gemeinsamkeiten übrigbleibt. Je

weniger Allgemeines, desto mehr Transformation. Eine solche Engführung ver-

fehlt allerdings einen philosophischen Diskurs, der bereits einen wesentlich flui-

deren Begriff des Allgemeinen entworfen hat, als darunter lediglich ein über-

greifendes Ordnungssystem zu verstehen. Denn spätestens durch Aristoteles’

Einlassungen wird eine allzu großen Nähe des Allgemeinheitsbegriffes zum

Gattungsbegriff zumindest fraglich, weil das Allgemeine auch das Wesen des

18 | Werner Friedrichs

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einzelnen auszudrücken vermag. Insbesondere wird das Allgemeine hier als ei-

ne Art Medium angenommen, in dem sich Wissen verdichtet. Im Allgemeinen:

»Der Charakter des A. als des notwendig Zukommenden hat zur Folge, dass das

A. bei der Untersuchung des Verhältnisses der Erfahrung zu dem Wissen als das

Moment fungiert, dessen Thematisierung das Überschreiten der diese Weisen

des Fürwahrhaltens trennenden Schwelle markiert und das Wissen konstitu-

iert.« (Zimmermann 1971, 167). Je weiter das Allgemeine vom Bezug auf die

Stiftung eines fixen Ordnungszusammenhanges entfernt wird, je weiter das

Allgemeine medialisiert wird, desto weniger drängt sich das Verhältnis von

Transformation und Allgemeinem als ein antagonistisches auf.

I I

Und doch, wenn gegenwärtig von gesellschaftlichen und kulturellen Um-

brüchen großer Reichweite die Rede ist, sieht sich insbesondere die Allge-

meine Pädagogik von dieser Bewegung bedroht. Anschaulich wird dies an

einem der wahrgenommenen Schmelzpunkte der Gegenwart: Die vermeindli-

che Transformation der Moderne – mit dessen Schicksal sich die Pädagogik auf

verschiedendliche Weise verschwistert hat – in eine Postmoderne wurde und

wird insbesondere in der Allgemeinen Erziehungswissenschaft als Krisen-

szenario rezipiert.

»Man erkennt einen weitgehenden und historisch einmaligen Bruch in den pädagogischen Grundüber-
zeugungen, der mit der Preisgabe von Einheitsvorstellungen zu tun hat. Die Allgemeine Pädagogik steht erst-
malig in ihrer Geschichte vor der Frage, was sie begründen kann, wenn alle einheitlichen Fundamente der
Begründung preisgegeben werden müssen […] Für diese Erfahrung steht der Begriff ›Postmoderne‹, der am
Ende der achtziger Jahre dominant wird, aber längst vorher die unterschwellige Theorieentwicklung bestimmt
hat.« (Oelkers 1997, 237)1

Im Unterschied zu anderen Herausforderungen der Allgemeinen Erziehungs-

wissenschaft wird hier eine besondere Qualität behauptet. Nicht etwa, dass sich

Transformation des Allgemeinen | 19

1 Die Behauptung, die Auseinandersetzung der Erziehungswissenschaft mit dem

Phänomenbestand der Postmoderne habe sich zunächst vor allem entlang einer Gegen-

überstellung entwickelt, gilt natürlich nicht allein für die Erziehungswissenschaft. Die

Debatte um die als »postmodern« etikettierte Denkbewegung glich in ihrem Verlauf auch

in anderen sozialwissenschaftlichen Disziplinen eher Grabenkämpfen als einer Aus-

einandersetzung mit diesem teilweise sehr inspirativen Gedankengut. Im Einzelnen

geben allerdings bestimmte Verlaufslinien dieser Debatte interessante Einsichten in die

Wahrnehmungsmuster. So erschien 1985 in einer Phase, als diese Debatte sich im deut-

schen Sprachraum Gehör verschaffte, der Sammelband Am Ende – Postmodern? (Baacke

u. a. 1985). Am Ende! Am Anfang der sich entfaltenden Debatte schon das Ende namens

Postmoderne.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorstellungen und Modelle vom Allgemeinen in der Erziehungswissenschaft

in verschiedenen Zeitabschnitten nicht immer wieder einer kritischen Über-

prüfung unterziehen lassen mussten und dass radikale Kritik Anlass zu einer

Überarbeitung bot. In unvertretbarer Kürze zusammengefasst wurde auf diese

»Krisen« mit der Einführung bzw. Verabschiedung spezifischer Epochen oder

Paradigmen reagiert und pädagogisches Gedankengut nach Maßgabe verän-

derter Ordnungsgesichtspunkte einer umfassenden Umschrift unterzogen.

Jetzt der »historisch weitgehend einmalige Bruch«. Die »Preisgabe von Ein-

heitsvorstellungen«. Was aber genau kann unter der Preisgabe von Einheits-

vorstellungen verstanden werden, wenn angenommen werden darf, dass hier

weder der Verlust eines umfassenden Systems gemeint ist noch auf die

Unmöglichkeit der Angabe eines einheitlichen »Wesens(-grundes)« pädagogi-

schen Denkens verwiesen wird? Beides wurde bereits vor dem Einbruch des

postmodernen Diskurses in die Erziehungswissenschaft als unzureichend ver-

abschiedet. Auch an die Aufgabe eines transzendentalpragmatischen Projektes

der Herausarbeitung letzter Gründe etwa für das Ungelöste Normproblem in der

Pädagogik (Ruhloff) dürfte nicht erst mit Anbruch der Debatte um die Post-

moderne gedacht sein. Die Preisgabe pädagogischer Grundüberzeugungen

weist also sowohl über die Wiederholung einer diltheyschen Systemkritik als

auch über den Abbau ontologischer Festschreibungen hinaus, wenn nicht ein-

fach eine bereits formulierte Kritik erneuert werden soll.

Ohne dass die so genannte Dekonstruktion für das Ganze des postmoder-

nen oder auch poststrukturalistischen Denkens genommen werden kann, lässt

sich dennoch exemplarisch an der dekonstruktiven Relektüre vorhandener Be-

gründungsmuster verfolgen, wie die Begründbarkeit hinsichtlich ihrer gene-

rellen Funktionalität derart in Frage gestellt wird, dass am Ende »alle einheitli-

chen Fundamente der Begründung preisgegeben werden müssen«. In unver-

tretbarer Kürze formuliert setzt die Dekonstruktion beim philosophisch

ungelösten Problem des Selbstbezugs von Argumenten ein. Zwei Strategeme

Allgemeiner Pädagogik, sich ihrer Allgemeinheit zu versichern, geraten damit

unter den Verdacht, mit Hilfe einer virtuellen Externalisierung den

»Explosivstoff Selbstreferenz« (Luhmann) vergessen machen zu wollen. (1) Der

Versuch, sich vermittels eines Systems einer Allgemeinheit zu versichern,

brachte der Erziehungswissenschaft den Vorwurf Diltheys ein, solche Bemü-

hungen seien nichts als Privatsysteme beflissener Pädagogen. Insbesondere

die zeitweise starke Konjunktur solcher Entwürfe schien den Verdacht zu stär-

ken, dass es sich hier um im Grundsatz kontingente Systeme handelt. Weitere

Überlegungen, etwa in Form des gödelschen Unvollständigkeitstheorems oder

von Modellen offener Dialektik, korrigierten einen Systembegriff, der auf der

Vorstellung beruhte, allumfassend, vollständig und somit insbesondere allge-

mein zu sein. Die dekonstruktive Lektüre tritt einen Schritt zurück und fragt

nicht nach dem Bestand eines angenommenen Systems, sondern nach der

Systematizität des Systems. Worin besteht das Systematische eines Systems?

20 | Werner Friedrichs

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ist es nicht vielmehr so, dass jedes System seinerseits ein System voraussetzt

und damit in einen Iterationsprozess eintritt, der sich nicht abschließen lässt?

(2) Eine andere Strategie, des Allgemeinen in der Pädagogik inne zu werden,

besteht im Versuch der Gründung des Allgemeinen. Im Verfolg dieser Strategie

drängt sich allerdings die Selbstbezüglichkeit des Unternehmens als Problem

nicht in aller Offenheit auf, weil die Begründung zumeist über eine Ver-

schiebung, Externalisierung bzw. Transformation verläuft. Viele Paradigmen

und Forschungsrichtungen der Allgemeinen Erziehungswissenschaft stehen

für eine bestimmte Richtung dieser Verschiebung. Anthropologische, moral-

philosophische oder theologische Argumente leisten die Absicherung, die

Begründung des pädagogischen Feldes. Die Begründungslasten werden damit

in einen externen Argumentationszusammenhang verschoben, und es muss

dann nur noch gerechtfertig werden, inwieweit die jeweiligen Importe pädago-

gisch relevant sind. Für die pädagogische Relevanz ein Maß zu finden bedeu-

tete aber anzugeben, was genau unter der pädagogischen Relevanz zu verste-

hen ist, insbesondere wie sich das Attribut »pädagogisch« im Allgemeinen

bestimmen ließe. Das aber führt in einen Zirkelschluss, wenn die Absicherung

eines pädagogischen Grundsatzes bereits deligiert wurde.

Die Frage nach der Pädagogizität des Pädagogischen bleibt damit unbeant-

wortet.2 Der Versuch, vermittels einer Systematik einen Bereich abzuzirkeln,

der pädagogisch einheimische Kategorien enthält, scheitert an der Unmöglich-

keit, die Eigentümlichkeit des systematischen Rahmens zu benennen, der den

ihm eingeordneten Elementen den Rechtsgrund liefern könnte, pädagogisch

zu sein. Ebenso erscheint die Hoffnung auf ontologische Abschlussformeln,

die die Bestimmung eines letzten Grundes liefern könnten, um nach seiner

Maßgabe das Pädagogische zu bestimmen, nicht erst seit dem Aufkommen der

Dekonstruktion illusionär.

I I I

Gleichzeitig bleibt die Frage nach dem Bestand einer Allgemeinen Pädagogik

virulent. Die nicht verstummende Kontroverse um Möglichkeit und Notwen-

digkeit einer Allgemeinen Pädagogik mahnt dies an. Die Mahnung soll an die-

ser Stelle nur als solche aufgefasst und damit bewusst auf den minutiösen

Einstieg in eben diese fachwissenschaftliche Debatte verzichtet werden. Fest-

gehalten kann aber vielleicht werden, dass der Eintrag sehr unterschiedlicher

Transformation des Allgemeinen | 21

2 Damit soll nicht die Frage nach einem Wesen des Pädagogischen restituiert werden.

Die Bedeutsamkeit der Frage nach der Pädagogizität erhält sich auch, wenn das

Pädagogische als »Zuschreibungskategorie« verstanden wird. »Ganz eindeutig, die

Qualifizierung von Tatsachen als ›pädagogisch‹ ist aller Alltäglichkeit der gemeinten

Phänomene und geschilderten Praktiken zum Trotz eine Tätigkeit jenseits aller

Selbstverständlichkeit, kontrovers schon bei denen, zu deren Profession es gehört,

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Standpunkte in die aktuelle Debatte als Hauptproblem für die Allgemeine

Erziehungswissenschaft empfunden wird. Nicht nur, dass die Allgemeine

Pädagogik längst zu einem speziellen Diskurs innerhalb der erziehungswis-

senschaftlichen Landschaft geworden ist, sondern auch die durch die zuneh-

mende Ausdifferenzierung der Erziehungswissenschaft hervorgebrachte

Heterogenität der Einzelpädagogiken, die je für sich geltende besondere

Allgemein-Pädagogiken entwickeln, steht dem Projekt einer allgemein/ver-

bindlichen Pädagogik entgegen. Längsschnitte durch diese Debatte weisen ent-

weder eigene Ordnungsgesichtspunkte aus (vgl. etwa Wigger 1996 oder Vogel

1998) oder bestätigen einfach nur die unversöhnliche Vielfalt (vgl. z. B.

Brinkmann/Petersen 1998). Das gilt auch für die einzelnen Beiträge; hier

reicht das Spektrum von der ungebrochenen Suche nach der »pädagogischen

Universalie« (etwa bei Prange 2001) zur Umwidmung des Einen in ein Vieles

(z. B. Paschen 1997), denen es entweder um eine Rettung des Einheitsgedan-

kens oder die bloße Affirmation radikaler Pluralität geht. Unpluralistische

Pluralitätsverarbeitung, die manchen sogar als »ärgerlich« erscheint (vgl. z. B.

Breinbauer 2000, 132).

Der Sache nach ist es nicht ausgemacht, dass sich Positionen nur auf der

einen oder anderen Seite der Unterscheidung zwischen Einheit und Vielheit

finden lassen. Aber geht der Zweifel nicht viel weiter? Trägt überhaupt noch

eine Wohlunterschiedenheit zwischen Einheit und Vielheit, die die Separiert-

heit der Allgemeinen Pädagogik(en) hervortreten lässt?3 Oder setzt der Trans-

formationsprozess schon hier ein? Lässt sich eine zukünftige Allgemeine

Pädagogik nur als ein »dekompositorischer Diskurs« (Ruhloff) fassen, der den

unterschiedlichen Schattierungen, die aus radikaler Pluralität hervorgehen, in

einer skeptischen Begegnung ihr Recht zukommen lässt?

22 | Werner Friedrichs

Wirklichkeiten als pädagogisch zu qualifizieren. […] Was bedeutet es, die Wirklichkeit als

›pädagogisch‹ zu qualifizieren? Wie, wäre ja zu fragen, gehen wissenschaftliche

Pädagogen selbst mit der Tatsache um, dass die Qualifizierung von etwas als ›pädago-

gisch‹ ein Problem ist?« (Tenorth 1992, 36) Die Unterschiedlichkeit von »Was-« und

»Wie-Fragen« wird in der Rückführung des Pädagogischen auf sich selbst aufgehoben:

der Pädagogizität des Pädagogischen.
3 »Die Frage ist nur, wie infolge dieser Sachlage beliebige Separatismen, wie end- und

fruchtlose Verfassungsstreitigkeiten in der Pädagogik vermieden werden können.

Offensichtlich nicht, indem die differenten Systematiken einfach aufeinander losgelassen

werden. Aus sich heraus, d. h. mit ihren je spezifischen Systemeinsichten, die sich nur

partiell überschneiden, vermögen sie nicht angemessen aufeinander loszugehen; denn

sie treffen einander nur im Partikularen und verfehlen sich in Totum. Sie unter

Vorbehalt der Konsenssuche gelten zu lassen, verkennt die Sachlage, virtualisiert allen-

falls die Ansprüche; denn die Systematiken formulieren ja gerade Konsensbedingungen

für den gesamten Bereich.« (Ruhloff 1992, 214)

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I V

Einen Schritt zurück: Neuanfang. Transformation. Die Hinzufügung einer

»Transformationsgesellschaft« zur stetig wachsenden Liste der bereits ausge-

rufenen Gesellschaftsformen – Industriegesellschaft, Informationsgesell-

schaft, Erlebnisgesellschaft, Wissensgesellschaft, Multiperspektivgesellschaft,

Risikogesellschaft, Inszenierungsgesellschaft usw. – würde der Wahrnehmung

Rechnung tragen, dass nach dem »Ende der großen Erzählungen« keine fixier-

te Situationsbeschreibung Legitimität für sich beanspruchen kann. Anstelle

einer systematisch-einheitlichen Erzählung mit übergreifendem Geltungsan-

spruch erzeugt radikale Pluralität vielfältige Differenzen, die an unterschiedli-

chen Schmelzpunkten wieder zusammenschießen. Die »Kulturen im Zeitalter

der Globalisierung« bewegen sich »von Identität zu Differenzen« (Drechsel

u. a. 2000). Diese Wahrnehmung hat auf breiter Front Einzug in die Sozial-

wissenschaften gehalten. Stichworte wie Deterrioalisierung, Dezentrierung,

Polykontextualität im Verein mit Postismen und Vervielfältigungsformeln wer-

den ausgegeben. Wozu in diesem ausufernden und wucherden Feld dem

Begriff der Transformation ein besonderes Augenmerk zukommen lassen? Es

geht um eine Verschiebung der Wahrnehmung vom quantivativen hypertro-

phen Differenzierungsprozess zur Umformung der Architektur der Differenz.

Um die Transformation (!) einer heimlichen Genealogie der zerklüfteten

Gegenwart. Letztere wird nämlich gewissermaßen als ein Produkt einer schon

weit früher begonnenen Entwicklung begriffen. Der Einbruch der Kontingenz

in die Moderne setzte demnach einen Prozess ein, der sich selbst beschleuni-

gend auf ein sehr weit gefasstes Bewußtsein von Pluralität führte. Diese

Pluralität, entweder radikalisiert oder affirmiert, stellt dann die Grundlage für

postmodernes Denken, das diese Situation ins Maßlose steigert. Eine solche

Diagnose beerbt allerdings eine Logik der Dialektik der Aufklärung, ohne einen

wirklichen Ausbruch aus den Bahnungen modernen Denkens denken zu kön-

nen.4 Die Beschreibung des Übergangs, der Passage von der Moderne zur

Postmoderne als eine Transformation, behauptet dagegen nicht allein eine

quantitative Steigerung des Differenzierungsprozesses, sondern behandelt das

Transformation des Allgemeinen | 23

4 In einem genauen Sinne setzte also die Darstellung eines Denkens jenseits der

Dialektik der Aufklärung die Aufhebung eben jener Dialektik voraus. Die Kosten des

Versuchs, der Dialektik Hegels zu entrinnen, lassen sich philosphisch nur schwerlich

veranschlagen, denn man muss »wissen wie weit uns Hegel insgeheim vielleicht nach-

geschlichen ist; und was in unserem Denken gegen Hegel vielleicht noch von Hegel

stammt; man muss ermessen, inwieweit auch noch unser Anrennen gegen ihn seine List

ist, hinter der er uns auflauert; unbeweglich und anderswo« (Foucault 1993, 45). Und

dennoch ist dieser Versuch unerlässlich, wenn es gilt, den Bruch im postmodernen

Denken zu erkennen. »Dann wäre postmodernes Denken eines, das ebendiese [moder-

nen] Kategorien in Frage stellt und seinerseits solche entwickelt, die sich nicht den

modernen so entgegensetzen, dass sie nicht von diesen dialektisch eingeholt werden kön-

nen.« (Bürger 2000, 8)

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ausufern von Differenzen als Kippfigur: Die Transformation der Differenz

ändert wesentlich die Architektur der Differenz. 

»Große Bedeutung besitzen T. v. a. für die mathematische Beschreibung

physikal. Sachverhalte. Koordinaten-T. beschreiben den Übergang von einem

physikal. Bezugssystem in ein anderes und sind daher wichtig, weil sich

Naturgesetze erst nach der Wahl geeigneter Koordinaten (und damit

Bezugssysteme) analytisch formulieren lassen und diese Koordinaten i. Allg.

nur bis auf gewisse T. festlegbar sind. So gehört zur newtonschen Mechanik

die Gruppe der Galilei-T., zur speziellen Relativitätstheorie der Lorentz-T.«

(Brockhaus 1996, 251) Transformation lässt sich demnach auch als Neufas-

sung des Kontextes, als Rekontextualisierung beschreiben. Die Fortschreibung

einer Steigerung der Differenzen hat die Differenz in ihrem Verhältnis zur

Identität belassen. Genau genommen hat die Annahme einer Steigerungslogik

sogar die Gegenüberstellung von Identität und Differenz zur Bedingung.

Durch die Annahme eines (durchaus dialektisch zu denkenden) gegenseitigen

Konstitutionsverhältnisses, in dem Identität Differenz und Differenz Identität

bedingt, ergänzen die Begriffe wechselseitig Fehlstellen. Diese Komplemen-

tarität kann sich nach Maßgabe der zunehmenden Fragilität und Komplexität

des Identitätsbegriffes in ein Steigerungsverhältnis wandeln. Genau dann,

wenn ein Identitätsbegriff als durchlässig und ergänzungsbedürftig empfun-

den wird, gilt dies ebenso für die ihn bedingende Differenz. Die Installation

immer neuer Differenzen und Konstellationen von Identitäten führt letztlich

auf die Erkenntnis, dass ein solcher Prozess prinzipiell unabschließbar ist. Die

Erzeugung immer neuer Differenz-Identitätsverhältnisse evoziert damit nur

die Steigerung der Komplexität und letztlich Blindheit. Versuche, aus dieser

Logik auszubrechen, zielen auf die Veränderung der Topologie der Differenz. Die

Frage nach der Notwenigkeit, der Allgemeinheit des Identität-Differenz-Duals;

nach der Differenz der Differenz von Identität und Differenz. In einer

Topologie der Differenz soll die Befragung der Verortung der Differenz

Aufschluss über ihre Architektur geben. Die Aufgabe der notwendigen

Verwiesenheit von Identität und Differenz legt Schreibweisen der Differenz

frei, die jenseits des Wechselspiels von Identität und Differenz liegen. So etwa,

wenn die Differenz der Wiederholung (Deleuze) oder einem litige (Lyotard)

gegenübergestellt wird. Eine Befragung der Differenz der Differenz von

Identität und Differenz, der Differentialität der Differenz führt auf »direkten«

Um-bau des Differenzbegriffes. Beispielsweise die Verdichtung unterschiedli-

cher Bedeutungsfelder von différer zu einem Begriff von différance (Derrida)

oder den radikalen Kurzschluss der Selbstbezüglichkeit einer Differenz der

Differenz zu einer paradoxalen Formkonstruktion von Differenz (Luhmann).

24 | Werner Friedrichs

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V

Mit Bezug auf das Problem der Allgemeinen Pädagogik wird nicht nach

Vermittlungsmöglichkeiten zwischen einer Allgemeinen Pädagogik und vie-

len regionalen Allgemeinen Pädagogiken gesucht, sondern nach Überset-

zungsmöglichkeiten der veränderten Differenzarchitektur für die Formu-

lierung der Allgemeinen Pädagogik. Die Pädagogizität des Pädagogischen kann

sich demnach nicht auf der Folie einer Unterscheidung von Differenz und

Identität herstellen, sondern muss sich durch geänderte Architektur der

Differenz hindurch formulieren. Insbesondere die auf der Matrix der Unter-

scheidung von Identität und Differenz skizzierte Gegenüberstellung von

Einheit und Vielheit muss unter den Bedingungen eines tief greifenden

Transformationsprozesses auf ihre Geltung hin befragt werden. Für das All-

gemeine in der Pädagogik gilt es also nicht mehr die durch die Hypertrophie

angestiegende Spannung in der Unterscheidung von Identität und Differenz

auszuhalten, sondern die Unterscheidung von Identität und Differenz auf

ihre Bauweise, ihre Differenzialität hin zu befragen. Wen? Die Differenz zwi-

schen einem einheitlichen Allgemeinen und der Allgemeinheit des Vielen.

Die Differenz zwischen einem Rechtsgrund der Absicherung für die Allge-

meine Pädagogik und dem umfassenden Rahmen der Vielheit pädagogischer

Denk- und Begriffsentwürfe.

Es geht genau um diese Differenz, den Übergang oder die Passage zwi-

schen den Strategien als Allgemeinpädagogisches zu denken.5 Abgeschnitten

werden muss der überschießende Versuch, aus den Übergängen transzenden-

Transformation des Allgemeinen | 25

5 Mit den folgenden Überlegungen wird auch dem Vorschlag gefolgt, Transformation

als dezidierte Verläufe aufzufassen und nicht als rhapsodische Umbrüche: »Ausgehend

von dieser Wandeldefinition möchte ich auch die Abgrenzung zwischen Wandel und

Transformation nicht quantitativ im Sinne von Transformation als objektiv ›großer‹ oder

›umfassender‹ Form von Wandel definieren. Nimmt man an, dass die Welt sich ständig

in tausend Kleinigkeiten ändert, scheint eine quantitative Differenzierung von ›groß‹ und

›klein‹ ohnehin nicht möglich. Es ist nicht die Masse der Wandlungsvorgänge, die

Transformation ausmacht, sondern

– die wahrgenommene Relevanz dieser Vorgänge für des Leben das Einzelnen oder der

Gruppe (z. B. ihre Einstufung als ›krisenhaft‹),

– der Grad der Änderung (Einstufung als im Prinzip bekannt oder neu). Dies ist u. a.

eine direkte Funktion des Abstraktionsniveaus. […]

Ich weiche mit dieser Definition bewusst von der Praxis ab, Transformation als einen spe-

ziellen Typ von Wandel zu bestimmen. Wiewohl man umgangssprachlich natürlich von

›Wandel‹ sprechen kann und damit die Wahrnehmung von Wandel meint, möchte ich

doch systematisch einen Unterschied zwischen Wandel als einem in der Außenwelt statt-

findenden Prozess und Transformation als der Wahrnehmung eines bestimmten

Verlaufs machen. Ähnliches gilt für den Begriff der Evolution: Auch er ist, streng betrach-

tet, ein Wahrnehmungsmuster.« (Weik 1998, 141)

Die Adaption eines Transformationsbegriffes, der Verlaufsmuster in den Vordergrund

stellt, kann auch mit anderen Gewichtungen vollzogen werden. Vgl. etwa Sattler/Schluß

2001.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tale Schemata oder andere theoretische Fixierungen zu destillieren. Kein

Nachjagen der Phantasmen letzter Gründe, keine bloße Affirmation des

Zerstreuten. Der Unterschied zu philosophisch anspruchsvollen Möglich-

keiten, das Viele im Verein mit dem Einen zu denken, wie etwa Adornos

Konstellationen, besteht darin, dass die Nähe zu Bewegungsbegriffen gesucht

wird (vgl. auch den Beitrag von Koch in diesem Band). Die Pädagogizität des

Pädagogischen zu denken heißt die Passage zu denken, wobei der verbreitete

Gemeinplatz, dass der Weg nicht allein Mittel sei, hier eine seltsame

Bestätigung erfährt. Das pädagogische Moment stellt sich nicht in einem

Archipel her, wo der Pädagoge den Weg von Insel zu Insel zurücklegt, und die

Wegstrecke nichts weiter als das Dazwischen ist. Sondern die Umdrehung, die

Architektur des Dazwischen gibt wesentlichen Aufschluss über die säumenden

Positionen (für einen Versuch in diese Richtung vgl. Seitz 1996). Passagen zu

denken ist dabei möglicherweise nicht allein ein begriffsstrategisches

Supplement pädagogischen Denkens, sondern pädagogisches Denken stellt

sich über solche Passagen dar. Die Behauptung bleibt fast notwendig abstrakt,

scheint leer. Das liegt darin begründet, dass ein pädagogisch Allgemeines, das

sich daraus behauptet, dass die Aufrechnung oder Gegenüberstellung eines

pädagogischen Wesensgrundes in Form eines pädagogisch Allgemeinen mit

der konkreten Anordnung in einer systematischen Pädagogik nicht mehr trägt,

in einem anderen Verhältnis zu den pädagogischen Ausdrucksformen gedacht

werden muss. 

Der Begriff Bildung etwa taugt nicht mehr als Abstützungs- und Grün-

dungsformel einer Allgemeinen Pädagogik noch kann er einfach von einer

Allgemeinen Pädagogik eingeordnet werden. Das transformierte Allgemeine

stellt sich durch die pädagogische Formulierung im Begriff der Bildung her.

Um weiter bei diesem Beispiel zu bleiben: Es geht dann nicht mehr um die

eine Form eines systematischen Bildungsgedankens, im Gegensatz zu seinen

Gehalten, seinen Medien. Bildung stellt nicht Zusammenhalt im Widerspiel

von Form und Medium dar, sondern Bildung stellt sich im Kurzschluss, im

Übergang von Form und Medium her. Im Anschluss an den lancierten Begriff

der Theatralität wäre Bildung nicht als ein Prozess zu verstehen, der die vir-

tualisierende Vervielfältigung des theatralen Spiels und den Ernst des insze-

nierenden Gedankens übergreift, sondern im Medium der Inszenierung taucht

die Form der Bildung auf (vgl. weiterführend Friedrichs 2002). Damit triebe

die Transformation nicht einen weiteren Keil zwischen das ohnehin fragile

Verhältnis von Bildung und Allgemeinem (vgl. z. B. die Beiträge in Pleines

1987), sondern zeigt in seinem Bezug zur Pädagogizität des Pädagogischen

Formulierungsmöglichkeiten für einen aktuellen Bildungsbegriff auf.

26 | Werner Friedrichs

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


L I T E R ATUR

Baacke, Dieter; Frank, Andrea; Frese, Jürgen; Nonne, Friedhelm (Hg.): Am

Ende – postmodern? Next Wave in der Pädagogik. Weinheim 1985

Breinbauer, Ines: Einführung in die Allgemeine Pädagogik. Wien 2000

Brinkmann, Wilhelm; Petersen, Jörg (Hg.): Theorien und Modelle der

Allgemeinen Pädagogik. Donauwörth 1998

Brockhaus: Brockhaus – Die Enzyklopädie in 24 Bänden, Bd. 22., 20. überarb. und

aktualisierte Aufl. Leipzig/Mannheim 1996

Bürger, Peter: Ursprung des postmodernen Denkens. Weilerswist 2000

Drechsel, Paul; Schmidt, Bettina; Gölz, Bernhard: Kultur im Zeitalter der

Globalisierung. Von Identität zu Differenzen. Frankfurt a. M. 2000

Foucault, Michel: Die Ordnung des Diskurses. Frankfurt a. M. 1993

Friedrichs, Werner: Form und Inszenierung als ›differentielle‹ Kategorien in der

Reflektion von Bildungsprozessen. In: Heinz-Elmar Tenorth (Hg.): Bildung

der Form – Form der Bildung. Weinheim 2002 (in Druck)

Gumbrecht, Hans Ulrich: Flache Diskurse. In: ders., Karl Ludwig Pfeiffer (Hg.):

Materialtität der Kommunikation. Frankfurt a. M. 1998, 914–924 

Hillmann, Karl-Heinz: Wörterbuch der Soziologie. Stuttgart 1994

Oelkers, Jürgen: Allgemeine Pädagogik. In: Reinhart Fatke (Hg.): Forschungs- und

Handlungsfelder der Pädagogik (36. Beiheft der Zeitschrift für Pädagogik

1997, 237–267

Paschen, Harm: Pädagogiken. Zur Systematik pädagogischer Differenzen.

Weinheim 1997

Prange, Klaus: Fehlanzeige: Systematische Pädagogik. In: Zeitschrift für

Pädagogik 3/2001, 375–387

Pleines, Jürgen-Eckhardt (Hg.): Das Problem des Allgemeinen in der Bildungs-

theorie. Würzburg 1987

Ruhloff, Jörg: Eine Allgemeine Pädagogik? In: Helmut Peukert, Hans Scheuerl

(Hg.): Ortsbestiummung der Erziehungswissenschaft. Wilhelm Flitner und die

Frage nach einer Allgemeinen Erziehungswissenschaft im 20. Jahrhundert.

Weinheim/Basel 1992, 211–216

Sattler, Elisabeth; Schluß, J. Henning: Transformation – einige Gedanken zur

Adaption eines nicht einheimischen Begriffs. In: Vierteljahresschrift für wis-

senschaftliche Pädagogik 2/2001, 173–188

Seitz, Hanne: Räume im Dazwischen. Bewegung, Spiel und Inszenierung im

Kontext ästhetischer Theorie und Praxis. Essen 1996

Tenorth, Heinz-Elmar: Die Konstruktion pädagogischer Probleme – oder: Das

Alltägliche an der Tätigkeit der Erziehungswissenschaft. In: Klaus Peter Horn,

Lothar Wigger (Hg.): Systematiken und Klassifikationen in der Erziehungs-

wissenschaft. Weinheim 1992, 35–45

Vogel, Peter: Stichwort: Allgemeine Pädagogik. In: Zeitschrift für Erziehungs-

wissenschaft 2/1998, 157–180

Transformation des Allgemeinen | 27

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Weik, Elke: Zeit, Wandel und Transformation: Elemente einer postmodernen

Theorie der Transformation. München 1998

Wigger, Lothar: Die aktuelle Kontroverse um die Allgemeine Pägagogik. Eine

Auseinandersetzung mit ihren Kritikern. In: Zeitschrift für Pädagogik

6/1996, 915–931

Zimmermann, R.: Allgemeines/Besonderes. In: Joachim Ritter (Hg.): Historisches

Wörterbuch der Philosophie, Bd.1. Stuttgart 1971, 164–191

28 | Werner Friedrichs

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Utopie und Pragmatismus . Zu Status und

Wandel pädagogischer Zukunftsvorstellungen

Michael Wimmer

D I E GE S PA L T ENE UTOP I E

In der Geschichte der Neuzeit lassen sich zwei utopische Strömungen aus-

machen, die erst im 20. Jahrhundert in ihrer Differenz klar auseinander traten

(vgl. Kamper 1995, 7). Die eine zielte darauf, in den gesellschaftlichen Ver-

hältnissen Vernunft zu realisieren, die andere arbeitet an der Herstellung einer

eigenen Welt des Menschen. Während das politische Projekt der Aufklärung

bzw. der Moderne in Not geraten ist, triumphiert das technische Programm der

Welt- und Selbstschöpfung. Beides stellt die Pädagogik vor neue Probleme.

Mit dem Ende des Realsozialismus in Europa schien jede Zukunfts-

vorstellung, die eine den Status quo transzendierende Perspektive eröffnen

könnte, verloren. Auch in der Erziehungswissenschaft ist die Diskussion um

das Verhältnis zu Utopien noch einmal kurz aufgeflammt (Oelkers 1990;

Brumlik 1992; Grunder 1992; Gruschka 1992). Festgestellt wird die Not-

wendigkeit von Utopien und ihre Unmöglichkeit. Neue Utopien müssten ihre

Unmöglichkeit in Rechnung stellen (Oelkers 1990, 10), was am besten im

Plural möglich wäre, sie müssten »mitten im Zerfall Optimismus sichern«

(12), sie müssten orientieren, ohne dies zu können (12) – kurz, sie hätten para-

doxen Anforderungen zu genügen. Zudem verlangten neue Utopien neue

Denkformen (9). Ob das Ende der Utopie (Grunder) oder bloß einer dirigisti-

schen Variante bürgerlicher Pädagogik (Gruschka) behauptet wird – Konsens

besteht darin, dass Pädagogik sich nicht mehr in den Dienst politischer

Utopien stellen dürfe, zumal sie, wie Tenorth schreibt, für ihre Arbeit gar keine

politische Vision benötige.

»Anscheinend eröffnet allein die Eigenlogik von Bildung und Erziehung den heute noch legitimen und mög-
lichen Weg zur Konstruktion pädagogischer Visionen. Die Pädagogik kann nämlich schon deshalb auf

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zukunftsbilder und Ideale nicht verzichten, weil ihre eigene Zeitlichkeit immer neu einen Anfang setzt und
das andere möglich sein lässt« (Tenorth 1992, 527).

Wie solche Visionen aussehen könnten und welchen Status sie hätten, bleibt

aber offen. 

Mit dem »Scheitern etatistischer Utopien« (Saage 1991, 343) ist jedoch nicht

das »Ende des utopischen Zeitalters« (Fest 1991) gekommen. Vielmehr binden

sich die Zukunftsphantasien an die technologische Entwicklung, in der das

Vollendungsprogramm seiner praktischen Verwirklichung zuzustreben

scheint. Statt an der sittlich-moralischen Vervollkommnung um Willen eines

politischen Idealzustandes der Gesellschaft wird mit Hochdruck an der Makel-

losigkeit des Körpers, der reibungslosen Kommunikation und der Unsterb-

lichkeit des Geistes gearbeitet, d. h. an der Aufhebung der Zeitlichkeit und

Körperlichkeit als Bedingungen menschlicher Existenz. Technik könnte, so

mutmaßen einige, die Funktionsstelle der Erziehung als Medium auf dem Weg

von der Utopie zur Wirklichkeit ersetzen. Teure, langwierige und personalin-

tensive pädagogische Praktiken könnten überflüssig werden, wenn Menschen

ohne Erziehung biotechnisch hergestellt oder formiert werden könnten (vgl.

Ruhloff 1999, 18). Allerdings hatte die pädagogische Ernüchterung schon mit

Foucault einen Punkt erreicht, an dem klar wurde, dass Erziehung nicht das

Gegenteil von Technik ist, da er zeigen konnte, dass es auch pädagogische

Techniken waren, die Leute erst zu Subjekten gemacht haben. Umgekehrt

hatte schon Turing von der »Erziehung von Maschinen« gesprochen, von ihrer

»Disziplinierung und Selbsttätigkeit« und ihrem »Lernen« (Turing 1987, 99,

110, 175). Die Pädagogik muss somit ihr Verhältnis zu den technologischen

Entwicklungen neu bestimmen, die in einer von ihr unabhängigen Eigenlogik

funktioniert. Dabei wird es nicht genügen, die Bildungschancen dieser neuen

Technologien auszuloten (vgl. z. B. Marotzki u. a. 2000) und die erforderlichen

Kompetenzen zu bestimmen, sondern das auf technologische Machbarkeit

Irreduzible ihrer eigenen Aufgabe neu zu reflektieren.

Seit einigen Jahren ist die Zukunft der Bildung also wieder zu einem

Thema geworden. Anlass sind vor allem gesellschaftliche Transformations-

prozesse, in denen beide Strömungen parallel laufen. Die Technologisierung

und Medialisierung der modernen Zivilisation bewirken nicht nur in der all-

täglichen Lebenswelt immer deutlicher erkennbare Veränderungen, sondern

zeichnen sich auch in der globalen Zukunftsverantwortung der Menschen

gegenüber der Natur ab (vgl. Jonas 1979). Aber zugleich fehlen nach der

Erschöpfung politischer Visionen verbindliche Zukunftsorientierungen.

Zudem ist es schon ein Problem, diese Prozesse wissenschaftlich angemessen

zu erfassen, weil sie die traditionellen kategorialen Grundlagen infrage stellen

(Gamm 2000, 178 ff.), denn die Medialisierung und Technologisierung wirken

sich in ihrer wahrnehmungsstrukturierenden und wirklichkeitskonstituieren-

den Bedeutung bereits auch auf die Strukturen der Zeiterfahrung aus, die

30 | Michael Wimmer

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


unserem Welt- und Selbstverständnis zugrunde liegen (vgl. Zimmerli/

Sandbothe 1993, 2, 14; Lyotard 1989, 89 f.1) Einerseits hat dies in der philoso-

phischen Diskussion zu einer neuen Sensibilität gegenüber der Zeitlichkeit der

Zeit geführt (vgl. Gimmler u. a. 1997), die an Heideggers Diktum vom

»Vorrang der Zukunft« (Heidegger 1979, 329) anknüpfen, andererseits wur-

den Befürchtungen laut, dass nach der Beherrschung des Raumes nun die

»Chronotechnologien« (Nowotny 1989, 66) die Zukunft der Zukunft gefähr-

den und durch rasende Beschleunigung die Zeit selbst zum Stillstand bringen

könnten (Kamper/Wulf 1987).

Diese Transformationsprozesse stellen damit für die erziehungswissen-

schaftliche Reflexion ein Problem dar, das sich keineswegs in Fragen der Wir-

kung und des Umgangs mit den neuen Technologien erschöpft, da sowohl die

Bedingungen von Sozialisations-, Erziehungs-, Lern- und Bildungsprozessen

als auch die Reflexionsbedingungen betroffen sind. Dabei bereitet nicht nur die

Diagnose der Wandlungen im Gegenstandsfeld, ihrer Richtung und Wirkun-

gen Schwierigkeiten, weil sie einhergeht mit der Notwendigkeit einer reflexi-

ven Überprüfung der eigenen traditionellen Theoriemittel, sondern problema-

tisch ist auch die Frage nach einer diesen Transformationsprozessen ange-

messenen Antwort, worin also die zukünftigen Aufgaben bestehen und auf

welche Welt die nachwachsende Generation eigentlich vorbereitet werden

muss. Diese Problematik geht über die Frage nach kurzfristigen Erziehungs-

und Bildungszielen insofern hinaus, als es nicht nur um die Bestimmung von

für die Zukunft unerlässlich gehaltenen Bildungsinhalten und Kompetenzen

geht, sondern vor allem um die Frage nach der Bedeutung des sich wandeln-

den Verhältnisses zum Wissen in Verbindung mit den durch die neuen

Technologien entstandenen Lernbedingungen und die dadurch eröffneten

oder erschwerten Formen der Subjektkonstitution. Wie ist es also möglich,

eine Zukunftsvorstellung zu erlangen, die den Kriterien einer kritischen erzie-

hungswissenschaftlichen Reflexion genügt und gleichermaßen für die pädago-

gische Praxis bedeutsam werden kann, ohne in normative Denkformen

zurückzufallen oder den Anspruch aufzugeben, sich die zukünftigen Aufgaben

nicht von außen vorschreiben zu lassen, sondern sie nach eigenen Kriterien zu

bestimmen? Eine Antwort hätte also nicht nur die neuen Anforderungen an die

nachwachsende Generation zu bestimmen, sondern auch die Konsequenzen

für den eigenen Diskurs zu reflektieren, denn es geht nicht nur um eine

Vorstellung zukünftiger Verhältnisse, sondern auch um die Zeit und Wirkung

der Vorstellungen selbst.

Wie ist also unter den Bedingungen der fortgeschrittenen Moderne eine

Verständigung über die Zukunft möglich? Die folgenden Ausführungen ver-

stehen sich als Annäherungen an diese Frage.

Zwischen Utopie und Pragmatismus | 31

1 Nach Lyotard wird »die intimste Raum-Zeitlichkeit in ihren elementarsten Synthesen

vom gegenwärtigen Zustand der Technologie angegriffen, geplagt und zweifellos modi-

fiziert« (Lyotard 1989, 89 f.).

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


UTOP I E ODER WIRK L I CH KE I T ?  DA S ENDE E I NER A L T E RNAT I V E

Die Fragen nach der Zukunft der Gesellschaft und der Bildung konfrontieren

uns mit einem Problem, das im erziehungswissenschaftlichen Diskurs

Irritationen und Unbehagen auslöst, weil es an ein Dilemma erinnert, das zwar

aufgeschoben, aber nicht gelöst werden konnte. Fragen der Erziehungs- und

Bildungsziele sowie ethischer Prinzipien und Werte sind zwar immer wieder

Anlass zu öffentlichen Diskussionen und politischen Stellungnahmen, und auch

in den verschiedenen Praxisfeldern findet handlungsbegleitend stets eine

Auseinandersetzung mit ihnen statt. Doch im erziehungswissenschaftlichen

Diskurs herrscht über die verschiedenen Richtungen hinweg eine kritische

Distanz gegenüber allen präskriptiven Sätzen und normativen Vorstellungen,

Idealen und Utopien, die ein Sollen artikulieren, ohne dies unter den

Bedingungen der fortgeschrittenen Moderne noch hinreichend begründen zu

können. Dies lässt sich an den Paradigmen verdeutlichen, die zwar unterschied-

lich mit dem Norm- oder Wertproblem umgehen (vgl. Ruhloff 1980), aber doch

darin einig sind, dass ein Sollen sich nicht verbindlich legitimieren lässt. Die kri-

tisch-rationale Erziehungswissenschaft eskamotiert diese Frage aus dem wissen-

schaftlichen Diskurs und verlagert sie in die Moralphilosophie. Die geisteswis-

senschaftliche Pädagogik glaubt, das Ideal in ihrem Objekt selbst identifizieren

und die Ziele der pädagogischen Praxis entnehmen zu können, weshalb jede

externe Bestimmung nicht nur überflüssig, sondern geradezu schädlich wäre.

Und die Kritische Erziehungswissenschaft, der es nicht genügte, das Ziel in der

Negation von Herrschaft zu sehen (Ruhloff 1979, 186 ff.), zielt in ihren kon-

struktiven Varianten nur noch auf die Diskursfähigkeit, damit eine kommunika-

tive Verständigung über die Zukunft und das, was gelten soll, möglich wird.

Die Legitimation eines Sollens scheint generell nicht mehr möglich zu sein,

seit die Ableitung des Sollens aus dem Sein als naturalistischer Fehlschluss

erkannt wurde und keine universell gültige Ethik mehr existiert, die die Maß-

stäbe zur Beurteilung von Sollenspostulaten bereitstellen könnte. Weder ist –

wie noch in der Tradition – ein vom individuellen Wollen unabhängiger höch-

ster Zweck als Idee oder die Natur des Menschen erkennbar, der als allgemei-

nes Telos die verschiedenen Zwecke zu hierarchisieren sowie die Mittel ratio-

nal zu bestimmen erlaubte, um als Willensziel auch des empirischen

Einzelwillens fungieren zu können, noch gibt es eine Idee des guten Lebens,

der alle zustimmten und die als universell gültig behauptet werden könnte (vgl.

Rawls 1979). Ist man noch bereit zu konzedieren, dass Erziehung und

Unterricht ohne Ziele kaum vorstellbar sind, so besteht gegenüber Bildungs-

idealen bereits eine tiefe Skepsis bezüglich ihrer rationalen Begründbarkeit,

und pädagogische Utopien sind generell unter Verdacht geraten, eher

Wunschphantasien und illusionäre Konstruktionen zu sein, die mit der Wirk-

lichkeit nichts zu tun haben, sondern eher als Ausdruck totalitärer Allmachts-

und Schöpfungsphantasien angesehen werden müssten und zudem noch mit

32 | Michael Wimmer

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der Tradition religiöser Heils-, Vollendungs- und Erlösungsvorstellungen in

Verbindung stünden, als dass sie einen legitimen Anspruch erheben könnten,

erziehungswissenschaftliche Theorie und pädagogische Praxis verbindlich zu

orientieren. Dieses Urteil kann sich nicht nur auf die kritische Analyse von

Geltungsansprüchen oder auf die formalen Kriterien der Kohärenz und

Konsistenz von Begründungsleistungen stützen, sondern auch – zum einen –

auf die Bestimmungsproblematik der pädagogischen Aufgabe, wie sie sich seit

der Moderne darstellt, und – zum anderen – auf historische Erfahrungen.

Zum systematischen Aspekt:
Der Verzicht auf Zukunftsvorstellungen

Die Pädagogik der Moderne hat bekanntlich mit Rousseau eine nachhaltig

wirksame Form erhalten, insofern mit ihm die durch das Auseinandertreten

von Erfahrungsraum und Erwartungshorizont (Koselleck 1979) entstandene

Unbestimmtheitsproblematik den pädagogischen Diskurs erreichte und in

Gestalt der entdeckten Fremdheit des Kindes es unmöglich machte, die

Erziehungskonzeption weiterhin auf die Erfahrungswirklichkeit zu gründen,

ohne die unbekannte Natur des Kindes zu verfehlen. Statt die Zukunft des

Kindes ausgehend von derjenigen der Gesellschaft zu bestimmen, wird umge-

kehrt die Zukunft dieser von der des Kindes abhängig gemacht. In Oelkers

Augen wird damit die moderne pädagogische Theoriebildung »progressiv

unwahrscheinlich und verliert den Kontakt zur Realität. Genau aus diesem

Grunde ist sie erfolgreich« (1983, 813), wird doch von der jeweils zukünftigen

Erziehung alles erwartet. Und doch entwirft Rousseau keine Utopie im klassi-

schen Sinne. Zwar weiß er, dass er von seinen Lesern als Utopist verstanden

werden könnte, denn er schreibt: »Sie sehen mich seit langem im Land der

Träume; ich hingegen sehe sie im Land der Vorurteile« (1978, 262). Doch

haben die angeblichen Hirngespinste für ihn nur den Status von Illustrationen,

entlang denen er allgemeine Prinzipien diskutiert. Gerade mit einem fiktiven

Erziehungsroman wird das pädagogische Denken zugleich »neuzeitlich, also

abstrakt und progressiv« (Oelkers 1983, 814) und mit unerfüllbaren

Erwartungen aufgeladen. Auch wenn die von Rousseau unerkannt gebliebenen

und bis heute sich durchziehenden Probleme nach ihm aufgebrochen sind und

man deshalb retrospektiv seine Konstruktion als Utopie bezeichnen könnte, so

würde man dabei verkennen, dass die von ihm zum Kern der Reflexion ge-

hörende Unbestimmtheit der menschlichen Natur sich jeder Antizipation ent-

zieht. So hat der pädagogische Diskurs der Moderne ein äußerst gespanntes

Verhältnis zu Utopien, da Menschenbilder nicht nur als historisch und kultu-

rell kontingent angesehen werden müssen und keine Teleologie die Bestim-

mung des Menschen erfassen könnte, sondern auch, weil sich die konkrete

Gestalt der Bildung als individuelle Selbstbestimmung nicht antizipieren lässt,

ohne sie zu dementieren.

Zwischen Utopie und Pragmatismus | 33

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Aufgabe besteht so gesehen vor allem darin, die Gegenwart nicht der

Zukunft zu opfern, aber auch diese nicht auf jene zu reduzieren. Angesichts

der »doppelten Unbestimmtheitsproblematik des Menschen« – »der unbe-

stimmten Bildsamkeit der Einzelnen und der Unbestimmtheit des Telos von

Bildung und Geschichte« (Benner 1991, 22) – gilt es, dessen Zukunft offen zu

halten und nicht durch dogmatische Pädagogiken oder normative

Humanismen aufzuheben. Das doppelte Nicht-Wissen um die Natur und die

Endbestimmung des Menschen kennzeichnet damit das ambivalente Ver-

hältnis der Pädagogik zur Zukunft und zu den Vorstellungen von ihr. Denn es

ist unvermeidlich, sich eine Vorstellung zu machen, und de facto findet man

immer schon Bilder und Bestimmungen vor, in denen sich das kulturelle

Selbstverständnis artikuliert und als selbstverständliche Norm Geltung bean-

sprucht.

Diese kritisch zu hinterfragen und so Zukunft offen zu halten wäre deshalb

selbst eine der wichtigsten Zukunftsaufgaben (vgl. z. B. Benner 1991, 24;

Ruhloff 1999). Denn einerseits ist dieser Anspruch erziehungswissenschaftli-

cher Reflexion immer wieder unterboten worden. Man denke z. B. an die lange

Geschichte der Verschränkung politischer Utopien mit dem Bild des Neuen

Menschen als säkularem Heilsziel von der Aufklärung (Locke, Condorcet) über

Marx, Nietzsche, die Bolschewisten, die Jugendbewegung und Reform-

pädagogik bis zur Emanzipationsdebatte Ende der 60er Jahre oder an die

Kindheitsbilder und die Vergöttlichung des Kindes als Heilsbringer, ganz zu

schweigen von den Züchtungsvorstellungen im Rahmen der Rassenideologie

des Nationalsozialismus (vgl. Dudek 1999, 30). Andererseits ist das gespannte

Verhältnis zum Utopischen und zu der diesem unverzichtbar zugehörigen

konkreten Bildlichkeit (vgl. Saage 1997, 127 f.) ein Signum des Bildungs-

begriffs selbst, dessen Genese, in der die Gottesebenbildlichkeit und das

Bilderverbot gleichermaßen bedeutsam waren (vgl. Meyer-Drawe 1999), bis

heute nachwirkt und dazu verführt, die Zukunft der Bildung mit alten Bildern

von Höherbildung und wahrhafter Humanität oder des neuen Menschen zu

verstellen, anstatt sie in Bezug auf die »konstitutive Fragestruktur« von

Bildungsprozessen als Arbeit des Menschen an seiner Bestimmung in einer

»offenen Dialektik von Unbestimmtheit und Bestimmung« (Benner 1991, 23)

stets neu zu reflektieren. Hatte also die Pädagogik einerseits immer eine große

Nähe zu politischen Gesellschaftsutopien, an deren Realisierung sie nicht nur

mitwirkte, sondern als deren integraler Bestandteil sie sich verstand, so blieb

sie andererseits zugleich offen für theologische Denkmuster, in denen sie das

Verhältnis zur eigenen Vorbildlosigkeit, zur Unbestimmbarkeit des Anderen

und zur Transzendenz der Zukunft vorformuliert fand.

Von diesen Erbschaften des Utopischen und des Eschatologischen glaubt

sich die Erziehungswissenschaft spätestens seit ihrer realistischen Wende

befreit zu haben. Mit der Distanzierung von geschichtsphilosophisch orientier-

ten Fortschrittsideen und dem Abschied von anthropologischen Menschen-

34 | Michael Wimmer

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


fassungen schien die Möglichkeit begründbaren pädagogischen Handelns mit

der Wahrung der Unbestimmtheit und Offenheit der Zukunft vereinbar zu

sein. Mit der Realisierbarkeit als vorrangigem Kriterium waren nur noch solche

Ziele legitim, die in begrenzten Zeiträumen und konkret angebbaren Mitteln in

ihren kausalen Wirkungen überprüfbar waren. Erinnert sei hier vor allem an

Heinrich Roth, der in seiner Kritik der bisherigen Erziehungsziele und

Bildungsideale (1976, 271, 311) die Tendenz »einer zur Gegenwart hin zuneh-

menden Bescheidung und Ernüchterung in der Aussage und der Formu-

lierung« (271) feststellte und schon darin eine »realistische Wende« zu erken-

nen meinte. Unter Rückbindung an die faktische Beschaffenheit des Menschen

wird nur noch ein Sollen und Wollen in Betracht gezogen, dem auch ein

Können entspricht. Damit wird pädagogisches Handeln ganz zum problemlö-

senden Handeln, nach dem Ziele und Mittel ein Kontinuum darstellen, auf dem

sich beides nur noch zeitlich unterscheiden lässt, ohne dass ihnen eine qualita-

tive Differenz eignen würde (vgl. Dewey in Roth 1976, 398 f.). Ziele jenseits des

Handlungskontinuums gelten als bloße Träume2 und Fiktionen. Damit kettet

»die pragmatische Interpretation der Zieldimension [… den] einzig noch zuläs-

sigen Zukunftsbezug unauflöslich an […] die Vergangenheit« (Meyer-Wolters

2001, 196 f.), denn jeder Entwurf rekurriert auf vergangene, sedimentierte

Erfahrungen, so wie jede neue Erfahrung sich durch eine Synthese der Rekog-

nition auf vorherige Erfahrungen beziehen lassen muss, um identifizierbar zu

werden. Wie Schütz schreibt:

»Die Verwirklichungsmöglichkeit der entworfenen Handlung bedeutet, dass entsprechend meinem gegenwärti-
gen zuhandenen Wissen die entworfene Handlung, zumindest dem Typus nach, durchführbar gewesen wäre,
wenn die Handlung in der Vergangenheit passiert wäre.« (Schütz 1972, 273)

Damit wird die Zukunft an die Vergangenheit gebunden, deren bloße

Verlängerung sie dadurch wird. Etwas wirklich Neues wäre unmöglich, außer

durch radikale Enttäuschungen, die aber nur als Fehler in der Planung erschei-

nen müssten. Was sich der Identifikation auf der Basis von Vorwissen und

Analogiebildung entzieht, kann es demzufolge gar nicht geben. Eine differen-

zierte Analyse würde allerdings zeigen, dass auch das pragmatische Modell

nicht ohne eine Idealvorstellung oder Überschreitung der Faktizität auskom-

men kann und dass das supponierte Handlungskontinuum eine nachträgliche

Konstruktion ist. Abgesehen davon bleibt das Problem ungelöst, wie über die

Zulässigkeit von Zielen entschieden werden kann, denn Realisierbarkeit impli-

ziert nicht Angemessenheit und Möglichkeit nicht Richtigkeit oder Wünsch-

barkeit. Das programmatische Opfer der Zukunft an die Vergangenheit zehrt

damit von einer stets vorausgesetzten ziellosen Eigendynamik der Entwicklung

Zwischen Utopie und Pragmatismus | 35

2 An die Konsequenzen, die sich für die Bildungstheorie aus dieser Reduktion erge-

ben, hat jüngst Meyer-Wolters (2001) erinnert.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


und des Wachstums, das sich, nach Dewey (1964, 75 ff.) nur auf weiteres

Wachstum beziehen kann, sodass Erziehung also zugleich ihr eigenes Ziel ist,

das prozessual in einer ständigen Reorganisation besteht.

Viele Voraussetzungen dieses intentionalen Handlungsmodells, in dem

über die Wirkungen verfügt werden kann, sind inzwischen fragwürdig gewor-

den. Wichtig ist hier die Vorstellung der Planbarkeit als zentraler Zukunfts-

bezug. Die Machbarkeit orientiert sich an Prognosen, d. h. man bindet die

Erwartungen an die Erfahrungen zurück und schließt aus Regelmäßigkeiten

bekannter Abläufe auf zukünftige Ereignisse als deren Wiederholung.

Gegenüber dieser pragmatischen und perspektivlosen Nüchternheit und

diesem Kreislauf sich selbst bestätigender Vorurteile scheinen utopische

Alternativentwürfe, die Wünschen und Visionen einen bildhaften Ausdruck

verleihen, allein schon dadurch im Recht, dass sie mit dem, was ist, sich nicht

zufrieden geben. Statt die Zukunft an die Vergangenheit zu ketten, versuchen

sie umgekehrt, die Gegenwart antizipatorisch zu transzendieren, ohne dabei

notwendigerweise auf Realisierbarkeit der Vorstellungen zu verzichten (vgl.

Schmidt 1988). Doch ungeachtet der bereits genannten Probleme, die konkre-

te Bilder in systematischer Hinsicht mit sich bringen, ist gegenüber pädagogi-

schen Utopien Skepsis angebracht, denn fraglich ist, ob sie wirklich eine Zu-

künftigkeit ermöglichen, die sie versprechen. Die historischen Erfahrungen

zumindest sprechen dagegen.

Zum historischen Aspekt: Negation des Gegenwärtigen

Damit komme ich zum historischen Aspekt der ambivalenten Haltung gegenü-

ber Utopien. Die Geschichte pädagogischer Utopien – d. h. die pädagogischen

Elemente politischer Utopien und die utopischen Anteile pädagogischer

Programmatiken – ist je nach Perspektive entweder so komplex und lang wie

die Geschichte der Pädagogik selbst, oder sie ist kurz, auch wenn sie sich

immer wiederholt. Die lange Geschichte wäre erst noch zu schreiben (ange-

fangen mit Platons Staat über Morus, Campanella, Bacon, Comenius,

Rousseau, Kant, die Frühsozialisten bis zur Reformpädagogik, Bauhaus,

Summerhill und die antiautoritäre Bewegung), denn sie erschöpft sich nicht in

einer Ideengeschichte pädagogischer Ziele und Ideale, sondern müsste diese

selbst einer eingehenden Analyse und Interpretation unterziehen und dabei

nicht nur die Differenzen zwischen utopischen und chiliastischen Zeit- und

Zukunftsvorstellungen beachten, sondern auch die Grenzen zu Visionen,

Märchen, Projektionen, Prognosen und science fiction verdeutlichen, um die

Frage nach der Wirksamkeit und Bedeutung der verschiedenen Zukunfts-

vorstellungen beantworten zu können. 

Die kurze Version ließe sich mit dem immer wiederkehrenden Umschlag

von illusionären Hoffnungen, hohen Erwartungen und Allmachtsphantasien

in Enttäuschungen, desillusionierte Skepsis und Ohnmachtserfahrungen

36 | Michael Wimmer

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


beschreiben.3 So schrieb z. B. der 17-jährige Siegfried Bernfeld 1909 in jugend-

lichem Überschwang in der Schülerzeitung Eos. Stimme der Jugend: »Ja sie wer-

den kommen, sie müssen kommen. Und dann wird’s wunderschön auf Erden

sein. Menschlich werden die Menschen sein und göttlich das Leben« (1994, 11).

Diese Vision ist zwar nicht ganz verschwunden, aber merklich gedämpft, als er

1925 in Sisyphos oder die Grenzen der Erziehung warnt, dass die Pädagogik viel-

leicht die Zukunft verhindern könnte, die sie verspreche (1967, 11). So betont

er jetzt die Grenzen der Pädagogik und die Ohnmacht ihrer Ideale, denn ihre

»Mittel sind selten erfolgssicher, ihre Prognose oft falsch, nie gewiß, immer in

eine späte, unabsehbare Zukunft weisend« (1967, 9 f.). Nicht daran, ob die

Ideale und Visionen schön oder wünschenswert wären, sondern an ihrer Reali-

sierbarkeit entscheide sich ihre Wahrheit. Darüber zu befinden wäre Sache

einer zu entwickelnden Erziehungswissenschaft, die die Erziehung zu rationa-

lisieren hätte und so auch die Entscheidung über die Zweckmäßigkeit der Ziele

im fortschreitenden Rationalisierungsprozess ermöglichen könnte (15 f.).

Von heute aus betrachtet ist dieser Glaube an die wissenschaftliche Ratio-

nalität selbst noch von utopischen Vorstellungen geprägt, wenngleich »die Sub-

stitution der politischen Utopie durch sozial- und wirtschaftswissenschaftliche

Prognostik so weit vorangeschritten [ist], dass die Antizipation von Zukunft auf

die szientifische Optik quantitativ erfassbarer Entwicklungstrends festgelegt zu

sein scheint« (Saage 1997, 177). Aber im Unterschied zu Bernfelds Hoffnung

auf eine wissenschaftlich legitimierbare Erziehung im Dienst einer realisierba-

ren Utopie ist der Preis der Verwissenschaftlichung eben die Utopieabstinenz

mit der Folge, dass kein Medium mehr zur Verfügung steht, das eine Diskus-

sion über die gewünschte Zukunft oder die zu vermeidenden Gefahren ermög-

licht (vgl. 178). Vervollkommnung und Unverbesserlichkeit, unbegrenzte

Machbarkeitsphantasien und enttäuschte Ohnmachtserfahrungen, utopische

Hoffnungen und skeptischer Pragmatismus bilden ein Feld strikter Ambi-

valenz. »Pädagogik macht Mut und Erziehungswissenschaft desillusioniert«

(Dudek 1999, 263), so das Fazit von Peter Dudek in seiner Studie über

»Allmacht und Ohnmacht der Erziehung im pädagogischen Diskurs«.

In dieser Spaltung manifestiert sich eine in Utopien selbst liegende Zeit-

problematik, die auch von den Differenzierungsversuchen des Utopiebegriffs

nicht aufgelöst wird und die auch ein Licht wirft auf den Zusammenhang von

Utopie, Gewalt und Enttäuschung. Es genügt nämlich keineswegs, sich eine

Vorstellung von der Zukunft zu machen, um das Denken für die Zukunft zu

öffnen, denn die utopischen Vorstellungen, Systementwürfe oder Denkhaltun-

gen bleiben an ihre Entstehungsbedingungen gebunden. Die (konkreten)

Alternativentwürfe, die auf soziale Krisen reagieren, bleiben durch die Kritik

und Negation des Bestehenden auf das von ihnen Negierte bezogen und die

Zwischen Utopie und Pragmatismus | 37

3 Dieses Schema kann auch zur Charakterisierung langwelliger historischer Prozesse

dienen (Tenorth 1992), wenn es um die Frage der generellen Einschätzung der

Bedeutung der Pädagogik in der Moderne geht.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


(reinen) phantasmatischen Konstruktionen des ganz Anderen, Neuen, folgen

den Kraftlinien des gesellschaftlichen Imaginären, ohne dessen symbolische

Codierung selbst zu transzendieren. Dadurch wird das Utopische bei der Über-

windung des Gegebenen selbst zum Hindernis oder verfestigt sogar die

Strukturen, die durchbrochen werden sollten. Die scheinbar absolute Trans-

zendenz ist und bleibt involviert in die Immanenz. Dies gilt ebenfalls, wenn

auch anders, für die konkreten Utopien, die die Möglichkeit ihrer Realisierung

im Auge behalten und, wie bei Bloch, die Möglichkeitsbedingungen in Form

antizipatorischer Elemente im Wirklichen selbst zu erkennen glauben und die

utopische Kraft auf eine bloß noch abstrakte und entleerte subjektiv-intentio-

nale Handlungsmotivation reduzieren.

Bleibt hier nur ein pragmatischer Realismus übrig, dessen Utopismus in

der Realisierung des bereits Bekannten als eine Verlängerung der Gegenwart

verschwindet und der zudem die überschüssigen Zukunftsvisionen auf Seiten

der Subjekte als abstrakte Fiktionen denunziert, so ist die absolute

Transzendenzbehauptung reiner Utopien zum Opfer der Gegenwart für eine

neue Zeit bereit, zu einer Vernichtung des gegenwärtig Realen zugunsten der

Herstellung eines Zukunftsbildes. Verbinden sich solche Vorstellungen prak-

tisch mit politischen Kräften, resultieren daraus diejenigen totalitären

Strukturen, die verhindern, was sie versprechen, indem sie die Bevölkerungen

zum kollektiven Erziehungsobjekt machen.4 Die Intention absoluter Erneue-

rung ist nur gewaltsam zu realisieren durch totale Kontrolle und eine ent-

grenzte Erziehung. Aber nicht nur im Großen, auch im Kleinen findet man

dieses Machbarkeitsphantasma. Ein Beispiel unter vielen – Gustav Wyneken:

»Den neuen Menschen gilt es […] zu schaffen« und »das neue Reich zu errin-

gen, mitzuarbeiten an der Erlösung der Menschheit« (Wyneken 1924, 42). Zu

diesem Zweck schwebte ihm eine »geniale Erziehung« vor:

»Die dritte und höchste Stufe ist die magische, die Erziehung, die wirklich in den Wesenskern des Menschen
hineinwirkt, die eine wirkliche Wiedergeburt, eine seelische Neuschöpfung des Menschen hervorruft. Ihr Medium
ist der Eros« (47).

Gegenüber dieser Mischung aus utopischen und eschatologischen Elementen

in Verbindung mit einem technischen Handlungsmodell ist ein nüchterner

Pragmatismus schon allein dadurch im Recht, dass er dem, was ist, das Recht

zu sein zugesteht.

Die Krux von Zukunftsvorstellungen, so könnte man sagen, liegt darin, dass

sie sich vor die Zukunft stellen und sie damit zustellen im doppelten Sinne: zum

einen verstellen sie die Zukunft und verbergen sie dadurch, und zum zweiten

wirken sie ungewollt mit an einer Zustellung der Zukunft im Sinne einer

38 | Michael Wimmer

4 Deshalb widersprach Günther K. Lehmann, ein Schüler Blochs, dem Prinzip

Hoffnung und behauptete als Lehre des 20. Jahrhunderts, dass der Geist der Utopie einer

messianischen Gewalt entspringe (Lehmann 1996).

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sendung, einer Schickung oder einem Geschick, das die Subjekte als Absender

erwarten und von dem sie zugleich als Adressaten überrascht und enttäuscht

werden. Die utopischen Vorstellungen verkennen ihre eigene Zeitlichkeit,

indem sie sich an den Anfang setzen und sich für ursprünglich halten. Doch

spätestens seit Lacan ist bekannt, dass sich das Imaginäre einer dem Realen

nachgestellten wirkungsmächtigen Ganzheits- und Einheitsillusion verdankt,

in der das Subjekt die Differenzen vom und im Realen verkennt. Was sich also

im Handeln verwirklicht, ist nicht nur die Vorstellung, sondern immer auch

das, was von dieser verstellt wird und im Resultat die angestrebte Harmonie

zerstört. Die vorgestellte Zukunft wird durch die Zeitlichkeit der Vor-

stellungen, die das Subjekt zu beherrschen glaubte, subvertiert.5

Auch die Theorie kann sich also Illusionen machen, und zu ihren größten

Illusionen gehört, dass sie sich kein Bild machen würde, sondern mit der Wirk-

lichkeit selbst kommunizieren könnte. Doch Vorstellungen sind nicht das

Andere der Wirklichkeit, sondern eine andere Wirklichkeit, ein zweites Reales.

Ob sie als realistisch oder utopisch eingeschätzt werden, bemisst sich immer

an der Wirklichkeit, wie man sie sich jeweils vorstellt. Die Relation besteht also

nicht zwischen Utopie hier und Wirklichkeit da, sondern zwischen zwei Vor-

stellungen. Die Differenz selbst verdankt sich dem Diskurs.

Die Antworten auf die Frage, ob die Pädagogik in der Moderne ein Erfolgs-

projekt oder an dem Scheitern der Moderne und den Katastrophen des 20.

Jahrhunderts beteiligt war, zeigen genau diese Ambivalenz, die Rückschlüsse

auch auf den Status der Ideale, Ansprüche und utopischen Vorstellungen

zulassen (vgl. z. B. Winkler 1992; Tenorth 1992). Konstatiert wird ein Erfolg im

Scheitern und ein Scheitern im Erfolg. Die Utopien haben sich einerseits rea-

lisiert, ohne aber mit dem Bild, was man sich von ihrer Wirklichkeit gemacht

hatte, übereinzustimmen. Andererseits haben sich die Hoffnungen auf eine

menschlichere und gerechtere Gesellschaft und ein versöhntes Verhältnis zur

Natur nicht erfüllt, aber doch eine Individualisierung und Autonomisierung

mit befördert, wenngleich nicht in der Form, die das klassische Bildungsideal

vorgesehen hatte. Der Verdacht lässt sich nicht mehr von der Hand weisen,

dass dies nicht etwa ungewollte Nebenwirkungen sind, sondern in gewisser

Weise die Hauptwirkungen, dass die Ideale also nicht etwa verfehlt wurden,

sondern dass ihnen, in die Realität transformiert, genau diese ungewollte

Gestalt entspricht, dass für dieses Ungewollte auch nicht externe Widerstände

verantwortlich gemacht werden können, die die Reinheit der Ideale pervertiert

hätten, dass also jeder Versuch, die Wirklichkeit der Vorstellung anzupassen,

zum Scheitern verurteilt ist, weil das Imaginäre und das Reale eben nicht das-

selbe sind und dass dieses jenem anzupassen nur mit Gewalt möglich ist.

Zwischen Utopie und Pragmatismus | 39

5 Lacan schrieb: »Was sich in meiner Geschichte verwirklicht, ist nicht die bestimmte

Vergangenheit dessen, was war, weil es nicht mehr ist, noch ist es das Perfektum dessen,

was gewesen ist in dem, was ich bin, sondern die zweite Zukunft dessen, was ich gewe-

sen sein werde, für das, was ich dabei bin zu werden« (Lacan 1973, 143).

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER R I S S I N DER ZE I T UND DA S ERBE DER ZUKUNF T

Wie kann man dann aber in der Erziehungswissenschaft überhaupt noch von

Zukunft sprechen? Und wenn nicht, wie will sie dann ihren Gegenstand und

ihre Aufgabe bestimmen, die doch ohne Zukunftsbezug gar nicht denkbar

sind? Lässt sich heute noch eine Bildungs- oder Zukunftsvorstellung angeben

und legitimieren, die weder den Charakter einer unbegründbaren Transzen-

denz hat noch auf eine bloße Prognose auf der Basis des Bestehenden im

bekannten Raum der Immanenz reduziert werden kann? Und wie ist es mög-

lich, einen belangvollen Begriff der Zukunft zu entwickeln, der ihre

Zukünftigkeit mitsamt ihrer Unbestimmtheit und Kontingenz nicht durch illu-

sionäre Scheingewissheiten gefährdet und damit die pädagogische Aufgabe

selbst ruiniert? Gesucht wird ein Ausweg aus der Sackgasse eines »anything

goes« und »rien ne va plus«, eines Zustandes also, den Baudrillard als »den

Einsturz der Utopie ins Reale« diagnostizieren zu können glaubt.6 Sind also

Zukunftsvorstellungen denkbar, die – um die Zukünftigkeit der Zukunft offen

zu halten und damit individuelle Bildung und Gerechtigkeit zu ermöglichen –

als Orientierung dienen können und zugleich einer unverzichtbaren pädagogi-

schen Trostlosigkeit verpflichtet sein müssten?

Diese Fragen kann ich hier nicht beantworten, sondern nur die Richtung

andeuten, in der eine Antwort möglich wäre. Angesichts des Endes der großen

Erzählungen (Lyotard), des Zerfalls des Allgemeinen, der Pluralität von

Entwürfen sowie der Problematik der Strategien des Imaginären, der

Unverfügbarkeit des Anderen, der Spaltung des Subjekts, der Disjunktion von

Intention und Wirkung, der medialen Formierung der Phantasie, des Zerfalls

des klassischen Wirklichkeitsbegriffs etc. kann man weder an der klassischen

Utopie im Sinne eines kollektiven Ideals oder einer Vernunftkonstruktion

festhalten noch an einer Vorstellung von Utopien im Sinne subjektiver

Haltungen (Landauer, Mannheim, Bloch), die in gesellschaftlichen Krisen zu

gemeinsamem Handeln zusammenschießen. Vielmehr gilt es, die Zeiter-

fahrung selbst zu befragen, d. h. zu fragen, was Zukünfigkeit ermöglicht, wo-

rin sich Zukunft weniger manifestiert als ankündigt und woran es liegen mag,

dass wir Zeit haben. Die neuen Technologien, die die Zeit zu beherrschen ver-

suchen, können in dieser Hinsicht nicht weiterhelfen, weil sie die Zukunft

durch Beschleunigung zur Gegenwart werden lassen und das von ihnen for-

cierte Zeitregime die Zeit vernichtet wie zuvor den Raum (vgl. Lyotard 1989,

40 | Michael Wimmer

6 Die Provokanz von Baudrillards Thesen ergibt sich weniger aus dem Zu-Ende-

Denken der Aufklärungsvisionen, sondern aus seiner Auffassung, dass wir Zeugen der

Vollendung dieses Programms in Gestalt seiner Realisierung sind, wobei wir die dabei zu

Tage tretenden realen Phänomene jedoch kaum noch mit den Vorstellungen, die man

sich vorher gemacht hatte, in Verbindung bringen könnten. »Und niemand soll glauben,

wir erlebten nur die Realisierung einer schlechten Utopie – wir erleben die Realisierung

der Utopie schlechthin, das heißt deren Einsturz ins Reale« (Baudrillard 1984, 297).

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


107 ff.). Es ist vielmehr das Soziale, in dem die Eröffnung der Zukunft ermög-

licht wird. Das Utopische wäre damit nicht länger als Leitbild oder Ideal zu ver-

stehen, sondern als etwas, das in der Zeitlichkeit von Intersubjektivitäts-

strukturen selbst liegt, gleichsam als Zeitsplitter der Zukunft in der

Gegenwart, die das Versprechen beinhalten, dass es nicht aufhört nicht auf-

zuhören. In der vorgegebenen Zeitstruktur vollzieht sich damit eine Öffnung

auf die Zukunft (Vertrauen und Versprechen) wie auch auf die Vergangenheit

(Vergeben), die die Chrono-Logie unterbricht. Diese Öffnung verdankt sich

jedoch keinem Entwurf, sondern bleibt insofern unverfügbar, als sie zwar nur

in einem steten Vorgriff auf die zukünftige Zeit möglich wird, die ihrerseits

aber bereits vorher gegeben worden sein muss, also auf eine Vergangenheit

verweist, die, wie Levinas schreibt, nie Gegenwart war. Zugleich ist es eine

Spaltung der Gegenwart als diachroner Einheit von Vergehen und Neuanfang,

sodass die »auf die Gegenwart als Zentrum ausgerichtete Zeit aus den Fugen«

gerät (Derrida 1995a, 234). »Die Gegenwart ist nicht mehr die Mutterform, um

die herum die Zukunft […] und die Vergangenheit […] sich unterscheiden und

versammeln«.

Solche Zeitstrukturen sind keine abstrakten Konstrukte, sondern bilden das

Intersubjektivitätsgeflecht von Erfahrungen, die als fundamental für jede

Kommunikation und Interaktion gelten: Vertrauen, Versprechen, Vergeben,

Verantwortung, Freundschaft und Liebe. Es sind Erfahrungen, in denen das

Subjekt auf eine paradoxe Weise gerade in einem von ihm nicht beherrschba-

ren Bezug zum Anderen eine Freiheit gewinnt, die ihm in seiner bloß illusori-

schen Autonomie versagt bleiben muss. An diesen Erfahrungen, die jeder

Entmythologisierung einen Widerstand entgegensetzen und für eine kritische

Erziehungs- und Bildungstheorie unverzichtbar sind, weil sie mit der Frage der

Gerechtigkeit zusammenhängen, gilt es festzuhalten.7 Die Diskurse (ich denke

vor allem an Levinas, Lyotard und Derrida), in denen diese Erfahrungen einer

Neuinterpretation zugänglich gemacht werden, kann ich hier nicht mehr ent-

falten. Sie artikulieren auf unterschiedlichen Wegen eine Zeiterfahrung und

einen Zukunftsbegriff, die auch für eine kritische Erziehungs- und Bildungs-

theorie relevant sind, weil sie die Genese des Neuen nicht in Erwartung trans-

formieren, weder durch Rückgriff auf alte noch durch Vorgriff auf utopische

Bilder. Man könnte sie statt Utopien eher Uchronien nennen, da sie mit der

verräumlichten Zeitvorstellung von Utopien brechen sowie mit den Techno-

Chrono-Logien. 

Zwischen Utopie und Pragmatismus | 41

7 »Was von Entmythologisierung nicht getroffen würde […], wäre kein Argument […],

sondern die Erfahrung, dass der Gedanke, der sich nicht enthauptet, in Transzendenz

mündet, bis zur Idee einer Verfassung der Welt, in der nicht nur bestehendes Leid abge-

schafft, sondern noch das unwiderruflich vergangene widerrufen wäre. Die Konvergenz

aller Gedanken im Begriff von etwas, das anders wäre als das unsäglich Seiende« (Adorno

1970, 393; vgl. auch Maschelein 2000).

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Damit verändert sich auch der Status des Utopischen, denn es geht nicht in

erster Linie darum, das Handeln zu orientieren, sondern das Denken für die

Zukunft zu öffnen. Statt um eine jenseitige Endzeitvision oder um eine erst zu

realisierende Möglichkeit geht es gewissermaßen um eine Wirklichkeit des Un-

möglichen, d. h. dessen, was sich dem intentionalen Zugriff und der Vorstellung

nicht gibt. Diese Wirklichkeit ist jedoch nicht jenseits unserer Zeit, sondern in

der Zeit als ihr Bruch. Damit ist die Utopie nicht mehr ein Leitbild oder Ziel, son-

dern in der Zeitlichkeit des Handelns und Denkens enthalten, allerdings als

etwas selbst bildlich Undarstellbares. Statt mit einer Zweiteilung der Zeit in die

lineare Zeit des Handelns und dem in unserer Zeit unerreichbaren Idealzustand

zu operieren, wie Ethiken (neu-)kantianischen Typs, in dem jedes Handeln nur

als Abschattung des Idealzustandes verstanden werden kann, wird im ethischen

Handeln die Zeit selbst gegeben (Derrida 1993), jenseits einer Planung intentio-

naler Beherrschung und Vorstellung. Horizont dieser Überlegungen ist eine

»Utopie« der Gerechtigkeit, die sich selbst aus dem Bruch der Zeit erst ergibt.

Denn die Gegenwart genügt sich nicht selbst, in ihr ist ein Anspruch des

Vergangenen wirksam, dessen Erben wir sind. Dieser Bruch im Gegenwärtigen

erzwingt eine Alterität, die zugleich Grund der Notwendigkeit und Bedingung

der Möglichkeit der Gerechtigkeit ist und die Derrida in Begriffen der Gabe

reformuliert. Sind wir als Erben mit der Vergangenheit konfrontiert, so wird in

der Beziehung zum Anderen die Zukunft eröffnet. Der Bruch, die différance, ist

damit Bedingung der Zeitlichkeit selbst, so wie die Gerechtigkeit »die nicht

dekonstruierbare Bedingung der Dekonstruktion« (Derrida 1995, 54) ist, »aber

eine Bedingung, die selbst in Dekonstruktion begriffen ist und die, so lautet die

Verfügung, im Bruch des Un-Fugs bleibt und bleiben muss.« Es ist diese mes-

sianische »Utopie« der Gerechtigkeit, d. h. dieses Utopische ohne Utopie, das

man mit Derrida nicht nur als marxsches Erbe, sondern als »ein Kennzeichen

des Erbens, der Erfahrung des Erbens im allgemeinen« ansehen kann, als ein

Versprechen der Zukunft.

Doch auch diese Utopie, wenn es eine ist, ist nach Boris Groys (2000) viel-

leicht nur ein leerer Signifikant, der unter Verdacht steht, ein totes Signifikat

zu bezeichnen, von dem nur vorgegeben wird, dass es den medialen Schein

durchbrechen und selbst zur Botschaft des Mediums werden könnte. Diese

Möglichkeit wird ihm zwar auch von der Dekonstruktion explizit verwehrt,

doch hält sie am Glauben an das Unaustauschbare fest. In dieser Überzeugung

kommt sie mit der kritischen Erziehungs- und Bildungstheorie zusammen:

dass es etwas gibt, das technisch nicht substituierbar ist und im ökonomischen

Austausch nicht aufgeht.

42 | Michael Wimmer

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


L I T E R ATUR

Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik. Frankfurt a. M. 1970

Baudrillard, Jean: Die Szene und das Obszöne. In: Dietmar Kamper, Christoph

Wulf (Hg.): Das Schwinden der Sinne. Frankfurt a. M. 1984, 279–297

Benner, Dietrich: Zur theoriegeschichtlichen und systematischen Relevanz nicht-

affirmativer Erziehungs- und Bildungstheorie. In: Ders., Dieter Lenzen

(Hg.): Erziehung, Bildung, Normativität. Weinheim/München 1991, 11–28

Bernfeld, Siegfried: Jugendbewegung und Jugendforschung. Sämtliche Werke Bd. 2

(Schriften 1909-1930). Weinheim/Basel 1994

Bernfeld, Siegfried: Sisyphos oder die Grenzen der Erziehung. Frankfurt a. M. 1967

Brumlik, Micha: Zur Zukunft pädagogischer Utopien. In: Zeitschrift für Pädago-

gik, 4/1992, 529–545

Derrida, Jacques: Falschgeld. Zeit geben I. München 1993

Derrida, Jacques: Marx’ Gespenster. Frankfurt a. M. 1995

Derrida, Jacques: Dissemination. Wien 1995a

Dewey, John: Demokratie und Erziehung. Braunschweig 1964

Dudek, Peter: Grenzen der Erziehung im 20. Jahrhundert. Allmacht und

Ohnmacht der Erziehung im pädagogischen Diskurs. Bad Heilbrunn 1999

Fest, Joachim: Der zerstörte Traum. Vom Ende des utopischen Zeitalters. Berlin 1991

Gamm, Gerhard: Nicht nichts. Studien zu einer Semantik des Unbestimmten.

Frankfurt a. M. 2000

Gimmler, Antje; Sandbothe, Mike; Zimmerli, Walter .Ch. (Hg.): Die Wieder-

entdeckung der Zeit. Darmstadt 1997

Groys, Boris: Unter Verdacht. Eine Phänomenologie der Medien. München 2000

Grunder, Hans-Ulrich: Anarchistische Erziehung und das Ende der Utopie. In:

Zeitschrift für Pädagogik, 4/1992, 547–574

Gruschka, Andreas: Die Pädagogik lässt sich nicht abwählen. In: Zeitschrift für

Pädagogik, 4/1992, 575–596

Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Tübingen 1979

Jonas, Hans: Das Prinzip Verantwortung. Frankfurt a. M. 1979

Kamper, Dietmar; Wulf, Christoph (Hg.): Die sterbende Zeit. Darmstadt/

Neuwied 1987

Kamper, Dietmar: Unmögliche Gegenwart. München 1995

Koselleck, Reinhart: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten.

Frankfurt a. M. 1979

Lacan, Jacques: Schriften 1. Olten 1973

Lehmann, Günther K.: Macht der Utopien. Ein Jahrhundert der Gewalt. Stuttgart

1996

Lyotard, Jean-François: Das Inhumane. Plaudereien über die Zeit. Wien 1989.

Marotzki, Winfried; Meister, Dorothee M.; Sander, Uwe (Hg.): Zum

Bildungswert des Internet. Opladen 2000

Zwischen Utopie und Pragmatismus | 43

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 | Michael Wimmer

Maschelein, Jan: Schöpfung und absoluter Anfang. Einige Bemerkungen über die

christlich-theologische Erbschaft nach Hannah Arendt. In: Sönke Abelt u.a.

(Hg.) »… was es bedeutet, ein verletzbarer Mensch zu sein.« Helmut Peukert

zu 65. Geburtstag. Mainz 2000, 410–420

Meyer-Drawe, Käte: Zum metaphorischen Gehalt von »Bildung« und »Erziehung«.

In: Zeitschrift für Pädagogik 2/1999, 161–175

Meyer-Wolters, Hartmut: »Ich habe einen Traum«. Die Differenz von Sinnentwurf

und Planung als pädagogisches Problem. In: Wolfgang Nieke u.a. (Hg.):

Bildung in der Zeit. Zeitlichkeit und Zukunft – pädagogisch kontrovers.

Weinheim 2001, 191–212

Nowotny, Helga: Eigenzeit. Entstehung und Strukturierung eines Zeitgefühls.

Frankfurt a. M. 1989

Oelkers, Jürgen: Rousseau und die Entwicklung des Unwahrscheinlichen im

pädagogischen Denken. In: Zeitschrift für Pädagogik 5/1983, 801–816

Oelkers, Jürgen: Utopie und Wirklichkeit. In: Zeitschrift für Pädagogik 1/1990, 1–13

Rawls, John: Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt a. M. 1979

Roth, Heinrich: Pädagogische Anthropologie. Bd.1: Bildsamkeit und Bestimmung.

Hannover 1976

Rousseau, Jean-Jacques: Emile oder Über die Erziehung. Paderborn 1978

Ruhloff, Jörg: Das ungelöste Normproblem der Pädagogik. Heidelberg 1980

Ruhloff, Jörg: Orientierung und Skepsis. In: Angelika Wenger-Hadwig (Hg.):

Verführungen in orientierungsloser Zeit. Innsbruck/Wien 1999, 9–24

Ruhloff, Jörg: Zur Kritik der emanzipatorischen Pädagogik-Konzeption. In: G.

Stein (Hg.): Kritische Pädagogik. Hamburg 1979, 181–194

Saage, Richard: Politische Utopien der Neuzeit. Darmstadt 1991

Saage, Richard: Utopieforschung. Eine Bilanz. Darmstadt 1997

Schmidt, Burghart: Kritik der reinen Utopie. Stuttgart 1988

Schütz, Alfred: Tiresias oder unser Wissen von zukünftigen Ereignissen. In: Gesam-

melte Aufsätze 2, Studien zur soziologischen Theorie. Den Haag 1972,

259–278

Tenorth, Heinz-Elmar: Kritik alter Visionen – Ende der Utopie? In: Zeitschrift für

Pädagogik 4/1992, 525–528

Tenorth, Heinz-Elmar: Laute Klage, stiller Sieg. Über die Unaufhaltsamkeit der

Pädagogik in der Moderne. In: Zeitschrift für Pädagogik. 29. Beiheft 1992,

129–139

Turing, Allen: Intelligence Service. Berlin 1987

Winkler, Michael: Universalisierung und Delegitimation: Notizen zum pädagogi-

schen Diskurs der Gegenwart. In: Dietrich Hoffmann u. a. (Hg.): Begrün-

dungsformen der Pädagogik in der »Moderne«. Weinheim 1992, 135–153

Wyneken, Gustav: Eros. Lauenburg 1924

Zimmerli, Walter Ch.; Sandbothe, Mike (Hg.): Klassiker der modernen

Zeitphilosophie. Darmstadt 1993

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bildungstheorien und ihre Performativität.

Zur Transformation der wirklichkeitsgenerierenden Kraft

bildungstheoretischer Begriffe

Martina Koch

Gegenwärtig wird wohl niemand die Erwartung hegen, mit einem öffentlichen

Beitrag zur Diskussion über die gegenwärtigen Bildungsaufgaben gleich eine

Bildungsreform von gesellschaftsreformerischem Ausmaß zu entfesseln. Wie

überzogen erscheinen die Hoffnungen Gerhard Schröders, dem Ulrich Beck

im Mai 2000 in einem Zeit-Artikel über Zivilcourage vorhält, nach einem

»politisch zündenden ›Bindewort‹« (Beck 2000, 11) mit unmittelbar volksbil-

dender Wirkungskraft Ausschau zu halten. Das gesuchte Wort solle Reform-

geist stiften und motivierende Kraft entfalten, zugleich der Mühsal des Politik-

alltags durch eine verbindende »Erzählung« die Richtung weisen, Schröder sel-

ber geschichtsbuchfähig und im Wettbewerb der Regierungslabel (»Dritter

Weg«) international konferenz- und konkurrenzfähig machen: Zivilgesell-

schaft heiße Schröders Zauberwort.

Das eigentlich Bemerkenswerte ist, dass vor gar nicht langer Zeit das

Zaubern mit Worten noch half. In der Ära der Bildungsreform der 70er Jahre

waren Worte im Kampf um bildungspolitische Programme tauglicher, als es

heute der Fall zu sein scheint. Beck wirft Schröder im Grunde nur vor, dass die-

ser unangemessener Weise von dem Begriff der Zivilgesellschaft die realitäts-

erzeugende und -verändernde Wirkungskraft moderner Bewegungsbegriffe

erwartet. Im Zuge der gegenwärtigen gesellschaftsstrukturellen und kulturel-

len Transformationsprozesse scheint die performative, welterzeugende Kraft

zentraler Begriffe der gesellschaftlichen Selbstverständigung jedoch dahinzu-

schwinden. Ich gehe im Folgenden der Frage nach, was aus den »Bewegungs-

begriffen« (Koselleck) geworden ist, zu denen bekanntlich der Bildungsbegriff

gehört. In einem zweiten Schritt folge ich den Anzeichen, die darauf hindeu-

ten, dass sie in jüngster Vergangenheit in leere Catch-all-Begriffe umgeschrie-

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ben werden. Anschließend stelle ich die Konzeption des Kontextbegriffes zur

Diskussion. Bietet sie ein Begriffsverständnis an, das dazu beitragen kann, die

Funktionstüchtigkeit bildungstheoretischer Begriffe wiederherzustellen? 

BEWEGUNG SBEGR I F F E

Bewegungsbegriffe gelten als ein untrügliches Kriterium der Neuzeit, von der

Koselleck 1979 behauptet, sie habe noch nichts von ihrer epochalen Evidenz

verloren (vgl. zum Folgenden Koselleck 1979, 347 ff.). Er zeigt auf, dass

Begriffe wie Demokratismus, Emanzipation – oder auch Bildung im deutsch-

sprachigen Raum – seit ihrer öffentlichen Verbreitung in der zweiten Hälfte

des 18. Jahrhunderts nicht nur als Indikatoren des sozialen und politischen

Wandels fungieren, sondern als sprachliche Faktoren der Bewusst-

seinsbildung, der Ideologiekritik und der Verhaltenssteuerung wirken (vgl.

auch ders. 1990, 19 f.). Die welterschaffende kulturprägende Wirksamkeit der

Bewegungsbegriffe verstehe sich vor dem Hintergrund einer sich neu formie-

renden Gesellschaft. In der Mehrheit ihrer Handlungen und Produkte, ihrer

Gesten und Deutungen erzeugten moderne Gesellschaften eine Bewegung

ständiger Transgression. In dieser Bewegung verkehrte sich – im Verlauf des

18. Jahrhunderts – das Verhältnis von Begriff und Begriffenem. Nur partiell

ruhten die zentralen Begriffe kultureller Selbstverständigung noch auf

Erfahrungsbeständen auf, die dann begrifflich gebündelt werden. Umso stär-

ker dienten sie in Form sprachlicher Vorgriffe dazu, gesteigerte Erwartungen

an eine kommende Zeit zu wecken und dabei weit über das empirisch

Einlösbare hinauszuweisen. Der Gebrauch von Worten wie Demokratismus,

Emanzipation, Bildung ziele darauf ab, ihre soziale Wirklichkeit herbeizufüh-

ren. Die eigentümliche Gebrauchsfunktion der Bewegungsbegriffe bestehe

darin, einen zeitlich irreversiblen Prozess anzuvisieren, der den Handelnden

einerseits Verantwortung aufbürdet, sie andererseits jedoch vom Erfolgsdruck

entlaste, weil die zukünftige Wirklichkeit einer fortschreitenden Aufklärung

sicher zu sein scheine. 

Die kulturelle Erfahrung spiegelt sich im modernen wissenschaftstheoreti-

schen Selbstverständnis von Sozialtheorien. Sozialtheoretische, z. B. bildungs-

theoretische Tätigkeiten gelten als performativ: wirklichkeitserzeugend. Wenn

BildungstheoretikerInnen beispielsweise Analysen zu den Bildungsaufgaben

einer Zivilgesellschaft vorlegen, bilden sie ihren Gegenstand nicht einfach nur

ab, sondern bringen ihn in Form einer bestimmten Problemkonstruktion mit

hervor. Noch bevor sie eine bestimmte Theoriesprache ergreifen, ist ihr Ver-

stehen, was z. B. »rechtsextremistische Gewalt« aus bildungstheoretischer

Sicht zu einer ernst zu nehmenden Gefährdung der Zivilgesellschaft macht,

auf eine letztlich nicht kontrollierbare Weise mit dem intersubjektiven

Herstellungsprozess sozialer Realität rückgekoppelt, in den auch diejenigen

46 | Martina Koch

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


involviert sind, die sozialwissenschaftlich thematisiert werden: Die beobach-

tende Person ist als Mitglied der Gesellschaft, die sich zivil versteht und rechts-

extremistische Ausschreitungen verurteilt, Teil der Entwicklungen, die sie

beobachtet. Veröffentlichte Studien greifen – im Rahmen ihrer Rezeption – in

soziale Realität ein, indem sie bei ihren LeserInnen bestimmte kulturelle

Deutungscodes mobilisieren. Sie legen ihnen nahe, die vorgetragenen

Bedeutungszuschreibungen anzunehmen und in ihrer eigenen Wahrneh-

mung sozialer Phänomene zu aktualisieren. Das begünstigt, dass sie Präferen-

zen für bestimmte Handlungsmuster ausbilden, und kann zu Tätigkeiten anre-

gen, die dazu beitragen, das behauptete soziale Faktum zu diesem werden zu

lassen bzw. es als ein solches zu festigen. Sozialwissenschaftliche Theorien

sind in dieser Hinsicht mit dem – durchaus problematischen – Wirkungs-

potenzial einer self-fullfilling-prophecy ausgestattet (vgl. etwa Nunner-Winkler

1996, 136 f.).

Der Soziologe Armin Nassehi macht z. B. in dem Zeit-Artikel Schläger schaf-

fen ohne Waffen (Nassehi 2000, 36) darauf aufmerksam, dass die öffentliche

Debatte über rechtsextremistische Gewalt kaum dazu geeignet sei, die

Gewalttäter zu erreichen und umzustimmen. Die Wellen der Empörung fried-

liebender Gesellschaftsmitglieder vereinten sich vielmehr zu einem unisono

erschallenden Appell an die Zivilgesellschaft, der in erster Linie der

Selbstvergewisserung eines Gemeinwesens diene. »Die anständige, die ›gute‹

Gesellschaft, die Zivilgesellschaft nimmt sich als solche wahr«, indem sie

rechtsextremistische Gewalt aus sich ausgrenzt, aber nur, um sie dann als ihr

Gegenbild, als ein schlechtes Beispiel, als Unterscheidungsmerkmal wieder in

sich hereinzuholen. »Sie kostet die Gewaltnähe aus – aus der Ferne, zugleich

erschreckt und nicht ohne wohliges Schauern.« Anfang der 90er Jahre wurde

der Pädagogik – in den westlichen Bundesländern – häufig die Rolle des

Sündenbocks zugeschrieben: So wurde behauptet, dass es vor allem die

Nachwirkungen der antiautoriären Erziehung der 68er-Generation seien, die

diese »Gewaltmonster« hervorgebracht hätten, deren Untaten die Spalten der

Zeitungen füllen (Leggewie 1993, 93; vgl. Hornstein 1995, 37). Bildungs-

theoretischen DenkerInnen wird inzwischen nahe gelegt, einen auf den ersten

Blick angenehmeren Platz im Diskurs einzunehmen. Der Diskurs um die

Zivilgesellschaft kommt dem klassisch-modernen bildungstheoretischen

Denken insofern entgegen, als er die bürgerliche Autonomie des selbst

beherrschten und mit moralischem Gewissen ausgestatteten Subjekts, dem

sich die klassisch-moderne Bildungstheorie durchaus verpflichtet sieht, (als exi-

stent) postuliert. Ihr Ansatz und ihre Argumentationen dürften im öffentlichen

Diskurs also willkommen sein, vor allem dann, wenn sie ihre subjekttheoreti-

schen Rekonstruktionen auch noch mit der Entfaltung eines gesamtgesell-

schaftlichen Wertesystems zu verbinden wissen. Wenn mit anderen Worten

bildungstheoretische Beiträge dazu beitragen, den Gewaltdiskurs in einen

»negativen« Ordnungsdiskurs umzuschreiben, also primär als Diskurs über

Bildungstheorien und ihre Performativität | 47

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


eine ins Wanken geratene gesellschaftliche Ordnung zu verstehen. So besteht

etwa für Hornstein (1995) sowie für Funk/Stehr (1992) eine der wichtigsten

Funktionen des Gewaltdiskurses, wie er in den letzten Jahren geführt wurde,

darin, dass er über den Weg der Identifizierung von Gewalt und Gewalttätern

die »gute« alte Ordnung wieder stabilisiert – etwa unter der Flagge zivilgesell-

schaftlicher Programmatik.

»Indem Zuständigkeiten, Verantwortlichkeiten, Schuldzuschreibungen festgelegt werden, entlastet man sich (auch)
von der allgemein um sich greifenden Gewalterfahrung und vor allem von der Unsicherheit, die aus der
neuen Komplexität resultiert, die die neue Weltsituation unübersehbar und unausweichlich zeigt« (Hornstein
1995, 40).

Problematisch wird die Strategie, wenn sie dazu beiträgt, blinde Flecken der

Selbstwahrnehmung zu erzeugen. So stellt Nassehi heraus, dass der Diskurs

um Zivilgesellschaft dazu neige, davon abzusehen, wie fasziniert er von seinem

ganz Anderen ist, von den braunen Horden, die als ein Gegenbild der anstän-

digen, guten Gesellschaft, der man sich zugehörig fühlt, taugen (vgl. Nassehi

2000, 36). Eine weitere »Lebenslüge der Rede von der Zivilgesellschaft« beste-

he in der »Massensuggestion«, dass politisch extremistische Gewalttäter mit

pädagogischen Mitteln, also mit Mitteln der reflexiven Selbstdistanzierung und

ethischen Selbstsorge erreichbar wären. Realistischer erscheint Nassehi dem-

entgegen die Einschätzung, dass der politische Extremismus das bürgerliche

Prinzip einander nicht verfügbarer Individualitäten und das Prinzip einer kon-

sensorientierten, im Dissens erstrittenen sozialen Ordnung überhaupt negiert. 

Angenommen es besteht dieser Zusammenhang zweier Bildungspro-

bleme: dem Problem gesellschaftsstruktureller Gewalt, die auf die Fundamente

moderner, ziviler Gesellschaften zielt, und dem Problem einer gesellschaftsin-

ternen Funktionalisierung dieser Gewalt, deren öffentliche Thematisierung

selbststabilisierend wirkt, jedoch zu dem Preis, dass sie blinde Flecken der

Selbsterkenntnis zu erzeugt. Wie können BildungstheoretikerInnen ihre Ein-

sätze in diesem Kontext lancieren? Ich möchte zu diesem Problemkomplex

einen ganz begrenzten Beitrag leisten, indem ich der Frage nachgehe, wie es

heute um die Kraft sozialtheoretischer Begriffe bestellt ist, in den öffentlichen

Diskurs welterschaffend, kulturprägend – verändernd – einzugreifen.

CAT CH - A L L -BEGR I F F E

Ulrich Becks sowie Armin Nassehis Darstellungen des ambivalenten öffentli-

chen Diskurses um die Zivilgesellschaft lassen vermuten, dass der Begriff der

Zivilgesellschaft gegenwärtig nicht mehr bewegungsbegrifflich funktioniert.

Die beiden Soziologen äußern Zweifel, dass es mit Hilfe dieses Begriffs gelin-

gen könnte, zivilgesellschaftliches Engagement zu wecken, GewalttäterInnen

48 | Martina Koch

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


umzustimmen und tragfähige Konsense, letztlich gesellschaftlichen Zusam-

menhalt zu stiften. Mir erscheinen ihre Bedenken durchaus plausibel.

Ich werde im Folgenden einen Punkt besonders hervorheben: Gesell-

schaftstheoretisch betrachtet, lassen sich Einflussfaktoren diagnostizieren, die

dazu beitragen, dass die öffentlichen, politischen und wissenschaftlichen

Medien kultureller Selbstverständigung insgesamt brüchig werden. Nicht nur

die medialen Big-Brother-Inszenierungen sprechen dafür: Offenkundig ist ein

genereller Schwund gesellschaftlicher Verarbeitungs-Medien zu verzeichnen.

Die Globalisierung der Wirtschaft zerstört die historische Konstellation natio-

nalstaatlicher Demokratie, so etwa Habermas (vgl. 1998). Die sozialstrukturel-

len Folgen sind allenthalben spürbar: Eine wachsende Anzahl von Menschen

ist zunehmend schutzlos von wirtschaftlichen Entscheidungen – etwa über die

Verlagerung von Produktionsstandorten – betroffen. »Unvermittelt«, so

Guéhenno, »ohne die mildernden diskursiven Medien des Politischen, begeg-

net das Individuum (als Bürger, als Konsument und Produzent) der globali-

sierten Welt« (Guéhenno 1999, 11). »Wir können uns die Köpfe heiß reden,

während sich der wirtschaftliche Fortschritt durch die Schaffung vollendeter

Tatsachen vollzieht«, konstatiert Beck angesichts dieser Lage (Beck 1999, 14).

Während vielerorts ohne irgendeine Wirkung öffentlich gezetert werde, vollzö-

gen sich die im elektronischen Weltraum schwerelos gewordenen Investitions-

entscheidungen nach den Gesetzen der Macht, die derjenige besitzt, der durch

Handeln Fakten schafft – anonym und verantwortungslos. Auch der politische

Extremismus konfrontiert mit Gewalttaten, die – offenbar – unerreichbar für

diskursive Argumentationen entfaltet werden können.

Die Situation wird nicht gerade dadurch vereinfacht, dass sich zudem die

Tendenz einer Entmachtung der Humanwissenschaften abzeichnet. Es ist

zwar unbestreitbar, dass auf der einen Seite ein steigender gesellschaftlicher

Bedarf an wissenschaftlichem Wissen – auch an sozialtheoretischem Wissen –

zu verzeichnen ist. Sozialwissenschaftliches Wissen wird in Politik, Wirtschaft,

pädagogischer Praxis als unverzichtbar erachtet, um die jeweiligen Akteure

unter der Bedingung unsicheren und unvollständigen Wissens in die Lage zu

versetzen, mit globalen, komplexen und veränderlichen Problemlagen zu

Rande zu kommen. Diese Entwicklung geht jedoch mit einem Funktions- und

Statusverlust sozial- und geisteswissenschaftlichen Wissens einher. Der Ein-

tritt sozial- und geisteswissenschaftlicher Erkenntnisse ins öffentliche Be-

wusstsein gestaltet sich als Verwandlung in eine private, relativierbare Mei-

nungssache. Ezrahi stellt diesen Trend zur Privatisierung der Wissenschaft be-

reits Anfang der 90er Jahre heraus (vgl. Ezrahi 1991, 53). So, wie einst Kunst

und Religion zur Privatsache wurden, so verenge sich heute der Raum, den

Wissenschaft in einem liberaldemokratischen politischen System einnimmt

(vgl. Felt u. a. 1995, 165). Sie spielt nur mehr eine Nebenrolle im kulturellen

Legitimationsgefüge demokratischer Reformpolitik. Die Wirkungskraft der

Sozial- und Geisteswissenschaften in der Öffentlichkeit lässt demnach spürbar

Bildungstheorien und ihre Performativität | 49

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nach. Diese Wissenschaften verlieren ihren privilegierten Platz als Referenz für

Wissensstandards und Verständigungsregeln, als Maßstab für die Wahrheit

und für die Richtigkeit öffentlichen und privaten Handelns (vgl. auch Maasen

1999, 60).

Salopp gesagt: Was wie definiert wird, wird mehr vom neoliberalen

»Leben« diktiert als von der Wissenschaft zur Diskussion gestellt. Die Ver-

ständigungsaufgaben wandern aus den dafür vorgesehenen Institutionen, der

Universität beispielsweise, aus und begegnen »roh«, als nackte Überlebensfra-

gen, etwa in Gestalt von Kürzungsmaßnahmen, mit der Schuldirektorien –

jeweils für sich – faktisch irgendwie fertig werden müssen.

Diese Erfahrungen – bzw. Erfahrungseinschätzungen – tragen dazu bei, dass

sich das kulturelle Selbstverständnis gegenüber der Entstehungszeit der

Bewegungsbegriffe deutlich verändert hat. Auch damals erschien die Zukunft als

unbekannt und unvorhersehbar, gleichwohl als eine Zeit, die es »jetzt« zu er-

obern galt. Bewegungsbegriffe dienten (wie gesagt) dazu, Erwartungen zu we-

cken, von denen zwar nicht absehbar war, wann und in welcher Gestalt sie sich

erfüllen würden, die das gesellschaftliche Engagement gleichwohl zu orientieren

vermochten. Heute jedoch erscheint das Erwartete, zu Begreifende, nicht mehr

ungebrochen als das, was im Rahmen gemeinsamer Projekte verantwortlich

erwirkt werden könnte. Um eine Formulierung Gamms aufzugreifen: Die Vor-

wärtsbewegung der Moderne in eine scheinbar offene Zukunft erweist sich als

ein Schub in die opake Masse sich mehr und mehr auftürmender Problem-

materie, die sich aus der Zukunft auf uns zuzuwälzen scheint (vgl. Gamm 1999,

61). Das Erwartete liegt nicht mehr einfach nur jenseits des Erfahrenen in einer

zu erwirkenden Zukunft, sondern durchdringt die Gegenwart als eine diffuse

Anwesenheit unbekannter Einflussgrößen, die sich der begrifflichen Erkenntnis

und der kulturellen Verständigung entziehen (vgl. 57).

Der Wandel des kulturellen Selbstverständnisses spiegelt und reproduziert

sich in einer veränderten Begrifflichkeit. Ein untrügliches Kriterium der

Gegenwart sind ihre unsäglichen Catch-all-Begriffe, behauptet Bude 1998

sinngemäß in einer impliziten Replik auf Koselleck (vgl. Bude 1998, 960). Das

gegenwärtige Bedürfnis nach Begriffen, die eine Zeit erfassen sollen, die aus

den Fugen geraten zu sein scheint, zeige sich heute verstärkt als Wille zur

Komplexitätsreduktion, und das begünstige die Verbreitung leerer Subsump-

tionsbegriffe, die auf alles und jedes passen. Beck stellt den programmatisch

unscharfen und verwaschen mehrdeutigen Begriff der Zivilgesellschaft unter

diesen Verdacht. Er lasse sich bildungsreformerisch als ein Aufruf verstehen,

Zivilcourage zu stärken – wie Beck es zu tun vorschlägt –, aber auch als Label

neoliberaler »Rationalisierungs«-Maßnahmen im öffentlichen Haushalt ver-

wenden, um alle ungelösten Probleme auf den »selbstverantwortlichen«

Bürger abzuwälzen, würde von den meisten Deutschen jedoch eher als eine Art

erweiterter Zivildienst verstanden (vgl. Beck 2000, 11). Das Gleiche lässt sich

von dem Gewaltbegriff sagen. Hornstein macht darauf aufmerksam, dass er

50 | Martina Koch

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


häufig als »Verdichtungsbegriff« diene, der den unterschiedlichsten sozialen

Problemen übergestülpt werde; er bringe diese auf eine einfache Dimension,

ohne analytisch genauer zu beschreiben, wie Gewalt in den verschiedenen

sozialen Kontexten jeweils zu begreifen ist (vgl. Hornstein 1995, 42).

Von den Bewegungsbegriffen ließ sich noch sagen, dass sie aufgrund ihres

geringen Sättigungsgrads an Erfahrungen inhaltlich unterbestimmt waren

(vgl. Koselleck 1979, 346). Die inhaltliche Unterbestimmtheit zentraler Begrif-

fe wurde im Verlauf der letzten zwei Jahrzehnte jedoch offenbar zur Inhalts-

neutralität ausgedünnt: Einfach dimensioniert werden sie zu einer inhaltsin-

differenten Worthülse. 

Im erziehungswissenschaftlichen Diskurs lassen sich explizite Versuche

einer entsprechenden Umschreibung des Bildungsbegriffs beobachten.

Winkler traut diesem Begriff zum Beispiel nicht mehr zu, im heterogenen Feld

hochgradig ausdifferenzierter pädagogischer Aufgaben eine normativ orientie-

rende Kraft zu entfalten. Von einem Gemeinsamen, alle pädagogischen Praxen

Verbindenden lasse sich nur noch in formaler Hinsicht sprechen (vgl. Winkler

1994, 110). Krüger schlägt ganz in diesem Sinne vor, die bloße Tatsache, dass

sich Bildung universalisiere, also überall erforderlich werde, zu dem neuen

pädagogischen Grundgedanken zu erklären (vgl. Krüger 1998, 315). Er versteht

unter Bildung nur mehr die »Aneignung von Wissen über die Welt«, und

meint mit dieser Definition eine »richtungsweisende Zielkategorie« benannt

zu haben. Der Bildungsbegriff verliert damit jedoch jeden Richtungssinn.1

Bildungstheorien und ihre Performativität | 51

1 Krügers Formulierungen lassen sich, genau genommen, als Beispiel für eine unent-

schiedene Begriffsverwendung aufführen. Er fragt nach Möglichkeiten, »Verbindungs-

linien zwischen dem Allgemeinen und dem Besonderen, zwischen der Allgemeinen und

den Speziellen Pädagogiken herzustellen und damit zur Neugestaltung einer diszi-

plinären Gesamtkultur beizutragen« (Krüger 1998, 315), und schreibt dann: »Für die

Allgemeine Erziehungswissenschaft würde sich daraus die Herausforderung ergeben,

einen pädagogischen Grundgedanken zu formulieren, der für die Konzeptualisierung des

pädagogischen Gegenstandsfeldes richtungsweisend und der für alle speziellen

Subdisziplinen Geltung beanspruchen kann. So ein Grundgedanke könnte die Diagnose

von der Universalisierung der Bildung und der Entgrenzung des Pädagogischen sein. [...]

Bildung als Aneignung von Wissen über die Welt wird deshalb zur richtungsweisenden

Zielkategorie.« (Vgl. auch ders. 1994, 122). Krüger bedient sich hier der klassisch-moder-

nen Semantik, indem er von einem pädagogischen Grundgedanken und Bildung als

einer richtungsweisenden Zielkategorie spricht. Er suggeriert damit die Möglichkeit einer

bewegungsbegrifflichen Begriffsverwendung – auch unter der Bedingung von Pluralität.

Seinen eigenen Bedeutungszuweisungen nach haben die von ihm rein formal gefassten

Begriffe jedoch gar keinen pädagogischen bzw. bildungstheoretischen Richtungssinn.

Der so genannte pädagogische Grundgedanke der Universalisierung und Entgrenzung

ist ein soziologischer Gedanke, und Bildung, verstanden als Wissensaneignung, geht in

einem unspezifischen und zugleich kognitivistisch verengten Lernbegriff auf: Die

Bildungsrelevanz von Aneignungsprozessen wäre dementgegen zu prüfen. Auch Kosel-

lecks Ausführungen verraten Ambivalenzen in seinem Begriffsverständnis, wenn er ei-

nerseits die bewegungsbegriffliche Kraft des Bildungsbegriffs herausstellt, andererseits

auf seine semantische Überdeterminiertheit hinweist, die ihn als ideologischen Kampf-

begriff ungeeignet erscheinen lassen (vgl. Koselleck 1990, 19 ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Inhaltsneutralität eines solchen Bildungsbegriffs unterscheidet sich

von der Unterbestimmtheit klassisch-moderner Bewegungsbegriffe. In ihrem

Falle ist das inhaltlich unbestimmte Signifikat ein emphatischer Inhalt. Mit

dem Wort Bildung wird in seinem bewegungsbegrifflichen Gebrauch eine

Spannung von normativem Anspruch (auf Vervollkommnung) und einem von

ihm ausgehenden Realisierungsdruck aufgebaut. Diese Spannung erzeugt wie

ein Überdruck den Schub an Besetzungsaktivitäten, die Kosselleck herausstellt.

Sie wirken darauf hin, materiale Kontexte, Lebenslagen zu schaffen, in denen

die Bedeutung des Begriffs größere Bestimmtheit erlangt. In einer rein forma-

len Bestimmung von Bildung als Wissensaneignung bricht diese Spannung

zusammen. Der Auslegungszwang wird nicht mehr von einem unterbestimm-

ten Was erzeugt. Hier drängt nicht mehr die implizite Frage: Was ist Bildung?

Was macht eine Situation bildungsrelevant? Auch die Inhaltsneutralität des

vorgeschlagenen Bildungsbegriffs animiert zwar dazu ihn auszulegen. Seine

Auslegung bezieht sich jedoch nur noch auf ein bloßes Dass der Wissens-

aneignung. Es drängt die implizite Frage: Kann ich mir eine Situation so

zurechtlegen, dass sie sich mir als eine Aufgabe der Wissensaneignung dar-

stellt? Der Begriff Bildung wird auch in diesem Gebrauch emotional aufgela-

den: Bildlich gesprochen wird er zur Flagge des Bootes, in das man, koste es

was es wolle, hineinklettern muss, um nicht unterzugehen. Wenn man die

Bildungsfrage erst einmal so sieht, fragt man nicht mehr so schnell nach, was

das Boot eigentlich geladen hat; Hauptsache, man ist drin. Wer fragt da noch

lange, was den Bildungssubjekten in dieser oder jenen Situation mit einer

Aufforderung zur Wissensaneignung eigentlich zumutet wird, vielleicht auch

an Verdrängungsleistungen und grundlegendem Emanzipationsverzicht? 

Im Zuge dieser Entwicklung droht aus dem kontextgenerierenden Schub

der auslegungsbedürftigen Bewegungsbegriffe jedoch ein dekontextualisieren-

der Sog zu werden: Im Gebrauch der inhaltsneutralen Catch-all-Begriffe wer-

den alle situativen Besonderheiten des Beobachteten interpretativ unter die

Leerformel subsumiert und so der Reflexion entzogen. Diese großen leeren

Worte erreichen die Welt nicht mehr, sondern dichten sie ab. Nassehi verweist

auf diese Schwäche des zivilgesellschaftlichen Diskurses. »Unsere« gegenwär-

tige Selbstbeschreibung als zivile Gesellschaft kranke daran, nicht zum

Ausdruck bringen zu können, dass auch die Gewalttäter, die als Gegenbild der

»rechtschaffenden« Bürger symbolisch aufgebaut werden, ein Teil ihrer selbst

sind.

»Sie sind Teil einer Gesellschaft, die man mit der schönen Selbstbeschreibung als ziviles Gemeinwesen längst
in ein Niemandsland expediert hat«, das man nicht mehr »sehen« kann und »für das es offenbar auch keine
angemessenen Begriffe mehr gibt« (Nassehi 2000, 36).

Koselleck konnte von den Bewegungsbegriffen noch sagen, dass der steigende

Abstraktionsgrad ihrer Signifikate ihre diachrone Schubkraft verbürge (vgl.

52 | Martina Koch

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Koselleck 1979, 343). Von der Inhaltsneutralität der Catch-all-Begriffe lässt sich

dagegen sagen, dass sie eine ubiquitäre Verdrängungskraft verbürgen. An die

Stelle einer reflektierten Auseinandersetzung droht die Infektion mit Worten

zu treten, unter deren Deckmantel sich Wirklichkeit »blindlings« verstetigen

kann. Als »kulturelle Viren« bezeichnet Boris Groys dann auch Worte wie

Individualisierung oder Globalisierung (Groys, zit. n. Bude 1998, 960). Mit

ihnen breite sich der inhaltsindifferente Wortgebrauch wie eine ansteckende

Krankheit über nationale Kulturgrenzen und regionale Milieudifferenzen hin-

weg aus, ohne dass es gegen sie einen Impfstoff gäbe.

Dass man sich mit Worten infizieren kann, heißt gleichwohl nicht, dass

man sie gut leiden kann. Mit der Infektion scheint sich vielmehr auch ein

Affekt gegen leere Formeln zu verbreiten. Die öffentlich geäußerten Bedenken

Becks und Nassehis gegen den undifferenzierten Gebrauch des Begriffs der

Zivilgesellschaft sind dafür nur ein Beispiel unter vielen. Ich halte die in ihren

Artikeln geäußerten Überlegungen durchaus für aufklärend, möchte an dieser

Stelle gleichwohl darauf hinweisen, dass auch der globale Angriff gegen »große

Worte« nicht davor gefeit ist, selber zur bloßen Geste zu werden, deren

Attraktivität von dem lebt, was sie anprangert. Nassehis Aussage: »Wir müssen

uns daran gewöhnen, dass die zivilisatorische Eisdecke auch unserer postna-

tionalen Welt sehr dünn ist und sich gegen kognitive Aufklärung geradezu

immun zeigt« (Nassehi 2000, 36) mag einen gewissen Wahrheitsgehalt haben.

Verführt sie nicht aber selber zu einem kleinen Schauer, der den illusionslo-

sen, über die Grenzen der Aufklärbarkeit aufgeklärten AufklärerInnen wohlig

über den Rücken läuft? Die schonungslose »Einsicht« Nassehis, dass es für

unsere Gesellschaft offenbar gar »keine angemessenen Begriffe mehr gibt« ist

bedenkenswert, könnte aber auch den Verzicht auf jeden weitergehenden

Gedanken nach sich ziehen und von der Anstrengung einer weiteren Arbeit am

Begriff entlasten. Ich möchte dieser Gefahr präventiv entgegenwirken und in

einem dritten Schritt die Hypothese zur Diskussion stellen, dass sich allgemei-

ne, inhaltlich diffuse Begriffe mit einem veränderten Begriffsverständnis im

Rahmen eines anderen Begriffsgebrauchs zurückgewinnen und für bildungs-

theoretische Grundlagenreflexionen (wieder) brauchbar machen lassen. 

BEGR I F F A L S KONTEX T

Zu einem untrüglichen Kriterium der Gegenwart wird der Begriff als Kontext.

Es lässt sich sogar feststellen, dass bereits hier und da Begriffe als Kontext ver-

wendet werden und dass entsprechende Forderungen zu vernehmen sind, etwa

von dem Soziologen Bob Jessop, dessen konzeptuelle Überlegungen ich im

Folgenden aufgreife (vgl. Jessop 1997, 280; vgl. auch Koch 2000, 53 ff.).

Jessops Auseinandersetzung mit dem unklaren Begriff der Globalisierung

bekräftigt die Bedenken von Nassehi und Beck: All das, was mit der Hilfe der

Bildungstheorien und ihre Performativität | 53

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Zivilitätsrhetorik« (Nassehi) angesprochen werden kann, ist viel zu heterogen

und in Entwicklung begriffen, als dass mit dem bloßen Hinweis auf

Zivilgesellschaft schon viel gesagt wäre. Es steht nicht gut um die deskriptive,

analytische oder normativ-programmatische Qualität dieses Wortes. 

Es ließe sich jedoch auch als ein inklusiver struktureller Kontext verstehen.

Auf diese Möglichkeit macht Jessop (mit seinen Überlegungen zur Globa-

lisierung) aufmerksam. Wird ein Begriff als inklusiver struktureller Kontext

verwendet, wird mit ihm ein weiter Handlungshorizont begrifflich umrissen.

Das Wort Zivilgesellschaft meint dann zum Beispiel den Reflexionshorizont,

innerhalb dessen Begriffsklärungen vorgenommen werden können – und

müssen. »Zivilgesellschaft« markiert in diesem Fall eine Art Projektionsfläche,

gegen die die Darstellungen ganz unterschiedlich dimensionierter Prozesse

geworfen werden können. All die Prozesse und Praktiken, die jeweils als ein

Aspekt dessen betrachtet werden sollen, worauf der Begriff verweist, werden in

diesem Zuge gleichzeitig sichtbar gemacht, ohne ihre Divergenzen definito-

risch zu nivellieren. Die Produktivität dieses Ansatzes liegt darin, dass z. B. die

verschiedensten zivilgesellschaftlichen Praxen und Gehversuche dabei als ein

Problemzusammenhang aufgerufen werden, der die Klärung ihrer jeweiligen

Besonderheiten und Interdependenzen zur Aufgabe werden lässt. Die beck-

sche Klage über die Konturlosigkeit des Begriffs ließe sich so in eine

Aufforderung umschreiben, im Rahmen bestimmter Eckpunkte Praxen aus-

findig zu machen – zu initiieren, zu erproben, dokumentarisch zu erfassen,

zueinander zu relationieren –, die gleichermaßen »den Antrag stellen«, auf der

Projektionswand »Zivilgesellschaft« erstrahlen zu dürfen. Entscheidend ist das

veränderte Begriffsverständnis, also die explizite Verwendung des Begriffs in

einem nicht-kategorialen Sinne.

Die Eckpunkte eines solchen Forums zur Zivilgesellschaft würden – nach

wie vor – die Positionen eines »gesellschaftsstrukturellen Extremismus« etwa

rechter Gewalt (Nassehi) ausschließen, ihre Anhänger also vermutlich nach

wie vor nicht erreichen können. Was wäre dann aber gewonnen? Ich möchte

abschließend zwei Vorteile bzw. Chancen herausstellen, die in diesem Ansatz

liegen, um gesellschaftsintern eine selbstkritische, gleichwohl nicht tatenlose,

zur Tatenlosigkeit verführende Selbstaufklärung voranzubringen. 

Erstes Szenario: Angenommen, es gäbe eine bundesweite Initiative, die bil-

dungstheoretische Arbeit an einem zivilgesellschaftlichen Bildungsprogramm

voranzubringen. Verschiedene heterogene Forschungsprojekte versammeln

sich unter der Schirmherrschaft der Kontextbegriffe Zivilgesellschaft und

Bildung, um im Prozess ihrer Erarbeitungen zu kooperieren. Ihr Interesse gilt

unterschiedlichen zivilgesellschaftlichen Problemdimensionen. Die einzelnen

Forschungsarbeiten werden also in einem Feld von Projekten positioniert, von

denen zu Beginn der Arbeit zum Teil noch gar nicht abzusehen ist, inwieweit

sie sich als kompatibel erweisen werden. Dennoch bzw. gerade deshalb wird

während des Arbeitsprozesses der Gedankenaustausch zwischen den

54 | Martina Koch

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Projekten gepflegt, um eine Relationierung der Projekte und ihrer Arbeits-

ergebnisse zu erreichen. Mit diesem Setting wird die Diskussion verschiede-

ner Begriffsauffassung zu einer fortwährenden, voranzutreibenden Aufgabe

gemacht, die mehrperspektivisch angegangen wird. Dieser Ansatz nötigt dazu,

bereits im Prozess der Erarbeitung eigener Problemsichten und bildungs-

theoretischer Positionen verstärkt nach außen zu argumentieren. Wer »sei-

nen« zentralen Begriff als einen inklusiven strukturellen Kontext versteht, ist

bereit ihn zu teilen: Ist bereit, sich auf Diskussionen mit FachvertreterInnen

einzulassen, die mit anderen Theorien, methodischen Ansätzen und auf der

Basis anderer bildungspolitischer und pädagogischer Grundüberzeugungen

zum gleichen Fragenkomplex arbeiten. Ein solches Vorgehen, wie es etwa in

Graduiertenkollegs oder Sonderforschungsbereichen vermutlich hier und da

bereits praktiziert wird – oder doch praktiziert werden könnte –, sperrt sich

einer kulturellen Praxis, die dem impliziten zentralen Wert folgt, in erster

Linie die Überlegenheit der eigenen Position zu beweisen (siehe dazu

Hornstein 1995, 45 f.). Dem drohenden Relativismus kann – und müsste –

mit der (institutionalisierten) Frage begegnet werden, was in der Ausein-

andersetzung mit anderen gelernt werden kann: Für das eigene Vorhaben

oder auch für gemeinsame Experimente, deren Idee erst im Verlauf der Aus-

einandersetzung entstehen mag. Eine solches Vorgehen verwehrt sich der

geläufigen gesellschaftlichen Praxis, den Gewinn und die Stabilisierung von

Identität – individueller, kultureller, fachlicher oder politischer Identität –

primär durch die Abgrenzung gegenüber angeblich minderwertigeren

Positionen erreichen zu wollen; nicht aber auch in der Annäherung und in der

Verflüssigung bestehender »Dogmen«.

Zweitens ist zu vermuten, dass die Schirmherrschaft eines Kontextbegriffs

für Projekte, die sich unter ihr ansiedeln, einen strukturellen Schutz gegen

Instrumentalisierungsversuche darstellen. In der Kooperation und Relationie-

rung heterogener Projekte würde es nicht mehr nur darum gehen können,

Wissen zu produzieren, das sich instrumentell verwenden ließe, um z. B.

plangemäß zivilgesellschaftliche Verhaltensdispositionen zu erzeugen. In den

fortwährenden bzw. immer wieder angestrebten Verständigungsprozessen

über die Grenzen von Erfahrungshintergründen, wissenschaftlichen Paradig-

men oder bildungspolitischen Grundüberzeugungen hinweg wird vielmehr

immer auch Nicht-Wissen in der Kommunikation gehalten: Etwa das unbe-

stimmte Wissen über das, was in den »Zwischenräumen« der Teilgegenstände

liegt, die jeweils punktuell von den spezialisierten – eventuell inkompatiblen,

aber gleichermaßen erkenntnisreichen – Zugriffen beleuchtet werden. Das

wirklichkeitsgenerierende Potenzial entsprechender Arbeiten ließe sich

schwerlich mit der Wirkungsweise einer self-fullfilling-prophecy beschreiben –

mit dem sich die Performativität von Bewegungsbegriffen (noch) erfassen

ließe. Treffender wäre es wohl, von dem Wirkungspotential einer self-destroying-

prophecy zu sprechen (vgl. Peukert 1984, 65 ff.).

Bildungstheorien und ihre Performativität | 55

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durch kontextbegriffliches Arbeiten, wie es mir vorschwebt, kann die

Materialität der Diskurse, ihre Handlungsdimension, verstärkt zur Geltung

kommen lassen. Im bildungstheoretischen (Zusammen-)Arbeiten wird die

Grundlage von Verstehen und Argumentation immer wieder als fragwürdig

erfahren. Die Verstehensbasis muss in Verständigungsprozessen restituiert

oder auch neu erfunden werden. Das Setting kontextbegrifflichen Arbeitens

erschwert die Haltung, die kulturelle Selbstverständigung als einen rein dis-

kursiven (körperlosen) Prozess zu verstehen. Es legt dementgegen nahe, theo-

retische Arbeit, Reflexions- und Diskussionstätigkeiten verstärkt als eine sozia-

le Praxis ernst zu nehmen, die »gemacht« werden muss – und auch anders

gemacht werden kann als bisher. Sie könnte sich auch als eine tatkräftige Über-

schreitung eigener Vorstellungen vollziehen. Schließlich kann nicht ausge-

schlossen werden, dass selbst theoretisch fundiertes Wissen über die Grenzen

von Verständigung von einer Erfahrung grundlegend infrage gestellt wird. Wer

kontextbegrifflich arbeitet, setzt nicht unmittelbar darauf, nach seinem eigenen

Plan die Welt zu bewegen. Er bewegt sich vielmehr selber in die Welt hinein –

und das auch im wörtlichen Sinne.

Mit diesem nur grob umrissenen kontextbegrifflichen Programm wird der

Anspruch bildungstheoretischer Praxis, als eine gesellschaftliche Kraft zu wir-

ken, gegenüber einem bewegungsbegrifflichen Verständnis sowohl zurückge-

nommen als auch erweitert. Der Beitrag bildungstheoretischer Arbeit, wie er

hier angedacht wird, ist primär »nur« auf eine selbstbezügliche Arbeit am

Begriff hin angelegt und weniger darauf, unmittelbar konstruktiv-produktiv

einzugreifen. Es ist jedoch auch zu beachten, was die vorgeschlagene bil-

dungstheoretische Arbeit in ihrer eigenen Praxis den Mechanismen einer dop-

pelten diskursiven Ausgrenzung – der Ausgrenzung anderer Subjekt-

positionen zum einen und zum anderen der Ausgrenzung der materialen

Dimension – entgegenhält: die Handlung diskursiver Positionierungen.

Hiermit ist ein sehr weitgehender Anspruch verbunden. Im Grunde wird der

Anspruch formuliert, in der bildungstheoretischen Praxis modellhaft zu erpro-

ben, vorzuführen, was »der Gesellschaft« bildungstheoretisch empfohlen wer-

den könnte. Ich erhoffe mir von einem solchen Ansatz, gesellschaftliche

Selbstverständigungsprozesse in Gang zu bringen und zu halten, die (wieder)

erfolgreich darin sind, die Gesellschaftsmitglieder im symbolischen Raum der

Gesellschaft zu halten. 

Ich brauche nicht hervorzuheben, dass ein kontextbegriffliches Setting bil-

dungstheoretischer Arbeit nicht per se die bessere gesellschaftliche Selbstauf-

klärung nach sich ziehen würde. Auch hier gilt, dass es darauf ankommt, wie

es gemacht wird und wie es aufgenommen wird.

56 | Martina Koch

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


L I T E R ATUR

Beck, Ulrich: Die »Warum-nicht-Gesellschaft«. In: Die Zeit 48/1999 (25.

November), 13–14

Beck, Ulrich: Mehr Zivilcourage bitte. Ein Vorschlag an die Adresse Gerhard

Schröder: Wir brauchen eine Gesellschaft engagierter Individuen. In: Die Zeit

22/2000 (25. Mai), 11

Bude, Heinz: Über den Zeitgenossen. In: Merkur: Postmoderne. Eine Bilanz. Stutt-

gart 1998, 956–961

Ezrahi, Yaron: The Descent of Icarus. Cambridge/Mass. 1991

Felt, Ulrike; Nowotny, Helga; Taschwer, Klaus: Wissenschaftsforschung.

Frankfurt a.M./New York 1995

Funk, Andrea; Stehr, Jutta: Das Reden über Gewalt und sein Beitrag zur

Stabilisierung von Herrschaftsverhältnissen. In: Kriminalogisches Journal

24/1992, 37–49

Gamm, Gerhard: Das Wissen der Gesellschaft. In: Walter Bauer u.a. (Hg.):

Globalisierung: Perspektiven Paradoxien Verwerfungen (Jahrbuch für

Bildungs- und Erziehungsphilosophie 2). Hohengehren 1999, 51–64

Guéhenno, Jean-Marie: Die neue Machtfrage. In: Die Zeit 51/1999 (16. Dezem-

ber), 11–12

Habermas, Jürgen: Jenseits des Nationalstaats? Bemerkungen zu Folgeproblemen

der wirtschaftlichen Globalisierung. In: Ulrich Beck (Hg.): Politik der

Globalisierung. Frankfurt a. M. 1998, S. 67–84

Hornstein, Walter: Gewalt in Deutschland: Über die Notwendigkeit gesellschaftli-

cher Lernprozesse und die Rolle der Pädagogik. In: Werner Helsper, Hartmut

Wenzel (Hg.): Pädagogik und Gewalt. Möglichkeiten und Grenzen pädagogi-

schen Handelns. Opladen 1995, 37-56

Jessop, Bob: Nationalstaat, Globalisierung, Gender. In: Eva Kreisky, Birgit Sauer,

(Hg.): Geschlechterverhältnisse im Kontext politicher Transformation (PVS

28/1997), 262–292

Koch, Martina: »Pädagogische Performativität« als struktureller Kontext erzie-

hungstheoretischer Arbeit. In: Jan Masschelein, Jörg Ruhloff, Alfred Schäfer

(Hg.): Erziehungsphilosophie im Umbruch. Weinheim 2000, 47-68

Koselleck, Rainhart: Neuzeit. Zur Semantik moderner Bewegungsbegriffe. In:

Ders.: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten. Frankfurt

a. M. 1979, 300–348

Koselleck, Rainhart: Einleitung – Zur anthropologischen und semantischen

Struktur von Bildung. In: Ders. (Hg.): Bildungsbürgertum im 19. Jahrhundert

(II). Stuttgart 1990, 11–46

Krüger, Hans-Heinz: Allgemeine Pädagogik auf dem Rückzug? Notizen zur diszi-

plinären Neuvermessung der Erziehungswissenschaft. In: Ders., Thomas

Rauschenberg (Hg.): Erziehungswissenschaft. Die Disziplin am Beginn einer

neuen Epoche. Weinheim/München 1994, 115–130

Bildungstheorien und ihre Performativität | 57

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Krüger, Hans-Heinz: Erziehungswissenschaft und ihre Teildisziplinen. In: Ders.,

Werner Helsper, Hans-Heinz Krüger (Hg.): Einführung in Grundbegriffe

und Grundfragen der Erziehungswissenschaft. Opladen 1998, 303-331

Leggewie, Claus : Plädoyer eines Antiautoritären für Autoritäten. In: Die Zeit

10/1993 (5. Mai), 93

Maasen, Sabine: Wissenssoziologie. Bielefeld 1999

Nassehi, Armin: Schläger schaffen ohne Waffen. Die offene Gesellschaft produziert

ihre Feinde: Vermutungen über den »Kampf gegen Nazis«. In: Die Zeit

35/2000 (24. August), 36

Nunner-Winkler, Gertrud: Ein Plädoyer für einen eingeschränkten Universalismus.

In: Dies., Wolfgang Edelstein (Hg.): Zur Bestimmung der Moral. Frankfurt

a. M. 1996, 126–144

Peukert, Helmut: Was ist eine praktische Wissenschaft? Handlungstheorie als

Basistheorie der Humanwissenschaften: Anfragen an die Praktische Theologie.

In: Ottmar Fuchs (Hg.): Theologie und Handeln. Beiträge zur Fundierung

der Praktischen Theologie als Handlungstheorie. Düsseldorf 1984, 64–79

Winkler, Michael: Wo bleibt das Allgemeine? Vom Aufstieg der allgemeinen

Pädagogik zum Fall der Allgemeinen Pädagogik. In: Hans-Heinz Krüger, T.

Rauschenbach (Hg.): Erziehungswissenschaft. Die Disziplin am Beginn einer

neuen Epoche. Weinheim/München 1994, 93–114

58 | Martina Koch

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dialektik im Stillstand. Ein materialistischer

Orientierungsversuch mit Walter Benjamin in der

gegenwärtigen Krise

Roger Behrens

»Die Konstruktion des Lebens liegt im Augenblick weit mehr in der
Gewalt von Fakten als von Überzeugungen.«
Walter Benjamin: Einbahnstraße

Walter Benjamins materialistische Kulturphilosophie expliziert den Versuch,

die kapitalistische Gesellschaft, wie sie sich zu Beginn des 20. Jahrhunderts

darstellte, aus der spezifischen Logik des Modernisierungsprozesses des 19.

Jahrhunderts heraus freizulegen. Das 20. Jahrhundert offenbarte schon in sei-

nen ersten Jahrzehnten die barbarische Gewalt eines »Zeitalters des

Exterminismus« (Edward P. Thompson); im Schatten des Ersten Weltkrieges,

des Kolonialismus und der politischen Reaktion kündigte sich bereits der

faschistische Terror an. Benjamin bestimmte die Ursachen in der spezifischen

gesellschaftlichen Konstellation, den Ungleichzeitigkeiten, mit denen sich die

Warenwirtschaft im 19. Jahrhundert durchsetzte: Paris erschien ihm aus

besonderen Gründen als »die Hauptstadt des XIX. Jahrhunderts«; denn hier

konzentrierten sich die widersprüchlichen Kräfte, die ökonomischen, politi-

schen, technischen, kulturellen und sozialen, die mithin die Antagonismen der

bürgerlichen Gesellschaft im Kern charakterisieren – dazu gehört auch die nur

im Widerspruch realisierte Idee der Bildung. Auch wenn Benjamin keine syste-

matische Bildungstheorie formuliert hat, sind seine kritischen kulturphiloso-

phischen Explikationen bildungstheoretisch zu lesen und methodisch frucht-

bar zu machen als Werkzeuge zur Analyse und Kritik gegenwärtiger

Bildungsprozesse. In diesem Sinne spricht Benjamin selbst vom »pädagogi-

schen Vorhaben« in seinem Passagen-Werk und präzisiert den Begriff der

Bildung in seiner Bildbedeutung mit einem Zitat Rudolf Borchardts: »Das bild-

schaffende Medium in uns zu dem stereoskopischen und dimensionalen

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sehen in die Tiefe der geschichtlichen Schatten zu erziehen.« (Benjamin 1991

V/1, 571; V/2, 1026) Benjamins Logik des Bildes entspricht der Hegelschen

Logik des Begriffs; sie ist ebenfalls in der Dialektik methodisch fundiert:

»Man sagt, dass die dialektische Methode darum geht, der jeweiligen konkret-geschichtlichen Situation ihres
Gegenstandes gerecht zu werden. Aber das genügt nicht. Denn ebensosehr geht es ihr darum, der konkret-
geschichtlichen Situation des Interesses für ihren Gegenstand gerecht zu werden.« (494) Dies unternimmt sie
in einer »zunehmenden Verdichtung (Integration) der Wirklichkeit …, in der alles Vergangene (zu seiner Zeit)
einen höheren Aktualitätsgrad als im Augenblick seines Existierens erhalten kann.Wie es als höhere Aktualität
sich ausprägt, das schafft das Bild als das und in dem es verstanden wird. Und diese dialektische
Durchdringung und Vergegenwärtigung vergangner Zusammenhänge ist die Probe auf die Wahrheit des gegen-
wärtigen Handelns.« (495)

Diese Dialektik des Bildes ist zugleich begriffen als eine Theorie der

Geschichte, die eingelagert ist in dialektischen Bildern:

»Bild ist dasjenige, worin das Gewesene mit dem Jetzt blitzhaft zu einer Konstellation zusammentritt. Mit
anderen Worten: Bild ist die Dialektik im Stillstand.« (576 f.) Und: »Zum Denken gehört ebenso die Bewegung
wie das Stillstellen der Gedanken. Wo das Denken in einer von Spannungen gesättigten Konstellation zum
Stillstand kommt, da erscheint das dialektische Bild. Es ist die Zäsur in der Denkbewegung. Ihre Stelle ist
natürlich keine beliebige. Sie ist […] da zu suchen, wo die Spannung zwischen den dialektischen Gegensätzen
am größten ist. Demnach ist der in der materialistischen Geschichtsdarstellung konstruierte Gegenstand sel-
ber das dialektische Bild. Er ist identisch mit dem historischen Gegenstand; er rechtfertigt seine Absprengung
aus dem Kontinuum des Geschichtsverlaufs.« (595)

Im Zentrum steht für Benjamin wie für Karl Marx eine Kritik der politischen

Ökonomie als Kritik der Ware und der »Phantasmagorien«, die sie erzeugt und

in denen sie sich als gesellschaftliche Verkehrsform manifestiert.

»Doch für Benjamin, dessen Ausgangspunkt nicht eine ökonomische Analyse des Kapitals, sondern eine Philosophie
der historischen Erfahrung ist, liegt der Schlüssel zu der neuen städtischen Phantasmagorie [– die er im Paris
des 19. Jahrhunderts entdeckt –] nicht so sehr in der Ware auf dem Markt, sondern eher in der Ware als
Schaufensterauslage, in der der Tauschwert nicht weniger als der Gebrauchswert seine praktische Bedeutung
eingebüßt hat, während ein rein repräsentativer Wert in den Vordergrund tritt.« (Buck-Morss 1993, 108 f.)

Benjamin konzentriert sich deshalb auf den »Ausdruckszusammenhang«: 

»Nicht die wirtschaftliche Entstehung der Kultur sondern der Ausdruck der Wirtschaft in ihrer Kultur ist dar-
zustellen. Es handelt sich, mit andern Worten, um den Versuch, einen wirtschaftlichen Prozess als anschauli-
ches Urphänomen zu erfassen, aus welchem alle Lebenserscheinungen der Passagen (und insoweit des 19ten

Jahrhunderts) hervorgehen.« (Benjamin 1991 V/1, 573 f.)

60 | Roger Behrens

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dies steht im Zusammenhang der marxschen Darstellung gesellschaftlicher

Verhältnisse von Basis und Überbau:

»Zunächst scheint es als habe Marx hier nur ein Kausalverhältnis zwischen Überbau und Unterbau feststel-
len wollen. Aber bereits die Bemerkung, dass die Ideologien des Überbaus die Verhältnisse falsch und verzerrt
abspiegeln, geht darüber hinaus. Die Frage ist nämlich: wenn der Unterbau gewissermaßen im Denk- und
Erfahrungsmaterial den Überbau bestimmt, diese Bestimmung aber nicht die des einfachen Abspiegelns ist,
wie ist sie dann – ganz abgesehen von der Frage ihrer Entstehungsursache – zu charakterisieren? Als deren
Ausdruck. Der Überbau ist Ausdruck des Unterbaus.« (495) 

Dies ist im Folgenden für die unter dem Begriff der Bildung gefassten Prozesse

zu entwickeln.

Veränderungen, die sich im Feld der Bildung – theoretisch, begrifflich und

praktisch – zutragen, werden derzeit unter dem Stichwort eines gesellschaftli-

chen Transformationsprozesses diskutiert. Dabei wird von fundamentalen

Strukturentwicklungen ausgegangen, die eine soziale Umbruchsituation be-

zeichnen, welche dem Verhältnis von Individuum und Gesellschaft eine neue

Gestalt verleihen; eine Umbruchsituation, die vor allem darauf drängt, die

Schlüsselbegriffe der Moderne zu überprüfen und gegebenenfalls zu redigie-

ren. Ein solcher Schlüsselbegriff ist »Bildung«.

Transformationsprozesse sind der Moderne konstitutiv eingeschrieben.

»Moderne Gesellschaften sind […] per definitionem Gesellschaften des beständi-

gen, schnellen und permanenten Wandels.« (Hall 1999, 397) Im Sinne einer

kritischen Theorie der Gesellschaft ist diese Transformation vor allem durch

die »fortwährende Umwälzung der Produktion« gekennzeichnet (Marx/Engels

1957, 465). Dies wirkt sich auch auf die individuellen Bildungsprozesse aus. Im

Folgenden soll gezeigt werden, dass die gegenwärtige, als Transformations-

prozess bezeichnete Entwicklung kein neues Phänomen darstellt und das, was

als Transformation begriffen wird, konstitutives Bewegungsmoment der bür-

gerlichen Gesellschaft ist. Neu und strukturell verschärft hat sich allerdings

eine fundamentale Krise des Kapitalismus; dies ist bildungstheoretisch zu

berücksichtigen.

Seit knapp zweihundert Jahren sind die gesellschaftlichen Transfor-

mationsprozesse durch die Entfaltung der Warenwirtschaft und Tauschwert-

ökonomie bestimmt – dies ist nicht das Symptomatische des Wandels, sondern

seine wesentliche Charakteristik. So ist zu zeigen, in welcher Weise hier auch Bil-

dungsprozesse neu formiert werden; historisch ist zu untersuchen, weshalb

zur selben Zeit, als im ökonomisch rückständigen Deutschland die emphati-

sche neuhumanistische Bildungsidee geprägt wurde, sich anderenorts in

Europa – in London und Paris vor allem – die moderne Lebensweise mit ihren

alltagskulturellen Merkmalen etablierte: Hier ergeben sich, so die These, zwi-

schen den allgemeinen sozialen Transformationsprozessen und den individu-

ellen Bildungsprozessen Parallelen, deren Dynamik in dem fundamentalen

Dialektik im Stil lstand | 61

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ökonomischen Widerspruch der Moderne gründet. Bei der Bildungskrise und

der ökonomischen Krise handelt es sich um Kongruenzen, kurzum: Die Bedin-

gungen der bürgerlichen Gesellschaft – die spezifische Organisation der

Arbeit, der Tauschverhältnisse und des Warenverkehrs – formieren nicht nur

die allgemeinen sozialen Verhältnisse, sondern auch die besonderen individu-

ellen Verhältnisse der Bildung (I). Mit Walter Benjamin ist zu zeigen, wie im

Sinne einer materialistischen Bildungstheorie vom Fetischcharakter oder der

Warenförmigkeit der Bildung zu sprechen ist. Dafür ist der Begriff der Ware

genauer zu bestimmen (II). Auf dieser Grundlage ist in einem abschließenden

Abschnitt (III) zu explizieren, inwiefern es sich beim gegenwärtigen gesell-

schaftlichen Wandlungsprozess um eine Krise handelt und weshalb demnach

mit dem Begriff der Transformation die Situation zu unscharf bezeichnet wird,

um sie kritisch – auch im Sinne einer kritischen Bildungstheorie – zu analy-

sieren.

I . WARENFORM , DENK FORM – PARA L L E L EN UND PROB LEME ZW I S CHEN
TRAN S FORMAT I ON S -  UND B I LDUNG SPRO Z E S S

»Wenn der Mensch durch die Umstände gebildet wird, so muss
man die Umstände menschlich bilden.«
Marx und Engels: Die heilige Familie

Die Schnittstelle, an der Bildung und gesellschaftliche Transformations-

prozesse zusammenkommen, sich berühren, ist das Subjekt, sind die

Subjektivisierungsprozesse, gerahmt von den Zentralkategorien Individuum

(Individuation, Individuierung, Individualisierung) und Identität (Identifi-

kation, Identitätsbildung). Bildung ist Deutungsmuster (vgl. Bollenbeck

1996) der Moderne als Prozesskategorie zur Kennzeichnung der Entfaltung

von Individualität in der Weise, wie bereits Humboldt von der »Bildung der

Individualität als Selbstverwirklichung« spricht; Ziel des Menschen »ist die

höchste und proportionierlichste Bildung seiner Kräfte zu einem Ganzen.«

(Humboldt 1967, 22) Während noch weit bis ins 19. Jahrhundert hinein

Theorien des Subjekts und des Individuums vertreten werden, die insgesamt

von einem linearen und homogenen, weitgehend widerspruchsfreien

Entwicklungsgang ausgehen, sind die Theorien der Subjektivität des 20.

Jahrhunderts von der Erfahrung der Entzweiung und Entfremdung geprägt;

die Bahn der Individualisierung verläuft nichtlinear, dezentriert, verliert sich

in der Peripherie und ist irritiert durch die Störungen des Unbewussten. Die

Widersprüche zwischen Subjekt und Objekt scheinen konstitutiv, also not-

wendig unlösbar zu sein und sind nur in der Negation aufzuheben. Im 19.

Jahrhundert manifestiert sich die Bildungspraxis von Subjektivität als

Widerspruchsbewegung, auch wenn das Bildungsideal noch Anderes anvi-

62 | Roger Behrens

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


siert. Diese Dezentrierung wird durch die Globalisierung bestätigt, die sich

als ein gegenwärtiges Merkmal der Transformation darstellt; sie führt zur

Überlagerung und Überwucherung verschiedener Kulturen und bedeutet für

die Bildung der Individualität selbst eine »Transformation«, eine »Überset-

zung«.1

Wie schon bei Humboldt stehen hinter der Bildungsthematik die Frage nach

den Konstitutionsbedingungen des modernen Subjekts und die damit vermit-

telten Probleme der Identität. Dies betrifft Vergesellschaftung und die »kultu-

relle Logik des Spätkapitalismus« (Jameson) insgesamt. Auch der Bildungs-

begriff bezieht sich auf die Totalität der sozialen Praxis des Subjekts, nicht nur

auf seine Ausbildung oder schulische Bildung. Bildung ist als Vermögen zu

begreifen, Wege der Identität zu finden (oder zu erfinden); Anpassung an

Herrschaft, Selbstkontrolle und Konformität gehören ebenso dazu wie

Unrechtsbewusstsein und Widerstands- beziehungsweise Widerspruchs-

fähigkeit. Entscheidend ist, dass die Muster solcher Identitätsbildung einer kul-

turellen Logik entspringen, die heute vollständig von der Logik kapitalistischer

Verwertung durchsetzt ist. Die Wissens- oder Informationsgesellschaft ist par-

allel zu sehen zur Warengesellschaft; in den Verzerrungen individueller

Bildungsprozesse verlängern sich die Fetischverhältnisse, verlängert sich das

gesellschaftliche Bewusstsein im Sinne des Bewusstseins von der Gesellschaft.

Zwischen den Formen des Bewusstseins und den Formen der Vergesell-

schaftung gibt es Entsprechungen, die Marx in dem bekannten materialisti-

schen Grundsatz formulierte, dass das Sein das Bewusstsein bestimmt (vgl. die

Ausführungen in Marx/Engels 1959, 30 f.). Das individuelle Bewusstsein als das

bewusste Sein des Individuums bildet sich auf der Grundlage der Verhältnisse,

bildet sich in der Weise, mit der es mit anderen in gesellschaftliche Beziehung

tritt. Dies ist im Kapitalismus durch eine abstrakte Tauschlogik bestimmt, deren

grundlegende Form die Ware ist. Diese Tauschlogik wirkt insofern auf die

Bildungsprozesse der Menschen, als dass sie nicht nur die Inhalte des Denkens

prägt (etwa im Hinblick auf Bedürfnisse, dieses oder jenes Ding besitzen zu

wollen), sondern die Strukturen durchsetzt respektive die Form durchdringt.

Alfred Sohn-Rethel hat das als den Zusammenhang von Warenform und

Denkform bezeichnet (vgl. Sohn-Rethel 1973, 30 ff.). Bildung, die selbst ein

Prozess der Formung oder Formierung der Individualität darstellt, wäre dem-

nach ebenfalls als spezifischer Ausdruck dieses Zusammenhangs zu begreifen.

Marx hat mit dem »Fetischcharakter der Ware« die zentrale Kategorie zur

Bestimmung dieses Zusammenhangs eingeführt.

Dialektik im Stil lstand | 63

1 So jedenfalls spricht Salman Rushdie von »übersetzten Menschen« und meint

Bildungsprozesse unter Bedingungen einer »neuen Diaspora« postkolonialer Migration.

Stuart Hall erläutert: »Sie mussten lernen, mindestens zwei Identitäten aufzunehmen,

zwei kulturelle Sprachen zu sprechen, um zwischen ihnen zu übersetzen und zu vermit-

teln.« (Hall 1999, 435)

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Das Geheimnisvolle der Warenform besteht also einfach darin, dass sie den Menschen die gesellschaftlichen
Charakter ihrer eignen Arbeit als gegenständliche Charaktere der Arbeitsprodukte selbst, als gesellschaftliche
Natureigenschaften dieser Dinge zurückspiegelt, daher auch das gesellschaftliche Verhältnis der Produzenten
zur Gesamtarbeit als ein außer ihnen existierendes gesellschaftliches Verhältnis von Gegenständen.« (Marx
1962, 86)

Marx überträgt hier das Konzept der hegelschen Phänomenologie des Geistes auf

die gesellschaftliche Praxis, auf die besondere gesellschaftliche Organisations-

form der Arbeit (oder besondere Organisationsform der gesellschaftlichen

Arbeit). In seinen Pariser Frühschriften hat Marx gezeigt, dass die Entfremdung

des Menschen keine Angelegenheit seines Geistes – also seiner theoretischen

Bildung –, sondern Ergebnis seiner tätigen Auseinandersetzung mit der Welt,

seiner praktischen Bildung ist. Hegel hat in seinen Gymnasialreden Entfrem-

dung als Voraussetzung der Entfaltung des Bewusstseins begriffen – sie ist die

notwendige Distanz des Subjekts von seiner gelebten Unmittelbarkeit; bei Marx

findet sich derselbe Gedanke praxisphilosophisch, materialistisch übersetzt: Bil-

dung wird als Arbeit, als tätige Auseinandersetzung mit der Welt begriffen und

die Entfremdung ist folglich kein Moment der Bildung des Bewusstseins, son-

dern sie ist der Widerspruch der Bildungsrealität des konkreten Seins. Noch

einmal in engerer Rückführung auf Hegel hat Georg Lukács dies am Theorem

der Verdinglichung expliziert (Lukács 1988), was für unsere Untersuchung von

Bedeutung ist, weil Lukács hier marxistisch weiterdenkt, was kulturphiloso-

phisch Georg Simmel als »Tragödie der Kultur« festgehalten hat:

»Und dann offenbarte sich die tragische Entwicklung, die die Kultur an die Objektivität von Inhalten bindet,
die Inhalte aber gerade durch ihre Objektivität schließlich einer Eigenlogik überantwortet und der kulturellen
Assimilation durch Subjekte entzieht – diese offenbarte sich endlich an der beliebigen Vermehrbarkeit der
Inhalte des objektiven Geistes. Da die Kultur für ihre Inhalte keine konkrete Formeinheit besitzt, jeder
Schaffende vielmehr sein Produkt neben das des andern wie in den grenzenlosen Raum stellt, so erwächst
jene Massenhaftigkeit von Dingen, deren jedes mit einem gewissen Recht Anspruch auf Kulturwert macht und
auch einen Wunsch, es so zu verwerten, in uns anklingen lässt.« (Simmel 1998, 218)

Was Simmel hier in sehr hegelscher Terminologie als Entzweiung des subjekti-

ven und objektiven Geistes darlegt und hinsichtlich der marxschen Analyse des

Fetischcharakters der Ware reflektiert, ist im Prinzip ebenso in die Diagnose

einer »Tragödie der Bildung« übersetzbar. Im Sinne der Formel von

Warenform gleich Denkform verbirgt sich im Fetischismus die Schnittstelle

zwischen Bildungsprozessen in der Moderne und den ökonomischen

Prozessen der kapitalistischen Modernisierung. Entscheidend ist, dass sich die

Bedeutung der Entfremdung durch den Warenfetischismus verschiebt:

Während Entfremdung im neuhumanistischen Bildungsideal die notwendige

Distanzierung von der Unmittelbarkeit war, um das Subjekt zum gesellschaftli-

chen Ganzen in ein bewusstes Verhältnis zu bringen, bedeutet die Entfrem-

64 | Roger Behrens

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dung als Warenfetischismus, dass dieses Ganze verhüllt wird und Bildung viel-

mehr zu einem Zustand des Unbewussten über die gesellschaftlichen Struktur-

zusammenhänge wird. Bildung wird in gewisser Weise in den ökonomischen

Fetischismus hineingesogen.

I I . D I E PHAN TA SMAGOR I EN DER B I LDUNG – WUNS CHB I LDER ,
T R ÄUME VOM ERWACHEN

»Der Kapitalismus war eine Naturerscheinung, mit der ein neuer
Traumschlaf über Europa kam und in ihm eine Reaktivierung der
mythischen Kräfte.«
Benjamin: Das Passagen-Werk

»Aber wer will schon sentimentale Romanzen in Zeiten des tech-
nischen Galopps?«
Silbermann: Das imaginäre Tagebuch des Herrn Jacques Offenbach

Der Zusammenhang von einerseits Ware, Warenlogik, Fetischcharakter und

andererseits Bildung und Subjektivierung ist historisch zu entfalten: Heute

erreicht eine spezifische Transformation globale Ausmaße, die vor einhun-

dertfünfzig Jahren sich als Grundprinzip der Moderne etablierte, nämlich die

Umwandlung der Welt in eine »ungeheure Warensammlung« (Marx 1962,

49); Industrialisierung und Urbanisierung sind die beiden zentralen

Formationsprozesse der kapitalistischen Gesellschaft, in deren ideologischem

Zentrum »Bildung« beziehungsweise »Kultur« stehen. Die gravierenden

Veränderungen der Bildungsprozesse, von denen heute im Hinblick auf kultu-

relle Entwicklungen und Umwälzungen die Rede ist – etwa in Bezug auf

Verluste traditioneller Repräsentationsmacht durch so genannte Hochkultur

und Bildungsrelevanz moderner Massenkultur2 – haben im 19. Jahrhundert

ihren Ursprung: Walter Benjamin unternimmt mit seinem Passagen-Werk den

Versuch, dies in seiner besonderen Dialektik freizulegen. 

Mit enormer historischer Kraft setzt sich, konzentriert in den schnell wach-

senden, geradezu wuchernden Metropolen des 19. Jahrhunderts, die kapitali-

stische Warenwirtschaft durch; die neuen Produktivkräfte – von der Dampf-

maschine bis zur Elektrizität – bedingen eine industrielle Revolution, die zwar

von politischen Revolutionen begleitet wird, die sich aber im gesellschaftlichen

Bewusstsein viel langsamer manifestieren. So hat bereits Marx darauf verwie-

sen, dass der Überbau sich langsamer umwälzt als die ökonomische Basis; die

Idee einer technischen Erfindung verwirklicht sich zunächst in den bestehen-

Dialektik im Stil lstand | 65

2 Schon Arnold Hauser spricht der Massenkultur eine »vierte Bildungsschicht« als spe-

zifische Rezipientengruppe zu (vgl. Hauser 1983, 684 ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


den, oft auch rückständigen zur Verfügung stehenden Mitteln. Gerade die kul-

turelle Sphäre, die nicht sofort dem ökonomischen Zwang unterliegt, weil

Verwertungsmöglichkeiten zunächst dunkel bleiben, wird mit zahlreichen

Phänomenen besetzt, in denen sich solche Ungleichzeitigkeiten ausdrücken:

die großen kulturellen Erfindungen des 20. Jahrhunderts haben ihre teilweise

oft magisch verklärten Vorläufer im 19. Jahrhundert – das Fernsehen hat sei-

nen Vorläufer in der Stereoskopie, der moderne Animationsfilm im Daumen-

kino, die digitalen Klangaufnahmetechniken (CD) gehen auf das Lochgrammo-

fon und das Player-Piano zurück, der Musiksynthesizer findet im Orchestrion

sein Grundprinzip und so weiter. Die kulturellen Vorläufertechniken wurden

ausgestellt und in ihrer reichen Ornamentik vom Publikum als Wunderma-

schinen oft verehrt (noch heute finden sich z. B. mitunter barock ausstaffierten

Orchestrions auf den Jahrmärkten). Benjamin schreibt:

»Der Form des neuen Produktionsmittels, die im Anfang noch von der des alten beherrscht wird (Marx), ent-
sprechen im Kollektivbewusstsein Bilder, in denen das Neue sich mit dem Alten durchdringt. Diese Bilder sind
Wunschbilder und in ihnen sucht das Kollektiv die Unfertigkeit des gesellschaftlichen Produkts sowie die
Mängel der gesellschaftlichen Produktionsordnung sowohl aufzuheben wie zu verklären.« (Benjamin 1991 V/1,
46 f.)

Dieser Doppelcharakter einer Aufhebung und Verklärung der überkommenen

ökonomischen Ordnung hat seine Affinität zum Doppelcharakter der Ware

(der Tauschwert hebt den Gebrauchswert auf und verklärt ihn zugleich – als

Natureigenschaft des Dings), weshalb Benjamin an anderer Stelle formuliert: 

»Der Form des neuen Produktionsmittels, die am Anfang noch von der des alten beherrscht wird (Marx) ent-
spricht im Überbau ein Traumbewußtsein, in der das Neue in phantastischer Gestaltung sich vorbildet […]
Ohne diese phantastische Vorform im Traumbewusstsein entsteht nichts Neues. Seine Manifestationen aber fin-
den sich nicht allein in der Kunst. Es ist für das XIXte Jahrhundert entscheidend, dass die Phantasie aller-
orten über deren Grenzen hinaustritt.« (Benjamin 1991 I/3, 1236)

Die Phantasie ist die Reaktion, die die Phantasmagorie der Ware im Bewusst-

sein auslöst:

»Aber immer zitiert gerade die Moderne die Urgeschichte. Hier geschieht das durch die Zweideutigkeit, die
den gesellschaftlichen Verhältnissen und Erzeugnissen dieser Epoche eignet. Zweideutigkeit ist die bildliche
Erscheinung der Dialektik, das Gesetz der Dialektik im Stillstand. Dieser Stillstand ist Utopie und das dia-
lektische Bild also Traumbild. Ein solches Bild stellt die Ware schlechthin: als Fetisch.« (Benjamin 1991 V/I,
55)

Auch die bürgerliche Idee der Bildung verwirklicht sich in dieser Zweideutig-

keit; sie macht Bildung selbst zur Allegorie.

66 | Roger Behrens

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Geburtsstunde der kapitalistischen Kulturindustrie: Mit den ersten

Weltausstellungen – 1851 in London und 1855 in Paris – begann das Zeitalter der

Massenkultur und es wurden die Grundmuster verbreitet, die gegenwärtig zum

Beispiel die so genannte Popkultur bestimmen, die auch Bildung maßgeblich

beeinflusst. Zudem ist zu berücksichtigen, dass – noch einmal von Humboldt

ausgehend – die neuhumanistische Bildungsidee zu diesem Zeitpunkt noch

kein halbes Jahrhundert alt war und ihre Verwirklichung von Anfang an mit den

Widersprüchen und Widerständen einer wachsenden Vergnügungskultur und

den miserablen Lebensbedingungen der Massen konfrontiert wurde. Bildung

verhalf dem Bürgertum nicht nur zur Selbstidentifikation, sondern bot zugleich

das Muster der Anpassung für die Massen. Dadurch war »Bildung« von An-

beginn an ein widersprüchliches Konzept im fortschreitenden Widerspruch zur

Bildungsrealität. Gleichwohl sedimentierten sich in der Alltagspraxis der Massen

Formen der Bildung, die das Hegemoniale durchbrachen, es umkodierten, sym-

bolisch neu besetzten. Bildung wurde zum widersprüchlichen Werkzeug von

konstitutiv widersprüchlichen Subjektivierungsprozessen.

Diesen Widerspruch stellt Walter Benjamin in der allegorischen Deutung

des Kapitalismus im 19. Jahrhundert als Traum beziehungsweise Traumschlaf

dar. Der bewusste Prozess der Bildung bleibt Ideal und konkretisiert sich in der

Realität der Warenwelt als surreal verzerrter Wachtraum des Kollektivs. Statt

einer (Selbst-)Bewusstwerdung des Subjekts in Bildungsstufen, wie Hegel es

etwa in der Phänomenologie des Geistes vorstellt, geht es um einen Zustand, in

dem die Menschheit ihre Selbstbewusstwerdung, ihre Bildung und ihre kultu-

rellen Werte bloß träumt – gleichsam erscheint die Urgeschichte des

Kapitalismus als Märchen: Sein Passagen-Werk nennt Benjamin eine »dialekti-

sche Feerie« (Buck-Morss 1993, 52). »Passagen – sie strahlten ins Paris der

Empirezeit als Feengrotten.« (Benjamin 1991 V/I, 700) Feerien – das sind ei-

gentlich Ausstattungsstücke der Oper und Operette, aufwendige Inszenierun-

gen, die mit mächtiger Technik und Bühnenwerk das Publikum in den Bann

ziehen sollten. Jacques Offenbach brachte – nach dem deutsch-französischen

Krieg – am 15. Januar 1872 seine erste Feerie zur Aufführung: Le Roi Carotte,

eine Karrikatur der gesellschaftlichen Zustände, aber mit den höchsten Mitteln

der Unterhaltung parodistisch verzerrt.3

Dialektik im Stil lstand | 67

3 Offenbach hat mit den Feerien seine Bouffonnerien noch einmal überboten – und

zwar in dem Moment, wo das Pariser Publikum eigentlich andere Sorgen hatte als sich

im Theater zu vergnügen. Offenbach schaffte es, sein Publikum zurück zu gewinnen,

indem er ihm eine noch technisch perfektere Traumwelt bot. Le Roi Carotte handelt vom

Aufstand des Gartengemüses, ein Aufstand der Pflanzengeister, die aus der Wurzelwelt

kommen. Es ist darauf hingewiesen worden, dass bereits im Titel Le Roi Carotte – zu

deutsch Der Mohrrübenkönig – eine Anspielung auf die radikale Zeit enthalten ist: Rüben,

Wurzeln = radix, Radikale also. Offenbach leistet mit seinen Feerien eine unterhaltsame

Inszenierung der politischen und ökonomischen Krise Frankreichs und verlängert

»Freude und Glanz«, die Devise von Napoleon III., in eine Zeit, die Freude und Glanz

nur noch der Kunst zubilligte.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dies ist Benjamins Bild, welches er zur Beschreibung der Passagen benutzt –

der Kapitalismus verwandelt sich selbst in ein Märchen, aber ein reales.

Zumindest wird dieses Märchen im Ausdruckszusammenhang, in der

Architektur und den anderen Künsten, ebenso wie dem Alltagsleben allegorisch

bestätigt. Benjamin zitiert im Passagen-Werk Julius Lessing, der 1900 notiert:

»Ich selbst erinnere mich aus meinen Kinderjahren, wie die Kunde vom Kristallpalast zu uns nach Deutschland
herüberdrang, wie die Bilder angeheftet waren an den Wänden bürgerlicher Zimmer in entlegenen
Provinzialstädten. Was uns aus alten Märchen vorschwebte von der Prinzessin im gläsernen Sarg, von den
Königinnen und Elfen, die in krystallenen Häusern wohnten, das alles schien uns verkörpert …« (248 f.)

Schließlich beruft sich Benjamin nicht auf irgendein Märchen, sondern auf das

Märchen vom Dornröschen, welches im Übrigen immer wieder auch in ande-

ren Zusammenhängen in seinen Schriften auftaucht. Das Dornröschen stellt

für Benjamin eben jenes Bild einer geschichtlichen Epoche dar, in der alles

Leben in einen langen Schlag versunken ist – nur noch die Fassade, die Ebene

der Erscheinung (im Märchen die rankende Dornenhecke) wächst und über-

wuchert den Zugang zum gesellschaftlichen Strukturzusammenhang.

»Gebiete urbar zu machen, auf denen bisher nur der Wahnsinn wuchert. Vordringen mit der geschliffenen Axt
der Vernunft und ohne rechts noch links zu sehen, um nicht dem Grauen anheimzufallen, das aus der Tiefe
des Urwalds lockt. Aller Boden musste einmal von der Vernunft urbar, vom Gestrüpp des Wahns und des
Mythos gereinigt werden. Dies soll für den des 19ten Jahrhunderts hier geleistet werden.« (570 f.)

Entscheidend ist das Motiv des Schlafs; ein dialektisches Bild, mit dem

Benjamin die Epoche kennzeichnet:

»Die Entwicklung der Produktivkräfte legte die Wunschsymbole des vorigen Jahrhunderts in Trümmer noch
ehe die sie darstellenden Monumente zerfallen waren … Dieser Epoche entstammen die Passagen und
Interieurs, die Ausstellungshallen und Panoramen. Sie sind Rückstände einer Traumwelt.« (59)

Mit der Entfesselung des Kapitalismus wird zugleich ein kulturelles Feld bür-

gerlichen Lebens eröffnet, in dem sich die Bildungsideale verzerrt und perver-

tiert buchstäblich einnisteten; bereits die Bildungsidee ist Moment der

Traumwelt. Bildung gilt als Gut, als Besitz. Die abstrakte Idee der Bildung wird

im Alltag, im Interieur, im bürgerlichen Leben konkretisiert als Stil, als

Geschmack, in Form von Waren, die zu Symbolen werden, mit denen Bildung

repräsentiert wird, als Zierate und Ornamente der eigenen Identität.

»Jede Epoche träumt ja nicht nur die nächste sondern träumend drängt sie auf das Erwachen hin. Sie trägt
ihr Ende in sich und entfaltet es – wie schon Hegel erkannt hat – mit List. Mit der Erschütterung der
Warenwirtschaft beginnen wir, die Monumente der Bourgeoisie als Ruinen zu erkennen noch ehe sie zerfal-
len sind.« (59) Und dagegen setzt Benjamin: »Die Verwertung der Traumelemente beim Erwachen ist der

68 | Roger Behrens

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schulfall des dialektischen Denkens. Daher ist das dialektische Denken das Organ des geschichtlichen Auf-
wachens.« 

Es handelt sich allerdings um einen kollektiven Traum (oder um einen indivi-

duellen Traum, der sich im Kollektivbewusstsein manifestiert). Den Traum-

elementen entsprechen reale Bilder, Dinge, denen selbst das traumatische

Moment zu Eigen ist. Diese Dinge sind: die Waren respektive die Dinge in

ihrer phantasmagorischen Form, in ihrem Fetischcharakter.4 – Was in diesem

Zusammenhang von Benjamin als Erwachen beschrieben wird, kann als

Figuration von Bildungsprozessen gedeutet werden:

»Das Erwachen als ein stufenweiser Prozess, der im Leben des einzelnen wie der Generationen sich durch-
setzt. Schlaf deren Primärstadium. Die Jugenderfahrung einer Generation hat viel gemein mit der
Traumerfahrung. Ihre geschichtliche Gestalt ist Traumgestalt. Jede Epoche hat diese Träumen zugewandte Seite,
die Kinderseite.« (490)

Diese Vorstellung eines stufenweisen Prozesses, der seine Stationen in Kindheit

und Jugend hat, findet sich bekanntlich auch in der Pädagogik der Aufklärung

und der neuhumanistischen Bildungsidee. Der »Traumschlaf einer Epoche«

bringt schließlich Subjektivität auch nur in traumatisch-phantasmagorischer

Form hervor: »Die bürgerliche Idealvergesellschaftung der Individuen über Bil-

dung und Vernunft ist, nach Benjamin ablesbar an den ›technischen Gestal-

tungsformen‹, an ihr Ende gekommen.« (Kambas 2000, 538)

Benjamin setzt dem einen Bildungsbegriff entgegen, der sich diese Erfah-

rung zu Eigen macht und nicht mehr auf eine lineare individuelle Biografie

setzt, sondern auf eine fragmentierte und kollektive Biografie. In Anlehnung

an Kracauer lassen sich auch Benjamins Analysen als »Gesellschaftsbiografie«

übersetzen. Das Werkzeug dieser Bildung ist der Schock, die Unterbrechung,

nicht die Belehrung.

»Die Masse will nicht ›belehrt‹ werden. Sie kann Wissen nur mit dem kleinen Chock in sich auf nehmen, der
das Erlebte im Innern festnagelt. Ihre Bildung ist eine Folge von Katastrophen, die sie auf Rummelplätzen
und Jahrmärkten in verdunkelten Zeiten ereilen, wo ihnen Anatomie in die Glieder fährt, oder in der Manege,
wo mit dem ersten Löwen, den sie zu sehen bekommen, sich unauslöschlich das Bild des Dompteurs ver-
bindet, der ihm die Faust in den Rachen steckt. Es braucht Genie, die traumatische Energie, den kleinen spe-
zifischen Schrecken derart aus den Dingen herauszuholen. Unaufhörlich müssen unsere Ausstellungsleiter vom
fahrenden Volk, dem unerreichten Meister dieser tausendfältigen Kunstgriffe, lernen.« (Benjamin VI/I, 528)

Dialektik im Stil lstand | 69

4 Marx spricht im Zusammenhang mit dem Fetischcharakter selbst von »Phantasma-

gorie«, von »Hieroglyphen«, von »theologischen Mucken« und »metaphysischen Grillen«.

Nicht ganz unwichtig ist, dass der Begriff Phantasmagorie aus der Theaterpraxis – also aus

dem bildungsbürgerlichen Kulturbetrieb – kommt und eine aufwendig-spektakuläre

Bühneninszenierung meint. Adorno beschreibt mit diesem Begriff Wagners Opern und

Benjamin benutzt ihn unter anderem auch zur Darstellung der baudelaireschen Dichtung.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I I I . Z UR KR I T I K DER TRAN S FORMAT I ON S K AT EGOR I E

»Die Male der Zerrüttung sind das Echtheitssiegel der Moderne.«
Theodor W. Adorno: Ästhetische Theorie

»Der Glaube an den Fortschritt, an eine unendliche Perfektibilität
– eine unendliche Aufgabe in der Moral – und die Vorstellung von
der ewigen Wiederkehr sind komplementär. Es sind die unauflösli-
chen Antinomien, angesichts derer der dialektische Begriff der
historischen Zeit zu entwickeln ist. Ihm gegenüber erscheint die
Vorstellung von der ewigen Wiederkehr als eben der ›platte
Rationalismus‹ als der der Fortschrittsglaube verrufen ist und die-
ser letztere der mythischen Denkweise ebenso angehörend wie die
Vorstellung von der ewigen Wiederkehr.«
Benjamin: Das Passagen-Werk

Benjamins Begriff der Bildung unterscheidet sich vom Begriff neuhumanisti-

scher Prägung darin, dass er nicht von der abstrakten und letzthin gegenüber

den realen Bildungsverhältnissen abstrakt bleibenden Idee (oder dem Ideal) der

Bildung ausgeht, sondern von der materiellen Bildungspraxis, orientiert an der

Frage, wie sich Individualisierungsprozesse unter gegebenen materiellen

Bedingungen durchsetzen, ausdrücken. Mit dem Konzept des Ausdrucks-

zusammenhangs unterscheidet er sich auch hinsichtlich möglicher bildungs-

theoretischer Überlegungen von der materialistischen Bildungslehre, wie sie

vom offiziellen Marxismus vertreten wurde.5 Benjamin vergleicht sein Konzept,

wonach der Überbau Ausdruck der ökonomischen Basis ist, mit dem Traum:

»Die ökonomischen Bedingungen, unter denen eine Gesellschaft existiert, kommen im Überbau zum Ausdruck;
genau wie beim Schläfer ein übervoller Magen im Trauminhalt, obwohl er ihn kausal ›bedingen‹ mag, nicht
seine Abspiegelung sondern seinen Ausdruck findet. Das Kollektiv drückt zunächst seine Lebensbedingungen
aus. Sie finden im Traum ihren Ausdruck und im Erwachen ihre Deutung.« (Benjamin 1991 V/I, 495)

Die kapitalistische Gesellschaft hat in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts

eine ungeheure Dynamik entfaltet, die je nach theoretischer Perspektive unter-

schiedlich brisant wahrgenommen wird; grob gesagt rangieren die Einschät-

zungspositionen zwischen dem sehr optimistischen Bild des allgemeinen zivi-

lisatorischen Fortschritts, mit dem offen der Neoliberalismus als Motor der

70 | Roger Behrens

5 Weitgehend sind die auf Lenins Widerspiegelungstheorie fußenden Ansätze

gemeint; auch Bogdan Suchodolski, der mit Einführung in die marxistische Erziehungs-
theorie (Köln 1972) eine der umfangreichsten und auch undogmatischsten Schriften zur

Bildungstheorie bei Marx und Engels verfasste, expliziert viele kritische Punkte (etwa: die

Bedeutung der Ware, Entfremdung etc.), kommt aber immer wieder auf eine widerspie-

gelungstheoretisch angelegte Pädagogik des proletarischen Klassenbewusstseins zurück.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


fortzusetzenden Ökonomisierung als Basis politisch-demokratischer Freiheit

annonciert wird, und dem negativen Befund einer verheerenden, gewaltvollen

Krisenlogik, die sich mittlerweile strukturell und individuell verdichtet hat –

daneben stehen pessimistische Einschätzungen, die zwar einen Fortschritt

sehen, aber in dessen Folgen zumal für das Geistes- und Kulturleben den

Niedergang der Zivilisation entdecken wollen, oder auch wertfrei sich gebende

Darstellungen, die bloß einen systemischen Notwendigkeitsverlauf interpretie-

ren. Über diese verschiedenen Deutungen und dann daraus resultierenden

Positionen zu urteilen verlangt eine Stellungnahme, die schon bei der jeweili-

gen Terminologie geschichtlicher Verlaufsinterpretation ansetzen muss. Bei

vielen dieser Positionen ist etwa die Konzentration auf Teilaspekte des gesell-

schaftlichen Ganzen auffällig, aus denen dann die Kategorien gewonnen wer-

den, mit denen das entsprechende Modell der sozialen Dynamik erklärt wird;

dass es sich überhaupt um eine Totalität der sozialen Verhältnisse handelt,

wird in solchen Positionen häufig und bewusst bestritten. Kurzum ist auch die

aktuell in die Bildungsdebatte gebrachte Kategorie der Transformation nicht

ohne Theorievoraussetzungen angesetzt, die dann für die Arbeit mit dieser

Kategorie einiges vorausnehmen, in diesem Fall also den Begriff der Bildung

und seine Richtung bereits vorfärben. 

Wir erleben gegenwärtig eine »Reartikulierung des Kapitalismus« des 19.

Jahrhunderts (Lawrence Grossberg). Mit Benjamin ist diese Wiederherstellung

einer eigentlich älteren Formation als Krise im Sinne einer permanenten

Katastrophe zu interpretieren, die in einer Dialektik des Stillstands (gleich der

Mode als Wiederkehr des ewig Neuen) verharrt. Benjamins Begriff der

Katastrophe distanziert sich allerdings vom Bild der Transformation, die durch

– letzthin doch linear verlaufende – katastrophale oder sprunghafte Einschnitte

markiert ist. Statt Transformationen sind es »Stabilitäten«.

»In dem Schatze jener Redewendungen, mit welchen die aus Dummheit und Feigheit zusammengeschweißte
Lebensart des deutschen Bürgers sich alltäglich verrät, ist die von der bevorstehenden Katastrophe – indem es
ja ›nicht mehr so weitergehen‹ könne – besonders denkwürdig. Die hilflose Fixierung an die Sicherheits- und
Besitzvorstellungen der vergangenen Jahrzehnte verhindert den Durchschnittsmenschen, die höchst bemerkens-
werten Stabilitäten ganz neuer Art, welche der gegenwärtigen Situation zugrunde liegen, zu apperzipieren. Da
die relative Stabilisierung der Vorkriegsjahre ihn begünstigte, glaubt er, jeden Zustand, der ihn depossediert, für
unstabil ansehen zu müssen. Aber stabile Verhältnisse brauchen nie und nimmer angenehme Verhältnisse zu sein
und schon vor dem Kriege gab es Schichten, für welche die stabilisierten Verhältnisse das stabilisierte Elend
waren. Verfall ist um nichts weniger stabil, um nichts wunderbarer als Aufstieg.« (Benjamin 1991 IV/1, 94 f.)

Der Katastrophenvorstellung eines »So-kann-es-nicht-Weitergehen« setzt

Benjamin entgegen: »Dass es so weiter geht, ist die Katastrophe« (Benjamin

1991 V/1, 592). Die Katastrophe ist nicht das Plötzliche, sondern die

Kontinuität, die Stabilität – der Stillstand. »Auf den Begriff einer Gegenwart,

die nicht Übergang ist sondern in der die Zeit einsteht und zum Stillstand

Dialektik im Stil lstand | 71

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gekommen ist, kann der historische Materialist nicht verzichten. Denn dieser

Begriff definiert eben die Gegenwart, in der er für seine Person Geschichte

schreibt.« (Benjamin 1991 I/2, 702)

In der Optik einer Dialektik des Stillstands wird beschreibbar, warum die

technologische und die gesellschaftliche Entwicklung insgesamt überhaupt

diese Form annehmen und warum das nicht schon per se mit einer emanzipa-

torischen Entwicklung gleichzusetzen ist; dass die selbstläufige Dynamik der

kapitalistischen Gesellschaftsentwicklung eine Form abstrakter Herrschaft ist,

dass aber in ihr in entfremdeter und verdinglichter Form die Möglichkeit einer

anderen Gesellschaft entsteht. Benjamin erinnert an eine prekäre Situation:

Das humanistische Bildungsideal ist Versprechen geblieben und bleibt Ziel wie

Horizont des emanzipierten Menschen. Gleichzeitig offenbart die Bildungs-

realität, dass der Idee bleibende Bildungsbegriff kein Werkzeug sein kann für

eine kritische Bildungspraxis.

L I T E R ATUR

Benjamin, Walter: Gesammelte Schriften. Hg. von Hermann Schweppenhäuser

und Rolf Tiedemann. Frankfurt a. M. 1991

Bollenbeck, Georg: Bildung und Kultur. Glanz und Elend eines deutschen

Deutungsmusters. Frankfurt a. M. 1996

Buck-Morss, Susan: Dialektik des Sehens. Walter Benjamin und das Passagen-

Werk. Frankfurt a. M. 1993

Hall, Stuart: Kulturelle Identität und Globalisierung. In: Karl H. Hörning, Rainer

Winter (Hg.): Widerspenstige Kulturen. Cultural Studies als Herausforderung.

Frankfurt a. M. 1999, 393–441

Hauser, Arnold: Soziologie der Kunst. München 1983

Humboldt, Wilhelm von: Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit

des Staats zu bestimmen. In: Ders., Dass. Stuttgart 1967

Kambas, Chryssoula: Kunstwerk. In: Michael Opitz, Erdmut Wizisla (Hg.):

Benjamins Begriffe. Frankfurt a. M. 2000, 524–551

Lukács, Georg: Geschichte und Klassenbewusstsein. Darmstadt/Neuwied 1988

Marx, Karl; Engels, Friedrich: Die deutsche Ideologie. MEW Bd. 3. Berlin 1959

Marx, Karl: Das Kapital. MEW Bd. 23. Berlin 1962

Marx, Karl; Engels, Friedrich: Das kommunistische Manifest. In: MEW Bd. 4,

Berlin 1969, 461–493

Simmel, Georg: Philosophische Kultur. Über das Abenteuer, die Geschlechter und

die Krise der Moderne. Berlin 1998

Sohn-Rethel, Alfred: Geistige und körperliche Arbeit. Frankfurt a. M. 1973

Suchodolski, Bogdan: Einführung in die marxistische Erkenntnistheorie. Köln

1972

72 | Roger Behrens

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Transformation des Bewusstseins in Levinas’

Schrift Ohne Identität I

Monika Kaminska

Obwohl Levinas darin auf die zu Geschichte gewordenen Ereignisse des Mai

1968 Bezug nimmt, wirkt sein Text Ohne Identität auf den ersten Blick seltsam

inaktuell. Auch das Thema Identität erscheint heute durch unzählige philoso-

phische Diskurse abgedroschen. Geschrieben 1970 erschien der Text 1972 in

Paris; die deutsche Ausgabe des Buchs hat den Titel Humanismus des anderen

Menschen.2 Levinas’ Anliegen ist es darauf hinzuweisen, dass wir, ungeachtet

der herrschenden humanistischen Meinungen unserer Zeit, ständig mit der

Grausamkeit des Krieges, mit dem Leiden der Menschen konfrontiert sind:

Das humanistische Denken unserer Zeit ist an dieser Gewalt gescheitert, ein

Umdenken notwendig (Levinas 1968, 61). Und eben hierfür hat das Inaktuelle,

wie Levinas im Vorwort zu seinem Buch schreibt, eine besondere Bedeutung.

Es bedeutet nicht eine Verjährung oder Ignoranz gegenüber den herrschenden

Meinungen der Zeit oder die Negation des Aktuellen, sondern das Andere des

Aktuellen. Levinas stellt es der Dominanz und dem Herrschaftsanspruch des

aktualistischen Denkens gegenüber. 

In diesem Sinne ist seine Schrift, die durch ihre komplizierte Sprache für

den Leser manchmal unzugänglich scheint, inaktuell, unzeitig; ihre Lektüre

gilt als schwierig. Der Grund dafür, dass der erste Zugang für viele Leser so

problematisch erscheint, liegt zum einen in der Komplexität der Thematik,

zum anderen darin, dass das Denken seine Gewohnheiten und Denkzwänge

überwältigen muss, um den Sinn des Gemeinten, das ethische Verhältnis zum

1 Gewidmet ist dieser Text Schlomo Marcus.

2 Die in dem Band enthaltenen Essays stammen aus verschiedenen Jahren: Die
Bedeutung und der Sinn (1964), Humanismus und Anarchie (1968), Ohne Identität (1970).

Sie haben zwei thematische Gravitationszentren: den Ahumanismus der Human-

wissenschaften des 20. Jahrhunderts und Verwundbarkeit als Bedingung für eine neue

Orientierung der Humanität.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


anderen Menschen zu verstehen. Levinas selbst bezeichnet seine Schreibweise

als unbestimmt. Dabei geht sein Denken immer von der Ordnung des

Sichtbaren und der Gegenwart hinüber in die Ordnung des Abwesenden, des

Unsichtbaren. Im Gegensatz zu Heideggers Zeitlichkeit behauptet Levinas,

dass das Denken aus seiner Gegenwart aufbrechen muss, um hinüberzugehen

in eine unvordenkliche Vergangenheit und in eine unvorhersehbare Zukunft.

Der komplizierte Prozess des Aufbrechens und Hinübergehens wird immer in

wissenschaftliche Aussagen, in objektivierende Vorstellungen übersetzt.

Sobald aber »das Sprechen der Schriften« in objektivierenden Begriffen über-

setzt wird, entzieht sich der Sinn und das appellierende Sagen der Texte

Levinas’. Deswegen ist es unmöglich, eine bestimmte Auslegungsart für seine

Schriften zu finden.

Um seiner Schreibweise möglichst gerecht zu werden, versuche ich den

Inhalt des Textes Ohne Identität in einer vielleicht wenig wissenschaftlichen

Auslegung darzustellen.3 Ich rücke keine bestimmte Fragestellung ins

Zentrum, um aus dieser Perspektive den Text zu betrachten; vielmehr versuche

ich anhand zweier unbestimmter Aspekte, der Verantwortung für den Anderen

und der Transformation des Bewusstseins, mich Levinas’ Denken anzunähern.

Durch eine gewissermaßen unpräzise und unexakte Analyse des Werkes

möchte ich Levinas’ Auffassung unterstreichen, dass die Ethik Vorrang vor der

Philosophie und der Wissenschaft hat. Schließen möchte ich mit einigen

Worten zum Verhältnis von diakonischem Denken und Bildung bei Levinas.

D I E KR I S E DE S MODERNEN HUMAN I SMU S

In Ohne Identität erwähnt Levinas die Ereignisse des Mai 1968 in Paris. Seiner-

zeit erhob sich ein Sturm von Protesten der Jugend, die gegen Kapitalismus

und Ausbeutung des Menschen protestierte. Aber die Studentenbewegung

habe darüber hinaus, so Levinas, die Bedingungen des Menschseins infrage

gestellt: Dass die Person als seinsmächtig nur verstanden wird aufgrund von

Verdienst, Titeln, beruflicher Kompetenz – dies sei eine Art ontologischer

Aufblähung, die auf den Menschen laste bis zur Vernichtung; sie errichte eine

hierarchische Gesellschaftlichkeit, die keine religiöse Inspiration egalitär ma-

74 | Monika Kaminska

3 Im Kommentar zu Maurice Blanchots Dichtung schreibt Levinas: »Künstler und

Dichter haben quasi eine Mission, uns hartnäckig zum Irrtum anzuhalten, uns jedem

Raum zuzuwenden, wo alles, was wir vornehmen, alles, was wir erworben haben, alles,

was wir sind, was auf der Erde auch immer sich öffnet, zur Unbedeutendheit herabsinkt,

wo das, was sich nährt, das Nicht-Ernste und Nicht-Wahre ist, als entspränge dort viel-

leicht die Quelle aller Authentizität. Uns zum Irrtum anhalten – dabei kann es sich nicht

um nihilistische oder satanische Ersetzung des Wahren durch das Falsche handeln.

Genauso wenig singen diese Zeilen aber ein Loblied auf den romantischen glücklichen

Irrtum als Ansporn zu Bewegung und Leben. Dieses Denken ist desillusionierter und rei-

fer« (Levinas 1988, 35 f.).

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


chen könne. »Hinter dem Kapital an Haben wog ein Kapital an Sein« (Levinas

1972, 102). Angesichts dessen richteten sich die Aufforderungen der Jugend

auch an den bestehenden Humanismus, der von den Grausamkeiten des Krie-

ges und der überall präsenten Gewalt wegsehe. Die dominierende Auffassung

von Humanität bestimme sich nicht durch die Verpflichtung gegenüber dem

Anderen, sondern durch schnelle Bedürfnisbefriedigung, Geschäftsbilanzen

und Profite.

Zu jenem Zeitpunkt war das neue Gesicht des Humanismus die struktura-

listische Philosophie. Von ihr bestimmte Schlagwörter und Ideen wie Ende des

Humanismus, Tod Gottes, Ende der Metaphysik spiegelten die neue Form des

Philosophierens. Levinas kritisiert sie als anti-humanistisch. Solchen Konzep-

tionen komme gleichwohl eine methodologische wie auch ontologische Wahr-

heit zu. Ihre methodologische Wahrheit drückt sich im Misstrauen der Hu-

manwissenschaften gegenüber den Meinungen und Aussagen über die Men-

schen als Individuen aus. Die Vertreibung des Subjekts aus den Human-

wissenschaften und die Rede vom Ende der Metaphysik zeigt uns die Krise des

neuzeitlichen Humanismus deutlich. Das Bewusstsein, das der Mensch von

sich hat, sei, so Levinas, desintegriert; Soziologen und Historiker suchen ihr

Material vorzugsweise in objektiven Daten und nicht in den Spuren des sub-

jektiven, des individuellen Lebens. 

Man kann den Menschen also nicht mehr aus seinem Selbstbewusstsein

heraus verstehen wie am Ausgangspunkt der modernen Philosophie;

Descartes’ unmittelbare Gewissheit des cogito lässt sich nicht mehr aufrecht

erhalten. In einem Netz von Abhängigkeiten zwischen den Menschen verwirkt

das Subjekt seine erste Stelle. Die Innerlichkeit des Menschen verliert an

Bedeutung. Diese Auflösung des Subjekts im wissenschaftlichen Zugriff der

Strukturalisten verdeutlicht ein Hinweis von Levinas auf Claude Levi-Strauss’

Buch Das wilde Denken: In den Strukturen der Verwandtschaft, im Aufbau von

Mythologien und schließlich »in der wilden Wucherung der menschlichen

Fakten« (Levinas) sucht der Forscher die formale Regel. Dabei finden die

Strukturen in der wissenschaftlichen Analyse viel mehr Aufmerksamkeit als

der Inhalt der Erzählung über Menschen und Götter selbst. Gemessen an der

Präzision der Forschungsmethoden, die partikulare Erkenntnisse sichern, wer-

den Inhaltlichkeit und Sinn der Erzählung aber zweitrangig. 

Diese methodologischen Präferenzen der Humanwissenschaften sind

Levinas zufolge Anzeichen eines tieferen Wandels, den er mit Heidegger einen

»Wandel des Lichtes der Welt« nennt. Darin zeigt sich ein grundlegender

Wandel des Seins selbst an. Im »strukturalistisch aufgeklärten« Humanismus

wird der Mensch nicht mehr als Innerlichkeit, als mit sich selbst identisches

Ich gefasst, sondern als durch äußerliche Faktoren (Strukturen) bestimmt

angesehen. Das Denken der Menschen, als von außen determiniert gedacht,

muss dann entsprechend als ein von außen bestimmtes Phänomen betrachtet

und analysiert werden. Das Denken des Subjekts, des Ichs, ist in dieser

Die Transformation des Bewusstseins bei Levinas | 75

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sichtweise nur noch ein Umweg für Strukturen, die sich zum System

zusammenschließen. Angesicht dieser Negation der menschlichen Inner-

lichkeit im heutigen philosophischen Denken stellt Levinas die Frage, ob alles,

was menschlich ist, ab jetzt von außen bestimmt wird. Ist es sicher, so fragt er,

dass die Subjektivität, »allen Winden ausgesetzt, sich unter den Dingen der

Materie verliert?« 

In Husserls Phänomenologie hat die menschliche Subjektivität noch eine

zentrale Stellung als Ursprung des Sinns. Die transzendentale Subjektivität ist

noch die Urstelle, an der sich die Welt konstituiert, aber sie selbst ist nicht in

der Welt. Sie existiert für die Welt, nicht jedoch in ihr. Die transzendentale

Subjektivität war bei Husserl das letzte Fundament der Welt, weil jedes

Phänomen in der Welt auf die transzendentale Subjektivität zurückverweist, in

der es sich konstituiert. Levinas behauptet, dass diese Argumentation an

Bedeutung verliert, wenn sich in der Welt Geschehnisse kundgeben, die nicht

mehr mit einem sich mit sich selbst identifizierenden Subjekt vereinbar sind.

In solchen Erscheinungen wird das Subjekt in eine Andersheit hineingezogen

und verliert auf diese Weise seine Funktion als Ursprung. Diese Geschehnisse

charakterisiert Levinas als »einzigartige Umkehrungen vernünftiger Projekte«:

Gemeint sind eine Technik, die sich gegen die ursprüngliche Intention, das

Leben zu erleichtern, wendet; eine Politik und Institutionen, die vom Ideal des

Humanismus geleitet sind, die aber die Ausbeutung des Menschen durch den

Menschen, die den Krieg aufrechterhalten; eine Wissenschaft, die ermöglichen

soll, die Welt, die menschliche Wirklichkeit zu erfassen, sich jedoch zu einem

Gebilde entwickelt, das nicht mehr zu beherrschen ist. So scheitert die mensch-

liche Kausalität als causa, als Ursache und Quell der Geschehnisse. »Alles

Menschliche ist außerhalb – so sagen die Humanwissenschaften«, fasst Levi-

nas zusammen.

Nun gibt es seiner Auffassung nach im zeitgenössischen Denken eine

bedeutsame Konvergenz zwischen dem Infragestellen der Subjektivität durch

die Humanwissenschaften und dem führenden Denken des 20. Jahrhunderts:

der Philosophie Heideggers. Heidegger bindet Husserls transzendentale

Subjektivität an die Metaphysik; zugleich spricht er vom Ende der Metaphysik.

Für ihn ist die traditionelle europäische Subjektphilosophie ein Zeichen der

Seinsvergessenheit. Wird das Subjekt, ein denkendes Seiendes, als Mittelpunkt

der Welt betrachtet, wird das Sein vergessen. In Heideggers Seinsdenken

erscheint der Mensch als vom Sein in den Dienst genommen; er hat seine

Identität nicht aus sich heraus, sondern aus der Gnade des Seins. Subjektivität

erscheint als Augenblick, der für die Manifestation des Seins nötig ist. Der

Mensch selbst gehört einer anonymen, nicht menschlichen Ordnung an. Das

Ich des Subjekts wird zum Medium, das für das anonyme Sein nötig ist. Im

Lichte dieses Denkens ist der Mensch ein Seiendes, das zum Sein eine beson-

dere Beziehung hat; das ist die Offenheit für das Sein, die im Menschen offen

gehalten wird. 

76 | Monika Kaminska

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Offenheit für das Sein bei Heidegger aber hat, wie Levinas betont, mit

dem Begriff der Innerlichkeit der husserlschen Transzendentalphilosophie

nichts zu tun, denn in Husserls Philosophie wird die Subjektivität als

Ursprung von Sein und Sinn begriffen. Bei Heidegger hingegen ist das

Individuum, das autonome Subjekt »überwunden«, seine innere Welt wird

bestritten, bei Heidegger wie in den Humanwissenschaften. Diese Krise der

Subjektivität bedeutet für Levinas aber nicht das Ende des Humanismus, son-

dern den Anfang eines neuen Humanismus. Levinas nennt ihn den

»Humanismus des anderen Menschen«.

HUMAN I SMU S DE S ANDEREN MEN S CHEN

Levinas akzeptiert Heideggers Seinsphilosophie mit ihrer ontologischen

Differenz zwischen Sein und Seiendem als eine neue Perspektive der

Philosophie. Den Begriff der »ontologischen Differenz« in der Philosophie ver-

steht er als ein Beispiel für Transzendenz. Bei Levinas selbst hat »ontologische

Differenz« einen anderen Sinn: den des Seins für den Anderen. Auch die

Annahme der formalistischen Philosophie, dass der Mensch keine In-

nerlichkeit besitze, wird von Levinas als uneingeschränkte Offenheit für den

Anderen gedeutet. Dem Begriff der Offenheit kommen dabei drei Bedeutun-

gen zu: zuerst die Offenheit der physischen Dinge, die miteinander in Wech-

selwirkung stehen, eine bewusstlose Offenheit; die zweite Bedeutung ist Inten-

tionalität des Bewusstseins, Existenz als eine Ekstase im Sein (Heideggers Ek-

sistenz). Die dritte, nach Levinas von der Philosophie bisher unbeachtete Be-

deutung der Offenheit rührt von der Verwundbarkeit einer Haut her, die der

Verwundung und Beleidigung ausgesetzt ist. Die Nacktheit der Haut, die in

ihrer Sinnlichkeit schutzlos ist – das ist für Levinas der Ausgangspunkt der

Offenheit des Menschen für den Anderen.

Das Erscheinen des anderen Menschen nennt Levinas einen Riss im Sein.

Das menschliche Seiende, dessen Wesen die Selbst-Identifikation ist, wird

durch das Erscheinen des Anderen erschüttert. Das aktive Ich, das immer im

Nominativ steht, wird durch die Verwundbarkeit des Anderen zu einem passi-

ven Sich im Akkusativ. Im Akkusativ stehen heißt beschuldigt werden, vor

Gericht stehen. Diese radikale Passivität des Akkusativs, die viel tiefer geht als

die Passivität der Dinge, bildet keinen Gegensatz zur Aktivität. Sie ist eine

Passivität der Passion, die aber zugleich eine seltsame Art von Zustimmung

einschließt; sie gleicht der Verwundbarkeit der Haut ebenso wie der Demut des

Leidens. Der Schmerz, das Leiden überfällt uns, wir können sie nicht von uns

weisen. Levinas erläutert diesen Gedanken durch einen Vers aus den bibli-

schen Klageliedern: »Er bietet die Wange dem, der ihn schlägt, und lässt sich

schlagen mit Schmach.« (Klag. 3, 30.) »Die Wange darbieten« interpretiert er

als absichtliches Suchen des Leidens. Dieses Suchen aber ist eine Aktivität des

Die Transformation des Bewusstseins bei Levinas | 77

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Subjekts, denn durch die Dynamik des Suchens verlässt man die Ebene der

Passivität. Diese Art von Aktivität nennt Levinas »das Bewusstsein der Nähe«. 

An dieser Stelle ist noch ein anderer Aspekt der Passivität des Leidens zu

erwähnen. In der Einleitung zu diesem Text erläutert der von Levinas sehr

geschätzte Interpret und Übersetzer seiner Schriften Ludwig Wenzler: 

Kraft meiner Verwundbarkeit und Leidensfähigkeit aber lässt mich das Leiden des Anderen nicht unberührt.
Ich leide mit ihm. Mein Leiden ist Leiden für den Anderen und mit dem Anderen. Obwohl mir diese Verfassheit
der Passivität ohne meinen Willen auferlegt ist, macht sie mir gegenüber dem anderen Menschen doch eine
Beziehung der Freiheit möglich. Sie verpflichtet mich unausweichbar zum Antworten, aber wie ich antworte,
das ist meine Sache. Ich kann zustimmen oder ablehnen. (Wenzler 1989, XIX)

Das heißt: die Verfasstheit der Beziehung zum Anderen macht eine Beziehung

der Freiheit möglich. Die Freiheit aber ist schwierig und unbequem, denn noch

bevor der Mensch Seinsakt und Freiheit ist, wird er dem Anderen durch seine

Verwundbarkeit, seine Sinnlichkeit nahe gebracht. In dieser Nähe – und eben

nicht in der einsamen Freiheit der Existenz – besteht seine Menschlichkeit. Die

Verletzlichkeit ist die tiefste Dimension im Menschen, viel tiefer als das vor-

stellende und konstituierende Bewusstsein. Sie wird in der anschaulichen

Sprache der Bibel mit Eingeweide oder Erbarmen bezeichnet. Levinas erläutert

den biblischen Ausdruck rakhamin, der mit Erbarmen übersetzt wird, jedoch

einen Bezug zum Wort rek-hem – Gebärmutter – enthält: ein Erbarmen, das

wie eine Bewegung des mütterlichen Schoßes ist (vgl. Levinas 1972, 95).

Die Verwundbarkeit, das Leiden des Anderen appelliert an mich, fordert

mich auf zu antworten. Das Wesen des Appells an einen Menschen besteht

nicht nur oder nicht einmal in erster Linie darin, dass er aufgefordert wird,

etwas Bestimmtes zu tun, sondern der Appell richtet sich an etwas wie eine

höhere Instanz in ihm; es ist ein Appell an seine Menschlichkeit. Der Appell

des leidenden Menschen an mich zwingt mich zu antworten, ob ich will oder

nicht. Ich bin, wie Levinas sagt, dem Anderen verantwortlich, und ich bin für

ihn verantwortlich. Es gibt also eine Verantwortlichkeit, die meiner Freiheit

vorhergeht. Ich kann sie nicht bewusst übernehmen, weil ich immer zu spät

komme. Sie ist immer da, noch bevor ich anfange zu denken und zu entschei-

den. Ich kann den Ursprung meiner Verantwortung nicht nachholen, wie ich

in der transzendentalen Phänomenologie den Ursprung meiner abgelagerten

Geschichte in der Reflexion rekonstruieren kann. Der Ursprung meiner

Verantwortung entzieht sich also meiner souveränen Freiheit.

VERAN TWORT L I CH KE I T ODER D I E S T E L L V E RT R E TUNG FÜR DEN ANDEREN

Konkret heißt das, dass die Subjektivität ein Verhältnis zu einer Vergangenheit

unterhält, die sich von der Erinnerung niemals einholen lässt. Der Andere ent-

78 | Monika Kaminska

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


fremdet meine Autonomie, meine Spontaneität. Die Entfremdung durch den

Anderen bedeutet aber nicht ein Scheitern meiner Selbstheit, meiner

Subjektivität. Sie ist vielmehr eine Ausschaltung des Seins im Sinne eines

Anhaltens des Seins, eine Unterbrechung der Selbstidentifikation, und liegt

außerhalb unseres theoretischen Vermögens. Der Appell ist bei Levinas keine

intellektuelle Tätigkeit, sondern Aufrichtigkeit, die dem Wissen, der

Information vorangeht. Der Appell, das Sagen der Verwundbarkeit drückt aber

auch kein dialogisches Denken aus, weil es im Gegensatz zur dialogischen

Reziprozität dabei eine Ungleichheit, eine Dissymmetrie der Verantwortung

gibt. Das Ich im Dialog ist nach Levinas aufgrund der Verletzlichkeit des Du

sein Diener. Die dialogische Relation beinhaltet von vornherein eine

Verpflichtung des Ich, die das dialogische Ich zu einem Dienst, zu einer

Diakonie zwingt. In diesem Sinne ist der Dialog im Unterschied zu Dialog-

Philosophen wie Buber bei Levinas ein Denken des Ungleichen, »ein Denken,

das über das Gegebene hinausdenkt«. In meiner Diakonie angesichts des

Anderen, des dialogischen Du, denke ich mehr, als ich begreifen kann. Die

Entfremdung durch den Anderen, Fremdheit gegenüber sich selbst und

Unterwerfung unter dieses Fremde charakterisiert Levinas durch Rimbauds

Formulierung »Ich ist ein anderer«. Mein Ich wird durch den Anderen infrage

gestellt: Das Ich im Nominativ wird zu einem Sich im Akkusativ. Der Anruf

durch den Anderen lässt sich nicht in geistigen Besitz verwandeln. Der Anruf

an mich, an meine Menschlichkeit, wird als Beunruhigung, als Verunsiche-

rung empfunden. Diese Beunruhigung kommt als Inspiration, als Idee ins

Denken des Subjekts. Aber eine Inspiration kann vom Bewusstsein nicht durch

Reflexion in geistigen Besitz überführt werden; sie geht über das konstitu-

ierende Bewusstsein unendlich hinaus. – Kann das Subjekt solche Inspiration

unkritisch und unbewusst empfangen?

D I E TRAN S FORMAT I ON DE S BEWUS S T S E I N S

Levinas spricht von einem moralischen Bewusstsein, das weder unkritisch

noch vorkritisch ist. Das moralische Bewusstsein »denkt mehr als es denken

kann, nämlich von sich selbst denken kann.« Dazu heißt es in seinen Vier

Talmudlesungen:

»Bewusstsein ist das Zwingende einer Richtung zum Anderen hin, und nicht eine ewige Rückkehr zum Selbst.
[...] Die Unschuld, von der Jankelevitch sprach [das Bewusstsein, M.K.] […], ist eine Unschuld ohne Naivität,
eine Redlichkeit, die nicht albern wirkt, absolute Redlichkeit, die auch absolute Selbstkritik ist, abgelesen von
den Augen desjenigen, der das andere Ende dieser Redlichkeit ist und dessen Blick mich infrage stellt.
Bewegung zum Anderen hin, die nicht zu ihrem Ausgangspunkt zurückkehrt wie der Zeitvertrieb, der zur
Transzendenz unfähig ist. Bewegung über die Sorge hinaus und stärker als der Tod.« (Levinas 1993, 91)

Die Transformation des Bewusstseins bei Levinas | 79

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Infragestellung des Ich, die Stellvertretung für das Leiden des Anderen

beinhaltet eine Umwandlung, eine Transformation des Bewusstseins. Sie wird

nicht durch eine Methode oder durch eine bestimmte Technik des Denkens

erreicht. Sie muss erlitten werden, indem sich der Denkende dem Leiden des

anderen Menschen ausliefert. Dies bedeutet natürlich nicht Verzicht auf

Rationalität, sondern begründet eine neue Weise von Rationalität, die viel älter

ist als jene philosophische Rationalität, die mit der Selbstbehauptung des Ich

verbunden ist.

Die Zerrüttung der Selbstidentifikation, der Identität also, bedeutet Levinas

zufolge eine Erwählung: Das Subjekt wird ohne seinen Willen zur Verantwor-

tung erwählt. Das Sein-für-den-Anderen, die Stellvertretung, ist dann Verzicht

auf eine Identität, die um sich selbst kreist. In diesem Sinne gibt Levinas dem

Ausdruck »ohne Identität« eine neue Bedeutung. Er bezeichnet damit eine

Auffassung von Subjektivität, in der nicht mehr die Selbstidentifikation, son-

dern die Stellvertretung des Anderen von grundlegender Bedeutung ist. »Ohne

Identität« ist, so Levinas, die Idee einer Subjektivität, deren Inhalt Stellver-

tretung, Verteidigung des anderen Menschen ist. Dies bedeutet nicht ein Schei-

tern unserer Identität, unserer Selbstheit, sondern die Authentizität der Ju-

gend. 

Der Aufstand der Jugend von Paris im Mai 1968 ist für Levinas vor allem

eine ethische Erhebung, die Misstrauen gegen die Ideologien unserer Zeit

hegt. Die Sprache der Ideologien mit ihrer Erbaulichkeit ist alt geworden, sie

ekelte die Jugend, und vielleicht ekelt sie uns noch heute. Wir empfinden sie

als Halbwahrheit, Lüge oder Belletristik. Die Epoche der Ideologien, unsere

Epoche, brennt von Grausamkeiten und erlittenem Unglück. Der Schmerz, das

Leiden für die Kriegsopfer, für die Menschen, die in Ausbeutung und sozialer

Not leben, bedeutet, dass der Mensch – trotz der formalen Mathematizität der

Strukturen, trotz der psychoanalytischen Technik – nicht aufgehört hat für den

Menschen zu zählen. Leider wurde, so Levinas, die Sprache des Einspruchs, die

im Mai 1968 menschliche Authentizität zum Ausdruck brachte, bald wieder

durch eine konformistische, geschwätzige ersetzt. Der privilegierte Augenblick

der Menschlichkeit wurde schnell ausgelöscht. Gleichwohl, der unbestimmte –

und vielfach missbrauchte – Begriff der Authentizität hatte hier einen genauen

Sinn erhalten. Jugend ist Authentizität – eine Jugend, die nicht die Brutalität

des Bekenntnisses und die Gewalt der Tat ist, sondern ein Sich-um-den-

Nächsten-Kümmern. Der Gerechtigkeit Suchende, der gegen das Unrecht pro-

testiert, bleibt immer jung. Die Jugend, die fähig ist die Verantwortlichkeit wie-

derzufinden, zeigte sich trotz der Sprache der Literatur, der Wissenschaft und

des Seinsverständnisses der Philosophie als Menschlichkeit des Menschen. In

diesem Sinne bringt Levinas die abendländische Ontologie mit dem Alter und

die Ethik mit der Jugend in Verbindung.

80 | Monika Kaminska

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DA S VERHÄ L TN I S VON D I A KON I E DE S SUB J E K T S UND B I LDUNG

Levinas’ These, dass die Ethik (die Authentizität) der Ontologie, der Theorie,

dem Wissen vorausgeht, könnte Auswirkungen auf die Bildungstheorie haben.

Dialogisches Bildungsdenken unserer Zeit beinhaltet ethische Werte wie

gegenseitige Achtung und Anerkennung, partnerschaftlichen Dialog und die

Bereitschaft, dem Anruf des Anderen zu antworten. Levinas betont aber, dass

Dialog, dass Diskurs nicht ausreicht, die Gewalt gegenüber anderen Menschen

zu verhindern. Die dialogische Reziprozität beinhaltet eine Gegenseitigkeits-

erwartung, die Erwartung von Gleichheit, die Egoismus und Narzissmus

bewirken. Der Zugang zu den Anderen, zu den Nächsten, geschieht aber

ursprünglich nicht im Anrufen des Anderen, sondern in meiner Verant-

wortung für ihn. Die Verantwortung wird durch das Antlitz des Anderen,

durch sein Leiden wachgerufen. Verantwortung für den Nächsten bedeutet,

dass ich den Anderen niemals loswerden kann. Sie geschieht außerhalb mei-

ner Gegenseitigkeitserwartung und meiner Entscheidungsmöglichkeiten. Sie

bedeutet eine ethische Ungleichheit, eine Unterordnung unter den Anderen,

Diakonie. In der Diakonie wird das Subjekt als Sich im Akkusativ und nicht als

Ich im Nominativ ausgesprochen. In Levinas’ Denken der Diakonie liegt eine

noch unbestimmte Aufgabe für die Bildung. Sie könnte die Fähigkeit beinhal-

ten, die Verantwortlichkeit unter »der dichten Decke der Literaturen und des

Wissens« (Levinas) wiederzufinden.

L I T E R ATUR

Levinas, Emmanuel:  Humanismus des anderen Menschen. Hamburg 1989

Levinas, Emmanuel: Humanismus und Anarchie. In: Ders. 1989 (zuerst 1968)

Levinas, Emmanuel: Ohne Identität. In: Ders. 1989 (zuerst 1972)

Levinas, Emmanuel: Eigennamen. Meditation über Sprache und Literatur. Mün-

chen 1988

Levinas, Emmanuel: Vier Talmudlesungen. Frankfurt am Main 1993

Wenzler, Ludwig: Menschsein vom Anderen her. Einleitung zu Levinas 1989

Die Transformation des Bewusstseins bei Levinas | 81

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Kulturelle und gesellschaftliche
Transformationen

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ter tius datur.

Skizze zur Funktion des Vaters in Bildung

Karl-Josef Pazzini

DEF I N I T I ON

Die Gesellschaft sei vaterlos, heißt es. Zumindest auf dem Wege dahin. Ist das

erfülltes Wunschdenken oder Ausdruck der Trauer? Das ist so, behaupte ich,

als stellte man fest, die Gesellschaft sei wohl neuerdings ohne Verkehrsmittel

in den Städten, weil man dort kaum Pferde gesehen habe. 

Der Vater ist los. Er ist nicht mehr in dem begrifflichen und anschaulichen

sozialen Gehege aufzufinden, in dem man ihn noch zu Anfang des letzten

Jahrhunderts suchen konnte. »Er« bzw. der funktionelle Zusammenhang, der

mit »Vater« bezeichnet wird, schwirrt frei herum. Kaum noch gebunden in

wahrnehmbaren Formen, Institutionen, Riten. Er geht als Phantasma

(Gespenst) um, manchmal und immer häufiger erlangt uns Kunde davon in

formulierten Phantasien in Kunst, Wissenschaft und Alltag.

Beispielhaft für viele andere Definitionen:

»Vater, männlicher Elternteil eines Kindes. Das Verhältnis des Vaters zum Kind ist noch in weit höherem Maß
von sozialen und sozioökonomischen Faktoren geprägt als die Mutter-Kind-Beziehung. Im Zuge der mit der
industriellen Entwicklung einhergehenden Auflösung der bäuerlichen Großfamilie und der Verlagerung der
Berufstätigkeit außer Haus hat der Vater seine patriarchalische Stellung eingebüßt und an Einfluss bei der
Erziehung der Kinder verloren. Erst in neuerer Zeit ist durch Reduktion der Arbeitszeiten und ein sich ten-
denziell veränderndes Rollenverständnis der Eltern wieder eine stärkere Teilnahme der Väter am Familienleben
zu beobachten.« (Detsch 1998) 

Diese gewöhnliche, ordentliche Definition aus einer Enzyclopädie ist stark

soziologisch geprägt. Der Vater wird verstanden als der eine Part der Eltern. Es

gehören zwei zusammen. Aus dieser Verbindung kommt es zum Kind – eine

ordentliche Familie. Des Vaters Beziehung zum Kind unterliegt starken sozia-

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


len und sozioökonomischen Veränderungen. Er war einmal Herrscher in der

Großfamilie. Die Mutter stellt in Beziehung zum Kind etwas eher Unver-

änderliches, fast Natürliches dar. 

Der, der in der obigen Definition wieder stärker am Familienleben teil-

nimmt, ist wohl eher unter folkloristischer Perspektive als »Vater« zu bezeich-

nen, so, wie man Trachtentänzer als Almbauern bezeichnen könnte.

Obige Definition unterscheidet sich schon wesentlich von einem vornehm-

lich biologischen Zugang. Dieser war immer wieder in unterschiedlicher

Formulierung seit der Erkenntnis des Zusammenhangs von Befruchtung,

Schwangerschaft und Geburt ein relativ stabiles naturalistisches Fundament in

der Bestimmung der Vaterfunktion. Diesem muss man nicht mehr mit ideolo-

giekritischen Mitteln begegnen. Der Zusammenhang wird durch die medizini-

sche Technik, die Invitrofertilisation, selber ad absurdum geführt, bis in die juri-

dischen Konsequenzen hinein. Die naturwissenschaftlich inspirierte Sichtweise

zur Bestimmung der Funktion des Vaters und der Mutter war eine historisch

späte mögliche Sichtweise, die substanzialistisch vorging und die gesellschafts-

historische Dimension ausblendet. Der biologische Vater wurde lange Zeit fast

in eins gesetzt mit der Funktion, dem Amt des Vaters, insbesondere in den patri-

archalen Gesellschaften, die keine Laizität1 zwischen Familie und Staat als Puffer

ausbildeten. Im Unterschied zu Deutschland geschah das in Frankreich nach der

Revolution. In Deutschland wurde im Gegenteil die Kindererziehung »durch die

Eltern zum Gottesdienst« erhoben, wie Barbara Vinken provokativ schreibt: »Mit

der Reformation galt nicht mehr die Braut Christi […] als die gottgefälligste weib-

liche Existenzform, sondern die Ehefrau und Mutter […] Die Ehefrau ist dem

Ehemann als Haupt der Familie untergeordnet.« (Vinken 2001, 10) Und dieser

Vater/Mann wird dann zur Personifizierung des Vaters überhaupt, wobei es ins-

besondere für Kinder, deren Väter Pfarrer, Richter, hohe Beamte, Lehrer u. ä.

sind, ganz schwierig wird, noch eine Distanz zu erarbeiten zwischen dem Vater

und dem Gesetz. In dieser Konstellation verkörpert der Vater das Gesetz. Diese

Ineinssetzung hat noch den Nachklang von Selbstverständlichkeit, um deretwil-

len aber viele institutionelle (symbolische und imaginäre) Einbildungen vollzo-

gen werden mussten. Gegenwärtig wird immer unabweisbarer, dass die biologi-

sche Funktion nicht mehr mit der in diesem Feld wichtigen Einbildung der

Institution der Familie in Einklang gebracht werden kann. Insofern verliert auch

die biologische Garantie ihre Stützfunktion.2

86 | Karl-Josef Pazzini

1 Idealtypisch ein Stand jenseits des Zugriffs der Familien und der Religion.

2 Vgl. hierzu die Meldung in der Taz Nr. 6484 vom 30.6.2001, 10: »Die Mutter, die

ihres Sohnes Tante ist. – In Frankreich sorgt eine 62-Jährige, die ein Kind zur Welt

gebracht hat, für rege Diskussionen um Moral und Ethik. – Einen Monat nach seiner

Geburt schmückt Benoît-David die Titelseite des französischen Hochglanzmagazins

Paris Match. Auf dem Bild ist eine Frau zu sehen, die den Säugling küsst: Sie ist seine

Mutter, seine Tante und seine Käuferin. Seit einer Woche ist sie auch Gegenstand von

Ermittlungen. – Bis zum 14. Mai war Jeanine Salomone eine Unbekannte. Eine 62-jähri-

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VORWEG

Sähe man sich vor der Lektüre dieses Beitrages etwa den Film von Hugh

Hudson Greystoke: The Legend of Tarzan, Lord of the Apes (1984) an, dann sähe

und hörte man, wie der Belgier, der den verschollenen Tarzan im Dschungel

bei den Affen findet, ihm die Welt erklärt, und wie es zu dieser Erklärung auch

gehört, deutlich zu machen, was ein Vater sei. Und davon tauchen auch gleich

drei Versionen im Film auf, einer, der offenbar tot ist, was Tarzan nicht weiß,

ein Affe, der sich an Vaters statt mit ihm auseinander setzt, und einer, der mit

einem Klopfen auf ein Buch (Bibel) und einem Fingerzeig nach oben vom

Belgier lokalisiert wird. In der Schlusssequenz dann wiederum zwei Ver-

sionen: Der Großvater, der an die Stelle des Vaters getreten war, verunglückt

tödlich, als er wieder zum Kind wird (er rutscht auf einem Silbertablett die

Treppe runter), und in der Schlussszene dann, als der zivilisierte Tarzan einen

Affen aus dem Käfig der Museums befreit (eben jenen Affen, der sein Vater

war) und dieser gejagt und erschossen wird, schreit Tarzan im amerikanischen

Film auf Französisch, das er von seinem zeitweiligen Vater, dem Belgier,

gelernt hatte: »C’était mon père«. Verkürztes Fazit: Darwin und die Institution

Museum als Stützen und Walter der biologischen Fundierung des Vaters wer-

den fraglich.

»VAT ER LO S E GE S E L L S CHA F T«

Die Rede von der »vaterlosen Gesellschaft« (Mitscherlich 1963) taucht in den

60er Jahren mit den Ausarbeitungen Mitscherlichs (und auch bei Marcuse)

auf. Sie ist so nachhaltig gewesen, zumindest als Buchtitel und Bestandteil des

Zitatenschatzes, dass sie als Faktum genommen wurde. Auch in der Erzie-

hungswissenschaft wird sie benutzt, gehört aber wahrscheinlich in die von dem

Künstler Julius Deutschbauer begründete »Bibliothek der ungelesenen Bü-

cher«3. Die besondere Ausprägung des falsch eingeschätzten Phänomens

Zur Funktion des Vaters in Bildung | 87

ge verrentete Lehrerin, die zusammen mit ihrer 80-jährigen Mutter und ihrem 52-jähri-

gen Bruder, der sich bei einem Selbstmordversuch einen großen Teil des Gesichtes zer-

schossen hat, in dem südfranzösischen Städtchen Draguignan lebte. Nur enge Freunde

wussten, dass sie seit Jahrzehnten von dem Wunsch besessen war, ein Kind zu kriegen.

Eines, dem sie ihren Namen, ihr lebenslänglich Angespartes und möglichst viele fami-

liäre Gene vererben könnte, wie sie im Interview erklärte. – Seit die Rentnerin in einer

Klinik in Südfrankreich ihren Sohn geboren hat, der ihr in den USA eingepflanzt wurde,

ist sie landesweit bekannt. Es war das erste Mal, dass eine Frau im Großmutteralter in

Frankreich ein Baby zur Welt brachte. Wenige Tage später enthüllte sie, die Spermien

stammten von ihrem Bruder. Es gebe auch noch eine Schwester des Babys: die eine

Woche später in Kalifornien von einer Leihmutter zur Welt gebrachte Marie-Cécile, die

jetzt ebenfalls in der Familie Salomone lebt.«

3 Ausgestellt z. B. im Freud-Museum (Wien) im April 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


scheint eine deutsche Komponente zu haben (vgl. hierzu Stork 1974, 13 ff., aber

auch Vinken 2001).

Es zeigte sich damals, dass die Institutionen erodiert sind, die die

Vaterfunktion einige Zeit in kulturell gewohnten Formen gestützt hatten. In

Deutschland ist dies ganz deutlich auch ein Effekt des Faschismus und dieser

vielleicht ein Effekt der besonderen Formulierung der Vaterfunktion.

In einer anderen Perspektive könnte man die von Mitscherlich diagnosti-

zierte Bewegung auch als eine Folge der nicht weiter fortgeführten Religions-

kritik4 verstehen, wie sie bei Feuerbach formuliert wurde, bei Marx aufgegrif-

fen und dann fortgesetzt zum Diktum vom Tode Gottes führt, was sich auch

auffassen lässt als der Tod des Vaters. Die dann folgende genauso projektive

Konzeption von der Ermächtigung des individuellen menschlichen Subjektes

wird in der Folge seit Beginn des letzten Jahrhunderts wieder dekonstruiert.

VER S AGEN UND UNTER S AGEN

Wenn, wie ich noch zeigen werde, vom Verschwinden der Väter gesprochen

und geschrieben wird, so beruht dies nicht auf einer besonders erleuchteten

Analyse, sondern stellt lediglich fest, dass entweder diese Funktion unsichtbar

ist, wie immer schon,5 oder dass die Personen, die diese Funktion in einer spe-

zifischen Weise verkörpern sollten, damit überfordert sind. Sie sind überfor-

dert stellvertretend für die projektiv in den Status eines Gottes gerückten, als

autonom gedachten Subjekte jeden Alters und jeden Geschlechts. 

Mit Lacan kann man pointiert festhalten: Die Aufgabe6 des Vaters ist es zu

versagen, den Ansprüchen und Erwartungen nicht zu entsprechen. Ein Vater

kann nie »good enough« sein. Wenn er das ist, dann hat er sich aus der sym-

bolischen Fiktion verabschiedet. Wenn er nicht versagt, also auch nicht unter-

sagt, ist er ein Terrorist. Mit dem Untersagen, also der Begrenzung dessen, was

zunächst in der Mutter-Kind-Dyade als möglich erscheinen mag, handeln sich

die Untersagenden Widerstände ein.

»Den Menschen herzustellen heißt, ihm die Grenze zu sagen. Die Grenze herzustellen heißt, die Idee des Vaters
in Szene zu setzen. Es heißt, den Söhnen des einen und des anderen Geschlechts das Verbot weiterzugeben.
Der Vater ist zuallererst eine Angelegenheit des Symbols, etwas Theatralisches, ein lebendiges Artefakt.«
(Legendre 1988, 189)

88 | Karl-Josef Pazzini

4 Siehe unten meine Anmerkungen zum »heiligen Markt« und zum »obszönen

Genießen«.

5 Darauf gehe ich noch einmal weiter unten ein.

6 Hier in der Doppeldeutigkeit gemeint, aber ansonsten gleichbedeutend mit der

»Funktion des Vaters«.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Idee des Vaters und ihre theatralische Realisierung stehen gegen die

Wunschlosigkeit, sie befördern die Wünsche. Sie ziehen damit Aggressionen

auf sich, Beseitigungswünsche. Der so entstehende Widerstand ermöglicht die

Orientierung des Wünschens. Es geht um die Darstellung des Mangels, auch

der Möglichkeit des Verfehlens und dabei auch um die Verpflichtung zur

Antwort, Verantwortung. Ein Widerstand wird ins Reden, in die Sprache

geführt. Aus der Spaltung des Subjekts durch Signifikanten resultiert er auch.

Zweifellos ist es so, dass viele, die traditionell Träger der Funktion des

Vaters sind, z. B. im Diskurs der Biologie signifizierte Väter, die prinzipielle

Unsichtbarkeit der Funktion zum Vorwand nehmen, ohne weitere Ausein-

andersetzung diese Funktion aufgeben, aber weiter mit der Bezeichnung fun-

gieren oder auch nicht. Die Funktion verschwindet, wenn die Stütze einer sym-

bolisch hergestellten Wahrnehmbarkeit fehlt bzw. nur noch als Hülse einer

biologischen oder juridischen Zuordnung übrig geblieben ist. 

Es ist auch so, dass einige dieser »Väter«, vorwiegend Psychoanalytiker und

Psychotherapeuten, die Freud schlecht gelesen haben, sich stattdessen das

Kostüm der Mutter anziehen. Diese Anverwandlung an das Bild der Mutter

wird unter dem Vorwand einer Humanisierung der Gesellschaft vorgetragen.

Aber schon in den Effekten wird deutlich, wie ambivalent und destruktiv solche

Vorgehensweise ist: Die Mutter wird in manchen psychoanalytischen

Denkrichtungen zur alles verursachenden Sozialisationsinstanz, abgeleitet aus

der räumlichen Nähe zum Kind und der zeitlichen Dauer des Zusammenseins

(ein Konkretismus). Destruktiv auch in dem Sinne, dass es auf die Mütter

zurückschlägt als Beschuldigung. Man kann es in Analysen hören. Auch in

Mitscherlichs Buch Auf dem Weg zur vaterlosen Gesellschaft (1963) ist die Rede

von der »primären Zweierbeziehung zwischen Mutter und Kind« (76), die nur

aus der Beobachtung stammen kann, die Unsichtbares nicht sieht.

ER LÖ S CHEN DE S VAT ERB I LDE S

Aus der zunehmenden Unsichtbarkeit der Funktion, dem Verlust ihrer

Wahrnehmbarkeit und dem Wegfall der gewohnten Riten ihrer Darstellbarkeit7

schloss Mitscherlich auf deren Verlust. Eine spezifische kulturelle Form der

Codierung dieser Funktion ging verloren. Deren katastrophische Auswirkun-

gen hatten die Faschisten in einem mit Morden stabilisierten Führerkult beant-

wortet – zudem mit der Ausrottung des Judentums, den Protagonisten einer

Religion, die das Erscheinen und die Bedeutung des Vaters formuliert, und der

Bekämpfung des Christentums, das noch Rudimente dieser Funktion zu sym-

bolisieren versuchte, wo noch ein Rest von Bewusstheit über diese Funktion

anzutreffen war.

Zur Funktion des Vaters in Bildung | 89

7 Darstellbarkeit ist weiter gefasst als Sichtbarkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bei Mitscherlich heißt es im zentralen Kapitel Der unsichtbare Vater:

»Bei der Formulierung ›unsichtbarer Vater‹ läge es nahe, an Projektionen, etwa an einen imaginären allmäch-
tigen Gottvater, der unsichtbar überall zugegen ist, zu denken. Diese Assoziation sei im Augenblick ausgeklam-
mert. Eine zweite Vorstellung wird an den verlorenen Vater, im Sinne des physischen Verlustes, denken. Aber auch
diesen Vater, den der Krieg getötet hat, der in Scheidung oder Niezustandekommen der Ehe verloren geht, mei-
nen wir nicht, wenn wir von seiner Unsichtbarkeit sprechen. Es ist vielmehr an ein Erlöschen des Vaterbildes
zu denken, das im Wesen unserer Zivilisation selbst begründet ist und das die unterweisende Funktion des Vaters
betrifft: Das Arbeitsbild des Vaters verschwindet, wird unbekannt.« (Mitscherlich 1963, 176 f.)

Und dies ist ganz konkret gemeint als ein Anschauungsverlust des Vaters, weil

er am Arbeitsplatz ist. Daraus folgen nach Mitscherlich Hass auf den Vater,

Angst und Aggressivität. Hätte er doch ein wenig an den »unsichtbaren Vater«

gedacht.

Die Feststellung eines solchen Anschauungsverlustes und seiner kausalen

Wirkung ist auch Folge von Mitscherlichs Verständnis der Methode, die er als

psychoanalytisch bezeichnet: Sie »ist eine genetische. Sie unterstellt nicht

anders als jede Naturwissenschaft die Hypothese, dass späteres Geschehen von

früherem bedingt wird; sie ist deterministisch« (173), also die Konstruktion

eines verbesserten laplaceschen Dämons.

Mitscherlich präpariert den einen Strang freudschen Denkens zum alleini-

gen heraus: die Anlehnung an die Methoden der Naturwissenschaft, insbeson-

dere deren Forderung nach Sichtbarkeit. Freud hatte aber vor der Traum-

deutung genau dies festgestellt, dass er nicht dieser Methode folgen könne,

ganz zu schweigen von den Ausführungen im Mann Moses oder Totem und

Tabu …

Strukturell gesehen taucht in dieser Studie lediglich das Bewusstsein davon

auf, dass wir schon immer in einer »vaterlosen Gesellschaft« leben. Freud hat

das in einer mythischen Form in Totem und Tabu (vgl. dazu Blumenberg 2001)

dargestellt als Ergebnis des Urvatermordes. Nach diesem Mord bleibt lediglich

der Name des Vaters, der tote Vater. Dieser findet hinwiederum seine immer

wieder zu erneuernde Darstellung im (symbolischen) Gesetz und seinen

Derivaten, den Geboten und Verboten, den Aufgaben und Trennungen, den

Brücken und Gräben, den Institutionen. Die Darstellung changiert zwischen

Symbolischem und Imaginärem. Erst in diesem Changieren bietet sich die

Gelegenheit zur Integration der ambivalenten Vater-Introjekte für das

Individuum.8

90 | Karl-Josef Pazzini

8 Vgl. Mitscherlich 1973, 16 f.: »Das Gesetz […] muss angegriffen und zugleich inter-

nalisiert werden, damit der Geschlechts- und der Generationenunterschied sich konsti-

tuieren können«. Blumenberg merkt dazu an (Anm. 15): »Die Aktualisierung nicht nur

antisemitischer Ressentiments scheint von der (ödipalen) Reife abzuhängen, d. h. von der

geleisteten Integration der Vater- und Mutter-Imagines, die darüber entscheidet, ob zur

Stabilisierung der eigenen Identität und Harmonisierung konflikthafter Identifizierun-

gen projektiv auf kollektive Imagines zurückgegriffen werden muss (vgl. Grunberger

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Werden aber die Verbote für das Hindernis eines möglich erscheinenden

absoluten Genießens gehalten, für die Verhinderung einer glücklichen Un-

mittelbarkeit und nicht für die gnädige Verhüllung der Unmöglichkeit, den

Brüchen zu entfliehen, die das Symbolische mit sich bringt, dann entsteht die

Versuchung, sich terroristisch über alle Verbote hinwegzusetzen, zum Beispiel

über das Tötungsverbot, um das absolute Genießen erreichen zu können.

Alternativ und oft gleichzeitig wird tatsächlich eine Person konfiguriert, die die

Führung bei den Verstößen gegen die Verbote unternimmt und die Ängste des

Einzelnen suspendiert, die Verantwortung zu übernehmen. Diese Figur ver-

körpert dann das Gesetz, bekommt gottähnliche Kompetenzen zugesprochen

und wird abgöttisch geliebt. Die Kritiker dieser Verschiebung bekommen dann

alle nur denkliche Verfolgung zu spüren, weil sie angeblich das absolute

Genießen verhindern wollen. Auch müssen Personen und Gruppen identifi-

ziert werden, die bisher verhindert haben, dass die Einsicht in die Möglichkeit

unmittelbaren Genießens verstellt war.

» I CH« W IRD VAT ER

Die psychoanalytische Pädagogik und die Kinderanalyse waren vom Wunsch

nach dem absoluten Genießen nicht ganz frei. Zumindest in Anna Freuds

Arbeiten lassen sich Spuren einer analytischen Haltung finden, die durch eine

erzieherische Stütze ergänzt werden soll,

»welche die positive Übertragung begünstigt, d. h. die Anhänglichkeit des ›schwachen Ich‹ des Kindes an das
›starke Ich‹ des Erwachsenen. Anna Freud versetzt sich in die Lage, etwas an Stelle des Kindes zu wollen; sie
ließ sich von vornherein auf den circulus vitiosus einer dualen Spiegelung ein, in der der Willen des einen
sein umgekehrtes Bild im Willen des Anderen fand, der als Widerstand oder Abwehr bezeichnet wurde. Sie
verkannte radikal die Struktur oder die Spielregel, die allein, jenseits des Lustprinzips, das Feld oder das
Objekt einer möglichen Psychoanalyse zu definieren vermag.« (Otrgues 1974, 137)9

Diese Haltung geht einher mit der Pointierung einer Ichpsychologie, wie sie

sich auch in Deutschland etablierte. »Ich« ist weder ein Name noch eine

äußere oder innere Identität, auch wenn es mit dem bestimmten Artikel sub-

Zur Funktion des Vaters in Bildung | 91

(1962): Der Antisemit gegenüber dem Ödipuskomplex. In: Narziß und Anubis, Bd. 1.

München/Wien (Verl. Internat. Psychoanal.) 1988, 1–23 und Grunberger u. P. Dessuant

(1997): Narzißmus, Christentum, Antisemitismus. Stuttgart (Klett-Cotta) 2000. 1997).

Es wäre also die je spezifische Konfliktlösung, die darüber entscheidet, ob man zum

manifesten Judenfeind, Frauenfeind etc. wird.«

9 Die Versuchung ist groß, dies in Zusammenhang zu bringen mit der Tatsache, dass

der unanalysierte Freud seine Tochter analysiert (wo ist der Dritte?), dass diese eine

Ichpsychologie entwickelt, dass diese gerne in der Pädagogik rezipiert wird, dass die

Ichpsychologen die schärfsten Kritiker Lacans werden, dessen erster explizit psychoana-

lytischer Beitrag sich mit dem Spiegelstadium befasste …

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


stantiviert wird. Es ist lediglich Indikator, mit dem sich ein Individuum zu

erkennen gibt. »Eine Psychologie, die voraussetzt, dass jeder Dialog sich not-

wendig in diesem Register herstellt, ist das Opfer einer petitio principii.« (138)

Auf der familiären Ebene passiert im Imaginären einer Spiegelung Ähnli-

ches, wenn der – und es ist in unseren kulturellen Breiten oft ein Mann, der

die Vaterfunktion übernimmt –, der sich für den Vater hält, davon ausgeht,

dass die Autorität wirklich ihren Ausgangspunkt in seiner individuellen

Beschaffenheit hat. Er hat dann die besten Voraussetzung dafür, zum terrori-

stischen Despoten zu werden, der nicht mehr weiß, dass sein Amt sich dem

Symbolischen verdankt. (Das geht manchen Lehrern und Psychoanalytikern

nicht anders.)

Erst durch die Verstrickung, das heißt Bindung, der je individuellen

Gegebenheiten mit einer Funktion, die sich nicht den Eigenarten der Person

selber verdankt, sondern an diese herangeführt wird, die dieser Person auch

fremd ist, sie also entfremdet, kann ein Subjekt sich von den Bornierungen sei-

ner Person trennen und in der Tat Wirkung entfalten. Das wäre Disziplin.

Ansonsten ist das Subjekt nur lächerlich, jedenfalls relativ ohnmächtig. Ein

Lachen genügt, um es nackt dastehen zu lassen, entblößt und verblödet. Das

gilt nicht nur für den Bereich der Familie, sondern ebenso für jegliche Lehr-

situation.

Vorräte für Formen der Bindung und Entbindung bieten die unterschiedli-

chen Institutionen (Familie, Schule, Universität, Gericht …). Insofern bieten

sie Möglichkeiten zur Inszenierung der Funktion des Vaters. Auch sie sind

nicht die väterliche Funktion, da sie Anteil ebenso an der mütterlichen Funk-

tion haben.

URVAT ERMORD

Es geht nach einem nachträglich phantasierten Urvatermord – das ist Freuds

Form der Darstellung, eine Fiktion – um die Kunst, immer wieder neue

Darstellungsformen zu finden, die das ungeschriebene Gesetz anzuerkennen

helfen. Die Struktur des ungeschriebenen Gesetzes, dessen, was uns immer

schon vorausgeht, führt zu Ausweichbewegungen: zum Streben nach

Unmittelbarkeit, nicht nur als passagèrem Erlebnis, sondern als Dauerzustand,

und im Gefolge der Aufklärung zu einem Streben nach Begründbarkeit und

Ableitbarkeit aus einem unbezweifelbaren Grund.10 Bei der Begründbarkeit

des Gesetzes landet man aber über kurz oder lang bei Tautologien, wie sie bei

Moses beschrieben sind: »Ich bin, der ich bin«. »Die unerbittliche Insistenz

seiner Befehle gründet letztlich auf der Aussage: ›Es ist so, weil ich sage, dass es

92 | Karl-Josef Pazzini

10 Das könnte man auch als fundamentalistisch bezeichnen. – Vielleicht ist die

Formulierung des Protestantismus »unmittelbar zu Gott« auch nicht weit davon entfernt.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


so ist‹. Kurzum, dieser Gott ist der Gott des reinen Wollens« (Žižek 1999, 139).

Übersetzt könnte dies heißen: Wenn man an diese Stelle der Unbegründetheit

stößt, dann bleibt nichts als das Sprechen, das Sprechen als Akt, als

Wirkmächtigkeit, also Performanz, indem man ein Amt wahrnimmt11 und sich

in der Ausübung begründet, im Stillstand aber den Grund verliert.

»Die Konstruktion einer solchen Rede [etwa auf einer Basis von Gesetzgebung im Namen des Volkes zu reden,
oder im Namen der Wissenschaft oder Humboldts oder … KJP] erfordert die Setzung einer Fiktion, näm-
lich die Fiktion eines Subjekts. […] Als Angehörige der auf okzidentale Weise instituierten Vernunft schrecken
wir vor dieser anfänglichen Setzung zurück, die notwendig theatralisch ist«12, schreibt Legendre.

Die Darstellung dieser Unbegründetheit und Unfassbarkeit und der dauernden

Anstrengung, es nicht zu Arretierungen kommen zu lassen, wird in der jüdi-

schen Tradition zum Bilderverbot.

S T I L L S TAND UND DE S T RUK T I ON

Die Schwierigkeiten der notwendigen Neuinszenierungen haben gesellschaft-

liche, historische Dimensionen angenommen, deren Folgen immer wieder der

Bearbeitung harren. Spekulation: sowohl der 1. als auch der 2. Weltkrieg waren

gesellschaftlich autodestruktive Kämpfe, auch ausgelöst durch die nicht gelin-

gende Umwandlung der Funktion des Vaters und der sie stützenden

Institutionen. Sie waren zunächst einfach weitergelaufen nach dem Tod Gottes

(jener rationalistisch konkretistischen Analyse) und befanden sich auf einmal

boden- und grundlos über einem Abgrund. Häufiges Thema in Slapstickfilmen

und Comics.

In der Konsequenz muss nach dem 1. Weltkrieg der Kaiser abtreten. Er war

als der entlarvt, der er war, ein unterdurchschnittlich intelligenter, preußischer

Junker. Aber wahrlich kein Vater, erst recht nicht von Gottes Gnaden. Dennoch

hinterließ auch diese Fehlbesetzung eine Lücke. Das Problem der Fehl-

besetzung wurde nicht durch die Verjagung erledigt, sondern hinterließ einen

leeren Platz und damit die Sehnsucht, ihn irgendwie wieder zu besetzen, ohne

dass schon starke intelligente Widerstände dagegen hätten in Bildungsprozes-

Zur Funktion des Vaters in Bildung | 93

11 Vgl. Blumenberg (2000, 20): » Es geht im Wesentlichen um die Psychoanalyse, die

analytische Beziehung und das väterliche Gesetz. So können wir jetzt auch verstehen: Es

ist Freuds Verhältnis zur väterlichen Religion und zum Gott seines Vaters, das hier – qua

Psychoanalyse – in die allgemeine Reihe jeder Religion und jedes wissenschaftlichen und

psychoanalytischen Denkens eingereiht werden soll. Darin besteht Freuds origineller

und ureigenster Beitrag zu der  Erhellung der Bedingungen menschlichen Denkens und

Handelns; dies ist jener ›Lichtstrahl‹ (›Enlightment‹), den ›die psychoanalytische

Erfahrung in dieses Dunkel (wirft)‹ (ebd. [Totem und Tabu. GW IX, KJP] S. 154)«.

12 Legendre: Leçons VII. Le désir politique de Dieu. Etude sur le montage de l’Etat et du
Droit. Paris 1988, 19–20. Zit. n. Pornschlegel/ Thüring, in: Legendre 1999, 178 f.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sen figuriert werden können. Vielleicht kam deshalb auch die Weimarer Repu-

blik nicht auf die Beine. 

Auch die innovativ erscheinende Strategie des Kommunismus führte mit

der Partei, die immer Recht hat, nur eine erneute Fehlbesetzungen ein.13

Dieser leere Platz ist im Politischen symbolisiert in der Struktur der Demo-

kratie, worauf Mouffe, Laclau, Butler u. a. (vgl. Butler/Laclau 1998) hinweisen.

Er kann nur wechselnd besetzt werden auf der Basis symbolischer Verfahren,

etwa durch Wahlen, die keine natürliche oder genealogische Begründung mehr

liefern für die Besetzung einer Position. Macht und Legitimation dürfen in der

Demokratie nicht inkorporiert sein, wie etwa in der Monarchie. Das stellt so

hohe Anforderungen, dass dort zuweilen gekohlt wird. Auf einmal taucht wie-

der jemand auf, der das Gesetz zu verkörpern scheint. Neben der Übergewich-

tigkeit führt das auch zur Verwahrlosung der anderen Institutionen und zur

Selbsttötung der Frau an seiner Seite, weil die Institution der Ehe bei gleich-

zeitigem Bewahren der Hülle auch postmortal gleich mitausgehöhlt wird.

FA S CH I SMU S : PA ROD I S T I S CHER BE ZUG AUF PAT R I A R CHA L E S OUT F I T

Im Faschismus wird noch einmal parodistisch Bezug genommen auf patriar-

chales Outfit. Aber selbst die Parodie war stark genug, eine neue Orientierung

zu bieten. Die terroristische Verlegenheitslösung bestand u. a. darin, dass in

einem Individuum Gesetz und Körper verschmelzen konnten ohne Distanz.

Dass dies gelingen konnte, gerade mittels einer Person wie Hitler, zeigt auf

erbarmungslose Weise, welche Macht dem Imaginären zukommt. Es macht,

unmoderiert durch symbolische Einschnitte, die real seine Machtübernahme

verhindern könnten, in der Not aus dem weder durch körperliche noch durch

intellektuelle Ausstattung brillierenden Menschen einen Vater, einen Führer,

eine gottähnliche Person. Diese Durchschlagkraft erhält das Imaginäre, wenn

es nicht in einer Inszenierung durch Interpretation symbolisch gedeutet wer-

den kann. Der Faschismus zeichnet sich gerade dadurch aus, dass er auf allen

Ebenen den Interpreten, den, der auslegt durch sein Sprechen und Schreiben,

überflüssig macht, liquidiert (vgl. Legendre 1988). Ganz wesentlich hierbei ist

die Argumentation mit einem Sachzwang und einer (natur-)wissenschaftlichen

Ableitung, Rassismus, die ja keine Möglichkeit hat, sich auf Normen zu bezie-

hen, die dann interpretiert werden müssen, sondern die darauf angewiesen ist,

das metaphorische Sprechen und Schreiben überflüssig zu machen und damit

die Übertragung. Eine solche Ausrichtung braucht keine Bildung, sondern nur

noch Ausbildung. Urteile werden aus der Veranschaulichung gefällt, aus

94 | Karl-Josef Pazzini

13 Umformulierungen sind eher zu erwarten von einem Denken, wie es Rosa

Luxemburg übte.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Normalisierung14, die dann kontrollierbar und überprüfbar erscheint, es aber

meist nur ist durch die Zuhilfenahme eines ökonomischen Moments. 

So setzt sich in Spuren aus Momenten, die zum Faschismus geführt haben,

auch heute noch oder wieder unter den Ansprüchen einer sichtbaren, qualitäts-

gesicherten Effektivität des Forschens und Lehrens, nicht nur von außen, nicht

nur in der Universität, sondern auch in anderen Institutionen, als

Letztbegründung ein Terror der Ökonomie durch, weil dieser Sicherheit und

Entscheidungskriterien zu versprechen scheint. Einzig die Ökonomie scheint

der Rationalität noch Aufgaben und Substanz zu verleihen, an die Stelle Gottes

als begründend tritt der Markt (vgl. Kurnitzki 1994). Hierhin wandert die

Sehnsucht nach dem verlorenen Vater. Der Markt ist exterritorial. Heute sagt

man »global«.

Im Dienste des Marktes, der als Markt keine Kriterien kennt – der Markt

imponiert nicht nur in der Stadtarchitektur als eine nur zeitweise besetzte

Leerstelle, sondern ist eine solche auch strukturell als Tausch von je Singulä-

rem in ein Besonderes in Bezug auf ein Allgemeines (Geld) wieder zum Beson-

deren und Singulären –, sondern nur im einzelnen Tauschprozess mühsam

Entscheidungen, Scheidungen und Bindungen herzustellen vermag, werden

Differenzierungsvermögen und soziale Bindungen (»Arbeitsplätze«) vernich-

tet. Es werden Opfer gebracht. Die Unentscheidbarkeit läuft so auf eine streng

dyadische Struktur zu, die ein Jenseits (des Lustprinzips) nicht mehr formulie-

ren kann. Differenzen werden vernichtet.

Die Rede von der vaterlosen Gesellschaft in der Folge des Faschismus in der

wieder oberflächlich beruhigten Situation der Bundesrepublik ist zu lesen als

eine Aussage über die schwierige institutionelle und rituelle Implementation

der Funktion des Vaters in der Gesellschaft unter den Vorzeichen einer ratio-

nalen auf dem Paradigma des Sehens konstruierten Wissenschaft als Reli-

gionsersatz und der mit der Wissenschaftlichkeit verbündeten Gesellschaft. Es

fehlen die nach alten Mustern, aber dekonstruierten, begründbaren Brechun-

gen durch Symbolisches. Hier liegt eine ungeheure Chance, aber auch Notwen-

digkeit erfinderisch zu werden.

Dem ist auf Dauer nicht beizukommen mit einer psychoanalytischen So-

zialpsychologie, wie Mitscherlich sie entwickelt hat. Sie reicht auch nicht für

die Realisierung von Bildung in den gegenwärtigen Transformationsprozes-

sen. Es geht um die Wiederaufnahme einer Auseinandersetzung mit dem

Zur Funktion des Vaters in Bildung | 95

14 Nach Jürgen Link kommt es zu einer Konkurrenz zwischen Normativismus und

Normalismus, zu einem kulturellen Grundkonflikt der westlichen Moderne. »Während

die normative Norm eine jeweils klare binäre Grenze definiert (wurde gegen das Gesetz

verstoßen: ja oder nein?), bietet der Normalismus ein hochreflexives Dispositiv zur eben-

so flexiblen Orientierung an. Da die Verteilungskurve stetig ist, gibt es kein mathemati-

sches Kriterium für die Situierung der Normalitätsgrenze (›Anormal‹ ist lediglich das

›extrem Seltene‹). Sie wird nach jeweiligen kulturellen Plausibilitäten situiert, die sich

historisch stark wandeln. Der klaren normativen Biärgrenze steht also die flexible

Schwelle des Normalismus gegenüber.« (Link 2001)

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


väterlichen Gesetz, das aus der Privatheit einer Auseinandersetzung mit einem

real existierenden Vater wieder herausgelöst werden muss. Alle Fundamen-

talismen als Flucht vor dieser Aufgabe führen diese Notwendigkeit vor. Das

freudsche Unternehmen, von dem Mitscherlich sich entfernt, bestand zu

einem guten Teil darin, eine Institution, die psychoanalytische Kur, einen Ort

in der Zeit zu konstruieren, wo solche Dekonstruktion stattfinden kann, ohne

sich an festen Maßstäben zu orientieren.

Wenn in der Folge der skizzierten Entwicklung aus der Unsichtbarkeit der

Vaterfunktion auf die Nichtexistenz geschlossen wird, ist das ganz schlicht das,

was man in der Philosophie als einen Kategorienfehler bezeichnet.

Aus diesem Fehler leiten sich alle die lustigen Anekdoten her von

Sauerbruch bis Gagarin. Sauerbruch hatte beim Operieren und Sezieren nie

eine Seele gefunden und Gagarin im Kosmos Gott nicht gesehen.

TERT I UM

Der Vater wird auch als der Dritte oder in funktionalistischer Neutralisierung

als das Dritte bezeichnet. Darin spiegelt sich tatsächlich eine wieder zuneh-

mende Ungreifbarkeit des »Vaters« wider, die in Vergleich gesetzt wird mit

den bürgerlichen und kleinbürgerlichen Vorstellungen des »Vaters«, die greif-

bar schienen. Da man diesen nicht mehr wiederfindet, wächst das Bedürfnis

nach einer anderen Bezeichnung. Dem begegnete ich auch in Diskussionen bei

der ersten Vorstellung der hier skizzierten Gedanken. Wenn »der« Vater schon

verschwunden ist, wenn die Gesellschaft vaterlos geworden ist, dann sollte man

doch, auch um all diese Konnotationen, die Evokation enttäuschter Hoffnun-

gen oder des befreiten Aufatmens, zu vermeiden, die mit einem historisch ver-

gangenen Vaterbild sich einstellen, lieber einen neutralen Ausdruck verwen-

den: das Dritte, der Dritte. 

Wenn ich für die weitere Nutzung des Wortes »Vater« plädiere, dann will

ich damit nicht leugnen, dass es viele andere Formulierungsmöglichkeiten

gibt, die auch durchaus zutreffend sein können. Aber gerade die historische

Aufladung, die Evokation vieler Bilder aus Geschichten, aus unterschiedlichen

Bildwelten, aus der Erinnerung transportieren gerade das Problem, das mit

dem Wort »Vater« bezeichnet wird. Es übersteigt meinen Vorstellungshori-

zont, anzunehmen, dass man sich dieses Problems durch eine andere Formu-

lierung entledigen könnte. Im Gegenteil, es würde Zugangsmöglichkeiten ver-

sperren. Besteht doch die Funktion des Vaters gerade in ihrer jeweils anderen

Performanz. Sie ist nicht.

Das Wort »Vater« ist älter als die Performanz des Vaters, der jetzt vermisst

wird. Die mit der Bezeichnung, dem Wort ausgelösten Emotionen und

Erinnerungsspuren, die Spuren, die in die mit ihm bezeichneten historisch

und kulturell verschiedenen Areale gelegt werden, sind es, die einen Teil des

96 | Karl-Josef Pazzini

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Treibstoffs zur weiteren Differenzierung liefern. Diese Konnotationen könnten

etwa in der Formulierung, dass es in Bildung eines Tertiums braucht, eines

Anderen, einer Funktion der Trennung, einer Schnittstelle zwischen öffentlich

und privat usw. schwerer zum zu bearbeitenden Widerstand werden.

Dennoch hat der »Vater« etwas mit dem Dritten zu tun, dem Dritten, der

unterstützend, trennend, störend, ungreifbar zur Zweiheit hinzukommt und

diese erst dazu macht.

Liest man in diesem Zusammenhang klassische Logiken, also dann, wenn

man sich gerade mit dem verschwindenden Dritten, dem Vater, auseinander

setzt, dann könnte man meinen, dass dort dasselbe Problem verhandelt wird.

Tertium non datur. »Das Dritte ist nicht gegeben« oder »Ein Drittes ist nicht

gegeben«. Gemeint ist damit im Rahmen einer zweiwertigen Logik, dass eine

Aussage entweder wahr oder falsch ist15 oder genauer: Von zwei Sätzen, von

denen einer das vollständige Gegenteil des anderen aussagt, muss einer wahr

sein. 

Es ist aber auch klar, dass diese zweiwertige Unterscheidung nur in einem

Kontext getroffen werden kann:

»If, e. g. in court the question is raised whether the defendant is guilty or not guilty, it would be non-sen-
sical to answer: no, he is broad-shouldered. In other words: the alternative guilty or not guilty is enclosed
in the context described by the statutes of criminal law.« (Günther 1975)16

Dieser Kontext, so könnte man vermuten, ist das Dritte. Es liegt auf einer ande-

ren Ebene, färbt aber in die Vergabe der Werte mit ein.

Die beiden Dritten scheinen nichts miteinander zu tun haben. Vielleicht

doch?

Zur Funktion des Vaters in Bildung | 97

15 Die klassische Formulierung findet sich bei Aristoteles: »Soviel sei nun darüber

gesagt, dass die Meinung, entgegengesetzte Aussagen seien nicht zugleich wahr, die

sicherste von allen ist; […] Da es aber unmöglich ist, über ein und dasselbe zugleich

Widersprechendes mit Wahrheit auszusagen, ist es offenbar, dass nicht ein und demsel-

ben zugleich Gegenteiliges zukommen kann. […] Wenn es also unmöglich ist, etwas mit

Wahrheit gleichzeitig zu bejahen und zu verneinen, so ist es auch unmöglich, dass

Gegenteiliges zugleich demselben zukomme, es sei denn, dass entweder beide

Gegenteile nur in gewisser Beschränkung zukommen oder das eine nur in gewisser

Beschränkung, das andere aber schlechthin. Und doch ist es nicht möglich, dass ein

Mittleres zwischen den beiden Gliedern des Widerspruches gibt, sondern man muss

eben eines von beiden entweder bejahen oder verneinen.« (Aristoteles 1970, 1011b ff.)

16 Günther führt dort noch ein weiteres Beispiel an und fährt fort: »In both cases the

answer must be guided by a tertium-non-datur which refers to a superordinated viewpoint

which in our first ease was criminal law and in the second pathology. The alternates of a

context may be very narrow and again they may be of ever increasing generality, the alter-

native still constitutes a mere context as long as it is possible to determine a superordi-

nated viewpoint. A context changes into a universal contexture only on condition that it is

impossible on principle to find a superordinated viewpoint which defines the meaning of

the tertium-non-datur for the opposites for which the superordinated common viewpoint

has been sought.«

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zu zeigen ist, dass auch gegenwärtig ein Drittes gegeben ist, ein Drittes, das

man den Vater genannt hat. Das eine Dritte, das Logische, ist nicht gegeben

und das andere Dritte, der Vater, so heißt es, sei verschwunden. Genau da tref-

fen sie sich: An einer Leerstelle, die in irgendeiner Weise symbolisiert , d. h.

mit Bildern oder Einbildungen versehen werden muss, damit sie nicht überse-

hen wird.

Diese Leerstelle könnte man auch als Schnittstelle bezeichnen, so wie die

Bezeichnung im Umgang mit den neueren Medien benutzt wird. Diese sind

auch immer Stellen, an denen unterschiedliche Logiken aufeinandertreffen

und transformiert werden müssen. Die Schnittstellen sind im Sinne eines

geschlossenen, gut funktionierenden Systems auch immer die Schwachstellen.

So wird spätestens am Bildschirm die binäre Logik des Digitalen in etwas

umgesetzt, das in einem anderen Kontext als dem der Informatik interpretati-

onsfähig ist. Die Funktion des Vaters erinnert an diese Transformationsnot-

wendigkeiten und soll Mittel zur Verfügung stellen, diese Schwachstellen zu

kreativen Stärken werden zu lassen.

In der Logik wird am Problem einer nicht-aristotelischen Logik gearbeitet

(Günther 1991, Meyer 1983, 55 ff.), weil sich in der klassischen Logik eine

Leerstelle des Unsagbaren, Unformulierbaren auftut, wenn man ein Drittes

ausschließt. In den Problemstellungen solcher Arbeiten scheint sich etwas wie-

derzufinden, das auch in den gegenwärtigen gesellschaftlichen Transforma-

tionsprozessen Bildungstheorie herausfordert. Ich muss mich allerdings hier

auf Andeutungen aus den programmatischen Sätzen Gotthard Günthers17 be-

schränken, die zeigen können, dass wir darauf angewiesen sein werden, noch

radikaler unser Denken und Handeln auf differentielle Identitätskonzepte um-

zustellen:

»Schon in einem dreiwertigen System als dem einfachsten Fall einer mehrwertigen Logik spaltet sich das ein-
fache klassische Identitätsprinzip in das Doppelmotiv der unmittelbaren Seinsidentität und der inversen
Reflexionsidentität. In einem vierwertigen Kalkül gabelt sich die Reflexionsidentität in weitere streng zu unter-
scheidende Identitätsmotive.« (Günther 1991, XIII)

98 | Karl-Josef Pazzini

17 Gotthard Günther kommt durchaus in seinen Überlegungen auch in die Nähe des

Denkens von Buber und Levinas. Dem konnte ich aber hier nicht nachgehen. Vgl. etwa:

»Die Unterscheidung von denkendem und gedachtem Subjekt aber ist allemal die von

Ich und Du. Das Ich ist immer das denkende Subjekt, und das Du ist unvermeidlich das

gedachte Subjekt. Man kann auch sagen, das Du ist das Ich, das para-subjektiv als Objekt

erfahren wird. […] Das theoretische Ich kann nur dadurch in die Logik integriert werden,

dass man feststellt: der Unterschied zwischen Ich und Du ist logisch irrelevant. Im

Subjekt selbst wiederholt sich der Unterschied von Denken und Existenz. Das existierend

gedachte Subjekt kann nur als Du interpretiert werden. Denn Existenz-haben und Objekt-

sein sind logisch äquivalente Begriffe. Das Du ist allemal in der Welt. Es steht in ihrem

Existenzzusammenhang. Umgekehrt kann das denkende Subjekt immer nur als Ich

interpretiert werden. Seine Existenz ist unerreichbar, weil es sich von der Reflexion in

immer tiefere Schichten der Innerlichkeit zurückzieht. Soweit die Reflexion ihm auch

folgt, es bleibt stets Denken und enthüllt sich nimmer als Sein.« (Günther 1991, 328 f.)

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Schwierigkeiten, denen wir uns in den gegenwärtigen Transformations-

prozessen ausgesetzt sehen, resultieren aus einem metareflexiven Habitus als

Folge der Moderne, der weiß, dass prinzipiell nichts mehr das ist, was es ist,

sondern gleichzeitig, zukünftig und auch nachträglich etwas anderes gewesen

sein wird. So ist der Vater nicht der Vater, weil jeweils etwas substanziell

Bestimmtes mitgedacht und gefühlt werden kann, er wird aber substanziell in

der Performanz, sogar existenziell. Es gibt dafür aber keine naturgegebene

präreflexive Substanz.

»Statt uns zu einem universalen Subjekt hinzuführen, trägt die Selbstthematisierung des Reflexionsprozesses
nur zu einer weiteren Aufsplitterung und ungeahnter Vervielfältigung autonomer Ichzentren bei. Nur seelen-
lose Objektivität erhält sich in der Einheit, Subjektivität lebt nur in der Vielheit.« (XXV)

Auf das Axiom aus der aristotelischen Logik bezogen folgert Günther dann:

»Das Tertium non datur ist ein logischer Grundsatz einer naiven Weltanschauung, die Realität mit natürli-
chem Sein identifiziert, d. h. mit Sein, das absolut objektiv ist und in dessen Beschreibung das reflektierende
Bewusstsein nicht hineindefiniert zu werden braucht.« (129) Für Günther ergibt sich daraus: »Was durch das
Tertium non datur ausgeschlossen wird, ist die Reflexion, die über das metaphysische Grundthema dieser Logik
hinausgehen will.« (133)

Dieses Statement leitet über zu einem Thema, das uns angesichts (!) der hier

verhandelten Problematik des Vaters in Bildung noch beschäftigen wird:

Unsichtbarkeit (und Verführung zur Halluzination):

»Es kommt diesem Denken nirgends der Gedanke, dass Realität vielleicht nicht mit der objektiv gegebenen,
sinnlich und gegenständlich erfahrbaren Welt identisch ist. Dass der objektive Tatbestand der Welt vielleicht
nur eine Teilkomponente des gesamten Wirklichkeitszusammenhanges ist.« (140)

Die Leerstelle, das tertium, wird in unterschiedlichen Diskursen thematisiert:

So von Robert Heim aus einer der möglichen psychoanalytischen Sichtweisen

auf Freuds »Mythologie« in Totem und Tabu heraus:

»Die Stelle des toten und gemordeten Vaters bleibt also leer, und von daher rührt die kulturstiftende
Wirksamkeit des ödipalen und symbolischen Vaters. Die Einsicht in die Vergeblichkeit des Mordes geht einher
mit der Anerkennung dieser Leerstelle; sie ist lediglich der Ort des Grabes, des Mahnmals, des Totems, der
symbolischen Funktion. Tabuisiert, kann diese Leerstelle nur um den Preis hybrider Anmaßung eingenommen
werden.« (Heim 1999, 67)

Edgar Morin dreht das genau wieder um, sieht diesen Mord als Geburt: »Das

große Phänomen, das die Menschwerdung vorbereitet und den homo sapiens

vollendet hat, ist nicht die Tötung, sondern die Geburt des Vaters.« (Morin

1974, 174)

Zur Funktion des Vaters in Bildung | 99

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 | Karl-Josef Pazzini

AN S CH LU S S

In erziehungswissenschaftlicher Perspektive kann meine Skizze an die Arbeit

von Dieter Lenzen (1991) anknüpfen. Er hat die historische Entwicklung der

Vaterschaft analysiert bis in die Gegenwart hinein. Wir kommen vielleicht zu

dem Schluss, so Lenzen,

»dass etwas unwiederbringlich verlorenging. – Aber was ist das? Es sind nicht die Funktionen, die der Vater
einmal ausübte, sondern es ist die Tatsache, dass es nicht mehr der Vater ist, der diese Funktionen wahr-
nimmt. Denn dieses ist eine der sich unmittelbar aufdrängenden Auffälligkeiten der historischen Betrachtung:
Sukzessive, im Grunde bereits in der Antike beginnt eine schleichende Verlagerung ehedem väterlicher
Funktionen auf andere Funktionsträger.« (Lenzen 1991, 252)

An dieser Perspektivierung des Vaters möchte ich etwas drehen, nicht

grundsätzlich die Ergebnisse von Lenzens Analysen bezweifeln: Wie wäre es,

wenn doch unser Bild des Vaters, aus dessen Vorbild wir von der vaterlosen

Gesellschaft sprechen können oder von der Verlagerung der Funktionen des

Vaters auf andere Funktionsträger, doch zu sehr von den nachträglich ideali-

sierten Erfahrungen des 19. Jahrhunderts abhingen, von einer romantischen

oder biedermeierlichen Vorstellung des Vaters? Gab es einen Träger all dieser

Funktionen, die Lenzen zusammenstellt, im Neolithikum? 

Wie wäre es mit der These: Es gab nur eine kurze Zeit, in der ein Großteil

dieser Funktionen mit einem individuellen Menschen männlichen

Geschlechts in Beziehung gebracht und fest verbacken wurde, in der ein sol-

cher Mensch auch meinte, er sei der Vater. Man könnte versuchen einen

Zusammenhang zu sehen mit der Rede vom Tod Gottes, dem allmählichen

Abschied vom Monarchen, von der gesellschaftlich nicht mehr anerkannten

verbindlichen Funktion des Papstes. Die Erwartungen an diesen einen

Menschen, der eine mögliche Funktion des Vaters inszenierte, wurde mit vie-

len anderen Funktionen zugeschüttet, die zu verkörpern er nie im Stande war,

weil das Umfeld, in das diese Funktion eingebettet war, insbesondere betrifft

das den deutschen Funktionsträger, allmählich zusammenbrach (vgl. erneut

Vinken 2001 für die Funktion der Mutter).

Lenzens Arbeit führt dahin, genauer zu sehen, dass die Funktion(en) des

Vaters extrem künstlich sind und von daher immer wieder neuer Realisationen

bedürfen, um wahrnehmbar zu werden oder zu bleiben. Diese Darstellung und

die Fähigkeit zu ihrer Wahrnehmung ist dann Bildung als eine, die aktiv und

passiv geschieht.

Die Notwendigkeit und auch Anstrengung der Darstellung bringt immer

auch einen melancholischen Zug (vgl. den Titel bei Heim 1999) mit sich, die

Sehnsucht, dass es doch nicht so anstrengend sein möge, dass der Vater sich

zeige und unmittelbar präsent sei, dass er als Bezugspunkt außerhalb all unse-

rer Verstrickungen und Bindungen eine Sicherheit gebe und uns erwähle,

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nicht wir ihn suchen müssen, dass sich der Himmel auftue und von dort eine

mächtige Stimme erschölle, die verkünde: Dieses ist mein geliebter Sohn18, an

dem ich mein Wohlgefallen habe (Matthäus 3, 17). Dafür gibt es in den Mythen,

Sagen, Märchen, Religionen, Geschichten viele Beispiele. Aber auch für das

Gegenteil, dass er genau das nicht sei oder tun möge. Jedenfalls bleibt ein star-

kes Motiv zur Suche, sei es nach der unmittelbaren Beziehung zu einem kon-

kreten Menschen, zu dem man Vater sagen kann und der den Suchenden

umstandslos als Sohn beiderlei Geschlechts anerkennt, sei es nach der

Befreiung aus dieser Unmittelbarkeit, einer mehr narzisstisch19 betonten

Selbstständigkeit, die sich von dieser Art Vater lossagen kann, ihn zumindest

im übertragenen Sinne tötet und entpersonalisiert. 

Gegenwärtig lässt sich kein Nachlassen dieser Suche feststellen, in der

Literatur, in der Wissenschaft, in der Bildenden Kunst, im Film,20 überall

Erscheinen neue Arbeiten, die das Vaterproblem thematisieren. Wir sind den

Vater keineswegs los, er hat uns nicht losgelassen, solange wir das Unbehagen

in der Kultur ertragen und nicht noch mal in der Barbarei Zuflucht suchen.

BEDEU TUNG DER FUNK T I ON

Die Funktion des Vaters in Bildung ist in mehrfacher Weise von Bedeutung: 

Einmal dadurch, dass die Funktion selber zumindest historisch gesehen

bedeutend war und immer noch mitschwingt.

Zum Zweiten dadurch, dass Bildung den Lauf dieser Funktion, also deren

Funktionieren, das Verhältnis zum Symbolischen inauguriert und mitbe-

stimmt – im Individuum wie in der Gesellschaft, und zudem in einer Weise,

die beide nicht mehr als ausschließende Gegensätze gegenüberstellt.

Zum Dritten macht diese Funktion aufmerksam auf ein wichtiges Moment

aller gegenwärtig erforderten Bildung, auf die Arbitrarität der Zuordnung von

Zeichen und Bezeichnetem.21 Konkret am Beispiel der Funktion des Vaters

wird deutlich, dass die Zuordnung, »Vater = Person männlichen Geschlechts,

die ein Kind gezeugt hat«, nur eine der vielen Möglichkeiten ist, die Funktion

des Vaters darzustellen, aber keineswegs die einzige. 

In der Moderne und in der Gegenwart ist der Vater (wieder) zu dem gewor-

den, was er immer schon war: Er ist ein Verschwundener, ein Verschwin-

dender, ein schwer Auffindbarer und zusätzlich vielleicht sogar noch ein

Zur Funktion des Vaters in Bildung | 101

18 Sohn beiderlei Geschlechts.

19 Bei Freud geht es genau um drei Mythen, die die Struktur der Relation zum Vater

wiederzugeben versuchen: Ödipus, Narzissus und Moses.

20 Zum Beispiel Benignis Das Leben ist schön (Italien 1998), Vinterbergs Das Fest
(Dänemark 1998), Andersons Magnolia (USA 1999)

21 Das andere ebenso bedeutsame Feld, das darauf aufmerksam macht, ist der

Geschlechtsunterschied.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verleugneter. Der »Vater« meint dabei eine Funktion. Die Funktion der Mutter

ist dieser Funktion gegenüber vergleichsweise stabil.

Die Funktion des Vaters ist eine, die sich ganz wesentlich aus der

Nachträglichkeit22 ergibt. So lässt sich leichter mit Projektionen in die

Vergangenheit arbeiten, um dann festzustellen, dass es so nicht mehr ist. Die

Leistungen der vorangegangenen Generationen in der Darstellung der

Funktion werden als Kontrastmittel für das Fehlen oder die Umformulierung

in der Gegenwart und für die Zukunft genommen. Die Funktion der Mutter

dagegen ergab sich aus der Präsenz. Und vielleicht auch aus der Sichtbarkeit

des Futurs aus der Sichtbarkeit der Schwangerschaft. Aber auch diese Funktion

wird gegenwärtig aus dieser scheinbar sicheren Bindung herausgelöst. Durch

die Möglichkeit der Invitrofertilisation und der Wiedereinpflanzung des

befruchteten Eies in einen jeglichen Uterus tritt eine Unterbrechung ein in der

Plausibilität der Sichtbarkeit und des allmählichen Wachsens, die dann einer

Rekonstruktion und meist auch schriftlicher Zeugnisse bedürfen. Erst

dadurch, dass die Vaterschaft eine Funktion ist, nicht aber an einen wie auch

immer gedachten realen Vater alleine zu knüpfen ist, ergibt sich die Chance,

den Hunger nach Idealisierungen zu stillen, also Fiktionen zu formulieren und

wieder zu stören. Dies ist ein Einsatzpunkt von Bildung als Bildung von Tra-

dition. Fiktionen sind notwendig für Bildung. Davon ist vielleicht die Bedeut-

samste die Fiktion der Repräsentation der Referenz. 

Die Funktion des Vaters ergibt sich nicht von selbst im Bereich der

Wahrnehmung. Die Funktion muss künstlich in die Wahrnehmung überführt

werden. Der Prozess der Überführung unterliegt einer Bildung, einer

Gestaltung. Solche Gestaltungen – das wird immer wieder erkennbar – könn-

ten auch anders sein. Solche Gestaltungen, Zeugenschaften, unterliegen einem

Verbrauch und sind sehr anfällig, müssen immer wieder neu und anders

gestaltet werden, sonst verlieren sie ihre Funktion als künstliche, fahren fest zu

naturalistischen Anschauungen. 

Die unausweichliche Aufgabe einer institutionalisierten Bildung beginnt in

der Erhöhung der Wahrscheinlichkeit dafür, dass Loslösungsprozesse stattfin-

den. Es kommt darauf an, trotz besseren Wissens und im Wissen darum, dass

es auch begründbar, d. h. verhandelbar anders geht, suggestive Formen zu set-

zen, zu erfinden, ohne dass diese durch irgendeinen offenbarten Text, für den

es eine inkarnierte Autorität gäbe, gegründet sind. Dies ist ein riskantes

Unternehmen (vgl. hierzu Žižek u. a. 1993). Es geht um die Ermöglichung

eines getrennten Daseins, einer Trennung aus der Einbildung einer möglichen

Symbiose, eine Freisetzung, Bildung. Dieser Versuch, der scheitern kann, steht

den strukturell vergleichbaren Träumen des Perversen entgegen: Er »träumt

davon, die sexuelle Aktivität in eine instrumentale, zweckorientierte Aktivität

102 | Karl-Josef Pazzini

22 Das Gleichnis vom verlorenen Sohn ist zum Schutz der Vaterfunktion falsch herum

erzählt. Es ist eigentlich das Gleichnis vom verlorenen Vater.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zu verwandeln, die sich gemäß einem genauen Plan vorbereiten und durch-

führen lässt.« (Žižek 1999, 141 f.) Das ist auch das Vorgehen einer am natur-

wissenschaftlichen Ideal orientierten Wissenschaft, und deren Ergebnis ist

»Viagra«. 

Der Vater hingegen, so könnte man sagen, ist aus symbolischer Materie

gemacht, aus der Materie der Fiktionen. Anders formuliert:

»Er ist grundsätzlich institutioneller Natur […] So ist es für bestimmte Kulturen durchaus plausibel, die
Vaterschaft in zwei voneinander getrennte Funktionen aufzuspalten: einerseits die genitale Reproduktion, ander-
seits das, was ich die Politik der Vaterschaft nenne, die identifikatorische Funktion für das Kind.« (Legendre
1998, 35). Unsere Kultur legt eine Konfusion beider Seiten nahe. »Der Vater ist ein Sohn, der das Amt des
Vaters ausübt. Tut er es nicht, dann geraten umgekehrt die Kinder in die unhaltbare Position, das Amt des
unmöglichen Vaters ausüben zu müssen.« (37)

Die Jahrhunderte vor dem unsrigen waren ebenso geprägt von den Versuchen,

immer wieder dem Verschwinden des Vaters Einhalt zu gebieten oder, man

könnte auch sagen, einen Halt zu gebieten. Bildung bezeugt.

Selbst wenn schon vor der exakten naturwissenschaftlichen Nachweisbar-

keit die Zeugung bekannt war, so hieß sie eben noch Zeugung. Es kam dabei

das Wort ins Spiel.

Z EUGEN S CHA F T

Da die naturwissenschaftlichen Verfahrensweisen der Kontrolle über

Sichtbarkeit und Wiederholbarkeit nicht ausreichen, besteht Bildung ganz

wesentlich darin zu zeugen. Zeugnisse sind keine Beweise noch können sie

zum Programm taugen, vielleicht zum Epigramm. Zeugnis zu geben heißt

aber auch einzustehen an einer Stelle, die leer ist. Hier lässt sich nicht alles

ableiten oder in einzelnen Schritten folgern. Ein Zeugnis tritt da auf, wo nichts

ist, an das man sich sonst halten könnte. Ein Zeugnis ist damit immer auch

verbunden mit dem Auftauchen von etwas Einzigartigem und dessen

Anbindung ans Allgemeine, nicht als Subsumtion. Das Zeugnis hat als ein

Bescheidgeben und als Grundlage eines Urteils immer auch den Charakter von

Gewalttätigkeit. Die, die Zeugnis geben, sind eben authentisch: authentisch im

Sinne des griechischen Ursprungs des Wortes (authenteo) heißt »eigenmäch-

tig handeln«. Der Authentes ist dementsprechend im Griechischen der Mörder

und im übertragenen Sinne der Gewalthaber, der von eigener Hand und in

eigener Verantwortung etwas ausführt. Das ist dann die Loslösung vom Vater

und die Ausübung der Funktion des Vaters.

Zur Funktion des Vaters in Bildung | 103

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FREUNDE DE S VERBRE CHEN S

In der Authentizität liegt der amoralische (Be-)Zug (zum Unbewussten) der

Psychoanalyse, der Kunst und deren immer wieder vorkommende Unbeein-

druckbarkeit von Verwertungsinteressen (»Autonomie«). Der erste Wortbe-

standteil von authentisch leitet sich von autos (selbst) ab. Der zweite Wortbe-

standteil ist nicht so leicht zu dechiffrieren. Nach Auskunft der Wörterbücher

steckt in ihm dieselbe Wurzel wie »Sin«, was ja bekanntlich Sünde bedeutet, in

der älteren Bedeutung »schädlich«, »sträflich« heißt. Sind die, die sich und

andere bilden, also Freunde des Verbrechens?

»Zeugenschaft« – ein Merkmal künstlerischer wie pädagogischer Tätigkeit

– wäre ein Modell, das in verschiedenen Formen eine Stellungnahme zum

Stand der Beziehung zu bisher so nicht Aufgetauchtem, nicht Formuliertem

oder Formulierbarem, Ungewusstem und Unbewusstem bei einem Subjekt

erlauben würde, das sich mit dem Wunsch, z. B. sich künstlerischer Artikula-

tion zu nähern, auseinander setzt.23 Anders gesagt: Es geht in der Bildung um

Darstellung (mit »Rücksicht auf Darstellbarkeit«) der je besonderen Arbeit(s-

weise). Dabei spielt nicht nur der Bezug von Bildung etwa zum Diskurs der

Kunst oder der Psychoanalyse im Allgemeinen eine Rolle. Vielmehr geht es um

die Wahrnehmung und Darstellung der Situation selbst, welche die »Zeugen-

schaft« aufführt – als Darstellung des Zeugnisses und ebenso als Wahrneh-

mungsmöglichkeit durch und für die anderen.24

Ohne ein solches Angebot zur »Zeugenschaft« steht eine Institution leicht

in der Gefahr, nichts anderes als eine Abwehr – Widerstand wäre ja nicht

schlimm – zu verkörpern gegenüber z. B. der Kunst oder den merkwürdigen

Subjekten, die der pädagogischen Aktion unterliegen. Diese können sich der

Ermöglichung von Diskontinuität nähern. Eine solche Struktur stünde gegen

eine Vetternwirtschaft, die nichts anderes kennt als familiale, ja inzestuöse

Bindungen ohne Diskontinuität.25 Zeugenschaft ermöglicht eine transgenera-

tive Überlieferung.

TRAN SGENERAT I V E ÜBER L I E F E RUNG

Genau darin liegt die Chance und der Zweck einer Institution, Transforma-

tionsprozesse, Unterbrechungen und Übergänge so darzustellen und zu er-

möglichen – sie sind ja nicht von selber –, dass Individuen an im Prozess sich

entwickelnden Strukturen nicht zugrunde gehen, weil sie meinen, die Span-

nungen, die hierbei auftreten, nicht aushalten zu können. Schulen begleiten

104 | Karl-Josef Pazzini

23 Beide sind da Zeugen, geben Zeugnis, Schüler und Lehrer.

24 Die üblichen Verfahren des als gelungene Pädagogik Dargestellten und der ent-

sprechenden Auswertung folgt dem Muster der Anpassung.

25 »Inzestuös« hier im übertragenen Sinne des »zu Hause ist alles möglich!«.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Unterbrechungen, sie lösen aus dem Schoß der Familie, welcher historischen

Form auch immer. Hier treten mütterliche Funktion und väterliche in ein pro-

duktive Spannung. Und die mütterliche Funktion dann in der Schule wird

dadurch zu einer anderen als außerhalb und vor der Schulzeit.

Das transgenerative Moment, ein Moment der Funktion des Vaters, erin-

nert daran, dass in der menschlichen Existenz immer wieder etwas Unsicheres,

Fremdes und Beeinflussendes zurückgewiesen, »getötet« werden muss

(Urvater), damit eine neue Generation entstehen kann. Dementgegen steht die

Sehnsucht nach Ununterschiedenheit, nach Aufgehen im Ganzen, einem

Jenseits von Gut und Böse. Wird die ursprüngliche Abspaltung, Tötung, bis zur

Unkenntlichkeit verdrängt, nicht als gesellschaftlicher Prozess erfahrbar und

auch aufhebbar, bedarf es immer neuer Wiederholungen des Verdrängungs-

prozesses, die sich in inhaltlich entleerten Ritualen äußern, in denen die Form

selber zum Halt wird, wie wir sie von Zwangsneurotikern kennen. Diese

Rituale finden sich aber auch in allen möglichen gesellschaftlichen

Institutionen. Oft wird für die Notwendigkeit dieser Abspaltung irgendwer ver-

antwortlich gemacht. Einer der Prototypen einer solchen »Erklärung« ist der

Bericht in Moses 1 über den Baum der Erkenntnis. Es geht also darum, in

einem immer wieder einzugehenden Bildungsprozess sowohl die tödliche

Macht des Wiederholungszwanges zu durchbrechen, aber auch gleichzeitig in

einer Art nachträglichem Gehorsam immer dann, wenn man wieder alles woll-

te, der Zerrissenheit, der Mangelhaftigkeit Rechnung zu tragen.26

Gegenwärtig scheint die Verdrängung allerdings in eine Verwerfung des

Namens des Vaters überzugehen, was eher psychotische Strukturen zur Folge

hat: Ein freies Floaten der Vaterfunktionen führt zur gewaltsamen Realisation

der Unterbrechung der unscharfen Konturen: Es kommt zur Zerstörung um

der Zerstörung willen.

Zur Funktion des Vaters in Bildung | 105

26 »Freud spricht denn genau von diesem Bann [im Sinne der Ermöglichung einer

Gegenwart durch Bannung, Verdrängung, KJP], wenn er sein Argumentationsmuster

von der wiederkehrenden Macht des toten Vaters als einen Zusammenhang von

Vatermord der Urhorde, Totembildung und Religionsgründung entrollt. Dass dieser

ursprüngliche und gewalterfüllte Akt der Kulturstiftung die Menschheit bis heute nicht

zur Ruhe kommen ließ, ist dieser mythologischen Konstruktion zufolge nichts anderes

als ein Symptom dieser Wiederkehr als virtuell tödlicher. So halten sich für Freud die ver-

söhnende nachträgliche Liebe zum gemordeten Vater im ›nachträglichen Gehorsam‹ und

ein tödlicher Bann des unversöhnten, rächenden Vaters die Waage; die menschliche

Kultur wird auf immer geprägt sein vom fragilen Gleichgewicht dieser in ihre Wurzeln

eingelassenen Ambivalenz.« (Heim 1999, 36)

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E IN BL I C K ZURÜC K

»Das Dritte, das im Tertium non datur aus dem logischen
Formalismus verbannt wird, ist der ›Grund‹ des Denkens. Aber die-
ser Grund enthüllt sich nun seinerseits als zweideutig. Er ist einer-
seits vorausliegendes Sein, und als solcher motiviert er das Denken.
Anderseits aber ist er ›Schein‹ oder Reflexion selbst, d. h. ichhafter
Ursprung des Begreifens, und als solcher setzt er die Reflexion in
Bewegung«
Günther: Idee und Grundriß einer nicht-Aristotelischen Logik

Schon der Gott der Bibel war eine Beschreibung und Erzählung gegen das

Verschwinden, eine Suche. Er sprach aus Wolken und aus Dornbüschen27 und

auf dem Berg. Was Moses von ihm brachte, war geschrieben. Ein Gesetz. Er

hatte ihn nicht gesehen und nicht anschauen können. Die Funktion des Vaters

äußert sich in Sprache, Schrift und Segen.

Abraham hörte z. B. den Befehl Gottes, seinen Sohn Isaak zu opfern. Und

Einhalt gebot ihm eine Stimme. Durch die Bereitschaft zum Opfer in der

Anerkenntnis einer Macht, die über der seinen steht, wird Abraham zum Vater

und Isaak zum Sohn. Durch Bindung und Entbindung. Durch den Eingriff einer

Macht von außen. Und durch die Anerkenntnis, dass dyadisch keine generativen

Potenzen zu etablieren sind. Dies geschieht durch die Unterbrechung eines

damals erstmalig auf die blutsgemäße Abstammung basierten Verhältnisses zwi-

schen zwei Generationen. Diese Zuordnung reichte aber erkennbar nicht aus. Sie

musste eine Verankerung in einem symbolischen Prozess finden.

Der Rechtshistoriker und Psychoanalytiker Legendre stellt hierzu die Frage:

»Um was geht es in dieser für die europäische Kultur paradigmatischen Szene? Der Vater wird instituiert als
derjenige, der den Sohn im Bezug zum Mord bindet und entbindet, und er nimmt diese Bindung und
Entbindung für seinen Sohn und für sich selbst vor. Der Vater befindet sich in der Position desjenigen, der
zugleich Mörder des Kindes ist und der es wieder begnadigt. Eine derart paradoxale Situation hat bezüglich
der Politik der Vernunft nur dann Sinn, wenn sie bezogen ist auf die Einrichtung der absoluten Differenz28

106 | Karl-Josef Pazzini

27 »Yerushalmi hat darauf hingewiesen, dass nach der jüdischen Überlieferung Moses

beim brennenden Dornbusch nicht dem Gott als Schöpfer von Himmel und Erde begeg-

net, sondern dem Gott der Väter, in dessen Namen er die Juden aus Ägypten führen soll

(vgl. Exodus 3,6; 3,15 f.). Als Gott seiner Väter aber ist es ein Gott der Geschichte; an ihn

zu erinnern heißt also auch an die Geschichte zu erinnern. Daher bedeutet das Verstehen

des (jüdischen) Gesetzes (Thora) nicht nur Interpretation der als heilig überlieferten

Worte, sondern zugleich Interpretation der Geschichte und deren Sinn. Glauben heißt

daher im Judentum zuallererst und im Kern: erinnern. Darin liegt im Prinzip die

Bedeutung aller Rituale; Beten, Studieren und Einhalten der Gebote und Verbote zen-

trieren sich immer wieder um die Erinnerung.« (Blumenberg 2001, 43) Vgl. auch

Yerushalmi (1988).

28 Die Kombination von Einrichtung und absoluter Differenz ist selbst wiederum para-

doxal, KJP.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


[…] Das Wesen der Referenz besteht darin, in der menschlichen Spezies das Verhaftetsein mit der Allmacht
aufzulösen und zu unterbinden. In der Geschichte, die Abraham und Isaak bereit zum Opfer zeigt, bindet und
entbindet der Vater weder aus reiner Willkür, noch ist er bloß ein Henker, der blind Befehle ausübt und sei-
nen Job tut. Er nimmt die Funktion desjenigen ein, der opfert.« (Legendre 1988, 33)

Und er geht auch ein Risiko ein für sich selber. Da es damals noch keine

Rentenversicherung gab und auch keine Keimzellenforschung, bedeuteten die

Nachkommen das (ewige) Leben.

Die Unsichtbarkeit der Funktion des Vaters wurde in der weiteren

Geschichte untermauert durch ein Bilderverbot. Die Bilder, besser Abbilder,

von einer ursprünglichen Bildung, Ergebnisse des Strebens nach Wahrneh-

mungsidentität werden so unter Verdacht gestellt: Sie gelten als Verdrängung,

Stillstellung von Konflikten, die durch Unpassendes entstehen. So kann die auf

Wiederholung zielende Suche nach Wahrnehmungsidentität unterbrochen

werden. 

Eine mögliche Umschreibung des Bilderverbots, wie es abkürzend genannt

wird, könnte heißen: Kein symbolischer Ausdruck soll den Eindruck erzeugen

dürfen, dass man dadurch oder davon etwas habe. Jeder symbolische Ausdruck

soll nach Möglichkeit so strukturiert sein, dass seine nur momentane Geltung

trotz seiner nur vorläufig nachträglichen Dauer erfahren werden kann. Eine

Abbildung ist nur dann erlaubt, wenn sie Indikatoren dafür enthält, die über

sie hinaustreiben, auf eine nächste Übersetzungsnotwendigkeit hin, auf

Bildung. Dazu gehört eben die Notwendigkeit sich auch immer wieder zu ent-

bilden, d. h. die Einbildungen zu zerstören, d. h. auch eine bisherige Ganzheit

aufzugeben. Das erst bedeutet Erfahrungsfähigkeit.29

Die Sichtbarkeit erscheint in der Theorie Freuds und wohl auch in dessen

Praxis, wie Didi-Huberman schreibt, als ein »fragiler Überrest« (Didi-Huber-

man 1999, 67). Die Holzspule im Fort-Da-Spiel, beschrieben in Jenseits des

Lustprinzips, lebe und tanze, »um die Abwesenheit zu figurieren«. Freud

schreibe hier die Grundlage einer Art Archäologie des Symbols.

»LOLA RENNT« 30

Wohin rennt Lola eigentlich? Lola rennt zu ihrem Vater. Lola, der immer etwas

einfällt, die um Hilfe in einer verzweifelten Situation gefragt wird, rennt zu

ihrem Vater, weil sie überzeugt ist, dass er helfen kann, dass er sogar helfen

muss. Die drei Versionen der Geschichte handeln am Ende unterschiedlich

von der Funktion des Vaters. Das gemeinsame der drei Ausgänge ist das Ver-

Zur Funktion des Vaters in Bildung | 107

29 Dazu bedarf es eines settings, bestimmter Verfahrensweisen, wie sie in der psycho-

analytischen Kur modellhaft erprobt werden. Dies wird genauer beschrieben in Pazzini

2002.

30 Regie: Tom Tykwer, Deutschland 1998

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sagen des Vaters. Im ersten Versuch kommt sie als Bittstellerin und muss er-

fahren, dass der Vater das Geld nicht hat, das sie bei ihm vermutet. Er erweist

sich als Impotentat und zudem noch als Ehebrecher. In der zweiten Version

versucht sie ihn zu zwingen, das Geld herauszurücken. Das gelingt zwar, aber

sie kommt damit zu spät. In der dritten Version versucht sie ihr Glück in der

Spielbank, sie erzwingt ihr Glück im Engpass der Hilflosigkeit. Und es gelingt.

Der Vater hat seine Funktion erfüllt. Er hat Lola gezwungen, indem er seiner

Liebe folgte, ihn als Versager zu erleben. Lola ist nun Potente. Der Vater wird

von einem imaginären Vater zu einem symbolischen. Sie hat das Geld.

L I T E R ATUR

Aristoteles: Metaphysik. Stuttgart 1970 

Blumenberg, Yigal: »Vatersehnsucht« und »Sohnestrotz« – ein Kommentar zu

Sigmund Freud Totem und Tabu. In: Psyche – Z Psychoanal Internet 2001.

47 Seiten

Butler, Judith; Laclau, Ernesto: Verwendungen der Gleichheit. Eine Diskussion via

e-mail. In: Oliver Marchart (Hg.): Das Undarstellbare der Politik. Zur

Hegemonietheorie Ernesto Laclaus. Wien 1998, 238–264

Detsch, Roland: Vater. In: Microsoft Encarta 98 Enzyklopädie. Microsoft

Corporation 1993–1997

Didi-Huberman, Georges: Was wir sehen blickt uns an. Zur Metapsychologie des

Bildes. München 1999

Günther, Gotthard: Number and Logos. Unforgettable Hours with Warren St.

McCulloch. 1975 In: http://www.vordenker.de/numlog/numlog1.htm /

Günther, Gotthard: Idee und Grundriß einer nicht-Aristotelischen Logik. Hamburg

1991

Heim, Robert: Utopie und Melancholie der vaterlosen Gesellschaft. Gießen 1999

Kurnitzky, Horst: Der heilige Markt. Kulturhistorische Anmerkungen. Frankfurt

a. M. 1994

Legendre, Pierre: Das Verbrechen des gefreiten Lortie. Abhandlungen über den

Vater. Freiburg 1988

Lenzen, Dieter: Vaterschaft. Vom Patriarchat zur Alimentation. Reinbek bei

Hamburg 1991

Link, Jürgen: Sicher, sicher, aber es ist alles ganz normal. Was Normen sagen, ist

noch lange nicht die Norm: Zur gesellschaftlichen Funktion des guten

Gewissens in der biopolitischen Debatte. In: FAZ 176/2001 (1. August)

Meyer, Eva: Zählen und Erzählen. Für eine Semiotik des Weiblichen. Wien/Berlin

1983

Mitscherlich, Alexander: Auf dem Weg zur vaterlosen Gesellschaft. Ideen zur

Sozialpsychologie. München 1963

108 | Karl-Josef Pazzini

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Morin, Edgar: Das Rätsel des Humanen. Grundfragen einer neuen Anthropologie.

München 1974

Ortgues, Edmond: Das Inzestverbot und der Platz des Dritten. In: Stork 1974,

135–157

Pazzini, Karl-Josef; Porath, Erik; Žižek, Slavoj: Das Phantasma durchqueren.

Slavoj Žiž ek im Gespräch mit Karl-Josef Pazzini und Erik Porath. In: Spuren

43, Dezember 1993, 54–56

Pazzini, Karl-Josef: Psychoanalyse – ein gesichtsloses Setting? In: Marianne

Schuller (Hg.): Schnittstelle Gesicht. Mienen – Medien – Medizin. Bielefeld

2002

Stork, Jochen (Hg.): Fragen nach dem Vater. Französische Beiträge zu einer psy-

choanalytischen Anthropologie. Freiburg/München 1974

Vinken, Barbara: Die Deutsche Mutter. Der lange Schatten eines Mythos. München

2001

Yerushalmi, Yosef Hayim: Zachor. Erinnere Dich! Jüdische Geschichte und jüdi-

sches Gedächtnis. Berlin 1988 (zuerst 1982)

Žižek, Slavoj: Liebe Deinen Nächsten? – Nein, danke! Die Sackgasse des Sozialen

in der Postmoderne. Berlin 1999

Zur Funktion des Vaters in Bildung | 109

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Not der Selbstverbürgung in gegenwärtigen

Gesellschaften

Rainer Kokemohr

I

»›From the Self-Made Man to the Man-Made Self‹ – so lautet in einer der neue-

ren amerikanischen Zeitdiagnosen die Formel für den sozialpsychologischen

Umbruch der Gegenwart«. Mit diesem Satz eröffnet Hans Joas seinen 1994

erschienenen Aufsatz Kreativität und Autonomie. Die soziologische Identitäts-

konzeption und ihre postmoderne Herausforderung. Joas rekonstruiert dort zen-

trale Aspekte des Identitätsbegriffs und seiner Kritik. Mead habe Identität als

die »Struktur der Selbstbeziehung einer Person« bestimmt, »sofern es dieser

gelingt, die Bezüge zu unterschiedlichen und konkurrierenden Anderen und

über die Zeit des Lebens hinweg in der Richtung auf Einheitlichkeit zu syn-

thetisieren« (Joas 1994, 117). Ergänzend verweist Joas auf Erikson, der Identität

als »bewußte oder unbewußte Leistung […] der Ich-Synthese, der Konstruktion

und Rekonstruktion einer Kontinuität der Person angesichts der Vielfalt ihrer

Antriebe und der differenzierten Erwartungen der sozialen Umwelt« auffasse

und »Identitätsbildung als Autonomiegewinn« deute (111 f.).

Joas zeichnet mit dem Verweis auf die beiden Identitätstheoretiker das

Konstrukt nach, das der eingangs zitierten Formel vom »man-made self« das

begriffsgeschichtliche Gerüst vorgibt. Diese Auffassung von Identität als einem

Konstrukt, das vom Individuum herzustellen sei, ist heute – oft um das Moment

sozialer Konstitution verkürzt – modisch weit verbreitet. Sie spiegelt sich z. B.

auch in der von Heiner Keupp in kritischer Absicht genutzten (vgl. Keupp

1999), in Diskussionen oft unbedacht gebrauchten Formel der »patchwork

identity« als einer Identität, die die Konsequenz zerfallender Kulturbestände in

einer sich globalisierenden Welt sei und von uns fordere, unser Welt- und

Selbstverhältnis aus jenen tausend Bruchstücken verschiedenster Kulturen

zusammenzusetzen, die Anspruch auf uns erheben. In der weitgehend enttra-

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ditionalisierten Gesellschaft, in der es unübersehbar viele Angebote zur Identi-

tätskonstruktion gebe, habe das Individuum, so beruft man sich gern auf Ulrich

Becks Individualisierungstheorem1, die Aufgabe, seine Identität selbstreflexiv

und selbstbestimmt zu konstruieren. Was früher in Traditionsfiguren vorgege-

ben gewesen sei, habe heute der Einzelne selbst hervorzubringen. 

Die Konstruktion von Identität in modernen Gesellschaften ist schwierig

geworden und der Zerfall identitätsstützender Traditionen kann nicht bezwei-

felt werden. Doch die optimistische Vorstellung einer Selbstbestimmung, wie

sie als »patchwork identity« eines »man-made self« gedacht wird – Beck und

Beck-Gernsheim selbst sprechen von der »Bastelbiografie« (Beck/Beck-

Gernsheim 1993, 178 ff.) –, diese Vorstellung ist naiv. Sie ist naiv, sofern sie

über die Suggestion des Identitätsbegriffs zwei Ebenen in eins setzt, die analy-

tisch zu unterscheiden sind: die basale Ebene der Ichgenese, die, wie Freud,

Mead, Lacan oder Todorov hervorheben, konstitutiv an das Wort und den Blick

des Anderen, also konstitutiv an soziale Kooperation gebunden ist, und die

davon zu unterscheidende Reflexionsebene der selbstbewussten Ausprägung

kulturspezifischer Lebensstile. Während spezifische Lebensstile in einem sich

ändernden kulturellen Kontext nach andauernden Konstruktions-, Reflexions-

und Rekonstruktionsanstrengungen verlangen und sich im Laufe eines Lebens

als Antwort auf die soziale Umwelt und die in ihr gemachten Erfahrungen viel-

fältig ändern können, kann man dies von der basalen Ebene der Ichgenese

nicht in gleicher Weise sagen. Zwar ist sie unserer Reflexion nicht ganz ver-

schlossen. Aber im strengen Sinne re-konstruieren – das heißt: meine basale

Ichgenese selbstbestimmt reflektieren, dann dekonstruieren und schließlich in

neuer Form konstruieren – kann ich schwerlich. Bei allem Zweifel, was denn

mein Ich ausmache, bleibe ich an das gebunden, was man die formalpragma-

tische Hypothek der Herkunftsstruktur nennen kann. Zu ihr gehört nicht

zuletzt das kulturelle Artikulationspotential sprachlich-rhetorischer Figuren,

kraft derer ich mein Welt- und Selbstverhältnis konstruiere und die innerhalb

solcher Konstruktion selbst nicht reflexiv einzuholen sind.2

Gegen diese Einsicht verstößt die angestrengt optimistische Rede von der

Selbstbestimmung im Sinne einer »patchwork identity«, sofern in ihr unter-

stellt wird, dass mit der Auflösung tradierter Sozialformen wie Familie, Ehe,

112 | Rainer Kokemohr

1 Zur Diskussion des beckschen Individualisierungstheorems vgl. Friedrichs 1998;

darin besonders Otte sowie Huinink und Wagner

2 Lehrreich für dieses Argument im Blick auf das so genannte Ich ist die Einsicht, dass

in Kulturen wie der japanischen, aber auch in manchen afrikanischen, die sprachliche

Artikulation dessen, was in europäischen Kulturen abstrakt mit dem Pronomen der 1.

Person Singular (ich, je, I) bezeichnet wird, von der Bezugsperson und der sozialen

Beziehung zu ihr abhängt, die artikuliert wird. In solchen Praktiken ist das kooperative

Handeln im meadschen Sinne nicht nur als formalpragmatische Struktur gegenwärtig.

Sie bestimmt auch weitgehend die Welt- und Selbstverhältnisse – etwa wenn sich das

Individuum, wie bei den Bamiléké in Kamerun, durch jene verbürgt sieht, die »hinter«

ihm stehen.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


soziale Geschlechtskonstruktion oder andere mehr nicht nur die Ebene der kul-

turspezifischen Lebensformen, sondern auch die basale Ichgenese zur Dispo-

sition, und das heißt: dem sich selbst konstruierenden Ich so zur Verfügung

stehe, dass das Ich sich in seiner basalen Struktur gleichsam selbst neu kon-

struieren könne. 

Trotz des unabweisbaren Zerfalls tradierter Lebensformen scheint es mir

eine abenteuerliche Verharmlosung zu sein, Identitätskonstruktion als das

»patchwork« des »man-made self«, also als ein Zusammensetzen von Flicken

aufzufassen. Denn die entscheidende Frage ist nicht, ob tradierte Kontexte der

Identitätsformation dadurch zu ersetzen sind, dass der Einzelne sich aus den

Resten des kollektiven Identitätsgewebes ein neues Hemd näht. Will man im

Bilde bleiben, dann könnte er dies nur, wenn er als Couturier seiner selbst aus

den zerrissenen Kleidern der Tradition die Flicken aussuchen könnte, die ihm

gut zu Gesichte stehen. Ein solches Urteil setzte aber Urteilskraft voraus, die,

wenn ich das Bild weiter strapazieren darf, auf einem irgendwie gewissen Welt-

und Selbstverhältnis immer schon aufruhen müsste und damit auf basale

Momente dessen verwiese, was gerade in Frage stehen und als die »patchwork

identity« des »man-made self« allererst hervorgebracht werden soll. Die Rede

von der »patchwork identity« ist ein Zirkelschluss. Sie verunklart jenen Prozess

der andauernden Konstruktions- und Rekonstruktionsanstrengungen in Auf-

bau und Sicherung von Identitätsformationen, der in modernen Gesellschaften

problematisch geworden ist. Sie verunklart auch den Prozess, den ich – mit

einem zusammenfassenden Wort – Selbstverbürgung nennen möchte: Selbst-

verbürgung verstanden als jenes Sprachhandeln, durch das ein Erzähler sein

Welt- und Selbstverhältnis entwirft und als Referenzrahmen zur Geltung

bringt, innerhalb dessen über Bestimmtes gesprochen werden kann.3 

I I

Hans Joas zeichnet auch die Kritik nach, die der Verführung des Identitäts-

begriffs im Sinne autonomer Selbstbestimmung entgegengebracht wird. In der

Die Not der Selbstverbürgung | 113

3 Diesen Begriff habe ich an anderer Stelle vorgeschlagen: vgl. Verf. 2002. Ricœur

(Ricœur 1996, 93, 425 f.) hat den schönen, scheinbar ähnlichen Begriff der

Selbstbezeugung vorgeschlagen. Doch ihm geht es vor allem um die narratologisch-onto-

logische Frage der Selbstbegründung als Frage der Wahrhaftigkeit und des Vertrauens,

durch die er das Selbst auf den Anderen, genauer: das Gewissen auf die Andersheit des

Anderen reduziert sieht (425). Ich hebe stattdessen auf sprachliche Handlungen ab,

durch die ein Ich-Erzähler den Referenzrahmen seines Erzählens aufbaut. Die

Doppeldeutigkeit im Worte »Selbstverbürgung«, dass in solchen – kulturell präfigurier-

ten – Handlungen das Selbst nicht nur verbürgt, das heißt an etwas zurückgebunden

wird, von wo aus es verstehbar wird, sondern in diesem Vollzug zum Bürger unter

Bürgern wird, mag andeuten, dass sprachliche Akte der Selbstverbürgung im Kern sozia-

le Akte sind.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spur Nietzsches werde in solcher Kritik der »Zwang in der Zumutung […] von

Konsistenz und Kontinuität der Person hervorgehoben« (Joas 1994, 112). Es ist

dies eine Kritik, die in der Rede von der »patchwork identity« aufgenommen

und zugleich überspielt wird. Aufgenommen wird sie, sofern »patchwork iden-

tity« suggeriert, die vermeintlich altmodische Forderung nach Kontinuität und

Konsistenz der Person durch die Anerkenntnis einer möglichen »radikalen

Differenz sozialisierter Individuen« (114) abzulösen und postmoderne

Identitätskonstruktion als Konstruktion in gleichsam spielerischer Auswahl je

zuhandener Versatzstücke der Selbstauslegung anzunehmen. Und überspielt

wird die Kritik, sofern jener Umgang mit zuhandenen Versatzstücken als ten-

denziell problemlos erscheint.

Gegen diese Vorstellung macht Joas zu Recht das Moment der Gewalt gel-

tend, das jeder Identitätskonstruktion innewohnt. Denn Identität sei der

Ausdruck der Doppelbewegung von Dialog und Ausgrenzung (vgl. 115).

Dieses gern vergessene, systematisch aber einfache Moment ist, wie ich

gleich am Beispiel zeigen will, in interkulturell gebrochenen Selbst-

verbürgungsprozessen wichtig. Einem jeden Dialog ist als seine Kehrseite

Ausgrenzung eingeschrieben. Indem dialogische Rede einen je spezifischen

Raum möglicher Verständigung eröffnet, schließt sie andere denk- und lebba-

re Räume ab. Deshalb ist Verständigung nur in der Gleichzeitigkeit von

Ausgrenzung und Dialog möglich. Dialog und Ausgrenzung sind in einer

Wirklichkeit, wie Joas sagt, »verschränkt« (116). Zugeschärft formuliert:

Ausgrenzung ist eine Bedingung der Möglichkeit von Verständigung. Die Rede

vom »man-made self« und von der »patchwork identity« verharmlost das

Moment von Gewalt, das in jeder Identitätsformation wirkt. Sie gibt als will-

fähriges Produkt einer »Bastelei« zu verstehen, was oft wohl angemessener als

Manifestation von Prozessen angestrengten Handelns und Leidens anzuspre-

chen ist.

Diese Einsicht ist nun natürlich nicht als Freibrief jeglicher Gewalt-

anerkennung zu verstehen. Man muss die systematische von der sozialstruk-

turellen und politischen Ebene des Arguments unterscheiden. Systematisch ist

das Zugleich von Dialog und Ausgrenzung die Beschreibung der Ichgenese im

Anspruch des Anderen, der meine Antwort aufruft. Als systematisches

Moment trifft die Doppelstruktur von Ausgrenzung und Dialog unhintergeh-

bar schon die basale Ichgenese, wie z. B. Freud zeigt, wenn er die Ichgenese

nicht nur an Triebimpulse, sondern zugleich an die je spezifische, durch

»Erinnerungsspuren« und »Wortreste« (Freud 1975, 289 ff.) in sie eingetra-

gene Kultur gebunden sieht. Als sozialstrukturell-politisches, das heißt empiri-

sches Moment ist dagegen die Gewalt zu analysieren, die in kulturspezifische

Lebensformen eingetragen wird. Erst solche Analyse kann der Kritik von

Gewalt den empirisch gehaltvollen Boden bereiten.

114 | Rainer Kokemohr

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I I I

Ich will mich hier auf den Eintrag von Gewalt in spezifische Lebenssituationen

beschränken, und zwar in der Form, in der sie sich in beobachtbaren

Prozeduren sprachlich-individueller Selbstverbürgung zeigt. In mikroanalyti-

scher Einstellung werde ich danach fragen, wie politisch-sozialstrukturelle

Rahmenbedingungen individuell bearbeitet werden. Zu diesem Zweck will ich

ein Beispiel aus Kamerun skizzieren, wo ich seit vielen Jahren in ein

Schulreformprojekt eingebunden bin. Erfahrungen in diesem Land bieten sich

einer Diskussion sprachlicher Selbstverbürgungspraktiken an, weil sich das

Moment der Gewalt in der kulturellen Differenz oft klarer als in der eigenen

Kultur erkennen lässt. Vor allem der Kolonialismus ist in einem Land wie

Kamerun eine bestimmende Quelle ausgrenzender Gewalt. Er nötigt die

Menschen, ihr Selbst in der Spannung widerstreitender Interpretamente zu

verbürgen. Deshalb überrascht nicht, dass sich in intimsten Schichten indivi-

dueller Welt- und Selbstverhältnisse Spuren einer Konfrontation nachweisen

lassen, in der kolonial auferlegte Nötigungen tradierten Vorgaben widerstrei-

ten. Ich will also ein Beispiel vorstellen, an dem sich die Problematik einer

Selbstverbürgung diskutieren lässt, die auf zwei konkurrierende Ansprüche

zugleich zu antworten sucht. Auch wenn das Beispiel einer hierzulande wenn

auch nicht überwundenen, so scheinbar doch zurückliegenden Welt ent-

stammt, kann es vermutlich als Beispiel für die strukturelle Not der Selbst-

verbürgung in den in diesem Band interessierenden modernen Gesellschaften

gelten.

Das Beispiel: 

Der Direktor einer Primarschule in Kamerun – ich nenne ihn Monsieur

David Talla – leitet seine lebensgeschichtliche Erzählung gegenüber einer

europäischen Gesprächspartnerin mit der Darstellung von Problemen seiner

Kindheit zur Zeit der Kolonisation ein:

»Parlant personnellement de la vie de Talla David, je vous apprend que Talla David • est né officiellement
en 1940 / vers 1940. Et si je dis vers 1940 sans beaucoup de précision, c’est parce qu’a l’époque où j’étais
né • beaucoup de Camerounais ne savaient pas / ne connaissent pas réellement l’utilité de l’état civil • et
peu sont ceux qui déclaraient immédiatement la naissance de leurs enfants • En ce temps qu’est-ce qu’il
fallait faire pour que quelqu’un de notre âge ait l’état civil de son acte de naissance? • C’est quand on
arrivait au Cours Moyen deuxième année • trou / se trouvant devant la na / la nécessité / devant l’obli-
gation d’acte de naissance qu’on se demandait qu’est-ce qu’il faut faire pour en posséder. A ce moment, on
était obligé de se diriger • • euh • • à la subdivision, comme on l’appelait en ce temps • pour déclarer
vous-même votre naissance et à ce temps-là, on vous établissait un jugement supplétif qui était être tran-
scrit plus tard en acte de naissance […]«
(Um persönlich vom Leben von David Talla zu sprechen, lass ich Sie wissen, dass David Talla offiziell 1940
/ ungefähr 1940 geboren ist. Und wenn ich sage ›ungefähr 1940 ohne viel Präzision, dann ist das, weil in
jener Epoche, als ich geboren wurde, viele Kameruner nicht wussten, nicht wirklich die Nützlichkeit einer

Die Not der Selbstverbürgung | 115

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


standesamtlichen Registrierung kannten • und es waren nur wenige, die umgehend die Geburt ihrer Kinder
anzeigten – In dieser Zeit, was musste getan werden, damit jemand unseres Alters eine standesamtliche
Geburtsurkunde bekäme? Das ist, wenn man im Cours Moyen II [das Abschlussjahr der Primarschule] ankam
• find / sich findend vor der Na / der Notwendigkeit / vor der Verpflichtung, eine Geburtsurkunde beizu-
bringen, fragte man sich, was muss man machen, um eine solche zu besitzen. In diesem Augenblick war man
verpflichtet, sich • • ah • • an die Subdivision zu wenden, wie man sie zu jener Zeit nannte • um selbst
eure Geburt anzuzeigen und in jenem Augenblick schrieb man euch eine Ersatzurkunde aus, die später in
eine Geburtsurkunde überschrieben wurde • wird.)4

Zunächst einige Erläuterungen zum Inhalt. Der »Cours Moyen II« (CM II) ist

die Abschlussklase der Primarschule. Wer in das weiterführende Collège ein-

treten will, muss sich dort einschreiben lassen. Die Einschreibung setzt neben

guten Zensuren eine Geburtsurkunde voraus. Es gehört diese Vorschrift zu

den Regeln, die von der Kolonialmacht Frankreich eingeführt worden sind, die

zu jener Zeit – etwa 1952 (Kamerun ist 1960 unabhängig geworden) – die

Hoheits- und Verwaltungsrechte ausübte. Davids Eltern gehörten seiner

Aussage nach zu jenen Kamerunern, die, unter traditionellen Bedingungen

aufgewachsen, den Sinn staatlicher Verwaltung und staatsbürgerlicher

Geburtsanzeige nicht verstanden. Kinder, die wie er, David, zwischen einer-

seits dem staatsbürgerlichen Unverständnis der Eltern und andererseits der

Verpflichtung der Kolonialmacht zu einer amtlichen Geburtsurkunde gestan-

den seien, hätten sich an die lokale Verwaltungsstelle der französischen

Kolonialmacht wenden müssen, um vor ihr, das heißt vor einer fremden

Machtinstanz, die eigene Geburt anzuzeigen und von ihr in der Form einer

vorläufigen, erst später legalisierten Urkunde gesagt zu bekommen, wer man

im Sinne staatsbürgerlicher Verwaltung sei. Wenn David Talla sagt, er sei »vers

1940« geboren worden, dann gibt dies nicht nur zu verstehen, dass das

Geburtsdatum ein geschätztes ist. Der Satz erscheint darüber hinaus als der

Ausdruck einer kolonial auferlegten, im Wortsinn ent-fremdenden Selbst-

verbürgung.

Monsieur Talla spricht hier zu einer deutschen Gesprächspartnerin, einer

Mitarbeiterin aus unserem Kamerun-Projekt, die ihn gebeten hatte, ihr seine

Lebensgeschichte zu erzählen. David Talla erzählt seine Lebensgeschichte also

einer »Weißen«, die, wenn auch nicht Französin, eben jene kulturell entfrem-

dende Macht repräsentiert. Seine Erzählung muss sich irgendwie vor einer

Instanz zu bewähren suchen, die tendenziell jener entfremdenden Macht

zuzurechnen ist. Das hier geführte biographische Gespräch ist also nicht un-

116 | Rainer Kokemohr

4 Im Rahmen des Vortrags, als der dieser Text zunächst gehalten worden ist, war es

zweckmäßig, den französischen Zitaten sofort eine deutsche Übersetzung folgen zu las-

sen. Da die nachgestellte Übersetzung vermutlich auch das Lesen erleichtern kann, gebe

ich auch hier die Übersetzungen unmittelbar nach dem Originalwortlaut. Aus dem glei-

chen Grund wiederhole ich einige schon zitierte Textausschnitte, sodass ein

Zurückschlagen entbehrlich wird.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


schuldig. Es schreibt strukturell eine Situation fort, die Selbstverbürgung als

Unterwerfung unter den fremdkulturellen Anspruch nahe legt.

Wer seine Lebensgeschichte erzählen will, muss seinem Gesprächspartner

eine Gründungsszene zu verstehen geben, von der aus die Erzählung ihren

Interpretationsrahmen erhält. Eine solche Gründungsszene ist eine erzählend

entworfene Szene, die als Raum-Zeit-Einheit des Ich-Erzählers entworfen und

von der aus die Lebensgeschichte orientiert wird. Gründungsszenen können

sich unterscheiden. Sie können etwa darin bestehen, die Kollektivgeschichte

aufzurufen, in die das Erzähler-Ich sich einschreibt. Dies wäre der Fall, wenn

jemand wie Monsieur Talla seine Erzählung mit einem Hinweis auf die

Kolonialverwaltung durch die Franzosen beginnen, also etwa sagen würde:

»Seit 1916 stand Kamerun unter französischer Kolonialverwaltung. Meine

Generation hat die französische Verwaltung von Kindheit an zu spüren bekom-

men«. Die Gründungsszene einer lebensgeschichtlichen Erzählung kann aber

auch darin bestehen, auf die Familiengeschichte und die Beziehung zu verwei-

sen, in der das Erzähler-Ich sich zur Familie sieht. Dies wäre der Fall, wenn

David Talla seine Erzählung mit einem Hinweis auf den Vater beginnen

würde, etwa »Ich bin der Sohn von Tagne, Moïse. Mein Vater war Handwerker.

Er hat das Krankenhaus von Foumban mit aufgebaut. Ich wurde geboren,

nachdem er von dort zurückgekehrt war.«

Wie immer Gründungsszenen im Einzelnen aussehen, stets sind sie so ver-

fasst, dass das Erzähler-Ich sich in Szene setzt, das heißt: sich erzählend in eine

Szene hineinsetzt, die als eine ihm vorgegebene Szene dargestellt wird und von

der aus es sein Selbst auslegt. Ein solcher Erzählprozess der Selbstverbürgung

wird sprachlich vollzogen. Der Zusammenhang von Selbstverbürgung und

Gründungsszene zeigt, dass Selbstverbürgung als rein vorsprachlich-vorszeni-

scher Prozess nicht möglich ist. Sie hinge gleichsam im Nichts. Sie ist gebun-

den an die sprachliche Artikulation einer Gründungsszene, durch die das

Erzähler-Ich die sozialen Kontexte aufruft, denen es sich einschreibt. 

Der zitierte Erzähltext ist der Beginn der lebensgeschichtlichen Erzählung

des Monsieur Talla. Der Erzähler David artikuliert eine Gründungsszene. Das

Erzähler-Ich sagt von sich, man sei zusammen mit der Gleichaltrigengruppe

verpflichtet gewesen, sich außerhalb des traditionell verbürgenden familiären

Netzes selbst zu verbürgen: »à ce moment, on était obligé de se diriger • • à la

subdivision, comme on l’appelait en ce temps • pour déclarer vous-même votre

naissance« – »in diesem Augenblick war man verpflichtet, sich • • an die Sub-

division zu wenden, wie man sie zu jener Zeit nannte • um selbst eure Geburt

anzuzeigen«. Ein Bezug auf die Eltern und die Verwandtschaft, die lebens-

praktische Einbindung in die familiäre Herkunft – etwa: »ich bin der Sohn

meines Vaters, des Handwerkers Tagne« – sei von der Kolonialverwaltung

nicht anerkannt worden. Doch kaum ein Kameruner jener Tage habe den Sinn

einer administrativen Verbürgung durch eine amtliche Geburtsurkunde ver-

standen: »beaucoup de Camerounais ne savaient pas / ne connaissent pas

Die Not der Selbstverbürgung | 117

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


réellement l’utilité de l’état civil • et peu sont ceux qui déclaraient immédiate-

ment la naissance de leurs enfants« – »weil in jener Epoche, als ich geboren

wurde, viele Kameruner nicht wussten, nicht wirklich die Nützlichkeit einer

standesamtlichen Registrierung kannten • und es waren nur wenige, die umge-

hend die Geburt ihrer Kinder anzeigten«. Der Konflikt wird also prima facie den

nicht begreifenden Eltern angelastet. Ihr Nicht-Verstehen habe es erforderlich

gemacht, dass die Kinder vor der fremdkulturellen Verwaltungsinstanz selbst

ihre Geburt und Existenz zu deklarieren gehabt hätten. Und da die herkünfti-

ge Selbstverbürgung im familiären Bezugssystem von der französischen

Verwaltung nicht anerkannt worden sei, sei man verpflichtet gewesen, sie

durch einen kolonialen Urteilsspruch substituieren zu lassen. Die Äußerung

artikuliert die Sicht des Erzählers David auf die kolonial auferlegte Trans-

formation sozialer Selbstverbürgung, genauer jene Sicht, die gegenüber der

»Weißen« zu verstehen gegeben wird. Die oral-pragmatische Selbstverständ-

lichkeit im Beziehungsnetz der Herkunftsgruppe – »ich, David, bin der Sohn

des Tagne« – erscheint nur im Negativ, während der administrative Aktenein-

trag im Positiv hervorgehoben wird. Erzählend wird das im Beziehungssystem

der Herkunftsfamilie praktisch verbürgte Leben durch den administrativen

Eintrag in die kolonial auferlegte Kalenderzeit im Wortsinn ersetzt.

Der Erzähler David spricht diesen – nun doch ungeheuerlichen – Vorgang

gegenüber der »weißen« Gesprächspartnerin aus der erinnerten Perspektive

des jungen Schulkindes an, dem dieses abverlangt worden sei. Die Ersetzung

der tradierten durch die administrative Selbstverbürgung wird in einer

Erzählung zu verstehen gegeben, die das Verlangte, statt als Opfer oder

Unterwerfung, als normal erscheinen lässt. Nur ein einziges, aber prekäres

Problem lässt der Text aus der erzählten Vergangenheit in das aktuelle

Erzählen hineinragen, den peinlichen Umstand, dass er, David Talla, als bedeu-

tender Schuldirektor sein Alter nur ungefähr angeben könne. 

I V

»Je suis né vers 1940« – »ich bin ungefähr 1940 geboren«. Der Hinweis auf die

Ungenauigkeit des Datums ruft die Zeit des kolonial eingeführten Kalenders

auf. Gegenüber dem Paradigma der Kalenderzeit wird das Selbstverbürgungs-

paradigma seiner Herkunft, des familiären Beziehungsnetzes zunächst als

Mangel zu verstehen gegeben. Man kann diesen Gegensatz als Ausdruck des

schematisierten Gegensatzes zwischen der lokalen Tradition und der Moderne

deuten und sagen, dass die traditionell begrenzte Welt der Familie oder der

Ethnie durch die prinzipiell unbegrenzte Welt eines universal verwendbaren

Orientierungs- und Verwaltungsmusters ersetzt wird. Man könnte hinzufügen,

dass dies für die untergehende Tradition zwar bedauerlich, im Zuge weltweiter

Koordination aller Gesellschaften nun aber einmal anders nicht möglich sei.

118 | Rainer Kokemohr

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Doch eine solche Argumentation ist zu einfach. Allerdings will ich gegen

sie nicht einer Sozialromantik das Wort reden, mit der manche »Weiße«, sei es

auf der Suche nach dem verlorenen Paradies, sei es im Geiste einer aus dem

Unrechtsbewusstsein geborenen »political correctness«, glauben, afrikanische

Traditionen museal beschwören und im Reservat einer erdichteten Authen-

tizität schützen zu sollen. Dies wäre, wie afrikanische Intellektuelle zu Recht

kritisieren, nur ein Rassismus mit umgekehrtem Vorzeichen. 

Mir scheint – sowohl im Blick auf unser Thema der Not der Selbstver-

bürgung in modernen Gesellschaften als auch im Blick auf eine Lebensge-

schichte wie die des Monsieur Talla – vielmehr interessant, die verschiedenen

Paradigmata der im Beispiel kämpfenden Selbstverbürgungsimperative zu dis-

kutieren.

In der Erzählung des Monsieur Talla sind zwei verschiedene Zeitpara-

digmata wirksam, das der Kalenderzeit und das einer Zeit im Beziehungsnetz

der Familie oder des Clans. Um die zwei Zeitparadigmata genauer ansprechen

zu können, beziehe ich mich auf Cornelius Castoriadis, den griechischen Ge-

sellschaftstheoretiker, der den größeren Teil seines Lebens in Paris gelebt hat

und einer der führenden Köpfe in der Auseinandersetzung mit dem orthodox

gewordenen Marxismus war.

Castoriadis diskutiert das Problem der Zeit in einem Aufsatz von 1991:

Time and Creation. Er unterscheidet hier zwischen Verschiedenheit und

Andersheit. Während Verschiedenheit eine Differenz von Aussagen innerhalb

desselben zugrunde liegenden Paradigmas bezeichne, verweise Andersheit auf

die Differenz der Paradigmata selbst, denen sich Aussagen verdanken.

Bezogen auf das Problem der Zeit entfaltet er diesen Gedanken so, dass

Verschiedenheit im Modus einer Zeit auftrete, die er identitätslogische Zeit

(vgl. auch Castoriadis 1984, 317 ff.) nennt. Aussagen wie »Peter ist 1950 gebo-

ren« und »Alexander ist 1954 geboren« sind für Castoriadis nur verschiedene

Aussagen im Paradigma identitätslogischer Zeit als einer Zeit, die als bedeu-

tungsarme Abfolge von Zeitpunkten vorgestellt wird. Andersheit sei dagegen

an den Modus einer Zeit gebunden, die er imaginäre Zeit nennt. In diesem

Sinne ist die Aussage »Peter ist ein Mensch, der das Glück anzieht« anders als

die Aussage »Peter ist 1950 geboren«. Anders und nicht nur verschieden sind

diese Aussagen, weil sie zwei andersartige, nicht vergleichbare Referenzrah-

men aufrufen.

Castoriadis sieht mit identitätslogischer und imaginärer Zeit zwei unter-

schiedliche Leistungen verbunden. Identitätslogische Zeit als Abfolge von

Ereignissen, in Kalender und Uhrzeit deutlich formuliert, erlaube die inter-

subjektive Koordination sozialen Handelns. Wenn ich mein Geburtsdatum

angebe, dann sagt dieses Datum allen, die sich auf die Zeit des Kalenders bezie-

hen, dass ich älter als Fritz und jünger als Ernst bin. Dem Gewinn solcher

Identifizierbarkeit steht ein Preis gegenüber. Ihn sieht Castoriadis darin, dass

von aller Bedeutung abgesehen wird, die über das Schema identitätslogischer

Die Not der Selbstverbürgung | 119

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zeit hinausweisen und eben dadurch die Besonderheit meines Welt- und

Selbstverhältnisses ausmachen kann. 

Imaginäre Zeit sei dagegen jene Zeit, in der und als die all jene Bedeu-

tungen hervorgebracht werden, die sich identitätslogischer Zeit nicht einschrei-

ben. Dies ist eben jener Bedeutungskosmos, in dem sich ein spezifisches Welt-

und Selbstverhältnis verdichtet. Als sein Typus lässt sich das lyrische Ich in

Goethes Wanderers Nachtlied nennen oder auch Odysseus als Held des homer-

schen Epos. Imaginäre Zeit ist jedoch nicht auf Dichtung im engeren Sinne

beschränkt. Mit Castoriadis kann man in ihr ein unverzichtbares Moment

einer jeden Selbstverbürgung sehen, sofern Selbstverbürgung über den bloß

administrativen Kalenderakt hinausweist. Doch der Hinweis auf Dichtung

kommt nicht von ungefähr. Castoriadis sieht imaginäre Zeit in der Verdich-

tung von Bedeutungskomplexen, die sich – der Dichtung im strengen Sinn ver-

wandt – dem kreativen Zusammenwirken der individuellen Triebbasis mit

gesellschaftlich verfügbaren Symbolbeständen verdanken. Indem sich die Be-

deutungskomplexe in imaginärer Zeit zugleich aus der Triebbasis und aus den

kulturellen Symbolbeständen speisen, artikulieren sie prinzipiell ein kritisches

Moment. Sie transzendieren die Konventionen jenes Kalküls, auf das admini-

strative Verwaltung zurückgreift.

Castoriadis zeigt, dass in jeder Gesellschaft identitätslogische und imaginä-

re Zeit zusammenwirken. Auch Gesellschaften, die den neuzeitlichen Kalender

nicht kennen, bilden Paradigmata der Rekurrenz von Ereignissen – den Tages-

oder den Jahreslauf – aus, die es ihnen ermöglichen, praktisch hinreichend

Zeitpunkte etwa der Feldbestellung zu vereinbaren. Umgekehrt gilt, dass sich

Gesellschaften, die sich durch eine Mehrzahl identitätslogischer Paradigmata –

neben der Kalenderzeit etwa Arbeitszeit und ihre ökonomische Umsetzung in

Tauschwert – nicht darauf reduzieren lassen. Auch hier bilden die Individuen

verdichtete Bedeutungskomplexe imaginärer Zeit aus, kraft derer sie sich in

ihrer Besonderheit verbürgen. Indem sie, triebdynamisch motiviert, Symbol-

netze auslegen, deren Material sprachlich-kulturell vorgegeben ist, tragen sie

zu Erhalt oder Transformation z. B. der Mythen bei, die eine Gesellschaft in

ihrer Unverwechselbarkeit artikulieren. Nie wird es ein Individuum, eine Ge-

sellschaft geben, deren Selbstverbürgung entweder nur identitätslogischer oder

nur imaginärer Zeit geschuldet ist. Stets geht es um die Spannung zwischen

beiden Paradigmata. Die Frage lautet deshalb nur, in welcher Spannung beide

Paradigmata jeweils stehen und welches Paradigma das jeweils vorherrschen-

de, welches das überdeckte ist. Mit dieser Frage kehre ich zurück zur

Lebenserzählung von Monsieur David Talla.

120 | Rainer Kokemohr

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V

Bedenkt man den Gegensatz zwischen dem Beziehungsnetz der Herkunfts-

familie des Monsieur David und dem abstrakten System administrativer

Selbstverbürgung, dem sich der Primarschüler David der Erzählung zufolge

ausgesetzt sah, so liegt nahe, in der Erzählung eine starke Spannung zwischen

imaginären und identitätslogischen Prozeduren der Selbstverbürgung zu ver-

muten. Zu vermuten ist die Nötigung, dass er vom herkünftigen Netz seiner

sozialen Beziehungen und deren imaginären Gehalten habe absehen und sich

vor dem Vertreter der kolonialen Verwaltung in ein identitätslogisch fremdes

und imaginär armes Verbürgungssystem einstellen müssen. Als Schüler des

Collège habe er der, der er habe sein sollen, nicht mehr als Sohn seines Vaters,

des polygamen Familienchefs, und seiner ersten Frau sein dürfen. Wie also

verbürgt sich das Selbst des lebensgeschichtlichen Erzählers David vor der

kolonialen Reduktion auf identitätslogische Zeit?

Angesichts der erwartbaren Spannung zwischen vorkolonialen und kolo-

nialen Verbürgungsfiguren überrascht der undramatische Gestus des Textes.

Eine Information, aus rückblickend objektivierender Beobachterposition for-

muliert, wird mitgeteilt: »[…] que Talla David • est né officiellement en 1940 /

vers 1940« – »[…] dass David Talla offiziell 1940 / ungefähr 1940 geboren ist«.

Zwar ist der Formulierung die Nötigung zur Deutung eingeschrieben. Gegen-

über der europäischen Gesprächspartnerin kennzeichnet der Erzähler sein

eigenes Geburtsdatum mit »officiellement«. Doch indem er statt des Geburts-

Tages nur dessen Jahr und dieses auch nur »vers« (ungefähr) angeben kann,

unterläuft er im Schein der Anerkennung des »offiziellen« Systems eben des-

sen Verbürgungslogik.

Das Unterlaufen wird nicht als Spannung des Gegensätzlichen zu verste-

hen gegeben. Die gegensätzlichen Deutungskontexte werden nicht als Wider-

streit entfaltet. Der eine Kontext, als Erklärung »parce que« (weil) eingeführt,

verweist auf die vielen Kameruner, die zu jener Zeit die Nützlichkeit eines bür-

gerlichen Status schlicht nicht einzuschätzen wussten: 

»parce que […] beaucoup de Camerounais ne savaient pas / ne connaissent pas réellement l’utilité de
l’état civil • et peu sont ceux qui déclaraient immédiatement la naissance de leurs enfants«.
(weil in jener Epoche, als ich geboren wurde, viele Kameruner nicht wussten, nicht wirklich die Nützlichkeit
einer standesamtlichen Registrierung kannten – und es waren nur wenige, die umgehend die Geburt ihrer
Kinder anzeigten).

Indem das Verhalten der Eltern als ein Nichtwissen gewertet und das Problem

der mangelnden Geburtsurkunde als Wissensdefizit des ganzen Kollektivs for-

muliert wird, erscheint der Oktroi des fremden Verwaltungssystems als das

Normale und die herkünftige Orientierung als defizitär. So scheint noch zur

Erzählzeit, fast vier Jahrzehnte nach der Unabhängigkeit Kameruns, der Er-

Die Not der Selbstverbürgung | 121

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zähler David Talla die Unterwerfung unter die Kolonialmacht zu besiegeln.

Der nachfolgende Text legt die Selbstverbürgung als Feststellung des Geburts-

zeitpunktes im Kontext des administrativen Systems aus: 

»En ce temps qu’est-ce qu’il fallait faire pour que quelqu’un de notre âge ait l’état civil de son acte de
naissance? … C’est quand on arrivait au Cours Moyen deuxième année • trou / se trouvant devant la na
/ la nécessité / devant l’obligation d’acte de naissance qu’on se demandait qu’est-ce qu’il faut faire pour
en posséder. A ce moment, on était obligé de se diriger • • euh • • à la subdivision, comme on l’appe-
lait en ce temps • , pour déclarer vous-même votre naissance et à ce temps-là, on vous établissait un juge-
ment supplétif qui était être transcrit plus tard en acte de naissance«.
(In dieser Zeit, was musste getan werden, damit jemand unseres Alters eine standesamtliche Geburtsurkunde
bekäme? Das ist, wenn man den Cours Moyen II (das Abschlussjahr der Primarschule) erreichte • find / sich
findend vor der Na / der Notwendigkeit / vor der Verpflichtung, eine Geburtsurkunde beizubringen, fragte
man sich, was muss man machen, um eine solche zu besitzen. In diesem Augenblick war man verpflichtet,
sich • • zur Subdivision zu begeben, wie man sie zu jener Zeit nannte • um selbst eure Geburt anzuzei-
gen und in jenem Augenblick schrieb man euch eine Ersatzurkunde aus, die später in eine Geburtsurkunde
überschrieben wurde • wird).

Das Fehlen einer Geburtsurkunde wird als Handlungsproblem eingeführt. Die

Frage, was denn jemand »unseres« Alters, »unserer« Generation im gegebe-

nen Fall habe tun müssen, wird mit der Beschreibung des geforderten

Procedere beantwortet. Der Vorgang wird wie ein gut geregelter Ablauf

beschrieben, in den sich einzugliedern »man« genötigt gewesen sei. Von indi-

viduellen Komplikationen ist keine Rede. Das Text-Ich artikuliert den damali-

gen Funktionsmechanismus, der vor Eintritt in das Collège zu durchlaufen

war. 

Der genauere Blick zeigt jedoch eine kompliziertere Struktur. Man habe

sich vor der Notwendigkeit, vor der Verpflichtung gefunden: »trou / se trouvant

devant la na / la nécessité / devant l’obligation« Der Durchgang durch das auf-

erlegte Procedere wird in der Dimension des Raumes artikuliert: »on arrivait

[…] se trouvant devant […] se diriger à« (man kam an / sich findend vor […] sich

zu begeben zu / sich wenden an). Diese räumliche Metaphorisierung ist,

anders als sie dem kulturell unbefangenen Blick erscheinen mag, nicht

unschuldig. »Se diriger à« (sich zu begeben zu / sich wenden an) und »se trou-

ver devant« (sich findend vor) sind Formulierungen, die in der Rede eines

Bamiléké die Verpflichtungen des Mannes aus dem einfachen Volk gegenüber

der Hierarchie aufrufen. Gerufen findet man sich innerhalb der Tradition

abgewendeten Blicks vor dem Chef, dem Oberhaupt, sei es der königlichen, sei

es der eigenen Familie.

Tradition ist zu allen Zeiten zwar oft eine nur berufene Tradition. Doch

gerade der Charakter bloßen Berufens erlaubt, dass das »Erscheinen vor« heute

innerhalb des staatlichen Verwaltungssystems auch dem Präfekten oder

Unterpräfekten gelten kann. Die Autorität, vor der man steht, lebt in verschie-

122 | Rainer Kokemohr

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


denen Instanzen fort. Sie darf sagen, was etwa anlässlich der Vorbereitung

eines Festes oder einer administrativen Entscheidung zu sagen rituelle oder

administrative Pflicht ist. 

Nur nebenbei soll hier angemerkt werden, dass das französische »on«

(man) die Besonderheit der lokalen Sprache des Ghomala überlagert und dass

Personalpronomina, auch solche, die dem europäischen Interpreten als unper-

sönliche gelten, stets den jeweiligen Bezug auf eine signifikante Statusperson

mitartikulieren. Ein »on«, das sich vor einer höheren Instanz sieht, wird durch

syntaktische Indizien und semantische Präsuppositionen anders textualisiert

als ein »on« im Bezug auf eine niedere Instanz (vgl. Kokemohr 1999). Ein

»on«, das auf das formale Positionsschema eines bloßen Man-Hier-Jetzt redu-

ziert wäre, ist im Ghomala nicht gebräuchlich. Stets ist ihm der Bezug auf

bestimmte Andere im Sinne kultureller Handlungsfiguren eingeschrieben,

deren Bedeutung im Paradigma identitätslogischer Zeit nicht formuliert wer-

den kann und auf imaginäre Zeit verweist.

Damit ergibt sich eine doppelbödige Situation. Während dem ersten Blick

das herkünftige System als defizitär und das kolonial auferlegte Verwaltungs-

system als normal artikuliert erscheinen, legt die räumliche Metaphorisierung

ein entgegengesetztes Welt- und Selbstverhältnis nahe. Die Leistung des admi-

nistrativen Systems, Identität formal und unabhängig von sozialen Handlungs-

figuren zu verbürgen, wird in die Artikulation eines sozialen Selbst zurückge-

bunden, das innerhalb der komplizierten Struktur wechselseitiger Bindungen5

vom Blick des Oberhauptes auf den vor ihm stehenden Untertanen zehrt.

Während das administrative System Identität als Ort-Zeit-Punkt-Bestimmung

im Schema identitätslogischer Zeit artikuliert, dessen Geltung unabhängig von

kommunikativer Anwesenheit unterstellt wird, bleibt das hier aufgerufene

Selbst auf die raumzeitlich geteilte Position »devant« – »vor« einer anerken-

nenden Autorität bezogen. Während der Text sich also positiv auf das admi-

nistrative System zu beziehen und das herkünftige System der unwissenden

Elterngeneration negativ zu beurteilen vorgibt, zeigt die raumzeitliche

Metaphorisierung dem heimischen Interpreten an, dass die herkünftige

Bindung im Modus imaginärer Zeit die bestimmende Folie ist, auf der noch

das administrative System identitätslogischer Zeit gedeutet wird.

V I

Die autobiographische Erzählung des Kameruner Schuldirektors lässt im Bild

eines Handelns nach Maßgabe des auferlegten Verwaltungssystems erkennen,

dass in der Artikulation seines Selbst Widerstandsmomente traditioneller

Die Not der Selbstverbürgung | 123

5 Zu Allianzstrukturen als Vergesellschaftungsmodus der Bamiléké-Gesellschaften

vgl. Pradelles de Latour, 1991, z. B. 22, 150.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sozialität fortwirken. Derselbe Text präsupponiert zwei Zeitparadigmata, die

Zeit des tradierten sozialen Beziehungsnetzes und die Zeit der kolonialen Ver-

waltungsmacht. In untergründiger Reziprozität zur identitätslogisch bedeu-

tungsarmen Kolonialmacht wird im »stehen vor « eine Schlüsselszene herkünf-

tiger Kultur aufgerufen. Im »devant • se trouvant devant la na / la nécessité /

devant l’obligation« (sich findend vor der Na / der Notwendigkeit / vor der

Verpflichtung) wie auch im »se diriger à • se diriger • • euh • • à la subdivision«

(sich • • ah • • an die Subdivision zu wenden) spricht sich für den Bamiléké

David die Geste dessen aus, der dem Chef eine Gabe darbringt, die diesen ver-

pflichtet, mit der Gegengabe sozialer Anerkennung zu antworten (vgl. Pradelles

de Latour 1991, 150). Dem Einheimischen gibt der Text zu verstehen, dass die

hergebrachten sozialen Beziehungen weiterhin in Geltung seien, Beziehungen,

die kraft ihrer regelmäßigen Wiederholung die Fortdauer des sozialen Netzes

verbürgen. Das Erscheinen des Einzelnen vor der Autorität wiederholt den

Typus eines Verhaltens vor dem Oberhaupt des Volkes. Sofern Handlungen

hier allein in ihrer sozialen Typik innerhalb einer fortdauernden Struktur arti-

kuliert werden, wird von der Dynamik individueller oder sozialer Entwicklung

abgesehen. Handeln erscheint dabei als ein wiederkehrendes Verhalten wech-

selseitiger Verpflichtung innerhalb eines sich selbst gleich bleibenden

Sozialsystems. Das Selbst dessen, der vor die Autorität tritt, leiht sich her von

der Autorität des sozialen Systems. Das Ich erfüllt sich in jenem »on«, das die

Tradition den Menschen vorgibt. Permanenz, die sich gegen seine Veränderung

in der Zeit durchhaltende Fort-Dauer, ist der untergründige Impetus dieses

Textes, seine angedeutete Geste deren subversive Bezeugung, der Text die

Artikulation imaginärer Fortdauer des Typischen der Tradition im Jetzt.

V I I

Ich will Ihnen nicht vorenthalten, was mir Monsieur Talla über den kleinen

David vor dem französischen Offizier ergänzend erzählt hat. Da mir die hier

vorgestellte Interpretation durchaus abenteuerlich erschien, wollte ich wissen,

ob sie einer Überprüfung standhalte. So habe ich Monsieur Talla während

eines späteren Aufenthaltes gebeten, mir genauer von jener Szene vor dem

kolonialen Verwaltungsoffizier zu erzählen. Der Offizier, kraft seines Amtes

verpflichtet, dem jungen David eine amtliche Identität zuzuschreiben – zu

»geben« –, habe sein Alter nur ungenau geschätzt. Der Blick auf Körpergröße

und (französischen!) Sprachschatz habe ihm genügt, um Davids Geburtsjahr

auf etwa 1940 festzulegen. 

Eine ironische Situation: Im imaginär schätzenden Blick sei der Schein

identitätslogischer Korrektheit erzeugt worden. In der Erzählung des Monsieur

Talla erscheint der Verwaltungsbeamte, offizieller Anwalt identitätslogischer

Zeit, angesichts der identitätslogischen Bodenlosigkeit des vor ihm stehenden

124 | Rainer Kokemohr

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


David als ein hilfloser Agent, der den administrativen Mangel nur scheinbar

kompensiert, indem er den Auftrag identitätslogischer Staatsbürgerschaft zwar

der Form, nicht aber dem Inhalt nach erfüllt und so tatsächlich sabotiert. 

Dabei habe sich eine »chose curieuse« – eine »kuriose Sache« – ereignet.

Da er ohne seinen Vater vor den Offizier getreten sei, sei ihm passiert, dass er

nicht den Namen Mohom’yie angegeben habe, den sein Vater ihm bei der

Geburt gegeben habe. Als Namen habe er stattdessen David Talla angegeben.

Dies sei der Ehrenname seines Namensvetters gewesen, der diesem vom

Stammesoberhaupt verliehen worden sei. Im Wunschglauben, sich der

Bamiléké-Kultur im Namensvetter zu verbürgen, habe er tatsächlich von dem

Namen profitiert, der dem Namensvetter als einem Notablen von dem

Stammesoberhaupt verliehen worden sei. 

Zum Verständnis muss man wissen, dass der Namensvetter in der

Bamiléké-Kultur eine wichtige Figur ist. Bedeutsamer als der uns vertraute

Pate wird der Mensch, indem er den Namen des Namensvetters bekommt, im

Verständnis der Bamiléké gleichsam als eine neue Person erschaffen. Bezogen

auf David Talla vor dem Verwaltungsoffizier kann man deshalb sagen, dass

sich im »falschen«, vom Offizier vermeintlich nur legalisierten Namen das

Kind Mohom’yie in einen anderen Menschen versetzt, um der zu werden, als

der er sich im Kosmos der Bamiléké-Gesellschaft imaginiert. 

Die Erzählung artikuliert eine dreifache Verschiebung. Das Selbst sei nur

scheinbar im Paradigma identitätslogischer Zeit, tatsächlich aber imaginär ver-

bürgt. Als Namen habe er nicht den von den Eltern gegebenen, sondern den

des Namensvetters angegeben. Dieser Name sei nicht dessen Geburtsname,

sondern der vom Chef verliehene Ehrenname. Dieser Name, vom Offizier in

die Identitätsurkunde eingetragen, verbürge bis heute hin sein Selbst im ima-

ginären Bedeutungskosmos der Bamiléké-Gesellschaft. Stolz erzählt Monsieur

Talla von der Subversion administrativen Begehrens. Gerade der identitätslogi-

sche Zugriff des zwar mächtigen, aber naiven Offiziers habe es ihm, Talla,

erlaubt, das tradierte Erbe gegen das koloniale Selbstverbürgungsschema nicht

nur aufrechtzuerhalten, sondern den eigenen Status in der traditionellen

Bamiléké-Gesellschaft so zu erhöhen, dass er auch im Namen derer, für die er

einstehe, noch heute als eine Art Notabler davon zehre. 

V I I I

Ein letztes Mal komme ich zurück auf die Rede von der »patchwork identity«,

dieses Mal jedoch nicht, um sie zu kritisieren, sondern um das Bild so zu ver-

schieben, dass es für die ironische Brechung stehen kann, in die David Tallas

Erzählung führt. Die »identity«, die der Verwaltungsoffizier dem jungen David

zu geben beauftragt gewesen sei, ist für den David der Erzählung kein »patch-

work«, das, zusammengesetzt aus Flicken, ein ganzes Kleid, gleichsam eine 2.

Die Not der Selbstverbürgung | 125

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 | Rainer Kokemohr

Natur ergeben könnte. Nur jenes einzelne Versatzstück aus der 1. Natur – der

Tradition – habe der Offizier nehmen können, das er, David, ihm sagend als

Gabe dargeboten habe. Geblendet durch hoheitliche Macht habe der Offizier

nicht begriffen, dass er, der kleine David der eigentlich Sagende gewesen sei,

der ihn, den Offizier, dazu gebracht habe, den Fortbestand einer Gesellschaft

zu sagen, die zu transformieren er angetreten sei.

Was sagt David Tallas Erzählung über die Not der Selbstverbürgung in

modernen Gesellschaften? Sie hebt das naive Bild der »patchwork identity« des

»man-made self« auf. An seine Stelle setzt sie das Bild eines Menschen, der,

zur Preisgabe seiner Herkunft genötigt, der Nötigung subversiv entgegentritt.

Dies tut er der Erzählung zufolge weder im hoffnungslos offenen Protest noch

in einem Akt selbstreflexiver Selbsttransformation. Stattdessen gibt die

Erzählung des Monsieur Talla den kleinen David als den Helden zu verstehen,

dem es gelungen sei, den Offizier glauben zu machen, dass der traditionelle

Ehrenname David Talla nur irgendein Name, ein unbedeutender Flicken – ein

»patch« – sei. Geglaubt habe der Offizier, den kleinen Schüler vor ihm zum

zukünftigen Staatsbürger im Sinne europäisch-moderner Verwaltung zu

machen. Tatsächlich aber sei der Offizier im Bann dieses Glaubens zum

Verteidiger der ganz anderen Tradition geworden. Er habe im kleinen

Mohom’yie den David benannt, der das herkünftige Welt- und Selbstverhältnis

nicht nur gegen den europäischen Anspruch verbürge, sondern im Raffine-

ment der Täuschung sogar erhöhe. 

L I T E R ATUR

Beck, Ulrich; Beck-Gernsheim, Elisabeth: Nicht Autonomie, sondern Bastel-

biographie. In: Zeitschrift für Soziologie 1993, 178–187

Castoriadis, Cornelius: Gesellschaft als imaginäre Institution. Frankfurt a.M.

1984

Castoriadis, Cornelius:Time and Creation. In: John Bender, David E. Wellbery

(Eds.): Chronotypes. The Construction of Time. Stanford 1991, 38–64

Freud, Sigmund: Das Ich und das Es. In: Ders.: Studienausgabe Bd. III. Frank-

furt a. M. 1975, 273–330

Friedrichs, Jürgen (Hg.): Die Individualisierungsthese. Opladen 1998

Huinink, Johannes; Wagner, Michael: Individualisierung und die Pluralisierung

von Lebensformen. In: Friedrichs 1998, 85–106

Joas, Hans: Kreativität und Autonomie. Die sozialpsychologische Identitäts-

konzeption und ihre postmoderne Herausforderung. In: Christoph Görg

(Hg.): Gesellschaft im Übergang. Perspektiven kritischer Soziologie. Darm-

stadt 1994, 109–119

Keupp, Heiner u. a.: Identitäskonstruktionen. Das Patchwork der Identitäten in der

Spätmoderne. Reinbek bei Hamburg 1999

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kokemohr, Rainer: »On« – Vagheit des Sprachgebrauchs und soziale Synthese. In:

Kristin Bührig, Yaron Matras (Hg.): Sprachtheorie und sprachliches

Handeln. Tübingen 1999, 143–158

Kokemohr, Rainer: Zeitartikulationen autobiographischer Texte – eine Skizze im

Kulturvergleich. Erscheint 2002

Otte, Gunnar: Auf der Suche nach »neuen sozialen Formationen und Identitäten«.

In: Friedrichs 1998, 181–220

Pradelles de Latour, Charles-Henry: Ethnopsychanalyse en pays bamiléké. Paris

1991

Ricœur, Paul: Das Selbst als ein Anderer. München 1996

Die Not der Selbstverbürgung | 127

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Identitätsbildung und gesellschaftlicher Wandel

Walter Bauer

Wer sich heute mit dem Thema »Identität« beschäftigt, setzt sich unvermeid-

lich der Kritik aus, mit einem Begriff zu operieren, der in das semantische

Arsenal einer überholten Konstellation von Subjekt und Gesellschaft gehört.

Gerade von postmodernen Zeitdiagnostikern wird die Überwindung der »Iden-

titätssucht« gefordert oder ein »Loblied auf die Identitätslosigkeit« (Horx 1987,

143) gesungen. Ernst zu nehmendere Kritik verweist darauf, dass im Begriff der

»Identität« und der damit verbundenen Vorstellung einer vollintegrierten

Persönlichkeit ein (Selbst-)Disziplinierungs- und Herrschaftskonzept enthal-

ten sei, in dem uns die Schattenseiten dieses Subjektverständnisses begegne-

ten. Bereits Adorno und Horkheimer hatten das in ihrer Dialektik der Auf-

klärung (1969) unmissverständlich formuliert: »Furchtbares hat die Mensch-

heit sich antun müssen, bis das Selbst, der identische, zweckgerichtete, männ-

liche Charakter des Menschen geschaffen war« (Horkheimer/Adorno 1969,

33). 

Ist diese, mit dem Projekt der Moderne verbundene Vorstellung des die

eigene und äußere Natur disziplinierenden, sich selbst ermächtigenden Men-

schen nicht etwas, was wir getrost hinter uns lassen sollten? Das Ende des

Zwangscharakters böte die Chance der Befreiung von gesellschaftlichen

Normierungen und Standardisierungen. Adorno drückte dies in der Negativen

Dialektik so aus: »Das befreite Ich, nicht länger eingesperrt in seine Identität,

wäre auch nicht länger zu Rollen verdammt« (Adorno 1975, 275).

Aus einem vergleichbaren Motiv heraus haben sich in der Philosophie und

in den Sozialwissenschaften in den letzten Jahrzehnten dekonstruktivistische

und postmoderne Stimmen zu Wort gemeldet, die sich kritisch mit diesem

modernen Subjekt- und Identitätsbegriff auseinander setzen. In ihnen wird das

»postmoderne« Subjekt bzw. Selbst als plurales, multiples Selbst konzipiert

bzw. differenzlogisch im Verhältnis zum Anderen bestimmt, womit sowohl

das Einheits- als auch das Autonomieideal des klassisch-modernen Modells

verabschiedet werden soll.

12_Bauer  03.03.2002 17:40 Uhr  Seite 129

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Alternative von Verabschiedung oder Rechtfertigung des so verstande-

nen modernen Identitätskonzepts ist jedoch keinesfalls so zwingend, wie es

zunächst scheinen mag. Einen dritten Weg eröffnen Ansätze, die zum einen

von der konstitutionslogisch verstandenen intersubjektiven Verfasstheit des

Individuums ausgehen und zum anderen die Identitätsthematik als ein dyna-

misch-prozesshaftes Geschehen fassen. Identitätsbildung wäre dabei als eine

unabschließbare Aufgabe der Kohärenzstiftung zu denken, die nicht mehr

einer hierarchisch gedachten Ordnung der Selbstanteile des klassischen

Modells verhaftet ist (vgl. Gimmler 1997, 20), die aber auch nicht gesellschaft-

liche Fragmentierungsprozesse im Sinne einer Befreiung von Identitäts-

zwängen theoretisch affirmierend verdoppelt. Die Grundlagen für ein solches

Subjektmodell, so meine These, lassen sich in den sozialpsychologischen

Arbeiten des amerikanischen Pragmatismus auffinden.

Mit der Themenstellung »Identitätsbildung und gesellschaftlicher Wandel«

ist ein zeitdiagnostischer und gesellschaftstheoretischer Fokus angesprochen.

In einem ersten Schritt möchte ich daher die gesellschaftlichen Veränderungen

in ihrer Relevanz für gegenwärtige Identitätsbildung, Sinn- und Wertorientie-

rung herausstellen (1). In einem zweiten Schritt werde ich die Identitäts-

thematik aus dem Blickwinkel sozialpsychologischer Ansätze behandeln, die

die Tradition des sozialwissenschaftlichen Pragmatismus maßgeblich geprägt

haben (2). Danach stelle ich einige Befunde der neueren empirischen Iden-

titätsforschung in Form zweier Typologien gegenwärtiger Identitätsformen

dar. Damit werden zugleich einige der ambivalenten Folgen des gesellschaftli-

chen Wandels für die Individuen und für die Bedingungen heutiger

Identitätsbildung aufgezeigt (3). 

Wenn Individuen zunehmend aus dem »stahlharten Gehäuse der Hörig-

keit« (Weber) freigesetzt werden oder sich selbst befreien, stellt sich umso

vehementer die Frage, welche neuen sozialen und institutionellen Formen der

Einbindung in der Lage sind, den Tendenzen gesellschaftlicher Anomie,

Desintegration und individueller Orientierungskrisen zu begegnen. Es geht

dann auch um institutionelle Lernprozesse, darum, wie Institutionen sich die-

sen neuen Herausforderungen stellen.

Zentrale Veränderungen, die gesellschaftliche Institutionen durch die so-

ziale Wandlungsdynamik erfahren haben, sind deshalb Gegenstand der fol-

genden Kapitel. Unter Bezugnahme auf die Liberalismus-Kommunitarismus-

Debatte werde ich auf den Zusammenhang von Identitätsbildung und Verge-

meinschaftung sowie Deweys Idee einer demokratischen Gemeinschaft einge-

hen, in der das Verhältnis von Individuum und Sozialität für posttraditionale

Gesellschaften produktiv gefasst werden kann (4).

Dies wird (5) am Beispiel religiöser und politischer Institutionen konkreti-

siert, die als Akteure gesellschaftlicher Sinnproduktion in die Krise geraten

sind, weil institutionelle (Sinn-)Angebote und individuelle Bedürfnislagen

immer schwerer in Einklang zu bringen sind. Wenn institutionelle Lern-

130 | Walter Bauer

12_Bauer  03.03.2002 17:40 Uhr  Seite 130

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


prozesse in Form einer demokratischen Öffnung und gesteigerten Partizipa-

tionskultur unterbleiben und somit auch individuelle Entfaltungsmöglich-

keiten nicht realisiert werden können, hat dies negative Folgen für beide Sei-

ten.

1 . D I AGNO S EN DER TRAN S FORMAT I ON MODERNER GE S E L L S CHA F T EN

Die These, dass wir es gegenwärtig mit einer starken gesellschaftlichen

Wandlungsdynamik zu tun haben, in der sich zentrale Grundstrukturen

moderner Gesellschaften verändern, ist ein verbreiteter Topos. Eine Lesart die-

ser Prozesse ist von soziologischer Seite unter den Schlagworten der »reflexi-

ven« bzw. »zweiten« Moderne in die Debatte eingeführt worden. Vor allem

Beck (vgl. 1986, 1996) und Giddens (vgl. 1991, 1995, 1996) haben die These

entwickelt, dass wir uns auf dem Weg in eine »reflexive«, »zweite« oder »nach-

traditionale« Moderne befänden. Reflexive Moderne bedeute zum einen, dass

wir zunehmend mit den Rückwirkungen der (unintendierten) Nebenfolgen des

Modernisierungsprozesses selbst konfrontiert würden. Die gesellschaftlichen

Subsysteme wie Politik, Ökonomie, Wissenschaft etc. sähen sich zunehmend

vor die Bearbeitung von Problemen gestellt, die sie selbst erzeugt hätten.

Gesellschaften würden somit in wachsendem Maße objektiv reflexiv. Zum

anderen hebt insbesondere Giddens auf zwei zentrale Aspekte ab:

»Der eine besteht in der Ausdehnung moderner Institutionen, Universalisierung durch einen
Globalisierungsprozess. Der andere, der jedoch mit dem ersten direkt verbunden ist, besteht in einem bewuss-
ten Wandel, der sich als die Radikalisierung der Moderne bezeichnen lässt. Hier haben wir es mit Prozessen
der Sinnentleerung, des Exhumierens und Problematisierens von Tradition zu tun.« (Giddens 1996, 114 f.)

Diese Enttraditionalisierung und Pluralisierung von Lebenswelten führe

zugleich zu einer verstärkten Individualisierung von Lebenslagen, die Beck so

charakterisiert: Individualisierung bedeute zunächst eine »Herauslösung aus

historisch vorgegebenen Sozialformen und -bindungen« sowie den »Verlust von

traditionalen Sicherheiten im Hinblick auf Handlungswissen, Glauben und lei-

tende Normen«. Zugleich entstünde eine »neue Art der sozialen Einbindung«

(Beck 1986, 206) durch institutionalisierte Steuerungssysteme der Gesell-

schaft.

Ein weiteres signifikantes Kennzeichen der reflexiven Moderne besteht in

der Veränderung der Basis unseres Wissensbestandes. Wissenschaftlich

erzeugte Wissensbestände wandern zunehmend in die alltägliche Lebenswelt

ein. Damit löse sich der Zusammenhang von Wissen und Gewissheit in der

Moderne zunehmend auf, weil an die Stelle des bisher vorwiegend über

Traditionen und Gewohnheiten vermittelten Wissens nicht wissenschaftlich

erzeugte Gewissheiten, sondern Zweifel, Kontingenz und Risiko träten. Dies

Identitätsbildung und gesellschaftlicher Wandel | 131

12_Bauer  03.03.2002 17:40 Uhr  Seite 131

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


liege in der Natur des wissenschaftsförmigen Wissens. »Modernity institutio-

nalises the principle of radical doubt and insists that all knowledge takes the

form of hypotheses« (Giddens 1991, 3).

Dieser Vorgang führe auch dazu, dass die Aufgabe individueller

Lebensgestaltung und die Ausbildung identitätsstiftender Selbstentwürfe zu

einem auf Dauer gestellten selbstreflexiven Unterfangen würden. »The reflexi-

ve project of the self, which consists in the sustaining of coherent, yet conti-

nuously revised, biographical narratives, takes place in the context of multiple

choice as filtered through abstract systems« (5).

Unter den Bedingungen einer nachtraditionalen Lebenswelt schwinden die

Bindungskräfte traditioneller Sozialformen wie Familie, Verwandtschaft und

Nachbarschaften insbesondere in urbanen Lebenswelten. Somit bieten sich

neue Freiräume, aber auch neue Anforderungen für die Gestaltung der per-

sönlichen Lebenspraxis und -entwürfe. Dabei lösen sich Gewohnheiten, Tra-

ditionen, eingeschliffene Deutungs- und Handlungsmuster im Zuge des Re-

flexivwerdens der Lebensführung nicht einfach auf, sie werden vielmehr auf

einen anderen, posttraditionalen Geltungsmodus umgestellt: Sie werden zu-

nehmend kontingent und damit begründungspflichtig.

Diese Entwicklungen haben also Auswirkungen darauf, wie Menschen

überhaupt so etwas wie Identität ausbilden können. Diese Entwicklung ist

ambivalent. Auf der einen Seite finden wir einen Zugewinn an Gestaltungs-

möglichkeiten durch Freisetzungsprozesse, auf der anderen Seite bedeutet dies

die zunehmende Notwendigkeit, das eigene Leben selbst in die Hand nehmen

zu müssen. Infolge der Individualisierung wächst der Anspruch, dieses in

Form einer »reflexiven Biografie« selbst konstruieren zu müssen.

2 . ZUM IDEN T I T Ä T S B EGR I F F AU S SO Z I A L P S Y CHO LOG I S CHER S I CH T 1

Als verbindender Grundzug in sozialwissenschaftlichen Identitätstheorien

kann die menschliche Fähigkeit zur Reflexivität angesehen werden, d. h. sich

durch symbolvermittelte Formen der Selbstthematisierung zu Aspekten des

menschlichen Selbst- und Weltverhältnisses verhalten zu können und diese

aus der Innenperspektive zu artikulieren (vgl. Straub 1991, 54).2 Damit ist auch

132 | Walter Bauer

1 Wir finden in diesem Feld verschiedene Begriffstraditionen mit den Termini »Identi-

tät«, »Selbst« und »Subjekt«, wobei die unterschiedlichen Verwendungen nicht nur ent-

lang disziplinärer Grenzen, also etwa zwischen Soziologie, Psychologie und Philosophie

verlaufen, sondern auch quer dazu. Ich schließe mich der verbreiteten Praxis an, auch

dort Identität zu verwenden, wo im angloamerikanischen Sprachraum von self die Rede

ist. Erinnert sei an die deutsche Übersetzung von Meads Mind, Self, and Society als Geist,
Identität und Gesellschaft.
2 Dies macht sich insbesondere eine qualitativ verfahrende Identitäts- und auch Bio-

grafieforschung zu eigen, indem sie sich auf Selbstnarrationen als empirische Datenbasis

stützt.

12_Bauer  03.03.2002 17:40 Uhr  Seite 132

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gemeint, dass mit dem Identitätskonzept nur mittelbar Aspekte des inhaltlich-

materialen (Geworden-)Seins von Individuen intendiert sind. Vielmehr geraten

Kompetenzen in den Blick, die das Verhältnis des Subjekts zu sich selbst und

Welt charakterisieren, also vor allem interaktive und kommunikative

Fähigkeiten, etwa der Selbstpräsentation, der Perspektivübernahme und des

Umgangs mit unterschiedlichen (Rollen-)Erwartungen.

Inwieweit dies auch für das von Erikson seit Mitte der 40er Jahren ent-

wickelte Identitätsmodell gilt, welches psychoanalytische Einsichten mit sozial-

psychologischen Motiven verknüpft, ist seit längerem umstritten.3 Das zentra-

le Problem des Selbst- und Weltverhältnisses, das Erikson mit seinem

Identitätskonzept zu fassen sucht, kreist um die Frage, wie Menschen eine

Passung zwischen dem »subjektiven ›Innen‹ und dem gesellschaftlichen

›Außen‹« (Keupp u. a. 1999, 28) herstellen können. Mit dem Identitätsbegriff

ist die Fähigkeit des Ichs gemeint, Kontinuität und Gleichheit auch vor dem

Hintergrund von inneren und äußeren Veränderungen aufrechtzuerhalten

(vgl. Erikson 1973, 138 f.). Die Ausbildung der Ich-Identität ist für ihn vorran-

gige Aufgabe der Adoleszenz, letztlich aber eine lebenslange Aufgabe.

»Genetisch betrachtet, zeigt sich der Prozess der Identitätsbildung als eine sich

entfaltende Konfiguration, die im Laufe der Kindheit durch sukzessive Ich-

Synthesen und Umkristallisierungen allmählich aufgebaut wird« (Erikson

1973, 144). Die Erarbeitung und Aufrechterhaltung dieses Kerns einer inneren

Einheitlichkeit und Kontinuität ist für ihn die Basis einer erfolgreichen

Lebensbewältigung.

Schon früh gab es kritische Stimmen, die an diesem Ansatz vor allem die

als Idealtypus behauptete Form der gesellschaftlich integrierten Persönlichkeit

monierten. Weitere Kritikpunkte waren und sind die Fokussierung der

Identitätsthematik auf die Lebensphase Jugend sowie die Vorstellung von

Identität als etwas, das man im Laufe seines Lebens als einen sicheren Besitz

erworben haben könnte. Dies hängt sicherlich damit zusammen, wie Erikson

eine gelingende Identitätsbildung im Sinne eines sich über unterschiedliche

Lebenslagen hinweg durchhaltenden, einheitlichen Ichs durch inhaltliche

Setzungen normativ auszeichnet. Damit gerät er in die Nähe der liberalen

Tradition eines »besitzbürgerlichen (possessiven) Individualismus« und eines

Subjektmodells, welches die soziale Vermitteltheit und Bedingtheit menschli-

cher Subjektkonstitution als solche zwar nicht ausblendet, aber in der

Vorstellung einer gelingenden Übernahme gesellschaftlich angebotener Rollen

und Laufbahnen die Versöhnung von psychodynamischen und sozialisatorisch

erworbenen Persönlichkeitsaspekten normativ auszeichnet. Sofern es also um

inhaltliche Bestimmungen geht, ist die Kritik berechtigt, dass angesichts heuti-

ger Pluralisierung und Enttraditionalisierung von Lebensläufen sein Modell zu

Identitätsbildung und gesellschaftlicher Wandel | 133

3 Vgl. dazu Straub (1991, 58 ff.), der einige der postmodern inspirierten, kritischen

Lesarten von Erikson als einseitig und verfälschend ansieht.

12_Bauer  03.03.2002 17:40 Uhr  Seite 133

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wenig berücksichtigt, dass die sozial mitkonstituierte Identität vermehrt über –

teils konflikthaft verlaufende und riskante – soziale Aushandlungsprozesse

und nicht bloß rezeptive Übernahme von Identitätsangeboten erfolgen muss

(vgl. Krappmann 1997, 80). Inhaltliche und formale Identitätsaspekte, die sich

beide bei Erikson finden, müssten generell deutlicher auseinander gehalten

werden. Die Herstellung und Aufrechterhaltung von Identität als Leistung

eines Ichs, welches innere Einheitlichkeit und Kontinuität gewähren soll, stellt

jedoch eine formaltheoretische Bestimmung dar, die auch unter veränderten

sozialen Bedingungen nicht obsolet geworden ist. Es ist letztlich eine empi-

risch zu klärende Frage, ob eine Vermittlung von inneren Bedürfnissen,

Wünschen und Ansprüchen mit äußeren Erwartungen und Anforderungen

schwieriger und riskanter geworden ist.

Die sozial-interaktive Situiertheit und Bedingtheit des Selbst steht von

Anfang an im Zentrum der sozialpsychologischen Tradition des amerikani-

schen Pragmatismus zu Beginn dieses Jahrhunderts. Vor allem bei James und

Mead verbinden sich zwei Anliegen: die Verabschiedung philosophischer

Subjektkonzeptionen im Sinne eines transzendentalen, logischen Ichs zuguns-

ten eines empirischen Subjektbegriffs sowie ein Plädoyer für ein interaktionis-

tisches, sozial konstituiertes Selbstkonzept.

Bekanntlich fasst Mead das Selbst als Verhältnis von I und Me. Entschei-

dend für das Identitätsverständnis sei, wie das Subjekt die Synthetisierung und

Vermittlung von individuellem, impulsiv-spontanem I und dem Me als den ver-

innerlichten gesellschaftlichen Erwartungen (signifikanter) Anderer erbringe

(vgl. Mead 1980, 216 ff.).4 Meads interaktionistisches Selbst ist in diesem Sinne

ein integraler Bestandteil von Gesellschaft. Darüber hinaus finden wir bei

Mead bereits den Gedanken eines multiplen, pluralen Selbst, wenn wir uns in

unterschiedlichen sozialen Handlungskontexten bewegen und verhalten.

»Wir spalten uns in die verschiedensten Identitäten auf, wenn wir zu unseren Bekannten sprechen. Mit dem
einen diskutieren wir Politik, mit einem anderen Religion. Es gibt die verschiedensten Identitäten, die den
verschiedensten gesellschaftlichen Reaktionen entsprechen« (Mead 1980, 184 f.).

Als Zwischenresümee lässt sich festhalten: Zentrale Einwände gegen das klas-

sisch-neuzeitliche Subjekt- und Identitätskonzept, vor allem gegen seine mono-

logisch gedachte Konstitution und sein ich-zentriertes Menschenbild, sind im

134 | Walter Bauer

4 Im Vorgang der Perspektiv- und Rollenübernahme sieht Mead den Kern der Identi-

tätsbildung. Am Beispiel des Spielens zeigt er den Übergang der Internalisierung des

»konkreten« zum »generalisierten Anderen« auf. »Der grundlegende Unterschied zwi-

schen dem Spiel [= play, W.B.] und dem Wettkampf [= game, W.B.] liegt darin, dass in letz-

terem das Kind die Haltung aller anderen Beteiligten in sich haben muss. [...] Die orga-

nisierte Gemeinschaft oder gesellschaftliche Gruppe, die dem Einzelnen seine einheitli-

che Identität gibt, kann ›der (das) verallgemeinerte Andere‹ genannt werden. Die Haltung

dieses verallgemeinerten Anderen ist die der ganzen Gemeinschaft« (Mead 1980, 196).

12_Bauer  03.03.2002 17:40 Uhr  Seite 134

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Blick auf die interaktionistisch-pragmatische Konzeption nicht berechtigt. De-

ren Subjektbegriff ist sozial situiert und vermittelt – und dies mehr als viel-

leicht wünschenswert erscheint. Während nämlich im klassischen Pragma-

tismus die Konzeption dieses sozialen Selbst noch mit einer progressiven Per-

spektive versehen war (persönliche Handlungsfähigkeit, Wachstum und demo-

kratischer Fortschritt), wendet sich spätestens seit den 50er Jahren die psycho-

logische und soziologische Forschung zunehmend auch der »dunklen Seite«

(Holstein/Gubrium 2000, 38) der Identitätsbildung zu. Das Selbst gerät in die

Gefahr, im Sog sozialer Einflüsse, Anforderungen und Identitätszuschrei-

bungen »unterzugehen«.

Eine der einflussreichsten Veröffentlichungen war Riesmans Buch Die ein-

same Masse (dt. 1958). Riesman unterscheidet hier den »innengeleiteten« vom

»außengeleiteten« (im Original: »other-directed«) Charaktertypus. Der innen-

geleitete Typus hat »sich frühzeitig ein Schema von verinnerlichten

Lebenszielen« (Riesman 1958, 25) angeeignet, während der außengeleitete Typ

Verhaltenskonformität durch die »Tendenz, für die Erwartungen und Wün-

sche anderer empfänglich zu sein«, erzeugt. Auch wenn er nicht normativ-

explizit die Überlegenheit des innen-geleiteten Typus markiert, so ziehen sich

doch zahlreiche Konnotationen durch das Werk, die das nahe legen.5

Riesman wurde hier als Beispiel für eine Sicht zitiert, die zwar den An-

passungs- und Konformitätsaspekt von Sozialisation problematisiert, aber letzt-

lich im Bereich mehr oder weniger sozial akzeptierter bzw. erwünschter Identi-

tätsformationen verbleibt. Die Forschung zu Prozessen sozialer Desorganisation

und Devianz seit den 60er Jahren wandte sich verstärkt der Lage sozialer Außen-

seiter sowie sozialpathologischen Entwicklungen zu (vgl. etwa Beckers Studie

über den Outsider, 1963). Spätestens hier geriet die Problematik sozialer Devianz

und sozialer Stigmatisierung (v. a. bei Goffman) auf die Tagesordnung sozialp-

sychologischer Forschung. Die hier thematisierte Seite des sozial vermittelten

Selbst kreist also um das Problem, wie, vermeintlich paradox, die Sozialität an

der Erzeugung antisozialer Strukturen beteiligt ist.6

Resümierend kann festgehalten werden, dass bei den frühen sozialpsycho-

logischen Klassikern Identitätsbildung vorrangig im Medium kommunikativ-

interaktiver Prozesse gedacht, dem Aspekt von Macht und Gewalt in Interak-

tionsbezügen jedoch zu wenig Rechnung getragen wurde. Identitätszuschrei-

bungen in Form von Stigmatisierungen, rigiden Grenzziehungen von ich und

Identitätsbildung und gesellschaftlicher Wandel | 135

5 Riesmans »innen-geleiteter Typ« ist natürlich auch das Resultat der Verinnerlichung

sozialer Autoritäten, d. h. nicht wirklich »autonom«. Gerade weil sein Anliegen letztlich

aber dieser Problematik der Autonomie gilt, lässt sich die zeitdiagnostisch belegte

Zunahme des außengeleiteten Typs in diesem Sinne als »Verfallsgeschichte« lesen. 

6 Hier ist vor allem der von Lemert geprägte Begriff der »sekundären Devianz« ein-

schlägig; (vgl. Lemert, E.: Social Pathology, 1950). »When a person begins to employ his

deviant behavior, or a role based on it, as a means of defense, attack, or adjustment to the

overt and covert problems created by the consequent societal reaction to him, his deviati-

on is secondary« (Lemert 1950, 76, hier zit. n. Holstein/Gubrium 2000, 53).

12_Bauer  03.03.2002 17:40 Uhr  Seite 135

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


anderen bzw. wir und anderen auf kollektiver Ebene blieben zunächst unter-

belichtet. »[D]iese Verschränkung von Dialog und Ausgrenzung [wurde] sicher

nicht angemessen begriffen« (Joas 1996, 368).

Die Konzeption der Genese des Selbst bzw. von Identität im Rahmen der

pragmatistisch-interaktionistischen Sozialpsychologie verweist mit aller

Deutlichkeit auf deren soziale Vermittelt- und Bedingtheit. Damit ist jedoch das

Autonomiethema als solches noch nicht ad acta gelegt. Vielmehr rücken unter-

schiedliche Formen der Vermittlung von Individuum und Gesellschaft in den

Blick. Einen Vorschlag in der Tradition einer kritischen Gesellschaftstheorie

haben seit den 70er Jahren Habermas (z. B. 1976, 1983) und Döbert und  Nunner-

Winkler (1975) mit ihrem Theoriemodell einer interaktionistisch und entwick-

lungslogisch konzipierten Identitätsentfaltung vorgelegt. Die Ausbildung der Ich-

Identität als Vorgang zunehmender Autonomie eines sprach- und handlungs-

fähigen Subjekts begreift die soziale Vermitteltheit der Subjektgenese im Modus

einer zunehmenden Fähigkeit, sich mit gesellschaftlichen Anforderungen und

Rollenerwartungen – über krisenhaft verlaufende biografische Transformations-

prozesse – so auseinander zu setzen, dass die unhinterfragte, konventionelle

Geltung gesellschaftlicher Regeln, Normen und Konventionen diskursiv-reflexiv

infrage gestellt wird. Mit ihrem Konstrukt einer postkonventionellen Ich-Identität

intendiert eine emanzipatorisch-kritische Sozialisationstheorie, das Erbe einer

idealistischen Philosophie mit sozialwissenschaftlichen Mitteln so zu reformulie-

ren, dass deren normativer Gehalt zumindest als kontrafaktischer Anspruch auf-

bewahrt und zugleich empirische Anschlüsse möglich werden.

Dies erlaubt auch der empirisch untermauerte Vorschlag einer Struktur-

typologie von Identitätsformen, den Marcia seit den 60er Jahren im Anschluss

an Erikson entwickelt hat und der vor allem in der amerikanischen psychologi-

schen Identitätsforschung weite Verbreitung gefunden hat. Seine Typologie

ermöglicht es, in Verbindung mit dem interaktionistischen Sozialisations-

modell bestimmte Verläufe der Identitätsbildung als Wechselspiel von (reflexiv

bearbeitbaren) Krisen, Suchprozessen und neuen Identitätsentwürfen zu den-

ken.

Ausgehend von der eriksonschen Polarität: Identität versus Identitäts-

diffusion entwickelt Marcia eine Vierertypologie von Identitätsformen auf der

Basis der Kriterien »innere Verpflichtung« (commitment) und »Krise« im

Sinne einer Erprobung und Prüfung von Alternativen (zum Folgenden vgl.

Keupp u. a. 1999, 80 ff.; Kraus/Mitzscherlich 1997, 149 ff.).

1. Typ: erarbeitete Identität. Sie entspricht dem eriksonschen Pol gelungener

Identitätsbildung. Hier gebe es sowohl eine innere Verpflichtung als auch die

Erfahrung des explorativen, krisenhaften Prozesses der Identitätsbildung.

2. Typ: Moratorium. Damit ist eine explorative Suchphase gemeint, ohne

dass es bereits zu Festlegungen (Verpflichtungen) gekommen sei.

3. Typ: traditionsbestimmte Identitätsübernahme (foreclosure). Diese Forma-

tion zeichne sich durch die weitgehend ohne krisenhafte Suchprozesse verlau-

136 | Walter Bauer

12_Bauer  03.03.2002 17:40 Uhr  Seite 136

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


fende Übernahme vorfindlicher, meist aus der familialen Sozialisation

herrührender Identitätsentwürfe aus.

4. Typ: Identitätsdiffusion. Kennzeichnendes Merkmal dieses Musters sei

eine fehlende Festlegung und eine nicht vorhandene Experimentierphase.

Auffallend dabei sei, so Marcias Befund, dass die Betroffenen sich zumeist

wenig besorgt über diesen Zustand zeigten.

Das Identitäts-Status-Modell erlaubt durch seinen zeitlich und sozial situ-

ierteren Lebensweltbezug, sich ändernde Formen und Ausprägungen von

Identitätstypen empirisch zu beschreiben. So stellte Marcia in Untersuchun-

gen in den 80er Jahren eine starke Zunahme des Typus »Identitätsdiffusion«

fest, d. h. eine wachsende Zahl Jugendlicher war offensichtlich nicht bereit,

sich auf verbindliche und verpflichtende Orientierungen, Werte und Beziehun-

gen festzulegen.7 Dies führte zu einer Teilrevision der zunächst »pathologi-

schen« Lesart im Sinne einer misslungenen Identitätsbildung. Unter gesell-

schaftlichen Bedingungen, die von Menschen vermehrt Flexibilität und Mobi-

lität erfordern, können bestimmte Varianten der Identitätsdiffusion als »kultu-

rell adaptive Diffusion« (Kraus/Mitzscherlich 1997, 160) durchaus angemes-

sen im Sinne der Adaptation an äußere Lebensbedingungen sein.8

Eine weitere Implikation dieses Modells liegt darin, dass Entwicklungs-

verläufe und -übergänge zwischen den verschiedenen Identitätsmodi empi-

risch rekonstruierbar werden. Zwar hält auch Marcia an der implizit normati-

ven Folie fest, dass die erarbeitete Identität anzustreben sei, denkbar ist jedoch,

dass z. B. diese Identitätsform sich unter den heutigen gesellschaftlichen

Voraussetzungen eines lebenslangen Identitätsmanagements zu einem (nur)

phasenweise erreichbaren Zustand wandelt, der sich mit Perioden eines

Moratoriums oder einer Krise abwechseln kann.

Die postmoderne Kritik am klassischen Subjektbegriff bildet auch die

Ausgangsbasis für die theoretischen und empirischen Arbeiten einer Gruppe

deutscher Sozialpsychologen seit den 80er Jahren (vgl. z. B. Keupp/Bilden

1989; Keupp 1994, Keupp/Höfer 1997; Keupp u.a. 1999). In den frühen

Beiträgen zum Entwurf einer postmodern gedachten »Patchwork-Identität«

(Keupp 1994, 243) wird das eriksonsche Identitätskonzept als ein überholter,

klassisch-moderner Vorschlag kritisiert.9 Sein Modell wird hier vorrangig im

Sinne der erwähnten inhaltlich-materialen Bestimmungen gelesen, Identität

als ein »innerer Besitzstand« verstanden, der den Kern der »gut integrierten«

Identitätsbildung und gesellschaftlicher Wandel | 137

7 Seit Mitte der 80er Jahre verdoppelte sich der Anteil des Typus Identitätsdiffusion

von früher durchschnittlich 20 % auf nunmehr 40 % der Untersuchten.

8 Sennetts Studie Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Kapitalismus (2000) zeigt an

zahlreichen Facetten der Transformationen der kapitalistischen Ökonomie in Richtung

auf Flexibilität, schwache Bindungen und flache Gemeinschaften (Teamwork) das gesell-

schaftliche Pendant dazu auf.

9 Zur Kritik an diesem und von anderen Autoren geführten postmodernen

Identitätsdiskurs vgl. Straub (1991), vgl. auch den Beitrag von Kokemohr in diesem Band.

12_Bauer  03.03.2002 17:40 Uhr  Seite 137

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


bürgerlichen Modalpersönlichkeit bildet.10 In den neueren Arbeiten (vgl.

Keupp u.a. 1999, 25 ff.) hingegen ist die Sicht auf Erikson vermittelnder. Im

Vordergrund steht nun die Differenz zwischen »den universellen und den

soziohistorisch spezifischen Dimensionen des Identitätsproblems« (31) sowie

die Analyse je zeitspezifischer Ausgestaltungen der Konstruktionsprozesse von

Identität. Dies mündet in eine Dreiertypologie von Identitätsformationen, die

enge Bezüge zu der von Marcia auffweist.

Den ersten Typ (vgl. Keupp u.a. 1999, 290 ff.) bilden die selbstbezogenen

Individualisten. Dieser Typ entspreche am ehesten dem auch medial vielfach pro-

pagierten Leitbild des vielseitig aktiven, fitten, liberal-individualistischen und auf

seine individuelle Befindlichkeit Wert legenden Menschen. Die zweite, traditio-

nale bzw. fundamentalistische Form reagiere überwiegend defensiv auf die gesell-

schaftlichen Pluralisierungs- und Transformationsprozesse. Das Bemühen gelte

der Herstellung eines gesicherten Fundaments kollektiv vermittelter Identitäts-

konstruktionen, sei es mittels nationaler, religiöser oder patriarchaler Orientie-

rungen. Der dritte Typus eines reflexiv-kommunitären Selbst bemühe sich um eine

Balance zwischen Eigenständigkeit und Autonomie einerseits sowie sozialer Be-

zogenheit andererseits. Wichtig sei der Aufbau selbst gewählter sozialer Netz-

werke und die Möglichkeit solidarischer Erfahrungen und die Stärkung der eige-

nen Kompetenz, sein Leben zu meistern.

Neben den Bezügen dieser Typologie zu der von Marcia gibt es hier auch

Anknüpfungsmöglichkeiten an das strukturgenetisch-interaktive Modell der

Identitätsbildung. Die von Keupp benutzten Charakteristika legen nahe, den

reflexiv-kommunitären Typ als Ausprägung einer postkonventionellen Ich-

Identität zu verstehen. Aspekte wie Eigenverantwortung und -initiative bei der

Gestaltung des eigenen Lebens in seiner Einbettung in vielfach selbst erarbei-

tete soziale Bezüge haben erkennbar emanzipatorische Züge, weil hier die

durch Enttraditionalisierung entstandenen Spielräume bei der Gestaltung des

eigenen Lebens produktiv genutzt werden. Die beiden anderen Typen weisen

Bezüge zur konventionellen Identitätsformation auf, indem sie sich entweder

durch eine eher affirmative Bejahung des gesellschaftlich konstruierten und

medial bereitgestellten Marktes an Sinn- und Identitätsbausteinen auf sozial

propagierte Vorgaben einlassen oder indem sie dem Prozess der Vervielfälti-

gung und damit Relativierung von Sinnentwürfen durch verstärkte Retra-

ditionalisierung und Festhalten an stabilen, essentialistischen Entwürfen von

kollektiven Identitätszugehörigkeiten zu begegnen trachten.11

138 | Walter Bauer

10 Erikson hat sein Identitätskonzept auch inhaltlich (im Sinne von Rollenaspekten)

definiert. Genau dies finden wir jedoch auch in den neuen Metaphern wie Patchwork,

Bastelbiografie etc., mit dem einzigen Unterschied, dass hier nicht qua Tradition vorge-

gebene, sondern neue, vielfältige und austauschbare Inhalte vorliegen. Identität gründet

jedoch »nicht in der Art der Inhalte, sondern im Modus der Aneignung von Inhalten […].

Identität gewinnt, wer die Frage nach der eigenen Identität autonom stellt und beantwor-

tet.« (Nunner-Winkler 1990, 675)

11 Straubs Kritik an der vielfach empirielosen postmodernen armchair psychology

12_Bauer  03.03.2002 17:40 Uhr  Seite 138

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 . BED INGUNGEN SP Ä TMODERNER IDEN T I T Ä T S A RBE I T

Neben der sozialen Vermitteltheit muss Identitätsbildung auch als dynami-

sches, prozesshaftes Geschehen verstanden werden. Mit den sich ausdifferen-

zierenden gesellschaftlichen Verhältnissen stellen sich zugleich erhöhte

Anforderungen des Aushandelns und -balancierens eines konsistenten Selbst-

und Weltbezugs an den Einzelnen. Dabei kommt zwei Faktorenkomplexen

eine zentrale Rolle zu: Das Individuum benötigt für die alltägliche Identitäts-

arbeit Ressourcen (subjektive Dimension) sowie die Einbindung in soziale

Anerkennungsverhältnisse (soziale Dimension).

a) Ressourcen, über die ein Individuum verfügen kann, sind notwendige,

wenn auch nicht hinreichende Bedingungen für eine einigermaßen gelingen-

de Identitätsbildung. In Anlehnung an Bourdieu (1983) lassen sich hier drei

Arten von Ressourcen bzw. Kapitalsorten unterscheiden: (1.) Materielles (öko-

nomisches) Kapital; also alles, was prinzipiell in Geld konvertierbar ist. (2.)

Soziales Kapital/Ressourcen: Sie umfassen Umfang und Qualität des Netzes

an sozialen Beziehungen und sozialen Zugehörigkeiten. (3.) Kulturelles Kapi-

tal: Dieses besteht in erworbenen Fähigkeiten und Fertigkeiten (größtenteils in

Bildungsprozessen erworben), in vergegenständlichter Form (Bücher, Musik,

Bilder etc.) und in institutionalisierter Form in anerkannten Bildungsabschlüs-

sen, Titeln etc.

Bis zu einem gewissen Grade sind diese Kapitalsorten ineinander konver-

tierbar. Dem familialen Lebenskontext kommt hier ein zentraler Stellenwert im

Sinne des intergenerationellen Ressourcentransfers zu. Zugleich bedeutet dies,

dass in dem Maße, in dem tradierte soziale Milieus sich auflösen, sie in ihrer

Funktion der Bereitstellung dieser Ressourcen an Bedeutung verlieren. Die

»Ressourcenakquisition« wird zunehmend individualisiert und in den Verant-

wortungshorizont des Individuums gestellt. Dies ist ein Vorgang, der maßgeb-

lich an der Zunahme gesellschaftlicher Ungleichheit beteiligt ist und in welchem

ein potentieller gesellschaftlicher Sprengsatz enthalten ist. So zeigen Analysen

im Rahmen der empirischen Netzwerkforschung, dass gerade sozioökonomisch

unterprivilegierte Gruppen in allen Bereichen Defizite aufweisen, insbesondere

und gerade auch bei der aus eigener Initiative zu leistenden Beziehungsarbeit.12

Identitätsbildung und gesellschaftlicher Wandel | 139

(Straub 2000, 167), die gegen »moderne« Ansätze ein strukturell anderes Subjektmodell

postuliert, erweist sich auch deshalb als berechtigt, da dort, wo empirische Befunde und

Typologien aus dieser Perspektive vorliegen, diese relativ problemlos mit älteren

Ansätzen, wie angedeutet, vermittelt werden können. Was sich u. U. geändert hat, sind

explizite oder implizite Wertungen hinsichtlich bestimmter Identitätsformationen.

12 Es wäre inzwischen Sozialromantik zu glauben, dass materielle Armut durch den

Reichtum an zwischenmenschlichen Beziehungen aufgewogen würde. Die genannten

Kapitalsorten sind auch füreinander Ressourcen. Dies führt dann zu dem bekannten

»Matthäus-Effekt«: »Denn wer da hat, dem wird gegeben werden, dass er die Fülle habe;

wer aber nicht hat, von dem wird auch genommen, was er hat« (Matthäus 13,12, zit. nach

Keupp 1997, 305).

12_Bauer  03.03.2002 17:40 Uhr  Seite 139

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


b) Für ein Identitätsverständnis, welches dessen soziale Vermitteltheit ins

Zentrum stellt, ist die Form der sozialen Bezüge relevant, in die ein

Individuum eingebunden ist. Die sozial-interaktive Mitkonstituiertheit des

Subjekts wird dabei in der sozialphilosophischen Tradition seit Hegel unter

dem Thema der Anerkennung behandelt. Honneth hat dies in jüngster Zeit auf-

gegriffen und unter Einbezug der meadschen Sozialpsychologie entfaltet. Es

hat sich in dieser Tradition eingebürgert, drei Formen von Anerkennungs-

verhältnissen zu unterscheiden (vgl. Honneth 1992, 211):

1. Auf der Ebene der Primärbeziehungen werde Anerkennung v. a. in Form

emotionaler Zuwendung vermittelt. Sie leiste einen Beitrag zur Ausbildung

von Selbstvertrauen, Missachtung schlage sich insbesondere in physischen und

psychischen Formen der Gewalt und Misshandlung nieder.

2. Eine zweite Form umfasst die wechselseitige Anerkennung der Subjekte

als Träger von Rechten. Dies bilde die Grundlage individueller Selbstachtung.

Verstöße resultierten in Entmachtungs- und Ausschließungsprozessen. 

3. Die dritte Form beziehe sich auf die sozial vermittelte, solidarische

Wertschätzung einer Person. Dies betreffe die Fähigkeiten und Eigenschaften

einer Person. Es geht hier um Ehre, Würde und soziales Ansehen. Missacht-

ungsformen seien Entwürdigung und Beleidigung.

Die Herausforderungen, die sich nun durch die eingangs entfaltete Zeit-

diagnose stellen, liegen auf der Hand: Anerkennung wird in dem Maße zum

Problem, in dem sich tradierte Formen von Wertschätzung qua gemeinschaft-

licher Sozialität (trotz ihrer Ambivalenz von Achtung und Missachtung) auflö-

sen. Die Aufgabe, vor der Individuen zunehmend stehen, ist deshalb, einen

eigenaktiven Beitrag bei der Herstellung und Aufrechterhaltung von solchen

sozialen Kontexten leisten zu müssen, in denen sie diese Anerkennungsform

erfahren können. Vergleichbares gilt auch für den Bereich der Primärbezie-

hungen und der partnerschaftlichen Sozialität im Ringen um Anerkennung

durch signifikante Andere (also in der Familie, der Partnerschaft etc.) und für

die rechtsförmige Dimension in öffentlichen Kontexten. Auseinandersetzun-

gen in der öffentlichen Arena im Sinne einer »Identitätspolitik« und des

»Kampfes um Anerkennung« seitens marginalisierter Minderheiten enthalten

neben der rechtsförmigen Anerkennungsthematik jedoch in der Regel auch

Ansprüche an gesellschaftliche Wertschätzung.

4 . ZUM VERHÄ L TN I S VON IDEN T I T Ä T UND GEME IN S CHA F T

Die bisherigen Überlegungen haben verdeutlicht, dass wir nicht zu wenig

Vergesellschaftung und gesellschaftliche Vermitteltheit, sondern eher zu viel

davon haben. Solange jedoch die gesellschaftliche Seite, das »Reservoir« an

sinnstiftenden Lebensentwürfen und Rollenerwartungen, das Menschen für

140 | Walter Bauer

12_Bauer  03.03.2002 17:40 Uhr  Seite 140

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ihre Identitätsarbeit vorfinden (sollten), nicht in den Blick genommen wird,

steht die Identitätsthematik auf nur einem Bein.

Durch die sozialphilosophische Position des anglo-amerikanischen Kommu-

nitarismus ist das Problem der Vergemeinschaftung, der Zugehörigkeit zu iden-

titätsrelevanten Anerkennungsverhältnissen, in den 80er Jahren neu aufgewor-

fen worden. Ein zentrales kommunitaristisches Anliegen besteht – ähnlich wie

im postmodernen Diskurs – in der Kritik des »ungebundenen«, monologisch

konzipierten Subjektmodells eines ontologisch fundierten politischen

Liberalismus, ein zweites betrifft die Frage nach der angemessenen Form politi-

scher Integration, die vom Kommunitarismus zugunsten eines primär ethisch

und nicht nur rechtlich integrierten Gemeinwesens beantwortet wird. 

Als eine Schwierigkeit der kommunitären Kritik hat sich die nicht immer

genügend beachtete Unterscheidung zwischen einer moralischen und einer

soziologischen Konstitutionsthematik von Subjektivität gezeigt. So wurde der

atomistische Personbegriff, der der Fassung eines neuzeitlich-liberalistischen

Rechtssubjekts zugrunde liegt, mit empirischen, entwicklungs- und sozialpsy-

chologisch konzipierten Subjektivitätsformen und Subjektbildungsprozessen

vermischt.13

Liberale und Kommunitaristen präferieren unterschiedliche Formen von

gesellschaftlicher Situierung und Vergemeinschaftung. Davon hängt dann auch

ab, wie das Verhältnis zwischen dem Bürger als (öffentlich-politischem) citoyen

und als (privatem) homme gefasst wird und welche sozialen Haltungen und

Aktivitäten als konstitutiv für das soziale und politische Gemeinwesen gelten.

Innerhalb des kommunitaristischen Diskurses gibt es verschiedene

Strömungen. Etzioni und McIntyre etwa treten für eine Stärkung traditioneller

Wert- und Gemeinschaftsbindungen im Sinne »starker Werte«, stabil-homo-

gener Identitätskonzeptionen und starker Gemeinschaften ein. Eine

gemäßigtere Position, zu der Walzer zählt, akzeptiert die Differenzierung und

Pluralisierung der Lebensverhältnisse und Zugehörigkeiten im Sinne einer

pluralist citizenship:

»Wenn ich mich sicher fühlen kann, werde ich eine komplexere Identität erwerben [...]. Ich werde mich selbst
mit mehr als einer Gruppe identifizieren; ich werde Amerikaner, Jude, Ostküstenbewohner, Intellektueller und
Professor sein. Man stelle sich eine ähnliche Vervielfältigung der Identitäten überall auf der Welt vor, und die
Erde beginnt, wie ein weniger gefährlicher Ort auszusehen. Wenn sich die Identitäten vervielfältigen, teilen
sich die Leidenschaften« (Walzer, zit. n. Keupp 1997, 291).

Identitätsbildung und gesellschaftlicher Wandel | 141

13 Walzer hebt eine grundlegende Inkonsistenz kommunitaristischer Kritik am

Liberalismus hervor. Ein Kritikstrang gelte der liberalen Praxis und besage, dass die »libe-

rale Theorie [...] das exakte Spiegelbild liberaler gesellschaftlicher Praxis« sei (Walzer

1993, 159). Der zweite Strang kritisiere die liberale Theorie und behaupte, dass »die

Tiefenstruktur auch der liberalen Gesellschaft in Wirklichkeit kommunitaristisch sei«

(163), die liberale Theorie somit eine ideologisch verzerrte Sicht der Wirklichkeit darstel-

le. Beide Diagnosen können aber nicht gleichzeitig zutreffen.

12_Bauer  03.03.2002 17:40 Uhr  Seite 141

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dewey, einer der Mitbegründer des Pragmatismus, hatte eine vergleichbare

Konzeption von Gemeinschaft (great community) im Sinn, die er im Rahmen

seiner demokratie- und öffentlichkeitstheoretischen Vorstellungen entwickelte

(vgl. dazu Bauer 2000). So finden sich bei ihm zwar auch Elemente kommu-

nitaristischen Denkens, etwa die Vorstellung der Bedeutsamkeit primärer

(face-to-face) Bezugsgruppen wie Familie, Nachbarschaften, lokale Vereinigun-

gen etc. Er fügt diesem Gedanken aber eine wesentliche Spezifikation hinzu:

Entscheidend sei die Art ihrer Verfasstheit. Dewey zeichnet diejenigen

Gemeinschaftsformen aus, die demokratisch strukturiert sind und so Demo-

kratie als eine Lebensform mitrealisieren. »Die Demokratie muss zu Hause

beginnen« (Dewey 1996, 177). Dies bedeutet zum einen in der Binnenstruktur,

dass die Beteiligten faire Chancen zur Entfaltung ihrer Potentiale auf der

Grundlage reziproker Anerkennung erhalten. Und da jedes Individuum gleich-

zeitig mehreren Assoziationen und Gruppen angehört, kann es diese

Fähigkeiten nur durch eine möglichst ungehinderte, freie Interaktion zwischen

den verschiedenen Gruppierungen entfalten, d. h. Gemeinschaften sind nur

dann demokratisch, wenn sie mit anderen Formen sozialer Gruppierungen

kommunizierend und handelnd in Kontakt stehen. Den Unterschied zwischen

einer demokratischen und nichtdemokratischen Gemeinschaft beschreibt

Dewey anschaulich so:

»Das Mitglied einer Räuberbande kann seine Fähigkeiten auf eine mit der Zugehörigkeit zu dieser Gruppe
vereinbarende Weise äußern und von den gemeinsamen Interessen ihrer Mitglieder geleitet sein. Aber das
kann es allein um den Preis der Unterdrückung derjenigen seiner Potenzen, die nur durch die Zugehörigkeit
zu anderen Gruppen verwirklicht werden können. Die Räuberbande kann nicht frei mit anderen Gruppen
interagieren; sie kann nur handeln, indem sie sich selbst isoliert. Sie muss die Verfolgung aller Interessen ver-
hindern, außer jenen, welche sie in ihrer Abgetrenntheit definieren« (Dewey 1996, 128).

Es liegt auf der Hand, dass die »Räuberbande« umstandslos als Platzhalter für

zahlreiche Formen undemokratischer Vergemeinschaftung verstanden werden

kann. Weil Dewey Gemeinschaften nicht primär über Werte integriert, son-

dern konsequentialistisch über gemeinsames, kooperatives Handeln motiviert

denkt, ist sein Gemeinschaftsbegriff nicht essentialistisch, sondern funktional

und prozesshaft (vgl. auch Honneth 1998).

5 . ZUR KR I S E GE S E L L S CHA F T L I C HER I N S T I T U T I ONEN
A L S S I NNGENERATOREN

Die vielfach postulierte Krise der Sinn- und Orientierungsbildung bzw. die

Rede vom Wertewandel durch Enttraditionalisierungs- und Pluralisierungs-

tendenzen lässt auch institutionelle Sinngeneratoren nicht unberührt, die bis-

her maßgeblich an der Erzeugung sozialer und kultureller Ressourcen beteiligt

142 | Walter Bauer

12_Bauer  03.03.2002 17:40 Uhr  Seite 142

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


waren. Wenn in diesem Zusammenhang die postmoderne Diagnose vom

»Ende der großen Metaerzählungen« zutreffen sollte, dann bedeutet dies auch,

dass »die Rede von der Sinnkrise in aller Regel zuvörderst das Problematisch-

werden hinlänglich erfolgreicher institutioneller Sinnvermittlung« (Hitzler

1997, 50) meint. Die vielfach konstatierte und empirisch belegte Abwendung

vor allem Jugendlicher von politischen Parteien, Gewerkschaften und den eta-

blierten Großkirchen (vgl. Shell-Studie 2000) wäre dann auch zu verstehen als

Ausdruck einer »fehlenden Anpassung [...] gesellschaftlicher Institutionen und

Organisationen an die sich verändernden Interessen der handelnden

Individuen« (Hitzler 1997, 50).

Die konservativ-getönte Klage über den Werteverfall in unserer Gesellschaft

greift daher zu kurz. Zahlreiche empirische Untersuchungen belegen, dass

z. B. nicht pauschal das Interesse an politischem Engagement oder Religiosität

abgenommen hat, sondern dass diesen Bedürfnissen vermehrt außerhalb der

etablierten Institutionen nachgegangen wird. Dies dürfte vor allem für die bei-

den Identitätsformen des selbstbezogenen Individualisten und des reflexiven

Typs zutreffen, da diese – aus unterschiedlichen Gründen – kaum institutio-

nell »domestizierbar« sind.

Daher geraten die erwähnten Institutionen zunehmend in eine objektiv vor-

findliche »institutionelle Aporie«. So zeigen religionssoziologische Befunde,

dass »Religion und Kirchlichkeit offensichtlich immer weniger deckungsgleich

sind« (Arens 2000, 36 f.). Wenn sich die Bedürfnisse und Erwartungen der

Mitglieder pluralisieren, dann stehen vor allem etablierte Glaubens-

gemeinschaften vor einer herkuleischen Aufgabe. Sie müssen ihren Weg zwi-

schen den Polen einer

»radikalen Individualisierung mit dem Fluchtpunkt einer weitgehend entinstitutionalisierten postmodernen
Religiosität einerseits und einer Fundamentalisierung mit der Ausrichtung auf rigidere Institutionalisierung in
Richtung eines religiösen Fundamentalismus andererseits [...] suchen« (Arens 2000, 38).

Welche Optionen gibt es für institutionelle Sinngeneratoren? Im Anschluss an

Arens (2000) lassen sich drei angeben, von denen zwei früher oder später in

eine Sackgasse führen. Die erste wäre, sich auf dem vielschichtigen Markt der

Anbieter möglichst flexibel den jeweils aktuellen Trends und Nachfragen anzu-

passen, sich gewissermaßen eine »(post)modernitätskonforme Religiosität«

(Arens 2000, 50) maßzuschneidern. Diese Option erscheint wenig erfolgreich,

da die »neuen« Anbieter des Sinnmarktes dies besser, weil wendiger, einlösen.

Die zweite Option wäre, sich von den Ausdifferenzierungs- und Plura-

lisierungstendenzen abzukoppeln. Dies wäre zugleich eine Absage an die vor-

findlichen Entwicklungen der Moderne, Kirche würde so zum Zufluchtsort

und zur Rückzugsnische der Stabilität in einer ansonsten dynamisch sich ent-

wickelnden Wirklichkeit. Auch diese Option ist prekär, weil sich die darin ver-

körperte Religiosität ins gesellschaftliche Abseits begeben würde. 

Identitätsbildung und gesellschaftlicher Wandel | 143

12_Bauer  03.03.2002 17:40 Uhr  Seite 143

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 | Walter Bauer

Eine dritte Option sieht Arens in einer »kritisch-kreativen und korrektiven

Beteiligung an Modernisierungs- und Pluralisierungsprozessen« (Arens 2000,

50). Sie scheint die schwierigste, aber interessanteste Variante zu sein. Aufgabe

wäre hier auch, den Stier der Modernisierung bei den Hörnern zu packen und

sich dabei etwa zum Anwalt derer zu machen, die zu den Verlierern und

Ausgeschlossenen dieses Prozesses gehören.

In vergleichbarer Weise konstatiert Klages eine Krise gesellschaftlicher

Institutionen (vgl. Klages 1999). Sie hätten vielfach den Wertewandel entweder

nicht wahrgenommen oder Abwehrpositionen errichtet. Dies führe verstärkt

zu einer fehlenden Passung von institutionellem Angebot und subjektiven

Bedürfnislagen. Durch die Prozesse der Individualisierung und Pluralisierung

bedingt, hätten sich in weiten Teilen der Bevölkerung Grundeinstellungen

ihrer Lebensgestaltung geändert. Anstelle von Pflichtwerten seien Ansprüche

der Selbstentfaltung getreten: mehr Autonomie und Entscheidungs-

beteiligung, mehr Mitbestimmung bei der Übernahme von Verantwortung

und Ablehnung bloß formaler Autoritätsansprüche (vgl. Klages 1999, 65).

Wenn man diesen Trend unterstützen will, bedeutet dies z. B. im Bereich des

politischen, bürgerschaftlichen Engagements verstärkt »Verantwortungs-

rollen« (Klages 1999, 70), also Möglichkeiten selbstbestimmter zivilgesell-

schaftlicher Mitwirkung bereitzustellen. Generell ist in demokratietheoreti-

scher Hinsicht der Ausbau partizipativer Formen demokratischer Mitwirkung

angesagt.14

FA Z I T

Die Pluralisierung von Lebensformen und damit auch Identitätsentwürfen

scheint ein Faktum, welches schwerlich geleugnet werden kann. Ein konstruk-

tiver Umgang damit erfordert einerseits vielfältige subjektive Ressourcen, um

den Risiken einer fragmentierten und frei flottierenden Patchwork-Identität

oder einer regressiv gewendeten fundamentalistischen Identitätsformation

nicht anheim zu fallen. Entscheidend hierfür sind soziale Anerkennungs-

verhältnisse, die nicht nur die Autonomie der Individuen stärken, sondern

selbst für andere Assoziationen offen, dialog- und lernfähig sind. In posttradi-

tionalen Gesellschaften wächst der Stellenwert von Ressourcen und Anerken-

nungskontexten, zugleich muss Anerkennung als prekäres Gut immer wieder

und auch durch Eigenaktivitäten selbst erzeugt werden. 

In diesem Sinne sind Identitätsbildung und Vergemeinschaftung weder

antimoderne, fundamentalistische Kampfmetaphern für kollektive oder indivi-

duelle Selbstbehauptungsprozesse, noch ein zwangsläufiger Antagonismus,

14 Zur Rolle der neuen Medien (Internet) für partizipatives demokratisches Engage-

ment vgl. in diesem Zusammenhang Bauer 2000.

12_Bauer  03.03.2002 17:40 Uhr  Seite 144

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wie es in vielen zeitgeistgetönten Darstellungen erscheint, sondern ein wech-

selseitig sich bedingender Konstitutionszusammenhang. Sowohl auf individu-

eller Ebene wie auf Seiten von Institutionen und gemeinschaftlichen Assozia-

tionen setzt dies aber voraus, offen für Veränderungen, also lern- und experi-

mentierfreudig zu sein, somit das Gegebene als jeweils kontingent zu betrach-

ten und immer wieder auf den Prüfstand zu stellen. Dewey hat bekanntlich vor-

geschlagen, diese Lebensform als demokratische auszuzeichnen.

L I T E R ATUR

Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik. Frankfurt a. M. 1975

Arens, Edmund: Glaube zwischen Pluralisierung und Fundamentalisierung In:

Walter Bauer u. a. (Hg.): Glaubens- und Rationalitätsvariationen. Jahrbuch

für Bildungs- und Erziehungsphilosophie Bd. 3. Baltmannsweiler 2000,

35–54

Barkhaus, Annette; Mayer, Matthias; Roughley, Neil; Thürnau, Donatus (Hg.):

Identität, Leiblichkeit, Normativität. Neue Horizonte anthropologischen

Denkens. Frankfurt a. M. 1996

Bauer, Walter: Demokratie online. Politische Öffentlichkeiten im Zeitalter des

Internet. In: Winfried Marotzki, Dorothee Meister, Uwe Sander (Hg.):

Zum Bildungswert des Internet. Opladen 2000, 287–315

Beck, Ulrich: Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt

a. M. 1986.

Beck, Ulrich: Das Zeitalter der Nebenfolgen und die Politisierung der Moderne. In:

Beck u. a. 1996, 19–112

Beck, Ulrich; Giddens, Anthony; Lash, Scott: Reflexive Modernisierung. Eine

Kontroverse. Frankfurt a. M. 1996

Bourdieu, Pierre: Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital. In:

Reiner Kreckel (Hg.): Soziale Ungleichheiten. Sonderband 2 der Sozialen

Welt. Göttingen 1983

Dewey, John: Die Öffentlichkeit und ihre Probleme. Bodenheim 1996 (zuerst

1927)

Döbert, Rainer; Nunner-Winkler, Gertrud: Adoleszenzkrise und Identitäts-

bildung. Frankfurt a. M. 1975

Erikson, Erik H.: Identität und Lebenszyklus. Frankfurt a. M. 1973

Giddens, Anthony: Modernity and Self-Identity. Self and Society in the Late

Modern Age. Cambridge 1991

Giddens, Anthony: Konsequenzen der Moderne. Frankfurt a. M. 1995

Giddens, Anthony: Leben in einer posttraditionalen Gesellschaft. In: Beck u. a.

1996, 113–194

Gimmler, Antje: Personale Identität zwischen Pluralität und Einheit. In:

Experimenta 1/1997, 5–22

Identitätsbildung und gesellschaftlicher Wandel | 145

12_Bauer  03.03.2002 17:40 Uhr  Seite 145

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Habermas, Jürgen: Moralentwicklung und Ich-Identität. In: Ders.: Zur

Rekonstruktion des Historischen Materialismus. Frankfurt a. M. 1976, 63–91

Habermas, Jürgen: Moralbewusstsein und kommunikatives Handeln. In: Ders.:

Moralbewusstsein und kommunikatives Handeln. Frankfurt a. M. 1983,

127–206

Hitzler, Ronald: »Der Vorhang im Tempel zerreißt ...«. Orientierungsprobleme im

Übergang zu einer ›anderen‹ Moderne. In: Ulrich Beck, Peter Sopp (Hg.):

Individualisierung und Integration: Neue Konfliktlinien und neuer

Integrationsmodus? Opladen 1997, 49–64

Holstein, James A.; Gubrium, Jaber F.: The Self we Live By. Narrative Identity in

a Postmodern World. New York/Oxford 2000

Honneth, Axel: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer

Konflikte. Frankfurt a. M. 1992

Honneth, Axel: Democracy as Reflexive Cooperation. John Dewey and the Theory of

Democracy Today. In: Political Theory 6/1998, 763–783

Horkheimer, Max; Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufklärung. Frankfurt

a. M. 1969

Horx, Matthias: Die wilden Achtziger. Eine Zeitreise durch die Bundesrepublik.

München. 1987

Joas, Hans: Kreativität und Autonomie. Die soziologische Identitätskonzeption und

ihre postmoderne Herausforderung. In: Barkhaus, Mayer u.a. 1996, 357–369

Keupp, Heiner: Grundzüge einer reflexiven Sozialpsychologie. Postmoderne

Perspektiven. In: Keupp 1994, 226–274

Keupp, Heiner (Hg.): Zugänge zum Subjekt. Perspektiven einer reflexiven

Sozialpsychologie. Frankfurt a. M. 1994

Keupp, Heiner: Bedrohte und befreite Identitäten in der Risikogesellschaft. In:

Barkhaus, Mayer u. a. 1996, 380–403

Keupp, Heiner: Die Suche nach Gemeinschaft zwischen Stammesdenken und kom-

munitärer Individualität. In: Wilhelm Heitmeyer (Hg.): Was hält die Gesell-

schaft zusammen? Bundesrepublik Deutschland: Auf dem Weg von der

Konsens- zur Konfliktgesellschaft. Bd. 2. Frankfurt a. M. 1997, 279–312

Keupp, Heiner u.a.: Identitätskonstruktionen. Das Patchwork der Identitäten in der

Spätmoderne. Reinbek 1999

Keupp, Heiner; Bilden, Helga (Hg.): Verunsicherungen. Das Subjekt im gesell-

schaftlichen Wandel. Göttingen 1989

Keupp, Heiner; Höfer, Renate (Hg.): Identitätsarbeit heute. Klassische und aktu-

elle Perspektiven der Identitätsforschung. Frankfurt a. M. 1997

Klages, Helmut: Zerfällt das Volk? Wertewandel und moderne Demokratie. In:

Elisabeth Anselm, Aurelius Freytag u.a.: Die neue Ordnung des Politischen.

Die Herausforderungen der Demokratie am Beginn des 21. Jahrhunderts.

Frankfurt a. M./New York 1999, 65–74

Kraus, Wolfgang; Mitzscherlich, Beate: Abschied vom Großprojekt. Normative

Grundlagen der empirischen Identitätsforschung in der Tradition von James E.

146 | Walter Bauer

12_Bauer  03.03.2002 17:40 Uhr  Seite 146

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marcia und die Notwendigkeit ihrer Reformulierung. In: Keupp, Höfer 1997,

149–173

Krappmann, Lothar: Die Identitätsproblematik nach Erikson aus einer interaktio-

nistischen Sicht. In: Keupp, Höfer 1997, 66–92

Mead, George H.: Geist, Identität und Gesellschaft. Frankfurt a. M. 1980

Nunner-Winkler, Gertrud: Jugend und Identität als pädagogisches Problem. In:

Zeitschrift für Pädagogik 5/1990, 671–686

Riesman, David: Die einsame Masse. Eine Untersuchung der Wandlungen des ame-

rikanischen Charakters. Reinbek 1958 (zuerst 1950)

Straub, Jürgen: Identitätstheorie im Übergang? Über Identitätsforschung, den

Begriff der Identität und die zunehmende Beachtung des Nicht-Identischen in

subjekttheoretischen Diskursen. In: Sozialwissenschaftliche Literatur Rund-

schau 23/1991, 49–71

Straub, Jürgen: Identitätstheorie, empirische Identitätsforschung und die »postmo-

derne« armchair psychology. In: Zeitschrift für qualitative Bildungs-,

Beratungs- und Sozialforschung 1/2000, 167–194

Walzer, Michael: Die kommunitaristische Kritik am Liberalismus. In: Axel

Honneth (Hg.): Kommunitarismus. Eine Debatte über die moralischen

Grundlagen moderner Gesellschaften. Frankfurt a. M. 1993, 157–180

Identitätsbildung und gesellschaftlicher Wandel | 147

12_Bauer  03.03.2002 17:40 Uhr  Seite 147

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geschlechter transformationen. Über legungen zu einer

postfeministischen Bildungstheorie

Gesa Heinrichs

Fragt man nach adäquaten Beschreibungen und Analysen gegenwärtiger

Transformationsprozesse und ihrer Bedeutung für das Bildungswesen und ver-

sucht dabei auch im kritischen Sinne nach einer Transformation der

Transformation zu fragen, sollte – so die Leitthese dieses Textes – Geschlecht

eine kategorische Bedeutung für derartige Analysen haben. Zugleich und in

Ergänzung dieser Leitthese soll Geschlecht selbst als transformierbar gedacht

werden. Damit wird zunächst der feministische Anspruch aufgerufen, dass in

der Analyse gesellschaftlicher wie individueller Formationen und Gestaltungs-

spielräume die Tatsache des Geschlechts, die sich immer als Entweder-oder-

Entscheidung abgespielt hat und abspielt, eine grundlegende ist (vgl. Gilde-

meister 1992, 227). Geschlecht ist für Kultur und Gesellschaft eine entschei-

dende Konstruktion, es ist Strukturmerkmal aller Gesellschaftsformen und

scheint sich der Dekonstruktion unaufhörlich zu widersetzen. Geschlecht ist

zugleich der blinde Fleck vieler moderner Theorien, es ist das, was bewegt und

doch aufgrund der scheinbar natürlichen Verankerung oft zwischen Trivialität

und Faktizität zu schwanken scheint. Geschlechter, so könnte man meinen,

können nicht transformiert werden, sondern nur das – und dies ist die tradi-

tionell feministische These – Verhältnis der Geschlechter. Ausgehend von der

amerikanischen Philosophin Judith Butler meine ich aber, dass man durch

konsequente Zuspitzung der These, dass Geschlecht Konstruktion ist, sagen

kann, dass Geschlecht nicht nur eine entscheidende Kategorie für Analysen

sein soll, sondern auch Geschlechter transformierbar sein können. Dazu ist es

jedoch notwendig, das auch im feministischen Diskurs gängige System der

Zweigeschlechtlichkeit anzugreifen. Dabei verschiebt sich die Kritik von der

Fixierung auf die Hierarchisierung der zwei Geschlechter auf die prinzipielle

Problematisierung der binären Anordnung der Geschlechter. Dieser Grund-

gedankengang wird in diesem Text ausgeführt und dient der Kritik aktueller

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


feministischer Bildungstheorien (von Annedore Prengel und Barbara Rend-

torff) und der Skizze eines postfeministischen1, bildungstheoretischen Ansat-

zes. 

FEM IN I S T I S CHE THEOR I E : D I E KAT EGOR I E GE S CH L E CH T UND D I E
UNTER S CHE I DUNG VON S E X UND GENDER

Als moderne politische Bewegung hat der Feminismus aus der in beinahe allen

historischen und aktuellen Gesellschaftsformen empirisch festzustellenden

systematischen und strukturellen Benachteiligung von Frauen die Forderung

abgeleitet, ihnen die gleichen Rechte und Möglichkeiten einzuräumen wie

Männern. Als wissenschaftliche Bewegung ist der Feminismus bemüht, nicht

nur konkrete Formen der Diskriminierung von Frauen zu benennen, sondern

mit Hilfe philosophischer, erkenntnis- und wissenschaftstheoretischer Frage-

stellungen in interdisziplinärer Ausrichtung die Ursachen der Benachteiligung

von Frauen systematisch zu verstehen und zu formulieren. Feministische

Theorie versucht, die scheinbar eindeutige Tatsache der Existenz von Männern

und Frauen in zwei »Genus-Gruppen« zu theoretisieren und dabei eine

Kategorie einzuführen, die in verschiedenen Zusammenhängen, z. B. wissen-

schaftlichen Teildisziplinen, als kritisches Instrument einzusetzen ist: die

Kategorie Geschlecht. Maßgeblich für die Vorstellung einer Kategorie

Geschlecht ist die »Spaltung« in sex und gender, d. h. die Unterscheidung zwi-

schen dem biologisch-anatomischen Geschlechtskörper (sex) und der kulturell

erworbenen Geschlechtsidentität (gender). Diese Unterscheidung hat sich seit

Ende der 60er Jahre durchgesetzt und will dem hegemonialen Diskurs über

die »natürliche Bestimmung der Geschlechter« entgegentreten. Das gesell-

schaftliche Geschlechterverhältnis wurde historisch primär mit der unter-

schiedlichen körperlichen Beschaffenheit der Geschlechter begründet. Das

soziale Geschlecht (gender) wurde als Konsequenz und Ausdruck des biologi-

schen Geschlechts, der Anatomie (sex) verstanden. Diese scheinbare Kausalität

zu durchbrechen ist das Ziel feministischer Kritik: Der Zusammenhang von

biologischer Geschlechtszugehörigkeit und sozialer Ausprägung des Ge-

schlechterverhältnisses sei weder natürlich noch zwangsläufig, sondern ein

durch Androzentrismus erzeugter. Die Geschlechtsidentität sei ein histori-

sches, gesellschaftlich-kulturelles Produkt: gender leite sich nicht aus sex her.

150 | Gesa Heinrichs

1 Postfeminismus, in Anlehnung an Poststrukturalismus und Postmoderne gebildet,

ist seit Anfang der 90er Jahre im amerikanischen Sprachraum (postfeminism) eine gän-

gige Bezeichnung und wird zunehmend auch im Deutschen verwendet. Der Terminus

steht für eine Denkrichtung, die zeitlich und inhaltlich an den Feminismus anschließt,

sich jedoch auch abgrenzt. Es handelt sich um einen konzeptionellen Wandel, der v. a.

durch die Rezeption/Entwicklung poststrukturalistischer und postmoderner Theorien

stattgefunden hat und stattfindet (vgl. Brooks 1997 und Heinrichs 2001).

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die feministische Theorie zieht dabei eine Grenze zwischen Natur und Kultur,

die auch für die Reflexion derselben bedeutsam ist: Sex wird als anthropologi-

sche Konstante angesehen, die naturwissenschaftlich zu untersuchen sei.

Diese Konstante würde kulturell überformt (gender) und müsse Gegenstand

sozialtheoretischer oder philosophischer Reflexion sein. An dieser Stelle erge-

ben sich verschiedene Probleme, die einen zunehmenden Unmut über die

Kategorien von sex und gender hervorgerufen haben. Ich nenne drei:

Zum Ersten gilt Linda Nicholsons Einwand, dass das sex/gender-System

trotz seiner Betonung sozialer Konstruktion von Geschlecht die Biologie »als

Basis für die Konstruktion kultureller Bedeutungen« versteht:

»Damit aber wird der Einfluss der Biologie in eben dem Moment beschworen, in dem er unterminiert wird.
[...] Die Sozialisationstheorie greift zwar die Vorstellung an, dass der Charakter biologisch determiniert ist,
unterminiert aber nicht notwendig die Vorstellung, dass die Biologie der Ort der Charakterbildung ist. Mit
anderen Worten, die Theorie ermöglicht eine physiologische Definition des ›Selbst‹« (Nicholson 1994, 200).

Das biologische sex bleibt als unhinterfragtes Fundament, auf dem das sozial

definierte gender konstruiert wird. Zum Zweiten hält auch der feministische

gender-Begriff an der binären Organisation von sex fest: Das soziale Geschlecht

wird ebenso wie das biologische als eindeutig verifizierbares gedacht. Gender

wie sex sind als zweigeschlechtlich organisiertes Modell entworfen. Die

Kontinuität zwischen sex und gender wird aufrechterhalten, die Ebene der Kritik

scheint sex ausklammern zu müssen und nur bestimmte Formationen von gen-

der antasten zu können. Zum Dritten ist mit Judith Butler zu fragen, ob

sex/gender wirklich unterscheidbar sind, oder ob, so ihre These, sex nicht eigent-

lich auch in gender aufgehe:

»Werden die angeblichen natürlichen Sachverhalte des Geschlechts nicht in Wirklichkeit diskursiv produziert,
nämlich durch verschiedene wissenschaftliche Diskurse [...]? Wenn man den unveränderlichen Charakter des
Geschlechts bestreitet, erweist sich dieses Konstrukt [...] vielleicht als ebenso kulturell hervorgebracht wie die
Geschlechtsidentität. Ja möglicherweise ist das Geschlecht (sex) immer schon Geschlechtsidentität (gender)
gewesen, so dass sich herausstellt, dass die Unterscheidung zwischen Geschlecht und Geschlechtsidentität letzt-
lich gar keine Unterscheidung ist« (Butler 1991, 23f.).

Ich komme auf diese These zurück. 

Geschlecht als kritischen Bestandteil von Theorien zu fordern, so kann man

zusammenfassen, ist der Versuch, Offensichtliches und doch Übersehenes zu

strukturieren bzw. genauer, Strukturen immer auch darauf zu untersuchen,

wie grundlegend in sie ein Dualismus eingespeist ist, der nicht zufällig immer

wieder explizit oder implizit auf die grundlegende Funktion der Geschlechter-

differenz verweist. 

Geschlechter transformationen | 151

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POS T F EM IN I S T I S CHE THEOR I E : J UD I TH BUT L ER S ÜBER L EGUNGEN ZUR
TRAN S FORMAT I ON VON GE S CH L E CH T ERN

Die amerikanische Philosophin Judith Butler hat seit Anfang der 1990er Jahre

viel diskutierte Texte vorgelegt, die zentral nach der Diskursivität von Ge-

schlecht fragen und dabei eine neue feministische Politik fordern. Butler ver-

ortet sich im feministischen Diskurs und hinterfragt zugleich Grundan-

nahmen desselben, so die Kategorien Geschlecht und Frau, und wird damit zur

führenden postfeministischen Theoretikerin. Butlers Fokus sind die modernen

Konstruktionen von Geschlecht und Sexualität. Diese werden als Effekte von

Bezeichnungs-, Normalisierungs- und Regulierungsverfahren begriffen, als

Effekte, die Kultur nicht vorausgehen, sondern gleichursprünglich mit dieser

sind. Zugleich versteht sich Butlers Ansatz als theoriepolitische Praxis, in der

die Vorstellung, die homogene Identität einer Gruppe sei Bedingung gemein-

samen Handels, kritisiert wird. Es gelte, diejenigen Prozesse zu verstehen, die

in komplexen politischen, sozialen und theoretischen Prozessen diese Iden-

titäten erst hervorbrächten. Ich werde im Folgenden die theoriepolitischen

Elemente bei Butler nur streifen und mich stattdessen auf ihre Auffassung von

Geschlecht konzentrieren, die auch für den abschließenden bildungstheoreti-

schen Teil von Belang ist. Butlers Anspruch ist, eine feministische Theorie zu

begründen, in der weder die Begriffe von Subjekt und Identität als normative

Setzungen vorausgehen noch mit der Kategorie Geschlecht argumentiert wird,

und die dennoch die Konstruktion von Geschlechtern als zentrales Element

gesellschaftlicher Strukturierung denkt. Als zentralen Gegenstand ihrer theo-

retischen Untersuchung wählt sie den Zusammenhang der diskursiven Pro-

duktion von Identität, Subjekt und Geschlecht (vgl. dazu Lorey 1996 und Hein-

richs 1999).

Die Konstitution der Subjekte erfolgt nach Butler (im Anschluss an

Foucault) in einem juridisch strukturierten Machtfeld, welches durch die

Rechtsstrukturen von Sprache und Politik bestimmt ist (vgl. Butler 1991, 20).

Es gebe kein dem Diskurs vorgängiges Subjekt, vielmehr bringe der Diskurs

dieses in einem komplexen Prozess der Ausschließung und Differenzierung

hervor. Subjekte würden erst durch die Produktion eines »konstitutiven

Außens« hergestellt, durch Verwerfungen möglich, was aber immer geleugnet

werden müsse. Subjekte würden dabei durch normative Formierungen

gestützt und geschützt, die das, was das scheinbar »intakte Subjekt« ausmacht,

als ontologische Notwendigkeiten erscheinen lasse. Subjekte versteht Butler

damit nicht als Handlungen instituierende, sondern als instituierte, d. h. als

Effekte vorangegangener Handlungen. Subjekte seien Effekte einer Genealo-

gie, die immer dann ausgelöscht würde, wenn sich die Subjekte für den Ur-

sprung ihres Handelns hielten (vgl. Butler 1993, 42). Sie denkt das Subjekt so-

mit als immer wieder neu unterworfenes (sub-jected), es sei dementsprechend

weder intentional noch die Voraussetzung politischen Handelns. Sie verbindet

152 | Gesa Heinrichs

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die Vorstellung eines konstituierten Subjekts immer mit der Vorstellung eines

Zwangs: Mögliche Veränderungen von Konstitutionspraktiken bedeuten dabei

immer Veränderungen, aber nie Befreiung von Zwangspraktiken. Damit sind

Machtverhältnisse nach Butler änderbar, weil und nicht obwohl wir durch sie

konstituiert sind. Sie fragt nach den Regulierungsverfahren, die die Identität,

die Kohärenz des Subjekts bzw. den selbstidentischen Status der Person kon-

stituieren. Als entscheidendes Regulierungsverfahren der Subjektwerdung ver-

steht sie die unausweichliche und unaufhörliche Produktion der Geschlechts-

identität der/des Einzelnen, die nur ein Entweder-oder zulasse – Mann oder

Frau – und diese beiden Möglichkeiten als »natürliche« verstehe. Das Denken

in binären Strukturen konstituiere Subjekte, bei denen sich gender aus sex her-

zuleiten scheine und verwerfe diejenigen Identitäten, bei denen sich die

Geschlechtsidentität nicht aus dem anatomischen Geschlecht herleite oder bei

denen die Praktiken des Begehrens nicht aus Geschlecht oder Geschlechts-

identität »folgten«. Der herrschende Diskurs verstehe Geschlecht als psychi-

sche oder kulturelle Bezeichnung des Selbst und begreife Begehren grundsätz-

lich im obligatorischen Rahmen reproduktiver Heterosexualität – die Subjekt-

produktion sei einer heterosexuellen Matrix unterworfen.

Die Vorstellung einer solchen heterosexuellen Matrix begründet Butler

durch Arbeit an Texten. Sie versteht den psychoanalytischen, strukturalisti-

schen philosophischen Diskurs als wichtigen Motor und Ausdruck dieser

Matrix, was zugleich beinhaltet, dass hier auch ein Motor zur Veränderung lie-

gen soll. Das zweite Kapitel des Unbehagens der Geschlechter, welches mit Das

Verbot, die Psychoanalyse und die Produktion der heterosexuellen Matrix über-

schrieben ist, bietet ausgehend von der Lektüre von Lévi-Strauss und Lacan

eine Vorstellung, wie sich Heterosexualität festsetze und Homosexualität

immer darauf bezogen bleibe. Dabei legt Butler besonderen Wert auf die Frage

nach der Möglichkeit der Veränderbarkeit des strukturalistischen Gesetzes,

welches sowohl nach Lévi-Strauss (dort als Inszestverbot verstanden) als auch

nach Lacan (dort als Gesetz des Vaters verstanden)2 die Geschlechterdifferenz

erklären soll. Sie fragt nach dem Mechanismus solcher Gesetze und stellt fol-

gende These auf: Die Gesetze, die prohibitiv erscheinen, also etwas Vor-

handenes unterdrücken sollen, bringen gerade das zu Unterdrückende hervor.

Geschlechtertransformationen | 153

2 Lacan zufolge wird jede sprachliche Bezeichnung, das »Symbolische«, durch den

Namen-des-Vaters strukturiert. Diese Instanz wird als erster Repräsentant des Gesetzes

verstanden, welches die Möglichkeit des sinnvollen Sprechens und sinnvoller Erfahrung

schafft. Die primären libidinösen Triebe (insbesondere die Abhängigkeit von der Mutter)

werden verdrängt, es kann zu einem Begehren, zur Symbolisierungsfähigkeit,

Kommunikation und Beziehung kommen. Der Name-des-Vaters, verstanden als der

Dritte, der die Symbiose zerschlägt, ist nicht identisch mit dem realen, biologischen

Vater. Es geht um die symbolische Seite des Vaters, vergleichbar mit dem toten Vater des

freudschen Urvatermordes. Der Vater hat eine normative statt natürliche Funktion, die

sich auf ein Gesetz bezieht (vgl. Rose 1996, 68).

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das verbietende Gesetz bringt scheinbar natürliche Anlagen hervor und be-

hauptet, diese zu kanalisieren (vgl. Butler 1991, 103). Butler kehrt nun die

Verbotserzählungen des Inszests sowohl in Lévi-Strauss’ Version der regulier-

ten Verwandschaftsverhältnisse als auch in Lacans Version des väterlichen Ge-

setzes oder auch in Freuds Version des Ödipuskomplexes um und behauptet,

das Tabu der Homosexualität gehe dem heterosexuellen Inszestverbot voran.

Damit versteht sie dieses Tabu als Voraussetzung für die Ordnung des Be-

gehrens, die im angeblich primären Verbot, dem Inszestverbot errichtet werde.

Dieses Inszestverbot sei also nicht auf einen natürlichen Trieb, auf vorgängige

Sexualität gerichtet, sondern beziehe sich auf eine diskursiv geordnete, aber

verschleierte Systematisierung des Zusammenhangs von Geschlecht, Begeh-

ren, Sexualität, die als natürliche erscheinen solle:

»Das Tabu gegen die Homosexualität schafft erst die ›Anlagen‹, die den Ödipuskomplex ermöglichen. Das klei-
ne Mädchen oder der kleine Junge, die beide mit inszestiösen Absichten in das Ödipusdrama eintreten, sind
immer schon Verboten unterworfen, die sie in verschiedene sexuelle Richtungen ›ausrichten‹ [...] Weit davon
entfernt, eine grundlegende Gegebenheit zu sein, stellen die Anlagen vielmehr das Ergebnis eines Prozesses
dar, der darauf abzielt, seine eigene Genealogie zu verschleiern« (102 f.).

Im Umkehrschluss kann nun das verschleierte Verbot der Homosexualität als

Ausdruck der heterosexuellen Matrix verstanden werden. Sie setzt sich als juri-

disch repressive Anordnung durch, die über die Vorstellung, es gäbe ein ur-

sprüngliches Begehren, eine vordiskursive sexuelle Anlage, vermittelt wird und

kulturelle Vorherrschaft erwirbt. Geschlecht, so kann zusammengefasst wer-

den, entwickelt sich gleichzeitig mit kulturellen Normen und wird dabei in eine

sanktionierende Begehrensordnung integriert.

Butler folgt Lacans Vorstellung, dass das väterliche Gesetz, welches die

Geschlechterdifferenz hervorbringt, grundlegend für menschliche Subjekt-

werdung und kulturelle und gesellschaftliche Organisation ist. Dabei hinter-

fragt sie jedoch die Notwendigkeit eines Denkens in zwei fixierten Geschlech-

tern. Sie verknüpft die Vorstellung einer unausweichlichen Differenz mit einer

Analyse diskursiver Machtbildung: Die Trennlinie verläuft nicht mehr zwi-

schen Männern und Frauen bzw. Phallus sein/Phallus haben, sondern zwi-

schen dem Normalen, Anerkannten und dem Verworfenen, Ausgeschlosse-

nen. Es geht ihr darum zu zeigen, dass das väterliche Gesetz zwar die

Geschlechterdifferenz hervorbringt, dieses aber immer implizit auf der An-

nahme einer originären Heterosexualität beruht, die die Frau-Mann-Beziehung

letztlich biologistisch voraussetzt. Folglich stützt sich das Gesetz bei Lacan auf

die Vorstellung von Männlichkeit/Weiblichkeit, die es überhaupt erst hervor-

bringen soll (vgl. Butler 1995, 79). Butler versucht, das Gesetz ohne diese

Voraussetzung zu denken, um die Vorstellung von Männlichkeit/ Weiblichkeit

in radikaler Weise zu dekonstruieren, um eine Neukonstituierung zu ermögli-

chen. Dabei geht sie wie Lacan davon aus, dass es kein Vor-dem-Gesetz, kein

154 | Gesa Heinrichs

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Entkommen aus dem Gesetz gibt. Es gibt nur eine Veränderung innerhalb

bzw. unter dem Gesetz – Subversion kann sich nur mit dem Mechanismus des

Gesetzes ereignen. 

Wie aber denkt Butler Subversion? Wenn man akzeptiert, dass das Tabu der

Homosexualität generatives Elemente der Ausbildung intelligibler Ge-

schlechtsidentitäten ist, kann ein Angriff auf die regulierende Fiktion hetero-

sexueller Kohärenz nach Butler nur dann erfolgreich sein, wenn das regulie-

rende Ideal (die Heterosexualität) als Norm bzw. Fiktion entlarvt werden kann,

also eben nicht Entwicklungsgesetz ist (vgl. Butler 1991, 200). Es gilt im

Rekurs auf psychoanalytische Theorie bzw. das väterliche Gesetz zu erklären,

dass eine Identifizierung bzw. Einverleibung, die vorgibt, auf Substanz zu

beruhen, eigentlich als inszenierte Phantasie zu verstehen ist. Der geschlecht-

liche Körper kann dann als Effekt einer Praxis diskursiver Einschreibung ver-

standen werden, die suggeriert, einen Kern oder Substanz zu entfalten. Diese

Praxis diskursiver Einschreibung versteht Butler zugleich als unaufhörliche,

immer wieder re- zu inszenierende, als performative (vgl. 207). Weil die

Geschlechtsidentität aber immer performativ sei, weil sie immer nur unter

dem väterlichen Gesetz und der heterosexuellen Matrix hervorgebracht werde,

ergibt sich nach Butler die Möglichkeit einer parodistischen Wiederholung, die

als offensichtlich verfehlte die verschleierte Verfehlung der scheinbar richtigen

zeigt.

Butlers Beispiel des Zusammenhangs von Identifizierung, Wiederholung,

Verfehlung und Verschiebung ist die Travestie: drag. Dabei geht es ihr um den

Gedanken, dass nicht der männliche Transvestit das weibliche Original nach-

ahmt, sondern dass dieses weibliche Original nie existiert (hat), bereits eben-

falls Kopie ist. »Indem die Travestie die Geschlechtsidentität imitiert, offenbart sie

implizit die Imitationsstruktur der Geschlechtsidentität als solcher – wie auch ihrer

Kontingenz« (Butler 1991, 202). Damit aber setze drag ein Potential der Re-

Signifikation und Re-Kontextualisierung frei. In der Ungewissheit der Identi-

täten könne der Anspruch auf wesenhafte und naturalisierte Identitäten zu-

rückgewiesen werden.

Die Kritik an Butler wandte ein, dass es sich bei ihrer Wertschätzung der

Travestie, des drag, um Randphänomene handele, die nicht übertragbar seien,

sie verkenne damit die Materialität des Geschlechts wie auch die Leiblichkeit

(so z. B. Landweer 1994 und Duden 1994). Meines Erachtens ist diese Kritik

primär ungenauen Lesens geschuldet, denn Butler verweist ausdrücklich dar-

auf, dass die Performanz der Geschlechtsidentität in einer »Zwangslage« ent-

steht und mit diskursiver Produziertheit weder willkürliche noch freie Wahl

hinsichtlich der Aufrechterhaltung der Geschlechtsidentität besteht. Ge-

schlechtsidentität wird, so Butler, als »Wahrheits-Effekt« eines Diskurses über

primäre Identität hervorgebracht, wobei die zugrunde liegende Struktur der

Imitation verschleiert werde. In einem politischen Prozess, der unter Straf-

androhung und Zwang Geschlechtsidentität erzeuge und die Subjekte zum

Geschlechtertransformationen | 155

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aufrechterhalten derselben zwinge, fänden permanente Wiederholungen statt.

Der Zwang wiederhole ein Ritual, welches durch die Macht des Verbots, durch

die Androhung von Strafe unter dem Gesetz verbleibt, welches das Ritual

zugleich produktiv hervorbringe. Da jedoch jede Wiederholung notwendig

auch ein Verfehlen hervorbringen könne, sei das Gesetz veränderbar. 

Bezogen auf die Vorstellung von Männlichkeit und Weiblichkeit heißt dies,

dass diese nur performativ zu denken und damit inkonstant sind. Der Wandel

könne nur in einer Bewegung bestehen, die die Performativität der Ge-

schlechtsidentität zugleich enthülle (und damit die scheinbare Wesenhaftigkeit

unglaubwürdig mache) und andere Geschlechter-Realitäten vorschlage. Weil

aber jede Performativität in ihrer Bewegung immer auch ein Aufrufen der

Konvention darstelle, sei dieser Vorgang möglich und kompliziert zugleich.

Die Geschlechtsidentität als Ergebnis »ritueller Wiederholung« berge immer

Sedimentierung wie auch die Möglichkeit des Scheiterns (vgl. Butler 1998, 74).

Das Scheitern aber sei als produktiver Angriff auf das Gesetz zu verstehen, wel-

cher zwar unter dem Gesetz verbleibe, dieses aber verschiebe.

Zusammenfassend wird nun auch ihre schon erwähnte und viel zitierte,

aber oft unverstandene These verständlich, dass sex definitionsgemäß immer

schon gender gewesen sei. Butlers diskursives Körperkonzept, welches

Foucaults Gedanken der Einschreibung radikalisiert, versteht sex zwangsläufig

als kulturell generierte Geschlechter-Kategorie. Damit wird es sinnlos, gender

als kulturelle Interpretation des Geschlechts zu bestimmen. Die Vorstellung, es

gäbe zur Natur gehörig sex und zur Kultur gehörig gender, die ja gerade in femi-

nistischer Theorie elaboriert wurde, ist für Butler Ausdruck der Diskurs-

ordnung, die, wie beschrieben, Anatomie, Geschlechtsidentität und Begehren

in einen scheinbar kausalen Zusammenhang zu stellen versucht. Die

»Identität« der Einzelnen wird immer durch die stabilisierenden Konzepte

Geschlecht (sex), Geschlechtsidentität (gender) und Sexualität abgesichert; und

umgekehrt bedeutet das Auftauchen von scheinbar »inkohärenten«, »diskonti-

nuierlichen« Wesen, die Personen zu sein scheinen, ohne den gesellschaftlich

hervorgebrachten Geschlechter-Normen zu entsprechen, immer eine

Infragestellung des Identitätsprinzips. Eine auf die Unterscheidung von sex

und gender beruhende feministische Theorie hat nach Butler daher den immer

kontraproduktiven Effekt, die heterosexuelle Matrix zu stützen, die – und ich

stimme ihr hier uneingeschränkt zu – es zu verschieben gilt. Der Feminismus

stützt, so kann man vereinfachen, immer auch die herrschende Geschlechter-

ordnung, indem er an der Produktion kultureller Intelligibilität teilhat (vgl.

auch Gildemeister/Wetterer 1995). Damit, und dies kann hier nur angedeutet

werden, muss in der politischen Argumentation eine Position, die dennoch für

Frauen eintreten will, das Verständnis, was eben diese Frauen seien, transfor-

mierbar und offen halten. Damit entwirft Butlers Entgegnung auf feministi-

sche Theorie die Utopie einer Ordnung, in der die Binarität der Ge-

schlechtsidentitäten aufgehoben und in der die Geschlechtsidentität als Arte-

156 | Gesa Heinrichs

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


fakt verstanden ist. Eine solche Transformation löste nicht die diskursiv Be-

stimmung von Geschlecht auf, verschöbe aber die Geschlechterdifferenz und

höbe die heterosexuelle Matrix auf. 

B I LDUNG A L S GENDERED CONCEP T

Im letzten Teil möchte ich zunächst einen groben Überblick über vorhandene

Thematisierungen des Zusammenhangs von Geschlecht und Bildung geben,

um dann abschließend eigene Hinweise zur Möglichkeit einer postfeministi-

schen Bildungstheorie zu skizzieren. Innerhalb der Erziehungswissenschaft

hat die Thematisierung von Geschlecht bislang auf folgenden Ebenen stattge-

funden (vgl. Behm/Heinrichs/Tiedemann 1999, 7 ff. und Rendtorff/Moser

1999, 48 ff.):

Zum Ersten existiert eine relativ breite historische Forschung, die

Erziehungstheorien nach einem impliziten oder expliziten Umgang mit Ge-

schlecht/Geschlechterdifferenz befragt (vgl. exemplarisch den Überblick von

Rang 1999). Dabei wird sowohl eine Relektüre der jeweiligen Erziehungs-

theoretiker als auch der bisherigen Bildungsgeschichtsschreibung vorgenom-

men, um differenziert nach dem Zusammenhang von Konzepten und deren

Rezeption, Umsetzung und Tradierung zu fragen. Neben dem Interesse am

konzeptionellen Kontext der Geschlechterbildung spielen empirisch orientier-

te Arbeiten eine Rolle, die einzelne Institutionen in ihrer regionalen und loka-

len Entwicklung nachzeichnen. Ideengeschichtliche Arbeiten stehen neben sol-

chen, die stärker nach realhistorischen Erziehungswirklichkeiten fragen.

Verbindend ist das Interesse, die Geschlechterdifferenz als historische Ver-

fasstheit in pädagogischen Kontexten aufzuspüren und kenntlich zu machen,

dass Geschlecht eine notwendige Kategorie zum Verständnis von Bildung in

Theorie und Praxis ist.

Zum Zweiten existiert eine umfassende Forschung, die nach der

Beteiligung der Geschlechter in aktuellen institutionellen Erziehungskontexten

fragt, die also Bildungsmöglichkeiten bzw. -beteiligungen von Jungen und

Mädchen empirisch beforscht. Neben Arbeiten z. B. zum »heimlichen

Lehrplan«, der für feministische Forscherinnen darin besteht, das herrschende

Geschlechterverhältnis aufrechtzuerhalten, neben Schulbuchanalysen und

Interaktionsanalysen ist das zentrales Feld dieser empirischen Richtung die

Koedukation. Die Debatte um die Koedukation kann als Kernstück der femini-

stischen Auseinandersetzung mit Schulwirklichkeit gelten. Ohne dies hier aus-

führen zu wollen, ist die Diskussion um die Vor- und Nachteile einer gemein-

samen Erziehung der zwei Geschlechter zugleich ein Beispiel dafür, dass femi-

nistische Erziehungswissenschaftlerinnen die eigene Forschung fast immer

zugleich als Beitrag für eine bildungspolitische Auseinandersetzung begreifen.

Konsequenterweise, aber methodisch bisweilen fragwürdig, verschwimmen in

Geschlechtertransformationen | 157

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der Debatte häufig Geschlechtertheorien, Mädchen-/Frauenparteilichkeit und

politische Überzeugungen. Aktuell entwickelt sich hier eine differenzierte qua-

litative Forschung, die insbesondere mit Bezug auf ethnographische und sozi-

alkonstruktivistische Ansätze die oft simplifizierende Gegenüberstellung von

Mädchen und Jungen im Schultag zu überwinden trachtet (vgl. exemplarisch

Breidenstein/Kelle 1998).

Zum Dritten existiert ein schmaler Bereich feministischer Erziehungs-

wissenschaft, der strukturtheoretischen Untersuchungen von Geschlecht und

seinen Wirkungsweisen nachgeht. Dabei wird vornehmlich versucht, psycho-

analytische Theorien, insbesondere in deren feministischen kritischen

Varianten, z. B. von Nancy Chodorow, für grundsätzliche Überlegungen zur

Strukturgenese kindlicher Entwicklung im Erziehungsprozess zu nutzen.

Einige empirische Projekte, die z. B. den Erwerb und die Aufrechterhaltung der

Geschlechtsidentität in Kindergärten beforschen, stehen hier neben wenigen

systematisch-theoretischen Entwürfen.

Mit anderen Worten: Es gibt Ansätze, die Geschlechtsspezifität in der

Erziehung zu rekonstruieren und zu kritisieren, Sozialisationsmodelle zu hin-

terfragen und den Koedukationsgedanken zu (de-)konstruieren. Es gibt gute

Ansätze zu praktischer Arbeit in erzieherischen Institutionen. Die Kritik der

Geschlechterverhältnisse wird vorangetrieben und hat sich auch universitär

etabliert. Es fehlen jedoch in der Erziehungswissenschaft weitgehend Ansätze

zur Theoretisierung des systematischen Zusammenhangs von Subjekt-

konstituierung, Geschlechterkonstruktion und Bildung. Erst seit dem letzten

Jahrzehnt bemühen sich einzelne Erziehungswissenschaftlerinnen, diesem

Defizit zu begegnen. Ich möchte kurz die m. E. wichtigsten Versuche von

Annedore Prengel und Barbara Rendtorff vorstellen, um dann den postfemini-

stisch argumentierenden Ansatz zu skizzieren, den ich in Bildung, Identität

und Geschlecht (2001) ausgeführt habe. 

Annedore Prengel hat in ihrer Pädagogik der Vielfalt (1993) den Versuch

unternommen, Theorien von Gleichheit und Differenz im Feld interkulturel-

ler, feministischer und integrativer Pädagogik zu verfolgen. Ausgehend von der

These, dass »den Frauen, den Behinderten und den Angehörigen marginali-

sierter Kulturen in der bürgerlichen Gesellschaft die historische Erfahrung von

Etikettierung und Diskriminierung [gemeinsam ist], mit der sie dem bürgerli-

chen Subjekt als das ganz ›Andere‹ gegenübergestellt wurden« (Prengel 1995,

13), versucht sie eine Pädagogik zu entwickeln, die »das demokratische Prinzip

der Gleichberechtigung verwirklichen kann« (15). Prengels Konzept ist es,

historisch gewachsene Ungleichheiten in Bildungskonzeptionen und Bil-

dungssystemen kritisch zu belegen, um dann zu einer Konzeption von Bildung

zu gelangen, welche Selbstachtung und Anerkennung der Anderen als norma-

tives Ziel definiert. Für die Gegenwart gelte, dass die historische Ungleich-

behandlung von Mädchen und Jungen nur teilweise überwunden sei. Zwar hät-

ten die Mädchen formal gleichwertige Bildungschancen, doch müssten sie sich

158 | Gesa Heinrichs

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


männlichen Werten anpassen, sich assimilieren, um im Bildungssystem zu

bestehen. Ausgehend von der Vorstellung, es gäbe die Möglichkeit einer ega-

litären Differenz, müsse das Ziel in Bildungsprozessen sein, die grundsätzliche

Verschiedenheit von weiblichen und männlichen Personen anzuerkennen und

eine gleichzeitige Gleichberechtigung von männlichen und weiblichen

Prinzipien zu erreichen. Ausgehend von der Idee einer »Unbestimmbarkeit

des Menschen« fordert sie, auf Definitionen (z. B. im Sinne ethnischer oder

medizinischer Kategorisierungen) und Leitbilder zu verzichten. Bildung wird

bei Prengel normativ verstanden und vollzieht sich mit und an Subjekten, die

immer als männliche oder weibliche gedacht werden und deren Bedeutung in

ihrer Unbestimmbarkeit und möglichen Freiheit liegt. 

Ich fokussiere meine Anfragen an Prengel auf drei Punkte: Im Rahmen die-

ses Textes kann nicht ausführlich diskutiert werden, wieweit die von ihr ange-

nommene strukturelle Übereinstimmung einer Marginalisierung von ver-

schiedenen Kulturen, Frauen und behinderten Personen tatsächlich besteht. Es

ist jedoch zum Ersten sowohl in historischer als auch in systematischer

Perspektive zu fragen, ob Ausgrenzungsmechanismen immer demselben

Schema der biologistisch unterfütterten Ablehnung des Anderen folgen. Das

Denken struktureller Gemeinsamkeiten, wie Prengel es versucht, droht immer

dann Differenzen zu nivellieren, wenn kausale Ableitungen von einem über-

geordneten, überzeitlichen Mechanismus gemacht werden. Zweitens ist zu fra-

gen, wieweit Prengels angelehnte Vorstellung eines »nicht affirmativen Diffe-

renzbegriffs«, der Gleichheitsziele einschließt, sinnvoll ist. Prengel verfolgt

eine letztlich klassisch emanzipatorische Strategie: Ihr Eintreten für Frauen

und Mädchen oder Behinderte ist ein Eintreten für eine unterdrückte Gruppe,

die Gleichheit erlangen soll, ohne ihre Besonderheiten aufgeben zu müssen.

Sie denkt in zwei historisch, soziokulturell geronnenen Geschlechtern, die

schlussendlich eine Anerkennung des Anderen als gemeinsame normative

Verpflichtung anerkennen sollen und wollen. Fraglich ist jedoch, ob in dieser

Utopie der sich und andere als verschieden anerkennenden Gleichen nicht die

generelle Problematik von Ausschlüssen in allen (auch demokratischen)

Diskursen, wie sie z. B. Foucault oder Butler formuliert haben, übersehen wird.

So vernachlässigt Prengel trotz kritischen Lesens aufklärerischer und emanzi-

patorischer Strategien, dass auch selbstreflexiven Theorien oder Institutionen

eine Differenz des Sagbaren und Nichtsagbaren, Gewussten und Nichtge-

wussten inhärent ist und damit Ausschlüsse zwangsläufig sind. Diese Aus-

schlüsse aber sind nicht durch Pauschalisierungen zu fassen (»die unterdrück-

ten Frauen«, »die diskriminierten Ausländer«, »die benachteiligten Behinder-

ten«) und »total« zu lösen (»Toleranz«, »Anerkennung«). Vielmehr gilt es, die

Unabdingbarkeit von Ausschlüssen zu bedenken und dennoch nachzuzeich-

nen, wo sie fließend und variabel verlaufen, sie mühsam zu benennen, um

Verschiebungen und Aufbrechungen zu ermöglichen. Zum Dritten ist nach

dem Status der Kategorie Geschlecht in Prengels Konzeption zu fragen. Wenn

Geschlechtertransformationen | 159

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


das Bildungsziel kein Geschlecht erlangt und sich Anerkennung und Selbst-

achtung des Anderen nur noch sekundär auf die Frage nach Männlich- oder

Weiblichkeit beziehen, bleibt unklar, ob sie die Tatsache des Geschlechts, das

immer als männlich oder weiblich beschrieben wird, als primäre systematische

Kategorie versteht, die zur Installation und Legitimation gesellschaftlicher

Hierarchisierung geführt hat. Problematischerweise führt Prengel immer un-

terschiedliche systematische Differenzen ein: Im Kapitel zur Feministischen

Pädagogik unterscheidet sie zwischen Mädchen und Jungen, in dem zur

Interkulturellen Pädagogik zwischen Migranten und Nicht-Migranten und in

dem zur Integrationspädagogik zwischen Behinderten und Nicht-Behinderten.

Sie kann (oder will) jedoch nicht klären, ob die Unterscheidung von

Junge/Mädchen ebenfalls zentral in nichtfeministischen Diskursen gilt, z. B.

auch im interkulturellen oder integrativen Diskurs vorgeordnet ist. Damit wird

die Kategorie Geschlecht nicht durchgängig angewandt, sondern nur in die

Formulierung einer Feministischen Pädagogik aufgenommen, die Prengel als

einen Beitrag zur Allgemeinen Pädagogik der Vielfalt versteht (vgl. 99).

Geschlecht wird dadurch in einer systematischen Formulierung nur noch als

Anhängsel denkbar. Damit aber fällt der Vorwurf, den Prengel anderen

Bildungskonzeptionen gegenüber erhebt, Geschlecht nur additiv zu denken

(vgl. 97), letztlich auf sie selbst zurück. 

Die Arbeiten von Barbara Rendtorff sind in einem poststrukturalistischen

Setting angesiedelt. Ausgehend von der Psychoanalyse Lacans und der

Texttheorie Derridas geht sie der Frage nach der Differenz im Eigenen und

zum Anderen nach und versteht dabei die Geschlechterdifferenz als die grund-

legende Differenz (vgl. Rendtorff 1996 uns 1998). Für Rendtorffs Bildungs-

theorie ist entscheidend, dass sie, ausgehend von einer zwangsläufigen

Gespaltenheit des Subjekts, die Anerkennung der Kastration für den entschei-

denden Kern von Bildungsbemühungen hält. Dabei meint die Kastration die

Erfahrung und Bewältigung einer unhintergehbaren Einschränkung, die in der

Anerkennung des väterlichen Gesetzes und in der Anerkennung, nur ein

Geschlecht sein zu können, bestehe. Bildung versteht Rendtorff als den Ort, an

dem die Anerkennung der Geschlechterdifferenz sich eröffnen könne, d. h. die

Ermöglichung, im eigenen Geschlecht »anzukommen« und dabei die Einsicht

in die Beschränkung jeden Geschlechts zu erlangen. Sie knüpft den

Bildungsbegriff an den der différance, die sie im Sinne Derridas versteht.

Bildung solle Raum bieten, die différance »lebbar« zu machen – die »Anerken-

nung der différance« solle die »Devise pädagogischen Handelns« sein

(Rendtorff 1997a, 15). Rendtorff versucht, den Zusammenhang von Bildung

und Geschlecht nicht im Sinne eines zu bildenden oder anzuerkennenden

»Geschlechterdualismus« zu begreifen, sondern die Brüchigkeit und das

Beunruhigende der Geschlechterdifferenz zu denken und in Bildungs-

prozessen wahrzunehmen und zuzulassen. Bildungstheorie ist für Rendtorff

potentiell der Ort, der eine Norm errichtet, an welcher pädagogisches Handeln

160 | Gesa Heinrichs

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


überprüft werden soll, und zugleich der Ort, diese Überprüfung zu leisten. Für

den konkreten pädagogischen Umgang mit Kindern schlägt Rendtorff vor,

diese Kinder immer als entweder Mädchen oder Junge zu beachten und anzu-

sprechen, um die Geschlechterdifferenz auszudrücken und eine scheinbare

Geschlechtsneutralität in der Erziehung zu verhindern (vgl. Rendtorff 1997b,

10). Optimalerweise müsse den Mädchen Raum gegeben werden, um den eige-

nen Körper als wertvollen zu entdecken und ihn liebevoll benennen zu können.

Dieser Raum müsse von Eltern und PädagogInnen gleichermaßen eröffnet

werden. Doch sei Schule de facto der Ort, an dem das herrschende Geschlech-

terverhältnis perpetuiert werde, der Ort, an dem eine hierarchische Ordnung

herrsche und Konkurrenzverhalten geübt würde. Zwar seien Mädchen und

Jungen dem Problem der Diskrepanz zwischen einem Eingepasstwerden in

gesellschaftliche Strukturen und der Einübung in Eigenständigkeit gleicher-

maßen ausgesetzt, jedoch hätten die Jungen grundsätzliche Vorteile. Zum

Ersten würden sie eben durch die männliche Ordnung, die auch in der Schule

herrsche, gefördert. Zum anderen könnten die Jungen – und hier folgt

Rendtorff empirischen Arbeiten u. a. von Horstkemper – eigene Defizite im

Sozialen dadurch überbrücken, dass sie die »soziale Kompetenz« der Mädchen

nutzten und sich dadurch letztlich durchsetzten.

An dieser Stelle droht die Geschlechterdifferenz tragische Ausmaße anzu-

nehmen. Man muss fragen, ob es einen Ausweg aus der Asymmetrie geben

kann, wenn Jungen/Männer angeblich weibliche Stärken sich immer zu eigen

machen, für Mädchen/Frauen angebliche männliche Stärken jedoch verpönt

bleiben sollen. Rendtorffs Ausweg lässt sich nur erahnen. Eine »Heilung« läge

in ihren Augen vermutlich weniger in einem gesellschaftlichen oder pädagogi-

schen denn in einem therapeutischen Prozess: in der Anerkennung der Kastra-

tion, der Einsicht in die jeweilige Begrenztheit, im Lernen, die »Differenz in

sich« als produktive zu erkennen und zu nutzen.

Die Stärke von Rendtorffs Bildungskonzeption liegt im Hinweis auf die

unausweichliche Koppelung von Bildung und Geschlechtsbildung und in der

Auseinandersetzung mit dem Problem, dass Geschlecht offensichtlich zu

Benachteiligungen führt und dennoch in Theorie und Praxis an den Rand

gedrängt wird. Die Schwäche liegt in ihrer wenig kritischen Lacan-Rezeption,

die dazu führt, dass Geschlecht bei ihr wie bei Lacan durchweg essentialistisch

und biologistisch gedacht wird. Im Anschluss an Butler muss darauf verwiesen

werden, dass es sich bei der Annahme, man könne »im eigenen Geschlecht

ankommen«, um einen psychischen Prozess der Affirmation vorgeblich ein-

deutig körperlicher Vorgaben handelt. So werden körperliche Vorgaben bei

Rendtorff als eindeutige Entweder-oder-Tatsachen festgeschrieben. Trotz ihres

Hinweises, dass Weiblichkeit oder Männlichkeit lebenslang unterschiedlich

gedacht und gewertet wird, umkreist ihre Vorstellung einer »guten Bildung«

immer wieder ein starres Körperkonzept: Mädchen sind Mädchen, weil sie eine

Vagina haben, ihnen Brüste wachsen, sie menstruieren etc. Rendtorff versäumt

Geschlechtertransformationen | 161

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


hier, die von ihr normativ verstandene Vorstellung der différance auch auf die

Geschlechterdifferenz anzuwenden. Bildung soll, da ist Rendtorff zuzustim-

men, Prozesse offen halten. Jedoch müssen die Prozesse selbst ebenfalls als

offene gedacht werden. Letztlich bleibt das Subjekt bei Rendtorff aber im eige-

nen Geschlecht und in der heterosexuellen Triade Vater-Mutter-Kind gefangen. 

Abschließend möchte ich eine Skizze anbieten, wie sich ein postfeministi-

scher Beitrag zu einer Bildungstheorie denken ließe, die den Zusammenhang

von Diskurs, Subjektbildung und Geschlechtsidentität analysiert. Damit wird

eine Konzeption von Bildung anvisiert, die Bildung als auch dann noch möglich

versteht, wenn das Subjekt als diskursiv produziertes verstanden, ihm also keine

den Diskurs überschreitende Handlungsfreiheit zuerkannt wird. Weil aber der

Diskurs kein totaler sein kann, da sich, wie der Poststrukturalismus gezeigt hat,

in allen Prozessen der Bedeutungsgebung und -erlangung ein notwendiger Spalt

zwischen Signifikat und Signifikant auftut, ist diese Vorstellung keine determi-

nistische. Weil die Bedeutungen, die im Diskurs entstehen, wiederholt werden

müssen, um zu bestehen, gibt es zwangsläufig Brüche und Verschiebungen. So

ist die Vorstellung einer auf anatomischen Vorgaben beruhenden Weiblichkeit

oder Männlichkeit dominant, wird vielfach und differenziert abgewandelt und

wiederholt. Die Vorstellung der dichotomen Geschlechterdifferenz ist wirk-

mächtig aber nicht total: In der wissenschaftlichen Analyse der Strukturen sol-

cher Vorstellungen und in der Praxis von Subjekten, die diese Vorstellung zu

konterkarieren versuchen, auch wenn sie ihr nicht entkommen können, eröffnet

sich die Möglichkeit, die Dichotomie aufzubrechen und damit langfristig auch

diskursive Bestimmungen zu entkräften.

Die Bildung des Subjekts vollzieht sich als Praxis des Diskurses, der zugleich

Ort der Geschlechtsbestimmung ist. Die Produktion der Subjekte unterliegt

einer heterosexuellen Matrix, die den Diskurs (der Bildung) durchzieht. Bildung

ist ein historischer Ort, der diese Matrix aufrechterhält, ein Ort, der die Dicho-

tomie von männlichen und weiblichen Menschen als Voraussetzung setzt und

versteht und als scheinbar natürliche stützt und erhält. Bildung ist ein prozes-

suales Geschehen, in dem Begehren gelernt und in Zuordnung zur Anatomie

verstanden wird. Bildung ist immer auch Geschlechterbildung.

Bildungstheorie kommt die Aufgabe zu, den Diskurs der Bildung nachzu-

zeichnen, fortzuschreiben und zu transformieren. Zentral setzt sie sich mit der

Frage nach der Subjektkonstitution auseinander. Mit Butler wurde deutlich, dass

das Problem der Selbstbestimmung immer auch als Problem der Geschlechts-

bestimmung zu lesen ist und zugleich die Selbst- wie die Geschlechtsbestim-

mung immer auch Bestimmtwerden durch den Diskurs bedeutet. Daher besteht

für Bildungstheorie die Aufgabe, die Frage nach Bildung immer auch als Frage

nach Geschlecht und dem Geschlechterdiskurs zu begreifen. Um dabei eine ina-

däquate essentialistische Bestimmung von Geschlecht zu vermeiden, muss Ge-

schlecht in die Bildungstheorie zugleich eingeführt und dekonstruiert werden.

Dieser paradox anmutende Vorgang ist notwendig, um einerseits die aus-

162 | Gesa Heinrichs

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


schließenden Elemente klassischer und moderner Bildungstheorien zu verstehen

und andererseits nicht die Ausschlüsse feministischer Theorien zu wiederholen.

Geschlecht sollte als strukturierendes Element aufgefasst werden, welches eine

Zweigeschlechtlichkeit anordnet und den Diskurs (der Bildung) durchzieht,

wobei die Dichotomie der Zweigeschlechtlichkeit aber als langfristig zu transfor-

mierende verstanden werden kann. Eine postfeministische Bildungstheorie kann

nicht einseitig mädchenparteilich wirken wollen oder eine bestimmte Vorstellung

der Geschlechterdifferenz durchzusetzen versuchen (wie es z. B. Rendtorff ver-

sucht), weil der Postfeminismus eben die Aufweichung der Geschlechter-

differenz und nicht die erneut binäre Festschreibung von Männlich- versus

Weiblichkeit zum Ziel setzt. Es geht darum, Bildung zu ermöglichen, die den

Normalisierungszwang, der jeder Subjektkonstitution unterliegt, erkennt und

soweit als möglich hintergeht. Im Diskurs der Bildung soll es darum gehen, bis-

lang Unartikuliertes formulierbar zu machen, um Anderes zu ermöglichen. Dazu

gehört, die Dichotomie von männlich und weiblich in ihrer zentralen und unter-

drückenden Wirkung zu verstehen, auch wenn das Denken außerhalb binärer

Strukturen kaum möglich erscheint. Diskurse können am ehesten durch

zunächst partikulare, nichtsystematische Diskurse entkräftet werden, wobei es

niemals den Diskurs gibt, der in der Lage ist, Macht prinzipiell abzubauen. Trans-

formation ist nur möglich im Verständnis, dass sich diskursive Macht performa-

tiv erhält. Der Diskurs regelt; und doch kann jede Regel aufgrund ihrer Kon-

struiertheit, die auch das Zeichen ihrer Kontingenz trägt, gebrochen werden.

Bildung ist immer ausschließende Konstruktion. Konstruktionen sind regelgelei-

tet, aber nicht determiniert. Weil sie aufrechterhalten werden müssen, ändern sie

sich und können transformiert werden. Performative Praxis impliziert die

Möglichkeit, das Nichtverwirklichte, das Andere zu denken und zu werden.

L I T E R ATUR

Behm, Britta L.; Heinrichs, Gesa; Tiedemann, Holger (Hg.): Das Geschlecht der

Bildung – die Bildung der Geschlechter. Opladen 1999

Brooks, Ann: Postfeminism. Feminism, cultural theory and cultural forms. New

York 1997

Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt a. M. 1991

Butler, Judith: Kontingente Grundlagen. Der Feminismus und die Frage der

»Postmoderne«. In: Seyla Benhabib u. a.: Der Streit um Differenz.

Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart. Frankfurt a. M. 1993, 31–58

Butler, Judith: Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts.

Berlin 1995

Butler, Judith: Hass spricht. Zur Politik des Performativen. Berlin 1998

Breidenstein, Georg; Kelle, Helga: Geschlechteralltag in der Schulklasse.

Ethnographische Studien zur Gleichaltrigenkultur. Weinheim 1998

Geschlechtertransformationen | 163

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 | Gesa Heinrichs

Duden, Barbara: Die Frau ohne Unterleib: Zu Judith Butlers Entkörperung. Ein

Zeitdokument. In: Nathalie Amstutz u.a. (Hg.): Theorie – Geschlecht –

Fiktion. Basel 1994, 153–166

Gildemeister, Regine: Die soziale Konstruktion von Geschlechtlichkeit. In: Ilona

Ostner (Hg.): Feministische Vernunftkritik – Ansätze und Traditionen.

Frankfurt a. M. 1992, 220–239

Gildemeister, Regine; Wetterer, Angelika: Wie Geschlechter gemacht werden. Die

soziale Konstruktion der Zweigeschlechtlichkeit und ihrer Reifizierung in der

Frauenforschung. In: Gudrun-Axeli Knapp, Angelika Wetterer (Hg.):

Traditionen. Brüche. Entwicklungen feministischer Theorie. Freiburg 1995,

201–254

Heinrichs, Gesa: Identität und Geschlecht: Bildung als diskursive Praxis der

Geschlechterformierung. In: Britta Behm u.a. 1999, 219–237

Heinrichs, Gesa: Bildung, Identität, Geschlecht. Eine (postfeministische)

Einführung. Königstein i. Ts. 2001

Lacan, Jacques: Schriften II. Olten 1975

Landweer, Hilge: Generativität und Geschlecht. Ein blinder Fleck in der sex/gender-

Debatte. In: Theresa Wobbe (Hg.): Zur theoretischen und institutionellen

Rede vom Geschlecht. Frankfurt a. M. 1994, 147–176

Lorey, Isabell: Immer Ärger mit dem Subjekt. Theoretische und politische

Konsequenzen eines juridischen Machtmodells: Judith Butler. Tübingen 1996

Nicholson. Linda: Was heißt ›gender‹? In: Institut für Sozialforschung (Hg.):

Geschlechterverhältnisse und Politik. Frankfurt a. M. 1994, 188-220

Prengel, Annedore: Pädagogik der Vielfalt. Verschiedenheit und Gleichberechtigung

in Interkultureller, Feministischer und Integrativer Pädagogik. Opladen 1993

Rang, Brita: Geschlechterforschung unter historisch-pädagogischen Vorzeichen. In:

Barbara Rendtorff, Vera Moser (Hg.): Geschlecht und Geschlechterverhältnis

in der Erziehungswissenschaft. Eine Einführung. Opladen 1999, 157–180

Rendtorff, Barbara: Geschlecht und symbolische Kastration. Über Körper, Matrix,

Tod und Wissen. Königstein i. Ts. 1996

Rendtorff, Barbara: Die Bedeutung von Geschlecht und Differenz für die Theorien

von Bildung und Erziehung. Unveröffentl. Typoskript 1997a

Rendtorff, Barbara: Geschlecht und Kindheit. Psychosexuelle Entwicklung und

Geschlechtsidentität. Arbeitstexte für Erzieherinnen, Lehrerinnen und Mütter,

herausgegeben von der Frankfurter Frauenschule (Materialienband 17)

Königstein i. Ts. 1997b

Rendtorff, Barbara: Geschlecht und différance. Die Sexuierung des Wissens.

Königstein i. Ts. 1998

Rendtorff, Barbara; Moser, Vera (1999): Geschlecht als Kategorie – soziale, struk-

turelle und historische Aspekte. In: Dies. (Hg.): Geschlecht und Geschlechter-

verhältnis in der Erziehungswissenschaft. Eine Einführung. Opladen 1999,

11–68

Rose, Jacqueline: Sexualität im Feld der Anschauung. Wien 1996

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Pop. Bildungstheoretische Über legungen im Kontext

der Cultural Studies1

Olaf Sanders

Der Transformationsprozess, um den es in diesem Beitrag geht, ist nicht neu.

In den letzten 50 Jahren hat sich das kulturelle Feld tief greifend gewandelt.

Der Bochumer Kunsthistoriker Beat Wyss (1997, 123) spricht vom

»bedingungslosen Sieg des Pop«. Diedrich Diederichsen (1999, 275) zeigt, wie

Pop in den 90er Jahren des letzten Jahrhunderts allgemein geworden ist.

Wenn Bildung trotzdem noch immer in der Tradition Adornos »als Kultur

nach der Seite ihrer subjektiven Zueignung« (1959, 94) verstanden werden

soll, dann liegt es nah, den Zusammenhang von »Bildung und Pop« zu unter-

suchen, obwohl aus der Perspektive kritischer Theorie kaum etwas ferner zu

liegen scheint, als Bildung und Pop aufeinander zu beziehen. Pop – als Ab-

kürzung von popular culture – steht in dieser Theorielinie für die Verkürzung

der Kultur auf Kulturwaren, mittels derer die Massen betrogen werden – und

zwar gerade um die Möglichkeit von Bildung. Die Begriffe Bildung und Pop

scheinen sich also bestenfalls zu widerstreiten. Dieser Widerstreit wird inner-

halb der Cultural Studies gelöst – und zwar ohne den Anspruch auf kritische

Gesellschaftsanalyse aufzugeben. Nun sind auch die Cultural Studies nicht

neu, relativ neu ist lediglich ihre Rezeption im deutschsprachigen Raum.2

Bei meinem Beitrag handelt es sich im Wesentlichen um einen kurzen

Abriss der Entwicklungsgeschichte der Cultural Studies.3 Mein Hauptaugen-

1 Profitiert habe ich von den Diskussionen dieses Beitrags auf dem Kongress der

Deutschen Gesellschaft für Erziehungswissenschaft in Göttingen 2000 und den

Anregungen aus meinen Seminaren. Besonderer Dank an Daphne Mohr.

2 Vgl. zum gegenwärtigen Stand der Rezeption im deutschen Sprachraum und den

Perspektiven der Cultural Studies in Deutschland und Östereich die Beiträge in Göttlich

u. a. 2001.

3 Eine ausführliche Darstellung der Entwicklungsgeschichte der Cultural Studies bie-

tet Winter 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


merk liegt dabei auf den popkulturbezogenen Grundlinien. Das Ziel lautet, zu

plausibilisieren, dass Pop-Kultur bildungsrelevant ist und wie popkulturelles

Material Bildungsprozesse ermöglicht. Voran stelle ich einige Bemerkungen

über das Neue.

DA S NEUE

Der moderne deutsche Bildungsbegriff steht in seinen klassischen Formu-

lierungen von Herder bis Hegel im engen Zusammenhang zum Neuen.

Bildung zeigt sich in seiner Emergenz oder der Realisation. Im Reisejournal

kündigt Herder einen Menschen an, wie ihn die »Stufe unserer Kultur fordert«

(1769, 30). Hegel geht in seinen Ästhetik-Vorlesungen einen Schritt weiter,

indem er einen wesentlichen Teilbereich der Kultur, die Kunst, als Ausblick auf

»eine höhere, geistgeborene Wirklichkeit« begreift (1842a, 22). Für Hegel wäre

eine Kultur neu, in der sich die Idee der Freiheit realisiert hätte. Herder könn-

te einen Menschen neu nennen, der dieser Kultur entspräche. Worauf es mir

hier ankommt, ist, dass sowohl bei Herder als auch bei Hegel das Neue durch

die Übersetzung eines allgemeinen Urbilds in ein konkretes Abbild entsteht,

das dann neu erscheint, während Bildung den Übersetzungsprozess bezeich-

net (vgl. Sanders 2000, 122 ff., 155 ff.). Die Möglichkeit solcher Übersetzungen

gehört selbst zu den Trugbildern der Moderne, die das Neue – wie Boris Groys

in Über das Neue (1999, 9) zeigt – mit der Utopie kurz schließe. Eine weitere

moderne Illusion liege in der Erwartung, dass das Neue endgültig sei und es

danach – wegen der uneingeschränkten Herrschaft des allerletzten Neuen über

die Zukunft – nichts Neues mehr geben könne. Das Neue verschwindet zwi-

schen der Idee, die nicht neu war, sondern bestenfalls radikal, und ihrer

Realisation, die nichts Neues mehr kennt. So beweist die Neuzeit indirekt ihre

grundlegend ökonomische Verfassung. Auch das Neue scheint seinen großen

Wert aus dem Verhältnis von extrem geringem Angebot und gewaltiger

Nachfrage zu beziehen. Groys stürmt auch dieses dritte Trugbild. Neues sei

zwar neu in Relation zum Alten, es entstehe aber nicht durch Bergung aus

Verborgenem, abschließender Bestimmung von Wesenhaftem oder der

Konstruktion des absolut Wahren. »Die Produktion des Neuen ist die

Forderung«, schreibt Groys, »der sich jeder unterwerfen muss, um in der

Kultur die Anerkennung zu finden, die er anstrebt« (11). Alles, was man für die

Innovation brauche, sei von Beginn an »offen, unverborgen, sichtbar und

zugänglich« (13). Die Innovation bestehe in einer Umwertung. »Die

Umwertung der Werte ist die allgemeine Form der Innovation«, die Groys (14)

wie folgt näher bestimmt: »[D]as als wertvoll geltende Wahre oder Feine wird

dabei abgewertet und das früher als wertlos angesehene Profane, Fremde,

Primitive oder Vulgäre aufgewertet. Als Umwertung der Werte«, schließt er,

»ist die Innovation eine ökonomische Operation. Die Forderung nach dem

166 | Olaf Sanders

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Neuen gehört somit in den Bereich der ökonomischen Zwänge, die das Leben

der Gesellschaft insgesamt bestimmen.« Groys Umwertungsprozess ent-

spricht der Hegemonieverschiebung von einer vorgeblich außerhalb der Öko-

nomie situierten, normativ gehaltvollen Kultur zu ihren durch und durch öko-

nomischen populären Spielarten. Den Glauben, dass Ökonomie beschreibbar

sei, kritisiert Groys als Irrglauben, weil ein Außenstandpunkt fehle, von dem

aus sie beschrieben werden könne. Sie präge das Leben insgesamt und ihre

Logik sei nur zu erforschen durch Teilhabe an der kulturellen Innovation, also

durch den Versuch, sich zu bilden. Herders Gedanke an »Marktplätze zur

Bildung der Menschheit« (1774, 64) gelangt so von Neuem zu Aktualität.

Obwohl die Marktmetapher auf eine zu enge Vorstellung von Ökonomie ver-

weist, beweist sich Bildung heute mehr denn je in den oft kleinen Innovationen

von Selbstausdruck und Handlungsfähigkeit im Alltagsleben.

Genau das ist eines der zentralen Themen der Cultural Studies.

WAS S I ND CU L TURA L S TUD I E S ?

Inzwischen sind Cultural Studies eine im englischen Sprachraum etablierte

und institutionalisierte akademische Disziplin. Ihre Ursprünge liegen in der

Erwachsenenbildung. Richard Hoggart, der Gründungsdirektor des Birming-

hamer Centre for Contemporary Cultural Studies (CCCS), das als Mutter-

Institution der Cultural Studies gelten kann, und Raymond Williams, der den

für die Arbeit in Birmingham richtungsweisenden Kulturbegriff entwickelte,

begannen ihre Karrieren in der Arbeiterbildung Nachkriegsenglands. Ihre dis-

ziplinären Wurzeln haben die Cultural Studies in den English Studies, der eng-

lischen Literaturwissenschaft und ihrer literaturkritischen Tradition.

Die Vorgeschichte der Cultural Studies beginnt mit dem Schriftsteller

Matthew Arnold. Arnold versteht unter Kultur in Culture and Anarchy (1869, 6)

»the best which has been thought and said in the world«. Über Bestand und

Erweiterung dieses Kanons wacht die Literaturkritik. Arnold schreibt der

Kultur zu, alle zu perfektionieren – auch: »the raw and unkindled masses«

(68). Indem die English Studies die Literatur vor dem Verfall durch populäre

Aufbereitung schützen sollten, statt sie zu verbreiten, stiegen sie auf zum insti-

tutionellen Bollwerk der kulturellen Hegemonie gegen die Arbeiterklasse

einerseits und – im Dienst der englishness – gegen Nicht-Engländer im

Britischen Empire andererseits. Kultur blieb trotz der Idee sozialer Gleichheit

»weiß« und high-brow. 

England wurde aufgrund der fehlenden Sprachbarriere früh als Markt für

die Waren der US-amerikanischen Kulturindustrie erschlossen. Der angesehe-

ne Literaturkritiker F. R. Leavis warnte in Mass Civilisation and Minority Culture

(1930, 15 ff.) vor der daraus resultierenden Krise und dem fortschreitenden

Ausverkauf der eigenen Kultur. Die schlimmsten Effekte der Massen-

Pop. Cultural Studies als Bildungstheorie | 167

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


produktion, Standardisierung und Niveauverlust repräsentiere Woolworths

und der Hollywood-Film gleichermaßen. Einflüsse seien auch schon in der

Gegenwartsliteratur sichtbar und die Perspektiven für die Kultur insgesamt

wegen der voraussichtlich rasanten Entwicklung dunkel. F. R und Q. D. Levis

gründeten die Zeitschrift Scrutiny, um ein Forum zu schaffen, das close reading

– eine hermeneutische Methode, die zugleich den ästhetischen Wert des inter-

pretierten Texte aufzeigen sollte – auf populäre Kulturgüter anzuwenden mit

dem Ziel, deren Minderwertigkeit nachzuweisen (vgl. Lutter/Reisenleiter

1999, 21 f.; Storey 1997, 28 ff.).

1957 erschien Richard Hoggarts The Uses of Leteracy, eines der drei, vier

wichtigsten Bücher für die Entstehung der Cultural Studies. Auch Hoggart

diagnostiziert einen Kulturverfall. Die Massenkultur der 50er Jahre bedrohe die

Existenz der gewachsenen Arbeiterkultur, deren lebendiges Wirken (the full

rich life) er für die 30er Jahre beschreibt. Auch die volkskulturelle Gegen-

bewegung zum high-brow zerfalle durch Massenkultur, die trotzdem als com-

mon culture und mithin als Gegenbewegung zur high culture verstanden werden

müsse. Seine ambivalente Sichtweise drückt Hoggart noch in seiner

Inauguralvorlesung am CCCS, 1964, aus: »It is hard to listen to a program of

pop songs […] without feeling a complex mixture of attraction and repulsion.«

(Zit. n. Storey 1997, 70) John Storey weist darauf hin, dass die meisten, die

Hoggart ins CCCS gefolgt seien – so auch er selbst –, Pop-Musik hochgradig

attraktiv gefunden haben und keineswegs abstoßend.

Close reading blieb zunächst die vorherrschende Analyse-Methode, auch

wenn ihre Anwendung nun den ästhetischen und sozialen Eigenwert populä-

rer Kunstformen nachweisen sollte. Innerhalb des kulturalistischen Paradig-

mas, so Richard Johnson (1999, 153), sei es vorrangig um die Rekonstruktion

von Kulturen oder kulturellen Bewegungen gegangen anhand »von ethnogra-

phischen Beschreibungen oder anderen Textsorten, die gesellschaftlich veror-

tete Erfahrung wiedergeben«. Die Basis der Auseinandersetzung mit der

Massenkultur war die Alltagserfahrung ihrer Konsumenten, die man in

Birmingham nicht als »kulturelle Deppen« (cultural dopes) ansah (vgl. Winter

1999, 35 ff. u. Grossberg 1997, 74).

Zugrunde liegt dieser Arbeit die von Raymond Williams in Culture and

Society (1958, XVIII) entwickelte Auffassung von Kultur. Williams griff Arnolds

Kulturbegriff auf, um ihn zu erweitern. Kultur sei zwar sowohl Geisteshaltung

als auch Korpus von intellektuellen und moralischen Aktivitäten, bezeichne

aber außerdem eine Lebensweise in all ihren materiellen, intellektuellen und

geistigen Aspekten. Williams präzisiert und ergänzt in The Long Revolution

(1961, 48), dass Kultur immer eine besondere Lebensweise sei, die bestimmte

Bedeutungen und Werte ausdrücke, über welche die Kulturanalyse aufklären

müsse. Die analytische Arbeit ziele auf die Rekonstruktion einer geteilten,

unbewussten Gefühlsstruktur (strukture of feeling), die in den Künsten, Moden

und gewöhnlichen Verhaltensweisen aufscheine. Die Lebensweisen der

168 | Olaf Sanders

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Arbeiterklasse lassen sich darüber hinaus als Ort des Widerstands gegen die

kulturelle Hegemonie des Bürgertums lesen, die sich in den 60er Jahren auch

im englischen Erziehungswesen ausdrückte.

Die Jahrestagung der National Union of Teachers endete 1960 mit einer

Resolution, die zu entschiedener Anstrengung aufrief, dem Standardverfall,

welcher aus dem Missbrauch von Printmedien, Radio, Kino und Fernsehen

resultiere, entgegenzutreten. Die Resulution führte zu einer Sondertagung der

Gewerkschaft zum Thema Popular Culture and Personal Responsibility. Diese

Tagung bildete den Hintergrund für das erste Buch aus dem Umfeld der

Cultural Studies, das sich im engeren Sinne mit Pop befasst: The Popular Arts

von Stuart Hall und Paddy Whannel, 1964.

Eines der Anliegen von Hall und Whannel bestand darin, die zentrale

Unterstellung der Leavis-Schule und anderer Massenkulturkritiken aufzudecken

und zurückzuweisen, dass nämlich Hochkultur immer gut sei und populäre

Kultur immer schlecht. Hall und Whannel plädieren für eine differenziertere

Sichtweise: Es stimme zwar, dass die meiste Hochkultur gut sei, mancher Pop

sei aber ebenfalls gut. Die Trennlinie »gute Kunst / schlechte Kunst« verläuft

folglich durch beide Felder. Die guten Produkte populärer Kultur nennen Hall

und Whannel populäre Kunst, die durchaus das Zeug hat, zu einer neuen Form

hoher Kunst aufzusteigen. Als Beispiele, die ihre Prognose in der Rückschau

m. E. bestätigen, führen sie avantgardistischen Jazz, namentlich Miles Davis,

und die Filme Chaplins an. Jazz und gute Filme können durchaus dafür ent-

schädigen, dass Beethoven oder Shakespeare in den Hintergrund geraten, zumal

die Auseinandersetzung mit ihnen mehr Lust verspricht.

Ein weiteres Anliegen von Hall und Whannel war, darauf hinzuweisen,

dass der »emotionale Realismus« (emotional realism) der Popmusik junge

Menschen zur Identifikation einlade. Die kollektiven Repräsentationen dienen

als orientierende Erzählung (guiding fiction). Pop-Musik und ihre Rezeption

führen also direkt zu einer generationstypischen wie gesellschaftlichen Wandel

spiegelnden Gefühlsstruktur. Viele junge Briten, schreiben Hall und Whannel

(1964, 62), haben die englische Gesellschaft der 50er und 60er Jahre als

Gesellschaft im Wandel wahrgenommen. Die konfusen Signale dieser

Gesellschaft kreuzten die Konfusionen des Erwachsenwerdens.

WIDER S TAND UND BA S T E L E I

Die Frage, wie die besonderen Arten zu sprechen, sich an bestimmten Orten

zu treffen, zu tanzen oder sich zu kleiden Widerstand ausdrücken, orientierte

die Forschung am CCCS unter Halls Direktorenschaft in den 70er Jahren.

Diese Zeit steht für das 2. Paradigma der Cultural Studies, das strukturalisti-

sche. Der strukturalistische Zugriff betont die diskursive Konstruktion von

Situationen und Subjekten durch Zeichensysteme.

Pop. Cultural Studies als Bildungstheorie | 169

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Analysen von John Clarke und Dick Hebdige, die 1979 im Sammelband

Jugendkultur als Widerstand in deutscher Übersetzung erschienen sind, grup-

pieren sich um den Stil. Um Stilbildung erklären zu können, greift Clarke auf

den Begriff »bricolage« zurück. Bicolage heißt Bastelei. Das Wort wurde zum

Begriff durch Claude Lévi-Strauss. Lévi-Strauss entwickelt den Begriff in Das

wilde Denken (1958, dt. 1973, 29 ff.). Das Verb bricoler bedeutet immer auch

»Hindernisse umgehen«. Lévi-Strauss definiert den Bastler als jemanden, der

mit den Händen arbeitet und dabei auch Mittel und Materialien einsetzt, die

verglichen mit denen des Fachmanns abwegig sind; »die Welt seiner Mittel ist

begrenzt, und die Regel seines Spiels besteht darin, jederzeit mit dem, was ihm

zur Hand ist, auszukommen« (30). Lévi-Strauss’ Beschreibung passt zu den

Stilbildungen Jugendlicher, die sich dadurch – so Clarke (1979, 137) – in parti-

elle Opposition zu den Werten der größeren Gesellschaft und der hegemonia-

len Kultur stellen – ähnlich wie ein Bastler zum Ingenieur.

Die Objekte der Bastelei – so Clarke weiter – müssen vorhanden und

innerhalb eines kohärenten Kontextes mit Bedeutung versehen sein, sodass

ihre Umstellung und Transformation als solche erkannt werden können. Stil-

bildung ist ein dreischrittiger Prozess der Dekonstextualisierung, Neukombi-

nation und Rekontextualisierung. Den von Clarke und Hebdige untersuchten

Phänomenen liegen physische Aneignungsprozesse zugrunde, denn

Kleidung wird körperlich zur Schau gestellt. Außerdem war der

Ursprungskontext der Kleidung eine Untergruppe der herrschenden Klasse.

Clarke nennt als Beispiel den »Edwardian Look« – prototypisch dafür: Oscar

Wilde –, den die Teddy Boys adaptierten und kombiniert mit stilfremden

Accessoires zu neuer Bedeutung verhalfen. Aus den Teddy Boys entwickelten

sich die Rocker. Deren Gegenbewegung, die Mods – Mods kürzt Modernists

ab –, verkörperten wieder eine Spielart des »Arbeiter Dandys«. Die Mods, so

Dick Hebdige (1979, 158), entwickelten den eleganten »Italiano-Stil« –

Vorbild: der italienische Mafiosi New Yorker Herkunft, der in zahlreichen

Krimis erfunden wurde – weiter durch die Kutte (Parker), Haarschnitte wie

den nach vorn gekämmten French Cut und »andere typische Identitäts-

symbole«. Hebdige nennt Motorroller – der Scooter war ein respektables

Nachkriegsverkehrsmittel –, Drogen (Speed) – oft Amphetamine aus den

mütterlichen Medikamentenschränken – und Musik: The Small Faces und

The High Numbers, später The Who. Schon die Band-Namen drücken die

Ziele aus: eine große Nummer sein, ein Face, jemand. »Voraussetzung dazu

war«, schreibt Johannes Ullmaier (1999, 55), »dass man dem strengen und

bisweilen wöchentlich wechselnden Outfit-, Tanz- und Geschmacks-

regelement perfekt entsprach bzw. es am besten mitbestimmte.«

Als weiteres Vorbild fungierten die Schwarzen. Man erkannte ihre

Fähigkeit zu tanzen und zu singen an. Sie standen für perfekte Anpassung an

das urbane Nachtleben in der Tradition des Modern Jazz. Die Mods definierten

sich als »white negros«, was wiederum zurückverweist auf ihre mehrheitlich

170 | Olaf Sanders

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gesellschaftliche Randständigkeit. Der Durchschnittsmod verdiente wenig und

parodierte trotzdem durch seine Eitelkeit das poshe Leben der bürgerlichen

Upperclass, das er umwertete, in die Nacht verlagerte und durch Jugendlichkeit

auszustechen versuchte. Das Leben im Augenblick verbot das Altern und rich-

tete sich gegen die Alten. Beides verdichtet eine Textzeile aus My Generation

von The Who als Beispiel zeittypischer guiding fiction: »Things they do look

awful cold / hope I die ’fore I get old«. Im Stil der Mods finden sich auch erste

Anzeichen der Androgynität, die dann durch den Glam in den frühen 70er

Jahren populär wurde – zeitgleich wie in der schwarz-schwulen Disko-

bewegung, deren Ursprünge allerdings ganz andere waren.

Zu öffentlicher Präsenz gelangten die Mods durch ihre blutigen Zusam-

menstöße mit rivalisierenden Rockern in den englischen Seebädern Margate

und Brighton 1964.

Die Mods sind eine prototypische Jugendkultur, die nahezu alle theoreti-

schen Annahmen der Birminghamer Pop-Forschung perfekt illustriert. Sie

bedienten sich kulturindustrieller Symbole im engeren Sinne, z. B. des Mafia-

Looks made in Hollywood, und im weiteren Sinn, demnach – so John Fiske

(2000, 17) – alle Waren, die kulturelle Bedeutung tragen, kulturindustrielle

Produkte seien, und schufen daraus einen neuen, ausbaubaren Stil.

Kulturwaren wirken somit nicht notwendig wie von der Kulturindustrie inten-

diert. Diese Unterstellung vernachlässigte die Differenz zwischen Kodierung

und Dekodierung, dank der – wie Stuart Hall in Encoding, decoding (1980, dt.

1999) zeigt – sich Bedeutungen nicht nur abwandeln, sondern sogar umkeh-

ren können. Relativ unabhängiges Dekodieren ist die Voraussetzung jeglicher

bricolage. Die Aussage, dass unabhängiges Dekodieren schon Autonomie be-

deutet oder in die Autonomie führt, greift allerdings zu weit. Jugendkulturelle

Stil-Bildungen finden statt in der Ambivalenz. Sie sind weder determiniert

durch die Kulturindustrien noch frei von ihren Einflüssen.

Der Mod-Stil lässt sich als Zeichen ironischen Widerstandes gegen die

hegemoniale Kultur lesen, welcher allerdings kaum auf Dauer zu stellen

scheint. Die meisten Mods scheiterten an ihren eigenen Geschwindigkeits-

vorgaben. Im Endeffekt lautet die Diagnose ähnlich wie jene, die Ben Ayers

und Tjinder Singh alias Clinton auf dem Album People Power in the Disco Hour

für Disco in einem ironischen Wortenspiel vorschlagen: »Disco is the halfway

to a full discontent«, aus der die Selbst-Stilisierungen allerdings – vorüberge-

hend wenigstens – herausgeführt haben. Als Zeichen eines Kampfes für eine

zumindest temporäre Verbesserung der eigenen Lebensumstände eröffnen sie

im gesellschaftlichen Feld Fälle von Widerstreit konfligierender Interessen, die

andernfalls unartikuliert geblieben wären und diskursiv in Umlauf bleiben.

Weil jugendkulturelle Stil-Bildungen Identität und Selbstachtung ermögli-

chen, Codes zum Selbstausdruck entwickeln, Minderheiten helfen, Widerstand

zu artikulieren, gesellschaftlich wirksam werden und Neues hervorbringen, das

selbst wiederum als Grundlage weiterer Entwicklungen dienen kann, handelt

Pop. Cultural Studies als Bildungstheorie | 171

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


es sich um Bildungsprozesse. Dass diese Bildungsprozesse nicht notwendig in

wünschenswerte Richtungen weisen, erklärt sich schon dadurch, dass jede

Minderheit ihre Interessen gegen andere vertritt, bisweilen gewaltsam. Die

Frage lautet, wie sich mehr Gerechtigkeit im »Mainstream der Minderheiten«

(Holert/Terkessidis) schaffen lässt, sodass sich die Bildungsbedingungen für

alle, die nach wie vor benachteiligt sind, verbessern. Ein denkbares Kriterium

wäre das kleinste Übel (vgl. Lyotard 1989, 234). Oft verbessern sich die Bedin-

gungen schon durch die populärer Kultur selbst. Obwohl Stuart Hall in Notes

on Deconstructing the Popular (1981, 240) für meinen Geschmack und aus heu-

tiger Perspektive etwas zu optimistisch vermutet, dass populäre Kultur einer

der Orte ist, wo sich der Sozialismus womöglich konstituiert, könnte man ohne

die Selbstverbesserung der Bildungsbedingungen – in Halls Worten – »einen

Scheiß« auf sie geben.

S E LB S TAU SDRUCK UND EMPOWERMENT

Wir stehen jetzt am Übergang ins 3. Paradigma der Cultural Studies, das post-

strukturalistische. Innerhalb des 3. Paradimas verfeinert der Import weiterer

französischer Werkzeuge den Blick auf die konkrete kulturelle Ausein-

andersetzung (cultural struggle). Man kann das poststrukturalistische

Paradigma auch mit einer erläuterungsbedürfigen Formel aus den Tausend

Plateaus (1997, 40) von Gilles Deleuze und Félix Guattari überschreiben:

»Rhizomatik = Pop-Analyse«.

Als Rhizom bezeichnen Deleuze/Guattari Allianz-Gefüge, Zusammen-

hänge, Wurzelgeflechte ohne Anfang und Ende. Die Autoren untersuchen

sowohl die Gesellschaft als auch das Individuum als Rhizome, die zugleich von

zweierlei Struktursorten durchzogen seien, welche sie molar und molekular

nennen. Die molare Struktur sei eine makropolitische. In marxistischer Tra-

dition stehende Aussagen, die Gesellschaft als durch ihre Widersprüche defi-

niert und um »Konfliktlinien« (Hall) oder »segmentierte Linien« (De-

leuze/Guattari) organisiert verstehen, betreffen einzig molare Strukturen.

»Aus der Sicht der Mikropolitik«, schreiben Deleuze/Guattari (1997, 294 f.),

»wird eine Gesellschaft durch Fluchtlinien definiert, die molekular sind.

Immer fließt oder flüchtet etwas, das den binären Organisationen entflieht«,

um später möglicherweise zurückzukehren in die Segmente. Die qualitative

Differenz zwischen dem Molaren und dem Molekularen sehen Deleuze/

Guattari (305) in den Wirkungsweisen: Das Molare wirkt definitorisch und pro-

duziert Dichotomien (Paare in verschiedenen Segmenten wie Geschlechter,

Klassen etc.), während das Molekulare dekodiert und deterritorialisiert.

Die Pop-Analysen der poststrukturalen Cultural Studies sind Rhizom-

analysen, die den Akzent in Richtung Mikropolitik verschieben, weil sie den

Blick auch auf das Molekulare richten. Der Begriff Mikropolitik schließt an

172 | Olaf Sanders

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michel Foucaults Machttheorie an, die den Menschen als Cyborg enttarnt, als

programmierten Replikanten, ganz so wie in Ridley Scotts Film Blade Runner

(1986). Foucault hat die Reichweite seiner Machttheorie in seinem Spätwerk

selbst eingeschränkt und Nischen der Lebenskunst eingeräumt, in denen ein

»Netz der Antidisziplin« entstehen kann. Darunter versteht Michel de

Certeau (1980, dt. 1988, 16) »die abertausend Praktiken, mit deren Hilfe sich

die Benutzer den Raum wieder aneignen, der durch die Techniken der sozio-

kulturellen Produktion organisiert wird.« De Certeau entdeckt in der

»Mikrophysik der Macht« kleinste Indikatoren für eine »zersplitterte, takti-

sche und bastelnde Kreativität«, die weit grundlegender wirkt als die stilbil-

dende bricolage, die Hebdige und Clarke beschreiben. De Certeau (1988, 12)

führt das Wildern als verbreitetes Phänomen ein, das das Alltägliche voll-

ständig durchsetze. Konsum erscheint so als eine produktive Praxis, eine

»Kunst im Ausnützen« (18). Sie wird ergänzt durch eine »Kombinations-

kunst«, in der de Certeau eine »›populäre‹ ratio« am Werk sieht, die

»Konsum-Taktiken« (21) entwirft. De Certeau erkennt innerhalb von

Foucaults Machttheorie molekulare Fluchtlinien, die zu kleinen Freiheiten

führen, die für die Cultural Studies immer wichtiger werden. Theoretiker wie

John Fiske oder Lawrence Grossberg begründen und rekonstruieren – vielen

poststrukturalen Einsichten zuwiderlaufend – Subjektivität, Identität und

Handlungsfähigkeit auf der molekularen Ebene.

Fiske zeigt in Lesarten des Populären (2000, 15) in Anlehnung an die Über-

legungen Deleuze/Guattaris und de Certeaus, dass immer Elemente der Pop-

Kultur der sozialen Kontrolle und den hegemonialen Interessen entkommen

oder entgegentreten und unterscheidet zwei Verhältnisse zu den Strukturen

der Herrschaft, die einander bedingen und immer zusammen auftreten: Das

Ausweichen ergänzt den Widerstand. Beides bringe populare Lust hervor.

Augenblicke des Genießens bilden die Grundlage der Ermächtigung (em-

powerment). »Subkulturelle Lust«, schließt Fiske (2000, 134), »ist ermächti-

gende Lust.« Selbst wenn sich der Wunsch nach Kontrolle über die eigenen

Lebensverhältinisse nicht erfüllt, wird er artikuliert; und innerhalb der »Politik

des Alltags« (Fiske 2000, 22) können Kulturwaren als »Phantasieerreger« (142)

fungieren. Im Rückgriff auf de Certeau erklärt Fiske (2000, 23) die Phantasie

zur »notwendige[n] Ausgangsbedingung gesellschaftlichen Handeln[s]«, das

sich zunächst darauf beschränkt, Bedeutungen zu produzieren, d. h. symboli-

sche Macht molekular ausspielt. Ökonomische Machtgefüge werden dadurch

nicht unmittelbar attackiert. Populäre Kultur wirke progressiv, nicht radikal.

Radikale Kunst kann – meint Fiske (1999, 240) – niemals populär sein.

Dennoch seien die Wirkungen der Pop-Kultur nicht zu unterschätzen, weil sie

die Ecken und Kanten der Macht insgesamt aufweiche.

Fiske begreift Phantasie (2000, 141) – ähnlich wie Robert Musil in Der

Mann ohne Eigenschaften – als eine dem Realitätssinn gleichgestellte Art kultu-

reller Repräsentation. Und Repräsentation definiert er pragmatisch als »das

Pop. Cultural Studies als Bildungstheorie | 173

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mittel, aus der Welt in einer Weise Sinn machen, die den eigenen Interessen

dient.«4

Lawence Grossberg erweitert und fundiert Fiskes Ansatz. Im Aufsatz Zur

Verortung der Populärkultur (1999, 226) betont er die Bedeutung der »unter-

schiedlichen Arten von Spaß«, was zum »Lebensgefühl« der 80er Jahre passt.

»Die Populärkultur«, so Grossberg (1999, 227), »arbeitet an der Schnittstelle

von Körper und Gefühl.« Grossberg greift Williams Überlegungen zur

»Gefühlsstruktur« auf, weil der offensichtlichste oder beängstigenste Aspekt

zeitgenössischer Populärkultur darin besteht, dass sie sehr vielen verschiede-

nen Leuten sehr viel bedeutet. Gerade das »Affektive« ist aber die am schwie-

rigsten zu beschreibende oder zu bestimmende Dimension menschlichen

Lebens. Streng genommen handelt es sich beim Affektiven nicht um ein

Gefühl, weil es weder narrativ strukturiert ist noch als Reaktion auf subjektive

Interpretation von Situationen gedeutet werden kann. Es liegt beidem zugrun-

de und »bestimmt«, so Grossberg (1999, 230), »die Stärke der Bedeutung, die

die Leute an bestimmte Erfahrungen, Praktiken, Identitäten, Bedeutungen und

Vergnügen bindet.« Das Affektive durchdringt den gesamten Alltag und ver-

leiht dem Leben »›Farbe‹, ›Klang‹ und ›Textur‹« (229). Es ist ein rhizomati-

sches Feld ständig wechselnder Energieströme, das sich permanent neu arti-

kuliert. Die »affektiven Artikulationslinien und […] Fluchtpunkte« bilden

Bedeutungslandkarten. Sie sind der »affektive Kontext« jeglicher Erfahrung,

die sich radikal wandelt, wenn sich der Kontext ändert. Außerdem organisiert

das Affektive »die Struktur und Ökonomie der Zugehörigkeit« (233). Es schafft

»populäre Allianzen« (234): subkulturelle Zusammenhänge.

Schließlich unterstreicht Grossberg die körperlichen Aspekte popkulturel-

ler Erfahrung, sodass dem Tanzen eine Schlüsselstellung zukommt. Dennoch

versteht er unter Ermächtigung nicht nur wie Fiske Energie, »die aus dem

Vergnügen erwächst« und sich anschließend verflüchtigt. Von dieser situativen

Ermächtigung unterscheidet Grossberg die affektive Ermächtigung (affective

empowerment), die aus der eigenen Position innerhalb des subkulturellen

Zusammenhangs entsteht und weitere Energien freisetzt. Wie dies konkret

174 | Olaf Sanders

4 Theoretisch präziser fassen ließe sich dies durch Überlegungen, die Cornelius

Castoriadis in Gesellschaft als imaginäre Institution (1975, dt. 1997) anstellt. Ähnlich den

Cultural Studies bricht Castoriadis mit den orthodoxen Spielarten des Marxismus – und

zwar mit Hilfe einer zentralen Einsicht Marx’, nämlich jener aus der Eingangspassage in

Der achtzehnte Brummaire ... –, dass die Menschen ihre Geschichte selber machen, aller-

dings unter Bedingungen, die sie nicht selbst geschaffen haben, sondern vorfinden. Wie

sie das tun können, davon handelt Castoriadis’ Text, der das Imaginäre dem Realen vor-

ortnet und als Basis jeglicher gesellschaftlicher Realität bestimmt, genauer als

Möglichkeitsbedingung von Emergenz. »Das Imaginäre, von dem ich spreche«, heißt es

schon im Vorwort, »ist kein Bild von. Es ist die unaufhörliche und (gesellschaftlich-

geschichtlich und psychisch) wesentlich indeterminierte Schöpfung von Gestalten/

Formen/Bildern, die jeder Rede von ›etwas‹ zugrunde liegen. Was wir ›Realität‹ und

›Rationalität‹ nennen, verdankt sich überhaupt erst ihnen.« (12)

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


geschieht, lässt Grossberg offen. Er wendet sich den Wirkungen zu. Die affek-

tive Ermächtigung »vermittelt den Leuten das Gefühl, eine gewisse Kontrolle

über ihr (affektives) Leben zu haben, verleiht ihnen Lebendigkeit und ein

Gefühl der Bedeutsamkeit des eigenen Lebens. So ermöglicht die affektive

Ermächtigung einer Person weiterzukämpfen und eine Differenz zu setzen.

Die affektive Besetzung populärer Praktiken eröffnet den Leuten Strategien,

neue Bedeutungsformen, neue Formen des Vergnügens und der Identität zu

entwickeln. Diese Formen ermöglichen wiederum, neue Formen von Schmerz,

Pessimismus, Frustration, Entfremdung, Terror und Langeweile zu bewälti-

gen.« Obwohl auch die Kontrolle über das eigene Leben ambivalent bleibt,

kann man die Entwicklung von Strategien, die helfen, den Kampf um ein bes-

seres Leben zu bewältigen, als Bildungsprozesse beschreiben, die auf gegen-

wärtige Herrausforderungen reagieren. Die »auf der Straße produzierte brico-

lage des Stils« (Fiske 1999, 124) hilft Phänomene zu bewältigen wie die Drift,

auf die Richard Sennett (1998) hinweist. Für die Bewältigung gibt es jedoch

keine Garantien. Das gilt allerdings für alle Formen biografischen Lernens (vgl.

Schulze 1985).5

B I LD S AME KUL TURWAREN

Abschließend lohnt ein Blick auf die Produkte der Pop-Kultur. Ich beziehe

mich dabei auf einen weiteren wichtigen Pop-Theoretiker aus dem Umfeld der

zeitgenössischen Cultural Studies: den englischen Musik-Soziologen Simon

Frith, besonders auf sein Buch Perfoming Rites (1998). Dafür, sich exemplarisch

auf Pop-Musik zu beziehen, sprechen mindestens drei Gründe, ein kultur-

soziologischer und zwei weitere aus der klassischen Bildungtheorie. Zum

einen ist Pop-Musik derzeit noch das wichtigste Identifikationsmedium, knapp

gefolgt von der Mode. Zum anderen positioniert schon Hegel (1842c, 131 ff.) die

Musik zwischen bildender Kunst und Poesie. Von der Malerei unterscheide sie,

dass sie die Trennung zwischen objektiver Erscheinung und Subjekt aufhebe,

Pop. Cultural Studies als Bildungstheorie | 175

5 Aus der Club-Kultur lassen sich viele Beispiele anführen, die Grossbergs

Folgerungen illustrieren. Die Hamburger Soziologin Gabriele Klein hat in Electronic
Vibration (1999) viel Material zusammengetragen, anhand dessen sie zeigen kann, dass

Tanz die DJ-Musik erst vervollständigt, die Tanzenden neue Kleidungs- und Tanzstile,

neue Umgangsformen oder sogar neue Genderverständnisse entwickeln. All dies

geschieht innerhalb der lockeren Allianzen des Gesamtereignisses Club-Nacht. Seit

Sarah Thorntons bahnbrechender Studie Club Cultures (1995) rückt die Club-Kultur zuse-

hends ins Zentrum des Interesses eines Zweiges der sich immer weiter ausdifferenzie-

renden Cultural Studies. Man ist versucht, von Clubcultural Studies zu sprechen

(Redhead 1997, Gilbert/Pearson 1999, Malbon 1999). – Es gibt gute Gründe, sich mit der

Clubkultur zu beschäftigen, fungiert sie doch als Ort des Widerstands gegen den

Widerstand und als Reservat der DiY-Kultur – DiY steht für Do it Yourself. Dancefloor-

Musik selbst ist als DJ-Musik das Ergebnis technisch versierter Bastelei.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sodass musikalische Erfahrung unmittelbare Selbsterfahrung sei. Sie ermög-

licht also besser, sich in der Fragmentierung zu erfahren. Verglichen mit der

Poesie sei ihr Inhalt aber unbestimmt. Und auch das halte ich für einen Vorteil:

Denn Musik artikuliert Unbestimmtheit, d. h. musikalische Erfahrung schafft

Räume, in denen Neues entstehen kann.

Simon Frith untersucht, auf welche Art Pop-Musik bedeutet. Er unterschei-

det dabei zwei Ebenen: Text und Rhythmus. In der zeitgenössischen

Tanzmusik spielt der Text eine untergeordnete Rolle. Frith schlägt vor, Song-

Texte nicht wie Lyrik zu interpretieren.6 Er insistiert nun darauf, dass lyrics an

die Performance gebunden seien. Deshalb sei es auch überhaupt kein Problem,

dass die meisten Pop-Texte hochkulturellen Anforderungen nicht genügen, es

sich bei ihnen also nicht um popular arts handelt. Ihre Einfachheit, relative

Offenheit und die syntagmatischen Lücken setzen den Rezipienten in Position

der Macht (vgl. Fiske 2000, 138) und erlauben so, selbst in den Text einzustei-

gen und ihn durch eigene Erfahrungen zu bereichern. Die kontemplative

Haltung wird hier auf eine ähnliche Weise durchbrochen wie beim Tanzen.

Selbst der banale Love-Song kann zu persönlicher Bedeutung gelangen, und

die Ermächtigung führt zu affektiver Besetzung. Auf diese Art orientiert die

guiding fiction ohne zu determinieren.

Zwei Zeilen Rap von Public Enemy leiten über zum Rhythmus: »Yes – the

rhythm, the rebel / Without a Pause – I’m lowering my level« Der Track-Titel

Rebel without a Pause modifiziert den bekannten Film-Titel Rebel without a

Cause, der James Dean als role-model des widerständigen Jugendlichen weltweit

popularisierte. Die deutsche Fassungs des Nicholas-Ray-Films heißt Denn sie

wissen nicht, was sie tun (1955). Chuck D von Public Enemy scheint hingegen

genau zu wissen, was er tut. Die Phrase »I’m lowering my level« ist vieldeutig

– sie kann sich auf den Bass beziehen (Bass! How low can you go?), aber auch

auf den vermeintlichen Niveau-Verlust, für den rhythmusorientierte Musik oft

steht. Sie ist ironisch, weil dieser Niveau-Verlust zugleich bestritten wird,

schließlich fungiert der Rhythmus als immerwährender Rebell – ganz ähnlich

dem »Affektiven«.

Tatsächlich ist rituelle afrikanische Musik dem Prinzip nach endlos, auch

wenn sie irgendwann begonnen hat und enden wird. Mit den afro-amerikani-

schen Stilen Funk, Hip Hop und den daraus hervorgegangenen breakbeat-

orientierten Dancefloor-Musiken verhält es sich ähnlich. Sie verzichten auf die

Songstruktur und lassen sich endlos variieren. Simon Frith bestreitet die

Hierarchie zwischen europäischer Kunst- und afro-amerikanischer Tanzmusik

176 | Olaf Sanders

6 Dass es möglich ist und es auch tatsächtlich lyrics gibt, die literaturwissenschaftlichen

Bewertungskriterien standhalten, hat Richard Shusterman (1994, 178 ff.) am Beispiel des

Hip-Hop-Stücks Talkin’ All That Jazz (1988) von Stetsasonic nachgewiesen. Für deutsch-

sprachige Alben von Gruppen wie Blumfeld oder Kante leuchtet das sogar unbewiesen

ein.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


mit dem Argument, dass keine Komplexitätsunterschiede bestehen. Unbe-

stritten sei europäische Kunstmusik hinsichtlich ihrer Harmonik oder Melodik

komplexer. Andererseits habe die afro-amerikanische Tanzmusik einen

Komplexitätsvorsprung im Hinblick auf ihre Polyrhythmie. Darüber hinaus

zeige sie auch noch, wie Musik – und zwar jede Art von Musik – idealerweise

rezipiert werde: »the ideal way of listening music is to dance to it, if only in

one’s head.« (Frith 1998, 139) Frith betont das aktive Engagement und

attackiert so hochkulturelle Vorstellungen darüber, was Musik bedeutet: »what

we feel about music is what it means«, heißt es lapidar. Die Offenheit des Beats

übersteigt noch die der Texte: Der Rhythmus verlangt die tänzerische Vervoll-

ständigung, die weder von körperlichem Kontrollverlust zeuge noch geistlos

sei, sondern ganz im Gegenteil.

Wie geistvoll populäre Musik sein kann, erläutert Frith anhand ihres

Verhältnisses zur Zeit. Er greift zunächst zurück auf Alfred Schütz’ phänome-

nologische Überlegungen zur inneren Zeit (inner time), die sich zu einem

Begriff der Jetztzeit (concept of moment time) ausweiten lasse. Demnach bezie-

he Musik ihre Bedeutung aus dem Jetzt und ermögliche eine – paradoxe –

Erfahrung fortgesetzter Präsenz und ihr Gegenteil: Zeitlosigkeit. Populäre

Musik habe nun ein besonderes Interesse an zwei gewöhnlichen Spielarten der

Zeiterfahrung, die Frith bordom, Langeweile, und fashion nennt. Fashion bedeu-

tet nicht nur Mode, sondern in diesem Zusammenhang wohl eher prevailing

custom, bevorzugter Brauch, oder appearance, Erscheinung, die dem Nichts der

Langeweile als Nicht-Nichts entgegensteht. Pop-Musik aktualisiert beide

Zeiterfahrungen zugleich. 

»One the one hand, pop songs fill the hole that the bored stare into; fun is the time that one doesn’t noti-
ce passing till afterwards. On the other hand, popular music works to stop time, to hold consumtion at the
moment of desire, before it is regretted. […] Pop is nothing if not fashionable […]; and it is centraly
[…] about boredom, about the vanity of believing that cheap music is potent enough to take on nothingn-
ess […] Music […] offers us […] experience, and for a moment—for moments—that experience invol-
ves ideal time, an ideal defined by the integration of what routinely kept separate-the individual and the
social, the mind and the body, change and stillness, the different and the same, the already past and the
still to come, desire and fulfillment.« (Frith 1998, 157) 

Pop-Musik führt uns an den Nullpunkt aller Ermächtigung und von dort aus –

mit Glück, manchmal – zur Bildung als Realisation besserer Zeit.

Das dritte wesentliche Moment zeitgenössischer Tanzmusik ist der Sound.

Sound ist offener als ein Ton, eher Geräusch, das hier wie bei den Experi-

menten John Cages dem Ton gegenüber emanzipiert wird. Trotz seiner Offen-

heit bedeutet Sound, weil er in eigene und die eigenen Erinnerungssysteme

eingebunden ist. Mit der sonic fiction und ihren ganz eigenen Erzählstrukturen

beschäftigen sich die englischen Musikjournalisten David Toop (1997) oder

Kodwo Eshun (1999). Interessant dabei ist, dass man durch Eshun im Sound

Pop. Cultural Studies als Bildungstheorie | 177

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Deleuze/Guattaris Molekulares am Werk sehen kann. Durch den Sound kehrt

die noch immer unterdrückte blackness in den Diskurs zurück. Der Sound ent-

zieht sich zugleich der Bestimmbarkeit oder Notation und stellt klassifizieren-

de Dichotomien gänzlich infrage. Der Grund steigt auf und wird der Figur

gleichwertig im Nebel der Mikroperzeptionen. Und damit sind wir wieder bei

Deleuze, dessen Überlegungen mir aus bildungstheoretischer Perspektive

noch nicht hinreichend erschlossen scheinen. Ideen realisieren sich nicht,

heißt es in Differenz und Widerholung (1997), sondern aktualisieren sich – und

zwar dadurch, dass sich etwas ändert. Deleuze bestimmt Wandel und

Emergenz im Zusammenspiel von drei koexistenten Zeitreihen. 

Als konstitutiv beschreibt er die »gelebte Gegenwart« (100), die durch die

passive Synthese unabhängiger Augenblicke, also durch rhythmische, innerzy-

klische Wiederholung entsteht. In dieser »lebendigen Gegenwart« entfaltet

sich die Zeit. Diese Vorstellung ähnelt dem Konzept der inner time. Die

Gewohnheit, die sich aus vielen Teilgewohnheiten zusammensetzt, erzeugt

Kontinuität. Deleuze unterscheidet aber die Gründung der Zeit durch die

Sinnlichkeit von ihrem Grund, dem Gedächtnis, das die zweite Zeitreihe kon-

stituiert, die Vergangenheit. Von dieser Reihe aus betrachtet erscheint die

Gegenwart als zyklische Wiederholung. In der Gegenwart entsteht Neues

durch Metamorphose, durch Setzung von Differenzen, deren Grundbedingung

das Imaginäre bzw. die Einbildungskraft ist. Das Gedächtnis ermöglicht die

»Schachtelung der Gegenwarten« (112), indem sie die lebendige Gegenwart mit

einer zusätzlichen Dimension versieht, in der das Vergangene repräsentiert

werden kann. So können Vergangenheit und Gegenwart interferieren. Soweit

vertiefen die Überlegungen Deleuzes das bisher Gesagte nur. Das »absolut

Neue« entsteht durch die dritte Reihe der Zeit, die Zukunft. Die Zukunft denkt

Deleuze als überschießende ewige Wiederkunft des Formlosen, des

Differenten oder des Ungleichartigen. Die Zukunft taucht die Gegenwart in

das »Chaosmos« (371).

Genau von dort aus aktualisiert sich das Virtuelle, meist gegen den

Widerstand des Wirklichen. Oft geschieht dies – wie bei biografischen und

clubkulturellen Prozessen auch – durch Unfälle. Die Soundcollagen und

Polyrhythmien besserer DJ-Musik vermitteln diesseits der Reflexion ein Gefühl

für die Formlosigkeit, der sich Form geben lässt.7 Nicht zuletzt, weil die Pop-

Kultur dem Einzelnen als eine Art sonic unconcious voraus ist, ist sie bildungs-

relevant.

178 | Olaf Sanders

7 Vgl. ausführlicher am Beispiel des Stückes Manufactured Memories von Carl Craig

(Innerzone Orchestra) Sanders 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


L I T E R ATUR

Adorno, Theodor W.: Theorie der Halbbildung. In: Ders.: Gesammelte Schriften.

Bd. 8. Darmstadt 1998, 93–121

Arnold, Matthew: Culture and Anarchy. London 1960 (zuerst 1869)

Bromley, Roger; Göttlich, Udo; Winter, Carsten (Hg.): Cultural Studies.

Grundlagentexte zur Einführung. Lüneburg 1999

Castoriadis, Cornelius: Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer politi-

schen Philosophie. Frankfurt a. M.  1997

Certeau, Michel de: Kunst des Handelns. Berlin 1988

Clarke, John u. a.: Jugendkultur als Widerstand. Milieus, Rituale, Provokationen.

Frankfurt a. M.  1979

Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung. München 1989

Deleuze, Gilles; Guattari, Félix: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizo-

phrenie. Berlin 1997

Diederichsen, Diedrich: Der lange Weg nach Mitte. Der Sound und die Stadt. Köln

1999

Engelmann, Jan (Hg.): Die kleinen Unterschiede. Der Cultural Studies-Reader.

Frankfurt a. M./New York 1999

Eshun, Kodwo: Heller als die Sonne. Abenteuer in der Sonic Fiction. Berlin 1999

Fiske, John: Politik. Die Linke und der Populismus. In: Bromley u.a. 1999,

237–278

Fiske, John: Lesarten des Populären. Wien 2000

Frith, Simon: Performing Rites. On the Value of Popular Music. Cambridge

(Mass.) 1998

Gilbert, Jeremy; Pearson, Ewan: Discographies. Dance Music, Culture and the

Politics of Sound. London/New York 1999

Göttlich, Udo; Mikos, Lothar; Winter; Rainer (Hg.): Die Werkzeugkiste der

Cultural Studies. Bielefeld 2001

Grossberg, Lawrence: Dancing in Spite of Myself. Essays on Popular Culture.

Durham/London 1997

Grossberg, Lawrence: Zur Verortung der Populärkultur. In: Bromley u. a. 1999,

215–236

Groys, Boris: Über das Neue. Versuch einer Kulturökonomie. Frankfurt a. M.  1999

Hall, Stuart: Kodieren / Dekodieren. In: Bromley u. a. 1999 (zuerst 1980)

Hall, Stuart: Notes on Deconstructing ›the Popular‹. In: R. Samuel (Ed.): People’s

History and Socialist Theorie. London 1981, 227–240

Hall, Stuart; Whannel, Paddy: The Popular Arts. London 1964

Hebdige, Dick: Die Bedeutung des Mod-Phänomens. In: Clark u. a. 1979, 158–170

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Ästhetik I–III. Frankfurt

a. M.  1994 (zuerst 1842a–c)

Herder, Johann Gottfried: Journal meiner Reise im Jahr 1769. Pädagogische

Schriften. In: Ders.: Werke in zehn Bänden. Band 9/2 Frankfurt a. M.  1997

Pop. Cultural Studies als Bildungstheorie | 179

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 | Olaf Sanders

Herder, Johann Gottfried: Auch eine Philosophie der Geschichte zur Bildung der

Menschheit. Stuttgart 1992 (zuerst 1774)

Hoggart, Richard: The Uses of Literacy. London 1957

Johnson, Richard: Was sind eigentlich Cultural Studies? In: Bromley u. a. 1999,

139–188

Klein, Gabriele: Electronic Vibration. Pop Kultur Theorie. Hamburg 1999

Leavis, F. R.: Mass Civilisation and Minority Culture. Cambridge 1930

Lévi-Strauss, Claude: Das wilde Denken. Frankfurt a. M.  1973

Lutter, Christina; Reisenleitner, Marcus: Cultural Studies. Eine Einführung.

Wien 1998

Lyotard, Jean-François: Der Widerstreit. München 1989

Malbon, Ben: Clubbing. Dancing, Ecstasy and Vitality. London/New York 1999

Redhead, Steve: Subculture to Clubculture. An Introduction to Popular Cultural

Studies. Oxford 1997

Sanders, Olaf: Romantik, Zerstörung, Pop. Studien zu einer Theorie der

Selbstbildung. Opladen 2000

Sanders, Olaf: Das Neue im Zusammenspiel Bildungs- und clubkultureller Prozesse.

In: Göttlich u. a. 2001, 159–174

Schulze, Theodor: Lebenslauf und Lebensgeschichte. Zwei unterschiedliche

Sichtweisen und Gestaltungsprinzipien biographischer Prozesse. In: Dieter

Baacke, Theodor Schulze (Hg.): Pädagogische Biographieforschung. Orien-

tierungen, Probleme, Beispiele. Weinheim/Basel 1985, 29–63

Shusterman, Richard: Kunst Leben. Die Ästhethik des Pragmatismus. Frankfurt

a. M. 1994

Storey, John: An Introduction to Cultural Theory and Popular Culture. (2nd Ed.)

London 1997

Thornton, Sarah: Club Cultures. Music, Media and Subcultural Capital.

Cambridge 1995

Toop, David: Ocean of Sound. Klang, Geräusch, Stille. St. Andrä-Wördern 1997

Ullmaier, Johannes: Subkultur im Widerstreit. Mods gegen Rocker – und gegen sich

selbst. In: Peter Kamper u. a. (Hg.): »Alles so schön bunt hier« Die Geschichte

der Popkultur von den Fünfzigern bis heute. Stuttgart 1999, 53–65

Williams, Raymond: Culture and Society. London 1958

Williams, Raymond: The Long Revolution. London 1961

Winter, Rainer: Spielräume des Vergnügens und der Interpretation. Cultural

Studies und die kritische Analyse des Populären. In: Engelmann 1999, 35–48

Winter, Rainer: Die Kunst des Eigensinns. Cultural Studies als Kritik der Macht.

Weilerswist 2001.

Wyss, Beat: Die Welt als T-Shirt. Zur Ästhetik und Geschichte der Medien. Köln

1997

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bildung und Migration.

Bildungstheoretische Über legungen im Anschluss an

Bourdieu und Cultural Studies1

Hans-Christoph Koller

GE SE L L S CHA F T L I C HE TRAN S FORMAT I ONEN IM KONTEX T T R AN SNAT I ONA L ER
M IGRAT I ON UND IHRE BEDEU TUNG FÜR B I LDUNG SPRO Z E S S E

Dass die Zunahme transnationaler Migration und die damit verbundenen

sozialen, politischen und kulturellen Umbrüche eine der wichtigsten gesell-

schaftlichen Transformationen und eine der zentralen Herausforderungen für

das Bildungssystem und die Erziehungswissenschaft am Beginn des 21.

Jahrhunderts darstellen, ist mittlerweile ein Gemeinplatz. Als schwieriger

dagegen erscheint es, das so umrissene Problemfeld genauer zu beschreiben.

Unklarheiten beschert bereits die Frage, was überhaupt unter »Migration« zu

verstehen ist. In Annette Treibels Standardwerk Migration in modernen

Gesellschaften finden sich nicht weniger als zehn verschiedene Definitionen,

deren Spektrum von einer weiten Auffassung von Migration als »jede[r]

Ortsveränderung von Personen« bis zu der Formel reicht, der Terminus

bezeichne den »Übergang eines Individuums oder einer Gruppe von einer

Gesellschaft zur anderen« (Treibel 1999, 19). Auf nicht weniger Schwierig-

keiten stößt der Versuch, sich dem Phänomen statistisch zu nähern, denn die

Definitionsprobleme machen sich auch in ungenauen Zahlenangaben bemerk-

bar. Geht man von einem weiten Verständnis von Migration aus, sind exakte

Angaben naturgemäß unmöglich; nach einer groben Schätzung leben weltweit

über 100 Millionen Menschen nicht dort, wo sie geboren sind (vgl. 12). Doch

auch wenn man sich auf transnationale Wanderung beschränkt, liefern

1 Für Anregungen und Kritik danke ich Tobias N. Klass sowie den TeilnehmerInnen

meines Oberseminars im Sommersemester 2000 und Wintersemester 2000/01.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Statistiken allenfalls Scheinklarheiten. So weist eine europaweite Erhebung

von 1997 aus, dass 1994 ca. 7,3 Millionen Ausländer in Deutschland lebten,

was einem Anteil von 8,9 % an der Gesamtbevölkerung entspricht. Doch sol-

che Zahlen verraten nur wenig über die Bedeutung transnationaler Migration

für die bundesdeutsche Gesellschaft, denn auf der einen Seite zählen bekannt-

lich keineswegs alle Einwanderer rechtlich als Ausländer (wie das Beispiel

deutschstämmiger »Aussiedler« aus osteuropäischen Ländern zeigt) und auf

der anderen Seite sind viele der in Deutschland lebenden »Ausländer« keine

Migranten, sondern bereits hier geboren und aufgewachsen (vgl. 66 f.).

Die Schwierigkeiten sind freilich nicht nur definitorischer Art. Hinter den

Unklarheiten von Terminologie und Statistik verbergen sich vielmehr

Probleme, die in der Sache selbst begründet sind. Denn die gegenwärtig zu

beobachtenden gesellschaftlichen Transformationsprozesse im Zuge weltwei-

ter Wanderungsbewegungen betreffen nicht nur die quantitative Zunahme,

sondern auch eine Reihe qualitativer Veränderungen transnationaler Migration

(vgl. zum Folgenden Pries 1997). Diese Veränderungen bestehen darin, dass

zur bisher vorherrschenden Form von Migration als einmaligem Ortswechsel

von einem Land in ein anderes vielfältige neue Formen von Wanderungs-

bewegungen (wie z. B. Pendel- oder Kettenmigration) hinzugekommen sind,

die dafür sprechen, Migration als einen »mehr oder weniger dauerhaften

Zustand« bzw. als »neue soziale Lebenswirklichkeit« zu begreifen (32). Diese

neuen Formen transnationaler Wanderung lassen sich Pries zufolge im

Rahmen traditioneller Konzepte der Migrationsforschung nicht mehr ange-

messen erfassen, da Migration dort überwiegend als unidirektionale Bewegung

aus einem nationalstaatlich verfassten Territorium in ein anderes verstanden

worden sei. Die neuen Formen von Wanderung zeichneten sich demgegenü-

ber dadurch aus, dass die sozialen Räume, in denen sich Migranten und

»Einheimische« bewegen, nicht mehr mit geographischen Räumen bzw. natio-

nalstaatlichen Territorien zusammenfielen. Während das gesellschaftliche

Zusammenleben der Menschen, ihr sozialer »Verflechtungszusammenhang«

(Elias), bisher der Tendenz nach in wechselseitiger Ausschließlichkeit an einen

bestimmten geographischen Raum gebunden gewesen sei, sei gegenwärtig

eine zunehmende Entkopplung von sozialem und geographischem Raum in

zwei Richtungen zu beobachten. Zum einen schachtelten sich innerhalb des-

selben geographischen Raums mehrere soziale Räume in- bzw. übereinander,

und zum anderen könne sich ein und derselbe soziale Raum über mehrere

geographische Räume erstrecken. Um diesen neuen Realitäten Rechnung zu

tragen soll Migration im Folgenden als relativ dauerhafter, aber nicht notwen-

dig einmaliger Ortswechsel einzelner Menschen oder Gruppen verstanden

werden, bei dem nationalstaatliche Grenzen überschritten werden und poten-

ziell neue soziale Räume entstehen.

Im Mittelpunkt des folgenden Beitrags steht dabei die Frage, wie sich die

gesellschaftlichen Transformationsprozesse, die mit solchen transnationalen

182 | Hans-Christoph Koller

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wanderungsbewegungen verbunden sind, sowie ihre Konsequenzen für die

Erziehungswissenschaft theoretisch angemessen erfassen lassen. Die Überle-

gungen konzentrieren sich dabei auf die bildungstheoretischen Aspekte der

Problematik und die Frage nach einem angemessenen Verständnis der biogra-

fischen Bildungsprozesse Einzelner angesichts jener gesellschaftlichen

Transformationen. Den Schwerpunkt des Beitrags bilden also nicht die

Konsequenzen weltweiter Migration für Schule und Unterricht (vgl. dazu z. B.

Gogolin u. a. 2001); im Zentrum stehen vielmehr die beiden Fragen, wie erstens

der klassische Bildungsbegriff in seiner Funktion als Kategorie zur Begrün-

dung, Zielbestimmung und Kritik pädagogischen Handelns so reformuliert

werden kann, dass er den mit Migration verbundenen Veränderungen der

gesellschaftlichen Realität gerecht wird, und mit Hilfe welcher theoretischen

Kategorien sich zweitens die Bildungsprozesse von Mitgliedern moderner

Gesellschaften (seien sie nun Migranten oder »Einheimische«) empirisch

erfassen, beschreiben und analysieren lassen.

S T RUK TUR ODER KUL TUR – E INE FA L S CHE A L T E RNAT I V E

Geht man von Adornos theoretischer Fassung des Bildungsbegriffs aus,

wonach Bildung nichts anderes sei als »Kultur nach der Seite ihrer subjektiven

Zueignung« (Adorno 1959, 94), so liegen die Folgen transnationaler Migration

für die Bildungstheorie auf der Hand. Denn wenn Bildung als subjektive

Zueignung von Kultur zu verstehen ist, so stellt sich angesichts des Aufein-

andertreffens von Menschen aus verschiedenen Kulturen die Frage, die Zueig-

nung welcher dieser Kulturen denn unter diesen Bedingungen das Prädikat

»Bildung« verdient. Ganz im Sinne dieser Frage haben denn auch viele neue-

re Studien den so genannten »Kulturkonflikt« der zugewanderten Kinder und

Jugendlichen bzw. deren Aufwachsen »zwischen zwei Kulturen« als zentrales

Bildungsproblem im Kontext von Migration herausgestellt. Die Neubestim-

mung des Bildungsbegriffs hätte sich dann u. a. an der Aufgabe zu orientieren,

Konzepte bereitzustellen, die dazu beitragen könnten, Heranwachsende (und

zwar Migranten wie Einheimische) zum toleranten und kreativen Umgang mit

kultureller Pluralität zu befähigen.

Seit geraumer Zeit jedoch stößt diese, die bundesdeutsche Migrations-

forschung lange Zeit dominierende Auffassung auf Kritik. Die Probleme von

Migranten, so der Tenor der Kritiker, seien nicht in erster Linie kultureller, son-

dern vielmehr sozialstruktureller Art (vgl. zum Folgenden Bukow/Llaryora

1998). In modernen Gesellschaften hätten kulturelle bzw. ethnische Differen-

zen keine konstitutive Bedeutung mehr; faktische Unterschiede zwischen

Einwanderern und Einheimischen ließen sich vielmehr weit angemessener

durch sozialstrukturelle Benachteiligung und politisch-rechtliche Ausgrenzung

von Migranten erklären. Die vermeintlich beobachtbaren kulturellen bzw. eth-

Bildung und Migration | 183

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nischen Differenzen, die in der öffentlichen Auseinandersetzung eine so zen-

trale Rolle spielen, seien demzufolge keine Gegebenheit an sich, sondern vor

allem das Resultat von Zuschreibungsprozessen, deren Funktion darin beste-

he, die faktische Ausgrenzung von Migranten nachträglich zu legitimieren.

Aus dieser Perspektive betrachtet stünde Bildungstheorie angesichts der gesell-

schaftlichen Transformationen im Zuge transnationaler Migration vor der

Aufgabe, die sozialstrukturellen Bedingungen für (das Gelingen oder Scheitern

von) Bildungsprozesse(n) wieder mehr in den Mittelpunkt zu rücken und

Perspektiven für deren Veränderung aufzuzeigen.

Im Anschluss an Auernheimer (1994) lassen sich die beiden Argumen-

tationslinien als zwei gegensätzliche Möglichkeiten zur theoretischen

Erfassung von Bildungsproblemen im Kontext von Migration begreifen. Zuge-

spitzt formuliert kann man die erste als »kulturelle« und die zweite als »(sozi-

al-)strukturelle« Betrachtungsweise einander gegenüberstellen. Ebenfalls mit

Auernheimer ist jedoch festzuhalten, dass es sich bei dieser Entgegensetzung

von »Struktur« und »Kultur« um eine falsche Alternative handelt, wenn die

beiden Betrachtungsweisen als einander ausschließend aufgefasst werden.

Denn auch sozialstrukturelle Faktoren werden für Bildungsprozesse nur inso-

fern wirksam, als sie von den Beteiligten im Rahmen kultureller Orien-

tierungsschemata oder Deutungsmuster wahrgenommen, interpretiert und

verarbeitet werden. Die Neubestimmung des Bildungsbegriffs wie auch die

empirische Analyse tatsächlicher Bildungsprozesse erfordern deshalb ein theo-

retisches Instrumentarium, das es erlaubt, beide Dimensionen, d. h. Struktur

und Kultur, in den Blick zu bekommen.

Im Folgenden sollen deshalb zwei Theorieangebote erörtert werden, die

beide den Anspruch erheben, sowohl sozioökonomisch begründete Macht-

verhältnisse als auch kulturell vermittelte Orientierungs- und Deutungsmuster

in ihre Überlegungen einzubeziehen: die Gesellschaftstheorie Bourdieus und

die kultursoziologischen Analysen der Cultural Studies. Dabei ist mit der fol-

genden Darstellung keineswegs der Versuch einer umfassenden Würdigung

dieser Ansätze verbunden; beide Theorieangebote werden vielmehr aus-

schließlich unter dem Aspekt diskutiert, was sie zu einer Neubestimmung des

Bildungsbegriffs sowie zur Analyse biografischer Bildungsprozesse im Kontext

transnationaler Migration beitragen können. Bildung wird dabei verstanden als

Prozess der Entwicklung bzw. Hervorbringung neuer kulturell geprägter

Orientierungs-, Deutungs- und Handlungsmuster in Auseinandersetzung mit

veränderten sozialstrukturellen, d. h. politisch-rechtlichen und sozioökonomi-

schen Bedingungen, und die Leitfrage für die Diskussion der beiden Theorien

lautet: Wie können so verstandene Bildungsprozesse im Kontext transnationa-

ler Migration begrifflich genauer gefasst und analysiert werden?

184 | Hans-Christoph Koller

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


B I LDUNG A L S HAB I T U S T R AN S FORMAT I ON

Die Gesellschaftstheorie Bourdieus ist in dem bislang skizzierten Rahmen vor

allem deshalb von Interesse, weil sie den Anspruch erhebt, den Gegensatz von

Objektivismus und Subjektivismus zu überwinden, der auch als konstitutiv für

die Gegenüberstellung von »Struktur« und »Kultur« angesehen werden kann.

Im Zentrum dieses Vermittlungsversuchs steht der Begriff des Habitus, der des-

halb zunächst erläutert werden soll (vgl. zum Folgenden Bourdieu 1987, 97 ff.). 

Unter Habitus versteht Bourdieu ein durch Sozialisation erworbenes, größ-

tenteils unbewusstes System von Dispositionen bzw. von Wahrnehmungs-,

Denk- und Handlungsschemata, die auf bestimmte Ziele hin ausgerichtet sind

und das individuelle und kollektive Handeln strukturieren. Die Entstehungs-

weise des Habitus ist dabei als Verinnerlichung objektiver externer Strukturen

im Laufe eines längerfristigen Sozialisationsprozesses zu denken, der bei

Akteuren, die derselben gesellschaftlichen Klasse angehören, ähnliche

Resultate hervorbringt. Auf diese Weise stellt der Habitus ein Vermittlungs-

glied zwischen objektiven Strukturen, d. h. sozioökonomisch begründeten

Existenzbedingungen, und der subjektiven Handlungspraxis von Individuen

oder Gruppen dar – eine Funktion, die etwa in Bourdieus Beschreibung von

Habitusformen als »strukturierte[n]« und »strukturierende[n] Strukturen«

zum Ausdruck kommt (Bourdieu 1976, 165): Selbst durch die objektiven

Existenzbedingungen strukturiert, wirkt der Habitus seinerseits strukturierend

auf das individuelle und kollektive Handeln ein. Die durch den Habitus ver-

mittelte Wirkung der objektiven Strukturen auf die Praxis ist dabei Bourdieu

zufolge nicht als Determination, sondern vielmehr als Limitierung zu verste-

hen. Keineswegs lege der Habitus das Handeln der Individuen in allen

Einzelheiten fest; er schließe eher bestimmte, mit den objektiven Existenz-

bedingungen unvereinbare Handlungsweisen aus und stelle so eine Art

Erzeugungsregel für unendlich viele, relativ unvorhersehbare Praktiken von

dennoch begrenzter Verschiedenheit dar.

Mit Hilfe des Habitus-Konzepts, so Bourdieu weiter, könne die relative

Konstanz und Regelmäßigkeit sozialer Praktiken besser erklärt werden als

durch andere Modelle (wie z. B. Theorien rationalen Handelns), da sie diese

Stabilität statt auf den Einfluss formaler Regeln, expliziter Normen oder be-

wusster Strategien auf die Wirksamkeit gesellschaftlich bedingter und von den

Akteuren verinnerlichter Habitusformen zurückführe. Daraus wird ersichtlich,

dass Bourdieu mehr daran interessiert ist, die relative Stabilität gesellschaftli-

cher Verhältnisse und die Reproduktion objektiver Strukturen zu erklären als

sozialen Wandel bzw. gesellschaftliche Transformationsprozesse. Dennoch

enthält seine Theorie auch Hinweise für die Analyse gesellschaftlicher

Veränderungen im Kontext von transnationaler Migration. Entscheidend für

die Erklärung aktueller Handlungsweisen sind nämlich Bourdieu zufolge

weder die gegenwärtigen noch vergangene objektive Bedingungen; ausschlag-

Bildung und Migration | 185

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gebend sei vielmehr das Verhältnis zwischen beiden, d. h. die Relation zwi-

schen den Entstehungs- und den Anwendungsbedingungen des Habitus.

Daraus folgt nicht nur die relative Unabhängigkeit des Habitus von den ak-

tuellen gesellschaftlichen Bedingungen, sondern auch die Möglichkeit, die

Transformation von Habitusformen zu denken. 

Allerdings scheint Bourdieu auch in Bezug auf den Habitus eher von

Konstanz als von Veränderbarkeit auszugehen. Ausgehend von der möglichen

Nichtübereinstimmung von Entstehungs- und Anwendungsbedingungen

eines Habitus schreibt er:

»Die Neigung zum Verharren in ihrem Sosein, welche bei Gruppen unter anderem darauf zurückgeht, dass die
Handelnden der Gruppe dauerhafte Dispositionen aufweisen, die sich unter Umständen länger halten als die
ökonomischen und sozialen Bedingungen ihrer Erzeugung, kann Grundlage sowohl von Nichtanpassung wie
von Anpassung, von Auflehnung wie von Resignation sein.« (Bourdieu 1987, 117).

Die Konstellation, von der hier die Rede ist, lässt sich unschwer auf die

Situation von Migranten beziehen. Dass die sozialen Strukturen, unter denen

ein Habitus entstanden ist, von denen verschieden sind, unter denen er An-

wendung findet, dürfte im Kontext transnationaler Migration eher die Regel als

die Ausnahme sein. Geht man davon aus, dass Migranten ihre Wahr-

nehmungs-, Denk- und Handlungsschemata unter gesellschaftlichen Bedin-

gungen erworben haben, die sich von denen, mit denen sie in der Aufnahme-

gesellschaft konfrontiert sind, erheblich unterscheiden, so stellt sich die Frage,

wie die betroffenen Individuen auf diese Situation reagieren. Bourdieu hält

offenbar zwei Möglichkeiten für denkbar, nämlich dass die Akteure sich den

neuen Bedingungen resignativ anpassen oder aber dass sie sich dagegen auf-

lehnen. Anpassung wie Auflehnung aber scheinen für Bourdieu von einer

Tendenz der Habitusformen »zum Verharren in ihrem Sosein« gekennzeich-

net zu sein. Im einen Fall, so wäre zu folgern, verweigern sich die Handelnden

der Anpassung an die neuen Umstände, weil sie dazu neigen, an ihren einmal

erworbenen Dispositionen festzuhalten; im andern Fall scheint dieselbe Behar-

rungstendenz zur Anpassung zu führen, weil es den Akteuren an alternativen

Möglichkeiten der Wahrnehmung, des Denkens und des Handelns fehlt. Die

Frage jedoch ist, ob dieselbe Situation unter bestimmten Bedingungen nicht

auch dazu führen kann, dass die »unpassend« gewordenen Habitusformen

sich verändern bzw. dass neue Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsdispo-

sitionen entstehen.

In diesem Sinne wäre Bildung angesichts von transnationaler Migration

mit und gegen Bourdieu als Transformation des jeweiligen Habitus zu

begreifen, soweit sich dieser unter veränderten gesellschaftlichen Bedingun-

gen als nicht mehr angemessen erweist. Die Frage lautet dann, wie der

Prozess solcher Habitustransformationen und die Bedingungen, unter denen

sie zustande kommen, genauer beschrieben werden können. Auf welche

186 | Hans-Christoph Koller

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ressourcen können Individuen zurückgreifen, wenn sie mit Situationen kon-

frontiert werden, für die ihre Interpretations- und Handlungsschemata nicht

mehr ausreichen?

Das entscheidende begriffliche Konzept für die Bearbeitung dieser Fragen

im Rahmen von Bourdieus Theorie stellt der Begriff des Kapitals bzw. der

Kapitalsorten dar (vgl. zum Folgenden Bourdieu 1983). Unter Kapital versteht

Bourdieu sämtliche Formen akkumulierter Arbeit, auf die Individuen und

Gruppen in ihrem Handeln als Ressourcen zurückgreifen können, die aber

gesellschaftlich höchst ungleich verteilt sind. Wichtig daran ist in unserem

Zusammenhang vor allem, dass dieses Konzept es Bourdieu erlaubt, den Zu-

sammenhang der Habitusformen mit gesellschaftlichen Machtverhältnissen

genauer zu fassen und dabei die ungleiche Verteilung von Macht (im Sinne von

Verfügungsmöglichkeiten über bestimmte Ressourcen) zu thematisieren,

ohne sie auf das Ökonomische zu reduzieren. Denn die entscheidende Wen-

dung, die Bourdieu dem Kapitalbegriff gegenüber seiner geläufigen

Verwendung gibt, ist die Ausweitung vom Bereich der Ökonomie bzw. des

Warentauschs auf alle anderen Formen sozialen Austauschs. In diesem Sinne

unterscheidet Bourdieu drei grundlegende Arten von Kapital, die zugleich drei

Arten von Macht darstellen: ökonomisches, kulturelles und soziales Kapital.

Während das ökonomische Kapital Bourdieu zufolge vor allem aus Geld sowie

aus direkt in Geld konvertierbaren materiellen Gütern besteht und letzten

Endes allen anderen Kapitalsorten zugrunde liegt, können kulturelles und

soziales Kapital ihrerseits keineswegs beliebig in jenes (rück-)verwandelt wer-

den, weil ihre Umwandlung eine spezifische Transformationsarbeit erforder-

lich mache und weil ihre Wirkung u. a. darauf beruhe, dass ihre Herkunft aus

dem ökonomischen Kapital verborgen bleibt.

Kulturelles Kapital existiert für Bourdieu in drei verschiedenen Formen. Als

inkorporiertes Kulturkapital bezeichnet er die dauerhaften Dispositionen des

Organismus, die im Laufe von Sozialisation und formellen Bildungsprozessen

erworben werden. Diese Dispositionen sind als fester Bestandteil der Person zu

verstehen, der nicht ohne weiteres an andere weitervermittelt werden kann und

dessen Weitergabe sich vielmehr weitgehend unsichtbar und unbewusst auf

dem Wege der »sozialen Vererbung« vollzieht. Daneben tritt das kulturelle

Kapital auch als objektiviertes Kulturkapital in Erscheinung, das im wesentli-

chen aus kulturellen Gütern wie z. B. Büchern oder Kunstwerken besteht und

deshalb im Unterschied zum inkorporierten Kulturkapital materiell übertrag-

bar ist. Eine letzte Form kulturellen Kapitals bildet das institutionalisierte

Kulturkapital, das Bourdieu zufolge vor allem in Gestalt von Bildungstiteln in

Erscheinung tritt, die ihrem Träger dauerhafte institutionelle Anerkennung

verschaffen und relativ unabhängig von seinem jeweils aktuellen inkorporier-

ten Kulturkapital sind. Sein Erwerb erfordert Investitionen an Zeit und Geld;

umgekehrt ist es auf dem Arbeitsmarkt unter bestimmten Bedingungen in

ökonomisches Kapital konvertierbar.

Bildung und Migration | 187

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die dritte Kapitalsorte neben dem ökonomischen und dem kulturellen

Kapital stellt für Bourdieu schließlich das soziale Kapital dar, das alle diejenigen

Ressourcen bezeichnet, die auf der Zugehörigkeit zu einer bestimmten

Gruppe, einem dauerhaften Netz an Beziehungen und wechselseitiger Aner-

kennung beruhen. Der Umfang des sozialen Kapitals, über das ein Einzelner

verfügen kann, hängt demzufolge von der Ausdehnung seines Beziehungs-

netzes sowie vom Umfang des ökonomischen, kulturellen und sozialen

Kapitals derjenigen ab, mit denen er in Beziehung steht. Auf diese Weise

kommt dem sozialen Kapital Bourdieu zufolge eine Art Multiplikatoreffekt im

Blick auf die anderen Kapitalsorten zu.

Bezieht man Bourdieus Theorie der Kapitalsorten auf die Frage nach den

Strukturen und Bedingungen von Bildungsprozessen, so ist zunächst festzu-

halten, dass Bourdieu selbst vor allem das inkorporierte kulturelle Kapital in

Zusammenhang mit Bildung bzw. Ausbildung bringt. Auch vor dem

Hintergrund der bisherigen Überlegungen zu Bildungsprozessen im Kontext

transnationaler Migration dürfte einleuchten, dass diese Kapitalsorte eine wich-

tige Ressource darstellt, auf die Individuen zurückgreifen, wenn sie mit neuen

Problemlagen konfrontiert werden. Während jedoch Bourdieu selbst im Rah-

men seines Konzepts Bildung als Akkumulation inkorporierten Kulturkapitals

begreift und so auf die Anhäufung quantifizierbaren und strategisch einsetz-

baren Wissens zu reduzieren scheint (vgl. Bourdieu 1983, 186), ist angesichts

des bisher Gesagten zu fragen, ob Bildungsprozesse nicht auch den Inhalt und

die Struktur dieses Kapitals betreffen. Wenn Bildung nicht nur als Erwerb, son-

dern auch und vor allem als Veränderung von Habitusformen verstanden wer-

den soll, müsste im Blick auf das kulturelle Kapital nicht nur dessen Akkumu-

lation, sondern auch dessen Transformation in den Blick geraten. Bildung wäre

dann als ein Prozess der Erweiterung, Veränderung und Umstrukturierung des

jeweils bisher erworbenen inkorporierten kulturellen Kapitals zu begreifen, der

durch die Konfrontation mit neuen gesellschaftlichen Herausforderungen aus-

gelöst wird.

Die Bedeutung von Bourdieus Konzeption der Kapitalsorten für die theore-

tische Durchdringung solcher Bildungsprozesse besteht nicht zuletzt darin, her-

auszuarbeiten, dass Bildung in diesem Sinne sich nicht nur in der individuellen

Auseinandersetzung eines Menschen mit seiner Umwelt vollzieht, sondern

stets im Rahmen gesellschaftlicher Machtverhältnisse angesiedelt ist. Deutlich

wird dies etwa anhand von Bourdieus Überlegungen zur symbolischen Wirk-

samkeit des Kapitals, einer Dimension des Kapitalbegriffs, die gewissermaßen

quer zu den genannten drei Kapitalsorten steht. Unter symbolischem Kapital ver-

steht Bourdieu das Maß an – institutionalisierter oder nicht-institutionalisierter

– sozialer Anerkennung durch eine Gruppe oder Gesellschaft, über die ein

Akteur verfügt (vgl. Bourdieu 1990, 51). In diesem Sinn kommt dem symboli-

schen Kapital ähnlich wie dem sozialen Kapital eine Multiplikatorfunktion im

Blick auf die anderen Kapitalsorten zu. Das lässt sich besonders deutlich beim

188 | Hans-Christoph Koller

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


kulturellen Kapital beobachten, dessen Wert zu einem nicht geringen Teil von

seiner gesellschaftlichen Anerkennung (bzw. der Anerkennung seiner Besitzer)

abhängt. In Bezug auf biografische Bildungsprozesse im Kontext transnationa-

ler Migration ließe sich daraus die Schlussfolgerungen ziehen, dass die Frage,

inwieweit das von Migranten »mitgebrachte« kulturelle Kapital unter den gege-

benen gesellschaftlichen Umständen als »passend« oder »unpassend« gilt,

nicht nur in der Sache selbst begründet ist, sondern auch vom Ausgang der

symbolischen Auseinandersetzungen um gesellschaftliche Anerkennung

abhängt. Daraus folgt, dass es bei den Bildungsprozessen, die im Zuge trans-

nationaler Migration notwendig werden, keineswegs nur um individuelle

Transformationen auf Seiten der Migrantinnen und Migranten geht. Bildung

könnte vielmehr auch und gerade darin bestehen, dass das von Migranten »mit-

gebrachte« kulturelle Kapital eine Neubewertung durch die Mitglieder und

Institutionen der Aufnahmegesellschaft erfährt – eine Neubewertung, die

gewissermaßen eine Veränderung des »Umtauschkurses« dieses bislang wenig

anerkannten Kapitals mit sich bringen würde.

Eine genauere Ausarbeitung seiner Überlegungen zur ungleichen gesell-

schaftlichen Verteilung von Macht bzw. Verfügungsmöglichkeiten über rele-

vante Ressourcen stellt Bourdieus Theorie des sozialen Raumes dar, die die

relationale Positionierung von Gruppen oder Individuen zueinander zum

Gegenstand hat (vgl. zum Folgenden Bourdieu 1985). Unter sozialem Raum ist

dabei ein mehrdimensionales Kräftefeld zu verstehen, in dem jedem Akteur

bzw. jeder Gruppe von Akteuren eine bestimmte Position zukommt, die sich –

unabhängig von ihren Intentionen und Selbstdeutungen – aus der jeweiligen

Verteilung der verschiedenen Kapitalsorten (und d. h. aus der Verfügungs-

macht über bestimmte »Güter«) ergibt. Ausgehend davon, so Bourdieu weiter,

lassen sich Klassen als Ensembles von Akteuren mit ähnlicher Position im

sozialen Raum ermitteln. Dabei handle es sich allerdings nicht um reale

Klassen im Sinne kampfbereiter Gruppen, sondern vielmehr um »theoreti-

sche« Klassen mit wahrscheinlich ähnlichen politischen Einstellungen und

Dispositionen.

In unserem Zusammenhang von besonderem Interesse ist dabei Bourdieus

Thematisierung der »Repräsentationsarbeit« sozialer Akteure (16) und der

damit verbundenen gesellschaftlichen Auseinandersetzungen um die

Durchsetzung der je eigenen Welt- und Selbstsicht. Diese Welt- und Selbstsicht

wurzelt Bourdieu zufolge einerseits in den objektiven sozialen Strukturen,

sofern bestimmte Kombinationen z. B. zwischen bestimmten politischen

Einstellungen und der Position im sozialen Raum wahrscheinlicher sind als

andere und sofern die Wahrnehmungs- und Bewertungsschemata Resultate

vergangener symbolischer Auseinandersetzungen darstellen. Auf der anderen

Seite eigne den Objekten der sozialen Welt stets ein Moment von

Unbestimmtheit, das eine Pluralität von Welt- und Selbstsichten ermögliche

und deshalb einen Ansatzpunkt für politische Auseinandersetzungen darstelle.

Bildung und Migration | 189

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Diese relative Unbestimmtheit von Objekten der sozialen Welt markiert

den Punkt, an dem trotz aller objektiven Limitierungen die Möglichkeit in den

Blick gerät, dass es im Zuge symbolischer Auseinandersetzungen um die

Durchsetzung der je eigenen Sichtweise einer Gruppe von Akteuren auch zur

Veränderung einer solchen Sichtweise und mithin zu Habitustransformatio-

nen kommen kann. Die symbolischen Kämpfe um legitime Sichtweisen der

sozialen Welt könnten deshalb im Anschluss an Bourdieu (und gleichzeitig

über ihn hinaus) als möglicher Ort von Bildungsprozessen verstanden werden,

sofern diese Auseinandersetzungen von ihm als »Ort schlechthin symboli-

schen Wirkens« beschrieben werden (39), weil es hier um die Erzeugung sozia-

ler Sachverhalte gehe – und warum nicht auch um deren Transformation?

Dabei wäre mit Bourdieu festzuhalten, dass auch und gerade individuelle bio-

grafische Bildungsprozesse sich stets in Abhängigkeit von den politischen

Auseinandersetzungen um die Legitimität der Welt- und Selbstdeutungen

bestimmter gesellschaftlicher Gruppen vollziehen. Über Bourdieu hinaus aber

wäre nach den Spielräumen der Veränderung von Welt- und Selbstsichten zu

fragen, die in oder durch solche Auseinandersetzungen eröffnet werden.2

Fraglich erscheint allerdings, ob die theoretischen Mittel, die Bourdieus

Gesellschaftstheorie bereitstellt, ausreichen, um die symbolischen Praktiken

genauer zu erfassen und zu analysieren, mittels derer soziale Sachverhalte bzw.

individuelle Welt- und Selbstsichten hervorgebracht und ggf. transformiert

werden. Bourdieus Ausführungen im Rahmen seiner Konzeption des sozialen

Raums beschränken sich auf die Beschreibung symbolischer Strategien zur

Durchsetzung der je eigenen Sichtweise sozialer Welt, die von offiziellen

Äußerungen mit Monopolanspruch auf die legitime symbolische Gewalt bis zu

einseitigen interessensgebundenen Unmutsbekundungen einzelner Akteure

oder Gruppen reichen. Sie enthalten jedoch keine systematischen Hinweise

darauf, wie im Rahmen solcher symbolischer Auseinandersetzungen Bil-

dungsprozesse präziser gefasst oder gar empirisch analysiert werden könnten.

Dazu fehlt es Bourdieus Theorie an Konzepten, die es erlauben würden, sym-

bolisch strukturierte innovative bzw. transformatorische Prozesse zu beschrei-

ben.3 Im Folgenden soll deshalb ein Theorieangebot diskutiert werden, das

190 | Hans-Christoph Koller

2 Die Begrenztheit von Bourdieus Perspektive ist dabei vor allem darin zu sehen, dass

er diese politisch-symbolischen Auseinandersetzungen im Rahmen seines erweiterten

Ökonomiebegriffs ausschließlich als Kampf um materielle oder symbolische Profite, d. h.

um Gewinne oder Verluste der eigenen Position im Verhältnis zu anderen Akteuren ver-

steht. Bildung wird dabei reduziert auf eine Ressource innerhalb dieses Kampfes um

Gewinn oder Verlust. So wenig bestritten werden soll, dass der Kampf um materiellen

und symbolischen Profit einen zentralen Aspekt gesellschaftlicher Auseinander-

setzungen darstellt, bleibt doch zu fragen, ob es im Sinne der kritischen Tradition des

Bildungsdenkens nicht doch an der Möglichkeit festzuhalten gälte, die Zwangsläufigkeit

dieses Kampfes und einer hierarchischen Ordnung von Gewinnern und Verlierern infra-

ge zu stellen.

3 Das gilt selbst für Bourdieus explizite Auseinandersetzung mit der strukturalisti-

schen Sprachtheorie in Was heißt sprechen? Dort wird die These vertreten, dass das

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gerade diese kreative Dimension kultureller Prozesse in den Mittelpunkt stellt,

ohne die Existenz gesellschaftlich ungleicher Verteilung von Macht und

Lebenschancen außer Acht zu lassen.

B I LDUNG A L S (DE - )KON S T RUK T I ON KU L TURE L L E R I DEN T I T Ä T

Im Unterschied zur Gesellschaftstheorie Bourdieus handelt es sich bei den

Cultural Studies nicht um eine kohärente theoretische Konzeption mit einheit-

licher Begrifflichkeit, sondern eher um ein relativ heterogenes Feld von

Forschungen, die durch eine ähnliche theoretische Ausrichtung und einen

gemeinsamen Denkstil zusammengehalten werden. Während diese For-

schungsrichtung bald nach ihrer Institutionalisierung im Birminghamer

Centre for Contemporary Cultural Studies (CCCS) in den 60er Jahren auch in

anderen englischsprachigen Ländern wie z. B. den USA oder Australien eine

Fülle von Arbeiten inspiriert hat, haben die Cultural Studies in Deutschland

erst in jüngster Zeit größere Aufmerksamkeit gefunden (vgl. z. B. Hörning/

Winter 1999, Engelmann 1999 und Lutter/Reisenleitner 1998). Die folgende

Skizze der Entstehungsgeschichte und der theoretischen Ausrichtung der

Cultural Studies ist vor allem an einer Darstellung Stuart Halls orientiert, der

lange Zeit Direktor des CCCS war und als einer der wichtigsten Vertreter der

Cultural Studies angesehen werden kann (zum Folgenden vgl. Hall 1980).

Dieser Darstellung zufolge gingen die Cultural Studies Ende der 50er Jahre

in Großbritannien durch einen Bruch mit herkömmlichen Denkweisen hervor,

der von einer Reihe von Autoren vollzogen wurde, die allesamt der »New Left«

nahe standen. Dieser Bruch bestand zum einen in einer Distanzierung vom

bürgerlich-elitären Kulturkonzept bzw. dessen Beschränkung auf die so ge-

nannte »Hochkultur« und zum andern in der ebenso entschiedenen Absage an

das orthodox-marxistische Basis-Überbau-Modell, das kulturelle Phänomene

deterministisch auf ökonomische Bedingungen zurückführt. Dabei lassen sich

Hall zufolge zwei »Paradigmen« unterscheiden, die den theoretischen Ansatz

der Cultural Studies bestimmt haben und die zugleich zwei aufeinander fol-

gende Phasen von deren Entwicklung darstellen: das »kulturalistische« und das

»strukturalistische« Paradigma. 

Das kulturalistische Paradigma, das vor allem mit dem Namen Raymond

Williams verbunden ist, lässt sich Hall zufolge durch zwei unterschiedliche,

Bildung und Migrations | 191

sprachliche Geschehen in »symbolische Machtbeziehungen« eingeschrieben sei, in

denen sich die außersprachlich begründeten »Machtverhältnisse zwischen den

Sprechern oder ihren jeweiligen sozialen Gruppen aktualisieren« (Bourdieu 1990, 11).

Während diese These am Beispiel der Durchsetzung einer »legitimen», d. h. offiziell

anerkannten (Hoch-)Sprache und der außersprachlichen Bedingungen für das Gelingen

performativer Sprechakte durchaus überzeugend dargelegt wird, bleibt die Frage nach

der Veränderbarkeit solcher Machtverhältnisse ebenso unbeantwortet wie die Frage, was

innovatives oder transformatorisches sprachliches Handeln dazu beizutragen vermag.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


aber aufeinander verweisende Konzeptualisierungen von »Kultur« kennzeich-

nen. Die erste dieser beiden Versionen des Kulturbegriffs fasst Hall in der

Formulierung zusammen, Kultur erscheine dabei als »Summe der verfügbaren

Beschreibungen, mittels deren Gesellschaften ihre gemeinsamen Erfahrungen

[als] sinnhaft erfahren und ausdrücken« (Hall 1980, 17; Übersetzung leicht

modifiziert). Mit anderen Worten: Kultur gelte als ein Ensemble von Bedeu-

tungen und Werten, »welche innerhalb spezifischer Gruppen und Klassen […]

entstehen und mittels derer sie ihre Existenzbedingungen ›handhaben‹« (24

f.). Diese Auffassung ähnele dem traditionellen idealistischen Kultur-

verständnis, das Kultur im Wesentlichen mit Ideen gleichsetzt, unterscheide

sich davon aber dadurch, dass der Kulturbegriff gesellschaftlich reflektiert und

»demokratisiert« werde, indem er nicht nur den Werken großer Dichter und

Denker vorbehalten bleibe, sondern auf sämtliche Ausdrucksformen gesell-

schaftlicher Erfahrung ausgedehnt werde. Bei der zweiten Konzeptualisierung

stünden demgegenüber gesellschaftliche Praktiken im Mittelpunkt des

Kulturverständnisses. Kultur erscheine hier als »eine ganze Lebensweise« (18)

bzw. genauer: als die Summe der Beziehungen zwischen den verschiedenen

sozialen Praktiken einer Gruppe oder Klasse, die die Elemente einer solchen

»Lebensweise« bilden. Im Unterschied zur ersten Version gehe es dabei nicht

nur um Ausdruck und Deutung der jeweiligen Erfahrungen, sondern auch und

vor allem um die materielle Seite dessen, d. h. um »die gelebten Traditionen

und Praktiken, durch welche solche ›Deutungen‹ ausgedrückt und verkörpert

werden« (25). An die Stelle des ökonomischen Determinismus vulgär-materia-

listischer Vorstellungen trete dabei das Konzept der wechselseitigen

Bedingtheit der einzelnen Praktiken einer Kultur bzw. »Lebensweise«.

Dieses von Williams entwickelte Verständnis von Kultur, so Hall weiter,

wurde im Laufe der weiteren Entwicklung der Cultural Studies in Auseinander-

setzung mit anderen Auffassungen weiter ausgearbeitet und modifiziert. Eine

wichtige Rolle dabei spielte die Kritik E. P. Thompsons, der Williams vorwarf,

die Dimension des Kampfes bzw. der Konfrontation gegensätzlicher Lebens-

weisen zu vernachlässigen und den Kulturbegriff soweit auszudehnen, dass er

gar keine Unterscheidung zu »Nicht-Kultur« mehr zulasse. Im Zuge dieser

Kritik sei es deshalb innerhalb der Cultural Studies zu einer stärkeren

Betonung des Begriffs der Erfahrung gekommen, wobei den Erfahrungen als

»gelebten Praktiken« eine Authentizität verbürgende Rolle bei jeder

Kulturanalyse zugeschrieben worden sei. Die Gefahr dieser (Über-)Betonung

des Erfahrungsbegriffs, der mit der Vernachlässigung des Ideologiebegriffs

verbunden sei und zugleich eine der Schwächen des kulturalistischen

Paradigmas darstelle, sieht Hall darin, dass dabei die zweite Hälfte jenes

berühmten Diktums von Marx verloren zu gehen drohe, wonach die Menschen

zwar ihre Geschichte machen, aber unter Bedingungen, die nicht von ihnen

selbst geschaffen wurden. Als zweite Schwäche der kulturalistischen Perspek-

tive hebt Hall hervor, dass diese durch ein simplifizierendes Verständnis gesell-

192 | Hans-Christoph Koller

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


schaftlicher Totalität gekennzeichnet sei. In der Konzeptualisierung von Kultur

als einer »ganzen Lebensweise« werde eine Homologie bzw. Einheitlichkeit der

verschiedenen sozialen Praktiken einer gesellschaftlichen Gruppe oder Klasse

unterstellt, die die relative Eigenständigkeit und Widersprüchlichkeit solcher

Praktiken unterschlage.

Den Bruch mit dem kulturalistischen Paradigma markiert für Hall die

Rezeption des französischen Strukturalismus durch die Cultural Studies im

Laufe der 70er Jahre. Als die beiden wichtigsten Autoren sieht Hall dabei Lévi-

Strauss und Althusser an, deren Arbeiten um den Begriff der Kultur bzw. der

Ideologie zentriert sind. Beide Autoren gehen in ihren Arbeiten auf die linguis-

tische Theorie Saussures zurück und übertragen deren Prinzipien einer struk-

turalen Analyse von der Sprache auf andere Gegenstandsfelder: Lévi-Strauss

auf Verwandtschaftsverhältnisse in außereuropäischen Kulturen, Althusser in

seiner Reinterpretation von Marx auf Produktionsweisen und Herrschafts-

verhältnisse. Die Gemeinsamkeit mit dem kulturalistischen Paradigma der

Cultural Studies besteht dabei Hall zufolge im Bruch mit dem Basis-Überbau-

Modell sowie dem ökonomistischen Reduktionismus des orthodoxen

Marxismus. Auf der anderen Seite unterscheide sich der Kulturbegriff von

Lévi-Strauss jedoch auf nachhaltige Weise von dem des kulturalistischen

Paradigmas. Kultur lasse sich mit Lévi-Strauss zum einen als der (teilweise

unbewusste) begriffliche und sprachliche Rahmen verstehen, mittels dessen

eine Gesellschaft ihre Existenzbedingungen – und d. h. vor allem das Verhält-

nis zwischen der Welt der Menschen und der Welt der Natur – klassifiziert.

Zum andern gelte Kultur in strukturalistischer Perspektive als diejenigen

Praktiken, durch die jener Rahmen hervorgebracht und transformiert werde

und deren Regularitäten sich in Analogie zu den Verfahrensweisen der

Sprache analysieren ließen. Die Frage der Determiniertheit dieser Praktiken

werde dabei zugunsten der Konzentration auf die Analyse interner

Beziehungen zwischen verschiedenen Praktiken in der Schwebe gelassen.

Alle drei genannten Aspekte, die den strukturalistischen Kulturbegriff aus-

zeichnen, erkennt Hall auch im Werk Althussers wieder, in dessen Zentrum

freilich nicht der Begriff der Kultur, sondern der der Ideologie steht. Unter

Ideologie sind mit Althusser all diejenigen Repräsentationen zu verstehen, mit-

tels derer Menschen sich in ein imaginäres Verhältnis zu ihren realen Existenz-

bedingungen setzen. Bei der Beschreibung und Analyse dieser Verhältnisse

spiele die strukturale Linguistik eine ähnlich wichtige Rolle wie in den

Kulturanalysen Lévi-Strauss’, und ähnlich wie dieser verzichte auch Althusser

auf ein Konzept einseitiger Determination zugunsten der Betonung der relati-

ven Autonomie verschiedener Praktiken bzw. der »Überdetermination« eines

Phänomens durch mehrere Faktoren.

Die Unterschiede dieser Betrachtungsweise zum kulturalistischen Paradig-

ma lassen sich insbesondere in Bezug auf den Begriff der Erfahrung deutlich

machen. Während Erfahrung dort im Sinne der »gelebten Praktiken« als

Bildung und Migration | 193

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fundament bzw. als authentische Widerspiegelung des Wirklichen aufgefasst

wird, erscheint sie innerhalb des strukturalistischen Paradigmas als Effekt vor-

gängiger Strukturen bzw. als imaginäre Beziehung, sofern Erfahrung dort als

immer schon durch kulturelle Klassifikationssysteme bzw. ideologische

Kategorien vermittelt gilt. Im Zentrum des strukturalistischen Paradigmas ste-

hen deshalb nicht die handelnden Subjekte und ihre (vermeintlich authenti-

schen) Erfahrungen, sondern vielmehr jene kulturellen Strukturen bzw.

Prozeduren, durch die Subjekte und ihre Erfahrungen überhaupt erst hervor-

gebracht werden.

Einen weiteren Unterschied zur kulturalistischen Konzeption (und eine

besondere Stärke des strukturalistischen Paradigmas) sieht Hall in der verän-

derten Auffassung gesellschaftlicher Totalität. Während im kulturalistischen

Paradigma die Komplexität der verschiedenen kulturellen Praktiken auf die

Einheit der jeweiligen »ganzen Lebensweise« zurückgeführt werde, ermöglich-

ten es die strukturalistischen Ansätze, eine Kultur als komplexe Einheit zu den-

ken, die nicht durch Homologie, sondern durch die differentiellen

Beziehungen zwischen ihren Elementen hergestellt wird (ganz ähnlich wie

sich das Lautsystem einer Sprache Saussure zufolge durch nichts anderes als

die Differenzen zwischen den verschiedenen Lauten konstituiert). Die

Fruchtbarkeit der strukturalistischen Betrachtungsweise zeigt sich Hall zufol-

ge insbesondere in den Konzepten der »relativen Autonomie«, der »Überde-

termination« und der »Artikulation«, die es erlauben würden, den Zusammen-

hang zwischen den spezifischen Praktiken anders als deterministisch zu

begreifen.

Bezieht man diese Überlegungen auf unsere Fragestellung, so ergibt sich

als erste Konsequenz, dass Bildungsprozesse im Kontext von Migration im

Anschluss an Hall als ein Geschehen zu begreifen wären, die sich zwar in

Abhängigkeit von soziökonomischen Bedingungen vollziehen, aber zugleich

insofern stets kulturell geprägt sind, als die Individuen sich in ihrer bildenden

Auseinandersetzung mit ihrer Umwelt immer schon im Rahmen kultureller

bzw. ideologischer Muster bewegen, mittels derer sie ihr Verhältnis zu diesen

Existenzbedingungen »handhaben«. Die entscheidende Frage lautet nun,

inwiefern der theoretische Ansatz der Cultural Studies, wie er von Hall darge-

stellt wird, in der Lage ist, innovative bzw. transformatorische Vorgänge wie die

Entstehung neuer Muster oder Schemata dieser Art zu denken, als welche

Bildungsprozesse im hier vorgeschlagenen Sinn zu verstehen wären.

Insbesondere das von Hall dargestellte strukturalistische Paradigma der

Cultural Studies erlaubt es, eine Antwort auf diese Frage zu skizzieren. Anders

als das kulturalistische Paradigma sehen die strukturalistisch inspirierten

Ansätze das Potenzial für Innovationen nicht anthropologisch oder psycholo-

gisch im Menschen selbst verankert, sondern vielmehr als eine Dimension der

Sprache bzw. der Zeichensysteme, auf denen eine Kultur beruht. Sprache gilt

dabei zwar auf der einen Seite als sozial strukturiert und von gesellschaftlichen

194 | Hans-Christoph Koller

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Machtverhältnissen beeinflusst; auf der anderen Seite stellt sie aber zugleich

auch ein innovatives oder subversives Potenzial dar, sofern sie es trotz der

begrenzten Zahl ihrer Elemente und Verknüpfungsregeln erlaubt, eine unend-

liche Anzahl von Kombinationen hervorzubringen, und weil die semantischen

Relationen zwischen Signifikant und Signifikat, wie schon Saussure festgestellt

hatte, auf keiner natürlichen oder dauerhaft festgelegten Entsprechung beru-

hen, sondern kontingente Beziehungen darstellen. Dieses im »Gleiten des

Signifikanten« (Lacan) begründete Überschusspotenzial der Sprache ist es, was

dem strukturalistischen Paradigma zufolge die Umdeutung und Neubewer-

tung bestehender kultureller und ideologischer Beschreibungen und damit

Innovationen bzw. Transformationen strukturell ermöglicht (vgl. dazu auch

Kögler 1999, 212 ff.).

Die Fruchtbarkeit einer solchen theoretischen Perspektive für die Analyse

von Bildungsprozessen im Kontext transnationaler Migration soll im Folgen-

den anhand eines weiteren Aufsatzes von Hall erläutert werden, in dem dieser

das Konzept der kulturellen Identität aus der Perspektive der Cultural Studies

einer kritischen Betrachtung unterzieht (vgl. zum Folgenden Hall 1992). Den

Ausgangspunkt dieses Aufsatzes markiert die These einer »Krise« bzw.

»Dezentrierung« von Identität, d. h. genauer formuliert: die Behauptung, dass

moderne Gesellschaften durch eine zunehmende Fragmentierung von Orien-

tierungsgrößen wie Klasse, Geschlecht, Ethnizität und Nationalität gekenn-

zeichnet seien, die für die Individuen einen Verlust an stabiler Selbstwahr-

nehmung zur Folge habe. Identität wird dabei von Hall in einem weiten Sinne

als jede mehr oder weniger kohärente Form der Selbstthematisierung von

Subjekten verstanden. Seiner Untersuchung kultureller Identität unter den

Bedingungen von Globalisierung liegt die Annahme zugrunde, dass Identität

anders als in der klassisch-cartesianischen Konzeption des Subjekts keinen

immer schon vorhandenen stabilen Kern bzw. kein essenzielles Zentrum der

Person darstelle, sondern vielmehr als Resultat einer kulturell bzw. symbolisch

strukturierten Identifizierung zu begreifen sei. Dieser Identifikationsprozess

bestehe darin, dass die Individuen sich (ähnlich wie das Subjekt in Lacans

Theorie des Spiegelstadiums) mit bestimmten Bedeutungen bzw. »Subjekt-

positionen« identifizieren, die von den vorhandenen kulturellen Repräsen-

tationssystemen bereitgestellt werden.

Ein wichtiges Beispiel dafür ist die so genannte »kulturelle Identität», die

für Hall keine quasi-natürliche bzw. angeborene Eigenschaft von Menschen

darstellt, sondern ein Resultat von symbolischen bzw. diskursiven Konstruk-

tionen, in denen (National-)Kulturen und entsprechende kulturelle Identitäten

überhaupt erst hervorgebracht werden. Nationalkulturen bzw. nationale

Identitäten versteht Hall dabei im Anschluss an Benedict Anderson als »vorge-

stellte Gemeinschaften«, die sich verschiedenen diskursiven Strategien wie

z. B. einem nationalen Gründungsmythos bzw. einer »Erzählung der Nation«

verdanken. Nationalkulturen bzw. die von ihnen erzeugten kulturellen Identi-

Bildung und Migration | 195

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 | Hans-Christoph Koller

täten sind Hall zufolge also keine wirklich einheitlichen Gebilde, sondern stets

aus verschiedenen sozialen Klassen, ethnischen Gruppen und Geschlechtern

zusammengesetzt, deren Differenzen im Zuge der Konstituierung der Nation

unterdrückt oder eingeebnet und vereinheitlicht wurden. 

Der Prozess der Globalisierung (der auch mit der Veränderung der Raum-

Zeit-Konstellationen verbunden ist, die zugleich die Koordinationen kultureller

Repräsentationssysteme darstellen) hat Hall zufolge für kulturelle Identitäten

drei verschiedene mögliche Konsequenzen. Im Zuge der Verdichtung von

Distanzen und Zeiträumen könne es erstens zu einer globalen kulturellen

Homogenisierung und zur Erosion nationalkultureller Identitäten kommen, wie

sie etwa durch die Ausbreitung bestimmter westlicher Konsumgüter vorange-

trieben werden. Eine zweite mögliche Konsequenz bestehe demgegenüber in der

Stärkung partikularistischer (z. B. nationaler oder ethnischer) Identitäten als

einer Art Gegenbewegung zu den weltweiten Globalisierungstendenzen.

Erscheinungsformen davon sind für Hall etwa das Aufkommen fundamentali-

stischer und nationalistischer Bewegungen sowie die Selbstethnisierungs-

prozesse bestimmter Minderheitengruppen in westlichen Gesellschaften. Die

bildungstheoretisch interessanteste der von Hall skizzierten Konsequenzen ist

freilich die dritte, die er als Niedergang nationaler Identitäten und Entstehung

neuer »Kulturen« bzw. »Identitäten der Hybridität« beschreibt (435). Ein Bei-

spiel dafür stellt Hall zufolge die Entwicklung neuer Gemeinschaften von afro-

karibischen und asiatischen Einwanderern in Großbritannien dar, die sich selbst

als »Schwarze« bezeichnen und damit eine Zusammengehörigkeit ausdrücken,

die nicht auf kulturelle, ethnische oder gar physische Gemeinsamkeiten, son-

dern vielmehr auf die gemeinsame Behandlung als nicht-weiße »Andere« durch

die dominante Kultur der Mehrheitsgesellschaft zurückzuführen sei.

Bezogen auf unsere Frage nach einer theoretisch angemessenen Erfassung

von Bildungsprozessen im Kontext von Migration lässt sich zunächst einmal

festhalten, dass Halls Konzept der Identitätsbildung es erlaubt, Bildung im

Sinne der Veränderung des Welt- und Selbstverhältnisses von Subjekten als

einen kulturell strukturierten Prozess der Um- oder Neu-Identifizierung zu

beschreiben, der durch das Fragwürdigwerden bisheriger Identitäten in Gang

gesetzt wird. In dem Maße, in dem vorhandene Identitäten durch gesellschaft-

liche Transformationen im Zuge von Migration brüchig werden, kann es dem-

zufolge zur Auflösung oder Neukonstruktion von Identitäten kommen, die die

von kulturellen Repräsentationssystemen bereitgestellten Identifikations-

angebote oder »Subjektpositionen« verschiebt und umdefiniert. Unter den

herrschenden gesellschaftlichen und diskursiven Bedingungen stellen dabei

gerade im Kontext von Migration Konzepte der nationalen Identität ein beson-

ders verbreitetes Identifikationsangebot dar, das aber zugleich nachhaltig infra-

ge steht. Die Entstehung neuer »hybrider« Identitäten könnte als eine Form

von Bildungsprozessen begriffen werden, die auf diese Herausforderungen

antwortet (vgl. dazu auch Bronfen u. a. 1997). 

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Halls Arbeiten stellen dabei Konzepte bereit, die geeignet sind, diesen

Prozess der Um- oder Neu-Identifizierung genauer zu beschreiben. Das gilt

insbesondere für den Begriff der Artikulation, den Hall auf dem Umweg über

die Gesellschaftstheorie Laclaus der strukturalen Linguistik Saussures entlehnt

(vgl. zum Folgenden Hall 2000, 52 ff.). »Artikulieren« wird dabei von Hall in

einem doppelten Sinne verwendet: Es bedeutet zum einen »sprechen, zum

Ausdruck bringen« und zum andern »verbinden, verkoppeln», wobei diese

Verkopplung als kontingente, wieder auflösbare Verknüpfung zu denken ist.

Beide Bedeutungen verweisen dabei aufeinander, sofern Sprechen bzw. Etwas-

zum-Ausdruck-Bringen auf der kontingenten Verknüpfung von Signifikanten

beruht. Wie oben dargelegt, besteht die Funktion des Artikulationsbegriffs für

Hall vor allem darin, dass mit seiner Hilfe der Zusammenhang kultureller

Praktiken untereinander auf andere als deterministische Weise beschrieben

werden kann. So sind Hall zufolge gewisse Elemente kultureller Praxis wie

etwa religiöse Symbole mit bestimmten sozialen Kräften oder Gruppen artiku-

liert, d. h. auf nicht-notwendige Weise verbunden und können deshalb prinzi-

piell auch anders verkoppelt, d. h. reartikuliert werden. Diese religiösen Sym-

bole fungieren also in einer gegebenen historischen und gesellschaftlichen

Situation als Ausdruck einer bestimmten sozialen Gruppe oder Bewegung, die

ihre Erfahrungen, Interessen oder Wünsche auf diese Weise artikuliert. Unter

bestimmten Voraussetzungen kann es nun aber zu einer Reartikulation kom-

men, wenn etwa eine andere Gruppe auf diese Symbole zurückgreift, um sie so

zu verändern, dass sie zum Ausdruck ihrer eigenen Erfahrungen geeignet wer-

den.4

Bezogen auf Bildungsprozesse im Kontext von Migration könnte dies

bedeuten, dass Prozesse der kulturellen Um- oder Neu-Identifizierung als Re-

artikulation von Identitäten zu verstehen wären. Identität konstituiert sich

demzufolge nur, indem und sofern sie artikuliert, und d.h. sowohl symbolisch

zum Ausdruck gebracht als auch mit anderen Elementen kultureller Praxis ver-

knüpft wird. Bildungsprozesse bestünden dann darin, solche Artikulationen

aufzulösen, neue Verknüpfungen herzustellen und auf diese Weise neue Iden-

titäten bzw. Welt- und Selbstverhältnisse hervorzubringen.

Das Artikulationskonzept erlaubt es auf diese Weise auch, den oben skiz-

zierten Terminus Hybridität genauer zu fassen. Hybridität meint in diesem

Kontext also nicht einfach eine Vermischung oder Amalgamierung unter-

schiedlicher kultureller Praktiken im Sinne des berühmten melting pot, sondern

vielmehr die kontingente und prinzipiell wieder auflösbare Verknüpfung diffe-

renter Elemente innerhalb einer diskursiven Formation. Hybridität im Sinne

Bildung und Migration | 197

4 Hall verdeutlicht dies am Beispiel der Rastafarians in Jamaika, die die Sprache der

Bibel und der Mythologie des äthiopischen Königtums aufgegriffen haben, um sie in

Verbindung mit Reggae-Musik zum Ausdruck ihres antirassistischen und antikoloniali-

stischen Kampfes zu machen (vgl. Hall 2000, 67 f. und Ashcroft u. a. 1998, 206 f.).

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


einer solchen Verknüpfung schließt deshalb auch die Möglichkeit eines

Widerspruchs bzw. Konflikts zwischen diesen Elementen ein und wäre so

nicht als Utopie der Versöhnung, sondern eher als Ort des Widerstreits zu ver-

stehen, eines Widerstreits, der nicht nur zwischen Gruppen, sondern auch

innerhalb kultureller Praktiken einzelner Subjekte ausgetragen wird.5

Fragt man nun abschließend nach dem Beitrag der beiden hier vorgestell-

ten Ansätze für eine genauere Analyse biografischer Bildungsprozesse im

Kontext transnationaler Migration, so ist festzuhalten, dass die Fruchtbarkeit

von Halls Konzeption weniger in dem eher vagen und in vielerlei Hinsicht pro-

blematischen Identitätsbegriff liegt als vielmehr in der sprach- bzw. diskurs-

theoretischen Fassung des Problems und den damit verbundenen Verweisen

auf weiterführende Konzepte. Das Identitätskonzept, auf das Hall rekurriert,

vermag im Vergleich zu Bourdieus Habitusbegriff gesellschaftstheoretisch

weniger zu überzeugen – und das nicht zuletzt deshalb, weil es den Eindruck

erweckt, als handle es sich bei den dadurch bezeichneten Welt- und

Selbstverhältnissen um völlig kontingente und deshalb quasi beliebig verän-

derbare Größen. Bourdieus Habitusbegriff hat demgegenüber den entschiede-

nen Vorteil, dass er nicht nur die Limitationen solcher Welt- und Selbst-

verhältnisse durch gesellschaftliche Bedingungen beschreibt, sondern dabei

auch die körperliche Verwurzeltheit einmal erworbener Wahrnehmungs-,

Deutungs- und Handlungsdispositionen und damit den Widerstand hervor-

hebt, den diese jeder Transformation entgegensetzen. Auf der anderen Seite

geht das Theorieangebot Halls (bzw. die dadurch eröffneten Perspektiven) im

Blick auf die Analyse der symbolischen Praktiken, mittels derer Subjekte sich

in der und zur sozialen Welt verhalten, über Bourdieus Ansatz hinaus und

ermöglicht so ein Verständnis der Transformationen, die dieses Welt- und

Selbstverhältnis trotz aller Widerstände erfahren kann. Eine Theorie freilich,

die die Vorzüge beider Ansätze miteinander verbindet, steht noch aus.6

198 | Hans-Christoph Koller

5 Hier sehe ich einen Anknüpfungspunkt an die von mir an anderer Stelle entwickelte

Reformulierung des Bildungsbegriffs im Anschluss an Lyotards Konzeption des

Widerstreits (vgl. Koller 1999).

6 Als ein aussichtsreicher Versuch in dieser Richtung ist Judith Butlers Theorie der

Performativität anzusehen, die nicht nur (ähnlich wie Bourdieu und Hall) beansprucht,

gesellschaftliche Machtverhältnisse und kulturelle Praktiken gleichermaßen in Betracht

zu ziehen, sondern dabei auch die Gesellschaftstheorie Bourdieus und die poststruktura-

listische Sprach- bzw. Zeichentheorie Derridas einander wechselseitig kommentierend

gegenüberstellt (vgl. Butler 1998, 181 ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


L I T E R ATUR

Adorno, Theodor W.: Theorie der Halbbildung. In: Ders.: Gesammelte Schriften.

Frankfurt a. M. 1970–86, Bd. 8, 93–121 (zuerst 1959)

Ashcroft, Bill; Griffiths, Gareth; Tiffin, Helen (Hg.): Key Concepts in Post-

Colonial Studies. London 1998

Auernheimer, Georg: Struktur und Kultur. Über verschiedene Zugänge zu

Orientierungsproblemen und -strategien von Migranten. In: Zeitschrift für

Pädagogik 40/1994, 29–42

Bourdieu, Pierre: Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologischen

Grundlage der kabylischen Gesellschaft. Frankfurt a. M. 1976

Bourdieu, Pierre: Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital. In:

Soziale Welt, Sonderband 2/1983, S. 183–198

Bourdieu, Pierre: Sozialer Raum und Klassen. In: Ders.: Sozialer Raum und

Klassen. Leçon sur la leçon. Zwei Vorlesungen. Frankfurt a. M. 1985, 9–45

Bourdieu, Pierre: Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. Frankfurt a. M.

1987

Bourdieu, Pierre: Was heißt sprechen? Die Ökonomie des sprachlichen Tauschs.

Wien 1990

Bronfen, Elisabeth; Marius, Benjamin; Steffen, Therese (Hg.): Hybride

Kulturen. Beiträge aus der anglo-amerikanischen Multikulturalismusdebatte.

Tübingen 1997

Bukow, Wolf-Dietrich; Llaryora, Robert: Mitbürger aus der Fremde. Soziogenese

ethnischer Minderheiten. Opladen 1998

Butler, Judith: Haß spricht. Zur Politik des Performativen. Berlin 1998

Engelmann, Jan (Hg.): Die kleinen Unterschiede. Der Cultural Studies-Reader.

Frankfurt a. M./New York 1999

Gogolin, Ingrid; Neumann, Ursula; Reuter, Lutz (Hg.): Schulbildung für Kinder

aus Minderheiten in Deutschland 1989-1999. Münster 2001

Hall, Stuart: Die zwei Paradigmen der Cultural Studies. In: Hörning/Winter

1999, 13–42

Hall, Stuart: Kulturelle Identität und Globalisierung. In: Hörning/Winter 1999,

393–441

Hall, Stuart: Cultural Studies. Ein politisches Theorieprojekt. Ausgewählte Schriften

3. Hamburg 2000

Hörning, Karl H.; Winter, Rainer (Hg.): Widerspenstige Kulturen. Cultural

Studies als Herausforderung. Frankfurt a. M. 1999

Kögler, Hans-Herbert: Kritische Hermeneutik des Subjekts. Cultural Studies als

Erbe der Kritischen Theorie. In: Hörning/Winter 1999, 196–237

Koller, Hans-Christoph: Bildung und Widerstreit. Zur Struktur biographischer

Bildungsprozesse in der (Post-)Moderne. München 1999

Lutter, Christina; Reisenleitner, Markus: Cultural Studies. Eine Einführung.

Wien 1998

Bildung und Migration | 199

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Pries, Ludger: Neue Migration im transnationalen Raum. In: Soziale Welt,

Sonderband 12/1997, S. 15-46.

Treibel, Annette: Migration in modernen Gesellschaften. Soziale Folgen von

Einwanderung, Gastarbeit und Flucht. Weinheim/München 1999

200 | Hans-Christoph Koller

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bildung in einer postkolonialen Gesellschaft

Michel Foaleng

Der Titel dieses Textes impliziert Transformationsprozesse. Dabei könnte das

Verständnis des Begriffs »postkoloniale Gesellschaft« insoweit linear orientiert

sein, dass das Attribut »postkolonial« schlicht ein gesellschaftliches Stadium

bezeichnet, dem zwei weitere vorangegangen wären: die vorkoloniale und die

koloniale Gesellschaft. Doch sowohl der epistemologische Status wie auch die

geschichtliche Hervorbringung des Konzepts »Postkolonialität« besagen vieles

mehr als dies. Auch die zweite Komponente meines Titels ist durchaus strittig. In

Bezug auf den ins Auge gefassten Gegenstand wird der Bildungsbegriff in seiner

spezifischen deutschen Hervorbringung schwer tragbar. Zum einen findet er in

den »offiziellen« bzw. kolonialen Sprachen Kameruns – Französisch und Eng-

lisch – keine genaue Entsprechung, sodass über »Bildung« in postkolonialer Ge-

sellschaft zu sprechen die Gefahr birgt über etwas zu reden, dass in der sozialen

Wirklichkeit der dortigen Gesellschaft, um die es hier gehen wird, keine Ent-

sprechung findet. Sobald aber das »Übersetzungsproblem« gelöst wäre, verweist

der Begriff mit seinen Bezügen zu Aufklärung, Imperialismus und Kolonisation

auf etwas, das aus einer postkolonialen Perspektive zu bekämpfen ist. 

So scheint es angebracht, anstelle von Bildung in postkolonialer Gesellschaft

über Bildung und postkoloniale Gesellschaft zu reden, um von vornherein die

Beziehung zwischen beiden Termini zu problematisieren. Indessen werde ich

zu zeigen versuchen, dass ein gewisses Bildungsverständnis der Wirklichkeit

einer postkolonialen Gesellschaft widerspricht (so jenes, welches den Imperialis-

mus rechtfertigte). Wird aber der Bildungsbegriff entmythifiziert, so müsste er

die Leitlinie der bildungstheoretischen Aufgaben dieser Gesellschaft bestimmen

können. Zunächst werde ich dafür den Begriff einer postkolonialen Gesellschaft

erläutern; dabei werde ich die mit diesem Begriff verbundenen Veränderungs-

prozesse für jene Gesellschaft hervorheben, um die es hier geht. In einem zwei-

ten Schritt stelle ich den widersprüchlichen Status der Bildung als Schulbildung

in dieser Gesellschaft dar. Abschließend werde ich andeuten, inwiefern diese

überhaupt auf die gesellschaftlichen Prozesse antworten kann.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÜBER PO S T KO LON I A L E GE S E L L S CHA F T EN

Voranstellen möchte ich zwei lebensgeschichtliche Fallbeispiele: Rico aus dem

Flugzeug und Claude aus Mbô.

Erster Fall: Richard Sennett (1998, 15 ff.) berichtet von einem Menschen,

den er bei einer Flugreise von New York nach Wien traf. Dieser Mensch,

schreibt er, »sah in der Flughafenlounge aus, als habe er die Träume seines

Vaters verwirklicht«. 

Den Vater, einen US-Amerikaner italienischer Abstammung, hatte Sennett

»vor einen Vierteljahrhundert« gekannt und wusste von demselben, dass des-

sen Leben zeitlich linear verlief: »Jahr um Jahr gingen [seine Frau und er]

Arbeiten nach, die sich von Tag zu Tag kaum unterschieden«. Der linearen Zeit

entsprechend habe der Vater Enrico sowohl wirtschaftlich wie gesellschaftlich

einen kumulativen Erfolg gehabt: Wirtschaftlich messe sich sein Erfolg an dem

Anwachsen seiner Ersparnisse, die er monatlich aus seinen gesicherten

Gehältern finanziere; Enrico habe einen Arbeitsplatz, der durch die Gewerk-

schaften geschützt sei, und wisse genau, wann er in Rente gehe; er habe auch

ein Haus in einem Vorort von Boston kaufen können, in dem das Leben sich

nach und nach verbessert habe. Andererseits könnte Enrico das »neutrale

Leben« der Vorortwelt mit dem gemeinschaftlichen Leben seiner Ein-

wanderungswelt verbinden, in der er ein gesellschaftliches Ansehen genieße,

und könnte, so Sennett, »zwei Identitäten aus einem Zeitlauf« gewinnen.

Jedoch »wollte Enrico nicht, dass sein Sohn Rico sein eigenes Leben wieder-

holte«. Er habe indes in das Studium investiert mit der Hoffnung, dass sein

Sohn – den »Amerikanischen Traum vom sozialen Aufstieg der Kinder« reali-

sierend – noch mehr gesellschaftliches Ansehen erreiche, d. h. nach mehr

sozialem Aufstieg strebe als der Vater; was eigentlich das Selbstverständliche

wäre. Denn, schreibt Sennett, »jeder Mensch bricht in irgendeiner Weise aus

dem Rahmen aus, der ihm in der Erzählung der Eltern angewiesen ist«. Also

so, wie Enrico mehr als sein eigener Vater erreicht habe, der »kaum ein Wort

Englisch sprach«, müsse auch Rico mehr als der Vater Enrico erreichen.

Aber im Unterschied zum Vater, der seinen Erfolg dem »Dienst nach

Vorschrift« sowie seiner Loyalität an eine bürokratische Struktur verdanke,

beruhe der Erfolg von Rico auf seiner »Offenheit für die Veränderung« sowie

seiner Bereitschaft »Risiken« einzugehen: »Nichts Langfristiges« vorzuhaben,

sondern ständig bereit sein, Wohnort und Arbeitsstelle zu wechseln. Die unge-

sicherte Lebensweise preise Rico, der Leute mit ähnlicher Biografie wie die sei-

nes Vaters verachte. Trotzdem verbindet Sennett zufolge zweierlei den Sohn

mit dem Vater: Auch Rico sei verheiratet und habe Kinder und »wie sein Vater

betrachtet Rico die Arbeit als Dienst an seiner Familie«. An diesem Punkt gera-

ten die Lebensansprüche Ricos in Widerspruch mit seinem Lebensstil. Nicht

nur finden seine Frau und er kaum »eine Stunde Zeit für die Hausaufgaben

der Kinder«, insbesondere widersprechen das Motto »nichts Langfristiges« und

202 | Michel Foaleng

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die immerwährenden Umzüge sowie der hieraus resultierende Verlust an

sozialen Bindungen den »langfristigen Tugenden«, die Rico für wichtig halte.

So entspreche sein »unbeugsamer Wille, die Verantwortung [für das eigene

Leben] zu übernehmen, als wäre das eine Charaktereigenschaft« lediglich der

Realität, mit der Rico zurechtkommen müsse. Denn im Grunde habe er das

Gefühl, ein Leben zu führen, worüber er nicht verfügen könne. Tatsächlich sei

Ricos Lebensstil und -einstellung bloß die Konsequenz des durch die »neue

Ökonomie« geprägten neuen Arbeitsmarkts. Rico sei, so Sennett, das Produkt

des «Spätkapitalismus«. Seine Lebensgeschichte spiegelt den von postmoder-

nen Gesellschaftstheoretikern zelebrierten oder beschworenen »flexiblen

Menschen« des Zeitalters von »Ungewissheiten« in den »post« gewordenen

Industriegesellschaften wider.

Zweiter Fall: Claude war 28 Jahre alt, als ich mich mit ihm 1999 über seine

Lebensgeschichte unterhielt. Er lebte, seltsam für einen Bamiléké, noch mit

seiner Mutter im Haus seines einige Jahre zuvor verstorbenen Vaters in Mbô,

einem Vorort der Großstadt Bafoussam im frankophonen Westkamerun und

war – auch seltsam für einen Bamiléké seines Alters – nicht verheiratet. Vor

seinem Tod war Richard, der Vater von Claude, ein in Mbô angesehener Mann,

den jeder kannte, obwohl er eigentlich nie dort gewohnt hatte. Richard war

Staatsbeamter und musste mit seiner Frau und Kindern von Ort zu Ort umzie-

hen. Nach seinem Primarschulabschluss war es ihm in den 60er Jahren gelun-

gen, sich in den Staatsapparat rekrutieren zu lassen. Er begann seine Karriere

in der Gendarmerie als »gendarme sans galon« auf dem untersten Grad, und

starb Mitte der 90er Jahre als »maréchal de logis chef«, also mit dem Grad

eines Kommandanten. Richard war somit in seinem Berufsleben die Leiter

emporgeklettert. Als Zeichen seines sozialen Erfolgs baute er in den 70er

Jahren sein heute veraltet aussehendes Haus, das bis Anfang der 80er zu den

»modernsten« zählte und welches wie andere dieses Stils bis zum Tod des

Besitzers nur zeitweilig bewohnt wurde und zwar in den Ferien, wenn er mit

seiner Familie zu Besuch nach Mbô zurückkam. 

Nicht das Haus und der Beruf schlechthin verliehen dem Mann gesell-

schaftliches Ansehen; viel entscheidender war der traditionelle Würdentitel,

den Richard, Diener eines kulturfremden Apparats, sich in der örtlichen kultu-

rellen Ordnung verdient hatte. Der Gendarm war zugleich ein notable1 und

hatte somit verdient, der Sohn seines eigenen Vaters zu sein, einem Mann, des-

sen Name immer noch Hochachtung hervorruft. Im Unterschied zum

Gendarm, der seinen Notabeltitel, also seine soziale Anerkennung, durch sei-

nen Beruf, d. h. durch den Schulbesuch, absichern konnte, war der Großvater

Bildung in einer postkolonialen Gesellschaft | 203

1 In der Gesellschaft der Bamiléké ist der notable jemand, dem das traditionelle

Oberhaupt als Anerkennung einer gesellschaftlichen Leistung einen Titel nach der tradi-

tionellen Ordnung verliehen hat. Mit diesem Titel erhebt sich der notable über den «ein-

fachen« Menschen. Über die Sozialstrukturen sowie die Veränderungen in den

Gesellschaften der Bamiléké vgl. Foaleng 2000.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


von Claude nie in der Schule; sogar die Lebensweise seines Sohns war diesem

Mann fremd, der sein Dorf kaum verlassen hatte. Dass sein Sohn Richard, der

sich kaum noch in den örtlichen Bräuchen auskannte, deswegen an gesell-

schaftlichem Ansehen gewinnen konnte, bloß weil er in der Schule gewesen

war, war ein Zeichen für jene Bedeutung, welche gesellschaftlich der mit der

Kolonisation eingeführten Ordnung fortan zukam. Dies deutete daraufhin,

dass, wer fortan nach sozialem Aufstieg streben wollte, die Schule zu besuchen

hätte. Aber träfe diese entwicklungstheoretische Prognose westlicher Pro-

venienz zu, so wohnte Claude nicht im Haus seines Vaters, sondern er hätte,

dem Mobilitätsprinzip der Bamiléké entsprechend, daneben ein noch »moder-

neres« gebaut und ein Ansehen erworben, das jenen seines Vaters und Groß-

vaters überträfe oder wenigstens gliche.

Allerdings hatte der Vater in seinen erzieherischen Aufgaben nichts ver-

säumt. Er wusste, nicht zuletzt aus eigener Erfahrung, wie wichtig es für seine

Kinder sein wird, eine gute Schulbildung zu haben. Darüber hinaus zählte er zu

den wenigen Kamerunern, die aus der Sackgasse des nationalen Schulsystems

praktische Konsequenzen gezogen hatten. Auf der Asche des kolonialen

Systems, das das Lesen und Schreiben von offiziellen Sprachen gewährleistete,

entwickelte sich die Schule im »unabhängigen« Kamerun zur schlichten

Vorbereitungsinstitution auf die im Verwaltungsapparat zu besetzenden Posten.

Obzwar immer wieder betont wurde, dass das Land für seine »Entwicklung«

Techniker brauche, sahen die beruflich-technischen Schulbildungszweige

gegenüber den allgemeinbildenden Zweigen nach nichts aus und boten keinen

Anreiz; zudem gilt das Vorurteil (bestätigt durch die Praxis), dass nur derjenige,

der in der Schule nicht weiterkommt, in spezifisch technische Zweige gehe.

Soweit der Staat jährlich Tausende von Schulabsolventen anstellen konnte,

waren es keineswegs die Techniker, die auf die angesehenen Bürokratenposten

berufen wurden. Aber Ende der 80er Jahre war damit Schluss, als das Land in

der wirtschaftliche Krise versank und der Staat nicht nur keine weiteren

Einstellungen vornehmen konnte, sondern Angestellte massenhaft entlassen

musste. Fortan versprach nur die Selbstständigkeit eine wirtschaftliche Basis.

Dies ist der Gedanke, der Richard dazu bewegte, für seinen Sohn Claude nach

dem BEPC (Mittlere Reife) die technische Ausbildung zu bevorzugen – und zwar

eine, die elitären Charakter hat (weil sie sehr schwierig erscheint und weil sie für

die Absolventen viel Erfolg verspricht): die Kältetechnik. »Es werden viele

gebrauchte Gefrier- und Kühlgeräte importiert, die zu oft kaputtgehen. Die

Leute, die sie reparieren, sind zumeist Leute, die sich damit nur durchschlagen«,

erzählt Claude.

Nach dem technischen Abitur wäre Claude gern ins Ausland gegangen, um

seine Kenntnisse zu vertiefen, um anschließend ein guter Lehrmeister zu sein;

aber es fehlte das nötige Geld. Er hatte sich während seiner Schulzeit in vielen

Werkstätten umgeschaut und wusste auch, dass nur wenige Werkstattmeister

mit Lehrlingen sein Ausbildungsniveau hatten. Daher hat er mit seinem Abitur

204 | Michel Foaleng

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


eine eigene Werkstatt eröffnen wollen. Er hatte auch Ideen, wie er sowohl den

Kundenservice als auch das Lehrangebot für die Lehrlinge verbessern könnte.

Beides hätte ihn viel Geld verdienen lassen. Aber es fehlte an Grundkapital.

Ihm blieb nur eins: sich irgendwo als Mitarbeiter um eine Anstellung zu

bewerben. Einige Werkstattbesitzer hätten ihn gern eingestellt, doch keiner war

bereit, ihm ein entsprechendes Gehalt zu zahlen, zumal sie befürchteten, dass

er ihre Autorität bedrohen würde und sogleich ihre Kundschaft für sich ein-

nehmen würde. So zerplatzten alle seine Berufsentwürfe.

»Als wir sahen«, erzählt Claude, »wie leicht unsere älteren Brüder, die in der Schule gewesen waren, Erfolg
hatten, dachten wir, es reiche durchaus, ein Diplom zu bekommen, um wie sie zu werden. In meinem Fall
kann es keiner nachvollziehen, dass jemand ein BAC F5 hat und nicht arbeiten kann. Aber hier in Mbô bin
ich nicht der Einzige in meiner Lage. Es gibt andere, die sogar an der Universität gewesen sind und jetzt
mangels Job zu Hause sitzen.«

Zu Hause bleibt Claude nicht sitzen. Er hat einen Verkaufsstand auf dem

Zentralmarkt in Bafoussam, wo er gebrauchte Kleidung aus Europa verkauft.

Nach dem Markt besucht er abends verschiedene Haushalte und Bars, um

Kühlgeräte zu warten oder zu reparieren. Daneben gibt er Schülern des Lycee

Technique in Bafoussam und des Collège in Mbô Nachhilfe, die sich auf das

Abitur vorbereiten. Aus diesen drei Teiltätigkeiten sichert Claude seinen

Lebensunterhalt. 

Ist seine Lebensgeschichte nichts anderes als die Geschichte eines

Scheiterns? Sie mag keine große Erfolgsgeschichte wie die von Rico darstellen.

Wie hätte das auch sein können? Schließlich lebt Claude nicht in einer post-

modernen Gesellschaft wie Rico, könnte man sagen. Außerdem – im

Unterschied zu Rico, der Veränderungen zu bejahen scheint – scheint Claude

darüber eher zu jammern, wenn er die Vergänglichkeit eines sozialen

Aufstiegsmodells bedauert, das seiner Meinung nach leicht realisierbar gewe-

sen wäre.

Dies wäre eine voreilige Antwort, wogegen zum einen anzumerken ist, dass

im Unterschied zu Rico, dessen Leben Sennett als sinnlos deutet, Claude einen

gesellschaftlich bedeutungsvollen Sinn für sein Leben gefunden hat. Er hat die

große Hafenstadt Douala verlassen, obgleich er hier mehr Jobmöglichkeiten

hätte, weil er seine Mutter begleiten wollte, die nach dem Tod ihres Mannes

beschlossen hatte, im Dorf zu bleiben. Nicht, dass er unbedingt bei der Mutter

sein wollte, viel eher ging es ihm darum, sich um die Erziehung (oder wie er

sagt, encadrement – die »Einrahmung« bzw. »Betreuung«) seiner jüngeren

Geschwister zu kümmern. Claude erweist sich somit als ein dynamischer

Bamiléké, der wie viele andere verantwortungsbewusst mit den Folgen dessen

fertig zu werden versucht, was er nicht beeinflussen kann. Er hat zwar keine

eigenen Kinder, aber er weiß, dass seine erzieherische Verantwortung dort

anfängt, wo er mit jüngeren Verwandten zu tun hat. Denn in der Tradition der

Bildung in einer postkolonialen Gesellschaft | 205

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bamiléké obliegen die Erziehungsaufgaben ebenso den älteren Geschwistern

wie den Eltern eines Kindes. Indem Claude diese in dem gesellschaftlich rich-

tigen Rahmen hält, gewährt er ihnen eine bessere Chance, sich später im Leben

zurechtzufinden. Werden die Kinder gut »eingerahmt«, so werden sie auch –

das wird jedenfalls gehofft – am ehesten die Leiter des sozialen Erfolgs erklim-

men können und somit schließlich den älteren Geschwistern auch das gesell-

schaftliche Ansehen verleihen. Zum anderen ist auch anzumerken, dass eben-

so, wie es neben Leuten wie Rico Millionen von Menschen in Nordamerika und

Westeuropa gibt, die sich täglich mit gescheiten Lebensgeschichten abfinden

müssen, es auch in Kamerun oder sonstwo in Afrika Menschen gibt, die –

anders als Claude – jährlich mehrfach um die Welt fliegen, um Geschäfte jeg-

licher Art abzuwickeln. 

Die Lebensbedingungen in einer nordamerikanischen und einer afrikani-

schen Gesellschaft sind allerdings kaum vergleichbar. Aber wer den

Unterschied zwischen Rico und Claude schlicht auf die »Kluft« zwischen der

»Ersten« und der »Dritten Welt«, zwischen »modernen« oder »postmodernen«

bzw. »postindustriellen« und »traditionellen« Gesellschaften zurückführen

will, lässt die reale Bedeutung gesellschaftlicher Transformationsprozesse

außer Acht, die seit Generationen die Verhältnisse zwischen den verschieden-

artigen Gesellschaften des Globus ausmachen. Es gibt zwar Gründe, die Be-

hauptung von Anthony Giddens (1996, 182 f.) zu bestreiten, dass wir in »der

ersten globalen Gesellschaft« leben, in der »insbesondere unter dem Einfluss

einer elektronischen Kommunikation« sich keiner dem Einfluss anderer ent-

ziehen könnte – immerhin haben in vielen Ländern nur sehr wenige

Menschen Zugang zu dieser elektronischen Kommunikation. Dennoch ist es

eine Tatsache, dass der koloniale Einfluss zum Markenzeichen der kulturellen

Identität von Völkern des heute »unabhängigen« Afrikas geworden ist. Es lässt

sich daher nachvollziehen, wenn etwa Reinhart Kößler und Tilman Schiel

(1996, 37), die die Gegenüberstellung von »modernen« und »traditionellen«

Gesellschaften kritisieren, dennoch dazu verleitet werden, »postkoloniale

Gesellschaften« schlicht als »das historisch komplementäre Resultat der

Entwicklung des industriellen Kapitalismus« zu verstehen. Für sie seien zwar

»die strukturellen Folgen des Kolonisierungsprozesses« zur Bestimmung des

Begriffs entscheidend, aber sie messen diese vor allem an der »grundsätzlichen

Außenorientierung« und keineswegs am Widerstandspotential oder genauer

am kreativen Potential dieser Gesellschaften.

WAS I S T PO S T KO LON I A L ?

Das Konzept der »postkolonialen Gesellschaften« mag zunächst auf ein eindi-

mensional kausales Verständnis verweisen, d. h. ausklammern, wie stark die so

verstandenen Gesellschaften tatsächlich von der industriekapitalistischen

206 | Michel Foaleng

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


linearen Entwicklungsvorstellung abweichen. Von staatlich neokolonialen

machtpolitischen und wirtschaftlichen Ausbeutungsstrukturen abgesehen,

stellen postkoloniale Gesellschaften Afrikas genauso wenig das Komplement

von industriekapitalistischen Gesellschaften dar. Die Kolonisation hat »struk-

turelle Folgen« sowohl für die kolonisierten wie auch für die kolonisierenden

Gesellschaften, sodass beide als postkoloniale Gesellschaften gelten müssten.

So weist Catherine Hall (1998) darauf hin, dass als Folge der Kolonisation

Menschen aus anderen Ländern sich in Großbritannien seit Generationen eine

neue Heimat geschaffen haben, ohne sich jedoch assimilieren zu lassen.

Dieser Aufbruch der Kolonisierten habe den traditionell nationalen Charakter

von Kolonisatorengesellschaften vollkommen verändert. Daraus sei Groß-

britannien eine »postkoloniale Nation« geworden. 

Wieso kann eine »postmoderne« Gesellschaft als »postkoloniale« gefasst

werden?

In der Tat haben beide Konzepte starke Gemeinsamkeiten. So bezieht sich

postkolonial zuerst auf eine Diskursart, die die Migration der ehemaligen

Kolonisierten in die Metropolen der Kolonisatoren hervorgebracht hat. Das

Konzept kristallisiert sich durch deren Auseinandersetzungen mit der kultur-

theoretischen Beziehung zwischen den »Peripherien« und den »Metropolen«,

die insbesondere in anglo-amerikanischen Universitäten in den 80er Jahren

Konjunktur hatte.2 Daraus konstituiert sich im Umfeld der Cultural Studies der

Postkolonialismus bzw. die Postkolonialtheorie als ein epistemologischer

Ansatz. Die Postkolonialtheorie stellt nicht nur die eurozentrische Weltkon-

struktion infrage, sondern sie will eine »Selbstdarstellung« von Menschen afri-

kanischer, asiatischer und lateinamerikanischer Herkunft bieten. Dabei bleibt

das Konzept »postkolonial« dennoch zunächst sehr strittig. Wie ist es zeitlich

einzugrenzen? Wie unterscheidet es sich von Konzepten, die als sein Anderes

aufgefasst werden: dem Kolonialismus, dem Neokolonialismus und allen ande-

ren Mechanismen der strukturellen Abhängigkeit?

Mit derartigen Fragestellungen versucht einer der wichtigsten Postkolonia-

lismus-Theoretiker, Stuart Hall (1998), das Konzept sowie seine Referenzen zu

klären. Er hebt den verwirrenden Charakter des Präfixes »post« hervor, das per

definitionem eine chronologische Vorstellung herruft. Demnach wäre postkolo-

nial schlicht die Zeit nach der Kolonisation. Die Vokabel enthält zwar eine peri-

odische Dimension, der aber lediglich eine sekundäre Bedeutung zukommt.

Das Präfix hat, so Hall, vielmehr denselben Status wie in anderen »posts«

(Postmoderne, Poststrukturalismus): Im Begriff »postkolonial« bringt das

Präfix den wissenschaftstheoretischen Anspruch mit sich, sowohl die Ära nach

der Kolonisation zu kennzeichnen wie es das Bemühen zeichnet, über das

Koloniale hinauszugehen. 

Bildung in einer postkolonialen Gesellschaft | 207

2 Zur Genealogie der postkolonialen Theorie vgl. Barker u.a. 1994, Darby 1997, Paolini

1999.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Indes sucht das Paradigma die Gegenüberstellung von Kolonisierten und

Kolonisatoren, von Peripherie und Zentrum, von hier und dort zu überwinden,

da die Kolonisation eine unaufhaltbare »Transkulturation« gesellschaftlicher

Praxen erzeugt hat. Die Postkolonialtheorie ist insofern eine »Relektüre« der

Kolonisation, die das Ende der Herrschaft von der kolonialen Beziehung mar-

kiert. Der Begriff »postkolonial« kennzeichnet die Zeit »nach« der Kolonisa-

tion; aber er bedeutet keineswegs die Aufhebung der Folgeeffekte der Koloni-

sation, denn das, was infrage gestellt wird, ist die Herrschaft des kolonialen ein-

dimensionalen Diskurses, der die Macht der Kolonisatoren sicherte.

Was haben jedoch über die epistemologische Konzeptualisierung

hinaus,die postkolonialen Gesellschaften Afrikas mit denen Europas gemein-

sam? Stuart Hall erkennt zwar an, dass die Universalisierung irreführend ist,

da man nicht im gleichen Maß diese und jene als postkoloniale denken kann.

Er besteht dennoch auf dem Konzept als einer »Abstraktion«, die mehr auf die

Spannung diskursiver Kraftfelder verweist, als dass damit soziologische

Phänomene beschrieben werden könnten. »Postkolonial« sei keine »evaluative

Kategorie« (246). Es ist hier zu vermuten, dass – anders als in den ehemaligen

Kolonien – postkolonialtheoretischen Auseinandersetzungen in den Metropo-

len ein Identitätsproblem zugrunde liegt. Die gängigen akademischen postko-

lonialen Diskurse sind zumeist selbstreferentiell: Die Autoren haben sich der

Realität in den einst kolonisierten Gesellschaften entfremdet und beziehen sich

lediglich aufeinander. So ist die westlich-akademische Postkolonialtheorie weit

davon entfernt, die Realität in den afrikanischen postkolonialen Gesellschaften

widerzuspiegeln. Man darf trotz der Globalisierung – oder auch gerade deswe-

gen – nicht vergessen, dass die Kolonisation sehr unterschiedlich die koloni-

sierten und die kolonisierenden Gesellschaften erfasst hat. Zwar sind

»Hybridität« und »Synkretismus« auch Merkmale der Modernität ebenso für

die einen wie für die anderen geworden. Jedoch ist der Hinweis von

McClintock (1994, 260 ff.) wichtig, demzufolge das postkoloniale Paradigma

nicht hinreichend die Vielfalt postkolonialer Lebensräume berücksichtigt. 

Wer unterdessen »postkolonial« als bloßes Pendant zu »postmodern« ver-

steht, also als epistemologische Kategorie, und die Situation in Afrika eher als

»Neokolonialismus« – die strukturelle Abhängigkeit Afrikas von Europa und

Nordamerika – verstehen will, liefert politisch und ökonomisch einen korrek-

ten Hinweis; doch wird damit nicht nur die zeitliche Dimension des Konzepts

aufgehoben, sondern zugleich wird die Situation so gedacht, als würden sich

die Afrikaner mit den Folgen der Kolonisation anfreunden. Wer dies tut, ver-

leugnet die Bemühungen von Millionen von Menschen dieses Kontinents, die

sich alltäglich innovativ mit einer Situation abzufinden suchen, welche ihnen

auferlegt wurde. Es gibt ein postkoloniales Afrika, das sich nicht nur periodisch

versteht, sondern auch im epistemologischen Sinne des Konzepts zu verstehen

ist. Trotz der Schwäche dieses Erdteils im Spannungsfeld globaler Kräfte, oder

besser, trotz der externen politischen, ökonomischen und wissenschaftlichen

208 | Michel Foaleng

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vormachtstellung, gestalten sich die Lebenswelten in afrikanischen Gesell-

schaften nicht nur anders als in Europa oder Nordamerika, sie sind auch an-

ders als in der Kolonialzeit und ähneln noch weniger denen der Vorkolonial-

zeit. Die Postkolonialität Afrikas, zugleich Subversion westlicher imperialisti-

scher Ansprüche und kreatives Potential, zeigt sich insbesondere in alltägli-

chen Praxen der »kleinen Leute«. 

Dieser unzureichenden Auffassung der afrikanischen Postkolonialität liegt

eine essenzialistische Betrachtungsweise zugrunde, welche eine dichotomische

Darstellung aufzwingt: Obgleich Afrika-bezogene postkoloniale Ansätze den

synkretischen Charakter gesellschaftlicher Phänomene anerkennen, verfallen

sie mittlerweile in die Epochenschemata und verkennen sogleich die reale

Bedeutung der Kolonisation für die Schaffung des Postkolonialen; andererseits

werden die gegenwärtigen gesellschaftlichen Prozesse mystifiziert, wenn man

glaubt, dass mit der Kolonisation die »Tradition« aufgelöst worden wäre.

Es wird bei den Bamiléké z. B. beobachtet, dass die gesellschaftlichen

Veränderungsprozesse in den Dörfern nicht nur von den in den Städten leben-

den Geschäftsleuten, Intellektuellen und anderen »évolués« getragen werden.

Vielmehr werden diese Prozesse auch von dörflichen Würdenträgern (notables)

getragen, von denen man erwartet hätte, dass sie sich als »Traditionshüter«

(Giddens 1996) dagegenstellen würden. Die ersten begründen ihre Verbun-

denheit mit den Heimatdörfern mit den Vorteilen, welche die Anpassung an

die kulturelle Tradition der Bamiléké mit sich bringt. Es ist sowohl eine iden-

titätsstifende Anpassung als auch eine, die gesellschaftliches Ansehen verleiht.

Die anderen begründen ihre Hinwendung zur »Moderne« mit der

Notwendigkeit, nach den Anforderungen der Gegenwart zu handeln. Aus die-

sem Zusammenspiel konnte die kulturelle Tradition der Bamiléké nicht aufge-

löst werden, viel eher bekam sie eine neue Lebenskraft.

Indem Leute wie Richard (der Vater von Claude) ihr gesellschaftliches

Ansehen absichern, haben sie zur Konstruktion der dortigen Modernität bei-

getragen. Es ist jedoch eine Modernität, die sich von der industriekapitalischen

unterscheidet. Denn aus dem Zusammenspiel der fremden westlichen und der

einheimischen tradierten Lebenserfahrungen entwickeln sich neuen Lebens-

formen, die sich allmählich institutionalisiert haben und die Gesellschafts-

strukturen prägen. Weder haben die mit der Kolonisation auferlegten Normen

und Werte die afrikanischen tradierten »überwunden« noch stehen beide ein-

fach nebeneinander; sie greifen ineinander und bieten gemeinsam neue

Lebensentwürfe. 

Wie das Beispiel von Claude zeigt, scheinen die sozialen und wirtschaftli-

chen Bedingungen »am Ende«, die derartige Transformationsprozesse lange

getragen haben. Es sieht so aus, als ob die Gesellschaften Afrikas sich in einer

Phase völliger Orientierungslosigkeit befänden. Es wird gern von »Umbrüchen

in Afrika« gesprochen, womit hintergründig immer der Verlust an Selbstver-

ständlichkeit der Handlungsreferenzen gemeint ist. Gesellschaftliche Umbrü-

Bildung in einer postkolonialen Gesellschaft | 209

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


che in diesem Sinne sind aber kein Charakterzug der Postkolonialität Afrikas

allein, sondern stellen gegenwärtig die Grundformen der Modernität dar, wie

die Debatte um die Postmoderne belegt (vgl. z. B. Beck u. a. 1996; Heelas u. a.

1996) Gesellschafttheoretiker mögen die gegenwärtigen technischen Verände-

rungen, die Umwälzungen in allen Lebensbereichen bewirken, für ein jamais-

vu (ein »Nie-da-Gewesenes«) halten: Das Internet scheint die »Weltgesell-

schaft« zu revolutionieren; die immer schneller werdenden Fahr- und Flug-

zeuge auch. Aber bereits vor über vier Jahrzehnten sprach man vom »globalen

Dorf«, als es kaum eine Handvoll Menschen gab, die »global« kommunizieren

konnten. Wir betonen gern den tief greifenden Charakter gegenwärtiger gesell-

schaftlicher Umwälzungen; Umbrüche bilden dennoch den normalen Modus

gesellschaftlich-historischer Prozesse. Nur ist daran zu erinnern, dass die

gegenwärtigen Umbrüche in Afrika die Folge eines auferlegten Prozesses dar-

stellen und sich insofern von denen in westlichen Gesellschaften unterschei-

den.

Die Umbrüche in afrikanischen Gesellschaften, wie sie aus den täglichen

alarmierenden Meldungen aus Afrika nachklingen, stellen nur insofern ein

jamais-vu dar, als der Kontinent in der Abhängigkeit westlicher Staaten gehal-

ten wird. Im Unterschied zu den Menschen westlicher Gesellschaften, die aus

eigener Initiative die Transformationen hervorgebracht haben (um es so aus-

zudrücken) und sie dementsprechend steuern – soweit sie sich steuern lassen

–, sind afrikanische Gesellschaften in zweierlei Weise betroffen: Sie müssen

zum einen den Zweck der auferlegten »Zivilisation« nachvollziehen und dann

die sich daraus ergebenden Transformationen steuern. Insofern stellt für diese

Gesellschaften die Kolonisation das wirklich Neuartige dar. Wenn sie das über-

lebt haben, wieso sollten sie heute unter dem Gewicht der Umbrüche unterge-

hen? So sind heute vielerorts traditionelle Strukturen entstanden, die ohne die

pervertierende Abhängigkeit positiv die vorhandene Transformationen tragen.

Diese Strukturen sind nicht bloß traditionell, weil sie das Überbleibsel irgend-

einer vorkolonialen Überlieferung darstellen; vielmehr sind die traditionellen

Strukturen rhetorisch kulturelle Artikulationen, die das Vorkoloniale und das

Koloniale verbinden und der gegenwärtigen Identitätsbildung einen Sinn für

die Menschen verleiht. Es ist das Andere sowohl des Vorkolonialen wie auch

des Kolonialen. Dieser Sinn versteht sich epistemologisch sogleich als Antwort

auf globalisierende Ansprüche; er ist die Ablehnung imperialistischer Vor-

gaben, die zur Findung des Eigenen führt. Die Postkolonialität der kolonisier-

ten Gesellschaften zeichnet den täglichen Versuch ab, zwischen widersprüchli-

chen Anforderungen zu balancieren, um zurechtkommen zu können. Ließen

sich analytisch in dieser Hinsicht Handlungsschwierigkeiten oder gar -unfähig-

keiten feststellen, so wäre nicht die »natürliche« Handlungskompetenz der

betroffenen Menschen zu hinterfragen, viel eher müsste der Zivilisierungs-

prozess, an den sie sich anpassen müssen, infrage gestellt werden.

210 | Michel Foaleng

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


B I LDUNG UND KOLON I S AT I ON

Im Unterschied zur deutschen Sprache erhebt der französische Begriff von civi-

lisation den Anspruch, etwas darzustellen, bei dem sich die Franzosen ver-

pflichtet sahen, es mit der Menschheit zu teilen. Aber nicht nur sie, sondern

auch alle anderen, die sich für »Aufgeklärte« hielten, mussten dieses den

»Rückständigen« beibringen. Nicht was man später in »Entwicklung« umtauf-

te, ist hier infrage zu stellen, sondern das Hauptmittel des Beibringens bzw.

Erreichens: die Schulbildung oder die Schule schlechthin.

Zum Bildungsbegriff

Es ist schwierig, den Bildungsbegriff eindeutig zu bestimmen. Ich möchte ledig-

lich auf zweierlei hinweisen. Erstens: »Bildung« ist ein derart deutsch geprägter

Begriff, dem man sich nur annähern kann, wenn man in der Lage ist, sich in die

deutsche Ideengeschichte einzufühlen. Ansonsten ist es schwer, die Bedeutung

des Bildungsbegriffs zu erfassen. Übersetzt ins Französische ergibt sich das Wort

formation, das wiederum im Deutschen mit »Ausbildung« übersetzt wird.

Obgleich das französische pädagogische Denken eine verwandte Bil-

dungsvorstellung hat, werden hier Worte wie culture oder éducation, also Kultur

und Erziehung, gebraucht, die in der deutschen Sprache etwas anderes umschrei-

ben. In der Deutsch/Englisch- bzw. Englisch/Deutsch-Übersetzung wird der

Begriff kaum deutlicher. Das Wort education wird mit »Erziehung« und besten-

falls mit »Charakter prägen» übersetzt. Diese verschwommene Übersetzung

kennzeichnet jene Gebrauchsschwierigkeit, die im deutschen Sprachraum selbst

in der Unterscheidung zwischen dem Begriff der Bildung und dem der

Erziehung besteht. So wird auch hier der Begriff Bildung meist mit dem der

Erziehung gleichgesetzt. Es sei denn, dass Bildung mit Ausbildung schlechthin

verwechselt wird. Zweitens: Mit Bildung wird sowohl auf ein »wertvolles Gut«

(Wissensinhalte) wie auf einen Bewusstseinszustand (Haltung) hingewiesen,

gleichzeitig aber auch auf den Prozess, welcher zu dem einen oder dem anderen

führt (Pleines 1989). Ob nun Bildung nur »als ›Parole‹ eines aufgeklärten und

freien Bürgers fungiert« (9) oder darunter culture générale (und darüber hinaus

civilisation) verstanden wird, hier werden erstmals sprachliche Unterscheidungen

zweitrangig für eine ehemals kolonisierte Gesellschaft, die keineswegs den

Begriff mitgeprägt hat. Der Bildungsbegriff verliert hier seinen Selbstzweck und

fungiert stattdessen als teleologischer Begriff. Gebildetsein wie auch être cultivé

misst sich nicht mehr an den Anforderungen jener Gesellschaft, sondern mit

Bildung sollte man »wie der Andere« werden. Daher errichtete man in den

Kolonien mittels Missionierung und kolonialer Einschulung »Fassaden von

Bildung«, die im Grunde eine ideologische Ausfühlung des Bildungsbegriffs

bedeuten und zugleich zur Sinnentleerung des eigentümlichen Begriffs führen.

Bildung in einer postkolonialen Gesellschaft | 211

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Koloniale Schulbildung gegen Bildung 

Die Geschichte der Schulbildung im Hochland Kameruns fing zu Beginn des

20. Jahrhunderts an, als die Baseler Mission in Bali in der heutigen Nordwest-

provinz die erste Schule eröffnete. Aus dem gesamten Gebiet wurden Kinder

gewaltsam dorthin gebracht. Die Konkurrenz mit den deutschen Katholiken

verhalf zu einem derart schnellen Erfolg, dass innerhalb weniger Jahre an vie-

len Orten Schulen entstanden waren. Die Franzosen, die nach dem ersten

Weltkrieg die Deutschen als Kolonisatoren im Bamiléké-Gebiet ablösten,

waren nicht weniger erfolgreich. Bis zur »Unabhängigkeit« des Landes 1960

gab es in quasi jedem Dorf mindestens eine Schule. 

Für die französische Evangelische Mission, die die Baseler ablöste, galt das

Dorf von Claude (Mbô) dabei als das Herzstück des Unternehmens, denn

bereit 1926 wurde dort ihre wichtigste Station gegründet, von der aus die

Eroberung des Gebiets betrieben wurde. Allerdings gab es zwischen den

Katholiken und den Protestanten Schlachten um die Bekehrung der Bamiléké.

Die Gründung von Schulen ging mit der Christianisierung einher, der sie

eigentlich diente – wenngleich das Bekenntnis zum Christentum meist eher

umgekehrt proportional zum Einschulungsgrad war. Es gab zwischen den bei-

den Missionen unterschiedliche Haltungen gegenüber der indigenen Kultur.

Dennoch waren beide den Vorgaben der Kolonialverwaltung unterworfen. Die

Mission durfte staatliche Unterstützung für die schulische Tätigkeit erst dann

bekommen, wenn sie eindeutig zur »Zivilisierung der Eingeborenen« (Berger

1978; van Slageren 1972), also zur Verbreitung der europäischen Kultur

beitrug: Der Unterricht musste vom ersten Schultag an auf Deutsch bzw. auf

Französisch erfolgen. Die bereits in der Familie sozialisierten Kinder wurden

in der Schule mittels einer Fremdsprache resozialisiert mit der offenkundigen

Absicht, dass sie sich sodann von ihrem »wilden Brauchtum« emanzipieren.

Dabei ging es tatsächlich keineswegs um eine wirkliche geistige Emanzipation

der Schulbesucher, vielmehr um das Heranbilden von Hilfskräfte zur

Ableistung »zivilisatorischer Tätigkeiten«. Die koloniale Schule vermittelte

lediglich Lerninhalte, welche die Annäherung an europäische Normen und

Werte ermöglichen sollte; sie produzierte somit lediglich Katechisten und

Schullehrer für die Dörfer, Angestellte für den Staatsapparat.

Auch der Staat der »unabhängigen« Ära verfolgte eine Zeit lang funktiona-

listische Schulziele, welche sich schließlich aufgrund der Widersprüche zwi-

schen der primären familiären und der sekundären schulischen Sozialisation

als dysfunktional erwiesen (Nestvogel 1978; Bosse 1984). Denn einerseits ver-

ließen viele Kinder die Schule vor der 4. Klasse; aber auch viele von denen, die

die Hochschule erreichten, wurden am Ende überflüssig. Andererseits beg-

nügten sich die erfolgreichen Schulbesucher zumeist mit repetitiven Tätig-

keiten (der Funktion der Schule gemäß), die weder ihre eigene kreative Ent-

faltung noch die der Gesellschaft ermöglichten.

212 | Michel Foaleng

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die koloniale Schule hat trotzdem diese Gesellschaft unauflöslich geprägt.

Obwohl sich nur noch wenige an dem Schulbesuch erfreuen können, wird

auch heute der Schule, einer Institution fremden Ursprungs, gesellschaftlich

eine solche Großbedeutung beigemessen, dass sie geradezu unabdingbar

scheint. Daher ist man seit der »Unabhängigkeit« Kameruns bloß bemüht, sie

so zu reformieren, dass sie der Gesellschaft diene – und zwar wiederum unter

Einflussnahme ehemaliger Kolonialherren. Stets handelte es sich um die

Anpassung der Schule an die überwiegend ländlichen Lebensbedingungen des

Landes; Anpassungsversuche, denen stets die als überlegen erlebte westlich

orientierte Lebensweise der »Eliten« des Landes widerspricht. Im Grunde ging

es auch nie darum, die Schule als Emanzipationsinstrument (mittel Iden-

tifikation mit westlichen Werten) infrage zu stellen. Aber die normativ verord-

neten Reformen waren stets selbstzerstörerisch. Auch die Reformaspekte, die

umsetzbar waren, bleiben wirkungslos: Zum einen glaubt man weiterhin, dass

der Schulbesuch automatisch den »return of education« dank einer Anstellung

im Staatsapparat mitbringt, worauf ein sozialer Aufstieg folgt; zum anderen

gewährt das herkömmliche Schulsystem den Schuladministratoren viel mehr

Vorteile, als ernsthaft infrage gestellt werden könnte. Die Regierenden haben

ihre Selbstverständlichkeiten; die Schulbesucher die ihren. Und so gibt es zwei

komplementäre soziale Handlungsweisen: die der patrons und die der

»Subalternen«. 

Insofern trägt in dieser postkolonialen Gesellschaft die Schulbildung kei-

neswegs zur »Entfaltung des Geistes« bei. Sie stellt schlechterdings einen

Prozess dar, der zur Assimilation bestimmter Wissensinhalte führt zwecks

gesellschaftlicher Funktionalität. Gilt die Schulbildung als etwas wertvolles,

dann bloß im Sinne einer Ausbildung, die ermöglicht, eine Arbeitsstelle zu

bekommen.

B I LDUNG SPRO Z E S S E UND GE S E L L S CHA F T L I C HE WIRK L I CH KE I T

Über Bildungsprozesse 

Das Bildungsverständnis dieser postkolonialen Gesellschaft ist von Aus- bzw.

Schulbildung sehr stark geprägt worden. Man könnte einwenden, dass diese

Prägung kein Spezifikum einer kolonisierten postkolonialen Gesellschaft ist,

sondern dass in Europa »die Schule aus Bildung Schulbildung gemacht hat«,

wobei »aus Schulbildung das Mittel und das Kriterium der Berufslaufbahn

geworden sind«, wie etwa Hartmut von Hentig (1999) betont. Denn es zeigte

sich nur deutlich, die Notwendigkeit, den Bildungsbegriff noch genauer zu

bestimmen. Stattdessen orientiere ich mich jedoch weiterhin an dem bereits

angedeuteten Verständnis des Bildungsbegriffs sowohl als Haltung wie auch

als Prozess. Anstelle von Bildung ist von Bildungsprozessen etwa bei Winfried

Bildung in einer postkolonialen Gesellschaft | 213

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marotzki, Hans-Christoph Koller oder Rainer Kokemohr die Rede, die – im

Detail unterschiedlich zwar – darunter eine »Veränderung des Welt- und

Selbstverhältnisses« verstehen. Dieses Verständnis lässt offensichtlich den nor-

mativ qualitativen Inhalt der Veränderung außer Acht, sodass die Gefahr

besteht, auch dort von Bildungsprozessen zu sprechen, wo die Veränderung in

eine »negative Richtung«, also als Verschlechterung laufen würde. 

Ich spreche – im Anschluss an ein prozessuales Bildungsverständnis – von

Bildungsprozessen in postkolonialer Gesellschaft dann, wenn derjenige, der

einen solchen Prozess durchläuft, der Gebildete, mehr Fähigkeiten aufweist,

die gesellschaftlich neuartig entstehenden Probleme zu bearbeiten. Hiermit

sind keinerlei Fertigkeiten gemeint, die ausschließlich nach Maßgabe gegebe-

ner Problemsituationen herausgebildet werden; es geht um die Fähigkeit des

Handelnden, sich stets der Veränderung des Handlungsrahmens der

Lebenswelt nicht bloß anzupassen, sondern diese Veränderung selbst mitzu-

tragen. Der so verstandene Gebildete müsse nicht zwangsläufig ein

Schulabsolvent sein. Bildungsprozesse in diesem Sinne finden weit über die

Schule hinaus statt, da sich die Bildung ihrerseits in erster Linie an

Verwirklichung gesellschaftlich vorhandener Potenziale zum Problemlösen

orientiert. 

Zur Notwendigkeit einer Bildungsreform

Verglichen mit dem, was gegenwärtig in Kamerun zu sehen ist, gäbe es keinen

Anlass daran zu zweifeln, dass dieses Bildungsverständnis ein Hirngespinst

blieben würde. Mit dem seit 1998 gefeierten neuen Gesetz über Schulbildung

und trotz – oder wegen – der Unterstützung bzw. des Drucks der Weltbank

und ihrer Zwillingsorganisation, dem Internationalen Währungsfonds, sind

Kameruner Bildungspolitiker um die Verbesserung des Schulwesens bemüht

– wie schon immer seit mehreren Dekaden. Die Bemühungen zielten stets auf

eine Reform, die die fremde Institution Schule anderen gesellschaftlichen

Strukturen anzupassen erlaubte. Aber ebensowenig wie anderen afrikanischen

Länder ist Kamerun dies je gelungen.

Die Ursache des Scheiterns der Schule in postkolonialen Gesellschaften

sowie der Schwierigkeit, diese gesellschaftlich angemessen zu reformieren,

liegt zum einen darin, dass die Schule von Anfang an und heute noch als das

Gegenpol der indigenen kulturellen Lebenserfahrungen konzipiert wird; sie

liegt zum anderen an dem übertriebenen Stellenwert, welcher der Schule im

gesellschaftlichen Entwicklungsprozess zugebilligt wird. 

Wie die Kolonisatoren mit der Schule die Kinder aus den »wilden Bräu-

chen« emanzipieren wollten, also sie gesellschaftlich entfremden, so ist über

Jahrzehnte die Aufgabe der Schule geblieben, fremde Werte und befremden-

des Wissen zu vermitteln. Dies obzwar es praktisch im Leben weniger auf die-

ses Wissen ankommt. Denn was eigentlich zählt ist die Fähigkeit, sich eine Bio-

214 | Michel Foaleng

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


grafie zu »basteln«, indem man auf seine kulturelle Tradition rekurriert. Hier-

für gibt es gesellschaftliche Vorbilder, deren Lebenserfahrungen für die Bil-

dungsprozesse jüngerer Generationen fruchtbar genutzt werden könnten.

Jedoch werden diese Erfahrungen selten zur Sprache gebracht.

Alle bisherigen Schulreformen gehen davon aus, dass die Schule das

Triebwerk des gesellschaftlichen Fortschritts darstellt, wofür sie auch unent-

behrlich ist. Genau darin wird die eigentliche Ursache als Lösung der beste-

henden Probleme verkannt. Die Schule als das wichtigste Kolonisierungs-

intrument stellt per se das größte Problem in postkolonialen Gesellschaften dar.

Es mag sein, dass diese Institution europäischer Herkunft gegenwärtig auch in

Europa funktional fragwürdig wird. Aber während sie sich in Europa aus dem

gesellschaftlich-historischen Prozess entwickelt hat, den sie begleitet hat, ist in

Afrika ihre Geschichte eine selbstbezogene Geschichte. Die Schule bildet seit

ihrer Einführung eine Welt für sich neben der gesellschaftlichen Lebenswelt,

in der die Schulbesucher leben müssen. Es ist aufgrund dieser Distanz von der

Realität irrsinnig zu glauben, dass sie Kinder auf Leben vorbereiten kann.

Eine Bildungstheorie, die der postkolonialen Wirklichkeit gerecht werden

sollte, muss an der Untersuchung lokal gesellschaftlicher Strukturen ansetzen

– nicht bloß, um einige »nützliche« Aspekte des kulturellen Lebens in der

Schule zu übernehmen. Vielmehr muss es darauf ankommen, sich von der

speziellen lokalen Geschichte belehren zu lassen. Es muss darum gehen, den

Menschen dieser Gesellschaften die Möglichkeit zu gewähren, ihr Leben für

sich zu gestalten, ohne dass dies an irgendeiner außerhalb der Gesellschaft

bestimmten Norm gemessen wird. Das Monopol der Schule über Bildungs-

prozesse muss infrage gestellt werden, damit sich diese an gesellschaftlichem

Problemlösen orientieren. Dementsprechend sollte eine Bildungstheorie kon-

zipiert werden, die dieser Auffassung gerecht wird. Die Entfaltung einer sol-

chen Bildungstheorie ist keine leichte Aufgabe, da sie eine genaue Kenntnis

der jeweiligen gesellschaftlichen Strukturen sowie der historischen Prozesse,

die diese hervorgebracht haben und zu deren Aufrechterhaltung beitragen,

voraussetzt. Aber sie ist die wichtigste Aufgabe, der sich die Erziehungswissen-

schaft widmen sollte, wenn sie sich wirklich um die Förderung lokaler Pro-

blemlösungen bemühen will. 

L I T E R ATUR

Barker, Francis; Hulme, Peter; Iversen, Mageret (Hg.): Colonial discourse, post-

colonial theory. Manchester/New York 1994

Beck, Ulrich; Giddens, Anthony; Lash, Scott: Reflexive Modernisierung. Eine

Kontroverse. Frankfurt 1996

Berger, Heinrich: Mission und Kolonialpolitik. Die Katholische Mission in

Kamerun während der deutschen Kolonialzeit. Immensee 1978

Bildung in einer postkolonialen Gesellschaft | 215

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 | Michel Foaleng

Bosse, Hans: Diebe, Lügner, Faulenzer. Frankfurt 1984

Darby, Philip: Postcolonialism. In: Ders. (Ed.): At the edge of international relati-

ons. Postcolonialism, gender and dependency. London/New York 1997, 12–31

Foaleng, Michel: Bandjoun. Die Schulregion. 2000 Unter: www.ecole-pilote.de

Giddens, Anthony: Leben in einer posttraditionalen Gesellschaft. In: Beck u. a.

1996, 113–194

Hall, Catherine: Histories, Empires and post-colonial moment. In: Iain Chambers,

Lidia Curti (Eds.): The post-colonial question. Common skies, divided hori-

zons. London/New York 1998, 65–77

Hall, Stuart 1998: When was »the post-colonial«? Thinking at the limit. In: Iain

Chambers, Lidia Curti (Eds.): The post-colonial question. Common skies, divi-

ded horizons. London/New York 1998, 242–260

Heelas, Paul; Lash, Scott; Morris, Paul (Eds.): Detraditionalization. Criticals

reflections on authority an identtity. Massachusetts/Oxford 1996

Hentig, Harmut von: Bildung. Ein Essay. Weinheim/Basel 1999

Kößler, Reinhart; Schiel, Tilman: Auf dem Weg zu einer kritischen Theorie der

Modernisierung. Frankfurt a. M. 1996

Kokemohr, Rainer; Koller, Hans-Christoph: Die rhetorische Artikulation von

Bildungsprozessen. Zur Methodologie erziehungswissenschaftlicher Biographie-

forschung. In: Heinz-Hermann Krüger, Winfried Marotzki (Hg.):

Erziehungswissenschaftliche Biographieforsschung. Opladen 1995, 90–102

Koller, Hans-Christoph: Bildung und Widerstreit. Zur Struktur biographischer

Bildungsprozesse in der (Post-)Moderne. München 1999

Marotzki, Winfried: Aspekte einer bildungstheoretisch orientierten Biographie-

forschung. In: Dietrich Hoffmann, Helmut Heid (Hg.): Bilanzierung erzie-

hungswissenschaftlicher Theorieentwicklung. Weinheim 1991, 19–134

McClintock, Anne: The angel of progress: pitfalls of the term »postcolonialism«. In:

Barker u.a. (Eds.) 1994, 253–282

Nestvogel, Renate: Verstärkung von Unterentwicklung durch Bildung? Schulische

und außerschulische Bildung im Kontext gesamtgesellschaftlicher Entwicklung

in Kamerun. Bonn 1978

Paolini, Albert: Navigating modernity. Postcolonialism, identity and international

relations. Boulder/London 1999

Pleines, Jürgen-Eckardt: Studien zur Bildungstheorie. Darmstadt 1989

Sennett, Richard: Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Kapitalismus.

Darmstadt 1998

Slageren, Jaap van: Les origines de l’Eglise Evangélique du Cameroun. Missions

européennes et christianisme autochtone. Leiden 1972

Werbner, Richard; Ranger, Terence (Hg.): Postcolonial identities in Africa.

London/New York 1996

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schulbildung am Ende der Gutenberg-Galaxis .

Bruchstücke zum schulischen Umgang mit neuen Medien

Andreas Hoffmann

ER S T E S BRUCH S TÜ C K : VORBEMERKUNGEN

Bemerkungen zu diesem Thema sind zurzeit en vogue. Erst kürzlich versprach

ein Hamburger Politiker, dass demnächst jedem der neueingestellten

Studienreferendare kostenlos ein Laptop zur Verfügung gestellt werden soll.

Ähnlich gelagerte Vorschläge, z. B. aus dem Bereich der Wirtschaft, sind

bekannt:

»Nehmen Sie eine reiche und eine arme Schule: eine Schule in Berverly Hills und eine Schule in irgendeinem
grässlichen Citybereich einer amerikanischen Großstadt.Wenn Sie die beiden ans Internet hängen, sind sie plötz-
lich gleich viel wert. Es gibt keinen Unterschied mehr zwischen ihnen« (Myhrvold zit. n. Unruh 2000, 37).

Gemäß der Aussage des ehemaligen Cheftechnologen von Microsoft und jetzi-

gen Mitbegründer von Intellectuell Ventures LLC, Nathan Myhrvold, scheint

schon allein die Bereitstellung und Nutzung einer neuen Medientechnologie

die Lösung aller pädagogischen und sozialen Disparitäten zu sein. Wenn ver-

schiedene gesellschaftlichen Fraktionen sich einig zu sein scheinen, dass die

Misere der Schulbildung bekämpft werden kann, wenn doch bloß Lehrer und

Schüler sowie Schulen fit fürs Internet gemacht werden – was für Fragen müs-

sen jetzt überhaupt noch gestellt werden?

Die Titelbegriffe Schulbildung und Gutenberg-Galaxis geben die Richtung

vor, in die meine Fragen zielen. Fragen, die sich mir aus der Schulpraxis stel-

len, aus dem Kontext konkreter Eindrücke u. a. im Zusammenhang mit meh-

reren Hypertext-Projekten im Bereich Gemeinschaftskunde und einem

Hyperfiction-Projekt im Literaturunterricht, von Elternratsvertretern zum

Thema Internet und neue Medien, von Lehrerfortbildungen der Schulbuch-

verlage zum Thema Hypertext und von staatlicher Seite. Diese Eindrücke

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


möchte ich mit folgenden Fragen strukturieren: Welche gesellschaftlichen

Gruppen (Systeme) interessieren sich für eine Neubestimmung von

Fächergrenzen, Curricula und Schulpädagogik sowie -didaktik angesichts einer

scheinbaren Durchdringung aller Lebensbereiche durch neue Medien um das

Internet herum? Ist es gerechtfertigt, dass alle diese Gruppen in einem

Gleichmaß an einer Neubestimmung teilhaben, und welchen Gruppen geht es

wirklich um eine neue Lernkultur?

Schulbildung übrigens verstehe ich in diesem Zusammenhang nicht im

Sinne irgendeines normativ-apriorischen Allgemeinbildungsbegriffs, sondern

ganz pragmatisch: Was Schulbildung ist und sein wird, ist das Ergebnis von

Konflikten all derjeniger Gruppen, die versuchen, Einfluss auf Schule zu neh-

men.1 Nicht um den Einfluss von Marshall McLuhan oder etwa Norbert Bolz

auf Medientheorien soll es an dieser Stelle gehen. Die von ihnen gebrauchte

Bezeichnung »am Ende der Gutenberg-Galaxis« dient mir als Chiffre, um den

Transformationscharakter hervorzuheben, in dem sich die Schulbildung – her-

ausgefordert durch neue Medien um das Internet herum – befindet.

Die Frage, inwieweit mit dem Transformationscharakter auch das Ende

einer alten bzw. der Anfang einer neuen Epoche einhergeht, soll bewusst offen

bleiben. So gilt z. B. die Originalität als eine von mehreren Bedingungen, die

erfüllt sein müssen, um von einer historischen Epoche in der (Schul-)

Bildungsgeschichte sprechen zu können. Mit der Originalität bemesse sich die

Unterscheidbarkeit einer Epoche an theoretischen Innovationen, neuen

Themen und originellen Formen, die es vorher nicht gab (vgl. Oelkers 1996,

14) – so oder so ähnlich lauten die Selbsttäuschungen einiger Vertreter von

Gruppeninteressen, die Einfluss auf Schule nehmen wollen. Die Geschichte

der Schulbildung, aber auch die Geschichte der Medien, ähnelt in solchen

Denkfiguren ein wenig den Schaubildern, die in Schulbüchern die Evolution

des Homo sapiens illustrieren sollen – als aufwärts gewandten Marsch des

Fortschritts. Zumeist ersetzen neue Bildungsauffassungen und neue Medien

bestehende Bildungsauffassungen mit ihren jeweils spezifischen Medien.

Nicht diachrone Abfolge, sondern synchrone Erweiterung der medialen

Bildungsmöglichkeiten ist die Regel; wobei allerdings einst dominierende

Unterrichtsformen mit ihren Medien (»Frontalunterricht und Tafel«) an den

didaktischen Rand rücken mögen, aus dem Rampenlicht der konventionellen

Schulpädagogik in abgesicherte Nischen. Die alten Unterrichtsformen und

Medien werden wahrscheinlich überleben, wenn auch mit eingeschränkter

Breitenwirkung, weil sie Effekte und Erfahrungen offerieren, über die das

Neue nicht gebietet. Vor diesem Hintergrund verstehe ich Schulbildung nicht

218 | Andreas Hoffmann

1 Aus einer ähnlichen Perspektive formuliert die Bildungskommission NRW: »Die

Gesellschaft der Zukunft wird nicht das Resultat der Eigendynamik von Entwicklungen

sein, sondern vor allem von politischen Entscheidungen abhängen, die zwischen ver-

schiedenen Möglichkeiten eine Wahl getroffen haben« (Bildungskommission NRW

1995, 23).

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nur als Ergebnis von Konflikten zwischen gesellschaftlichen Gruppen, sondern

auch als Konstrukt, das sich wechselnden Defizitlagen gesellschaftlicher

Transformationsprozesse anpasst, praktische Innovationen hervorbringt,

zugleich aber neue Defizite erzeugt. 

Ähnlich wie bei Gattungsbestimmungen in der traditionellen Literatur-

wissenschaft, die im hohen Maße von Zeitläuften abhängig sind, sind die

Begriffe Hypertext und Hyperfiction strittig: Autoren, Leser, Pädagogen, selbst

ernannte Medienphilosophen, vereinzelt Literatur- und Medienwissenschaftler

sowie Freaks (Selbstbezeichnung: Cyberpunks) bemühen sich um Definitionen.

Die Begriffe werden uneinheitlich verwendet, und mit einer Definition ist oft

auch eine Zuordnung zu einer bestimmten Theorie, Schule oder einem ableh-

nenden bzw. befürwortenden Diskurs verbunden. Häufig ist es unentscheidbar,

ob die Begriffe Hypertext und Hyperfiction von den Autoren und Lesern als

Programmworte, von den Streitenden als Kampfbegriffe bzw. Reizworte oder

als scheinbar wertfreie Begriffe im wissenschaftlichen Diskurs zu verstehen

sind. Grundsätzlich herrscht Konsens darüber, dass digitale Texte, die eine

nichtlineare Struktur aufweisen (und daher nicht gedruckt werden können)

Hypertext oder, wenn es sich um Literatur handelt, Hyperfiction genannt wer-

den. Texte, die mit Bild-, Ton- und Videoelementen versetzt sind und eine Art

Gesamtkunstwerk darstellen, werden Hypermedia genannt oder, mit einem

erweiterten Textbegriff, ebenfalls Hypertext (vgl. Simanowski 2000, 7). Diese

Texte können sich in ihrem Arrangement und formalen Aufbau stark von her-

kömmlichen Lineartexten unterscheiden: Mittels Hypertext-Technik sind die

Erzählungen nicht mehr nur linear, sondern multipel lesbar, d. h. sie können

inhaltlich wie formal meist auf viele Arten gelesen werden. Dissens bei der

Definition von Hypertext bzw. Hyperfiction besteht vor allem in der behaupte-

ten Interaktivität und der angeblichen Ermächtigung des Lesers, sich aktiv sei-

nen eigenen Text zu weben. Während die eine Seite davon ausgeht, dass der

Leser von Hypertext bzw. Hyperfiction zum Ko-Autor des Textes wird, bestrei-

tet die andere Seite die echte Partizipation.

Die Ordnung meiner Bemerkungen ist damit auch schon angedeutet: Ich

frage zunächst nach den Partialinteressen ausgesuchter Gruppen an neuen

Medien in der heutigen Schulbildung. Dabei werde ich mich, was neue Medien

angeht, exemplarisch auf Hypertext- und Hyperfiction-Produkte beschränken,

also auf elektronische Produkte, die auf nichtlinearen Informationselementen

und Textstrukturen basieren. Nachdem ich einzelne gesellschaftliche Gruppen

mit ihren Interessen, Ansprüchen und Forderungen skizziert habe, werde ich

der Frage nachgehen, ob sie diese in einen Traditionszusammenhang stellen

können. Dabei werde ich mich zusätzlich dem Verhältnis zwischen lehrenden

und lernenden Personen widmen, das durch die Interessen der einzelnen

Gruppen zum Umgang mit neuen Medien infrage gestellt ist. Zum Schluss

möchte ich auf blinde Flecken, die alle hier vorgestellten gesellschaftlichen

Gruppen beim schulischen Umgang mit neuen Medien haben, hinweisen. 

Schulbildung und neue Medien | 219

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Meine zentrale These wird sein, dass die Einhelligkeit, mit der alle an Schule

interessierten gesellschaftlichen Gruppen den Umgang mit neuen Medien um

das Internet herum befürworten, verdeckt, dass die einzelnen Gruppen jeweils –

sich teilweise widersprechende – Interessen und Ansprüche damit verbinden.

ZWE I T E S BRUCH S TÜ C K : S CHU LE SOW I E LEHRER I NNEN UND LEHRER

»Die Verwendung des Computers ermöglicht stärker als bisher individualisierte Arbeitsaufträge, differenzierte
Lernformen und verstärkte Eigentätigkeit von Schülerinnen und Schülern. Die Herausforderung ist also vor
allem eine pädagogische. Es geht um eine Weiterentwicklung didaktischer und methodischer Unterrichts-
planung, es geht auch um eine Veränderung der Rolle der Lehrerinnen und Lehrer« (BSJB 2000, 2).

Diese Kurzanalyse stammt von Ronald Bleckwedel und Cornelia von Ilsemann;

Leiter und Leiterin des Hamburger Projekts »Lernen mit neuen Medien«. In

welche Richtung, wenn man diesen Überlegungen folgen möchte, könnten die

Interessen der Lehrerinnen und Lehrer tendieren, was Unterricht und eigene

Rolle angeht?

Angesichts des Medienwandels in der Schule wird man zusätzlich auch

ganz allgemein die Frage klären müssen, ob die Schule in der Vermittlung von

multilinearen Informations- und Textstrukturen Angebote machen kann, die

spezifisch und unersetzlich sind, d. h. von anderen Gruppen (Systemen) in der

Gesellschaft nicht besser erbracht werden können.

Der Schulunterricht krankt daran, dass, trotz zahlreicher anderweitiger

Bestrebungen, die traditionelle Lehr-Lernkultur, in der der Lehrende den

scheinbar aktiven Part übernimmt und den Lernenden eine weitgehend rezep-

tive Rolle zukommt, weiterhin dominiert. Diesem Primat der Instruktion ent-

gegengesetzt wäre eine konstruktivistische Lernkultur, in der der Lernende

eine aktivere Rolle übernimmt, während dem Lehrenden die Aufgabe zu-

kommt, Problemsituationen zu arrangieren und Werkzeuge zur Problem-

lösung zur Verfügung zu stellen. Bildungspolitisch scheint sich allerdings eine

konstruktivistische Perspektive mehr oder weniger durchzusetzen; exempla-

risch dafür steht das Mandl-Gutachten der Bund-Länder-Kommission von

1998 (vgl. Mandl 1998, 13). Zwar wird in diesem Papier die konstruktivistische

Lehr-Lernphilosophie noch als eine Extremposition bezeichnet, die es mit dem

so genannten Leitkonzept der Problemorientierung zu domestizieren gilt, aber

Konstruktion im Unterrichtskontext wird als wesentliches Element einer

neuen Lernkultur benannt.2

220 | Andreas Hoffmann

2 Dem Leitkonzept der Problemorientierung kommt eine Brückenfunktion zwischen

der traditionellen und der konstruktivistischen Lehr-Lernphilosophie zu. Mit diesem

Konzept sollen sich all die Schwierigkeiten beseitigen lassen, die angeblich einseitige

Unterrichtsauffassungen mit sich bringen. Problemorientierung soll ein Konzept für die 

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Eine konstruktivistische Lernkultur muss nicht automatisch die geschichts-

lose Lernkultur eines Zeitalters sein, in der das ökonomische System versucht,

nach und nach Definitionsgewalt über die allgemeine Schulbildung zu erhal-

ten: Theoretiker von digitaler Literatur sehen bei der Behandlung von

Hypertext im Schulunterricht einen Traditionszusammenhang zu Jean Paul,

dem Zeitgenossen von Goethe und Schiller, den es sich besonders für

Schulleute anzuschauen lohnt. Zugegeben, der Rekurs ist an vielen Stellen

gebrochen, historisch fragwürdig3 und nur lose zusammenhängend.

Der Schriftsteller und Erziehungstheoretiker Jean Paul avanciert im deutschen

(erziehungswissenschaftlichen) Kontext zum Paten des Hypertextes (so wie im

englischen sein großes Vorbild Laurence Sterne). Dabei steht Jean Paul für ein

Konzept, das nicht nur Aspekte des Hypertextes vorwegnimmt, sondern auch

einige seiner pädagogischen Konsequenzen. So nimmt Roberto Simanowski,

ein Cyber- und Bildungstheoretiker, ein Bruchstück4 aus Jean Pauls Erzie-

hungslehre Levana oder Erziehlehre (1806) zum Ausgangspunkt seiner Überle-

gungen. 

»Kein voriges Alter und Volk ist seit der Erfindung der Buchdruckerei zu vergleichen mit einem jetzigen; denn
seit derselben gibt’s keinen abgeschlossenen Staat mehr, folglich keine abgeschlossene Einwirkung eines Staats
in seine Bestandteile.[…] Nun ist keiner mehr allein, ja nicht einmal eine Insel im fernsten Meer. […]
Europa ist ein durch einander verwachsener Lianen-Wald. […] Die Bücher stiften eine Universalrepublik, ei-
nen Völkerverein, oder eine Gesellschaft Jesu im schöneren Sinne der human society, wodurch ein zweites oder
doppeltes Europa entsteht. […] Wie nun auf der einen Seite der überall umherfliedende Bücherblumenstaub
den Nachteil bringt, daß kein Volk einen unverfälschten, mit keinen fremden Farben besprengten Blumenflor
mehr ziehen kann; – wie jetzt kein Staat sich aus sich so rein, langsam, stufenweise wie sonst mehr aus-
formen kann, sondern wie ihm, gleich einen indischen aus Tierleibern zusammen gereihten Götterbilde, die
verschiedenen Glieder der Nachbarstaaten in seine Bildung hinein verwachsen: so ist auf der anderen Seite
durch das ökumenische Koncilium der Bücherwelt kein Geist mehr der Provinzialversammlung seines Volks
knechtisch angekettet« (Jean Paul 1963, 31).

In diesem Ausschnitt konstruiert Jean Paul eine Universalrepublik der Bücher,

in der dem nationalen, staatlichen Erziehungsmonopol ein virtuelles, weltbür-

gerliches zu Seite steht. Diese pädagogische Allegorie wird von Simanowski

mit zwei weiteren Überlegungen von Jean Paul verknüpft. Erstens mit der

Kritik an der Despotie des Lehrers, der seinen Schülern das eigene Gedanken-

Schulbildung und neue Medien | 221

Gestaltung von Lernumgebungen sein, das eine Balance zwischen Instruktion und

Konstruktion einfordert (vgl. Mandl 1998, 14).

3 Der Rekurs auf Jean Paul erfolgt nur partiell. Historische Kontexte, z. B. der Einfluss

von Rousseaus Werken oder Jean Pauls Ablehnung des philanthropistischen Gedankens

der äußeren Brauchbarkeit, bleiben vollkommen ausgeblendet. 

4 Jean Paul bezeichnet die Oberkapitel in dem Werk Levana als Bruchstücke. Das Werk

gliedert sich in neun Bruchstücke. Allein schon die Terminologie des Fragmentarischen

und der Modularität verweist auf die Affinität zu heutigen nichtlinearen Hypertexten.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


system aufdrängen wolle – und zweitens mit dem Begriff des gelehrten Witzes

(vgl. Simanowski 2000a, 9). 

Jean Paul beklagt, dass man die Kinder mehr Ideen als die Handhabung der

Ideen lehrt und dass ihre Gedanken in der Schule so unbeweglich fixiert sein sol-

len als ihr Steiß (vgl. Jean Paul 1963, 264). Gemäß Jean Paul schaffe die Ent-

wicklung des Witzes Abhilfe. Denn: Der Witz ist ein adäquates Mittel gegen die

Despotie jedes Systems, da er vom Knüpfen und Lösen der Bezüge lebt und die

kohärente Lesbarkeit der Welt infrage zu stellen wagt. Allerdings, so die Fest-

stellung von Jean Paul, den deutschen Lehrern fehle es selber an Witz. Wie sollen

sie ihre Schülerinnen und Schüler witzig machen können? Sein Ratschlag:

»Erzieher, die wie schwache Fürsten sich nur durch Zensur und Presszwang auf ihrem Thron- und Lehrsitze
erhalten, erwählen vielleicht besser Spaziergänge, um die Kleinen freizulassen und witzig zu machen« (Jean
Paul 1963, 267).

Was können diese zitierten Splitter aus Jean Pauls Levana mit Blick auf

Ansprüche an Schulbildung, an Didaktik, an Unterrichtssituationen im

Zusammenhang mit neuen Medien heutzutage bedeuten?

1. Lehren ist nicht mehr die Vermittlung und Lernen ist nicht mehr die

Aneignung eines extern vorgegebenen objektiven Zielzustandes, sondern

Lehren ist die Anregung des Subjekts, seine Konstruktionen von Wirklichkeit zu

hinterfragen, zu überprüfen, weiterzuentwickeln (vgl. Werning 1998, 40). So

kann z. B. der Link, die Verknüpfung eines Hypertextes im Unterricht der – oben

angesprochene – Jean Paulsche Witz im technischen Gewand sein, der wie jener

einen Angriff auf das menschliche Begehren nach Kohärenz bedeutet.

2. Im didaktischen Feld muss beim Umgang mit nichtlinearen Informa-

tions- und Textstrukturen mehr oder weniger von einer sogenannten Driftzone

als Interaktionsraum ausgegangen werden, in dem sich Lernende und

Lehrende begegnen. Sowohl Lernende als auch Lehrende driften gemäß ihrer

eigenen Struktur und vollziehen auf der Basis ihres individuellen Denkens

Anpassungsleistungen (vgl. Beetz 2000, 443). Didaktische Überlegungen, die

eine Vielzahl von Lernwegen zulassen (z.B. rhizom- und netzartige

Lernumgebungen mit Verlinkungen), können in der heutigen Schule eine

Gewähr dafür sein, dass die Gedanken der Schüler in der heutigen Schule

beweglicher werden als ihr Steiß.

3. Die veränderte Art, mit Wissen umzugehen, hat zugleich grundlegende

Folgen für die Unterrichtssituation. Das Bild vom Lehrer, der seinen Schüler

macht, ist in einem hypertext-basierten Unterricht nicht denkbar (vgl.

Simanowski 2000, 9). In herkömmlichen Lernkulturen besteht ein erheblicher

Unterschied zwischen dem Driften des Lernenden und dem des Lehrenden:

Der Lehrende hat in der Driftzone eine weit größere Definitionsmacht über die

Unterrichtssituation als der Lernende (vgl. Beetz 2000, 443). Diese Defini-

tionsmacht wird in einem hypertext-basierten Unterricht schwächer.

222 | Andreas Hoffmann

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Interessen der Lehrerinnen und Lehrer können sich auf die Überwin-

dung von instruktiven Lehr-Lernvorstellungen durch das Arbeiten mit neuen

Medien richten, um auch zu einer Neudefinition des Verhältnisses von

Lehrenden und Lernenden zu gelangen.

Mit derartigen Ansprüchen an sich und an Schüler können Lehrkräfte dafür

sorgen, dass die Schule nach wie vor diejenige Institution in der Gesellschaft

bleibt, die Schüler dazu anregt, Alltagskonstruktionen und -ideen von

Wirklichkeit zu hinterfragen und weiterzuentwickeln.5 Zuvor müssten sich

allerdings konstruktivistisch-didaktische Elemente im Unterricht mit neuen

Medien durchsetzen. Weiterhin müssten Lehrkräfte sich in einem viel

größeren Maße als bisher mit lerntheoretischen und lernpsychologischen

Überlegungen auseinander setzen, die nichtlineare Informationsstrukturen

nach sich ziehen. Jetzt erst recht reicht es nicht mehr aus, lediglich die

Systematik der Fachwissenschaften ins Schulische zu übersetzen.

DR I T T E S BRUCH S TÜ C K : S CHÜ LER I NNEN UND S CHÜ LER

Schüler erwarten, dass in der Schule – d. h. in einem Schonraum – die Vorbe-

reitung auf die nachfolgende Lebensphase inszeniert wird (vgl. Tenorth 2000,

3). Nur, welche Formen von Bildung in der kommenden Lebensphase ge-

braucht werden, erscheint als unsicher.

Bereits heute werden weite Bereiche des öffentlichen Lebens durch Dienste

geprägt, die das Internet bereitstellt: Über Internet werden CDs, Bücher,

Waren aller Art gekauft, Musik-Tracks (im MP3-Format) heruntergeladen,

Bankgeschäfte abgewickelt, Reisen gebucht oder Informationen zu relevanten

Fragen sowie Unterhaltung und Zerstreuung durch Spiele gesucht. Nicht nur

der, der solche Dienste nutzt, sondern auch derjenige, der aus Überzeugung

darauf verzichtet, wird Kompetenzen entwickeln müssen, um sich mit den

neuen kommunikativen Möglichkeiten auseinander setzen zu können (vgl.

Baurmann/Weingarten 1999, 20). Zu Recht fordern Schüler gerade im Unter-

richt – gar nicht im Gegensatz zu klaren, vorstrukturierten Wissensanteilen –

eine Offenheit und Unbestimmtheit, die einerseits auf Kompetenzen im Um-

gang mit neuen Medien und andererseits auf den Umgang mit Unsicherheit

im zukünftigen Lebenslauf zielt. 

In höheren Klassenstufen reflektieren Schüler sehr wohl über Unsicher-

heiten in der eigenen Biografie und über zukünftig prekäre Arbeitsverhältnisse

Schulbildung und neue Medien | 223

5 Der Aspekt, dass Lehrer neben individuellen auch gemeinsame Denkprozesse initi-

ieren und steuern sollen, wird in Untersuchungen zur Bildung in der Informations-

gesellschaft leicht übersehen. So sieht Reiko Sekiguchi in Zukunft die Rolle des Lehrers

als denjenigen, der tendenziell nur noch zum Lernen in einem bestimmten Rhythmus

motiviert (vgl. Sekiguchi 2000, 93).

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sowie über die sich ändernden Formen des Bildungskapitals, die helfen könn-

ten, mit diesen Herausforderungen umzugehen.

Mit einer 12. Klasse arbeitete ich im Gemeinschaftskundeunterricht an dem

Thema »Zukunft der Arbeit«. Der Höhepunkt dieser Unterrichtseinheit war

eine virtuelle Ausstellung auf Hypertextbasis. Die Schülerinnen und Schüler

dokumentierten heutige Berufe und Berufsfelder und umrissen zukünftige Be-

schäftigungsverhältnisse. Dies alles geschah vor dem Hintergrund von biogra-

fischen Szenarien, die Richard Sennet in Der flexible Mensch (1998) entwirft. Es

stieß bei den Schülerinnen und Schülern auf großes Interesse, sich mit den

völlig unterschiedlichen Biografien der beiden Protagonisten zu beschäftigen –

wahrscheinlich auch, weil der dort beschriebene Vater als Einwanderer italie-

nischer Herkunft in die USA, der Sohn als sozialer Aufsteiger vielen Schüle-

rinnen und Schülern eine analoge Projektionsfläche für ihre eigene soziale und

familiäre Lebenswelt boten. Mehr noch aber konnten die Schülerinnen und

Schüler die Janusköpfigkeit nachempfinden, die das flexible Leben des Sohnes

kennzeichnet: Während der Vater sich mit seiner Berufstätigkeit in einem ans

Dienstalter geknüpften Lohnsystem seiner Gewerkschaft einrichtet, zu dem

auch die Regelung seiner Pension gehört, ist dem Sohn die Vorstellung von

Leuten zuwider, die »Dienst nach Vorschrift« machen und den Schutz einer

Bürokratie suchen. Stattdessen ist der Sohn der Überzeugung, man müsse

offen für Veränderungen sein und Risiken eingehen. Der Vater hatte sich

geschämt, als seine Frau arbeiten ging. Der Sohn sieht seine Frau – übrigens

aus interkonfessioneller Ehe – als gleichberechtigt arbeitende Partnerin, der er

sich auch anpasste. Innerhalb von wenigen Arbeitsjahren musste der Sohn mit

seiner Familie viermal umziehen, mal diente es der eigenen Karriere, mal dien-

te es der Karriere der Frau. Obgleich der Sohn und seine Frau für eine Tätigkeit

in der neuen Ökonomie sich flexibel in der Studienwahl, flexibel in der

Berufsortwahl und flexibel in der Karriereplanung zeigten und sich ein relati-

ver Wohlstand sich einstellte, kam Zufriedenheit nicht auf (vgl. Sennet 1998,

16). 

Sehr schnell sahen die Schülerinnen und Schüler, dass ein Leben heute für

den Einzelnen mehr Wahlmöglichkeiten für seine berufliche Entwicklung und

den persönlichen Lebensstil bietet als je zuvor. Sie sahen die Wahlmöglich-

keiten jedoch als Chance und Bürde zugleich. Auf der einen Seite bedeuten sie

eine Zunahme an Entscheidungsfreiheit und auf der anderen Seite eine

Abnahme an Sicherheit sowie die Notwendigkeit, jenseits von tradierten

Mustern den eigenen Weg zu finden. 

Die Äußerungen der Schüler implizierten gewisse Ansprüche an Schul-

bildung: Zum Auffinden des eigenen Weges wollen Schülerinnen und Schüler

mehr und mehr mit Wissensanteilen konfrontiert werden, die sie auch auf

andere Kontexte anwenden können. Von der Schule, von Lehrerinnen und

Lehrern wird Wissen für multiple Kontexte verlangt; die Bereitschaft nimmt ab,

Dinge zu lernen, die nur auf schulische Standardsituationen anwendbar sind.

224 | Andreas Hoffmann

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Diesem Anspruch an schulisches Lernen kann z. B. im Gemeinschafts-

kundeunterricht im Umgang mit Hypertext-Dokumentationen annähernd ent-

sprochen werden. So legten die Schüler ausgehend von einer eher unkritischen

und affirmativen Darstellung eines Berufsfeldes bzw. einer Arbeitstätigkeit

Links zu selbst erarbeiteten Dokumenten, die Auskunft darüber geben, welche

tatsächlichen Arbeitszeiten zu erwarten sind (evtl. mit einer Fusion der Arbeits-

und Privatsphäre), welche Formen von Mobilitätsbereitschaft vorausgesetzt

werden, ob ein Familienleben nach bürgerlichen Muster mit der Arbeit in

Einklang zu bringen ist etc. Hypertext ist, dies wird nochmals deutlich, nicht so

sehr als Mittel effektiver Informationsbeschaffung bedeutsam, sondern als

Medium des kritischen Umgangs mit Informationen. Hierbei geht es vor allem

darum, bei Schülerinnen und Schülern das Bewusstsein für Multiperspek-

tivität und Kontextualität zu schärfen.

Es darf keineswegs übersehen werden, wenn man Interessen der Schüler

durch Hypertext-Elemente im Unterricht fördern möchte, dass Hypertext als

technisches Mittel eine Unterstützung, keine Voraussetzung eines eher kon-

struktivistischen Unterrichtsarrangements ist. Ebensowenig ist das technische

Mittel Hypertext allein eine hinreichende Bedingung. Konstruktivistische

Elemente können auch mit anderen, nichtelektronischen Mitteln in einen

Unterricht eingebaut werden. Hypertext unterstützt – das zeigten zumindest

meine Unterrichtseindrücke – nur dann kritisches, selbstreflektiertes Denken,

wenn die Arbeit damit zumindest einen der beiden Aspekte aufweist:

1. Schüler und Schülerinnen haben die Möglichkeit, am Hypertext mitzu-

schreiben durch Beiträge, Kommentare oder das Setzen von Links.

2. Schüler und Schülerinnen haben eine klare Fragestellung, mit der sie

den Hypertext erforschen (vgl. Simanowski 2000, 14).

V I E RT E S BRUCH S TÜ C K : E L T E RN

Die Interessen der Eltern sind hinsichtlich des schulischen Umgangs mit

neuen Medien nicht eindeutig. Tendenzen zeichnen sich allerdings ab:

Bei Hypertext- und Internet-Projekten in der Schule richten Eltern oftmals

ihr Augenmerk, ebenso wie auch einige Lehrer, auf das präsentable Ergebnis

im Netz. Die ständige Frage lautet: »Wann publizieren wir das im Netz?«

Paradigmatisch für diese und ähnliche Einstellungen, aber auch für eine kon-

krete Art der Interessensicherung, waren für mich Aktivitäten von Eltern, die

ich bei einer Elternratssitzung mitbekam: Die Eltern übernahmen die Verant-

wortung für den Entwurf und die Realisierung der Schul-Homepage. Für die

technische Umsetzung des Vorhabens nutzten sie das Know-how einer Schü-

ler-AG. Dann wurde die Website – zeitweilig – auf einen Firmenserver gelegt,

zu dem niemand außer dem dort für die Firma arbeitenden Elternvertreter Zu-

griff hatte.

Schulbildung und neue Medien | 225

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Für einen schülernahen Umgang mit neuen Medien, aber auch für eine neue

Lernkultur, ist das Ergebnis, z. B. die perfekte Website bzw. Homepage, zweit-

rangig, kommt es doch in erster Linie auf den Denk- und Lernprozess der Schü-

ler an. Gerade bei der Konstruktion von Hypertexten lassen sich Schülerinnen

und Schüler oftmals von wahnwitzig überhöhten, technisch nur schwer umsetz-

baren Vorstellungen leiten. Aber auch an den daraus resultierenden Hypertext-

Baustellen lässt sich in vielerlei Hinsicht etwas lernen. So gibt mir als Lehrer

z. B. die Thematisierung der Hyperfiction-Baustellen (also unfertigen literari-

schen Hypertexten) von Schülern ein Verfahren mit der Möglichkeit an die

Hand, herauszubekommen, wo die Schüler sich literarisch und entwicklungs-

psychologisch gerade befinden. Im eher traditionellen Unterricht kommen sol-

che Momente nicht gerade häufig vor. Dies ist Eltern nicht immer leicht zu ver-

mitteln. Einige Eltern fordern beim schulischen Umgang mit neuen Medien

Unterricht nach traditionell-didaktischen input-output-Modellen. Unterricht mit

hauptsächlich instruktiven Elementen soll nach ihren Vorstellungen möglichst

schnell zu einem präsentablen Ergebnis, sprich einer netzfähigen Homepage

bzw. Website führen. Manche aufstiegsorientierten Eltern neigen zu einem tech-

nokratisch reduzierten Bildungsbegriff, der in einem dichotomisierenden

Entweder-oder z. B. im Deutschunterricht eher den Umgang mit Word anstatt

die Auseinandersetzung mit Antigone anmahnt.6

Zeichnete sich bisher die herkömmliche Schulbildung dadurch aus, dass

lebensweltliche Orientierung kaum beachtet wurde, so ist der durch einige

Eltern geforderte und durch neue Medien inspirierte Wandel von einer schu-

lisch-akademischen zur rein lebensweltlichen Orientierung demgegenüber

teilweise durch eine Verengung des Schulwissens auf reine Arbeitsplatz-

fertigkeiten für Medienberufe gekennzeichnet – was unter Gesichtspunkten

eines notwendigen Nachholbedarfs verständlich ist.

FÜNF T E S BRUCH S TÜ C K : W I RT S CHA F T

Die Interessenlage der Wirtschaft am schulischen Umgang mit neuen Medien

ist – ähnlich wie bei den Eltern – schwer zu umreißen. Ein Interessenaspekt

ist, dass z. B. Online-Dienste Lehrer und Schüler als Kunden entdeckt haben.

Es geht um intelligente und langfristige Marketing-Strategien, um Lehrer und

Schüler an sich zu binden, es geht um die Sicherung von Marktsegmenten in

einem gnadenlosen Konkurrenzkampf.7 Beispielhaft hierfür sind die entgeltli-

226 | Andreas Hoffmann

6 Von diesem Konfliktpunkt aus ist es nicht mehr weit zu einer bildungstheoretischen

Kanondebatte mit der Frage, welche Bildungsinhalte es in der Schule in ihren originären

Formen zu behandeln gilt und welche Bildungsinhalte lediglich als Material (für

Hypertexte) dienen müssen, das es zu bearbeiten, gewissermaßen zu scratchen oder zu

sampeln gilt.

7 Stellvertretend für andere sei hier Ingrid Lohmanns Beitrag The Corporate Takeover of 

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


chen Online-Angebote der Schulbuchverlage; zum einen für Lehrer, was

Unterrichtsentwürfe, zum anderen für Schüler, was Nachhilfe angeht.

Demgegenüber stehen z. B. Aktivitäten zur Medienbildung der Bertelsmann

und Heinz Nixdorf Stiftung.8 Egoistische Motive sind hier zunächst weniger

leicht auszumachen. Derartige Aspekte jedoch sollen an dieser Stelle nicht

schwerpunktmäßig thematisiert werden. Hier geht es darum, die Zusammen-

arbeit zwischen Vertretern der Wirtschaft – die ihre ökonomischen Interessen

nicht immer offen legen –, und Vertretern der Schulfraktion – die z. T. pädago-

gische Ziele noch gar nicht definiert haben – unter der Fragestellung zu

beleuchten, um welche Lernchancen Schülerinnen und Schüler beim Umgang

mit neuen Medien gebracht werden können.

Die Zusammenarbeit der beiden Fraktionen – Schule und Wirtschaft – be-

ruht zunächst auf einer freiwilligen Allianz von Wirtschaft und Bildungs-

institutionen, die größtenteils als lokale Arrangements zu verstehen sind (vgl.

Wexler 1999, 39).

Am konkreten Beispiel zeigt sich die Allianz zur Bildungsumgestaltung,

wenn Lehrer – wie es in Hamburg geschieht – z. B. im Rahmen des

Deutschunterrichts mit ihren Schülern im eher traditionellen Sinne Wissen

über einen Autoren und sein Werk erarbeiten und die Ergebnisse von

Mitarbeitern aus Unternehmen zur Website umsetzen lassen. Was soll dabei

bedenklich sein, zumal die Dienste oftmals von Unternehmerseite kostenlos

angeboten werden? Zunächst: Es ist vollkommen lauter, bei solch einem

Projekt vor allem durch die werbewirksamen nichtintendierten Nebeneffekte

eine Schule im Rahmen der Schulprofilbildung gut positionieren zu wollen.

Selbstverständlich darf man sich auch aus der Perspektive einer Einzelschule

freuen über die durch den auf der Website eingebauten Zähler festgestellte

hohe Rate an Zugriffen und das gute Abschneiden im Punkte-Ranking von

Webkatalogen und Bildungsserver. 

Nur was ist, wenn es tendenziell an Schulen bei derartigen Projekten bliebe?

Noch einmal: In welchen Bereichen hätten die Schüler lernen können, in welchen

Bereichen haben sie tatsächlich etwas gelernt und welche Rolle hatten sie dabei?

Bei der eigenen Gestaltung von Hypertexten und Internetangeboten reflek-

tieren Schülerinnen und Schüler nicht nur, wie Informationen ins Internet kom-

men, sondern erwerben auch vielfältige Fertigkeiten der multimedialen

Informations- und Textpräsentation. Sie müssen sich Gedanken darüber

machen, wie Informationen strukturiert und portioniert, wie Texte, Bilder, Töne

kombiniert werden sollen, wie der Nutzer in dem Informationsangebot navigie-

ren soll etc. (Stichwort: the medium is the message, um doch noch einmal Marshall

McLuhan zu nennen; vgl. Schaumburg/Issing 2000, 118). Gerade in diesem

Schulbildung und neue Medien | 227

Public Schools. US-amerikanische Kommerzialisierungskritik im Internet (1999) genannt.

8 Bildungswege in der Informationsgesellschaft (BIG) – Eine Initiative der

Bertelsmann und Heinz Nixdorf Stiftung. Zu dieser Initiative gehört auch das

Hochschulnetzwerk Lehrerausbildung und neue Medien.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Prozess werden vielfältige Fertigkeiten erworben, die sich auch im Hinblick auf

die so genannte kritische Medienkompetenz charakterisieren lassen. 

Die Kompetenzen wären erworben worden, wenn die Schüler und

Schülerinnen als Hypertext-Konstrukteure tätig geworden wären. Dadurch,

dass diese Aufgabe an Vertreter aus der Wirtschaft delegiert wurde, treten die

Lernenden ihren traditionell erarbeiteten Texten eher als Konsumenten

gegenüber. Die Interessen der Wirtschaft mit Blick auf die Schülerinnen und

Schüler (sowie auch auf Lehrkräfte) als Konsumenten und Kunden der

Zukunft erscheinen als gesichert. Bei einer derartig skizzierten Kooperation

zwischen Schule und Wirtschaft können Hypertext-Projekte zum »McDonald’s

of education« (Simanowski 2000a) werden, dessen Produkte von Schülern und

Schülerinnen nur noch passiv verschlungen werden.

S E CH S T E S BRUCH S TÜ C K : T R AD I T I ON S ZU S AMMENHÄNGE UND NEUE MED I EN

Nachdem ich mögliche Interessen und Ansprüche am schulischen Umgang

mit neuen Medien von vier gesellschaftlichen Fraktionen umrissen habe –

wobei es keine vollständige Aufzählung von gesellschaftlichen Fraktionen mit

Interessen im oben genannten Bereich ist (Politik, Wissenschaft fehlen) –,

möchte ich bilanzierend noch einmal die Frage nach Traditionszusammen-

hängen ins Blickfeld rücken.

Lehrerinnen und Lehrer, die im Umgang mit neuen Medien – ich habe

dazu die Beispiele Hypertext und Hyperfiction gewählt – ihren Unterricht nach

konstruktivistischen Überlegungen arrangieren, können für sich beanspru-

chen, in einem Traditionszusammenhang zu Jean Paul zu stehen. Ebenso wie

Jean Paul die Anmaßung und Herrschaftssucht des Schulerziehers geißelt,

seine Neigung, aus dem Kinde sein (des Erziehers) eigenes »Stief- und Kebs-

Ich« zu machen, können Lehrerinnen und Lehrer heutzutage instruktives

Lehren als tragendes Element des Unterrichts aufgeben. Gerade im Umgang

mit neuen Medien kann durch Lehrpersonen Hilfe zur Selbstbildung für

Schülerinnen und Schüler geleistet werden – und mit hoher Sicherheit unei-

gennütziger als durch andere gesellschaftliche Gruppen und Fraktionen. Dabei

können sich Lehrpersonen auf eine pädagogische Tradition berufen, die

Bildungsziele für Schüler unabhängig von äußerer Brauchbarkeit individuali-

siert (vgl. Reble 1951, 176). Die Traditionslinie zu Jean Paul muss nicht erst

konstruiert werden, sondern ist im Netz – forciert durch Cyber- und

Bildungstheoretiker – aufgedeckt und dokumentiert worden.

Schülerinnen und Schüler können hoffen, dass die Tradition, nur für schu-

lische Standardsituationen lernen zu müssen, durch mehr und mehr

Lehrerinnen und Lehrer, die durch neue Medien inspiriert sind und konstruk-

tivistische Elemente im Unterricht einbauen, abgeschwächt wird. Die – manch-

mal auch sehr bequeme – Konsumierung von vorgefertigten Wissensmodulen

228 | Andreas Hoffmann

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wird in Zukunft seltener werden. Schülerinnen und Schüler werden mehr und

mehr – gemäß ihren Interessen – zu Konstrukteuren des Unterrichts sowie des

eigenen Lebens.

Die Interessen der Eltern, durch den schulischen Umgang mit neuen

Medien eine lebensweltliche Orientierung gegenüber einer schulisch-akademi-

schen bzw. wissenschaftspropädeutischen Orientierung zu stärken, steht –

gerade was die Hamburger Schulgeschichte angeht9 – auch in einer Tradition.

Lehrerinnen und Lehrer sollten die Forderungen der Eltern soweit berücksich-

tigen, wie sie keinen Rückfall hinter schon erreichtes Problembewusstsein mit

Blick auf das Verhältnis zwischen instruktiven und konstruktivistischen

Elementen im Schulunterricht bedeuten.

Werden sich Vertreter der Wirtschaft auf Traditionen berufen (können),

was die Unterstützung der Schulen bei der Einführung neuer Medien angeht?

Hier möchte ich noch einmal Nathan Myhrvold, den ich eingangs zitierte, zu

Wort kommen lassen. Bei einer Umfrage des amerikanischen New-Economy-

Magazins Fast Company (ein Lizenzpartner der Wirtschaftswoche) zu Chancen

und Gefahren der New Economy unter Experten und Internetpionieren weist

er darauf hin, dass es bei der neuen Wirtschaft hauptsächlich um eines geht:

und zwar um Revolution. Neben denen aus seiner Sicht überwiegend zu

begrüßenden Phänomenen weist er auch auf ein beunruhigendes hin: »Natür-

lich kommen auf jede gute Idee zahllose schlechte. Wir werden deshalb einen

Konjunkturzyklus erleben, der von den weniger guten Ideen ausgelöst wird«

(vgl. Myhrvold zit. n. Maruca 2000, 212). Folgt man diesen Überlegungen,

wären die Schulfraktion, die Schülerinnen und Schüler und Eltern gemäß ihrer

Interessenlage schlecht beraten, dem Engagement von Unternehmen bei der

Einführung von neuen Medien blind zu vertrauen. Keineswegs sollte man sich

dem Engagement völlig verschließen, nur wissen, dass viele Unternehmen

einem Trend folgen, der ein Engagement an Schulen als Antwort auf realexis-

tierende Zustände für einen historischen Augenblick günstig erscheinen lässt,

diese Zustände sich aber ebenso schnell ändern können.

S CH LU S S S T E I N : O F F ENE FRAGEN

Abschließend möchte ich – wieder am Beispiel von Hypertext und Hyperfiction

– auf Probleme beim schulischen Umgang mit neuen Medien hinweisen, die

Schulbildung und neue Medien | 229

9 Zur Zeit des Wilhelminischen Kaiserreichs war in den bürgerlichen Kreisen das

Abitur als Abschluss der Gymnasialjahre nicht so begehrt wie heute. In den meisten

Hamburger Kaufmannsfamilien bevorzugte man für die Jungen das Einjährig-Freiwillige

[Examen]. Sie verließen die Schule mit 16 Jahren mit der Obersekundareife. Die Eltern

sagten sich, dass die Jungen gar nicht mit Bildung überwiegend humanistischer Art über-

frachtet werden müssten, wenn sie nur tüchtig im Rechnen und in Englisch wären. Nach

den Lehrlingsjahren schickten die Eltern sie hinaus in die Welt, nach England, besser

noch nach Übersee, nach Nord- oder Südamerika. 

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


von allen hier aufgeführten gesellschaftlichen Gruppen ausgeblendet werden;

wohlwissend, dass die Darstellungen verkürzt und an einigen Stellen plakativ

sind: 

1. Unterscheidung zwischen Hype und Hypertext? So gering der tatsächli-

che Umgang mit Hypertexten und nichtlinearen digitalen Arrangements bis

heute in Schulen ist, die Bewegung ist dennoch eine Erfolgsgeschichte; nicht

im Unterricht, wohl aber bei schuladministrativen, wissenschaftlichen und

wirtschaftlichen Institutionen (Schulbehörden; universitäre Disziplinen, die

mit Lehrerbildung betraut sind; Elternvertreter; Schulbuchverlage). Die näm-

lich haben ihr anfängliches Erschrecken überwunden und sich zu einer hekti-

schen Umarmung der neuen Avantgarde entschieden. Hypertext wird jetzt als

revolutionäre Veränderung betrachtet, nicht weniger radikal als jene, die

Gutenbergs Buchdruck bewirkte.

Für die bereitwillige Annahme von Hypertext in schulischen Arrangements

durch die oben genannten Institutionen darf man einen doppelten Grund ver-

muten: Hypertext appelliert an die Vorlieben und Vorurteile sowohl der kul-

turkonservativen wie der postmodernen Fraktionen. Auf die einen, die traditio-

nalistischen Abendlandsbewahrer und Bilderfeinde, wirkt die Vorstellung

beruhigend, dass die als Bedrohung empfundenen Entwicklungen im Bereich

der neuen Medien von einem Literarisierungsprozess begleitet werden: Die

surfenden Kinder lesen und schreiben wieder (vgl. Freyermuth 1999, 3).10

Die anderen wiederum, die Poststrukturalisten und Dekonstruktivisten

begeistert an den hypertextuellen Produkten, wie brav da ihre Lieblingsthesen

umgesetzt werden: Die rigide autoritäre Linearität eines Schultextes wird desta-

bilisiert, die Einheit des monolithischen Werkes aufgelöst, der Kreativitäts-

prozess enthierarchisiert, der passive Leser demokratisch zum Mitschöpfer

und Sinn(ko)produzenten befördert etc. Diese scheinbare Harmonie verschie-

dener Fraktionen wird in Zukunft noch weiter zu hinterfragen sein.

2. Hartnäckiger als die Hardware-Grenzen sind die Rezeptionslimits des

Menschen. Wenn Informationen nicht mehr diskret (privat und nichtveröf-

fentlicht) und linear, sondern mit hoher Dichte mit unzähligen Verflechtungen

angeboten werden, droht kognitive Entropie. Das ist die Rückseite der unbe-

grenzten Möglichkeiten, die Hypermedien verleihen: verloren zu gehen im

hyperspace (vgl. Bolz 1993, 219). Auf die Schule übertragen bedeutet das: Im

ziellosen Umherschweifen von z. B. Achtklässlern im Hypertext, im Reiz auf

230 | Andreas Hoffmann

10 Die Literarisierungshoffnungen der Bilderfeinde beruhen eventuell auf einem zen-

tralen Irrtum bei der Einschätzung von (historischen) Medienentwicklungen: Sie überse-

hen die notwendige Unterscheidung zwischen genuinen Elementen neuer Medien

(Bilder im Internet) von solchen, die akzidentiell sind (Textkultur, Literarisierung im

Internet) und im Zuge der Fortentwicklung durch andere, besser funktionierende

Verfahren ersetzt werden dürften. Wer in der Digitalisierung einen Trend zur Litera-

risierung hineinliest, nur weil die realexistierende Erscheinungsform zurzeit textzen-

trierte Formen begünstigt, pflegt die alte Hoffnung, das Wort könne die Gewalt der im-

mer schnelleren und derweil auch noch bunteren Bilder bannen.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


jeden Link zu klicken, steckt, was die Einführung in ein neues Medium und

Genre angeht, keine Lernhilfe, sondern eine Gefahr. Gerade bei thematischen

Einführungsphasen im Schulunterricht ist eine gewisse Steuerung durch

Lehrerinnen und Lehrer sinnvoll und unerlässlich. Schwächere Schüler dürfen

in dieser wichtigen Phase nicht mit einer auf Leser arbiträr wirkenden Gattung

ohne Zentrum mit der Aufgabe alleine gelassen werden, zu entdecken, was sie

nicht wissen. 

3. Aspekte der Manipulation: Hypertext- und Hyperfiction-Theoretiker ima-

ginieren, dass die Produkte interaktiv seien und die Schülerinnen und Schüler

als Leser ermächtigt werden, sich aktiv ihre eigenen Texte zu weben. Aber

erlauben Hypertext- und Hyperfiction-Produkte tatsächlich echte Partizipation?

Dass Schülerinnen und Schüler als Leser und Benutzer hier und da an vorge-

schriebenen Stellen klicken dürfen, befördert sie nicht zu Ko-Autoren des

Textes, sondern kann ihre Rolle auch auf die von Labormäusen in künstlichen

Labyrinths reduzieren.11

L I T E R ATUR

Baurmann, Jürgen; Weingarten Rüdiger: Internet und Deutschunterricht. In:

Praxis Deutsch. 158, November 1999, 17–26

Beetz, Sibylle: Beunruhigend beruhigende Botschaften. Erziehungswissenschaftliche

Glättungsversuche in konstruktivistischen Didaktikentwürfen. In: Zeitschrift

für Pädagogik 3/2000, 439–451

BSJB (Behörde für Schule Jugend und Berufsbildung, Hg.): Neues Lernen mit

Medien. Das Info-Magazin zum Projekt »Lernen mit neuen Medien«.

Hamburg 2000

Bildungskommission in NRW: Zukunft der Bildung – Schule der Zukunft. Berlin

1995

Bolz, Norbert: Am Ende der Gutenberg-Galaxis. Die neuen Kommunikations-

verhältnisse. München 1993

Freyermuth, Gundolf S.: Ein Nachruf auf die Hypertext-Bewegung. Mit einem

Ausblick auf die Rolle der Literatur im Zeitalter ihrer Digitalisierung (1999).

In: http://www.heise.de/tp/deutsch/inhalt/co/2756/1.html

Schulbildung und neue Medien | 231

11 Wirkliche Interaktivität läuft auf collaborative-writing-Projekte hinaus, auf

Chatgroups und E-mail-Austausch (vgl. Simanowski 1999, 16). Der theoretische Rück-

bezug einiger Hypertext-Theoretiker auf Roland Barthes’ Rede vom Tod des Autors

beruht auf einem Missverständnis: Während Barthes im Sinne der Rezeptionsästhetik

die Position des Lesers bei der Erzeugung des Textsinnes stärkte und die des Autors

schwächte, wird dies in der Hypertext-Debatte weniger auf die Interpretation als auf die

Zusammenstellung des Textes angewandt und damit der Faktor der Freiheit von der kon-

notativen Ebene auf die kombinatorische verschoben. Die heutigen Hypertexte arbeiten

mit precooked links und stehen für eine programmierte Intertextualität, die eher als

Bevormundung denn als Befreiung verstanden werden kann (vgl. Simanowski 1999, 35).

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 | Andreas Hoffmann

Lohmann, Ingrid: The Corporate Takeover of Public Schools. US-amerikanische

Kommerzialisierungskritik im Internet. In: Dies., Ingrid Gogolin (Hg.): Die

Kultivierung der Medien. Erziehungs- und sozialwissenschaftliche Beiträge.

Opladen 2000, 111–134

Maruca, Regina Fazio: Faszinierende Zeit. Die New Economy steckt voller Chancen

– und Gefahren. Wo liegt der Reiz, wie sieht die Zukunft aus? Eine Umfrage

unter Experten und Internetpionieren. in: [Fast Company] Wirtschaftswoche

40/2000 (28. November), 210–215

Mandl, Heinz u. a.: Gutachten zur Vorbereitung des Programms Systematische

Einbeziehung von Medien, Informations- und Kommunikationstechnologien

in Lehr- und Lernprozessen. Materialien zur Bildungsplanung und

Forschungsförderung. Bund-Länder-Kommission für Bildungsplanung und

Forschungsförderung. Heft 66. Bonn 1998

Oelkers, Jürgen: Reformpädagogik. Eine kritische Dogmengeschichte. Weinheim/

München 1996

Paul, Jean: Levana oder Erziehlehre. Paderborn 1963

Reble, Albert: Geschichte der Pädagogik. Stuttgart 1951

Schaumburg, Heike; Issing, Ludwig J.: Neues Lernen mit neuen Medien: Gestaltung

und Organisation von multimedial gestützten Lehr- und Lernprozessen in der

Schule. In: Wilfried Hendricks (Hg.): Neue Medien in der Sekundarstufe I und

II: Didaktik, Unterrichtspraxis. Berlin 2000, 104–120 

Sekiguchi, Reiko: Wandel der Bildung in der Informationsgesellschaft – am Beispiel

Japans. In: Ingrid Gogolin, Ingrid Lohmann (Hg.): Die Kultivierung der

Medien. Erziehungs- und sozialwissenschaftliche Beiträge. Opladen 2000,

S.75-96

Sennet, Richard: Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Kapitalismus. Berlin

1998 

Simanowski, Roberto: »McDonald’s of Education« oder: Technologie einer kon-

struktivistischen Weltsicht. Hypertext im Sprach- und Literaturunterricht

(2000). In: http://www.dichtung-digital.de/2000/Simanowski/10-Jan/

index.htm

Simanowski, Roberto: Literaturwissenschaft und neue Medien. Perspektiven einer

Ästhetik der digitalen Literatur (1999). In: http://www.dichtung-digital.de/

Simanowsky/5-Okt-99/index.htm.

Tenorth, Heinz-Elmar: Propädeutik und Reflexivität – Funktion und Lernorga-

nisation der Oberstufe (2000). In: http://lbs.hh.schule.de/oberstufe/

tagung/tenorth.html

Unruh, Thomas: Anytime Anywhere Learning. In: Forum zum Hamburger Refe-

rendariat (Hg. BSJB). 1/2000, 36–37

Wexler, Philip: Die Toyota-Schule. Ökonomisierung von Bildung und postmodernes

Selbst. In: Heinz Sünker, Heinz-Hermann Krüger (Hg.): Kritische

Erziehungswissenschaft am Neubeginn?! Frankfurt a. M 1999, 35–57

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Staatsbürgerrechte , Sozialstaat und Bildung

Sönke Abeldt

Der Aufsatz thematisiert das Verhältnis von Bildung zu einer Gesellschaft, die

sich als demokratischer Sozialstaat versteht. Der korporatistische oder konserva-

tive Typus des deutschen Sozialstaates (vgl. Esping-Andersen 1998) mitsamt sei-

nes Bildungssystems steht unter Druck. Die Diagnose lautet wie folgt (z. B.

Kaufmann 1997): Demographisch gerät der so genannte Generationenvertrag aus

dem Gleichgewicht; mit der Pluralisierung von Lebensstilen und der Individu-

alisierung von Orientierungen erodiert der kulturelle und soziale Background

sozialer Solidarität; und unter den Bedingungen der Globalisierung droht der

Nationalstaat seine Handlungsfähigkeit einzubüßen. Unter ökonomischen

Gesichtspunkten sticht die Erosion der für den hiesigen Sozialstaat geradezu

überlebenswichtigen Verknüpfung von Arbeit und Einkommen hervor, die vom

längst obsolet gewordenen Modell der Vollbeschäftigung getragen war (vgl.

Vobruba 2000). Um zu illustrieren, was es für das Bildungssystem bedeutet,

wenn der Sozialstaat unter Transformationsdruck gerät, bietet sich ein politik-

und institutionentheoretischer Zugriff an. Dessen Eckpunkte werden in diesem

Beitrag anhand der demokratietheoretischen Lesart des Sozialstaats und des

Staatsbürgerkonzeptes von Thomas H. Marshall sowie einer kurzen Darstellung

der bildungspolitischen Entwicklung skizziert. Die anschließende Sozialstaats-

Analyse zeigt sodann, wie das öffentliche Bildungsverständnis an der

Schnittstelle von Politik und (Arbeits-)Markt in eine fiskalpolitische und merito-

kratische Betrachtungsweise hineingezogen wird.

VER FA S S UNG SPO L I T I S CHE S S TA AT S BÜRGERMODE L L UND B I LDUNG

Marshalls Staatsbürgerkonzept und Grundgesetz

Die Kernvorstellung von politischer Modernität in den westlichen Demokratien

lässt sich wie folgt skizzieren: Die Mitgliedschaft in einer Gesellschaft soll in

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


einer Art Kontrakt geregelt werden, in dem sich die Menschen auf eine

Bürgerrolle einigen, die auf den Prinzipien von »natürlicher« Freiheit und

Gleichheit beruht. Der Status des Bürgers ersetzt den der Geburt, der Klasse,

des Geschlechts und des Standes. Formale Bürgerschaft bildet das Medium der

politischen Inklusion und ermöglicht außerdem soziale Mobilität. Entspre-

chend einer Trias von Thomas H. Marshall enthält das moderne Modell von

Staatsbürgerschaft drei Elemente: 

1. ein bürgerliches Element – das sind jene Rechte, »die notwendig sind, die

individuelle Freiheit zu sichern: Freiheit der Person, Redefreiheit, Gedanken-

und Glaubensfreiheit, Freiheit des Eigentums, die Freiheit, gültige Verträge

abzuschließen, und das Recht auf Gerichtsverfahren«,

2. ein politisches Element – »das Recht auf die Teilnahme am Gebrauch

politischer Macht« und

3. ein soziales Element – das »Recht auf ein Mindestmaß an wirtschaftlicher

Wohlfahrt und Sicherheit, über das Recht an einem vollen Anteil am gesell-

schaftlichen Erbe, bis zum Recht auf ein Leben als zivilisiertes Wesen entspre-

chend der gesellschaftlich vorherrschenden Standards« (Marshall 1992, 40).

Historisch ordnet Marshall die Entwicklung von Freiheitsrechten dem 18.

Jahrhundert zu, die politischen Rechte dem 19. Jahrhundert und die sozialen

Rechte dem 20. Jahrhundert (vgl. auch Parsons 1972). Die Abfolge der industri-

ellen, demokratischen und der Bildungsrevolution hat den Sozialstaat zu einem

Ensemble von Institutionen der Moderne werden lassen, deren Kennzeichen das

des pluralen Individualismus ist. Individualisierung wird in diesem Sinne durch

den Sozialstaat gefördert.1 In Deutschland blieb die Erfüllung des skizzierten

Staatsbürgerverständnisses freilich unvollständig. Dem Rechts- und Sozialstaat

fehlte bis zur Weimarer Verfassung und sodann ab 1933 das liberal-demokrati-

sche Element (vgl. Dahrendorf 1965). Im Grundrechtskatalog des Grundgesetzes

von 1949 scheinen zwei der drei Komponenten der Staatsbürgerschaft verankert

zu sein, nämlich die liberalen Freiheits- und die demokratischen Teilnahme-

rechte. Das dritte Element, die sozialen Teilhaberechte, hat das Grundgesetz

jedoch nicht explizit aufgenommen. Das deutsche »Bismarck«-Modell der Sozia-

lversicherungen mit seinem Äquivalenzprinzip entspricht nicht den grundsätzli-

chen normativen Vorstellungen von Marshall. Dessen Idee ist es, den Zugang zu

sozialen Rechten an die Mitgliedschaft zu einer Gemeinschaft zu koppeln. Das

deutsche Modell der Sozialversicherungen knüpft die materielle Einlösung sozia-

ler Rechte hingegen an die Präsenz auf dem Arbeitsmarkt. Dieser Unterschied

bedeutet jedoch nicht, dass das Grundgesetz sozialpolitisch neutral wäre oder

gänzlich abseits der Vorstellungen von Marshall stünde. Die Bundesrepublik be-

234 | Sönke Abeldt

1 Nach Lutz Leisering verleiht der Sozialstaat »individuelle soziale Rechte, die indivi-

duell angemeldet werden müssen. Leistungen müssen individuell genutzt und vielfach,

so im Fall von Sozialversicherungen im Beitragsverfahren, Ansprüche auch individuell

durch Vorleistungen erworben werden, erfordern also in jedem Fall Entscheidungen und

zurechenbares Handeln.« (Leisering 1999, 78)

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


schreibt sich in Art. 20 Abs. 1 GG als ein demokratischer und sozialer Bundes-

staat; Art. 28 Abs. 1 GG spricht von einem republikanischen, demokratischen und

sozialen Rechtsstaat. Beide Formulierungen integrieren wenigstens potenziell die

drei Elemente der modernen Staatsbürgerschaft. Sie bilden den äußersten ver-

fassungspolitischen Rahmen für weitere Ausgestaltungen und Auseinanderset-

zungen.

Bildungsentwicklung und Grundrechtsgeltung

In den vergangenen 30 Jahren hat sich das deutsche Bildungswesen dem libera-

len und dem politischen Element des Staatsbürgermodells unterworfen. Die

Forderung nach Grundrechtsgeltung und Demokratisierung setzte sich im

Bildungsbereich über politisch-administrative und juristische Entscheidungen

durch (vgl. hier und im Folgenden: Abeldt 2001).2 Dabei hat sich die Vorstellung

durchgesetzt, dass (zukünftige) Bürger in der Schule in einen direkten Kontakt

zur staatlichen Exekutive gelangen und gegen diese Freiheits- und

Teilnahmeansprüche anmelden können. Demokratisierung und Verrechtlichung

(Justizialisierung) wurden auf diese Weise die beiden Entwicklungspfade im

Bildungswesen seit den 60er und 70er Jahren. Die Verrechtlichung des Schulver-

hältnisses weitet den Geltungsbereich des Grundrechtskataloges der Verfassung

auf den Kontext organisierter Generationenverhältnisse im Bildungswesen aus.

Nicht nur Lehrern und Eltern, sondern auch Schülern dürfen Grundrechte dem-

nach nicht prinzipiell verweigert werden, nur weil sie in der Schule handeln (vgl.

Nevermann/Richter 1977; Schmidt 1970; als einer der Ersten wohl: Stein 1967).

Vornehmlich ist von dieser Entwicklung das politische Selbstverständnis der

Gesellschaft betroffen. Die Rechtskonflikte, die anhand der Formulierungen des

Grundgesetzes herausgelesen werden können, sind zuerst einmal politischer

Natur. Gegenüber dem Bildungswesen angemeldete Demokratisierungs-

ansprüche greifen nicht schon in die ökonomische Ordnung der Gesellschaft ein,

sondern ordnen erst einmal den schulpolitischen Kontext der Anerkennung, also

die rechtliche Beziehung zwischen Bürgern (Eltern, Schülern) und Staat (Schule,

Lehrern), nicht aber diejenige zwischen Bürgern und Ökonomie, Arbeitsmarkt

und Sozialversicherung. Demokratie ihrerseits beruht jedoch nicht nur auf der

Minimalbedingung, dass Bürger befähigt sind, öffentlich verabschiedete Gesetze

überhaupt erst zu lesen und dann zu verfolgen – ein absolutistisches Motiv des

18. und 19. Jahrhunderts (Leschinsky/Roeder 1976). Sondern Bürger sollen sich

Staatsbürgerrechte , Sozialstaat und Bildung | 235

2 Die Entwicklung hatte einen ihrer Ausgangspunkte im so genannten »Straf-

gefangenen-Urteil« des Bundesverfassungsgerichtes von 1972 (BVerfGE 33, 1), das das

»besondere Gewaltverhältnis« verabschiedete. In entsprechenden Gerichtsurteilen wurde

diese Entscheidung auf das Schulverhältnis übertragen (vgl. Sturm 1974; Fauser 1986, 78

ff.; Laaser 1980; Reuter 1980; Heußner 1984; Löhning 1973; Niehues 1980; außerdem:

Arbeitsgruppe Bildungsbericht 1994, v.a. 107 ff.; Heckel, Seipp 1976, 284 ff.; Hartmann-

Kurz 1997, 128 ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


in der demokratischen Zivilgesellschaft im öffentlichen Raum selbst über die »all-

gemeinen Angelegenheiten« informieren, sich an ihnen beteiligen und sich

selbst die Gesetze geben, unter denen sie leben wollen. So ist im Grundgesetz

zwar kein Recht auf Bildung positiviert, mit dem Grundrechtskatalog und der

Sozialstaatsformel ist aber das Programm festgelegt, dass jeder Bürger gleichbe-

rechtigt an der politischen und wirtschaftlichen Ordnung partizipieren können

soll (vgl. Abendroth 1978). Deshalb sind die drei Elemente der Staatsbürgerrolle,

das liberal-bürgerliche, das demokratisch-politische und das soziale, nur künst-

lich voneinander zu trennen. Marshall vertritt die These, dass die volle

Staatsbürgerschaft nicht allein in der Sicherheit der Bürger vor staatlicher Willkür

und ihrer Teilnahme an der politischen Willensbildung erfüllt wird, sondern erst

dann komplettiert ist, wenn dieser Zusammenhang kraft sozialer Rechte wohl-

fahrtsstaatlich unterfüttert und für alle Staatsbürger verallgemeinert wird. 

E INDR I NGEN VON GRUNDRE CH TEN I N DA S S CHU L V ERHÄ L TN I S
UND SO Z I A L E UNGLE I CHHE I T

Politische Modernisierung des Schulverhältnisses

Das Eindringen der liberalen Freiheits- und demokratischen Teilnahmerechte

in das Bildungswesen bewirkt eine politische Modernisierung des inneren und

äußeren Schulverhältnisses. Der Fortschritt beruht auf der Vorstellung, dass

die Bildung des Bürgers in einer liberalen Republik den Ideen der Freiheit und

Gleichheit folgen sollte (vgl. Dreeben 1980; Lenhardt 1996; Lenhardt/Stock

1997; Meyer 1977). Der Staatsbürger soll eine autonome Rolle gegenüber staat-

lichen Institutionen und deren Vertretern einnehmen können. Bildungs-

organisationen haben demnach für eine selbstbewusste und nach Gesichts-

punkten der (Wahl-)Freiheit geordnete Aneignung des Stoffes zu sorgen. Bil-

dung wird auf diese Weise zu einer mit individuell einklagbaren Rechts-

ansprüchen verbundenen Angelegenheit. Man könnte dabei eine Spielart des

normativen Individualismus vermuten, der das klassische Bildungsverständnis

– Bildung als Auseinandersetzung des (einzelnen) Menschen mit der äußeren

Natur, mit der eigenen Person und mit sozialen Regeln – in dafür vorgesehe-

nen Organisationen für einen breiten Personenkreis so rational wie möglich

gestaltet.

Mit der Übertragung einer demokratisch-rechtsstaatlichen Verfassung auf das

Schulverhältnis werden die Aneignung des und der Umgang mit dem Lernstoff

sowie die Pragmatik des Unterrichts jeweils formaler und damit gleichzeitig auch

individueller gestaltet. Dem liberalen Umgang zwischen Staatsbürgern kommen

die wissenschaftliche Ausbildung des Lehrers und die formale, kognitiv-morali-

sche Qualität von Unterrichtszielen und Inhalten entgegen (zum Zusammen-

hang zwischen Verrechtlichung und Professionalisierung: Abeldt 2001, 225 ff.).

236 | Sönke Abeldt

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ein auf argumentativen Prozessen beruhender wissenschaftlicher Pragmatismus

zieht mit der Idee von der »Wissenschaftsbestimmtheit sowohl der Lerninhalte

als auch der Vermittlung« (Strukturplan des Deutschen Bildungsrates von 1970, zit.

in Michael/Schepp 1993, 431) in die Schulen ein. In Konkurrenz zu diesem

Modell steht die neokonservative Absicht, den zugrunde liegenden formalen

Individualismus zugunsten konkreter Inhalte, einer hohen Anzahl von Fächern,

eines Kanons von Lebensselbstverständlichkeiten und »klarer« pädagogischer

(erzieherischer) Profile wieder einzuschränken (vgl. Lenhardt 1990 u. 1991). Das

Forum Mut zur Erziehung von 1978 darf als ein Vertreter dieser Absicht gelten.

Kritisiert wird gegen die Wissenschaftsorientierung des schulischen Lernens

ebenfalls, dass alltägliche Sozialerfahrungen und subjektive Gefühle aus dem

Unterricht verbannt würden, dass Lehrerhandlungen in Technik mutierten und

dass Wissenschaft und Technik »als Ideologie« (Habermas) ein rationales

Verhältnis zwischen Mensch und Natur verhinderten (vgl. Klemm u. a. 1985, 39

ff.). Schließlich wurde und wird Verrechtlichung häufig in Anlehnung an

Hellmut Beckers Kritik an der »verwalteten Schule« von 1954 oder an die Polemik

von Horst Rumpf gegen die »administrative Verstörung der Schule« von 1966 als

staatlich-bürokratische Gängelung kritisiert. Selbst wenn also erst demokratisch-

liberales Recht die am Schulwesen Beteiligten in ein modernes institutionelles

Verhältnis zueinander setzt, sind die »tief verwurzelten gegenseitigen Vorbehalte

der Disziplinen Recht und Pädagogik« (Fuchs 1997, 160) bis heute nicht aus-

geräumt. Die politische Modernisierung des Schulverhältnisses wird insgesamt

als ambivalent empfunden. Sie steht im Spannungsfeld von Demokratisierung vs.

Bürokratisierung einerseits und Verwissenschaftlichung bzw. Professionalisie-

rung vs. Technisierung andererseits.

Die Aktualität der Ungleichheit

Eine nicht nur auf die liberalen und politischen Grundrechte, sondern zusätz-

lich auf die sozialen Teilhaberechte bezogene Modernisierung des Schul-

wesens geht von der Vorstellung von einem offenen und für Klassengrenzen

durchlässigen Schulwesen aus. Die Diskussion über Ungleichheit fand erst-

mals vor dem Hintergrund der klassischen These statt, dass die Schule die

»primäre, entscheidende und nahezu einzige soziale Dirigierungsstelle für

Rang, Stellung und Lebens-Chancen des Einzelnen« darstelle (Schelsky 1957,

zit. n. Krais 1996, 120). Schulische Maßnahmen greifen nicht nur in die

»Rechtssphäre des Schülers« ein, wie es in einem Urteil des Oberverwaltungs-

gerichtes Münster 1975 zur Einhaltung des Rechtsstaatsprinzips im Falle der

zwangsweisen Entlassung eines Schülers von der Schule hieß (Juristenzeitung

1976, 273 f.). Sie betreffen auch die unmittelbaren »Lebenschancen« der

Betroffenen, kurzum: den Anspruch auf soziale Rechte bzw. die materiellen

Chancen, am sozialen Leben in der Gesellschaft gleichberechtigt teilzuneh-

men. Die Ungleichheitsdiskussion richtet sich deshalb auf die Kritik der

Staatsbürgerrechte , Sozialstaat und Bildung | 237

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Reproduktion von Klassenpositionen im und durch das Bildungswesen (vgl.

Krais 1996). Eine »Inkarnation aller Ungleichheit im Bildungssystem«

(Klemm u. a. 1985, 23) stellte bekannterweise das »katholische Arbeiter-

mädchen vom Lande« (bzw. aus dem Bayerischen Wald) dar, entsprechend der

Erfahrung, dass die Schule in den 50er und 60er Jahren regionale und askrip-

tive Disparitäten produzierte, durch die Kindern vom Land, Arbeiterkindern

und speziell Mädchen der Weg in die höheren Stufen des Bildungsystems

strukturell versperrt blieb. Im Vergleich zu diesem Negativ-Konstrukt3 charak-

terisieren Klemm, Rolff und Tillman die Ungleichheitsentwicklung im

Bildungswesen wie folgt: 

»Konfessionell bedingte Unterschiede sind bedeutungslos geworden, Mädchen haben – zumindest in allge-
meinbildenden Schulen – Jungen inzwischen überholt, regionale Unterschiede haben sich erhalten, soziale
Unterschiede bestehen wie eh und je, hinzugekommen sind die in der Bundesrepublik der sechziger Jahre
noch bedeutungslosen Unterschiede der Bildungschancen deutscher und ausländischer Kinder.« (Klemm u.a.
1985, 23) Und in einem Kommentar der Frankfurter Rundschau heißt es: »In den Schulen ist es beim
benachteiligten Mädchen geblieben, aus dem katholisch wurde muslimisch und aus dem Bayerischen Wald ein
vernachlässigter Stadtteil in Ballungszentren. Vor allem aber stimmt noch immer oder schon wieder der Satz,
daß die Schule Lebenschancen vergibt.« (Klassen-Bildung, Frankfurter Rundschau, 9. Dez. 1998, 3)

Nach Max Koch hat die Bildungsexpansion zwar dazu geführt, dass die jeweils

jüngeren Jahrgänge höhere Bildungsabschlüsse machen als die Generationen

zuvor. An der sozialen Zusammensetzung der Schülerschaft zeigen sich für Koch

allerdings »gravierende Unterschiede in den Bildungschancen« und eine »Zäh-

lebigkeit von Unterschieden der sozialen Herkunft in Bezug auf die Bildungs-

partizipation«: Ein Großteil der aus Arbeiterfamilien stammenden Kinder gehen

zur Hauptschule (1972: 80,1 %; 1989: 68,4 %). Außerdem besuchen Kinder aus

Familien, in denen der Familienvorstand einen Hauptschulabschluss hat, über-

wiegend ebenfalls die Hauptschule (1989: 62,8 %). Im Gymnasium sind hinge-

gen weitaus mehr Kinder von Eltern mit Abitur vertreten (1989: 54,1 %) als

Kinder von Eltern mit Hauptschulabschluss (13,3 %) oder Realschulabschluss

(32,6 %) (Koch 1994: 126–132). Auch Beate Krais stellt heraus, dass zwar die

238 | Sönke Abeldt

3 Zu den Gegenbildern eines durchlässigen Schulwesens zählt außerdem die sozio-

ökonomische Unterteilung der Bevölkerung in Typen von Menschen. Mit ihr verbunden

war z. B. die Forderung, die Schule müsse nach den Anforderungen der Industrie-

gesellschaft selegieren: denjenigen Einzelnen, der die Maschine konstruiere, von den

Wenigen, die sie reparieren, von den Vielen, die sie bedienen (so Heinrich Weinstock in

seinem Buch Realer Humanismus? von 1955). Weiterhin wäre die Einordnung der

Schülerschaft nach der Verteilung von Begabungen zu nennen. Karl Valentin Müller

unterschied in den 60er Jahren zwischen drei »Begabungstypen«, die dem dreigliedrigen

Schulsystem entsprechen sollten: 85 % der Schüler haben demnach eine »manuell-prak-

tische« Begabung und eigneten sich für die Volksschule, 10 % mit »praktisch-theoreti-

scher Begabung« gehörten auf die Mittel- bzw. Realschule, 5 % mit »theoretischer

Begabung« sollten auf das Gymnasium.

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bildungsbeteiligung durch alle Schichten hindurch generell höher geworden sei,

dass aber die Bildungsungleichheit nach der sozialen Herkunft immer »noch

sehr ausgeprägt« sei. Nach wie vor sei außerdem der Übergang von der Grund-

schule in die weiterführenden Schulen entscheidend für die Bildungskarriere des

Einzelnen (Krais 1996, 143). Die Diagnosen von sozialer Ungleichheit besitzen

demnach weiterhin eine Aktualität. Man darf eine Skepsis gegenüber der Erwar-

tung von Marshall hegen, dass sich die letzte der drei auf politischer Mitglied-

schaft beruhenden Formen der Staatsbürgerschaft – die sozialen Rechte – im

oder durch das Bildungswesen hinreichend durchgesetzt hat.

VERM I T T LUNG VON B I LDUNG DURCH DA S SO Z I A L V E R S I C HERUNG S S Y S T EM

Erwerbszentrierte Organisation sozialer Rechte und
Transformation des Sozialstaats

Marshalls Ansatz kann vorgeworfen werden, die drei Arten von Staatsbürger-

schaftsrechten als selbstevidente und evolutionäre Errungenschaften hinzu-

nehmen. Um einem falschen Optimismus vorzubeugen, sollte man dem Vor-

schlag von Tomas Englund folgen, die konkrete Interpretation und mögliche

Realisierung der liberalen Freiheits-, demokratischen Teilnahme- und sozialen

Teilhaberechte von »spezifischen historischen und gesellschaftlichen Kon-

texten« abhängig zu denken (Englund 1994, 229). In dem hier verhandelten

Zusammenhang bedeutet dies, die Unterschiede des Staatsbürgermodells zu

den gegenwärtigen Bedingungen der Sozialpolitik im Auge zu behalten. Denn

tatsächlich ist das bundesrepublikanische Sozialrecht ja nicht als unbedingt

geltendes Anrecht institutionalisiert, wie es bei Marshall vorgesehen ist. Ein

Beispiel: 

»Bei der Gewährung von bedürftigkeitsorientierten Leistungen – wie Arbeitslosenhilfe und Sozialhilfe – wird
der Empfänger dieser sozialen Rechte in einen Status minderen Rechts versetzt: Seine Leistungsgewährung
wird von Bedürftigkeitskriterien abhängig gemacht, von einem unbedingten Rechtsanspruch auf eine sozial-
staatliche Leistung ist allein ein Recht zum Zugang zu einer Leistung geworden.« (Rüb 1998, 342) 

Heiner Ganßmann hat Marshalls Idee der Gleichrangigkeit von bürgerlichen,

politischen und sozialen Rechten entsprechend der faktischen Bedingungen

kritisiert, unter denen eine Konkretisierung des Sozialrechts stattfindet.

»Soziale Rechte übersetzen sich in Ansprüche auf staatlich gewährte Sach-, Dienst- oder Geldleistungen (es
handelt sich also um Leistungsrechte). Die Möglichkeit des Staates, solche Leistungen zu gewähren, sind jedoch
abhängig von der allgemeinen Wirtschaftsentwicklung. Wegen dieser nicht aufhebbaren Abhängigkeit können
soziale Rechte nicht mit derselben Absolutheit gewährt werden wie Menschen- und Bürgerrechte.« (Ganßmann
1993, 391) 

Staatsbürgerrechte , Sozialstaat und Bildung | 239

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Einlösung eines Rechtes auf soziale Sicherheit ist demnach an die Organi-

sation und die Hilfsmittel des Staates geknüpft. Aus dem Unterschied von poli-

tischen und sozialen Rechten, der Abhängigkeit letzterer von einem kapitalisti-

schen Produktionszusammenhang folgert Ganßmann, dass ein sich auf

Mitgliedschaft stützendes Sozialsystem weniger stabil ist als ein »formal-ratio-

nales« (Max Weber) Versicherungssystem, das nach Kriterien der Berechen-

barkeit gesteuert wird und auf der Verknüpfung von Leistungen und Gegen-

leistungen, Ansprüchen und Anspruchserfüllung beruht. Ganßmann hat hier

jene »bismarcksche« Konstruktion eines Sozialversicherungssystems im Auge,

das den Zugang zu sozialen Ansprüchen an ein konstruiertes Äquivalenzprin-

zip knüpft. Wie bereits erwähnt, liegt dem Sozialstaat in Deutschland dieses

Prinzip zugrunde. Die Konkretisierung sozialer Rechte wird von den Sozial-

versicherungen vorgenommen. Darunter fallen »umfassende, aber kategoriell

getrennte, auf die Statussicherung verschiedener Berufsgruppen abzielende

Systeme mit überwiegender Beitragsfinanzierung« (Alber 1991, 637). Das Äqui-

valenzprinzip übersetzt die Höhe und die Dauer individueller Beiträge in das

Leistungsniveau der Versicherung. Eine Übersetzung sozialer Rechte in eine

Versicherungskonzeption scheint einen großen Vorteil zu haben: Die

Versicherung ist »reine Technik, mathematisches Kalkül« und »per definitionem

nicht kontingent, also nicht demokratisch gestaltbar« (Rüb 1998, 327). Eine

Stärkung des Äquivalenzprinzips zwischen Beitrag und Leistung in der

Sozialversicherung impliziert »eine Immunisierung der Sozialversicherung

gegenüber den Kontingenzen des politischen Prozesses« (Rüb 1998, 346). Die

Verknüpfung der Gewährung und Höhe von Lohnersatzleistungen mit zuvor

auf dem Arbeitsmarkt erworbenen Ansprüchen scheint daher moralisch und

kognitiv anspruchslos (Offe 1990, 185).

Indes wäre der Staat nach dem Vorbild der Versicherung gegen soziale und

ökonomische Lebensrisiken falsch verstanden. Die soziale Sicherung ist poli-

tisch motiviert, die Beziehung zwischen Versicherer und Versichertem ist

variabel gestaltet und deshalb für den Versicherten nicht risikolos. Das zeigt

sich nicht nur daran, dass politische Akteure auf die »Töpfe« der Kassen

zugreifen oder dass Beitragssätze und -umfänge aus politischem Kalkül modi-

fiziert werden, ohne dass dem eine Leistungsveränderung entsprechen muss.

Es zeigt sich auch daran, dass das System zudem auf gesetzlichem Zwang

beruht, gleichwohl an privatrechtliche Arbeitsverträge gekoppelt ist. Sozial-

versicherungen diesen Zuschnitts inkludieren obligatorisch eine bestimmte

Bevölkerungsgruppe: die Erwerbsbevölkerung. Der ökonomische Status –

nicht der politische wie die Staatsbürgerschaft – entscheidet über die Ver-

teilung sozialrechtlicher Befugnisse und darüber, wer am Sozialversicherungs-

spiel teilnehmen darf. Darüber hinaus vermitteln Sozialversicherungen der

Erwerbsbevölkerung den Eindruck, kraft einer zuvor abgelieferten Leistung auf

dem Arbeitsmarkt im »Risiko«-Fall der Nicht-Erwerbsfähigkeit eigens »erwor-

bene« Sozialzahlungen zu bekommen – also das, was ihr als Arbeitsbevöl-

240 | Sönke Abeldt

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


kerung »zusteht« und jenem, der nicht auf dem Arbeitsmarkt präsent war, aber

nicht. Dieses »lohnarbeitszentrierte« (Vobruba 1990) oder »beschäftigungsfi-

xierte« (Lessenich 1998) System kann ökonomisch induzierte Entwicklungen

im Rahmen der Technik des Äquivalenzprinzips allerdings nur unzureichend

auffangen (vgl. auch Abeldt 2000). Die neueren Diskussionen über den

Sozialstaat stellen deshalb dessen »Krise«, »Abbau« oder »Umbau« in den

Vordergrund. Einer Phase der Expansion und des Ausbaus des Sozialstaats

folgte spätestens mit den ökonomischen Krisen der 70er Jahre eine

Kehrtwendung zu einer Transformation des Wohlfahrtsstaates, die das Thema

finanzpolitische Konsolidierung kraft Sozialabbau auf die Tagesordnung

brachte (im internationalen Vergleich: Borchert 1995, 210; Schmid 1999).

Sozial(versicherungs)politik orientiert ihre Programme dabei nicht an lebens-

weltlichen Erfahrungen, sondern ihr geht es vorrangig und in durchaus inkre-

mentalistischer Weise um die fiskalpolititische Sicherung der (Logik der)

Versicherung, die sich mit sukzessive durchgesetzten liberalen Entlastungs-

und Privatisierungsstrategien bestens verträgt.

Auch in der bildungspolitischen Diskussion ist das »Machbarkeits-Ideal«,

von dem reformerische Anstrengungen noch in den 60er und 70er Jahren aus-

gingen, einer Desillusionierung gewichen. Der Implementation von bildungspo-

litischen Programmen und Entscheidungen stellen sich offenbar Widerstände

entgegen, die ihrerseits zum Thema in der politischen Arena gemacht werden

und von denen sich die Problemperzeptionen und Entscheidungspfade beein-

flussen lassen. Bildungspolitische Entscheidungen beziehen sich zumeist auf

eine ökonomische Problemerfassung. Gegenwärtig scheint die hohe Ver-

schuldung der öffentlichen Haushalte den politischen Handlungsspielraum zu

verkleinern. Entscheidungsträger geben vor, dass dieser Rahmen ihnen »unpo-

puläre« Maßnahmen aufzwinge. Man kann bei dieser Problemwahrnehmung

feststellen, dass bildungsökonomische Argumente die öffentliche Diskussion

über die Rechtsstaatlichkeit und Demokratisierung der Schule überlagern. Dies

ist auch dadurch bedingt, dass sich Bildungspolitik als nur eine von mehreren

Policies im Konzert der öffentlichen Angelegenheiten behaupten und in politi-

schen Kämpfen um knappe Mittel gegen jeweils andere Prioritäten durchsetzen

muss.

Verlagerung der bildungsökonomischen Problemwahrnehmung
und Bedarfsanmeldungen der Ökonomie

Die unter Transformationsdruck entwickelte austeritätspolitische Strategie der

Sicherung der Sozialversicherung kann im Endeffekt nur gelingen, wenn der

Übergang von der Gruppe der nicht-aktiven in diejenige der aktiven Er-

werbsbevölkerung möglichst ohne lange »Wartezeiten« geregelt wird. Bildung

benötigt aber Zeit, ist kostenintensiv, und ihre Förderung scheint daher unter

der kurzfristig jeweils notwendigen »Suche nach Ressourcen und Finanzie-

Staatsbürgerrechte , Sozialstaat und Bildung | 241

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


rungskonzepten« (vgl. Böttcher u. a. 1997) als wenig opportun. Es zeichnet sich

in diesem Zusammenhang eine verteilungspolitische Pointe ab, die die

Vertreter eines öffentlich finanzierten Bildungswesens und einer möglichst

langen Ausbildung in staatlichen Einrichtungen in die Enge drängt: 

»In den vorhergehenden Perioden neigte man mehr zu dem Nachweis, dass die notwendige Demokratisierung
des Zugangs zum Studium einen immer höheren Anteil der öffentlichen Finanzierung, ja sogar eine
ausschließlich öffentliche Finanzierung erfordere. Das nahezu vollständige Monopol der öffentlichen
Finanzierung hat jedoch nicht zu den erwarteten Ergebnissen im Hinblick auf die Chancengleichheit und
Gerechtigkeit geführt. So ließ sich unter anderem beobachten, dass Heranwachsende und Auszubildende
ohnehin schon sozial favorisierter Klassen in unangemessenen hoher Weise von der öffentlich finanzierten
Bildung profitierten.« (Ovriel 1994, 141) 

Fragerichtung und Problemwahrnehmung haben sich also verlagert: von der

Anprangerung der Reproduktion sozialer Ungleichheit im Bildungswesen hin

zur Kritik des Staatsversagens. Der Staat erscheint als unfähig, Finanzie-

rungsengpässe zu beheben, und die Verteilungseffekte seiner Maßnahmen

erscheinen außerdem nicht nur als ineffizient, sondern als ungerecht. Der

Markt bietet sich dieser Problemwahrnehmung wie automatisch als Lösung an.

Eine Folge dieser Wahrnehmung besteht darin – so scheint es -, dass sich

das Bildungswesen gegenwärtig verstärkt mit Bedarfsmeldungen von Unter-

nehmen auseinander zu setzen hat. In Wirklichkeit sind solche Bedarfs-

meldungen der Normalfall. Sie erwachsen nicht aus der Wahrnehmung einer

fiskalischen Krise, sondern entsprechen ganz generell der Logik eines leis-

tungsorientierten Berechtigungswesens.4 Ökonomische Erwartungen an Lehr-

inhalte sind jedoch widersprüchlich, da sie aus den divergierenden Interessen

einzelner Unternehmer und Branchen erwachsen. Die Verbände selbst können

sich allein auf Minimalvorstellungen einigen, etwa »Flexibilität«, »lebenslan-

ges Lernen«, »Mobilität« usf. Solche Formeln sind jedoch zu unspezifisch, um

in konkrete und im schulischen Raum handhabbare Lernziele und didaktische

Maßnahmen umgesetzt zu werden (Offe 1975). Deshalb setzen sich ökonomi-

sche Bedarfsmeldungen, sofern sie über das Lernen basaler Kulturtechniken

(Lesen, Rechnen, Schreiben) hinausgehen, in der allgemeinen Schule nicht

unmittelbar durch: Was in der Schule gelernt und gelehrt wird, kann am Ende

nicht allein ökonomischen Forderungen zugeordnet werden, sondern ent-

spricht vielmehr politischen Prioritäten und Erwartungen an Bildung.

242 | Sönke Abeldt

4 So z. B. Robert Dreeben: »die höheren Bildungsinstitutionen und die Arbeitgeber

wollen wissen, was der Einzelne zu leisten vermag und verlangen von der Schule, dies

herauszufinden. Obwohl also die Schule den Schülern Gelegenheit bietet, Erfahrungen

in kooperativen Situationen zu sammeln, ist es letztlich doch die individuelle

Beurteilung, die zählt.« (Dreeben 1980, 67)

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bildungsverhalten und Arbeitsmarkt

Ebenso wie die Bedarfsmeldungen der Ökonomie so unkoordiniert daherkom-

men, dass sich mit ihnen keine Schule machen lässt, divergieren die Hand-

lungsstrategien der Bildungsnutzer, die auf dem Arbeitsmarkt untereinander

einem Konkurrenzdruck ausgesetzt sind. Wie oben erwähnt, knüpft ein

arbeitszentriertes Sozialversicherungssystem die Gewährung sozialer Rechte

im Unterschied zu einem auf bürgerliche Mitgliedschaft beruhenden

Arrangement an die Erwerbsarbeit. Die Rolle von Bildung in einem solchen

System ist nicht als ein Selbstzweck anerkannt. Bildung wird im Bezug zum

Arbeitsmarkt verortet, also in Relation zu Erfolg oder Misserfolg von Akteuren

im sozioökonomischen »Marktkampf« (Weber 1980, 440). Bildung gilt daher

als eine Strategie zur Verbesserung der jeweiligen Chancen auf dem Arbeits-

markt. 

Entsprechend weist Krais darauf hin, dass der Zusammenhang von Bildung

und Statuserwerb »meritokratischer«, also verstärkt nach Gesichtspunkten von

Leistung und Verdienst, geregelt werde (Krais 1996, 143). Diese Vorstellung

von Bildung wird durch eine Umfrage von Heiner Meulemann indirekt

gestützt: Bildungsnutzer verstehen Bildung einerseits als ein angemessenes

Mittel, um berufliches Weiterkommen auf dem Arbeitsmarkt zu gewährleis-

ten; andererseits äußern sie aber auch eine Skepsis, ob die Realisierung von

Chancengleichheit in der und durch die Schule überhaupt ermöglicht wird

(Meulemann 1982). Die Umfrage zeigt, dass eine allgemein geteilte Erwartung

(Bildung bedeutet persönlichen Erfolg) subjektiv auch enttäuscht werden kann

und dafür eine hinreichende Erklärung gesucht wird (Schule verbaut

Bildungschancen). Bildung als Anspruch ist in einen von Erwartungen gepräg-

ten Wissens- und Kommunikationshorizont eingebettet, den Kreckel als

Leistungsideologie bezeichnet: 

»Die Qualifikation eines Individuums soll in eine entsprechende berufliche Position konvertierbar sein, die
berufliche Position soll mit einem ihr angemessenen Einkommen ausgestattet sein – so will es die Leistungs-
ideologie. Ihr entspringt die ›meritokratische Triade‹ von Bildung, Beruf und Einkommen.« (Kreckel 1997, 97) 

Diese meritokratische Verbindung von Bildung und Einkommen stellt einen

(institutionell gestützten) Erwartungshorizont dar, dessen Erfüllung nicht

schon für jeden einzelnen Bildungsnutzer sicher ist. Erwerbsbiografien er-

scheinen nicht nur individualisiert, sondern auch zutiefst unsicher (vgl. Bonß

1999). Aus Sicht des Einzelnen bieten sich bei seinen Bemühungen, den all-

gemeinen Erwartungsdruck zu erfüllen, Anschluss an die Arbeitsmarkt-

entwicklung zu finden und dabei in das Sozialversicherungsarrangement

inkludiert zu werden, ganz widersprüchliche Anforderungen. Auf dem

Arbeitsmarkt – der zentralen Institution also, die die Allokation von Ein-

kommen und Arbeitsplätzen bewerkstelligt – werden Bildungsabschlüsse nach

Staatsbürgerrechte , Sozialstaat und Bildung | 243

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ihrer Kompatibilität mit der Art der Verwendung von Arbeitskraft honoriert.

Der einzelne Arbeitskräfteanbieter muss sich zum einen spezialisieren, um im

Konflikt um Arbeitsmarktchancen ein eigenes Profil zu gewinnen, sich so

gegen jeweils andere Anbieter durchzusetzen und den Anschein zu erwecken,

für eine bestimmte Tätigkeit unentbehrlich zu sein. Zum anderen dürfen seine

Bildungs- und Weiterbildungsstrategien nicht so speziell sein, dass sie nur auf

ein Unternehmen und dessen Anforderungen »passen«. Bildung darf ebenfalls

nicht so allgemein sein, dass sie an Einstellungskriterien von Unternehmen

vollends vorbeigeht. Sie wäre dann für den Einzelnen zum Zweck der

»Vermarktung« seiner Arbeitskraft nicht mehr verwertbar, also wertlos. Die

Anforderungen, die über die sozioökonomische Ordnung an die Bildung der

einzelnen »Arbeitskraftunternehmer« (Pongratz/Voß 1998) gestellt werden,

sind ohne (innere und äußere) Konflikte und (persönliche und soziale) Kosten

kaum zu bewältigen. Kurzum, der »Preis« der sozialversicherungspolitischen

Vermittlung und ökonomischen Verkürzung der Bürgerrolle wird auf die

Bildungsbemühungen des Einzelnen abgedrängt.

S CH LU S S

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die Bildungsorganisation nicht nur

die kulturellen Vorstellungen darüber normiert, welche politische Beziehung

der Bürger zu Staat und Gesellschaft einnehmen soll. Zudem macht die Skizze

der Bildungsentwicklung deutlich, dass Bildungsverhalten und Bildungs-

organisation von politisch-administrativen Entscheidungen und ökonomischen

Entwicklungen abhängen. Bildung ist rechtsstaatlich eingebunden, aber kein

soziales Anrecht geworden, das Gleichheit verbürgt. An Bildung und Bildungs-

organisation werden – nachdem in der Phase der Bildungsexpansion ihre öko-

nomische Relevanz herausgestellt wurde – individuelle Erwartungen herange-

tragen. Systematisch sei bemerkt, dass Marshalls Idee der Herstellung sozialer

Gleichheit durch Bildung offenbar zu optimistisch war. Sein Konzept berück-

sichtigt unter anderem zu wenig, dass soziale Institutionen von sich aus

Selektivitäten generieren – und dies gerade dann, wenn der Sozialstaat unter

Druck gerät. Die sozialstaatliche Transformation findet sich im Bildungswesen

als Evozierung des Leistungsgedankens wieder: Bildung wird als individuelle

Veranstaltung auf einem Markt gesehen. Diese ökonomisierte und individuali-

sierte Wahrnehmung von Bildung lässt sich aus der austeritätspolitischen

Sozialpolitik erklären, die die Triade von Arbeit, Einkommen und Bildung

umso enger knüpft, je mehr das Sozialversicherungssystem fiskalisch abgesi-

chert werden muss. 

Diese Individualisierung von Bildung findet auf zwei Ebenen statt: erstens

auf der Ebene der allgemeinen Bildungsvorstellungen und der Erwartungen,

die an Bildung gesetzt werden; zweitens auf der Ebene der politischen Ent-

244 | Sönke Abeldt

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


scheidungen bezüglich der Bereitstellung eines allgemeinen Bildungswesens.

Bildungspolitik unterliegt genauso wie Sozialpolitik dem Trend fiskalpoliti-

scher Überlegungen. Die vor dem Hintergrund der Austeritätspolitik ange-

wendeten bildungspolitischen Instrumente sind: die Auslagerung von

bestimmten Fächern aus der Schule in den außerschulischen Sektor, die quan-

titative Reorganisation des Lehrer-Schüler-Verhältnisses, die sukzessive

Einführung einer partiellen Beteiligung der Bildungsnutzer an den Kosten

ihrer Ausbildung sowie personalpolitische und pensionsbezogene Strategien.

Es stellt sich darüber hinaus die Frage, wie sich die Inhalte von Bildung v. a. in

den allgemeinen Schulen ändern. Es könnte z. B. sein, dass sich schulische

Curricula in naher Zukunft allein auf die so genannten »harten« und für »not-

wendig« gehaltenen Unterrichtsfächer wie Mathematik, Naturwissenschaften,

Deutsch und zwei Fremdsprachen konzentrieren, während der Unterricht der

»weichen« Fächer (Sport, Musik, Kunst) beispielsweise außerschulischen

Einrichtungen wie Vereinen überlassen wird (vgl. Budde/Klemm 1994).

Hinsichtlich dieser Fächer sind dann regionale und lokale Disparitäten nicht

auszuschließen. Ob und inwieweit der verfassungspolitische Zusammenhang

von politischen und sozialen Rechten sowie die in der Schule gepflegte Rolle

des Kindes als Grundrechtsträger betroffen sind und ob damit die Rückkehr zu

einem patriarchalischen Modell von Bildungsprozessen (also etwa zu einem

festen Bildungskanon) verbunden ist, sind Fragen, die zu verhandeln anstehen.

L I T E R ATUR

Abeldt, Sönke: Ökonomische und sozialpolitische Kontexte der Anerkennung. In:

Sönke Abeldt u. a. (Hg.): »… was es bedeutet, verletzbarer Mensch zu sein«.

Erziehungswissenschaft im Gespräch mit Theologie, Philosophie und

Gesellschaftstheorie. Mainz 2000, 246–255

Abeldt, Sönke: Erziehung – Moral – Recht. Moralische Spannung und institutio-

nelle Vermittlung des Erzieherhandelns. Münster u.a. 2001

Abendroth, Wolfgang: Der demokratische und soziale Rechtsstaat als politischer

Auftrag. In: Mehdi Tohidipur (Hg.): Der bürgerliche Rechtsstaat. Frankfurt

a. M. 1978, 265–289

Alber, Jens: Sozialstaat/Wohlfahrtsstaat. In: Dieter Nohlen (Hg.): Wörterbuch

Staat und Politik. München 1991, 636–645

Arbeitsgruppe Bildungsbericht am Max-Planck-Institut für Bildungsforschung:

Das Bildungswesen in der Bundesrepublik Deutschland. Strukturen und

Entwicklungen im Überblick. Reinbek bei Hamburg 1994

Böttcher, Wolfgang u. a. (Hg.): Wege zu einer neuen Bildungsökonomie. Pädagogik

und Ökonomie auf der Suche nach Ressourcen und Finanzierungskonzepten.

Weinheim/München 1997

Staatsbürgerrechte , Sozialstaat und Bildung | 245

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bonß, Wolfgang: Wie normal sind Erwerbsverläufe? In: Siegfried Lamnek, Jens

Luedtke (Hg.): Der Sozialstaat zwischen »Markt« und »Hedonismus«?

Opladen 1999, 213-230

Borchert, Jens: Die konservative Transformation des Wohlfahrtsstaates. Frankfurt

a. M./New York 1995

Budde, Hermann; Klemm, Klaus: Zur Entwicklung der Bildungsfinanzierung:

Stagnierende Bildungsausgaben – Privatisierung – Aufgabenreduzierung. In:

Hans-Günter Rolff u. a. (Hg.): Jahrbuch der Schulentwicklung. Bd. 8.

Weinheim/München 1994, 99–123

Dahrendorf, Ralf: Gesellschaft und Demokratie in Deutschland. München 1965

Dreeben, Robert: Was wir in der Schule lernen. Frankfurt a. M. 1980

Englund, Tomas: Pädagogische Diskurse und die Konstitution von Öffentlichkeit.

In: Heinz Sünker u.a. (Hg.): Bildung, Gesellschaft, soziale Ungleichheit.

Frankfurt a. M. 1994, 226–245

Esping-Andersen, Gøsta: Die drei Welten des Wohlfahrtskapitalismus. Zur

Politischen Ökonomie des Wohlfahrtsstaates. In: Stephan Lessenich, Ilona

Ostner (Hg.): Welten des Wohlfahrtskapitalismus. Der Sozialstaat in verglei-

chender Perspektive. Frankfurt a. M./New York 1998, 19–56.

Fauser, Peter: Pädagogische Freiheit in Schule und Recht. Weinheim/Basel 1986

Fuchs, Jochen: Pädagogik und Recht. In: Armin Bernhard, Lutz Rothermel

(Hg.): Handbuch Kritische Pädagogik. Weinheim 1997, 159–172

Ganßmann, Heiner: Sind soziale Rechte universalisierbar? In: Zeitschrift für

Soziologie 5/1993, 385–394

Hartmann-Kurz, Claudia: Grundrechte in der Schule. Studien- und Übungsunter-

lagen für angehende und praktizierende Lehrerinnen und Lehrer. Verständnis

und Wissen von Studentinnen und Studenten für das Lehramt an Grund- und

Hauptschulen in Bezug auf ihr Berufsfeld. Stuttgart 1997

Heckel, Hans; Seipp, Paul: Schulrechtskunde. Neuwied/Darmstadt 1976

Heußner, Hermann: Verfassungsrechtliche Notwendigkeit eines Schulgesetzes?

Vorbehalt des Gesetzes und Wesentlichkeitstheorie. In: Ulrich O. Sievering

(Hg.): Schulrecht – Schulpraxis. Schule in der Bundesrepublik Deutschland

und der demokratische Rechtsstaat als Grenze pädagogischen Handlungs-

spielraums. Frankfurt a. M. 1984, 92–103

Kaufmann, Franz-Xaver: Herausforderungen des Sozialstaates. Frankfurt a. M.

1997

Klemm, Klaus u. a.: Bildung für das Jahr 2000. Bilanz der Reform, Zukunft der

Schule. Reinbek bei Hamburg 1985

Koch, Max: Vom Strukturwandel einer Klassengesellschaft. Theoretische Diskussion

und empirische Analyse. Münster 1994

Krais, Beate: Bildungsexpansion und soziale Ungleichheit in der Bundesrepublik

Deutschland. In: Axel Bolder u.a. (Hg.): Die Wiederentdeckung der

Ungleichheit, Jahrbuch ‘96 Bildung und Arbeit. Opladen 1996, 118–146

246 | Sönke Abeldt

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kreckel, Reinhard: Politische Soziologie der sozialen Ungleichheit, Frankfurt

a. M./New York 1997

Laaser, Andreas: Die Verrechtlichung des Schulwesens. In: Max-Planck-Institut für

Bildungsforschung: Bildung in der Bundesrepublik Deutschland. Daten und

Analysen. Bd. 2. Stuttgart 1980, 1343–1375

Leisering, Lutz: Der Sozialstaat in der »zweiten Moderne«. Ambivalenzen und

Zukunftsperspektiven des neuzeitlichen Individualisierungsprozesses. In:

Siegfried Lamnek, Jens Luedtke (Hg.): Der Sozialstaat zwischen »Markt«

und »Hedonismus«? Opladen 1999, 75–92

Lenhardt, Gero: Leistungsfähigkeit und Grundlagen neokonservativer Bildungs-

politik. In: Fritz-Ulrich Kolbe, Volker Lenhart (Hg.): Bildung und Aufklä-

rung heute. Bielefeld 1990, S. 137-148

Lenhardt, Gero: Bildungspolitik und Schulentwicklung in der BRD. In: Bernhard

Blanke, Hellmut Wollmann (Hg.): Die alte Bundesrepublik. Kontinuität und

Wandel. Leviathan-Sonderheft 12. Opladen 1991, 389-408

Lenhardt, Gero: Bürgerlicher Universalismus und staatliche Schule. In: Recht der

Jugend und des Bildungswesens 3/1996, 300-308

Lenhardt, Gero; Stock, Manfred: Bildung, Bürger, Arbeitskraft. Schulentwicklung

und Sozialstruktur in der BRD und der DDR. Frankfurt a. M. 1997

Leschinsky, Achim; Roeder, Peter Martin: Schule im historischen Prozeß. Zum

Wechselverhältnis von institutioneller Erziehung und gesellschaftlicher

Entwicklung. Stuttgart 1976

Lessenich, Stephan: Die Strategie der Schnecke: Soziale Sicherung nach der

Vollbeschäftigung. In: Kai Eicker-Wolf u. a. (Hg.): Die arbeitslose Gesellschaft

und ihr Sozialstaat. Marburg 1998, 235–247

Löhning, Bernd: Der Vorbehalt des Gesetzes im Schulverhältnis. Berlin 1974

Marshall, Thomas H.: Bürgerrechte und soziale Klassen. Zur Soziologie des Wohl-

fahrtsstaates. Frankfurt a. M./New York 1992

Meulemann, Heiner: Bildungsexpansion und Wandel der Bildungsvorstellungen

zwischen 1958 und 1979: Eine Kohortenanalyse. In: Zeitschrift für

Soziologie 3/1982, 227–253

Meyer, John W.: The Effects of Education as an Institution. In: American Journal

of Sociology 1/1977, 55–77

Michael, Berthold; Schepp, Heinz-Hermann (Hg.): Die Schule in Staat und

Gesellschaft. Dokumente zur deutschen Schulgeschichte im 19. und 20.

Jahrhundert. Göttingen/Zürich 1993

Nevermann, Knut; Richter, Ingo (Hg.): Rechte der Lehrer, Rechte der Schüler,

Rechte der Eltern. München/Zürich 1977

Niehues, Norbert: Der Vorbehalt des Gesetzes im Schulwesen. Eine Zwischen-

bilanz. In: Deutsches Verwaltungsblatt 12/1980, 465–471

Offe, Claus: Bildungssystem, Beschäftigungssystem und Bildungspolitik – Ansätze

zu einer gesamtgesellschaftlichen Funktion des Bildungssystems. In: Heinrich

Staatsbürgerrechte , Sozialstaat und Bildung | 247

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 | Sönke Abeldt

Roth, Dagmar Friedrich (Hg.): Bildungsforschung. Probleme – Perspektiven

– Prioritäten. Stuttgart 1975, 215–252

Offe, Claus: Akzeptanz und Legitimität strategischer Optionen in der Sozialpolitik.

In: Christoph Sachße, H. Tristam Engelhardt (Hg.): Sicherheit und

Freiheit. Zur Ethik des Wohlfahrtsstaates. Frankfurt a. M. 1990, 179–202

Ovriel, François: Stand der Forschung im Bereich der Bildungsökonomie.

Allgemeine Übersicht und fanzösische Situation. In: Dietrich Benner, Dieter

Lenzen (Hg.): Bildung und Erziehung in Europa. Zeitschrift für Pädagogik.

32. Beiheft. Weinheim/Basel 1994, 135–148 

Parsons, Talcott: Das System moderner Gesellschaften. München 1972

Reuter, Lutz-Rainer: Bildung zwischen Politik und Recht. Zur Parlamentarisie-

rung, Bürokratisierung und Justizialisierung im Bildungssystem. In: Rüdiger

Voigt (Hg.): Verrechtlichung. Analysen zu Funktion und Wirkung von

Parlamentarisierung, Bürokratisierung und Justizialisierung sozialer, politi-

scher und ökonomischer Prozesse. Königstein/Ts. 1980, 116–136

Rüb, Friedbert W.: Versicherungsprinzip und soziale Gerechtigkeit. In: Siegfried

Blasche, Diether Döring (Hg.): Sozialpolitik und Gerechtigkeit. Frankfurt

a. M./New York 1998, 314–355

Schmid, Josef: Wohlfahrtsstaaten im internationalen Vergleich: One Bad Way? In:

Siegfried Lamnek, Jens Luedtke (Hg.): Der Sozialstaat zwischen »Markt«

und »Hedonismus«? Opladen 1999, 93–114

Schmidt, Lothar: Ist die Schulverwaltung rechtsstaatlich? In: Johannes Beck,

Lothar Schmidt (Hg.): Schulreform oder Der sogenannte Fortschritt. Frank-

furt a. M. 1970, 47–51

Stein, Ekkehart: Das Recht des Kindes auf Selbstentfaltung in der Schule.

Verfassungsrechtliche Überlegungen zur freiheitlichen Ordnung des Schul-

wesens. Neuwied u. a. 1967

Sturm, Gerd: Die Schule im Rechtsstaat. Neue Aspekte aus dem Beschluß des

Bundesverfassungsgerichts BVerfGE 33, 1. In: Recht der Jugend und des

Bildungswesens 1–2/1974, 1–7

Vobruba, Georg: Lohnarbeitszentrierte Sozialpolitik in der Krise der Lohnarbeit. In:

Georg Vobruba (Hg.): Strukturwandel der Sozialpolitik. Frankfurt a. M.

1990, 11–80

Vobruba, Georg: Alternativen zur Vollbeschäftigung. Die Transformation von

Arbeit und Einkommen. Frankfurt a. M. 2000

Voß, G. Günter; Pongratz, Hans J.: Der Arbeitskraftunternehmer. Eine neue

Grundform der Ware Arbeitskraft? In: Kölner Zeitschrift für Soziologie und

Sozialpsychologie 1/1998, 131–158

Weber, Max: Wirtschaft und Gesellschaft. Tübingen 1980

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Autorinnen und Autoren

Sönke Abeldt ist PR-Mitarbeiter einer Agentur für Öffentlichkeitsarbeit und

Marketing. Veröffentlichungen zu moral- und rechtstheoretischen Problemen

im Zusammenhang mit Erziehung und zu sozial- und gesellschaftspolitischen

Fragen. Zuletzt: Erziehung – Moral – Recht. Moralische Spannung und institutio-

nelle Vermittlung des Erzieherhandelns. Münster u. a. 2000 und Ökonomische und

sozialpolitische Kontexte der Anerkennung. In: Ders., W. Bauer u. a. (Hg.): »… was

es bedeutet, verletzbarer Mensch zu sein.« Erziehungswissenschaft im Gespräch mit

Theologie, Philosophie und Gesellschaftstheorie. Helmut Peukert zum 65.

Geburtstag. Mainz 2000

Walter Bauer ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut für Erziehungs-

wissenschaft der Otto-von-Guericke-Universität Magdeburg. Zahlreiche

Publikationen zum Problemkreis der Subjektgenese, zur demokratietheoreti-

schen Rückbindung pädagogischen Handelns und zur Bildungstheorie.

Zuletzt: Bildung unter den Bedingungen einer reflexiven Moderne. In: L. Koch, W.

Marotzki, A. Schäfer (Hg.): Die Zukunft des Bildungsgedankens. Weinheim 1997;

Demokratie online. Politische Öffentlichkeit im Zeitalter des Internet. In: W.

Marotzki, D. Meister, U. Sander (Hg): Zum Bildungswert des Internet. Opladen

2000

Roger Behrens ist Lehrbeauftragter an der Bauhaus-Universität Weimar und

Doktorand an der Universität-Gesamthochschule Kassel. Zahlreiche Publi-

kationen zu kritischer Theorie und populärer Kultur. Zuletzt: Übersetzungen –

Studien zu Herbert Marcuse. Mainz 2000 und (Hg. zusammen mit K. Kresse

und R. M. Peplow): Symbolisches Flanieren. Kulturphilosophische Streifzüge.

Hannover 2001

Michel Foaleng ist wissenschaftlicher Mitarbeiter im Sonderforschungsbereich

»Umbrüche in afrikanischen Gesellschaften und ihre Bewältigung« an der

Universität Hamburg. Aktuelle Publikationen: »Wie sehen Sie selbst unsere

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zukunft« oder was hinter dem Begriff der reziproken Verantwortung im Kontext der

Nord-Süd-Zusammenarbeit steht. Unter: www.ecole-pilote.de. Über die Logik der

Unterentwicklung. Die Schulphilosophie und die problematische Akkulturation in

Schwarzafrika. Frankfurt a. M. 1999

Werner Friedrichs ist Lehrbeauftragter und Doktorand am Fachbereich

Erziehungswissenschaft der Universität Hamburg. Veröffentlichungen zur

interkulturellen Pädagogik, Systemtheorie und zur aktuellen französischen

Philosophie. Zuletzt: Form und Inszenierung als ›Differentielle‹ Kategorien in der

Reflektion von Bildungsprozessen. In: H.-E. Tenorth (Hg): Bildung der Form –

Form der Bildung. Weinheim 2001

Gesa Heinrichs ist Personalentwicklerin in einem internationalen Handels-

konzern und Lehrbeauftragte am Fachbereich Erziehungswissenschaft der

Universität Hamburg. Publikationen zum Thema Interkulturelle Religions-

pädagogik und Bildungstheorie in der Postmoderne. Zuletzt: Bildung, Identität,

Geschlecht. Eine (postfeministische) Einführung. Königstein/Ts. 2001 und (Hg.

zusammen mit mit B. L. Behm und H. Tiedemann): Das Geschlecht der Bildung

– die Bildung der Geschlechter. Opladen 1999

Andreas Hoffmann ist wissenschaftlicher Assistent am Pädagogischen Seminar

der Universität Göttingen. Arbeitsschwerpunkte: Schulerziehung von jüdisch-

liberalen Mädchen und Jungen im Wilhelminischen Kaiserreich, zur

Schulpädagogik sowie zur Deutschdidaktik.

Monika Kaminska ist Lehrbeauftragte und Doktorandin am Fachbereich

Erziehungswissenschaft der Universität Hamburg. Teilnahme am Post-

graduate Research Network (European Educational Research Assoziation)

Arbeitsschwerpunkte: Jüdische Bildungsphilosophie und die Pädagogik von

Janusz Korcaks.

Martina Koch ist Privatdozentin und freischaffende Kulturvermittlerin in

Zürich. Veröffentlichungen zur ästhetischen Bildung und ethischen Reflektion

von Bildungs- und Erziehungsprozessen. Zuletzt: Performative Pädagogik.

Münster 1999; Linn’s Lectures, Essays online 2001

Rainer Kokemohr ist Professor für Allgemeine Erziehungswissenschaft unter

besonderer Berücksichtigung ihrer linguistischen Aspekte an der Universität

Hamburg. Zahlreiche Veröffentlichungen im Bereich interkultureller

Pädagogik, zur Bildungstheorie, zur Konstitution von Intersubjektivität in

Lehr-Lern-Prozessen und zur Biografieforschung. Zuletzt: Interpretation – Lek-

türe – Interkulturalität. In: A. Kablitz, H. Pfeiffer (Hg.): Interpretation und Lek-

türe. Freiburg 2001; zusammen mit H.-C. Koller und R. Richter: Narrative Kon-

250 | Autorinnen und Autoren

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


struktionen sozialen Raumes. Diskurstheoretische Rekonstruktionen biographischer

Interviews mit Migranten. Erscheint in: J. Oßenbrügge, M. Reh (Hg.): Trans-

nationale soziale Räume (in Vorbereitung)

Hans-Christoph Koller ist Professor für Allgemeine Erziehungswissenschaft

(Interaktions- und Bildungsforschung mit dem Schwerpunkt qualitative

Methoden) an der Universität Hamburg. Zahlreiche Publikationen zu post-

strukturalistischen Ansätzen in der Erziehungswissenschaft, Bildungstheorie,

qualitativer Bildungsforschung, Hochschuldidaktik und Geschichte der

Erziehung. Zuletzt: Bildung und Widerstreit. Zur Struktur biographischer Bil-

dungsprozesse in der (Post-)Moderne. München 1999; Bildung und die Dezen-

trierung des Subjekts. In: B. Fritsche, J. Hartmann, A. Schmidt, A. Vervooren

(Hg.): Dekonstruktive Pädagogik. Opladen 2001

Karl-Josef Pazzini ist Professor für Erziehungswissenschaft (ästhetische Erzie-

hung, Didaktik der Bildenden Kunst) an der Universität Hamburg und

Psychoanalytiker. Zahlreiche Veröffentlichungen zu Psychoanalyse, Ästheti-

scher Bildung, bildender Kunst, Medien und Museen. Zuletzt: Unschulds-

komödien. Museum und Psychoanalyse. Wien 2000 (2. Auflage). J. Derrida: Als

ob ich Tot wäre. Übersetzung und Kommentierung eines Interview mit Jacques

Derrida. Wien 2000 und (Hg. zusammen mit E. Porath und S. Gottlob) Kon-

taktabzug. Medien im Prozeß der Bildung. Wien 2001

Olaf Sanders ist wissenschaftlicher Assistent am Institut für Allgemeine

Erziehungswissenschaft der Universität Hamburg. Zahlreiche Veröffent-

lichungen zur Bildungstheorie, Phänomenen der Pop-Kultur und den Cultural

Studies. Zuletzt: Romantik, Zerstörung, Pop. Studien zu einer Theorie der

Selbstbildung. Opladen 2000; Das Neue im Zusammenspiel von Bildungs- und

club- kulturellen Prozessen. In: U. Göttlich, L. Mikos, R. Winter (Hg.): Die

Werkzeugkiste der Cultural Studies. Perspektiven, Anschlüsse und Interventionen.

Bielefeld 2001

Michael Wimmer ist Professor für Systematische Erziehungswissenschaft an

der Universität Hamburg. Zahlreiche Veröffentlichungen zur Erziehungs- und

Bildungsphilosophie, Alterität, Dekonstruktion und Pädagogik, Psychoanalyse,

Medientheorie, Kulturwissenschaften und zur Historischen Anthropologie.

Zuletzt: The gift of Bildung: reflections on the relationship between singularity and

justice in the concept of Bildung. In: G. J. Biesta, D. Egéa-Kuehne (Hg.): Derrida

and Education. London/New York 2001; Dekonstruktion und Erziehung. Studien

zum Paradoxieproblem in der Pädagogik. Weinheim 2002 (in Vorbereitung)

Autorinnen und Autoren | 251

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Weitere Titel zum Thema
 

Annette Hünnekens Udo Göttlich,

Expanded Museum Rainer Winter,

Kulturelle Erinnerung und Lothar Mikos (Hg.)

virtuelle Realitäten Die Werkzeugkiste der

Cultural Studies
2002, 272 Seiten,

Perspektiven, Anschlüssekart., 25,80 €,

und InterventionenISBN: 3-933127-89-0

(Cultural Studies 2, hrsg. von

Annette Keck, Rainer Winter)

Nicolas Pethes (Hg.)
2001, 348 Seiten,

Mediale Anatomien kart., 25,80 €,

Menschenbilder als ISBN: 3-933127-66-1

Medienprojektionen

Claudia Gemmeke,
2001, 456 Seiten,

Hartmut John,kart., 25,80 €,

Harald Krämer (Hg.)ISBN: 3-933127-76-9

euphorie digital?

Stefan Weber Aspekte der Wissens-

Medien – Systeme – Netze vermittlung in Kunst,

Elemente einer Theorie der Kultur und Technologie

Cyber-Netzwerke
2001, 264 Seiten,

kart., 21,80 €,2001, 128 Seiten,

ISBN: 3-933127-56-4kart., 13,80 €,

ISBN: 3-933127-77-7

Ayhan Kaya

Rainer Winter, "Sicher in Kreuzberg"

Lothar Mikos (Hg.) Constructing Diasporas:

Die Fabrikation des Turkish Hip-Hop Youth in

Populären Berlin

Der John Fiske-Reader
2001, 236 Seiten,

(Cultural Studies 1, hrsg. von kart., 30,80 €,

Rainer Winter) ISBN: 3-933127-71-8

2001, 374 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-933127-65-3

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839400944 - am 14.02.2026, 21:30:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400944
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Bildung / Transformation
	Inhalt
	Einleitung
	I. Begriffliche Interventionen
	Transformation des Allgemeinen. Allgemeine Transformation
	Zwischen Utopie und Pragmatismus. Zu Status und Wandel pädagogischer Zukunftsvorstellungen
	Bildungstheorien und ihre Performativität. Zur Transformation der wirklichkeitsgenerierenden Kraft bildungstheoretischer Begriffe
	Dialektik im Stillstand. Ein materialistischer Orientierungsversuch mit Walter Benjamin in der gegenwärtigen Krise
	Die Transformation des Bewusstseins in Levinas’ Schrift Ohne Identität

	II. Kulturelle und gesellschaftliche Transformationen
	Tertius datur. Skizze zur Funktion des Vaters in Bildung
	Die Not der Selbstverbürgung in gegenwärtigen Gesellschaften
	Identitätsbildung und gesellschaftlicher Wandel
	Geschlechtertransformationen. Überlegungen zu einer postfeministischen Bildungstheorie
	Pop. Bildungstheoretische Überlegungen im Kontext der Cultural Studies
	Bildung und Migration. Bildungstheoretische Überlegungen im Anschluss an Bourdieu und Cultural Studies
	Bildung in einer postkolonialen Gesellschaft
	Schulbildung am Ende der Gutenberg-Galaxis. Bruchstücke zum schulischen Umgang mit neuen Medien
	Staatsbürgerrechte, Sozialstaat und Bildung

	Autorinnen und Autoren

