4 Eine postkolonial-informierte Versicherheitlichungsperspektive

dabei konstruiertem Verstindnis des Selbst und des Anderen. Ein relationales
Verstindnis von Sicherheit im historischen Kontext hat wichtige Implikationen
fiir ein kritisches Verstindnis von Sicherheit in meiner Arbeit. Ich kann damit
Versicherheitlichungsprozesse daraufhin untersuchen, ob und wie sie das Verstindnis
von Nationalitit, Staatlichkeit und Handlungsmacht verindern. Weiterhin las-
sen sich machtstrategische und akteursbezogene Aspekte stirker in die Analyse
einbeziehen, da iiber Sicherheitssprechen Handlungsperspektiven verinderbar
werden. Letztlich trigt eine solche relationale Interpretation dazu bei, dass die
Sequenzialitit und Historizitit von Sicherheit analytisch erfasst werden kann. Aus
diesem Forschungsinteresse heraus verweise ich auf multiple modernities (Bhambra,
2016; Bhambra and Santos, 2016), die empirisch aufeinandertreffen und daher
auch theoretisch miteinander in Beziehung gesetzt werden miissen.

Sicherheit ist ein verbindendes Element der in diesem Kapitel betrachteten
Forschungsperspektiven. Im folgenden Kapitel nun werde ich mich Konzepten
postkolonialer Theorie widmen; fiir die Fragen der Reprisentation und Agency, die
mein Forschungsthema durchziehen, sind sie von zentraler Bedeutung.

4.2 Postkoloniale Theorie

Die Kontinuititen kolonialer Machtstrukturen werden von Vertreter_innen postko-
lonialer Theorien kenntlich gemacht, untersucht und dekonstruiert. Postkoloniale
Ideen, Konzepte und Autor._innen sind inzwischen universitir wie aufleruniversi-
tir bekannt. Ich selbst nutze postkoloniale Argumente in dieser Arbeit nicht nur
dafiir, die Geschichte empirisch zu rekonstruieren, also deskriptiv zu arbeiten. Im
Fokus steht vielmehr: das Potenzial postkolonialer Lektiire fiir die Reflexion his-
torischer und politischer Machtverhiltnisse im Kontext der Sicherheitsforschung
auszuloten und die dabei genutzten Konzepte zu evaluieren.

4.2.1 Die Dezentralisierung Europas

Uber mittlerweile etablierten postkolonialen Theoretiker_innen wie Bhabha, Spivak
und Said hinaus werden unter dem Begrift postkoloniale Theorie eine Vielzahl von
Forschungsinteressen und Kritiken vereint, die keinen abgeschlossenen Korpus
bilden. Wihrend sich der forschende Blick zunichst auf Phinomene in vormals
kolonisierten Lindern richtete, wurde die Forschungsperspektive spiter um nach-
wirkende Dynamiken und Momente der inneren Kolonisierung erweitert. Inzwi-
schen scheint die Forschung auf einer dritten Stufe, postkoloniale Konzepte fiir die
Analyse konkreter Probleme in den internationalen Beziehungen zu nutzen. In der
Gesamtschau macht postkoloniale Kritik auf die Provinzialitit der bestehenden
Geschichtsschreibung aufmerksam und regt ein Decentering (Chakrabarty, 2007)

- am 13.02.2026, 17:02:

13


https://doi.org/10.14361/9783839449042-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Staat, Sicherheit und Gewalt in Kamerun

vorherrschender Konzepte an. So konne, wie Go (2016) betont, die Einbindung der
postkolonialen Frage das Verstehen der Welt, in der wir leben, stirken und be-
reichern; Globalisierungsprozesse und die internationale Ordnung kénnten durch
eine postkoloniale Sozialwissenschaften in ihrer Dynamik besser erklirt und ver-
standen werden - »[o]ne might even say, that social sciences is obliged to engage
with postcolonial theory« (Go, 2016, p. 15). Eine postkoloniale Perspektive erlaube
eine tatsichlich transnationale oder globale Geschichtsschreibung und tiberwinde
die territorialen Abgrenzungen zwischen Nationen (ibid.). Entsprechend interes-
sieren sich postkoloniale Arbeiten nicht fir Konzepte, die Gesellschaften kollektiv
und einheitlich konzipieren, sondern fiir Momente des Ubergangs, des Bruchs und
Hybriditit.

4.2.2  Der Begriff Postkolonialitt

»Wann war der Postkolonialismus?«, fragte Stuart Hall (1997) in einem Essay -
und weist die Kritik zuriick, der zufolge postkoloniale Theorie unterschiedliche
Geschichtlichkeiten, Zeitlichkeiten und ethnische Gruppierungen in dieselbe uni-
versalistische Kategorie pressen wiirde (Hall, 1997). Anders als viele Kritiker_innen
behaupten wiirden (Hall bezieht sich auf u.a. McClintock, 1992; Shohat, 1992), ver-
weise der Begriff Postkolonialitit weder auf Linearitit noch auf klare territoriale
Abgrenzung: »[E]er liest vielmehr die >Kolonisation« als Teil eines im wesentlichen
transnationalen und transkulturellen >globalen< Prozesses neu — und bewirkt ein
von Dezentrierung, Diaspora-Erfahrung oder >Globalitit« geprigtes Umschreiben
der fritheren imperialen Grofigeschichten mit der Nation als Zentrum« (Hall, 1997,
p. 227). Julian Go argumentiert analog dazu:

»The signifier spost<in the term >postcolonial thought« refers to an intellectual
stance that recognizes colonialism’s legacies, critique them, and tries to reach beyond
them. It is also post, therefore, in the sense that it seeks to overcome the imperial
suppression of the thought, experiences, and agency of the colonized and ex-colonized
peoples« (Go, 2016, p. 9; Hervorhebung M. K.).

Postkoloniale Arbeiten adressieren die Auflosung und Reorganisation der Grenze
zwischen Zentrum und Peripherie sowie die Agency der (ehemals) Kolonisierten —
es sind diese Aspekte, die sie so bedeutsam machen fiir meine eigene Forschung. In
Dirliks Worten driicke sich in postkolonialen Arbeiten das Interesse und Bedirfnis
aus, »eine Verstindniskrise zu iitberwinden, die von der Unfihigkeit herkémmli-
cher Kategorien, die Welt zu erkldren, herbeigefithrt wurde« (Dirlik, 1992, p. 353,
zitiert in Hall, 1997, p. 244), und darauf zu reagieren. Dementsprechend gibt es
einen Zusammenhang zwischen der Vergangenheit und der heutigen Erfahrung
der Moderne. Hall fithrt die Bedeutung postkolonialer Theorie fiir aktuelle Zusam-
menhinge folgendermafien aus:

- am 13.02.2026, 17:02:



https://doi.org/10.14361/9783839449042-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Eine postkolonial-informierte Versicherheitlichungsperspektive

»Das wirklich distinktive Element einer >postkolonialen< Periodisierung ist das
riickblickende Umformulieren der Moderne innerhalb des Kontexts der >Globali-
sierung<in all ihren diversen sprengenden Formen und Momenten (von der ersten
Fahrt der Portugiesen (iber den Indischen Ozean und der Eroberung der Neuen
Welt bis hin zur Internationalisierung der Finanzmarkte und des Informations-
flusses). In dieser Hinsicht markiert der >Postkolonialismus< einen entscheidenden
Bruch mit der gesamten historiographischen Grof3narrative« (Hall, 1997, p. 232; Her-
vorhebung M. K.).

Postkolonialer Theoretiker_innen verstehen demnach Geschichte nicht als linea-
ren Prozess, sondern als eine komplexe und von Widerspriichen geprigte Dyna-
mik. Folglich gelten die Muster des Kolonialismus sowie Dekolonisierungsprozes-
se nicht als eindeutig, linear und abgeschlossen darstellbar; es sei nicht moglich,
Letztere zu verstehen, wenn sie als rein technisch-formale Machtiibergabe gedacht
werden. Vertreter_innen postkolonialer Theorien thematisieren entsprechend auch
Tendenzen des Neokolonialismus und des Rekolonisierens und zeigen damit auf,
dass koloniale Beziehungen und Machtstrukturen - trotz formaler Unabhingigkeit
— immer noch relevant sind. Unter postkolonialer Theorie verstehe ich also ein Set
wissenschaftlicher Praktiken, empirischer Ressourcen und interdisziplinirer Me-
thodologien, die Strukturen des Kolonialismus, kolonialistische Ideologien, deren
Folgen sowie daraus resultierende Machtverhiltnisse in den Fokus riicken. Dabei
ist eine relationale Perspektive von Bedeutung. Analog dazu untersuche ich Inter-
aktionen zwischen globaler und lokaler Ebene, dies mit dem Anspruch, weder das
Lokale noch das Globale iiber- bzw. unterzubetonen (Go, 2016, p. 159).

Der Kampf um die Dekolonisierung der Forschungsagenden hat verschiedene
Strategien hervorgebracht; interne Differenzen drehen sich dabei hiufig um Re-
prisentation, Machtverhiltnisse und das Verhiltnis von Theorie und politischem
Aktivismus. Postkoloniale Kritik hat darauf aufmerksam gemacht, dass diejenigen
historischen Erzihlungen zum Schweigen gebracht wurden, die nicht dem damalig
vorstellbaren Handlungsspielraum entsprachen. Trouillot (1995) zeigt anhand der
Haitianischen Revolution, dass auch Sklav_innen eine Revolution machen kénnen
— eine Vorstellung, die in der Zeit der Aufklirung keinen Platz hatte, weshalb sie
erst Jahrhunderte spiter als Revolution bezeichnet wurde. Ahnlich argumentiert
Gilroy, dass koloniale Gewalt im britischen Empire verschwiegen werden muss,
um heute das britische Selbstbewusstsein und die britische Selbstwahrnehmung
aufrechterhalten zu kénnen (Gilroy, 2004, p. 115).2

3 Ayata (2016) tibertragt dies anhand der NSU-Prozesse auf den deutschen Kontext.

- am 13.02.2026, 17:02:

75


https://doi.org/10.14361/9783839449042-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Staat, Sicherheit und Gewalt in Kamerun

Einige postkoloniale Ansitze beziehen sich in ihrer Theoriebildung auf die
Négritude* Bewegung, insbesondere auf Césaire ([1950]2001) und Senghor (1967). In-
nerhalb dieser Bewegungen wurden alternative Ideen fir eine politische Ordnung
entwickelt sowie ein neuer afrikanischer Humanismus begriindet ((Fanon, [1961]
1981; Mbembe, 2016). Ebenso wichtig ist Subjektwerdung im Griindungsdokument
der postkolonialen Studien »Orientalism« (1994), in dem Said die wechselseitige
Konstruktion des Europiers und des/der Anderen, des Orients, nachzeichnet.
(Siehe dazu auch das Kapitel 6.2.). Kultur wird innerhalb dieser Arbeiten hiufig
als ein wichtiger Raum interpretiert, in dem es zum Widerstreit zwischen ver-
schiedenen Reprisentationen von Welt, Subjekt, Geschichte usw. kommt (Bronfen,
1997, p. 11). Im Aufeinandertreffen von Lokalen und Globalen entstiinden hybride
Riume, in denen sich Grenzen, Ambivalenzen und Binarititen auflésen wiirden.
Hybriditit bedeutet dabei jedoch nicht, jedenfalls nach Bhabha, dass zwei Dinge
schlicht vermischt werden; vielmehr geht es um das Aushandeln strategischer
und selektiver Aneignungen von Bedeutungen innerhalb eines Raumes, in dem
Freiheit und Gleichheit gelten. Dieser Aushandlungsort, in dem Menschen mit
unterschiedlichen Positionalititen und Einstellungen zusammenkommen und
Bedeutungen aushandeln, wird von Bhabha als third space (dritter Raum) bezeichnet
(Bhabha, [1994]2012, p. 54). In diesem dialogischen Entgegenkommen wird eine
Nihe aufgebaut, die einen Moment der Anerkennung birgt. Ich selbst werde in
dieser Arbeit den UN-Treuhandrat als einen solchen Dritten Raum interpretieren
(Kapitel 6.3.).

4.2.3 Subjektivitaten und Agency in der postkolonialen Theorie

Postkoloniale Forschung stellt dabei die, meist gewaltgeprigte, Beziehungshaftig-
keit zwischen Kolonisierten und Kolonisierenden heraus, so sind politische und
kollektive Akteure keine vorgefundenen Gegebenheiten, sondern diskursive Ereig-
nisse. Fanon beschreibt eine zweigeteilte Welt des Kolonialismus, die von der At-
mosphire der Gewalt gepragt ist: »Das Kolonialregime gewinnt seine Legitimitit
aus der Gewalt und versucht keinen Augenblick lang, iiber diese Natur der Din-
ge hinwegzutiuschen« (Fanon, [1961] 1981, p. 64). Memmi ([1980] 1994) und Fanon
([1961] 1981) verweisen auf Gewalt, die als Legitimititsquelle fiir die Binaritit von
Kolonisierenden und Kolonisierten genutzt wird. Da diese binire Beziehung der
Uber- und Unterordnung mit anderen Mitteln nicht aufzulésen war, sah Fanon im
bewaffneten und gewaltvollen Freiheitskampf die einzige Méglichkeit, die kolonia-
le Unterdriickungssituation zu beseitigen. Unter Einbeziehung psychoanalytischer

4 Als Négritude wurde eine literarische, philosophische und politische Bewegung bezeichnet, die
fiir die kulturelle Anerkennung aller Menschen Afrikas eintritt. Damit bildet die Négritude das
frankophone Pendant zum Panafrikanismus.

- am 13.02.2026, 17:02:



https://doi.org/10.14361/9783839449042-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Eine postkolonial-informierte Versicherheitlichungsperspektive

Ansichten impliziert Fanon damit einen, wie ich finde, ambivalenten Gewaltbegriff,
der nicht nur verherrlicht®, sondern als Moment der Vergemeinschaftung und Ant-
wort auf koloniale Gewalt gilt (Ouaissa, 2015a, 2015b). Fanon sieht in Gewalthand-
lungen das (leider) notwendige Ubel, um eine echte Dekolonisierung zu bewirken:
So gibt es zunichst eine innere, ungerichtete Gewalt, die eine Reinigungsfunkti-
on fiir die angespannte Atmosphire im Kolonialsystem hat. Weiterhin gibt es eine
nach auflen gerichtete, kollektive Gewalt, die die Abschaffung des Kolonialsystems
anstrebt. Denn fiir Fanon ist Gewalt die einzige Moglichkeit, um das gewaltvolle
Kolonialsystem komplett und dauerhaft abzuschaffen und um einen neuen afrika-
nischen Humanismus, der auf Césaire® und Senghor” aufbaut, umzusetzen.

Als Moment der Vergemeinschaftung und als Mobilisierungsmittel sind natio-
nalistische Politiken untrennbar mit antikolonialen Bewegungen verbunden (Kai-
ser, 2017, 2014; Walraven and Abbink, 2003). So begannen antikoloniale Bewegun-
gen wihrend der 1950er Jahre angesichts der gewaltgeprigten Ubermacht der Kolo-
nialist_innen eine Kriegstaktik zu entwickeln, die sich an Maos Revolutionskonzept
anlehnte: den Guerre revolutionnaire (Fairbairn, 1968; Nkrumah, 1968; Paret, 1964).
Der bewaffnete Guerilla-Kampf und die Beeinflussung der Bevélkerung sowie der
globalen Ebene sollten sich dabei erginzen: Die Vertreter_innen des guerre revolu-
tionnaire betonten die Bedeutung der Legitimitit und der Anerkennung (auf loka-
ler und internationaler Ebene), die als konfliktentscheidend angesehen wurden.
Spivak warnte jedoch davor, dass die biniren Strukturen des imperialen Systems
iibernommen wiirden; stattdessen schlug sie eine strategische Essentialisierung
vor (Go, 2016, p. 140; Spivak, 1988), die den Fokus auf selbst entworfene Agency
lenkt. Obwohl Spivak die Reprisentativitit der postkolonialen Subalternen proble-
matisiert, wird besonders bei der Figur der Subalternen deutlich, dass alternative
Wege gesucht werden miissen, um differenziert iiber postkoloniale Subjektivitit
zu sprechen. Auf der globalen Ebene sei dies moglich, indem Kategorien wie Zeit-
lichkeit (backwardness) oder orientalistische Kategorien (Zivilisierung, Rationalisie-
rung) dekonstruiert werden. Spivaks Kritik ist nicht so zu verstehen, dass die Un-
moglichkeit der Reprisentation der Subalternen dazu fithren solle, diese einfach zu

Die Verherrlichung von Gewalt wird Fanon hiufig vorgeworfen u.a. von Arendt (1970). Haufig
wird in der Rezeption des Fanon’schen Cewaltbegriffs die Einleitung Sartres vergleichend hinzu-
gezogen—diejedoch tatsichlich weitaus radikaler ist, wie ihr bekanntester Satz zeigt: »Einen Eu-

w1

ropder toten, heifdt zwei Fliegen mit einer Klappe schlagen.« (Fanon 1981, p. 20). Dies entspricht
nicht Fanons Gewaltbegriff, der weitaus differenzierter ist, wie u.a. auch seine Biographin Cherki
(2002) schreibt.

Césaire war der Begriinder der frankophonen Négritude-Bewegung, auf die sich viele postkolo-

o

niale Theoretiker_innen beziehen. In seiner Rede »Discourse on Colonialism« ([1950]2001) krit-
siert er europdisches Engagement in Afrika.
Senghor, der erste Prasident des Senegals, setzte dem Konzept der Négritude die Francité entge-

~

gen —und damit etwas mehr Nahe zu Frankreich.

- am 13.02.2026, 17:02:

71


https://doi.org/10.14361/9783839449042-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Staat, Sicherheit und Gewalt in Kamerun

ignorieren — ganz im Gegenteil. Spivak verweist mit ihrer Kritik auf den Moment,
in dem Wahrheiten und Wissen produziert werden und damit auf die Grenezn
der Moglichkeiten westlicher Akademiker_innen, die Subalterne zu reprisentieren.
Ahnlich verwende ich die Konzepte mimikry und Hybriditit von Bhabha, die im Ver-
lauf des 6. Kapitels vorgestellt werden: Statt den Anspruch zu erheben, die authen-
tische Stimme der indigenen Subalternen analysieren zu kénnen, adressieren die-
se Konzepte die Grenzen des Handlungsspielraumes und des Kontrollvermégens
seitens der Kolonisierer_innen (Bhabha, [1994]2012). Damit strebe ich an, nicht im
Kolonial-Narrativ zu verbleiben, sondern den Kontext sichtbar zu machen. Postko-
loniale Theorie macht darauf aufmerksam, dass selbst grundlegende Konzepte —
wie etwa Innen- und Aufdenpolitik — wenig zielfithrend sind, weil Prozesse hybrid
und dynamisch ablaufen. Sich aus postkolonialer Perspektive des Themas Sicher-
heit anzunehmen, birgt demnach die Méglichkeit, sich mit einem grundlegenden
Konzept der IB zu beschiftigen. Die Verbindung postkolonialer Theorien mit Ver-
sicherheitlichungsperspektiven hat das Potential, die Binaritit zwischen innen und
auflen, national und international zu iiberwinden.

Zusammenfassend funktioniert postkoloniale Theorie in dieser Arbeit als ei-
ne Globalisierungstheorie, um insbesondere die historische Bedeutung der Kolo-
nisierten und - fiir den Fall Kamerun - der Mandatsbevdlkerung herauszustellen.
Damit kann ich auf die Kontinuititen kolonialer Strukturen eingehen und die Aus-
wirkungen auf die Etablierung einer Grammatik der Sicherheit herausarbeiten. Ich
nutze die postkoloniale Kritik, um die Konsequenzen und Effekte der Versicherheit-
lichung sichtbar zu machen. Postkoloniale Theorien wiederum kénnen von Versi-
cherheitlichungsansitzen profitieren, wenn es darum geht, diskursive Prozesse von
Wandel und Ubergang zu markieren und zu untersuchen.

4.3 Die Forschungsperspektivierung und Operationalisierung:
Eine postkolonial - informierte Versicherheitlichung?

In dieser Arbeit argumentiere ich fiir eine Verlaufsperspektive auf die kame-
runische internationalisierte Dekolonisierung und zwar aus einer postkoloniale
Sicherheitsperspektive. Ich nutze hierfiir einen Sicherheitsbegriff, der relational,
prozessual und konstruktivistisch ist. Mein Entwurf einer postkolonial-informierten
Versicherheitlichungsperspektive umfasst folgende Analysekategorien: Versicherheit-
lichende Akteure (1), die die Existenz einer existenziellen Bedrohung fiir ein
Referenzobjekt kommunizieren; diese existenziellen Bedrohungen erfolgen iiber
Sprechakte als versicherheitlichende Akte (2) und bestehen einerseits aus einem
Referenzobjekt (3) — wer oder was wird bedroht und wessen Uberleben ist in
Gefahr, wer hat einen legitimen Anspruch auf Uberleben? -, andererseits aus
einem Referenzsubjekt (4), also dem existenziell Bedrohenden; zudem ist die

- am 13.02.2026, 17:02:



https://doi.org/10.14361/9783839449042-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

