
4 Eine postkolonial-informierte Versicherheitlichungsperspektive 73

dabei konstruiertem Verständnis des Selbst und des Anderen. Ein relationales

Verständnis von Sicherheit im historischen Kontext hat wichtige Implikationen

für ein kritisches Verständnis von Sicherheit in meiner Arbeit. Ich kann damit

Versicherheitlichungsprozesse daraufhin untersuchen, ob und wie sie das Verständnis

von Nationalität, Staatlichkeit und Handlungsmacht verändern. Weiterhin las-

sen sich machtstrategische und akteursbezogene Aspekte stärker in die Analyse

einbeziehen, da über Sicherheitssprechen Handlungsperspektiven veränderbar

werden. Letztlich trägt eine solche relationale Interpretation dazu bei, dass die

Sequenzialität und Historizität von Sicherheit analytisch erfasst werden kann. Aus

diesem Forschungsinteresse heraus verweise ich aufmultiple modernities (Bhambra,

2016; Bhambra and Santos, 2016), die empirisch aufeinandertreffen und daher

auch theoretisch miteinander in Beziehung gesetzt werden müssen.

Sicherheit ist ein verbindendes Element der in diesem Kapitel betrachteten

Forschungsperspektiven. Im folgenden Kapitel nun werde ich mich Konzepten

postkolonialer Theorie widmen; für die Fragen der Repräsentation und Agency, die

mein Forschungsthema durchziehen, sind sie von zentraler Bedeutung.

4.2 Postkoloniale Theorie

Die Kontinuitäten kolonialerMachtstrukturen werden von Vertreter_innen postko-

lonialer Theorien kenntlich gemacht, untersucht und dekonstruiert. Postkoloniale

Ideen, Konzepte und Autor_innen sind inzwischen universitär wie außeruniversi-

tär bekannt. Ich selbst nutze postkoloniale Argumente in dieser Arbeit nicht nur

dafür, die Geschichte empirisch zu rekonstruieren, also deskriptiv zu arbeiten. Im

Fokus steht vielmehr: das Potenzial postkolonialer Lektüre für die Reflexion his-

torischer und politischer Machtverhältnisse im Kontext der Sicherheitsforschung

auszuloten und die dabei genutzten Konzepte zu evaluieren.

4.2.1 Die Dezentralisierung Europas

Übermittlerweile etablierten postkolonialenTheoretiker_innenwie Bhabha, Spivak

und Said hinaus werden unter dem Begriff postkoloniale Theorie eine Vielzahl von

Forschungsinteressen und Kritiken vereint, die keinen abgeschlossenen Korpus

bilden. Während sich der forschende Blick zunächst auf Phänomene in vormals

kolonisierten Ländern richtete, wurde die Forschungsperspektive später um nach-

wirkende Dynamiken und Momente der inneren Kolonisierung erweitert. Inzwi-

schen scheint die Forschung auf einer dritten Stufe, postkoloniale Konzepte für die

Analyse konkreter Probleme in den internationalen Beziehungen zu nutzen. In der

Gesamtschau macht postkoloniale Kritik auf die Provinzialität der bestehenden

Geschichtsschreibung aufmerksam und regt ein Decentering (Chakrabarty, 2007)

https://doi.org/10.14361/9783839449042-016 - am 13.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449042-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Staat, Sicherheit und Gewalt in Kamerun

vorherrschender Konzepte an. So könne, wie Go (2016) betont, die Einbindung der

postkolonialen Frage das Verstehen der Welt, in der wir leben, stärken und be-

reichern; Globalisierungsprozesse und die internationale Ordnung könnten durch

eine postkoloniale Sozialwissenschaften in ihrer Dynamik besser erklärt und ver-

standen werden – »[o]ne might even say, that social sciences is obliged to engage

with postcolonial theory« (Go, 2016, p. 15). Eine postkoloniale Perspektive erlaube

eine tatsächlich transnationale oder globale Geschichtsschreibung und überwinde

die territorialen Abgrenzungen zwischen Nationen (ibid.). Entsprechend interes-

sieren sich postkoloniale Arbeiten nicht für Konzepte, die Gesellschaften kollektiv

und einheitlich konzipieren, sondern für Momente des Übergangs, des Bruchs und

Hybridität.

4.2.2 Der Begriff Postkolonialität

»Wann war der Postkolonialismus?«, fragte Stuart Hall (1997) in einem Essay –

und weist die Kritik zurück, der zufolge postkoloniale Theorie unterschiedliche

Geschichtlichkeiten, Zeitlichkeiten und ethnische Gruppierungen in dieselbe uni-

versalistische Kategorie pressen würde (Hall, 1997). Anders als viele Kritiker_innen

behaupten würden (Hall bezieht sich auf u.a. McClintock, 1992; Shohat, 1992), ver-

weise der Begriff Postkolonialität weder auf Linearität noch auf klare territoriale

Abgrenzung: »[E]er liest vielmehr die ›Kolonisation‹ als Teil eines im wesentlichen

transnationalen und transkulturellen ›globalen‹ Prozesses neu – und bewirkt ein

von Dezentrierung, Diaspora-Erfahrung oder ›Globalität‹ geprägtes Umschreiben

der früheren imperialen Großgeschichten mit der Nation als Zentrum« (Hall, 1997,

p. 227). Julian Go argumentiert analog dazu:

»The signifier ›post‹ in the term ›postcolonial thought‹ refers to an intellectual

stance that recognizes colonialism’s legacies, critique them, and tries to reach beyond

them. It is also post, therefore, in the sense that it seeks to overcome the imperial

suppression of the thought, experiences, and agency of the colonized and ex‐colonized

peoples« (Go, 2016, p. 9; Hervorhebung M. K.).

Postkoloniale Arbeiten adressieren die Auflösung und Reorganisation der Grenze

zwischen Zentrum und Peripherie sowie die Agency der (ehemals) Kolonisierten –

es sind diese Aspekte, die sie so bedeutsammachen fürmeine eigene Forschung. In

Dirliks Worten drückt sich in postkolonialen Arbeiten das Interesse und Bedürfnis

aus, »eine Verständniskrise zu überwinden, die von der Unfähigkeit herkömmli-

cher Kategorien, die Welt zu erklären, herbeigeführt wurde« (Dirlik, 1992, p. 353,

zitiert in Hall, 1997, p. 244), und darauf zu reagieren. Dementsprechend gibt es

einen Zusammenhang zwischen der Vergangenheit und der heutigen Erfahrung

der Moderne. Hall führt die Bedeutung postkolonialer Theorie für aktuelle Zusam-

menhänge folgendermaßen aus:

https://doi.org/10.14361/9783839449042-016 - am 13.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449042-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Eine postkolonial-informierte Versicherheitlichungsperspektive 75

»Das wirklich distinktive Element einer ›postkolonialen‹ Periodisierung ist das

rückblickende Umformulieren der Moderne innerhalb des Kontexts der ›Globali-

sierung‹ in all ihren diversen sprengenden Formen undMomenten (von der ersten

Fahrt der Portugiesen über den Indischen Ozean und der Eroberung der Neuen

Welt bis hin zur Internationalisierung der Finanzmärkte und des Informations-

flusses). In dieser Hinsicht markiert der ›Postkolonialismus‹ einen entscheidenden

Bruch mit der gesamten historiographischen Großnarrative« (Hall, 1997, p. 232; Her-

vorhebung M. K.).

Postkolonialer Theoretiker_innen verstehen demnach Geschichte nicht als linea-

ren Prozess, sondern als eine komplexe und von Widersprüchen geprägte Dyna-

mik. Folglich gelten die Muster des Kolonialismus sowie Dekolonisierungsprozes-

se nicht als eindeutig, linear und abgeschlossen darstellbar; es sei nicht möglich,

Letztere zu verstehen, wenn sie als rein technisch‐formale Machtübergabe gedacht

werden. Vertreter_innen postkolonialerTheorien thematisieren entsprechend auch

Tendenzen des Neokolonialismus und des Rekolonisierens und zeigen damit auf,

dass koloniale Beziehungen undMachtstrukturen– trotz formaler Unabhängigkeit

– immer noch relevant sind. Unter postkolonialer Theorie verstehe ich also ein Set

wissenschaftlicher Praktiken, empirischer Ressourcen und interdisziplinärer Me-

thodologien, die Strukturen des Kolonialismus, kolonialistische Ideologien, deren

Folgen sowie daraus resultierende Machtverhältnisse in den Fokus rücken. Dabei

ist eine relationale Perspektive von Bedeutung. Analog dazu untersuche ich Inter-

aktionen zwischen globaler und lokaler Ebene, dies mit dem Anspruch, weder das

Lokale noch das Globale über- bzw. unterzubetonen (Go, 2016, p. 159).

Der Kampf um die Dekolonisierung der Forschungsagenden hat verschiedene

Strategien hervorgebracht; interne Differenzen drehen sich dabei häufig um Re-

präsentation, Machtverhältnisse und das Verhältnis von Theorie und politischem

Aktivismus. Postkoloniale Kritik hat darauf aufmerksam gemacht, dass diejenigen

historischen Erzählungen zumSchweigen gebracht wurden, die nicht demdamalig

vorstellbaren Handlungsspielraum entsprachen. Trouillot (1995) zeigt anhand der

Haitianischen Revolution, dass auch Sklav_innen eine Revolution machen können

– eine Vorstellung, die in der Zeit der Aufklärung keinen Platz hatte, weshalb sie

erst Jahrhunderte später als Revolution bezeichnet wurde. Ähnlich argumentiert

Gilroy, dass koloniale Gewalt im britischen Empire verschwiegen werden muss,

um heute das britische Selbstbewusstsein und die britische Selbstwahrnehmung

aufrechterhalten zu können (Gilroy, 2004, p. 115).3

3 Ayata (2016) überträgt dies anhand der NSU-Prozesse auf den deutschen Kontext.

https://doi.org/10.14361/9783839449042-016 - am 13.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449042-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Staat, Sicherheit und Gewalt in Kamerun

Einige postkoloniale Ansätze beziehen sich in ihrer Theoriebildung auf die

Négritude4 Bewegung, insbesondere auf Césaire ([1950]2001) und Senghor (1967). In-

nerhalb dieser Bewegungen wurden alternative Ideen für eine politische Ordnung

entwickelt sowie ein neuer afrikanischer Humanismus begründet ((Fanon, [1961]

1981; Mbembe, 2016). Ebenso wichtig ist Subjektwerdung im Gründungsdokument

der postkolonialen Studien »Orientalism« (1994), in dem Said die wechselseitige

Konstruktion des Europäers und des/der Anderen, des Orients, nachzeichnet.

(Siehe dazu auch das Kapitel 6.2.). Kultur wird innerhalb dieser Arbeiten häufig

als ein wichtiger Raum interpretiert, in dem es zum Widerstreit zwischen ver-

schiedenen Repräsentationen vonWelt, Subjekt, Geschichte usw. kommt (Bronfen,

1997, p. 11). Im Aufeinandertreffen von Lokalen und Globalen entstünden hybride

Räume, in denen sich Grenzen, Ambivalenzen und Binaritäten auflösen würden.

Hybridität bedeutet dabei jedoch nicht, jedenfalls nach Bhabha, dass zwei Dinge

schlicht vermischt werden; vielmehr geht es um das Aushandeln strategischer

und selektiver Aneignungen von Bedeutungen innerhalb eines Raumes, in dem

Freiheit und Gleichheit gelten. Dieser Aushandlungsort, in dem Menschen mit

unterschiedlichen Positionalitäten und Einstellungen zusammenkommen und

Bedeutungen aushandeln, wird von Bhabha als third space (dritter Raum) bezeichnet

(Bhabha, [1994]2012, p. 54). In diesem dialogischen Entgegenkommen wird eine

Nähe aufgebaut, die einen Moment der Anerkennung birgt. Ich selbst werde in

dieser Arbeit den UN-Treuhandrat als einen solchen Dritten Raum interpretieren

(Kapitel 6.3.).

4.2.3 Subjektivitäten und Agency in der postkolonialen Theorie

Postkoloniale Forschung stellt dabei die, meist gewaltgeprägte, Beziehungshaftig-

keit zwischen Kolonisierten und Kolonisierenden heraus, so sind politische und

kollektive Akteure keine vorgefundenen Gegebenheiten, sondern diskursive Ereig-

nisse. Fanon beschreibt eine zweigeteilte Welt des Kolonialismus, die von der At-

mosphäre der Gewalt geprägt ist: »Das Kolonialregime gewinnt seine Legitimität

aus der Gewalt und versucht keinen Augenblick lang, über diese Natur der Din-

ge hinwegzutäuschen« (Fanon, [1961] 1981, p. 64). Memmi ([1980] 1994) und Fanon

([1961] 1981) verweisen auf Gewalt, die als Legitimitätsquelle für die Binarität von

Kolonisierenden und Kolonisierten genutzt wird. Da diese binäre Beziehung der

Über- und Unterordnung mit anderen Mitteln nicht aufzulösen war, sah Fanon im

bewaffneten und gewaltvollen Freiheitskampf die einzige Möglichkeit, die kolonia-

le Unterdrückungssituation zu beseitigen. Unter Einbeziehung psychoanalytischer

4 Als Négritude wurde eine literarische, philosophische und politische Bewegung bezeichnet, die

für die kulturelle Anerkennung aller Menschen Afrikas eintritt. Damit bildet die Négritude das

frankophone Pendant zum Panafrikanismus.

https://doi.org/10.14361/9783839449042-016 - am 13.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449042-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Eine postkolonial-informierte Versicherheitlichungsperspektive 77

Ansichten impliziert Fanon damit einen,wie ich finde, ambivalentenGewaltbegriff,

der nicht nur verherrlicht5, sondern als Moment der Vergemeinschaftung und Ant-

wort auf koloniale Gewalt gilt (Ouaissa, 2015a, 2015b). Fanon sieht in Gewalthand-

lungen das (leider) notwendige Übel, um eine echte Dekolonisierung zu bewirken:

So gibt es zunächst eine innere, ungerichtete Gewalt, die eine Reinigungsfunkti-

on für die angespannte Atmosphäre im Kolonialsystem hat. Weiterhin gibt es eine

nach außen gerichtete, kollektive Gewalt, die die Abschaffung des Kolonialsystems

anstrebt. Denn für Fanon ist Gewalt die einzige Möglichkeit, um das gewaltvolle

Kolonialsystem komplett und dauerhaft abzuschaffen und um einen neuen afrika-

nischen Humanismus, der auf Césaire6 und Senghor7 aufbaut, umzusetzen.

Als Moment der Vergemeinschaftung und als Mobilisierungsmittel sind natio-

nalistische Politiken untrennbar mit antikolonialen Bewegungen verbunden (Kai-

ser, 2017, 2014; Walraven and Abbink, 2003). So begannen antikoloniale Bewegun-

genwährend der 1950er Jahre angesichts der gewaltgeprägtenÜbermacht der Kolo-

nialist_innen eine Kriegstaktik zu entwickeln, die sich anMaos Revolutionskonzept

anlehnte: den Guerre revolutionnaire (Fairbairn, 1968; Nkrumah, 1968; Paret, 1964).

Der bewaffnete Guerilla-Kampf und die Beeinflussung der Bevölkerung sowie der

globalen Ebene sollten sich dabei ergänzen: Die Vertreter_innen des guerre revolu-

tionnaire betonten die Bedeutung der Legitimität und der Anerkennung (auf loka-

ler und internationaler Ebene), die als konfliktentscheidend angesehen wurden.

Spivak warnte jedoch davor, dass die binären Strukturen des imperialen Systems

übernommen würden; stattdessen schlug sie eine strategische Essentialisierung

vor (Go, 2016, p. 140; Spivak, 1988), die den Fokus auf selbst entworfene Agency

lenkt. Obwohl Spivak die Repräsentativität der postkolonialen Subalternen proble-

matisiert, wird besonders bei der Figur der Subalternen deutlich, dass alternative

Wege gesucht werden müssen, um differenziert über postkoloniale Subjektivität

zu sprechen. Auf der globalen Ebene sei dies möglich, indem Kategorien wie Zeit-

lichkeit (backwardness) oder orientalistische Kategorien (Zivilisierung, Rationalisie-

rung) dekonstruiert werden. Spivaks Kritik ist nicht so zu verstehen, dass die Un-

möglichkeit der Repräsentation der Subalternen dazu führen solle, diese einfach zu

5 Die Verherrlichung von Gewalt wird Fanon häufig vorgeworfen u.a. von Arendt (1970). Häufig

wird in der Rezeption des Fanon’schen Gewaltbegriffs die Einleitung Sartres vergleichend hinzu-

gezogen – die jedoch tatsächlichweitaus radikaler ist, wie ihr bekanntester Satz zeigt: »Einen Eu-

ropäer töten, heißt zwei Fliegen mit einer Klappe schlagen.« (Fanon 1981, p. 20). Dies entspricht

nicht Fanons Gewaltbegriff, der weitaus differenzierter ist, wie u.a. auch seine Biographin Cherki

(2002) schreibt.

6 Césaire war der Begründer der frankophonen Négritude-Bewegung, auf die sich viele postkolo-

niale Theoretiker_innen beziehen. In seiner Rede »Discourse on Colonialism« ([1950]2001) krit-

siert er europäisches Engagement in Afrika.

7 Senghor, der erste Präsident des Senegals, setzte dem Konzept der Négritude die Francité entge-

gen – und damit etwas mehr Nähe zu Frankreich.

https://doi.org/10.14361/9783839449042-016 - am 13.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449042-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Staat, Sicherheit und Gewalt in Kamerun

ignorieren – ganz im Gegenteil. Spivak verweist mit ihrer Kritik auf den Moment,

in dem Wahrheiten und Wissen produziert werden und damit auf die Grenezn

derMöglichkeitenwestlicher Akademiker_innen, die Subalterne zu repräsentieren.

Ähnlich verwende ich die Konzeptemimikry undHybridität von Bhabha, die im Ver-

lauf des 6. Kapitels vorgestellt werden: Statt den Anspruch zu erheben, die authen-

tische Stimme der indigenen Subalternen analysieren zu können, adressieren die-

se Konzepte die Grenzen des Handlungsspielraumes und des Kontrollvermögens

seitens der Kolonisierer_innen (Bhabha, [1994]2012). Damit strebe ich an, nicht im

Kolonial-Narrativ zu verbleiben, sondern den Kontext sichtbar zu machen. Postko-

loniale Theorie macht darauf aufmerksam, dass selbst grundlegende Konzepte –

wie etwa Innen- und Außenpolitik – wenig zielführend sind, weil Prozesse hybrid

und dynamisch ablaufen. Sich aus postkolonialer Perspektive des Themas Sicher-

heit anzunehmen, birgt demnach die Möglichkeit, sich mit einem grundlegenden

Konzept der IB zu beschäftigen. Die Verbindung postkolonialer Theorien mit Ver-

sicherheitlichungsperspektiven hat das Potential, die Binarität zwischen innen und

außen, national und international zu überwinden.

Zusammenfassend funktioniert postkoloniale Theorie in dieser Arbeit als ei-

ne Globalisierungstheorie, um insbesondere die historische Bedeutung der Kolo-

nisierten und – für den Fall Kamerun – der Mandatsbevölkerung herauszustellen.

Damit kann ich auf die Kontinuitäten kolonialer Strukturen eingehen und die Aus-

wirkungen auf die Etablierung einer Grammatik der Sicherheit herausarbeiten. Ich

nutze die postkoloniale Kritik, um die Konsequenzen und Effekte der Versicherheit-

lichung sichtbar zu machen. Postkoloniale Theorien wiederum können von Versi-

cherheitlichungsansätzen profitieren, wenn es darum geht, diskursive Prozesse von

Wandel und Übergang zu markieren und zu untersuchen.

4.3 Die Forschungsperspektivierung und Operationalisierung:
Eine postkolonial - informierte Versicherheitlichung?

In dieser Arbeit argumentiere ich für eine Verlaufsperspektive auf die kame-

runische internationalisierte Dekolonisierung und zwar aus einer postkoloniale

Sicherheitsperspektive. Ich nutze hierfür einen Sicherheitsbegriff, der relational,

prozessual und konstruktivistisch ist. Mein Entwurf einer postkolonial‐informierten

Versicherheitlichungsperspektive umfasst folgende Analysekategorien: Versicherheit-

lichende Akteure (1), die die Existenz einer existenziellen Bedrohung für ein

Referenzobjekt kommunizieren; diese existenziellen Bedrohungen erfolgen über

Sprechakte als versicherheitlichende Akte (2) und bestehen einerseits aus einem

Referenzobjekt (3) – wer oder was wird bedroht und wessen Überleben ist in

Gefahr, wer hat einen legitimen Anspruch auf Überleben? –, andererseits aus

einem Referenzsubjekt (4), also dem existenziell Bedrohenden; zudem ist die

https://doi.org/10.14361/9783839449042-016 - am 13.02.2026, 17:02:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449042-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

