
Vom Symbol aus denken

Der Einfluss der Philosophie Paul Ricœurs
auf die Religionspädagogik

Wolfgang W. Müller

Auf die Frage, was Paul Ricœur den Kindern seiner Schüler vermit-
teln würde, gibt er einen Hinweis auf eines seiner Bücher: »Ich würde
vermitteln wollen, wie es ein Titel meiner Bücher formuliert ›La cri-
tique et la conviction‹. Unter Überzeugung verstehe ich sowohl Ar-
gumentation als auch eine Motivation, über deren Herkunft man
sich keine Rechenschaft geben kann. In meinen Überzeugungen gibt
es ein intimes, geheimes und mir selbst nicht ganz zugängliches Ele-
ment. Wenn man zu mir sagt: ›Wären Sie in China geboren, dann
hätten Sie nicht diese Philosophie und Sie wären kein Christ‹, dann
antworte ich darauf: ›Sie sprechen über einen anderen, nicht über
mich‹.«1

Paul Ricœur bekennt in diesem Gespräch, das anlässlich seines
90. Geburtstages geführt wurde, als solche »intimen und geheimen«
Quellen seines Denkens den christlichen Glauben, den er als refor-
mierter Christ lebte, und seine geistige Heimat in der großen Tradi-
tion der griechischen Philosophie.2 Diese Feststellung scheint von
Bedeutung zu sein, wenn man den Einfluss der Philosophie Ricœurs
auf aktuelle Arbeiten der Religionspädagogik erörtert. Zugleich mag
aber die Frage nach dem Einfluss und Impuls, den die Philosophie
Paul Ricœurs der Religionspädagogik geben kann, erstaunen. Einer-
seits kann man sich fragen, wieso und weshalb ein phänomenologisch
und hermeneutisch arbeitender Philosoph Einfluss auf eine mehr-
heitlich empirisch arbeitende Disziplin der Theologie haben sollte,
andererseits werden jedoch in der heutigen Debatte der Religions-
pädagogik Themen behandelt, die nach einer theoretischen Aufarbei-
tung suchen, wie wir sie in der Philosophie Paul Ricœurs vorfinden.
Dabei sind besonders an Themenbereiche wie Kindertheologie, reli-

Poetik des Glaubens A 179

1 M. Revault d’Allones und F. Azouvi (Hg.), Paul Ricœur, Paris 2004, S. 9.
2 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179 - am 23.01.2026, 22:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


giöse Sozialisation, Symbolverständnis, Entwicklung lebensbezoge-
ner Religiosität – alles zentrale Themen heutiger religionspädagogi-
scher Arbeit – zu denken.

I.

Das Verständnis von Religionspädagogik

Entgegen der klassischen Aufgabe der Katechetik, die sich dezidiert
auf den Glauben der Kirche bezog, befasst sich die Religionspädago-
gik mit der wissenschaftlichen Reflexion und Orientierung religiöser
Lernprozesse. Diese Abläufe werden heute nicht mehr ausschließlich
konfessionell verstanden, sondern können auch allgemeinreligiös
oder interreligiös motiviert sein. Die derzeitige religionspädagogi-
sche Debatte spricht von einer Vernetzung theologischer und päda-
gogischer Inhalte oder Perspektiven. Die Rückbindung einer religi-
onspädagogischen Arbeit an eine Glaubensgemeinschaft nimmt
zugleich Einfluss auf Bildungsprozesse, in denen die christlichen Kir-
chen eine Verantwortung übernehmen (etwa Religionsunterricht in
der Schule oder Erwachsenenbildung). Dabei geht die Religionspäda-
gogik grundsätzlich von anthropologischen Prämissen aus, die einer-
seits bei der Existenz ansetzen, andererseits den letztangesprochenen
Daseinshorizont, den wir in christlicher Perspektive Gott nennen, als
Ziel thematisieren.

Religionspädagogik befasst sich mit der religiösen Bildung im
Rahmen eines mehrdimensionalen Bildungsbegriffs. Die vorgeben-
den und normierenden Glaubensinhalte, die Grundlage eines indivi-
duellen Glaubensaktes sind, zielen letztlich auf die Herausarbeitung
oder Förderung einer religiösen Selbstbestimmung und, in theologi-
scher Absicht formuliert, einer Subjektwerdung des glaubenden
Menschen.

Die Begriffe »Erziehung« und »Bildung« meinen stets zweierlei:
»Die pädagogische Grundstruktur menschlichen Denkens und Han-
delns ist zum einen dadurch bestimmt, dass Menschen in jeder ge-
sellschaftlichen Formation als leibliche, freie, sprachliche und ge-
schichtliche Wesen existieren, die ihre jeweilige Bestimmung
vermittelt über ihr eigenes Handeln und Denken hervorbringen; die-
se Grundstruktur ist zum anderen dadurch definiert, dass die für das

180 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Wolfgang W. Müller

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179 - am 23.01.2026, 22:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben und den Fortbestand eines Sozialverbandes grundlegenden
Kenntnisse, Fertigkeiten und Kompetenzen jeweils wieder an die
nachwachsende Generation weitergegeben und von diesen stets von
Neuem angeeignet werden müssen.«3

Von diesem Tatbestand ausgehend kann man von einer anthro-
pologischen Notwendigkeit von Erziehung und Bildung sprechen, für
die es einen doppelten Grund gibt. Zum einen wird damit gesagt, dass
die menschliche Natur nicht auf eine bestimmte Form des Zusam-
menlebens ausgerichtet und festgelegt ist, zum anderen, dass alle
Formen menschlichen Zusammenlebens darauf angewiesen sind,
durch Erziehung und Bildung tradiert zu werden. Dieser Tradie-
rungsprozess geschieht durch Menschen, die in gesellschaftlicher,
leiblicher, freier, sprachlicher und geschichtlicher Prägung leben.

II.

Das theologische Moment

Das Christliche baut auf der Matrix des Humanen auf. So ist die
theologische Anthropologie, die von einer prozesshaften Entwick-
lung des Menschlichen ausgeht, die Voraussetzung für den christ-
lichen Glauben und die christliche Lebenspraxis. Aus diesem Huma-
num erwächst Vertrauen, das sich in den theologischen Tugenden
von Glaube, Hoffnung und Liebe entfaltet. Die theologische Anthro-
pologie weiß um die Erfahrung des Erlöstseins und Heilseins als
Grundvoraussetzung, um auf Dauer human leben zu können. Bil-
dung und Erziehung implizieren die Anerkennung der Person mit
ihren je eigenen Begabungen und Neigungen, ihrer Unverfügbarkeit
und ihrer Freiheit, ihrem Gottesbezug. Bildung hat mit Theologie zu

Poetik des Glaubens A 181

Vom Symbol aus denken

3 D. Benner und F. Brüggen, »Erziehung und Bildung«, in: Ch. Wulf (Hg.), Vom
Menschen. Handbuch Historischer Anthropologie, Weinheim 1977, S. 768–779,
hier S. 768. Siehe dazu auch: W. W. Müller, »Wozu Bildung? Der Bildungsauftrag
im Gesamt der ekklesialen Vollzüge«, in: W. W. Müller und B. Santini-Amgarten
(Hg.), Minimalia christlicher Bildungspraxis, Zürich 2006, S. 14–23; A. Ritter,
»Kirchliche Bildungsverantwortung als Lebensbegleitung und Erneuerung im
Alltag von Gemeinde, Schule und Gesellschaft heute«, in: ebd., S. 25–36.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179 - am 23.01.2026, 22:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaffen, da Menschen – auf diesen banalen Sachverhalt verweist
Christoph Schwöbel – glauben.4

Die Religionspädagogik arbeitet mit einer »facettenreichen An-
thropologie«5 und geht von dem grundlegenden Gedanken einer
»vermittelten Offenbarung«6 aus, wobei das werdende Subjekt als
»verwundetes Cogito«7 sich stets neuen Sinn aneignet und dadurch
in seiner Subjektwerdung wächst. Diese Stichworte erlauben nun im
Folgenden die Impulse der Philosophie Ricœurs für die heutige De-
batte der Religionspädagogik näher zu betrachten.8

III.

Symbol

Paul Ricœurs Symbolverständnis entspringt der Rede von der Erfah-
rung, die immer eine Rezeptivität meint, d. h. in der Erfahrung ist
etwas »gegeben«, was nicht vollständig durch bewusste Denkprozes-

182 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Wolfgang W. Müller

4 »Warum muss der Glaube im Bildungsprozess ausdrücklich zum Thema werden?
Warum ist kein Bildungsprozess vollständig, der nicht zum Thema des Glaubens
Stellung nimmt? Die Antwort darauf ist trügerisch einfach. Sie lautet: Weil Men-
schen glauben.« C. Schwöbel, »Glaube im Bildungsprozess«, in: Christlicher
Glaube im Pluralismus. Studien zu einer Theologie der Kultur, Tübingen 2003,
S. 277–295, hier S. 289.

5 S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricœurs Re-
flexionen auf den Menschen, Freiburg 2004.

6 Offenbarung als Interaktion zwischen Gott und Mensch gedacht, geschieht im-
mer vermittelt. Das Moment der Vermittlung bildet ein Strukturelement des jü-
disch-christlichen Offenbarungsbegriffs, der heute in der theologischen Debatte
vermehrt mit der Hermeneutik Ricœurs erkenntnistheoretisch untermauert wird,
vgl. bei P. Ricœur, »Herméneutique de l’idée de la révélation«, in: P. Ricœur u.a.,
La Révélation, Brüssel 1977, S. 15–54; V. Hoffmann, Vermittelte Offenbarung.
Paul Ricœurs Philosophie als Herausforderung der Theologie, Ostfildern 2007.

7 S. Orth, Das verwundete Cogito und die Offenbarung. Von Paul Ricœur und Jean
Nabert zu einem Modell fundamentaler Theologie, Freiburg 1999.

8 Die folgende Erörterung bezieht sich hauptsächlich auf Arbeiten im deutschspra-
chigen Raum, entsprechende Untersuchungen könnten ebenso für den franko-
phonen Raum angestellt werden. Siehe dazu etwa: H. Erroitte, »La catéchèse
décloisonnée. Jalons pour un nouveau project catéchétique«, in: Lumière et Vie,
Nr. 77 (2003) S. 12–14; B. Clément (Hg.), Autour de Paul Ricœur, Paris 2006; »A
propos de la nouvelle orientation de la catéchèse en France«, in: Lumière et Vie,
Nr. 180 (2007) S. 35–36.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179 - am 23.01.2026, 22:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


se erarbeitet werden kann. Das in der Erfahrung Gelebte und Erkann-
te ist ein konkret existierendes Einzelnes und nicht ein sich in Begrif-
fen zeigendes allgemeines Wesen. Ricœur geht in seiner Symbol-
theorie von der Irreduziblität des Subjektes und der gelebten
Erfahrung aus. In seiner Schrift Symbolik des Bösen spricht er von
der Schulderfahrung des Individuums, die sich durch Ursymbole ar-
tikuliert: »Das Symbol […] öffnet und entdeckt eine Erfahrungs-
dimension, die ohne das Symbol verriegelt und unerkannt« bleibt.9

In der Sprache versucht der Mensch die Aneignung von Sinn, die
daraus resultierende Selbst- und Seinsauslegung bleibt fragmenta-
risch. Dieses ek-statische Moment schlägt sich in der zweidimensio-
nalen Struktur des Symbols nieder. Einerseits kann die im Symbol
verdichtete Erfahrung zur Sprache kommen, andererseits wird die
sprachliche Dimension überstiegen. Das Symbol ist stets an Erfah-
rung gebunden und reicht deshalb in die Tiefendimension des Le-
bens, die dem Logos verschlossen bleiben. Die Undurchsichtigkeit
(opacité) des Symbols gründet in dessen Erfahrungsbezogenheit;
Human- und Sozialwissenschaften helfen, die Dichte des Symbols
zu entschlüsseln. Religionsphänomenologie, Psychologie wie Kunst
können dabei die Funktion von »counter-disciplines« übernehmen,
die Deutungshilfen für die Sichtung der undurchsichtigen Symbole
bringen. Seit Kant der klassischen Metaphysik ihren Todesstoß ver-
setzte, arbeitet die Philosophie ebenfalls mit dem Symbol, um das
Transzendente artikulieren zu können,10 deshalb müssen Begriffe
sinnlich erfassbar sein und Anschauungen verständlich gemacht wer-
den. Damit ist der systematische Ort der Symbole innerhalb des phi-
losophischen Diskurses nachgewiesen! Das Symbol ist für Kant eine
Form der Versinnlichung.

Ricœur hat in seiner Beschäftigung mit dem Phänomen »Sym-
bol« dessen erkenntnistheoretischen Status herausgearbeitet. »Das
Symbol gibt zu denken.«11 Die Arbeit des Menschen mit den Sym-

Poetik des Glaubens A 183

Vom Symbol aus denken

9 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, Freiburg 1971, S. 190.
10 Gemäß dem Postulat Kants sind Gedanken ohne Inhalte leer und Anschauungen

ohne Begriffe blind, vgl. KrV A 51/ B 75.
11 Zum Symbolbegriff Ricœurs siehe: P. Ricœur, Symbolik des Bösen; Die Interpre-

tation. Ein Versuch über Freud, Frankfurt 1974; »Poétique et symbolique«, in:
B. Lauret und F. Refoulé (Hg.), Initiation à la pratique de la théologie, Band 1,
Paris 1982, S. 34–61. Zum Symbolbegriff Ricœurs in theologischer Perspektive
siehe etwa: W. W. Müller, Das Symbol in der dogmatischen Theologie, Frankfurt
1990, S. 175–250; »Nur ein Symbol? Zu seiner Bedeutung und Notwendigkeit in

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179 - am 23.01.2026, 22:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bolen erschließt ihm sein Daseinsverständnis und seine Existenz, in
dem angesichts des Bösen und des Leidens Sinn gesetzt wird, aus dem
der Mensch für seine Existenz, sein Denken und Handeln stets
schöpfen kann. »Also spricht das Symbol letztlich zu uns als Index
der Situation des Menschen im Sein, darin er sich bewegt, darin er
existierend und wollend ist.«12 Das Symbol gibt zu denken, dass das
cartesianische Cogito ins Sein eingebunden ist und nicht umgekehrt.
Der von allen Verzerrungen, Missverständnissen und Projektionen
gereinigte Umgang mit dem Symbol verhilft den Weg einer »zweiten
Naivität« beschreiten zu können. »Die zweite Naivität« so Paul Ri-
cœur, meint »das Sein, das sich selbst setzt im Cogito« und an den
Tag bringt, »dass der Akt, durch den es sich dem Ganzen entreißt,
nicht aufhört, an dem Sein teilzuhaben, das ihn in jedem Symbol
zur Rede stellt«.13 In der weiteren Genese seiner Philosophie wandte
sich Paul Ricœur bei seiner Beschäftigung mit dem Symbolphäno-
men immer stärker dem sprachlichen Moment des Symbols zu, wo-
bei er die Figur der Metapher als semantischen Kern des Symbols
ausmacht.14

Die Symboltheologie, die viel ihrer systematischen Entfaltung
der Symboltheorie Ricœurs verdankt, wird in der Religionspädago-
gik, im Besonderen in der Symboldidaktik, rezipiert. Bei den phi-
losophischen und entwicklungspsychologischen Fragen einer Sym-
boldidaktik, die nach dem Umgang mit den Symbolen, deren
Rezeption und didaktisch-methodischer Umsetzung fragt, werden
die Reflexionen des französischen Philosophen rezipiert. Es seien an
die Arbeiten von Peter Biehl15, Anton Bucher16, Erich Feifel17, Hu-

184 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Wolfgang W. Müller

der dogmatischen Theologie«, in: Theologisch-Praktische Quartalschrift 147
(1999) S. 354–362; D. S. Springstübe, Der Symbolbegriff Paul Ricœurs, Saarbrü-
cken 2007. Zum grundsätzlichen Symbolverständnis im Rahmen einer allgemei-
nen Sakramentenlehre siehe: W. W. Müller, Gnade in Welt. Eine symboltheologi-
sche Sakramentenskizze, Münster 2002.

12 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 405.
13 Ebd.
14 P. Ricœur, Die lebendige Metapher, München 1986.
15 Pars pro toto: P. Biehl, Erfahrung – Symbol – Glaube, Gütersloh 1991; Symbole

geben zu lernen. Einführung in die Symboldidaktik anhand der Symbole Hand,
Haus und Weg, Neukirchen-Vluyn 1989.

16 A. Bucher, Symbol – Symbolbildung – Symbolerziehung, St. Ottilien 1990.
17 E. Feifel, »Symbole und symbolische Kommunikation als religionsdidaktische

Aufgabe«, in: F. Weidmann (Hg.), Didaktik des Religionsunterrichts, 5. Aufl., Do-
nauwörth 1988, S. 188–203.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179 - am 23.01.2026, 22:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bertus Halbfas18 und Holger Saal19 erinnert, die bei ihrer Beschäfti-
gung mit dem Symbol sich im Rahmen einer Symboldidaktik mit
der Symboltheorie Paul Ricœurs auseinandersetzen. Allen gemein-
sam ist, dass sie nicht Symbole unterrichten wollen, sondern mit
Symbolen arbeiten. In der religionspädagogischen Arbeit mit der
Theorie einer Symbolhermeneutik geht es um die Kunst, Symbole
zu verstehen. »Symbole geben zu lernen« formuliert Peter Biehl im
Anschluss an Ricœurs »Symbole geben zu denken«. Symbole als
Sprache der Religion und der Kultur lassen das Merkmal einer »di-
daktischen Grundstruktur« einführen, das die Fähigkeit von Sym-
bolen meint, Gegensätze (zum Beispiel die Leben spendende wie Le-
ben zerstörende Kraft von Wasser und Feuer) entgegen dem
Non-Kontradiktionsprinzips der Logik synthetisierend in sich zu in-
tegrieren.20 In diesem spannungsgeladenen Potential der Symbole
erweist sich die Brückenfunktion, mit der in der Religionspädagogik
gearbeitet wird. Peter Biehl unterscheidet bei den symboldidakti-
schen Aufgaben zwischen lebensgeschichtlicher, religiöser und
christlicher Dimension der Symbole.21 Monika Jakobs zeigt Weg
und Irrwege einer symboldidaktisch konzipierten Eucharistiekate-
chese auf.22

Die verschiedenen religionspädagogischen Ansätze befassen
sich mit den unterschiedlichen Ebenen der Leistungsfähigkeit von
Symbolen, wie sie Ricœur in seiner Arbeit zu Sigmund Freud he-
rausstellte. Auf der niederen Ebene findet keine Symbolarbeit mehr
statt, denn es handelt sich um ein stereotypes »Symbolgeröll«. Auf
der zweiten Ebene sind Symbole in lebendigem Gebrauch und ist de-
ren Sinn vermittelt. Diese Symbole bilden einen Kitt der gegenwär-
tigen Gesellschaft und ermöglichen Identität. Auf der dritten Ebene
liegen jene Symbole, die neue Möglichkeiten erschließen und Kom-
mendes antizipieren.

Poetik des Glaubens A 185

Vom Symbol aus denken

18 H. Halbfas, Das Menschenhaus, Düsseldorf 1971.
19 H. Saal, Das Symbol als Leitmodell für religiöses Verstehen, Göttingen 1995.
20 Vgl. N. Weidinger, »Symboldidaktik – Auslauf- oder Zukunftsmodell?« in:

H. Noormann, U. Becker und B. Trocholepczy (Hg.), Ökumenisches Arbeitsbuch
Religionspädagogik, 2. aktualisierte Aufl., Stuttgart 2004, S. 145–160, hier
S. 150.

21 P. Biehl, Symbole geben zu lernen II. Zum Beispiel Brot, Wasser und Kreuz, Neu-
kirchen-Vluyn 1999.

22 Vgl. M. Jakobs, »Von Schmetterling bis Schatzkiste. Wie kann eine gelungene
symbolhafte Eucharistiekatechese aussehen?«, in: Katechetische Blätter, Heft
Nr. 3, 133 (2008) S. 184–187.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179 - am 23.01.2026, 22:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Anschluss an diese Gedanken unterscheidet man in der Reli-
gionspädagogik zwischen Symbol, Zeichen, Klischee, Fetisch und
Idol.23 Beruht das Zeichen auf einer Konvention, die jederzeit wieder
geändert werden kann, bilden die Figuren Klischee, Fetisch und Idol
verzerrte Formen des Symbols ab. Die wahre Aufgabe der Beschäfti-
gung mit den Symbolen besteht darin, sie in ihrem schöpferischen
Moment zu fassen.24

In der Sakramentenkatechese und den biblischen Erzählungen
finden Gedanken der Symboltheorie des Philosophen Verwendung.
Neuerdings kommt die Symboldidaktik auch im interreligiösen Ler-
nen zum Einsatz. Ebenso ist die Rede von der »zweiten Naivität« von
der Religionspädagogik aufgenommen worden. Es scheint, dass die
Symboltheorie Paul Ricœurs eine Hermeneutik des interreligiösen
Lernens befruchten könnte, deren Potential bei weitem noch nicht
erschöpft ist.

IV.

Erzählung

»Erzähl’ deine Story«: Dieses Postulat, das sowohl Fundamentaltheo-
logie als auch Religionspädagogik in den letzten Jahrzehnten auf-
gegriffen haben, um die erkenntnistheoretische Fragestellung der
Identität und Alterität in einer (lebens-) geschichtlichen Perspektive
zu thematisieren, kann auf Ricœurs Konzeption der Identität zurück-
greifen. »Es gelingt besser denn je, dank dieser Erweiterung der
Wege ›unser Leben zu einer Lebensgeschichte zu machen‹.«25

Die Frage nach dem Selbst stellte Ricœur als hermeneutischer
Philosoph in bewusster Abgrenzung zu einer idealistischen Konzep-
tion der Identität, wie er sie in der Phänomenologie Husserls vor-
fand.26 Die Frage nach der Identität verbindet Ricœur in bekannter

186 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Wolfgang W. Müller

23 Vgl. P. Ricœur, Die Interpretation. Ein Versuch über Freud, Frankfurt 1972,
S. 516f., vgl. dazu: P. Biehl, Symbole geben zu lernen, S. 169.

24 Ebd., S. 517.
25 R. Kearney, On Paul Ricœur. The owl of Minerwa, Aldershot 2004, S. 160 (Über-

setzung W. W. M.).
26 Zur Hermeneutik des Selbst bei Ricœur siehe: S. Orth, Das verwundete Cogito

und die Offenbarung, S. 217–311.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179 - am 23.01.2026, 22:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise mit der Frage nach der Beziehung von Zeit und Erzählung.27

Augustinus verweist auf die Tatsache, dass das Erzählen einer Sache
auf das Sein vergangener Zeiten hinweist, die Erzählung, so die
Schlussfolgerung Ricœurs, ist Garant für die Existenz der Zeiten.
Das Vergangene muss, in welcher Form auch immer, sein, sonst wäre
es nicht erzählbar. Mit anderen Worten: Vergangenheit und Zukunft
werden in einer Erzählung manifest. »Wir erzählen Dinge, die wir
für wahr halten und sagen Ereignisse voraus, die so eintreten, wie
wir sie vorweggenommen haben.«28

Der Auseinandersetzung mit Aristoteles und Augustinus im
ersten Band von Zeit und Erzählung schließt Ricœur eine Betrach-
tung der Konfiguration der Zeit in historischen Erzählungen an, um
in einem weiteren Schritt die literarische Erzählung zur gewählten
Thematik zu analysieren. Erzählte und schriftlich fixierte Geschich-
ten haben für Ricœur ein Interesse, da sie eine Hauptaufgabe her-
meneutischer Philosophie berühren, nämlich »die Gesamtheit der
Vorgänge zu rekonstruieren, durch die ein Werk sich von dem un-
durchsichtigen Hintergrund des Lebens, Handelns und Leidens ab-
hebt, um von einem Autor an einen Leser weitergegeben zu werden,
der es aufnimmt und dadurch sein Handeln verändert.«29

Die Darstellung dieser Aufgabe erfolgt durch die Theorie der
Mimesis, die die erste These der Mimesis beweisen wird, dass Zeit
in dem Maße zu einem menschlichen Phänomen wird, je mehr sie
erzählerisch artikuliert wird. Das Erzählen oder Erfinden von Ge-
schichten, in der Terminologie Ricœurs »la mise en intrigue«, leistet
das Zusammenfügen der Ereignisse und ergibt so eine geschlossene
Handlung. Beide Momente der Mimesis hängen zusammen, insofern
die »mise en intrigue« als dynamischer Vorgang den Prozess vom
Vorher über den innovativen Erzählvorgang zum Nachher eines Tex-
tes organisiert. Die kreative und innovative Nachahmung der Erzäh-
lung macht aus einer Reihe von Vorgängen eine veritable Geschichte.
Das Nachher der Erzählung als drittes Moment der Mimesis steht an
der Schnittstelle zwischen der Welt des Textes und der Welt der Zu-
hörer- oder Leserschaft. In der Wechselwirkung von Text und Rezep-
tion wird der Text selbst zum Werk, d. h. kein Text ist abgeschlossen,

Poetik des Glaubens A 187

Vom Symbol aus denken

27 Vgl. P. Ricœur, Zeit und Erzählung I. Zeit und historische Erzählung, München
1988.

28 Ebd., S. 22.
29 Ebd., S. 88.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179 - am 23.01.2026, 22:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern stets offen, um neu interpretiert zu werden. Diese fort-
schreitende Kreisbewegung von Welt zu Text zu Welt präziser zu
fassen, ist das Anliegen Ricœurs, für den die Aufgabe der Hermeneu-
tik gerade darin besteht, die Gesamtheit aller Vorgänge beim Hören
oder Lesen zu rekonstruieren.30 Die Rekonstruktion der Gesamtheit
der Vorgänge besteht für Ricœur darin, dass »durch die [Vorgänge,
W. W. M.] ein Werk sich von dem undurchsichtigen Hintergrund des
Lebens, Handelns und Leidens (= mimesis I) abhebt, um von einem
Autor an einen Leser weitergegeben zu werden (= mimesis II), der es
aufnimmt und dadurch sein Handeln verändert.«31

Der in Folge zu Zeit und Erzählung eingeführte Begriff der
»narrativen Identität«, der für eine Vereinheitlichung der unter-
schiedlichen Sinneffekte einer Erzählung sorgt und zugleich die The-
matik der Hermeneutik des Selbst aufgreift, bringt nach Ricœur zum
Ausdruck, dass es eine Art von Identität gibt, zu der das menschliche
Wesen durch die Vermittlung der narrativen Funktion Zugang haben
kann.32

Die Kirche als Erzähl- und Erinnerungsgemeinschaft an Leben,
Tod und Auferstehung Jesu Christi lebt von den großen Erzählungen
der Bibel. Das ekklesiale Leben konkretisiert sich durch ein Erzählen
als einem grundlegend kommunikativen und religiösen Vollzug, in-
sofern die theologischen Inhalte der Bibel (dem »großem Code«) nur
narrativ nachvollziehbar sind.33 Im Erzählen werden Inhalte und In-
tentionen der biblischen Texte thematisch und praktisch zur Sprache
kommen. Verkündigung und Feier der Sakramente basieren auf die-
sem narrativen Grundvollzug der ekklesialen Nachhaltigkeit des
Christus-Ereignisses.

Religionspädagogik analysiert die kommunikativen Vollzüge
religiöser Verständigung in formaler wie inhaltlicher Sicht. Es geht
darum, die Inhalte der Kommunikation nachzuweisen als auch die
Art und Weise der Vermittlung und Kommunikation zu unter-
suchen. Das Inhaltliche muss didaktisch und praktisch dargestellt, ge-
lehrt, gefördert, kritisch reflektiert und vermittelt werden. Ebenso

188 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Wolfgang W. Müller

30 Vgl. S. Haas, Kein Selbst ohne Geschichten, Hildesheim 2002, S. 74.
31 P. Ricœur, Zeit und Erzählung I, S. 88.
32 P. Ricœur, »Narrative Identität«, in: Vom Text zur Person. Hermeneutische Auf-

sätze (1970–1999), Hamburg 2005, S. 209–225; Das Selbst als ein Anderer, Mün-
chen 1996.

33 Vgl. dafür: E. Arens, Christopraxis, Freiburg 1992; Gottesrede – Glaubenspraxis,
Darmstadt 1989.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179 - am 23.01.2026, 22:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kommt es auf die Herausarbeitung der religiösen Sprach- und Hand-
lungskompetenz an, die sowohl der Verständigung als auch der Ver-
änderung dienen kann.

Die Theorie der narrativen Identität bahnt der Religionspädago-
gik konzeptuelle Wege, um das zu Vermittelnde als ein »Weg ins Le-
ben« (Manfred Josuttis) oder als ein »Spielraum des Lebens« (Hans-
Günter Heimbrock) zu konzipieren. Bei diesem Anliegen trifft sich
der philosophische Ansatz Ricœurs mit den Anliegen religionspäda-
gogischer Arbeiten. »So eröffnet Ricœurs Hermeneutik die Perspek-
tive einer ›konkreten Reflexion‹ über das Menschenmögliche, die an
Beispiele aus der empirischen Geschichte anknüpfen und praktische
Konsequenzen daraus ziehen kann. Dennoch bleibt der Prozess phi-
losophischer Selbstverständigung unabschließbar: und zwar gerade
deshalb, weil er über Erzählungen vermittelt ist, die nie das Ganze
der menschlichen Erfahrung darstellen können und zudem eine In-
terpretation erfordern, die immer wieder an die Grenzen des Ver-
stehbaren stößt.«34

Die vorgestellte Theorie der narrativen Identität eröffnet darü-
ber hinaus noch eine weitere Möglichkeit der religionspädagogischen
Umsetzung. Es gehört zur Standardfrage der Fachliteratur, wie der
Einsatz der Bibel in der Religionspädagogik zu rechtfertigen ist. Die
biblischen Erzählungen als »großen Code«, die glaubens- und kultur-
stiftend in der europäischen Geschichte fungieren, können durch das
Konzept der narrativen Identität pädagogisch eingesetzt und auf-
bereitet werden.

Eine narrative Bibeltheologie lebt, obgleich sie von biblischen
»Grenzausdrücken« (zum Beispiel »Reich Gottes«) spricht, von den
Grundzügen einer allgemeinen Texthermeneutik und versucht, die
»Sache des Textes« (Hans-Georg Gadamer) herauszuarbeiten (etwa
Gott, Christus, biblische Verheißung usw.). Die biblischen Texte
sprechen von einer religiösen Tiefenerfahrung und beinhalten eine
»Logik der Überfülle«, die es, im dynamischen Vorgang des Lesens
oder Hörens, je neu zu aktualisieren gilt. Die biblischen Geschichten
gilt es nicht nur konform zur kirchlichen Tradition der Bibelaus-
legung zu lesen, sondern ebenso gilt es, deren »gefährliche Erinne-
rung« (Johann Baptist Metz) neu in Erfahrung zu bringen.35

Poetik des Glaubens A 189

Vom Symbol aus denken

34 A. Breitling, Möglichkeitsdichtung – Wirklichkeitssinn. Paul Ricœurs Denken der
Geschichte, München 2007, S. 284.

35 P. Ricœur, L’herméneutique biblique, Paris 2001, S. 328f. Zur Frage der biblischen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179 - am 23.01.2026, 22:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V.

Gottesfrage

Haben in den vergangenen Jahrzehnten in Theologie und Kirche das
Postulat der Gottvergessenheit und der religiösen Indifferenz sowie
der Agnostizismus die religionspädagogische Debatte bestimmt, so
wird heute, antipodisch zu diesen Errungenschaften der Aufklärung,
in Folge der Wiederentdeckung des Religiösen, die Gottesfrage von
Neuem als originäre Aufgabe der Theologie erachtet. Galt es für
Theologie und Religionspädagogik ausgemacht, den theologischen
Diskurs in einer »Zeit der Gotteskrise« (Metz) zu führen, wird heute
die Gottesfrage als Teil des kulturellen Diskurses neu verhandelt. Das
intellektuelle Flaggschiff der deutschen Geisteswissenschaftler, die
Zeitschrift »Merkur«, fragt im Editorial einer Sondernummer nach
Gott: »Diese Zeitschrift verfocht nie theologische Interessen. Was ist
dann aber der Grund, nach Gott zu fragen in einer Zeit, wo das Ziel
der Aufklärung, Gott zu dekonstruieren, allen intellektuellen Reiz
verloren hat: Dass Gott tot sei, ist vom elitären Geheimnis zur ge-
mütlichen Binsenwahrheit geworden. Wenn hier zunächst danach
gefragt wird, wer Gott heute theologisch ist, dann entspringt dies
nicht dem verbreiteten Empfinden für mehr innerweltlichen Sinn,
auf den sich die Praxis sogar der katholischen Kirche immer stärker
ausrichtet; sondern die Frage entspringt der Neugierde, in welcher
Weise diese geistige Urkategorie, die kulturell und institutionell im-
mer noch Gewicht hat, heute theoretisch begründbar ist. Am Faktum
der Religion ist nicht zu zweifeln, an der Realität Gottes schon. Vor
hundert Jahren wurde der Zweifel subtil begründet. Heutzutage ist er
banal. Auch deshalb, wegen dieses Umschwungs der hermeneuti-
schen Situation, ist unsere Frage – Wer ist Gott, und was ist dann
das Religiöse? – für Denkende von einigem Gewicht.«36

Ricœur, der Gott als die letzte Referenz biblischer Texte aus-
macht, zeigt in einem bibeltheologischen Überblick die Polyphonie

190 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Wolfgang W. Müller

Texte bei Paul Ricœur neben dem bereits genannten Werk: P. Ricœur und E. Jün-
gel (Hg.), Metapher. Zur Hermeneutik religiöser Sprache, Sonderheft Evangeli-
sche Theologie, München 1974; P. Ricœur, »Gott nennen«, in: Vom Text zur Per-
son, S. 153–182.

36 Vgl. dafür: Nach Gott fragen. Über das Religiöse, Merkur, Sonderheft, Heft Nr. 9/
10 (1999), Editorial, S. 769. Von theologischer Seite siehe neuerdings: G. Augus-
tin und K. Krämer (Hg.), Gott denken und bezeugen, Freiburg 2008.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179 - am 23.01.2026, 22:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Nennung Gottes in den verschiedenen Texten der Bibel. Die viel-
fältige und vielstimmige Nennung des biblischen Gottes kennt kom-
plexe und unterschiedliche Redeformen: Erzählung, Prophetie,
Sprichwort, Orakel, Gebot usw. Alle diese Formen sind ursprüngliche
Ausdrucksgestalten des Glaubens, mit denen Gott auf verschiedene
Weise genannt wird. Diese Figuren sind keine rhetorischen Kunst-
griffe, sondern müssen als Struktur und als übermittelter Inhalt ver-
standen werden. Die Nennungen Gottes sind nicht philosophisch zu
verstehen (»Deus est esse«), sondern als kerygmatische Formulie-
rungen des biblischen Glaubens.

Der Referenzpunkt »Gott« innerhalb der biblischen Rede zeigt
in seiner theologischen Qualität ein Doppeltes: Zum einen stellt
»Gott« einen Grenzausdruck biblischer Sprache dar. »Gott« wird ge-
nannt und entzieht sich zugleich demjenigen, der mitteilt. »Gott«
wird biblisch in der Dialektik von »Offenbaren« und »Enthüllen« ge-
zeigt. Zum anderen lenkt die neutestamentliche Gleichnisrede noch
auf ein Zweites: Es handelt sich um eine Redeform der »Extrava-
ganz«; in dieser Redeform vereinigen sich narrative Struktur, meta-
phorischer Prozess und das Moment des Grenzausdrucks.

Die religiöse Rede, beispielsweise der Nennung Gottes, partizipiert
auf allen Ebenen an den Eigenschaften der dichterischen Rede. Der
Unterschied besteht nur darin, dass »Gott« genannt wird, d. h. der
dichterischen Sprache wird ein Ur-Bezugspunkt hinzugefügt. Durch
diesen Prozess erfährt die dichterische Sprache eine Sinnverwand-
lung. »Der Referent »Gott« ist nicht nur Anzeige der gegenseitigen
Zugehörigkeit der ursprünglichen Redeformen des Glaubens, er ist
auch die Anzeige ihres Unvollendetseins. Er ist ihr gemeinsames Ziel
und das, was sich jeder Redeform entzieht.«37

Die Nennung des Namens Gottes zeigt an, dass die theologische
Rede als eine offene zu charakterisieren ist, d. h. die Unabschließbar-
keit des Gottesnamens ist konstitutiv für jede theologische Rede von
Gott. Gott übersteigt unsere Begriffe. Die klassischen Aussagen einer
»theologia negativa« formuliert Ricœur unter den Prämissen des lin-
guistic turn der neueren Theologie wie folgt: »Deswegen lässt sich
das Wort ›Gott‹ nicht begreifen als ein philosophischer Begriff, sei
es als das Sein im Sinne der mittelalterlichen Philosophie oder im
Sinne Heideggers. Das Wort ›Gott‹ sagt mehr als das Wort ›Sein‹,

Poetik des Glaubens A 191

Vom Symbol aus denken

37 P. Ricœur, »Gott nennen«, S. 170.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179 - am 23.01.2026, 22:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denn es setzt den ganzen Kontext der Erzählungen, Prophetien, Ge-
setze, Weisheitsschriften, Psalmen usw. voraus. Der Referent ›Gott‹
wird so durch die Konvergenz aller dieser partiellen Redeweisen an-
gezielt. Er drückt das Kreisen des Sinnes in allen Formen der Rede, in
denen Gott genannt wird, aus.«38

Auch die Religionspädagogik hat die linguistische Wende der
Wissenschaften vollzogen. Das religionspädagogische Handeln ba-
siert auf dem Verstehen der Polyphonie religiöser Sprache. Die Reli-
gionspädagogik erschließt die Sprachkompetenz religiöser Sprache in
formaler und inhaltlicher Hinsicht und thematisiert zugleich die pro-
phetische und verändernde Kraft, die von der religiösen Sprache aus-
geht. Der theozentrische und bibeltheologische Zugang bildet einen
Grundpfeiler der (christlichen) Religionspädagogik im Blick auf die
Subjektwerdung der Glaubenden. Die empirische Erforschung der
religiösen Sozialisation nimmt theologisch von diesen Gedanken
ihren Ausgang. Die Gottesrede in ihrem Metapherreichtum »kann
die Neugierde des Weiterfragens stimulieren«. Dieses Weiterfragen,
so formuliert es Jürgen Werbick, »bedeutet nicht, alles in Frage zu
stellen und in seiner Geltung aufzulösen. Es ist der Grundvollzug
des Kennenlernenwollens.«39

Mit anderen Worten: Die eingangs erwähnte Wiederentdeckung
der Gottesfrage kann, auch in religionspädagogischer Sicht, von
einem weiteren Moment der Religionsphilosophie Ricœurs profitie-
ren. Die Beschäftigung mit den »Meistern des Verdachts« als einen
notwendigen Umweg der modernen Hermeneutik gilt es in einer kri-
tischen Auseinandersetzung mit dem aktuellen Religionsbegriff wie-
der aufzunehmen.40

In den Worten Ricœurs: Die biblische, theologische wie religiöse
Rede hat sich immer dem reinigenden Prozess der Abkehr von einem
Idol oder einer Projektion der biblischen Rede hin zum symbolischen
Verständnis des kerygmatischen Inhaltes zu bewegen. Paradigma-
tisch hat dies Ricœur bei seiner Beschäftigung mit den metatheoreti-
schen Schriften Sigmund Freuds vorexerziert. Der Gebrauch der Me-
tapher »Vater« als Gottesrede hat den Weg von einem Phantasiebild

192 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Wolfgang W. Müller

38 Ebd. Zur Frage der biblischen Hermeneutik bei Ricœur siehe: P. Ricœur,
L’herméneutique biblique.

39 J. Werbick, Bilder sind Wege, München 1992, S. 73.
40 Siehe dazu neuerdings: A. MacIntyre und P. Ricœur (Hg.), Die religiöse Kraft des

Atheismus, Freiburg 2002. Vgl. auch den Beitrag von Jürgen Werbick in diesem
Band.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179 - am 23.01.2026, 22:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zum Symbol zu gehen, um in der (Post-)Moderne als adäquate Rede
Gottes verstanden und gebraucht werden zu können.41 Bei diesem
prozessualen Verständnis der Vatermetapher zeigt sich das Moment
des Glaubens, das dem symbolischen Verständnis der Semantik »Va-
ter, väterlich« zum Durchbruch verhilft. In Abänderung der Freud-
schen Formulierung spricht Ricœur von folgendem Postulat: »Das
Idol muss sterben, damit das Symbol lebe«!

Bei diesem Prozess hat die kritische Reflexion von allen Verzer-
rungen, Projektionen und Missverständnissen zu befreien, die dieser
Metapher im Verlauf der Geschichte anhafteten. Die Rede von dem
Symbol »Vater« beschreibt einen Läuterungsprozess, der folgenden
Weg umfasst: »Vom Phantasiebild zum Symbol; oder mit anderen
Worten: von der nicht anerkannten, dem Tod geweihten und für den
Wunsch todbringenden Vaterschaft zu einer solchen, die nun ein
Band der Liebe und des Lebens geworden ist.«42

VI.

Person

Der diskordanten Zeiterfahrung der augustinischen Autobiographie
im XI. Buch der Confessiones stellt Ricœur die aristotelische Fabel
mit ihrer Konkordanz entgegen. Alle Erzählungen, schriftlich wie
mündlich formuliert, sind für Ricœur synthetische Leistungen, die
das Heterogene zu einer Einheit formen. Die Frage nach dem Selbst
als einer Grundfrage der abendländischen Philosophiegeschichte for-
muliert Ricœur so, dass die Interpretation des Selbst mit der Inter-
pretation von Texten vergleichbar ist. Bei allen Veränderungen, de-
nen der Mensch im Verlauf seiner Lebensgeschichte ausgesetzt ist,
bleibt er immer der eine, an dem alle diese Veränderungen geschehen
und durch die er seine Lebensgeschichte erzählen kann.

Die Grundfrage ›Wer bin ich?‹ verweist auf die Interferenz von
Konkordanz und Diskordanz, durchquert die Radikalität und Nackt-
heit der Frage, und birgt so in sich ein Potential der Hoffnung auf

Poetik des Glaubens A 193

Vom Symbol aus denken

41 P. Ricœur, »Die Vatergestalt – vom Phantasiebild zum Symbol«, in: Hermeneutik
und Psychoanalyse. Konflikt der Interpretationen II, München 1974, S. 315–353.

42 Ebd., S. 331.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179 - am 23.01.2026, 22:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinn. Der Begriff der Person besitzt für Ricœur eine hohe Aktualität.
Seine »Annäherungen an die Person«, so der Titel eines Aufsatzes aus
dem Jahr 199043, beziehen sich auf die Findung des Begriffs im Blick
auf die Sprache, die Handlung und die Erzählung, wobei zugleich die
ethische Konstitution des Personbegriffs impliziert wird. »Ich habe
vier Schichten oder Ebenen dessen genannt, was eine hermeneutische
Phänomenologie der Person ausmachen könnte: die Sprache, die
Handlung, die Erzählung und das ethische Leben. Es wäre übrigens
besser« so formuliert Ricœur, »zu sagen: der sprechende Mensch, der
handelnde Mensch (ich füge hinzu: der erleidende Mensch), der
Mensch als Erzählender und Figur seiner Lebensgeschichte sowie
schließlich der verantwortliche Mensch«.44

Die Person stellt heute eine Grundfigur theologischen Schaffens
dar. Der personale Zugang der Theologie ermöglicht Glaubens-
begründung wie Glaubenswachstum. Die personale Theologie be-
schreibt klassische Theoreme der Schultheologie anhand der Katego-
rie des Ereignisses und der Beziehung. Im Blick auf die Weitergabe
und Tradierung des Glaubens versteht sich die Verwendung des Per-
sonalen in der Religionspädagogik. Die Subjektwerdung des Glaubens
wird gegenwärtig besonders im Rahmen der Gender-Thematik, der
Jugendreligiösität und des sozialen wie gesellschaftlichen Umbruchs
(vgl. die Bedeutung der Konversion, des Vorbilds, Wertediskussion
usw.) religionspädagogisch aufgearbeitet. Ein noch nicht ausgeschöpf-
ter Impuls der Philosophie Ricœurs für die Religionspädagogik liegt
dabei in den Themen »Gedächtnis« und »Anerkennung«.45

VII.

Zeugnis

Der Begriff des Zeugnisses stellt schließlich einen Kontrapunkt im
Denken des französischen Philosophen dar. Obgleich der Begriff
nicht in allen Hauptwerken Eingang findet, ist er in einer tieferen

194 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Wolfgang W. Müller

43 P. Ricœur, »Annäherung an die Person«, in: Vom Text zur Person, S. 227–249.
44 Ebd., S. 228.
45 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München 2004; Wege der Anerken-

nung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein, Frankfurt 2006.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179 - am 23.01.2026, 22:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schicht immer in seinen Gedanken präsent. Der grundlegende Text
zur Hermeneutik des Zeugnisses stammt aus dem Jahr 1972!46

Den Begriff des Zeugnisses entlehnt Ricœur seiner Beschäfti-
gung mit den biblischen Texten, für den eine doppelte Bewegung
charakteristisch ist: »Das Konzept des Zeugnisses, wie es sich aus
der biblischen Exegese entwickelt, ist hermeneutisch in einem dop-
pelten Sinn. Zunächst in dem Sinn, dass es der Interpretation einen
zu interpretierenden Inhalt gibt. Sodann in dem Sinn, dass es eine
Interpretation fordert. Das Zeugnis gibt etwas zu interpretieren.«47

Die Semantik des Zeugnisses ist zunächst als quasi empirisch zu ver-
stehen, da das Zeugnis ein Bericht dessen ist, was man gesehen und
gehört hat (vgl. Motiv des Augenzeugens). Der Zeuge bezeugt jedoch
immer etwas, d. h. die Semantik des Zeugnisses kennt zweitens zu-
gleich eine juridische Dimension. Die dritte Bedeutung des Zeugnis-
ses wird in der ethischen Dimension greifbar, bei der es um eine Ver-
innerlichung dessen geht, was die Zeugen bezeugen. Das Zeugnis
bindet. Das Zeugnis wird letztlich zur Handlung selbst, insofern es
eine innere Überzeugung ausdrückt.

Die Religionspädagogik arbeitet sowohl in formaler wie in in-
haltlicher Perspektive mit Elementen des Zeugnisses. Einerseits be-
ruht die Vermittlung des Zeugnisses auf Zeugen, andererseits ist der
Akt der Vermittlung selbst ein Zeugnis. In einem letzten Sinn ver-
mittelt die Religionspädagogik ein Zeugnis, auf das der Glaube auf-
baut, und zugleich bezeugen die in dieser Arbeit Engagierten ein
Zeugnis. Bei dieser Thematik findet sich ein Schnittpunkt zwischen
reflexiver Religionspädagogik und (kirchlicher) Katechese. Gleich-
wohl bleibt zu bedenken, dass zum Glauben an Gott nicht erzogen
werden kann. Chance aller Katechese ist es dagegen, die Güte und
die Menschenfreundlichkeit Gottes als göttliches Interesse am Leben
eines jeden Menschen ahnen, spüren und erfahren zu lassen.48

Poetik des Glaubens A 195

Vom Symbol aus denken

46 P. Ricœur, »L’herméneutique du témoinage« [1972], wieder abgedruckt in: Lectu-
res 3. Aux frontières de la philosophie, Paris 1994, S. 107–139. Deutsche Überset-
zung: »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, in: An den Grenzen der Hermeneutik.
Philosophische Reflexionen über die Religion, Freiburg 2008, S. 7–40.

47 P. Ricœur, »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, S. 31.
48 Vgl. Neues Handbuch religionspädagogischer Grundbegriffe, G. Bitter u.a. (Hg.).

München 2002, S. 318.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179 - am 23.01.2026, 22:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VIII.

Schlussbemerkungen

Die Religionspädagogik als eine theologische Disziplin, die sich mit
der wissenschaftlichen Reflexion und Orientierung religiöser Lern-
prozesse beschäftigt, findet in der hermeneutischen Philosophie Ri-
cœurs ein theoretisches Instrumentarium, um die angesprochenen
Reflexionen (selbst-)kritisch zu fundieren. Wird Religion als eine
Pragmatik, die mit Gesten, Symbolen, Worten arbeitet, verstanden,
dann hat diese Disziplin zur Aufgabe, die Vielfalt der religiösen
Sprachspiele zu bedenken. Die Arbeiten des Philosophen zur Thema-
tik der Metapher und des Erzählens können im Rahmen der religi-
onspädagogischen Theoriebildung im Blick auf den Umgang sowohl
mit »heiligen« Texten verschiedener Religionen als auch mit kultur-
stiftenden Texten eingesetzt werden. Leitet doch die Metapherntheo-
rie Ricœurs an, das Sozialverhalten, die Umwelt und Mitwelt »neu
zu sehen« und zu reflektieren.49

Die religionsphilosophischen Reflexionen, die Ricœur in die Ar-
beit der Religionspädagogik einbringt, weisen auf deren ökume-
nisches Potential. Sowohl die Frage der Symboldidaktik als auch die
Gottesthematik wie die Zeugenstruktur christlichen Glaubens füh-
ren von sich aus auf den gemeinsamen Grund aller christlichen Kon-
fessionen. Wo in der Debatte über die Symboldidaktik diese als
»Auslaufmodell« gesehen wird, verweist die philosophische Refle-
xion auf deren Zukunftsfähigkeit.50

Die Relevanz der Beschäftigung mit der Philosophie Ricœurs als
Basis einer fundamentalen Theologie kann in der aktuellen religions-
pädagogischen Debatte in folgenden Bereichen weitergeführt und in-
tensiviert werden: Im Rahmen eines postmodernen Umfeldes der
theologischen Reflexion erhält die Religionspädagogik in der Auf-
arbeitung des dialektischen Spiels von Identität und Alterität in der
Theorie eines – hermeneutisch konzipierten – Selbst im Sinne Ri-
cœurs eine theoretische Untermauerung. Die Religionspädagogik als
Hilfe zum »Christwerden in Zeiten des Kulturwandels« sucht nach

196 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Wolfgang W. Müller

49 Vgl. Neues Handbuch Religionsunterricht an berufsbildenden Schulen, Gesell-
schaft für Religionspädagogik und Deutscher Katechetenverein (Hg.). Neukir-
chen-Vluyn 2003, S. 159.

50 Vgl. N. Weidinger, »Symboldidaktik – Auslauf- oder Zukunftsmodell?«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179 - am 23.01.2026, 22:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer (selbst-)kritischen methodischen Vergewisserung, wie sie die
Philosophie Ricœurs bietet. Alle angesprochenen Einzelthemen müs-
sen in der aktuellen Religionspädagogik nochmals eine interreligiöse
Reflexionsstufe durchlaufen. Die Religionspädagogik steht vor den
Herausforderungen eines polyzentrischen Religionsbegriffs, der aus
der interkulturellen und philosophischen Diskussion Impulse zu er-
halten hat. Hier liegt ein großes Zukunftspotential der Philosophie
Ricœurs. Schließlich kann auch der religionspädagogische Ansatz
eines ästhetischen Lernens des Phänomens »Religion« in einer post-
modernen und postchristlichen Gesellschaft in der Hermeneutik Ri-
cœurs einen theoretischen Ansatz finden.

Heutige religionspädagogische Rede spielt zum einen in der Po-
larität von Buchstabe und Geist und zum anderen in der Dialektik
von objektivem Anspruch und poetischer Darstellung des Unbeding-
ten. Diese Spannung aufrechtzuerhalten ist nötig, um den Weg zwi-
schen Skylla und Charybdis zu finden, den die Religionspädagogik in
ihrer Reflexion und Vermittlungsarbeit zu leisten hat. In unüber-
trefflicher Weise hat diesen Sachverhalt Ricœur in seinem philoso-
phischen Schaffen zum Spezifikum religiöser Sprache thematisiert.
»In derselben Weise, in der die Spannung zwischen einer buchstäbli-
chen und metaphorischen Interpretation für den Sinn einer lebendi-
gen Metapher wesentlich ist, muss auch in theologischen Begriffen
eine Spannung zwischen dem objektiven Anspruch auf Erkenntnis
und der poetischen Darstellung des Unbedingten erhalten bleiben.
Auf dieser Ebene vermittelt die Sprache über die Einbildungskraft
den Schematismus dessen, was wir sind, was wir tun sollen und was
wir hoffen dürfen. Dabei ist es das Wissen um den paradoxen Grenz-
status solcher Schematismen zwischen dem Vorstellungshaften und
dem Begrifflichen, das die Symbole wie das Reich Gottes davor be-
wahrt, Idole zu werden, dennoch aber ihre Intelligibilität bejaht.«51

Poetik des Glaubens A 197

Vom Symbol aus denken

51 P. Ricœur, »Poetische Fiktion und religiöse Rede«, in: Christlicher Glaube in mo-
derner Gesellschaft, Art. Literarische und religiöse Sprache, Freiburg 1981,
Band 2, S. 96–105, hier S. 105.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179 - am 23.01.2026, 22:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179 - am 23.01.2026, 22:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Das Verständnis von Religionspädagogik
	II. Das theologische Moment
	III. Symbol
	IV. Erzählung
	V. Gottesfrage
	VI. Person
	VII. Zeugnis
	VIII. Schlussbemerkungen

