Vom Symbol aus denken

Der Einfluss der Philosophie Paul Ricceurs
auf die Religionspadagogik

Wolfgang W. Miiller

Auf die Frage, was Paul Ricceur den Kindern seiner Schiiler vermit-
teln wiirde, gibt er einen Hinweis auf eines seiner Biicher: »Ich wiirde
vermitteln wollen, wie es ein Titel meiner Biicher formuliert >La cri-
tique et la conviction<. Unter Uberzeugung verstehe ich sowohl Ar-
gumentation als auch eine Motivation, iiber deren Herkunft man
sich keine Rechenschaft geben kann. In meinen Uberzeugungen gibt
es ein intimes, geheimes und mir selbst nicht ganz zugangliches Ele-
ment. Wenn man zu mir sagt: sWéren Sie in China geboren, dann
hitten Sie nicht diese Philosophie und Sie wiren kein Christ¢, dann
antworte ich darauf: >Sie sprechen iiber einen anderen, nicht iiber
michc.«!

Paul Ricceur bekennt in diesem Gesprich, das anlésslich seines
90. Geburtstages gefiihrt wurde, als solche »intimen und geheimen«
Quellen seines Denkens den christlichen Glauben, den er als refor-
mierter Christ lebte, und seine geistige Heimat in der grofien Tradi-
tion der griechischen Philosophie.? Diese Feststellung scheint von
Bedeutung zu sein, wenn man den Einfluss der Philosophie Ricceurs
auf aktuelle Arbeiten der Religionspadagogik erortert. Zugleich mag
aber die Frage nach dem Einfluss und Impuls, den die Philosophie
Paul Ricceurs der Religionspidagogik geben kann, erstaunen. Einer-
seits kann man sich fragen, wieso und weshalb ein phinomenologisch
und hermeneutisch arbeitender Philosoph Einfluss auf eine mehr-
heitlich empirisch arbeitende Disziplin der Theologie haben sollte,
andererseits werden jedoch in der heutigen Debatte der Religions-
padagogik Themen behandelt, die nach einer theoretischen Aufarbei-
tung suchen, wie wir sie in der Philosophie Paul Ricoeurs vorfinden.
Dabei sind besonders an Themenbereiche wie Kindertheologie, reli-

! M. Revault d’Allones und F. Azouvi (Hg.), Paul Ricceur, Paris 2004, S. 9.
2 Ebd.

Poetik des Glaubens A~ 179

https://dol.org/10.5771/9783485860328-178 - am 23.01.2026, 22:23:26. -@



https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Wolfgang W. Miiller
givse Sozialisation, Symbolverstindnis, Entwicklung lebensbezoge-

ner Religiositit — alles zentrale Themen heutiger religionspadagogi-
scher Arbeit — zu denken.

Das Verstandnis von Religionspadagogik

Entgegen der klassischen Aufgabe der Katechetik, die sich dezidiert
auf den Glauben der Kirche bezog, befasst sich die Religionspidago-
gik mit der wissenschaftlichen Reflexion und Orientierung religioser
Lernprozesse. Diese Ablaufe werden heute nicht mehr ausschlieSlich
konfessionell verstanden, sondern kénnen auch allgemeinreligios
oder interreligiés motiviert sein. Die derzeitige religionspiadagogi-
sche Debatte spricht von einer Vernetzung theologischer und pada-
gogischer Inhalte oder Perspektiven. Die Riickbindung einer religi-
onspidagogischen Arbeit an eine Glaubensgemeinschaft nimmt
zugleich Einfluss auf Bildungsprozesse, in denen die christlichen Kir-
chen eine Verantwortung tibernehmen (etwa Religionsunterricht in
der Schule oder Erwachsenenbildung). Dabei geht die Religionspida-
gogik grundsitzlich von anthropologischen Pramissen aus, die einer-
seits bei der Existenz ansetzen, andererseits den letztangesprochenen
Daseinshorizont, den wir in christlicher Perspektive Gott nennen, als
Ziel thematisieren.

Religionspadagogik befasst sich mit der religiosen Bildung im
Rahmen eines mehrdimensionalen Bildungsbegriffs. Die vorgeben-
den und normierenden Glaubensinhalte, die Grundlage eines indivi-
duellen Glaubensaktes sind, zielen letztlich auf die Herausarbeitung
oder Forderung einer religiésen Selbstbestimmung und, in theologi-
scher Absicht formuliert, einer Subjektwerdung des glaubenden
Menschen.

Die Begriffe »Erziehung« und »Bildung« meinen stets zweierlei:
»Die padagogische Grundstruktur menschlichen Denkens und Han-
delns ist zum einen dadurch bestimmt, dass Menschen in jeder ge-
sellschaftlichen Formation als leibliche, freie, sprachliche und ge-
schichtliche Wesen existieren, die ihre jeweilige Bestimmung
vermittelt iber ihr eigenes Handeln und Denken hervorbringen; die-
se Grundstruktur ist zum anderen dadurch definiert, dass die fiir das

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-178 - am 23.01.2026, 22:23:26. -@



https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Symbol aus denken

Leben und den Fortbestand eines Sozialverbandes grundlegenden
Kenntnisse, Fertigkeiten und Kompetenzen jeweils wieder an die
nachwachsende Generation weitergegeben und von diesen stets von
Neuem angeeignet werden miissen.«>

Von diesem Tatbestand ausgehend kann man von einer anthro-
pologischen Notwendigkeit von Erziehung und Bildung sprechen, fiir
die es einen doppelten Grund gibt. Zum einen wird damit gesagt, dass
die menschliche Natur nicht auf eine bestimmte Form des Zusam-
menlebens ausgerichtet und festgelegt ist, zum anderen, dass alle
Formen menschlichen Zusammenlebens darauf angewiesen sind,
durch Erziehung und Bildung tradiert zu werden. Dieser Tradie-
rungsprozess geschieht durch Menschen, die in gesellschaftlicher,
leiblicher, freier, sprachlicher und geschichtlicher Pragung leben.

Das theologische Moment

Das Christliche baut auf der Matrix des Humanen auf. So ist die
theologische Anthropologie, die von einer prozesshaften Entwick-
lung des Menschlichen ausgeht, die Voraussetzung fiir den christ-
lichen Glauben und die christliche Lebenspraxis. Aus diesem Huma-
num erwichst Vertrauen, das sich in den theologischen Tugenden
von Glaube, Hoffnung und Liebe entfaltet. Die theologische Anthro-
pologie weifs um die Erfahrung des Erlgstseins und Heilseins als
Grundvoraussetzung, um auf Dauer human leben zu konnen. Bil-
dung und Erziehung implizieren die Anerkennung der Person mit
ihren je eigenen Begabungen und Neigungen, ihrer Unverfiigbarkeit
und ihrer Freiheit, ihrem Gottesbezug. Bildung hat mit Theologie zu

3 D. Benner und F. Briiggen, »Erziehung und Bildung, in: Ch. Wulf (Hg.), Vom
Menschen. Handbuch Historischer Anthropologie, Weinheim 1977, S. 768-779,
hier S. 768. Siehe dazu auch: W. W. Miiller, »Wozu Bildung? Der Bildungsauftrag
im Gesamt der ekklesialen Vollziige«, in: W. W. Miiller und B. Santini-Amgarten
(Hg.), Minimalia christlicher Bildungspraxis, Ziirich 2006, S.14-23; A. Ritter,
»Kirchliche Bildungsverantwortung als Lebensbegleitung und Erneuerung im
Alltag von Gemeinde, Schule und Gesellschaft heute, in: ebd., S. 25-36.

Poetik des Glaubens A~ 181

https://dol.org/10.5771/9783485860328-178 - am 23.01.2026, 22:23:26. -@



https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Wolfgang W. Miiller

schaffen, da Menschen — auf diesen banalen Sachverhalt verweist
Christoph Schwobel — glauben.*

Die Religionspadagogik arbeitet mit einer »facettenreichen An-

thropologie«® und geht von dem grundlegenden Gedanken einer
»vermittelten Offenbarung«® aus, wobei das werdende Subjekt als
»verwundetes Cogito«” sich stets neuen Sinn aneignet und dadurch
in seiner Subjektwerdung wichst. Diese Stichworte erlauben nun im
Folgenden die Impulse der Philosophie Ricoeurs fiir die heutige De-
batte der Religionspadagogik niher zu betrachten.®

Symbol

Paul Ricceurs Symbolverstidndnis entspringt der Rede von der Erfah-
rung, die immer eine Rezeptivitit meint, d.h. in der Erfahrung ist
etwas »gegeben«, was nicht vollstindig durch bewusste Denkprozes-

4

EN

~

®

»Warum muss der Glaube im Bildungsprozess ausdriicklich zum Thema werden?
Warum ist kein Bildungsprozess vollstindig, der nicht zum Thema des Glaubens
Stellung nimmt? Die Antwort darauf ist triigerisch einfach. Sie lautet: Weil Men-
schen glauben.« C.Schwébel, »Glaube im Bildungsprozess«, in: Christlicher
Glaube im Pluralismus. Studien zu einer Theologie der Kultur, Tiibingen 2003,
S. 277-295, hier S. 289.

S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricceurs Re-
flexionen auf den Menschen, Freiburg 2004.

Offenbarung als Interaktion zwischen Gott und Mensch gedacht, geschieht im-
mer vermittelt. Das Moment der Vermittlung bildet ein Strukturelement des jii-
disch-christlichen Offenbarungsbegriffs, der heute in der theologischen Debatte
vermehrt mit der Hermeneutik Ricceurs erkenntnistheoretisch untermauert wird,
vgl. bei P. Ricceur, »Herméneutique de I'idée de la révélation, in: P. Ricceur u.a.,
La Révélation, Briissel 1977, S. 15-54; V. Hoffmann, Vermittelte Offenbarung.
Paul Ricceurs Philosophie als Herausforderung der Theologie, Ostfildern 2007.

S. Orth, Das verwundete Cogito und die Offenbarung. Von Paul Ricceur und Jean
Nabert zu einem Modell fundamentaler Theologie, Freiburg 1999.

Die folgende Erdrterung bezieht sich hauptsichlich auf Arbeiten im deutschspra-
chigen Raum, entsprechende Untersuchungen kénnten ebenso fiir den franko-
phonen Raum angestellt werden. Siehe dazu etwa: H. Erroitte, »La catéchese
décloisonnée. Jalons pour un nouveau project catéchétique«, in: Lumiére et Vie,
Nr. 77 (2003) S. 12-14; B. Clément (Hg.), Autour de Paul Ricceur, Paris 2006; »A
propos de la nouvelle orientation de la catéchese en France«, in: Lumiére et Vie,
Nr. 180 (2007) S. 35-36.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-178 - am 23.01.2026, 22:23:26. -@



https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Symbol aus denken

se erarbeitet werden kann. Das in der Erfahrung Gelebte und Erkann-
te ist ein konkret existierendes Einzelnes und nicht ein sich in Begrif-
fen zeigendes allgemeines Wesen. Ricceur geht in seiner Symbol-
theorie von der Irreduziblitit des Subjektes und der gelebten
Erfahrung aus. In seiner Schrift Symbolik des Bosen spricht er von
der Schulderfahrung des Individuums, die sich durch Ursymbole ar-
tikuliert: »Das Symbol [...] offnet und entdeckt eine Erfahrungs-
dimension, die ohne das Symbol verriegelt und unerkannt« bleibt.”
In der Sprache versucht der Mensch die Aneignung von Sinn, die
daraus resultierende Selbst- und Seinsauslegung bleibt fragmenta-
risch. Dieses ek-statische Moment schligt sich in der zweidimensio-
nalen Struktur des Symbols nieder. Einerseits kann die im Symbol
verdichtete Erfahrung zur Sprache kommen, andererseits wird die
sprachliche Dimension tiberstiegen. Das Symbol ist stets an Erfah-
rung gebunden und reicht deshalb in die Tiefendimension des Le-
bens, die dem Logos verschlossen bleiben. Die Undurchsichtigkeit
(opacité) des Symbols griindet in dessen Erfahrungsbezogenheit;
Human- und Sozialwissenschaften helfen, die Dichte des Symbols
zu entschliisseln. Religionsphinomenologie, Psychologie wie Kunst
konnen dabei die Funktion von »counter-disciplines« iibernehmen,
die Deutungshilfen fiir die Sichtung der undurchsichtigen Symbole
bringen. Seit Kant der klassischen Metaphysik ihren Todesstof ver-
setzte, arbeitet die Philosophie ebenfalls mit dem Symbol, um das
Transzendente artikulieren zu kénnen,' deshalb miissen Begriffe
sinnlich erfassbar sein und Anschauungen verstindlich gemacht wer-
den. Damit ist der systematische Ort der Symbole innerhalb des phi-
losophischen Diskurses nachgewiesen! Das Symbol ist fiir Kant eine
Form der Versinnlichung.

Ricoeur hat in seiner Beschiftigung mit dem Phinomen »Sym-
bol« dessen erkenntnistheoretischen Status herausgearbeitet. »Das
Symbol gibt zu denken.«' Die Arbeit des Menschen mit den Sym-

° P. Ricoeur, Symbolik des Bésen, Freiburg 1971, S. 190.

10 Gemifs dem Postulat Kants sind Gedanken ohne Inhalte leer und Anschauungen
ohne Begriffe blind, vgl. KrV A 51/ B 75.

11 Zum Symbolbegriff Ricceurs siehe: P. Ricceur, Symbolik des Bisen; Die Interpre-
tation. Ein Versuch iiber Freud, Frankfurt 1974; »Poétique et symbolique«, in:
B. Lauret und F. Refoulé (Hg.), Initiation a la pratique de la théologie, Band 1,
Paris 1982, S. 34-61. Zum Symbolbegriff Ricceurs in theologischer Perspektive
siehe etwa: W. W. Miiller, Das Symbol in der dogmatischen Theologie, Frankfurt
1990, S. 175-250; »Nur ein Symbol? Zu seiner Bedeutung und Notwendigkeit in

Poetik des Glaubens A~ 183

https://dol.org/10.5771/9783485860328-178 - am 23.01.2026, 22:23:26. -@



https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Wolfgang W. Miiller

bolen erschlief3t ihm sein Daseinsverstindnis und seine Existenz, in
dem angesichts des Bosen und des Leidens Sinn gesetzt wird, aus dem
der Mensch fiir seine Existenz, sein Denken und Handeln stets
schopfen kann. »Also spricht das Symbol letztlich zu uns als Index
der Situation des Menschen im Sein, darin er sich bewegt, darin er
existierend und wollend ist.«'2 Das Symbol gibt zu denken, dass das
cartesianische Cogito ins Sein eingebunden ist und nicht umgekehrt.
Der von allen Verzerrungen, Missverstindnissen und Projektionen
gereinigte Umgang mit dem Symbol verhilft den Weg einer »zweiten
Naivitit« beschreiten zu konnen. »Die zweite Naivitit« so Paul Ri-
cceur, meint »das Sein, das sich selbst setzt im Cogito« und an den
Tag bringt, »dass der Akt, durch den es sich dem Ganzen entreifst,
nicht aufhért, an dem Sein teilzuhaben, das ihn in jedem Symbol
zur Rede stellt«.”® In der weiteren Genese seiner Philosophie wandte
sich Paul Ricoeur bei seiner Beschiftigung mit dem Symbolphino-
men immer stirker dem sprachlichen Moment des Symbols zu, wo-
bei er die Figur der Metapher als semantischen Kern des Symbols
ausmacht.™

Die Symboltheologie, die viel ihrer systematischen Entfaltung
der Symboltheorie Ricceurs verdankt, wird in der Religionspadago-
gik, im Besonderen in der Symboldidaktik, rezipiert. Bei den phi-
losophischen und entwicklungspsychologischen Fragen einer Sym-
boldidaktik, die nach dem Umgang mit den Symbolen, deren
Rezeption und didaktisch-methodischer Umsetzung fragt, werden
die Reflexionen des franzosischen Philosophen rezipiert. Es seien an
die Arbeiten von Peter Biehl'>, Anton Bucher!, Erich Feifel’”, Hu-

der dogmatischen Theologie«, in: Theologisch-Praktische Quartalschrift 147
(1999) S. 354-362; D. S. Springstiibe, Der Symbolbegriff Paul Ricceurs, Saarbrii-
cken 2007. Zum grundsitzlichen Symbolverstindnis im Rahmen einer allgemei-
nen Sakramentenlehre siche: W. W. Miiller, Gnade in Welt. Eine symboltheologi-
sche Sakramentenskizze, Miinster 2002.

12 P. Ricceur, Symbolik des Bdsen, S. 405.

13 Ebd.

14 P. Riceeur, Die lebendige Metapher, Miinchen 1986.

15 Pars pro toto: P. Biehl, Erfahrung — Symbol — Glaube, Giitersloh 1991; Symbole
geben zu lernen. Einfiihrung in die Symboldidaktik anhand der Symbole Hand,
Haus und Weg, Neukirchen-Vluyn 1989.

16 A. Bucher, Symbol — Symbolbildung — Symbolerziehung, St. Ottilien 1990.

E. Feifel, »Symbole und symbolische Kommunikation als religionsdidaktische
Aufgabec, in: F. Weidmann (Hg.), Didaktik des Religionsunterrichts, 5. Aufl., Do-
nauworth 1988, S. 188—203.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-178 - am 23.01.2026, 22:23:26. -@



https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Symbol aus denken

bertus Halbfas'® und Holger Saal® erinnert, die bei ihrer Beschifti-
gung mit dem Symbol sich im Rahmen einer Symboldidaktik mit
der Symboltheorie Paul Ricceurs auseinandersetzen. Allen gemein-
sam ist, dass sie nicht Symbole unterrichten wollen, sondern mit
Symbolen arbeiten. In der religionspddagogischen Arbeit mit der
Theorie einer Symbolhermeneutik geht es um die Kunst, Symbole
zu verstehen. »Symbole geben zu lernen« formuliert Peter Biehl im
Anschluss an Ricceurs »Symbole geben zu denken«. Symbole als
Sprache der Religion und der Kultur lassen das Merkmal einer »di-
daktischen Grundstruktur« einfithren, das die Fahigkeit von Sym-
bolen meint, Gegensitze (zum Beispiel die Leben spendende wie Le-
ben zerstorende Kraft von Wasser und Feuer) entgegen dem
Non-Kontradiktionsprinzips der Logik synthetisierend in sich zu in-
tegrieren.” In diesem spannungsgeladenen Potential der Symbole
erweist sich die Briickenfunktion, mit der in der Religionspiadagogik
gearbeitet wird. Peter Biehl unterscheidet bei den symboldidakti-
schen Aufgaben zwischen lebensgeschichtlicher, religioser und
christlicher Dimension der Symbole.?! Monika Jakobs zeigt Weg
und Irrwege einer symboldidaktisch konzipierten Eucharistiekate-
chese auf.”?

Die verschiedenen religionspidagogischen Ansitze befassen
sich mit den unterschiedlichen Ebenen der Leistungsfihigkeit von
Symbolen, wie sie Ricceur in seiner Arbeit zu Sigmund Freud he-
rausstellte. Auf der niederen Ebene findet keine Symbolarbeit mehr
statt, denn es handelt sich um ein stereotypes »Symbolgeroll«. Auf
der zweiten Ebene sind Symbole in lebendigem Gebrauch und ist de-
ren Sinn vermittelt. Diese Symbole bilden einen Kitt der gegenwir-
tigen Gesellschaft und ermoglichen Identitit. Auf der dritten Ebene
liegen jene Symbole, die neue Moglichkeiten erschlieflen und Kom-
mendes antizipieren.

18 H. Halbfas, Das Menschenhaus, Diisseldorf 1971.

19 H. Saal, Das Symbol als Leitmodell fiir religioses Verstehen, Gottingen 1995.

20 Vgl. N. Weidinger, »Symboldidaktik — Auslauf- oder Zukunftsmodell?« in:
H. Noormann, U. Becker und B. Trocholepczy (Hg.), Okumenisches Arbeitsbuch
Religionspidagogik, 2.aktualisierte Aufl.,, Stuttgart 2004, S.145-160, hier
S. 150.

P. Biehl, Symbole geben zu lernen II. Zum Beispiel Brot, Wasser und Kreuz, Neu-
kirchen-Vluyn 1999.

Vgl. M. Jakobs, »Von Schmetterling bis Schatzkiste. Wie kann eine gelungene
symbolhafte Eucharistiekatechese aussehen?«, in: Katechetische Blitter, Heft
Nr. 3, 133 (2008) S. 184-187.

2

22

Poetik des Glaubens A~ 185

https://dol.org/10.5771/9783485860328-178 - am 23.01.2026, 22:23:26. -@



https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Wolfgang W. Miiller

Im Anschluss an diese Gedanken unterscheidet man in der Reli-
gionspiadagogik zwischen Symbol, Zeichen, Klischee, Fetisch und
Idol.?* Beruht das Zeichen auf einer Konvention, die jederzeit wieder
geindert werden kann, bilden die Figuren Klischee, Fetisch und Idol
verzerrte Formen des Symbols ab. Die wahre Aufgabe der Beschifti-
gung mit den Symbolen besteht darin, sie in ihrem schopferischen
Moment zu fassen.?

In der Sakramentenkatechese und den biblischen Erzihlungen
finden Gedanken der Symboltheorie des Philosophen Verwendung.
Neuerdings kommt die Symboldidaktik auch im interreligiosen Ler-
nen zum Einsatz. Ebenso ist die Rede von der »zweiten Naivitdt« von
der Religionspadagogik aufgenommen worden. Es scheint, dass die
Symboltheorie Paul Ricceurs eine Hermeneutik des interreligiésen
Lernens befruchten konnte, deren Potential bei weitem noch nicht
erschopft ist.

IV.

Erzihlung

»Erzihl’ deine Story«: Dieses Postulat, das sowohl Fundamentaltheo-
logie als auch Religionspadagogik in den letzten Jahrzehnten auf-
gegriffen haben, um die erkenntnistheoretische Fragestellung der
Identitit und Alteritit in einer (lebens-) geschichtlichen Perspektive
zu thematisieren, kann auf Ricceurs Konzeption der Identitit zurtick-
greifen. »Es gelingt besser denn je, dank dieser Erweiterung der
Wege >unser Leben zu einer Lebensgeschichte zu machen«.«?

Die Frage nach dem Selbst stellte Ricoeur als hermeneutischer
Philosoph in bewusster Abgrenzung zu einer idealistischen Konzep-
tion der Identitit, wie er sie in der Phianomenologie Husserls vor-
fand.?¢ Die Frage nach der Identitit verbindet Ricceur in bekannter

23 Vgl. P.Ricceur, Die Interpretation. Ein Versuch iiber Freud, Frankfurt 1972,
S.516f., vgl. dazu: P. Biehl, Symbole geben zu lernen, S. 169.
24 Ebd,, S. 517.
25 R. Kearney, On Paul Ricceur. The owl of Minerwa, Aldershot 2004, S. 160 (Uber-
setzung W. W. M.).
Zur Hermeneutik des Selbst bei Ricceur siehe: S. Orth, Das verwundete Cogito
und die Offenbarung, S. 217-311.

26

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-178 - am 23.01.2026, 22:23:26. -@



https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Symbol aus denken

Weise mit der Frage nach der Beziehung von Zeit und Erzihlung.?”
Augustinus verweist auf die Tatsache, dass das Erzihlen einer Sache
auf das Sein vergangener Zeiten hinweist, die Erzdhlung, so die
Schlussfolgerung Ricceurs, ist Garant fiir die Existenz der Zeiten.
Das Vergangene muss, in welcher Form auch immer, sein, sonst wire
es nicht erzihlbar. Mit anderen Worten: Vergangenheit und Zukunft
werden in einer Erzihlung manifest. »Wir erzihlen Dinge, die wir
fiir wahr halten und sagen Ereignisse voraus, die so eintreten, wie
wir sie vorweggenommen haben.«2

Der Auseinandersetzung mit Aristoteles und Augustinus im
ersten Band von Zeit und Erzidhlung schlieflt Ricceur eine Betrach-
tung der Konfiguration der Zeit in historischen Erzihlungen an, um
in einem weiteren Schritt die literarische Erzidhlung zur gewihlten
Thematik zu analysieren. Erzihlte und schriftlich fixierte Geschich-
ten haben fiir Ricceur ein Interesse, da sie eine Hauptaufgabe her-
meneutischer Philosophie beriihren, nimlich »die Gesamtheit der
Vorginge zu rekonstruieren, durch die ein Werk sich von dem un-
durchsichtigen Hintergrund des Lebens, Handelns und Leidens ab-
hebt, um von einem Autor an einen Leser weitergegeben zu werden,
der es aufnimmt und dadurch sein Handeln veriandert.«?

Die Darstellung dieser Aufgabe erfolgt durch die Theorie der
Mimesis, die die erste These der Mimesis beweisen wird, dass Zeit
in dem Mafe zu einem menschlichen Phinomen wird, je mehr sie
erzdhlerisch artikuliert wird. Das Erzdhlen oder Erfinden von Ge-
schichten, in der Terminologie Ricceurs »la mise en intriguex, leistet
das Zusammenfiigen der Ereignisse und ergibt so eine geschlossene
Handlung. Beide Momente der Mimesis hdngen zusammen, insofern
die »mise en intrigue« als dynamischer Vorgang den Prozess vom
Vorher iiber den innovativen Erzihlvorgang zum Nachher eines Tex-
tes organisiert. Die kreative und innovative Nachahmung der Erzih-
lung macht aus einer Reihe von Vorgingen eine veritable Geschichte.
Das Nachher der Erzahlung als drittes Moment der Mimesis steht an
der Schnittstelle zwischen der Welt des Textes und der Welt der Zu-
horer- oder Leserschaft. In der Wechselwirkung von Text und Rezep-
tion wird der Text selbst zum Werk, d. h. kein Text ist abgeschlossen,

27 Vgl. P. Ricceur, Zeit und Erzihlung I. Zeit und historische Erzidhlung, Miinchen
1988.

2% Ebd., S.22.

2% Ebd., S. 88.

Poetik des Glaubens A- 187

https://dol.org/10.5771/9783485860328-178 - am 23.01.2026, 22:23:26. -@



https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Wolfgang W. Miiller

sondern stets offen, um neu interpretiert zu werden. Diese fort-
schreitende Kreisbewegung von Welt zu Text zu Welt priziser zu
fassen, ist das Anliegen Ricceurs, fiir den die Aufgabe der Hermeneu-
tik gerade darin besteht, die Gesamtheit aller Vorginge beim Horen
oder Lesen zu rekonstruieren.®® Die Rekonstruktion der Gesamtheit
der Vorginge besteht fiir Ricceur darin, dass »durch die [Vorginge,
W. W. M.] ein Werk sich von dem undurchsichtigen Hintergrund des
Lebens, Handelns und Leidens (= mimesis I) abhebt, um von einem
Autor an einen Leser weitergegeben zu werden (= mimesis II), der es
aufnimmt und dadurch sein Handeln verindert.«*!

Der in Folge zu Zeit und Erzihlung eingefiihrte Begriff der
»narrativen Identitit«, der fiir eine Vereinheitlichung der unter-
schiedlichen Sinneffekte einer Erzahlung sorgt und zugleich die The-
matik der Hermeneutik des Selbst aufgreift, bringt nach Ricceur zum
Ausdruck, dass es eine Art von Identitit gibt, zu der das menschliche
Wesen durch die Vermittlung der narrativen Funktion Zugang haben
kann.*

Die Kirche als Erzdhl- und Erinnerungsgemeinschaft an Leben,
Tod und Auferstehung Jesu Christi lebt von den grofSen Erzihlungen
der Bibel. Das ekklesiale Leben konkretisiert sich durch ein Erzihlen
als einem grundlegend kommunikativen und religiosen Vollzug, in-
sofern die theologischen Inhalte der Bibel (dem »grofiem Code«) nur
narrativ nachvollziehbar sind.** Im Erzihlen werden Inhalte und In-
tentionen der biblischen Texte thematisch und praktisch zur Sprache
kommen. Verkiindigung und Feier der Sakramente basieren auf die-
sem narrativen Grundvollzug der ekklesialen Nachhaltigkeit des
Christus-Ereignisses.

Religionspadagogik analysiert die kommunikativen Vollziige
religioser Verstindigung in formaler wie inhaltlicher Sicht. Es geht
darum, die Inhalte der Kommunikation nachzuweisen als auch die
Art und Weise der Vermittlung und Kommunikation zu unter-
suchen. Das Inhaltliche muss didaktisch und praktisch dargestellt, ge-
lehrt, gefordert, kritisch reflektiert und vermittelt werden. Ebenso

30 Vgl. S. Haas, Kein Selbst ohne Geschichten, Hildesheim 2002, S. 74.

31 P. Ricceur, Zeit und ErzihlungI, S. 88.

32 P. Ricceur, »Narrative Identitit«, in: Vom Text zur Person. Hermeneutische Auf-
sdtze (1970-1999), Hamburg 2005, S. 209-225; Das Selbst als ein Anderer, Miin-
chen 1996.

3 Vgl. dafiir: E. Arens, Christopraxis, Freiburg 1992; Gottesrede — Glaubenspraxis,
Darmstadt 1989.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-178 - am 23.01.2026, 22:23:26. -@



https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Symbol aus denken

kommt es auf die Herausarbeitung der religiosen Sprach- und Hand-
lungskompetenz an, die sowohl der Verstindigung als auch der Ver-
anderung dienen kann.

Die Theorie der narrativen Identitit bahnt der Religionspidago-
gik konzeptuelle Wege, um das zu Vermittelnde als ein »Weg ins Le-
ben« (Manfred Josuttis) oder als ein »Spielraum des Lebens« (Hans-
Giinter Heimbrock) zu konzipieren. Bei diesem Anliegen trifft sich
der philosophische Ansatz Ricoeurs mit den Anliegen religionspéda-
gogischer Arbeiten. »So ero6ffnet Ricoeurs Hermeneutik die Perspek-
tive einer >konkreten Reflexion« tiber das Menschenmogliche, die an
Beispiele aus der empirischen Geschichte ankniipfen und praktische
Konsequenzen daraus ziehen kann. Dennoch bleibt der Prozess phi-
losophischer Selbstverstindigung unabschliefSbar: und zwar gerade
deshalb, weil er tiber Erzihlungen vermittelt ist, die nie das Ganze
der menschlichen Erfahrung darstellen kénnen und zudem eine In-
terpretation erfordern, die immer wieder an die Grenzen des Ver-
stehbaren stof3t.«>

Die vorgestellte Theorie der narrativen Identitit eroffnet darii-
ber hinaus noch eine weitere Moglichkeit der religionspddagogischen
Umsetzung. Es gehort zur Standardfrage der Fachliteratur, wie der
Einsatz der Bibel in der Religionspidagogik zu rechtfertigen ist. Die
biblischen Erzihlungen als »groflen Code«, die glaubens- und kultur-
stiftend in der européischen Geschichte fungieren, konnen durch das
Konzept der narrativen Identitit padagogisch eingesetzt und auf-
bereitet werden.

Eine narrative Bibeltheologie lebt, obgleich sie von biblischen
»Grenzausdriicken« (zum Beispiel »Reich Gottes«) spricht, von den
Grundziigen einer allgemeinen Texthermeneutik und versucht, die
»Sache des Textes« (Hans-Georg Gadamer) herauszuarbeiten (etwa
Gott, Christus, biblische Verheiflung usw.). Die biblischen Texte
sprechen von einer religiosen Tiefenerfahrung und beinhalten eine
»Logik der Uberfiille«, die es, im dynamischen Vorgang des Lesens
oder Horens, je neu zu aktualisieren gilt. Die biblischen Geschichten
gilt es nicht nur konform zur kirchlichen Tradition der Bibelaus-
legung zu lesen, sondern ebenso gilt es, deren »gefihrliche Erinne-
rung« (Johann Baptist Metz) neu in Erfahrung zu bringen.?

3 A. Breitling, Moglichkeitsdichtung — Wirklichkeitssinn. Paul Ricceurs Denken der
Geschichte, Miinchen 2007, S. 284.
3 P. Ricceur, L'herméneutique biblique, Paris 2001, S. 328f. Zur Frage der biblischen

Poetik des Glaubens A~ 189

https://dol.org/10.5771/9783485860328-178 - am 23.01.2026, 22:23:26. -@



https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Wolfgang W. Miiller

V.

Gottesfrage

Haben in den vergangenen Jahrzehnten in Theologie und Kirche das
Postulat der Gottvergessenheit und der religiosen Indifferenz sowie
der Agnostizismus die religionspadagogische Debatte bestimmt, so
wird heute, antipodisch zu diesen Errungenschaften der Aufklirung,
in Folge der Wiederentdeckung des Religiosen, die Gottesfrage von
Neuem als origindre Aufgabe der Theologie erachtet. Galt es fiir
Theologie und Religionspidagogik ausgemacht, den theologischen
Diskurs in einer »Zeit der Gotteskrise« (Metz) zu fithren, wird heute
die Gottesfrage als Teil des kulturellen Diskurses neu verhandelt. Das
intellektuelle Flaggschiff der deutschen Geisteswissenschaftler, die
Zeitschrift »Merkur, fragt im Editorial einer Sondernummer nach
Gott: »Diese Zeitschrift verfocht nie theologische Interessen. Was ist
dann aber der Grund, nach Gott zu fragen in einer Zeit, wo das Ziel
der Aufklirung, Gott zu dekonstruieren, allen intellektuellen Reiz
verloren hat: Dass Gott tot sei, ist vom elitiren Geheimnis zur ge-
miitlichen Binsenwahrheit geworden. Wenn hier zunachst danach
gefragt wird, wer Gott heute theologisch ist, dann entspringt dies
nicht dem verbreiteten Empfinden fiir mehr innerweltlichen Sinn,
auf den sich die Praxis sogar der katholischen Kirche immer stirker
ausrichtet; sondern die Frage entspringt der Neugierde, in welcher
Weise diese geistige Urkategorie, die kulturell und institutionell im-
mer noch Gewicht hat, heute theoretisch begriindbar ist. Am Faktum
der Religion ist nicht zu zweifeln, an der Realitit Gottes schon. Vor
hundert Jahren wurde der Zweifel subtil begriindet. Heutzutage ist er
banal. Auch deshalb, wegen dieses Umschwungs der hermeneuti-
schen Situation, ist unsere Frage — Wer ist Gott, und was ist dann
das Religiose? — fiir Denkende von einigem Gewicht.«*

Ricceur, der Gott als die letzte Referenz biblischer Texte aus-
macht, zeigt in einem bibeltheologischen Uberblick die Polyphonie

Texte bei Paul Ricceur neben dem bereits genannten Werk: P. Ricceur und E. Jiin-
gel (Hg.), Metapher. Zur Hermeneutik religioser Sprache, Sonderheft Evangeli-
sche Theologie, Miinchen 1974; P. Ricceur, »Gott nennenc, in: Vom Text zur Per-
son, S. 153-182.

3¢ Vgl. dafiir: Nach Gott fragen. Uber das Religisse, Merkur, Sonderheft, Heft Nr. 9/
10 (1999), Editorial, S. 769. Von theologischer Seite siche neuerdings: G. Augus-
tin und K. Krimer (Hg.), Gott denken und bezeugen, Freiburg 2008.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-178 - am 23.01.2026, 22:23:26. -@



https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Symbol aus denken

der Nennung Gottes in den verschiedenen Texten der Bibel. Die viel-
filtige und vielstimmige Nennung des biblischen Gottes kennt kom-
plexe und unterschiedliche Redeformen: Erzdhlung, Prophetie,
Sprichwort, Orakel, Gebot usw. Alle diese Formen sind urspriingliche
Ausdrucksgestalten des Glaubens, mit denen Gott auf verschiedene
Weise genannt wird. Diese Figuren sind keine rhetorischen Kunst-
griffe, sondern miissen als Struktur und als tibermittelter Inhalt ver-
standen werden. Die Nennungen Gottes sind nicht philosophisch zu
verstehen (»Deus est esse«), sondern als kerygmatische Formulie-
rungen des biblischen Glaubens.

Der Referenzpunkt »Gott« innerhalb der biblischen Rede zeigt
in seiner theologischen Qualitit ein Doppeltes: Zum einen stellt
»Gott« einen Grenzausdruck biblischer Sprache dar. »Gott« wird ge-
nannt und entzieht sich zugleich demjenigen, der mitteilt. »Gott«
wird biblisch in der Dialektik von »Offenbaren« und »Enthiillen« ge-
zeigt. Zum anderen lenkt die neutestamentliche Gleichnisrede noch
auf ein Zweites: Es handelt sich um eine Redeform der »Extrava-
ganz; in dieser Redeform vereinigen sich narrative Struktur, meta-
phorischer Prozess und das Moment des Grenzausdrucks.

Die religiose Rede, beispielsweise der Nennung Gottes, partizipiert
auf allen Ebenen an den Eigenschaften der dichterischen Rede. Der
Unterschied besteht nur darin, dass »Gott« genannt wird, d.h. der
dichterischen Sprache wird ein Ur-Bezugspunkt hinzugefiigt. Durch
diesen Prozess erfihrt die dichterische Sprache eine Sinnverwand-
lung. »Der Referent »Gott« ist nicht nur Anzeige der gegenseitigen
Zugehorigkeit der urspriinglichen Redeformen des Glaubens, er ist
auch die Anzeige ihres Unvollendetseins. Er ist ihr gemeinsames Ziel
und das, was sich jeder Redeform entzieht.«%

Die Nennung des Namens Gottes zeigt an, dass die theologische
Rede als eine offene zu charakterisieren ist, d. h. die Unabschlie3bar-
keit des Gottesnamens ist konstitutiv fiir jede theologische Rede von
Gott. Gott iibersteigt unsere Begriffe. Die klassischen Aussagen einer
»theologia negativa« formuliert Ricoeur unter den Primissen des lin-
guistic turn der neueren Theologie wie folgt: »Deswegen lasst sich
das Wort >Gottc nicht begreifen als ein philosophischer Begriff, sei
es als das Sein im Sinne der mittelalterlichen Philosophie oder im
Sinne Heideggers. Das Wort >Gott< sagt mehr als das Wort »>Seing,

37 P. Ricceur, »Gott nenneng, S. 170.

Poetik des Glaubens A~ 191

https://dol.org/10.5771/9783485860328-178 - am 23.01.2026, 22:23:26. -@



https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Wolfgang W. Miiller

denn es setzt den ganzen Kontext der Erzihlungen, Prophetien, Ge-
setze, Weisheitsschriften, Psalmen usw. voraus. Der Referent >Gott<
wird so durch die Konvergenz aller dieser partiellen Redeweisen an-
gezielt. Er driickt das Kreisen des Sinnes in allen Formen der Rede, in
denen Gott genannt wird, aus.«

Auch die Religionspadagogik hat die linguistische Wende der
Wissenschaften vollzogen. Das religionspadagogische Handeln ba-
siert auf dem Verstehen der Polyphonie religioser Sprache. Die Reli-
gionspiadagogik erschlieft die Sprachkompetenz religidser Sprache in
formaler und inhaltlicher Hinsicht und thematisiert zugleich die pro-
phetische und veriandernde Kraft, die von der religiésen Sprache aus-
geht. Der theozentrische und bibeltheologische Zugang bildet einen
Grundpfeiler der (christlichen) Religionspadagogik im Blick auf die
Subjektwerdung der Glaubenden. Die empirische Erforschung der
religiosen Sozialisation nimmt theologisch von diesen Gedanken
ihren Ausgang. Die Gottesrede in ihrem Metapherreichtum »kann
die Neugierde des Weiterfragens stimulieren«. Dieses Weiterfragen,
so formuliert es Jiirgen Werbick, »bedeutet nicht, alles in Frage zu
stellen und in seiner Geltung aufzulésen. Es ist der Grundvollzug
des Kennenlernenwollens.«*

Mit anderen Worten: Die eingangs erwidhnte Wiederentdeckung
der Gottesfrage kann, auch in religionspidagogischer Sicht, von
einem weiteren Moment der Religionsphilosophie Ricceurs profitie-
ren. Die Beschaftigung mit den »Meistern des Verdachts« als einen
notwendigen Umweg der modernen Hermeneutik gilt es in einer kri-
tischen Auseinandersetzung mit dem aktuellen Religionsbegriff wie-
der aufzunehmen.*

In den Worten Ricceurs: Die biblische, theologische wie religiose
Rede hat sich immer dem reinigenden Prozess der Abkehr von einem
Idol oder einer Projektion der biblischen Rede hin zum symbolischen
Verstindnis des kerygmatischen Inhaltes zu bewegen. Paradigma-
tisch hat dies Ricceur bei seiner Beschiftigung mit den metatheoreti-
schen Schriften Sigmund Freuds vorexerziert. Der Gebrauch der Me-
tapher »Vater« als Gottesrede hat den Weg von einem Phantasiebild

3% Ebd. Zur Frage der biblischen Hermeneutik bei Ricceur siehe: P. Ricceur,
L'herméneutique biblique.

3 J. Werbick, Bilder sind Wege, Miinchen 1992, S. 73.

40 Siehe dazu neuerdings: A. MacIntyre und P. Ricceur (Hg.), Die religiose Kraft des
Atheismus, Freiburg 2002. Vgl. auch den Beitrag von Jiirgen Werbick in diesem
Band.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-178 - am 23.01.2026, 22:23:26. -@



https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Symbol aus denken

zum Symbol zu gehen, um in der (Post-)Moderne als adidquate Rede
Gottes verstanden und gebraucht werden zu konnen.*' Bei diesem
prozessualen Verstindnis der Vatermetapher zeigt sich das Moment
des Glaubens, das dem symbolischen Verstindnis der Semantik »Va-
ter, vaterlich« zum Durchbruch verhilft. In Abanderung der Freud-
schen Formulierung spricht Ricceur von folgendem Postulat: »Das
Idol muss sterben, damit das Symbol lebe«!

Bei diesem Prozess hat die kritische Reflexion von allen Verzer-
rungen, Projektionen und Missverstindnissen zu befreien, die dieser
Metapher im Verlauf der Geschichte anhafteten. Die Rede von dem
Symbol »Vater« beschreibt einen Liuterungsprozess, der folgenden
Weg umfasst: »Vom Phantasiebild zum Symbol; oder mit anderen
Worten: von der nicht anerkannten, dem Tod geweihten und fiir den
Wounsch todbringenden Vaterschaft zu einer solchen, die nun ein
Band der Liebe und des Lebens geworden ist.«*

VL.

Person

Der diskordanten Zeiterfahrung der augustinischen Autobiographie
im XI. Buch der Confessiones stellt Ricceur die aristotelische Fabel
mit ihrer Konkordanz entgegen. Alle Erzihlungen, schriftlich wie
miindlich formuliert, sind fiir Ricceur synthetische Leistungen, die
das Heterogene zu einer Einheit formen. Die Frage nach dem Selbst
als einer Grundfrage der abendlandischen Philosophiegeschichte for-
muliert Ricceur so, dass die Interpretation des Selbst mit der Inter-
pretation von Texten vergleichbar ist. Bei allen Verinderungen, de-
nen der Mensch im Verlauf seiner Lebensgeschichte ausgesetzt ist,
bleibt er immer der eine, an dem alle diese Verdnderungen geschehen
und durch die er seine Lebensgeschichte erzihlen kann.

Die Grundfrage >Wer bin ich?« verweist auf die Interferenz von
Konkordanz und Diskordanz, durchquert die Radikalitit und Nackt-
heit der Frage, und birgt so in sich ein Potential der Hoffnung auf

41 P. Ricceur, »Die Vatergestalt — vom Phantasiebild zum Symbol, in: Hermeneutik
und Psychoanalyse. Konflikt der Interpretationen II, Miinchen 1974, S. 315-353.
4 Ebd,, S.331.

Poetik des Glaubens A~ 193

https://dol.org/10.5771/9783485860328-178 - am 23.01.2026, 22:23:26. -@



https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Wolfgang W. Miiller

Sinn. Der Begriff der Person besitzt fiir Ricceur eine hohe Aktualitit.
Seine » Anniherungen an die Person, so der Titel eines Aufsatzes aus
dem Jahr 19904, beziehen sich auf die Findung des Begriffs im Blick
auf die Sprache, die Handlung und die Erzihlung, wobei zugleich die
ethische Konstitution des Personbegriffs impliziert wird. »Ich habe
vier Schichten oder Ebenen dessen genannt, was eine hermeneutische
Phénomenologie der Person ausmachen konnte: die Sprache, die
Handlung, die Erzihlung und das ethische Leben. Es wire iibrigens
besser« so formuliert Ricceur, »zu sagen: der sprechende Mensch, der
handelnde Mensch (ich fiige hinzu: der erleidende Mensch), der
Mensch als Erzihlender und Figur seiner Lebensgeschichte sowie
schlieBlich der verantwortliche Mensch«.*

Die Person stellt heute eine Grundfigur theologischen Schaffens
dar. Der personale Zugang der Theologie ermdglicht Glaubens-
begriindung wie Glaubenswachstum. Die personale Theologie be-
schreibt klassische Theoreme der Schultheologie anhand der Katego-
rie des Ereignisses und der Beziehung. Im Blick auf die Weitergabe
und Tradierung des Glaubens versteht sich die Verwendung des Per-
sonalen in der Religionspidagogik. Die Subjektwerdung des Glaubens
wird gegenwirtig besonders im Rahmen der Gender-Thematik, der
Jugendreligisitidt und des sozialen wie gesellschaftlichen Umbruchs
(vgl. die Bedeutung der Konversion, des Vorbilds, Wertediskussion
usw.) religionspidagogisch aufgearbeitet. Ein noch nicht ausgeschopf-
ter Impuls der Philosophie Ricceurs fiir die Religionspadagogik liegt
dabei in den Themen »Gedéchtnis« und » Anerkennung«.*

VII.

Zeugnis

Der Begriff des Zeugnisses stellt schliefilich einen Kontrapunkt im
Denken des franzosischen Philosophen dar. Obgleich der Begriff
nicht in allen Hauptwerken Eingang findet, ist er in einer tieferen

43 P. Ricceur, »Annéiherung an die Person, in: Vom Text zur Person, S. 227-249.

4 Ebd., S. 228.

45 P. Ricceeur, Gediichtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004; Wege der Anerken-
nung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein, Frankfurt 2006.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-178 - am 23.01.2026, 22:23:26. -@



https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Symbol aus denken

Schicht immer in seinen Gedanken prisent. Der grundlegende Text
zur Hermeneutik des Zeugnisses stammt aus dem Jahr 197214

Den Begriff des Zeugnisses entlehnt Ricoeur seiner Beschafti-
gung mit den biblischen Texten, fiir den eine doppelte Bewegung
charakteristisch ist: »Das Konzept des Zeugnisses, wie es sich aus
der biblischen Exegese entwickelt, ist hermeneutisch in einem dop-
pelten Sinn. Zunichst in dem Sinn, dass es der Interpretation einen
zu interpretierenden Inhalt gibt. Sodann in dem Sinn, dass es eine
Interpretation fordert. Das Zeugnis gibt etwas zu interpretieren.«*
Die Semantik des Zeugnisses ist zunichst als quasi empirisch zu ver-
stehen, da das Zeugnis ein Bericht dessen ist, was man gesehen und
gehort hat (vgl. Motiv des Augenzeugens). Der Zeuge bezeugt jedoch
immer etwas, d.h. die Semantik des Zeugnisses kennt zweitens zu-
gleich eine juridische Dimension. Die dritte Bedeutung des Zeugnis-
ses wird in der ethischen Dimension greifbar, bei der es um eine Ver-
innerlichung dessen geht, was die Zeugen bezeugen. Das Zeugnis
bindet. Das Zeugnis wird letztlich zur Handlung selbst, insofern es
eine innere Uberzeugung ausdriickt.

Die Religionspidagogik arbeitet sowohl in formaler wie in in-
haltlicher Perspektive mit Elementen des Zeugnisses. Einerseits be-
ruht die Vermittlung des Zeugnisses auf Zeugen, andererseits ist der
Akt der Vermittlung selbst ein Zeugnis. In einem letzten Sinn ver-
mittelt die Religionspadagogik ein Zeugnis, auf das der Glaube auf-
baut, und zugleich bezeugen die in dieser Arbeit Engagierten ein
Zeugnis. Bei dieser Thematik findet sich ein Schnittpunkt zwischen
reflexiver Religionspidagogik und (kirchlicher) Katechese. Gleich-
wohl bleibt zu bedenken, dass zum Glauben an Gott nicht erzogen
werden kann. Chance aller Katechese ist es dagegen, die Giite und
die Menschenfreundlichkeit Gottes als gottliches Interesse am Leben
eines jeden Menschen ahnen, spiiren und erfahren zu lassen.*

4 P. Ricceur, »L’herméneutique du témoinage« [1972], wieder abgedruckt in: Lectu-
res 3. Aux frontiéres de la philosophie, Paris 1994, S. 107-139. Deutsche Uberset-
zung: »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, in: An den Grenzen der Hermeneutik.
Philosophische Reflexionen iiber die Religion, Freiburg 2008, S. 7—40.

47 P. Ricceur, »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, S. 31.

4 Vgl. Neues Handbuch religionspidagogischer Grundbegriffe, G. Bitter u.a. (Hg.).
Miinchen 2002, S. 318.

Poetik des Glaubens A~ 195

https://dol.org/10.5771/9783485860328-178 - am 23.01.2026, 22:23:26. -@



https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Wolfgang W. Miiller

VIII.

Schlussbemerkungen

Die Religionspadagogik als eine theologische Disziplin, die sich mit
der wissenschaftlichen Reflexion und Orientierung religiéser Lern-
prozesse beschiftigt, findet in der hermeneutischen Philosophie Ri-
cceurs ein theoretisches Instrumentarium, um die angesprochenen
Reflexionen (selbst-)kritisch zu fundieren. Wird Religion als eine
Pragmatik, die mit Gesten, Symbolen, Worten arbeitet, verstanden,
dann hat diese Disziplin zur Aufgabe, die Vielfalt der religitsen
Sprachspiele zu bedenken. Die Arbeiten des Philosophen zur Thema-
tik der Metapher und des Erzdhlens konnen im Rahmen der religi-
onspadagogischen Theoriebildung im Blick auf den Umgang sowohl
mit »heiligen« Texten verschiedener Religionen als auch mit kultur-
stiftenden Texten eingesetzt werden. Leitet doch die Metapherntheo-
rie Ricoeurs an, das Sozialverhalten, die Umwelt und Mitwelt »neu
zu sehen« und zu reflektieren.*’

Die religionsphilosophischen Reflexionen, die Ricceur in die Ar-
beit der Religionspadagogik einbringt, weisen auf deren Skume-
nisches Potential. Sowohl die Frage der Symboldidaktik als auch die
Gottesthematik wie die Zeugenstruktur christlichen Glaubens fiih-
ren von sich aus auf den gemeinsamen Grund aller christlichen Kon-
fessionen. Wo in der Debatte iiber die Symboldidaktik diese als
»Auslaufmodell« gesehen wird, verweist die philosophische Refle-
xion auf deren Zukunftsfihigkeit.>

Die Relevanz der Beschiftigung mit der Philosophie Ricceurs als
Basis einer fundamentalen Theologie kann in der aktuellen religions-
piadagogischen Debatte in folgenden Bereichen weitergefiihrt und in-
tensiviert werden: Im Rahmen eines postmodernen Umfeldes der
theologischen Reflexion erhilt die Religionspadagogik in der Auf-
arbeitung des dialektischen Spiels von Identitit und Alteritét in der
Theorie eines — hermeneutisch konzipierten — Selbst im Sinne Ri-
cceurs eine theoretische Untermauerung. Die Religionspadagogik als
Hilfe zum »Christwerden in Zeiten des Kulturwandels« sucht nach

4 Vgl. Neues Handbuch Religionsunterricht an berufsbildenden Schulen, Gesell-
schaft fiir Religionspddagogik und Deutscher Katechetenverein (Hg.). Neukir-
chen-Vluyn 2003, S. 159.

50 Vgl. N. Weidinger, »Symboldidaktik — Auslauf- oder Zukunftsmodell?«.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-178 - am 23.01.2026, 22:23:26. -@



https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Symbol aus denken

einer (selbst-)kritischen methodischen Vergewisserung, wie sie die
Philosophie Ricceurs bietet. Alle angesprochenen Einzelthemen miis-
sen in der aktuellen Religionspidagogik nochmals eine interreligiose
Reflexionsstufe durchlaufen. Die Religionspiadagogik steht vor den
Herausforderungen eines polyzentrischen Religionsbegriffs, der aus
der interkulturellen und philosophischen Diskussion Impulse zu er-
halten hat. Hier liegt ein grofles Zukunftspotential der Philosophie
Ricceurs. SchliefSlich kann auch der religionspiadagogische Ansatz
eines dsthetischen Lernens des Phanomens »Religion« in einer post-
modernen und postchristlichen Gesellschaft in der Hermeneutik Ri-
cceurs einen theoretischen Ansatz finden.

Heutige religionspidagogische Rede spielt zum einen in der Po-
laritdt von Buchstabe und Geist und zum anderen in der Dialektik
von objektivem Anspruch und poetischer Darstellung des Unbeding-
ten. Diese Spannung aufrechtzuerhalten ist nétig, um den Weg zwi-
schen Skylla und Charybdis zu finden, den die Religionspadagogik in
ihrer Reflexion und Vermittlungsarbeit zu leisten hat. In uniiber-
trefflicher Weise hat diesen Sachverhalt Ricceur in seinem philoso-
phischen Schaffen zum Spezifikum religioser Sprache thematisiert.
»In derselben Weise, in der die Spannung zwischen einer buchstabli-
chen und metaphorischen Interpretation fiir den Sinn einer lebendi-
gen Metapher wesentlich ist, muss auch in theologischen Begriffen
eine Spannung zwischen dem objektiven Anspruch auf Erkenntnis
und der poetischen Darstellung des Unbedingten erhalten bleiben.
Auf dieser Ebene vermittelt die Sprache iiber die Einbildungskraft
den Schematismus dessen, was wir sind, was wir tun sollen und was
wir hoffen diirfen. Dabei ist es das Wissen um den paradoxen Grenz-
status solcher Schematismen zwischen dem Vorstellungshaften und
dem Begrifflichen, das die Symbole wie das Reich Gottes davor be-
wahrt, Idole zu werden, dennoch aber ihre Intelligibilitit bejaht.«!

1 P. Ricceur, »Poetische Fiktion und religidse Rede«, in: Christlicher Glaube in mo-
derner Gesellschaft, Art. Literarische und religiose Sprache, Freiburg 1981,
Band 2, S. 96-105, hier S. 105.

Poetik des Glaubens A~ 197

https://dol.org/10.5771/9783485860328-178 - am 23.01.2026, 22:23:26. -@



https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783485860328-178 - am 23.01.2026, 22:23:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access -



https://doi.org/10.5771/9783495860328-179
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Das Verständnis von Religionspädagogik
	II. Das theologische Moment
	III. Symbol
	IV. Erzählung
	V. Gottesfrage
	VI. Person
	VII. Zeugnis
	VIII. Schlussbemerkungen

