1. Liebe, Familie und Co-Elternschaft:
Eine Einleitung

1.1 What is love? Baby don’t hurt me' -
Liebe als Sehnsuchtsquell oder Qual

»Liebe ist das einzige, was sich ver-
doppelt, wenn man es teilt.« (Albert
Schweitzer)®

Liebe gilt als zentraler Sehnsuchtsquell und Fluchtpunkt der Moderne. Kaum
ein Thema ist mehr beredet, besungen, beschrieben, gemalt, verfilmt und von
der Kultur- und Konsumindustrie bemitht worden. Die Irrungen und Wir-
rungen der Liebe fiillen unzihlige Romane, Filme und so manchen Krimi. Im
Alltag vieler Menschen ist die Liebe, ihre Erfiilllung oder Nichterfillung, aber
auch ihre tagtigliche Ausgestaltung sehr prisent. Schon Kierkegaard hat sich
trefflich dazu geduflert, wenn auch stellvertretend iiber die Heirat statt iiber
die Liebe:

»Heirate, du wirst es bereuen; heirate nicht, du wirst es auch bereuen; hei-
rate oder heirate nicht, du wirst beides bereuen; entweder du heiratest oder
du heiratest nicht, du bereust beides.« (Séren A. Kierkegaard, Entweder —
Oder, 1975 [1843]: 49)

So mancher (Tag- und) Nachttraum dreht sich also um das hoffnungsfrohe
Herbeisehnen der Liebe oder um ihre schmerzhafte bis abgrundtiefe Enttau-
schung. Kaum ein Mensch ist vorstellbar, der niemals Liebe erlebt oder sie

1 So ein bekannter Songtext von Haddaway aus dem Jahre 1993 (https://genius.com/Ha
ddaway-what-is-love-lyrics, Zugriff 27.2.2020).
2 https://www.pinterest.de/pin// (Zugriff 27.2.2020).

- am13.02.2028, 10:02:13.


https://genius.com/Haddaway-what-is-love-lyrics
https://genius.com/Haddaway-what-is-love-lyrics
https://www.pinterest.de/pin/625296729482617394/
https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://genius.com/Haddaway-what-is-love-lyrics
https://genius.com/Haddaway-what-is-love-lyrics
https://www.pinterest.de/pin/625296729482617394/

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

sich nie gewiinscht hitte. Trotz dieser offenkundig hohen Relevanz macht
die Wissenschaft, jedenfalls im deutschsprachigen Raum, in der Regel einen
grofien Bogen um die Liebe. Liebe ist allenfalls ein randstindiges Thema in
der Philosophie (etwa Honneth 1992, 2011; Krebs 2002), der (feministischen)
Psychoanalyse (zum Beispiel Benjamin 1988), Sozialpsychologie (zum Beispiel
Bierhoff/Grau 1999; Grau/Bierhoff 2003)* und Attraktivititsforschung, Litera-
turwissenschaft und in einigen Verzweigungen der Familiensoziologie (etwa
Burkart 1997, 1998, 2000, 2018; Hahn/Burkart 1998, 2000; Lenz 2009; Beth-
mann 2013) oder der neueren Emotionssoziologie, affekttheoretischen Ansit-
zen und den gerade entstehenden »Love Studies« (Jénasdéttir/Ferguson 2014).
Wer sich mit Liebe wissenschaftlich beschiftigt, wird nicht selten belichelt
oder nicht fiir voll genommen - so mancher hilt Liebe fiir ein vermeintlich
irrationales, weiches, weibliches Thema. So hat Liebe es zu Unrecht nie ins
Zentrum der Wissenschaften geschafft, auch wenn soziologische Klassiker
wie Max Weber (1988 [1920; 1916]), Georg Simmel (1985a [1921/22]) oder Niklas
Luhmann (1982) sich wohl damit beschiftigt haben.

Doch was ist Liebe und wozu braucht man sie iiberhaupt?* Liebe ist zu-
nichst im Alltagsverstindnis ein starkes Gefiihl, das man fiihlt und das sich
auf eine andere Person bezieht, auf ein starkes Hingezogensein zu und ein
Verbundensein mit diesem Anderen. Sozialwissenschaftlich wird Liebe aber
selten als Gefithl betrachtet, sondern hiufig als gesellschaftliche Semantik.
Damit ist mit Niklas Luhmann der »Vorrat an bereitgehaltenen Sinnverar-
beitungsregeln« (Luhmann 1993: 19) gemeint. Liebe gilt hier nicht als Gefiihl,
sondern als kulturelles Muster, nach dem sich Gefiihle bilden und ausdriicken
lassen (Luhmann 1982: 23). Auch in dem vorliegenden Buch wird Liebe theore-
tisch zunichst als Semantik gefasst. Zudem sind auch die von den Einzelnen
empfundenen Gefithle und die berichteten Praktiken von Interesse. Affekt-

3 Hier wird Liebe insbesondere unter biologischen, emotions- oder kognitionspsycho-
logischen Aspekten untersucht.

4 Einige der hier und in Kapitel 2 dargelegten Gedanken wurden dhnlich auch in den
Kapiteln zu Liebe in Wimbauer (2003, 2012) prasentiert.

5 Neben der Fassung von Liebe als Semantik (wie in der Soziologie oder Literaturwissen-
schaft) oder als Gefiihl (wenn, dann eher in Psychologie, Philosophie und Emotions-
soziologie sowie affekttheoretischen Ansitzen etwa der Queer Theory) gibt es auch
Ansétze, Liebe als Praxis zu verstehen (etwa Koppetsch/Burkart 1999; Burkart 2018)
oder nach Semantik und Praxis —und Divergenzen zwischen beidem —zu fragen (etwa
ebd.; Lenz 2009: 275ff.; auch Wimbauer 2003, 2012; Wimbauer/Motakef 2017a,b).

- am13.02.2028, 10:02:13.


https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Liebe, Familie und Co-Elternschaft: Eine Einleitung

und praxistheoretische Uberlegungen werden also miteinbezogen, nicht zu-
letzt auch bei der Frage nach méglichen Differenzen zwischen gesellschaftli-
cher Semantik und gefiihlter wie gelebter Praxis.®

Nun ist die Semantik von Liebe wandelbar: Was unter Liebe verstanden
wird, kann sich im historischen Verlauf und zwischen verschiedenen kultu-
rellen Riumen unterscheiden. Entsprechend gibt es verschiedene Formen von
Liebe, von denen einige schon in antiken Schriften erwihnt wurden —worauf
ich im Laufe des Buches zuriickkommen werde. Beschrinkt man sich, was
in dem vorliegenden Essay — aus Platzgriinden — weitgehend der Fall ist, auf
den globalen Norden und den deutschsprachigen Raum, so sind einige nen-
nenswerte Liebesformen folgende: Wichtig waren bereits in der Antike die
Freundschaft oder Freundesliebe (die altgriechische Philia, als geistige oder
platonische Liebe, und die lateinische Amicitia), Eros als geistiges Begehren
von Vollkommenbheit, aber auch als leidenschaftliche, kérperliche Liebe (Eros,
Amor) oder die in der griechischen Antike verbreitete Knabenliebe. Zu erwih-
nen sind weiter die Minne, die Amour fou oder die verniinftige Liebe (Burkart
2018). Erst mit der Romantik und dem aufsteigenden Biirgertum verbreitete
sich die Idee der romantischen Liebe. Weiter gibt es die Elternliebe und vor al-
lem die als bedingungslos gefasste Mutterliebe, deren Erfindung seit der Auf-
klirung im Anschluss an Rousseau Elisabeth Badinter (1981 [1980]) eindrucks-
voll herausgearbeitet hat. Das Pendant einer Vaterliebe wurde hingegen nie-
mals dhnlich wirkmichtig erfunden. Wichtig sind zudem die Menschenliebe
oder Philanthropie, die christliche Caritas als titige Nichstenliebe,” die »im
anderen Menschen Gott zu lieben sucht« (Luhmann 1982: 101) oder die Com-
munitas als Solidaritit und Art von Gemeinschaftserleben (Burkart 2018: 277).
Blickt man in andere kulturelle Kontexte, so wire etwa die aus der buddhisti-
schen Lehre stammende Metta® als liebende Giite oder umfassende Allgiite zu
nennen, und nicht zuletzt sei die Gottesliebe oder universelle Liebe als Agape
genannt.’

6 Bzw. genauer: der von den Einzelnen erzihlten und dargestellten gefiihlten wie ge-
lebten Praxis.

7 Sie umfasst etwa, anderen zu helfen, Einsame zu besuchen, Kranke zu pflegen, Lei-
dende und Trauernde zu trosten (siehe u.a. https://bistum-osnabrueck.de/caritas-liebe
/ und https://www.caritas-wuerzburg.de/die-caritas/was-ist-caritas/, Zugriff 13.12.19).

8 In Pali metta, in Sanskrit maitri >Freundschaftc.

9 Einige dieser Liebesformen und ihre historische Entwicklung werden u.a. von Burkart
(2018, insbesondere Kapitel 3) und von Luhmann (1982) vorgestellt.

- am13.02.2028, 10:02:13.


https://bistum-osnabrueck.de/caritas-liebe/
https://bistum-osnabrueck.de/caritas-liebe/
https://www.caritas-wuerzburg.de/die-caritas/was-ist-caritas/
https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bistum-osnabrueck.de/caritas-liebe/
https://bistum-osnabrueck.de/caritas-liebe/
https://www.caritas-wuerzburg.de/die-caritas/was-ist-caritas/

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

Fokussiert man spezifisch die westlich-europdische Gegenwart und
Paarbeziehungen, so ist die romantische Liebe zwischen zwei Erwachsenen
zentral — oder, im Falle des ungliicklichen Verliebtseins oder des Nicht-
mehr-geliebt-Werdens: die nicht erwiderte (romantische) Liebe einer Person
zu einer anderen. Die romantische Liebe gilt heutzutage als einzig legitimer
Grund fiir eine Paarbildung (Lenz 2009: 282) und als der wesentliche Kitt von
Paarbeziehung, Ehe und Familie.

Die vor- und frithmoderne Ehe hingegen wurde in der Regel aus 6ko-
nomischen Griinden geschlossen und oft arrangiert, sie sollte zudem eine
sverniinftige< Ehe sein (siehe Kapitel 2.1). Die leidenschaftliche und romanti-
sche Liebe aufRerhalb (oder selten auch in) der Ehe galt als Gefihrdung des
sozialen Zusammenhaltes durch deren (angebliche) Irrationalitit (u.a. Bur-
kart 2018: 66). Erst mit der sich ausbreitenden Romantik im 18. Jahrhundert
und dem Aufstieg des Biirgertums seit dem 19. Jahrhundert erlebte die ro-
mantische Liebe nach und nach ihren »ungeheuren Kulturerfolg« (Tyrell 1987:
591). Von ihrer flichendeckenden Verbreitung als Leitbild und als Praxis kann
allerdings erst im golden age of marriage and the family der spiten soer bis frii-
hen 70er Jahre des 20. Jahrhunderts gesprochen werden. Seit dieser Zeit hielt
sie auch ihren umfassenden Einzug in die Kultur- und Konsumindustrie und
ging, so der Tenor im Werk von Eva Illouz (2003 [1997], 2006), ganz neue Al-
lianzen mit dem Kapitalismus ein (3hnlich auch Burkart 2014; kritisch Wim-
bauer 2012). Zu dieser Zeit setzte zudem ein weiterer Leitbildwandel hin zu
einem egalitiren Partnerschaftscode ein, der aber bis heute nicht eingelést ist
(u.a. Koppetsch/Burkart 1999; Koppetsch/Speck 2015; Wimbauer 2012; Wim-
bauer/Motakef 2017b).

Doch zuriick zur romantischen Liebe. Mit dem Aufstieg der Moderne wur-
de Liebe — als irrationales Gefiihl abseits jeder Logik, aber auch abseits von
Entfremdung — in der von religiosen Transzendenzerfahrungen befreiten Ge-
sellschaft zum neuen Heilsversprechen, so etwa bei Max Weber (1988 [1920;
1916]) oder Ulrich Beck und Elisabeth Beck-Gernsheim (1990). Gerade in der
entzauberten, nicht selten feindseligen Moderne wurde die romantische Lie-
be kulturell enorm aufgewertet und zum héchst erstrebenswerten Gut (Tyrell
1987; Lenz 2009; Burkart 2018; Wimbauer 2003, 2012), zum Hafen in einer
herzlosen Welt (Hochschild 1997).

Einige Modernisierungstheoretiker*innen schlieflen hier an: Individuali-
sierungstheoretisch argumentiert, wird die Liebe zur irdischen »Nachreligion
der Moderne« (Beck 1990) und gerit zum individuellen Heilsversprechen in

- am13.02.2028, 10:02:13.


https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Liebe, Familie und Co-Elternschaft: Eine Einleitung

einer entzauberten und individualisierten Gesellschaft (ebd.). Ahnlich schrieb
schon Max Weber tiber die Liebe (oder genauer: die Erotik):

»Allem Sachlichen, Rationalen, Allgemeinen so radikal wie moglich entge-
gengesetzt, gilt die Grenzenlosigkeit der Hingabe hier dem einzigartigen
Sinn, welchen dies Einzelwesen in seiner Irrationalitat fir dieses und nur
dieses andere Einzelwesen hat.« (Weber 1988 [1920; 1916]: 560)

In der Liebe beziehungsweise Erotik sieht er den Gegenpol zur Ratio-
nalisierung des modernen Lebens, denn »in der Unbegriindbarkeit und
Unausschopfbarkeit des eigenen, durch kein Mittel kommunikablen, darin
dem mystischen >Habenc« gleichartigen Erlebnisses« (ebd.: s60f., Herv.i.O.)
wisse »sich der Liebende in den jedem rationalen Bemithen ewig unzuging-
lichen Kern des wahrhaft Lebendigen eingepflanzt, den kalten Skeletthinden
rationaler Ordnungen ebenso véllig entronnen wie der Stumpfheit des All-
tags« (ebd.). Damit wird bereits von Weber die Liebe »zum >symbolischens,
»sakramentalen« Erlosungsversprechen stilisiert« (Wimbauer 2003: 90).

Niklas Luhmann ldsst sich, wenn auch systemtheoretisch verortet, in
diese Argumentationslinie einreihen. Als partikularistisches Medium stelle
die Liebe einen Gegenpol zu den spezifischen, universalistischen Medien wie
Geld, Macht und Wahrheit dar. Die romantische Liebe biete

»gleichsam Schutz und Halt gegeniiber den dominanten Merkmalen der
modernen Gesellschaft — gegeniiber wirtschaftlichem Zwang zur Arbeit
und Ausbeutung, gegenliber staatlichen Regulierungen, gegeniber der ins
Technologische dringenden Forschung. Das bedrohte Ich rettet sich in die
Liebe, regeneriert sich in der Familie.« (Luhmann 1997: 987f.)

Charakteristisch fiir die moderne, individualisierte und funktional differen-
zierte Gesellschaft sei eine allgegenwirtige »Inkommunikabilitit der Icher-
fahrung« (Luhmann 1995: 133) und »Bodenlosigkeit der Reflexion« (ebd.), die
»nur Kontingenz« offenlege (ebd.). (Romantische) Liebe biete eine Losung fiir
dieses Problem, indem sie fiir die Liebenden das Gebot zur Annahme der
hochstpersonlichen Idiosynkrasien enthilt (Luhmann 1982, 1997: 346). Luh-
mann betrachtete die Losung dieses Problems qua Liebe (und vermutlich ge-
nerell) allerdings als recht unwahrscheinlich.

Dass die romantische Liebe ein Heilsversprechen transportiert, aber zu-
gleich ihr unweigerliches Scheitern schon in ihr selbst angelegt ist, formu-
lierte einige Jahrzehnte frither bereits Georg Simmel. So lasse die (zweige-

- am13.02.2028, 10:02:13.


https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

schlechtliche) Liebe auf »die Uberwindung der existenziellen Einsamkeit des
modernen Individuums« (Wimbauer 2003: 93) hoffen:

»Die tiefe metaphysische Einsamkeit des Individuums, zu deren Uberwin-
dung alles Hinwollen von einem zum anderen nur ein ins Unendliche ver-
laufender Weg ist, hat in dem Verhiltnis der Geschlechter eine besonders
gefirbte, aber vielleicht am prinzipiellsten fihlbare Ausgestaltung gewon-
nen.« (Simmel 1985b [1906]: 196)

Doch, und hierin liegt das Paradoxon, sei »die Liebe die reinste Tragik: sie
entziindet sich nur an der Individualitit und zerbricht an der Uniiberwind-
lichkeit der Individualitit« (Simmel 1985a [1921/22]: 274).

Neben diesem ersten Problemkomplex, dem modernisierungstheore-
tischen Argument der internen Paradoxie und damit Verunmoglichung
romantischer Liebe, sehen andere weniger grundlegende Probleme, aber
zweitens grofle praktische Hiirden: So steht der versprochenen »Uberwin-
dung des >gezeichneten Ichs« (Beck 1990: 253) durch die Liebe eine dank
wachsender Selbstverwirklichungsanspriiche nahezu ins Unendliche ge-
steigerte Anspruchshaltung gegeniiber. Die Diskursivierung der Beziehung
steigert die Aushandlungs- und Diskussionsnotwendigkeiten erheblich und
schlieRlich muss die Frage »Lieben wir uns noch?« nicht nur tiglich, sondern
auch taglich positiv beantwortet werden (Wimbauer 2003: 102; umfangreich
Lenz 2009: Kapitel 3; Beck/Beck-Gernsheim 1990; Burkart 2018). Nicht zu-
letzt ist die permanente Arbeit an sich selbst und an der Beziehung enorm
anstrengend.

Konflikttheoretische, kapitalismuskritische und feministische For-
scher*innen kommen zu einem dhnlichen Fazit wie modernisierungstheore-
tische. Sie betonen allerdings nicht (nur) Paradoxien, die der romantischen
Liebe immanent sind, sondern auch extern begriindete Schwierigkeiten und
Paradoxien: So bedrohe — als dritter Problembereich — der Kapitalismus und
dessen auf Wachstum, Okonomisierung, Profit und Ausbeutung zielende
Wirtschaftsweise Nahbeziehungen und die Liebe (etwa Burkart 2014; Horn-
scheidt 2018; Hochschild 1997; Illouz 2003, 2006; Tazi-Preve 2017; Wimbauer
2003, 2012). Bereits nach der berithmten Kolonialisierungsthese von Jiirgen
Habermas (1981) greifen die Systemimperative auf die Lebenswelt iiber und
16sen das verstindigungsorientierte, kommunikative Handeln mitsamt der
integrativen Sozialzusammenhinge auf.

Und schliefilich wird, viertens, seit langem in feministischen und seit
einiger Zeit auch queertheoretischen Perspektiven herausgestellt, dass Lie-

- am13.02.2028, 10:02:13.


https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Liebe, Familie und Co-Elternschaft: Eine Einleitung

be — gerade in ihrer feminisierten, romantischen Form — ein durch und durch
vermachtetes und patriarchales Unterdriickungsinstrument, ja eine jegliche
Kritik zum Verstummen bringende Ideologie verkorpere (u.a. Bock/Duden
1977; Federici 2012; Tazi-Preve 2017). Ganz abgesehen davon, dass Liebe in der
Moderne aufgrund der gesellschaftlichen Bedingungen, so Eva Illouz (2011),
»weh« tun miisse — allerdings vor allem Frauen.

Entsprechend verweisen zahlreiche feministische Forscher*innen auf
diverse gesellschaftliche Naturalisierungen mit Blick auf Liebe und Begeh-
ren, die die vermachteten und (geschlechter-)ungleichen gesellschaftlichen
Verhiltnisse stabilisieren und verschleiern. Beispielsweise kritisiert Elisa-
beth Brake (2012: 89ff.) die gesellschaftliche Amatonormativitit,”® was die
hegemoniale Norm bezeichnet, welche die dyadische, romantische Liebe
und die darauf basierende Liebes-Paar-Lebensform fordert und gegeniiber
allen anderen Lebensformen privilegiert (ausfithrlich Kapitel 2). Wir bezeich-
nen hierbei die Norm der Paarférmigkeit als »Paarnormativitit«,” Pieper
und Bauer (2005) sprechen von »Mono-Normativitit«. Diesen Konzepten
vorgingig arbeiteten wegweisend Michael Warner (1991) die gesellschaftli-
che Heteronormativitit und Judith Butler (1990) die heterosexuelle Matrix
heraus. Durch beide Normenkomplexe werden Lebens- und Begehrensfor-
men jenseits der Heterosexualitit abgewertet, ausgegrenzt oder komplett
ausgeschlossen. In Zusammenschau all dieser hegemonialen Normen ist
die legitime, privilegierte und geforderte Lebens- und Begehrensform die
Zweisamkeit des gegengeschlechtlichen, sich liebenden Paares. Nichthetero-
sexuelle Liebe ist hiernach Liebe (mindestens) zweiter Klasse, Liebe zwischen
drei Erwachsenen erscheint als gesellschaftlich geichtet und ist juristisch
in Deutschland, Europa und im globalen Norden nicht zulissig,” wihrend
ein liebesfreies Leben zumindest als unnormal, seltsam oder gar anriichig
gilt. Feministische und queertheoretische Kritiker*innen arbeiten heraus,

10  mAmato, aus dem lItalienischen«, so Kruppa (2020: 183), »ist als >Geliebte_r, geliebt
werden<zu (ibersetzen«.

1 >Wirc meint hier u.a. Wimbauer/Motakef/Teschlade (2012: 186), Wimbauer/Mota-
kef/Teschlade (2015: 49), Wimbauer/Motakef (2017a: 13, 27, 116), Wimbauer/Peu-
kert/Motakef/Teschlade (2018: 126) sowie Wimbauer/Motakef (2020: 52f.).

12 In Brasilien heirateten laut dpa und SPIEGEL (2017) 2015 drei Frauen, 2017 erstmals
drei Médnner in Kolumbien. Keine derartigen polyamoren, sondern polygame Ehen als in
der Regel traditionelle Mehrehen zwischen einem Mann und mehreren Frauen wer-
den, so terre des femmes (2019), in »einigen Staaten in Afrika und Asien (...) gesetzlich
anerkannt oder zumindest nicht als rechtswidrig eingestuft«.

- am13.02.2028, 10:02:13.

19


https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

dass diese Normen dazu dienen, romantische Liebe weiterhin als natiirlich,
positiv und erstrebenswert erscheinen zu lassen und zugleich die ungleichen
und unterdriickenden gesellschaftlichen Verhiltnisse zu Ungunsten von
Frauen und nichtheterosexuell-dyadisch Begehrenden zu stabilisieren und
zu reproduzieren.

Ein funfter Komplex umfasst erneut kapitalismuskritische Aspekte
und zielt auf fir diese Wirtschaftsweise zentrale Prinzipien wie Kon-
kurrenz, Wachstum oder den Optimierungsimperativ. Mit der - erneut
modernisierungs- und individualisierungstheoretisch argumentierten -
Steigerung der Optionen hinsichtlich Lebensformen, -weisen und Part-
ner*innenwahl stehen immer mehr Méglichkeiten zur Auswahl, nicht mehr
nur der oder die Nachbar*in im Dorf. Nahezu die gesamte Welt wird on- und
offline verfiigbar, jedenfalls potentiell. Die Konkurrenz auf dem Partner*in-
nenmarke steigt, so etwa Illouz (2011).” Kulturindustrie und kapitalistische
Konsumwelt profitieren zudem, wenn den Einzelnen vorgegaukelt wird, dass
es jederzeit und immer eine noch vorteilhaftere Option, eine noch bessere
Partie geben konnte, ein“e Partner*in mit noch besserem Aussehen, noch
mehr Attraktivitit, mit einem grofieren Einkommen, Auto, Haus, mit mehr
Besitz, mehr Resilienz und Witz, besserem Sex, mehr Aufmerksambkeit, an-
regenderen Gesprichen, besseren Genen und der Aussicht auf noch kligere
Kinder usw. usf.** Allerdings kénnen die Kapazititen des Menschen nicht
gleichermaflen wie die Produktmengen und Anforderungen des Kapita-
lismus wachsen. Die permanente Optimierung von sich, allem und jedem
ist also nicht nur ziemlich anstrengend, sondern auch nicht ins Unendli-
che steigerbar, unter anderem aufgrund einiger Grundeigenschaften wie der
Sterblichkeit des Menschen. Aber bereits vorher st6f3t der Optimierungs- und
Steigerungsimperativ irgendwann an Grenzen, wie etwa Ulrich Brockling

13 Konkurrenz bei der Partner*innenwahl ist nichts Neues. Sie war aber (wie die Wahl-
moglichkeiten) womoglich kleiner, als auch die sozialen Kreise noch kleiner waren. Oh-
ne fiirdie Vormoderne zu pladieren, in der Ehen nicht selten arrangiert und vermutlich
oft nicht >gliicklich« waren, wird dennoch von einigen die gegenwirtige Konkurrenz
und Homogamie auf dem Partner*innenmarkt kritisch benannt. Diese Gegenwarts-
kritik impliziert nicht, dass frithere Bedingungen deswegen besser oder gut gewesen
waren.

14 Diesem grenzenlosen kapitalistischen Steigerungsprinzip wird beispielweise in Kon-
zepten einer Postwachstumsgesellschaft (z.B. Dorre/Rosa/Becker et al. 2019) versucht,
Alternativen entgegenzusetzen, wobei aber in aller Regel Nahbeziehungen und Liebe
ausgeklammert werden.

- am13.02.2028, 10:02:13.


https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Liebe, Familie und Co-Elternschaft: Eine Einleitung

mit Blick auf das »Unternehmerische Selbst« (Brockling 2007) und dessen
»dunklen Seiten« (ebd.: 13) ausfiihrt. Diese sind etwa die »UnabschliefRbarkeit
der Optimierungszwinge, die unerbittliche Auslese des Wettbewerbs, die
nicht zu bannende Angst vor dem Scheitern« (ebd.).

Sollen wir uns also von der Idee der romantischen Liebe am besten direkt
verabschieden, wahlweise, weil sie ein schénes, aber nicht umsetzbares Ver-
sprechen oder ein lebenslanges Mohrriibchen ist, das uns Wirtschaft, Gesell-
schaft, Medien und Umfeld permanent vor die Nase halten? Ist sie zu entlar-
ven und abzulehnen als ein zutiefst kapitalistisches und patriarchales Unter-
driickungsinstrument in einem gewaltvollen und Geschlechterungleichheiten
konservierenden gesellschaftlichen System? Denkt man an erwachsene Men-
schen, so mag es eine realisierbare und mogliche Option sein, auf romanti-
sche Liebe zu verzichten — wozu briuchte man sie auch? Viele Menschen le-
ben nicht in einer Paarbeziehung. In so mancher langjihrigen Beziehung ist
die Verliebtheit allemal gewichen. Bisweilen ist auch der*die Partner*in ent-
schwunden: in eine neue oder in besser keine Beziehung als in eine schlechte.
Vielleicht ist er oder sie auch schon verstorben.

Doch wie ist die Lage, wenn Kinder vorhanden sind? Ist die Liebe im Kon-
text von Familie, Elternschaft und Kindern auch potentiell iberfliissig oder
gar schidlich? Nach der Idee der biirgerlichen Kernfamilie, auch genannt
>Normalfamilies, sind beide Eltern in wechselseitiger romantischer Liebe mit-
einander verbunden und beide Eltern in Elternliebe mit ihren Kindern. Der
Mutterliebe kommt, anders als der nicht gleichermaflen existierenden Se-
mantik der Vaterliebe,” eine besondere Rolle zu, soll doch der Mutter nichts
hoher als ihr/e Kind/er sein. Im Zweifelsfall habe sich die gute Mutter oh-
ne Hadern in Selbsthingabe fiir ihr/e Kind/er aufzuopfern. Wen wundert es
insofern, dass — neben weiteren strukturellen Problemen wie der Unverein-
barkeit von Familie und Beruf besonders fiir Frauen usw. — die Geburten sich
auf deutlich niedrigerem Niveau bewegen als im golden age of marriage and the
family. Aber dies sind nicht die zentralen Fragen dieses Buches. Dessen The-
ma sind vielmehr Menschen, die sehr wohl Kinder bekommen: Menschen, die
eine eigene Familie haben und eine Familie sind — aber sich dabei als Eltern
nicht wechselseitig lieben. Schliefilich fragt dieses Buch, wie schon der Titel

15 Das mannliche Pendant wire allenfalls die Hingabe fiir das Vaterland. Wahrend diese
an Minner gerichtete Vorstellung seine Wirkmachtigkeit stark einbiifite, kann dies fiir
das Konstrukt der Mutterliebe nicht behauptet werden.

- am13.02.2028, 10:02:13.


https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

sagt, nach der Zukunft der Liebe. Es bietet keine abschlieRende Antwort —
aber zumindest einige Ideen dazu.

1.2 Elternschaft und Familie im Wandel

Seit den 1970er Jahren wird in der BRD ein Wandel der Formen des
Zusammenlebens und von Beziehungsleitbildern zu mehr Egalitit kon-
statiert. Stand hier zu der Zeit das geschlechterungleiche minnliche
Ernihrermodell, bestehend aus dem erwerbstitigen Vater, der lieben-
den und fiursorgenden Hausfrau-Mutter und ihren leiblichen Kindern,
in seiner Bliite, so pluralisierten sich die Lebensformen: Hinzu traten
zum Beispiel Doppelverdiener-Paare, Familienernihrerinnen, kinderlose
Paare, Lebensabschnittsgefihrt*innen, Einelternfamilien, heterosexuel-
le Patchworkfamilien, aber auch gleichgeschlechtliche Paare, polyamore
Beziehungen und nichtheterosexuelle Mehrelternfamilien - mitsamt von
Co-Parenting-Konstellationen (u.a. Peukert/Motakef/Teschlade/Wimbauer
2018; Wimbauer/Peukert/Motakef/Teschlade 2018). Begiinstigt wurde die
Pluralisierung der Familienformen durch Individualisierungsprozesse, die
Bildungsexpansion und verschiedene Emanzipationsbewegungen der 1960er
und 1970er Jahre, durch den 6konomischen Wandel sowie durch Erkenntnisse
im Bereich der Reproduktionsmedizin und Reproduktionstechnologien wie
In-Vitro-Fertilisation. Diese — durchaus umstrittenen — (bio-)technologi-
schen Neuerungen erlauben es mehr Menschen als frither, eine gewiinschte
und erstrebte Elternschaft zu realisieren: Seien es zweigeschlechtliche Paare,
die frither aufgrund von Unfruchtbarkeit trotz eines Kinderwunsches kin-
derlos bleiben mussten oder seien es Menschen jenseits der heterosexuellen
Dyade, etwa in schwulen oder lesbischen Paaren, die nun auch jenseits eines
heterosexuellen Geschlechtsverkehrs Eltern werden kénnen.

Damit wird zunehmend uneindeutiger, was und wer eine Familie ist
(ebd.): Neben die heterosexuelle biirgerliche Kleinfamilie, bestehend aus
Vater, Mutter und leiblichen Nachkommen, treten alleinerziehende Einel-
ternfamilien, Patchworkfamilien (qua Trennung und Wiederverpartnerung

16  Auch frither fanden nichtheterosexuelle Menschen die einen oder anderen Wege, El-
tern zu werden. Mogliche Varianten waren aber weniger und die Elternschaft musste
oft, etwa als Patenonkel, verheimlicht werden.

- am13.02.2028, 10:02:13.


https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Liebe, Familie und Co-Elternschaft: Eine Einleitung

eines oder beider Elternteile), Adoptions- und Pflegefamilien. Hinzu kom-
men nichtheterosexuelle Mehrelternfamilien, die beispielsweise mittels
Samenspende oder Tragemutterschaft (rechtlich als sogenannte Leihmut-
terschaft bezeichnet) Eltern wurden.” Zwar finden sich diese Lebens- und
Familienformen zunehmend im gelebten Alltag, dennoch gilt als mindestens
implizite Referenz des Familie-Seins in Deutschland weiterhin die biirger-
liche Normalfamilie. Lebensformen aus dem LGBTTIQ*A-Spektrum,® Ein-
und Mehrelternschaften, polyamore oder freundschaftszentrierte Lebenswei-
sen — und eben geplantes, postromantisches Co-Parenting — gelten weiterhin
als von der Norm abweichend und werden auch wissenschaftlich weitgehend
vernachlissigt.” Entsprechend fehlen theoretische und empirische Analysen
von Liebe und von Liebesleitbildern in diesen Familien, von deren Wandel
und den gesellschaftlichen Implikationen.

Dies gilt besonders fiir Konzepte von Elternschaft ohne romantische Liebe
zwischen den Eltern. Sie stehen daher im Mittelpunkt dieses Buches. Es trigt
den Titel »Co-Parenting und die Zukunft der Liebe. Uber post-romantische
Elternschaft«.

1.3 Begriffsbestimmung von Co-Parenting

Was ist in dem vorliegenden Essay mit Co-Parenting gemeint? Es geht hier
nicht um Co-Parenting nach Trennung und Scheidung, also wenn sich ein ge-
gengeschlechtliches Paar trennt und sich Mutter und Vater weiterhin um ihre
Kinder kiimmern, oder wenn ein“e neue Partner*in eines geschiedenen oder
getrennten Elternteils zur Co-Mutter oder zum Co-Vater wird. Hierzu gibt es
bereits in der quantitativen Familiensoziologie das eine oder andere Buch,
verhandelt wird dies dort in der Regel unter dem abwertenden Begriff der
»Stieffamilienc — schon in Grimms Marchen gilt die Stiefmutter als Prototyp

17 Hier haben die Kinder maximal zwei rechtliche Eltern (i.d.R. einen Vater/eine Mut-
ter; bei Sukzessivadoption zwei Miitter/Vater), zwei (oder bei Tragemutterschaft auch
mehr) genetische Eltern, von denen eine oft, aber nicht immer zugleich, Geburtsmut-
ter ist, und hiufig noch ein, zwei oder mehr soziale Eltern (oft die Partner*innen der
rechtlichen Eltern). Anzahl und Konstellationen von méglichen Eltern werden also
komplex.

18  Lesbian, Gay, Bisexual, Transsexuell, Transident, Inter*, Queer, Asexual.

19 Zur Ausnahme etwa das in Kapitel 4 benannte Projekt zu Familien jenseits der Hete-
ronorm.

- am13.02.2028, 10:02:13.

23


https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

des Bosen. Auch gibt es zahlreiche psychologische und alltigliche Ratgeber
fir diese Familie, die dort oft weniger ausgrenzend und bildlich bunter als
>Patchworkfamilien< bezeichnet werden.

Das Buch beschiftigt sich vielmehr mit einer besonderen Form von Co-
Parenting, eine Familienform, die (jedenfalls in der Gegenwart des globalen
Nordens) relativ neu ist: Zwei oder mehr Menschen (egal welchen Geschlechts)
entscheiden sich, zusammen eine Familie zu griinden - im Sinne von: ge-
meinsam Kinder zu haben. Dabei leben die Eltern aber nicht in einer ge-
meinsamen Paarbeziehung und sind einander nicht in héchstpersonlicher
Liebe verbunden.*® Man kann hier verschiedene Konstellationen aufzihlen:
Seien es homosexuell orientierte Menschen, die gemeinsam eine Queer Fami-
ly grinden, etwa das lesbische Paar, das mit einem befreundeten oder erst
noch zu findenden (eventuell) schwulen Mann oder Minnerpaar eine Familie
griindet und sie dann zu dritt oder zu viert Co-Eltern in einer Mehrelternfa-
milie sind. Oder die 41-Jihrige, der das Studium, der Berufseinstieg und die
hohen beruflichen Flexibilititserfordernisse keine dauerhafte Liebes-Paarbe-
ziehung erlaubten. Vielleicht auch eine Person, deren aktuelle*r Partner*in
keine Kinder haben méchte. Oder eine, die von schlechten Erfahrungen aus
fritheren Beziehungen enttiuscht und verletzt ist und die (derzeit) keine*n
Liebespartner*in mehr haben will. Vielleicht auch eine Person, die warum
auch immer noch nie eine Liebesbeziehung haben wollte oder schlicht noch
niemand passenden fiir eine dauerhafte Liebesbeziehung gefunden hat. Dies
alles (und noch viel mehr) kénnen Konstellationen sein, in denen Menschen
ihren Kinderwunsch realisieren, aber dabei explizit kein paarférmiges Lie-
besgliick zwischen den biologisch-leiblichen Eltern erwarten oder mochten.

1.4 Fragen des Buches und Szenarien zur Zukunft der Liebe

Doch welche potentiellen Auswirkungen hat Co-Parenting fir die paarfor-
mige Liebe, wenn doch hier romantische Liebe zwischen den biologisch-
leiblichen Eltern explizit nicht vorgesehen ist? Diese Frage erhielt bisher im
deutschsprachigen Raum keine Aufmerksambkeit, auch nicht in der Kultur-

20 Im Mittelpunkt stehen aktiv geplante Co-Parenting-Konstellationen. Ungeplante, (an-
fangs) ungewollte (etwa aufgrund einer Trennung oder Scheidung) oder im Lauf der
Zeit sich ergebende (etwa Schlender 2019) sind zwar auch mdglich, aber hier nicht
zentral interessierend (ausfiihrlich siehe Kapitel 4).

- am13.02.2028, 10:02:13.


https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Liebe, Familie und Co-Elternschaft: Eine Einleitung

oder Familiensoziologie. Sie steht daher im Zentrum dieser Ausfithrun-
gen. Ich unterscheide zunichst grob zwischen einem positiven und einem
negativen Szenario.”

Zunichst zur negativen Seite und einigen denkbaren Untergangsszenari-
en: Fithrt Co-Parenting, das sich vermutlich weiter verbreitet, letztlich zu ei-
nem Ende der Liebe und der Familie, zu einem emotionalen Dystopia in einer
zweckrationalisierten und entfremdeten Welt? So diirften kulturpessimisti-
sche, konservative bis hin zu rechten Stimmen Co-Parenting als eine Ver-
fallsgeschichte deuten, als befiirchteten und zu verhindernden Niedergang
der modernen Kleinfamilie mit Vater, Mutter und den leiblichen Kindern, als
das Ende von (Liebes-)Paarbeziehungen, wie wir sie kennen. Der Weg fiihrt
hiernach in ein familiales und soziales Desaster.

Auf der anderen Seite konnte ein Ende der romantischen Liebe — eben-
falls kulturpessimistisch, aber nicht dystopisch — aber auch aus anderen Po-
sitionen heraus denkbar und gar angestrebt sein. Hiernach gibt es sehr gu-
te pragmatische und emanzipatorische Griinde, schon die Idee der romanti-
schen Liebe als Beziehungs- und Familiengrundlage zu bezweifeln. So lisst
sich fragen, ob die Idee der romantischen Liebe nicht allemal nur ein blo-
es Ideal ist, ob die romantische Liebe also ein zwar duflerst wirkmachtiges
kulturelles Leitbild darstellt, das aber nur von wenigen und schon gar nicht
dauerhaft einldsbar ist? Noch nicht einmal wihrend des golden age of marriage
and the family der bundesdeutschen 1950er bis frithen 1970er Jahre konnten
sich alle Menschen den Luxus einer romantischen Liebesbeziehung leisten,
galt es doch zuerst, die 6konomische Existenz zu sichern. Zudem ist roman-
tische Liebe bisweilen eine Illusion, macht doch Liebe sprichwoértlich blind.
Und schlieRlich ist sie oft ein fliichtiges Wesen, mitnichten ein lebenslanges.

Mehr noch: Schon Simmel brachte kulturpessimistisch die oben genann-
te Tragik der Liebe in Anschlag: »Die Liebe [...] entziindet sich nur an der
Individualitat und zerbricht an der Uniiberwindlichkeit der Individualitit«
(Simmel 1985a [1921/22]: 274). Liebe, mafilos tiberfrachtet mit Anspriichen und
Gliickserwartungen, ist so von Anbeginn zum Scheitern verurteilt, sie kann
ihre eigenen Anspriiche gar nicht erfiillen. Ein weiterer Grund, >warum Lie-
be weh tutc... — und die Trennungs- wie Scheidungszahlen seit vielen Jahren

21 Die Fragen des Buches und die folgenden Szenarien werden dhnlich, aber kiirzer, in
Wimbauer (2021) zusammengefasst und sind zuerst in Wimbauer (2017) formuliert
worden.

- am13.02.2028, 10:02:13.

25


https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

hoch sind. Pragmatisch, praktisch, gut: Auf solche Liebe zu verzichten, be-
deutet auch, liebesbedingten Verletzungen, Schmerzen und Enttiuschungen
aus dem Weg zu gehen.

Ist Co-Elternschaft also vielleicht ein pragmatischer Weg, eine liebes- und
schmerzfreie Elternschaft zu realisieren? Oder transformiert sich die Liebe,
Offnet sie sich fiir neue Familien- und Beziehungsformen, fiir die derzeit noch
die Bezeichnungen fehlen? Kann sie die lange angestrebte Egalitit zwischen
den Geschlechtern einlésen? Entfaltet sich in der postromantischen Eltern-
schaft ein emanzipatives Potential, das etwa Frauen aus patriarchalen Abhin-
gigkeiten und Unterdriickungen und Menschen - nicht nur aus dem LGBT-
TIQ*A-Spektrum — von heteronormativen Herrschaftsverhiltnissen befreit?
Kindet die postromantische Elternschaft damit gar von einem utopischen,
egalitiren postgender-Zeitalter?

Emanzipatorisch argumentiert: Ist die romantische Liebe nicht schlicht
eine Erfindung des minnlichen Biirgertums des mitteleuropdischen 19.
Jahrhunderts, mit der letztlich vor allem die biirgerliche Kleinfamilie als
hegemoniale Lebensform und die Suprematie des minnlichen Familiener-
nihrers itber die weibliche Hausfrau zementiert werden? Gerade fir Frauen
bedeutet(e) romantische Liebe, institutionalisiert im Ernihrermodell, allzu
oft massive wirtschaftliche Abhingigkeit und grofie Ungleichheiten, zumal
Frauen hiernach die unbezahlte Fiirsorgearbeit zugewiesen wird — all dies
verschleiert und verdeckt durch das zum Herrschaftsinstrument geratene
und insofern ideologisch anmutende romantische Liebesideal. Zugleich
verweisen spitestens seit dieser Zeit der vergeschlechtlichte romantische
Liebeskomplex und die heterosexuelle Matrix (Butler 1990) aufeinander,
sind nicht getrennt zu denken. Familien- und Lebensformen jenseits der
romantisch codierten, heterosexuellen Zweierbeziehung versprechen also
die Befreiung aus iiberkommenen geschlechter- und begehrensbasierten
Machtverhiltnissen und Ungleichheiten.

Wie ist es also um die Zukunft der romantischen Liebe bestellt? Verun-
moglicht sie sich selbst in Anbetracht der immer weiter steigenden und un-
einlgsbaren Individualisierungsversprechen? Und wenn die Liebe, so die Dia-
gnose von Eva Illouz, allemal nur schmerzt und weh tut (Illouz 2011), ist es
dann fiir die Einzelnen nicht viel pragmatischer, weil ungefihrlicher, weni-
ger schmerzend und viel verniinftiger, schlicht auf sie zu verzichten? Und
ist romantische Liebe iiberhaupt unabdingbar notwendig dafiir, ein gliick-
liches und gelungenes Familienleben zu fithren? Entscheiden dariiber nicht
vielmehr Verldsslichkeit aufeinander, Verantwortung fiireinander, Zuneigung

- am13.02.2028, 10:02:13.


https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Liebe, Familie und Co-Elternschaft: Eine Einleitung

zueinander - allesamt Werte, denen die unbestindige und unverniinftige
Paarliebe womdglich entgegensteht, nicht aber eine dauerhafte, geplante und
verniinftige Co-Elternbeziehung?

Mehr noch, sind Familienbeziehungen jenseits romantischer Liebe nicht
sogar erstrebenswerter mit Blick auf Geschlechtergleichheit: Sind sie nicht
Egalititsvorreiter, zumal sich hier doch alle Eltern geschlechtsunabhingig
gleichermafien an familialen Aufgaben beteiligen? Gleichsam als familien-
wie kapitalismusfreundlicher Nebeneffekt lassen sich dabei womdglich auch
noch Arbeit und Familie besser vereinbaren, da niemand allein fiir die un-
bezahlten Care-Titigkeiten zustindig ist wie etwa bei den fast 2,6 Millionen
Alleinerziehenden in Deutschland (Statistisches Bundesamt 2019b)?

Ist es aus einer feministischen, macht- und herrschaftskritischen Per-
spektive nicht sogar erforderlich, die hetero- und paarnormative romanti-
sche Zweierliebe zu entzaubern und zu entmachten und den vielfiltigen an-
deren marginalisierten oder nicht denkbaren Formen und Inhalten von Lie-
be oder Verantwortungsiibernahme endlich ein gleichwertiges gesellschaftli-
ches Existenzrecht zu verschaffen? Und brauchen wir angesichts der sich be-
stindig ausweitenden Care-Krise und allseitiger Erschopfungen natirlicher
und personaler Ressourcen nicht sehr dringend Konzepte und Realisierun-
gen von verlisslicheren kollektiven Verantwortungszusammenhingen als die
per se fragile romantische Zweierbeziehung, die auch die Elternpaar-Kind-
Beziehung fragil werden lasst?

Kurz gesagt, Co-Parenting konnte sich damit als pragmatisches, egalitires
oder utopisches Familienmodell der Zukunft erweisen — oder aber als Dystopie:
Ermangeln Familienbeziehungen ohne Gattenliebe nicht ihrer emotionalen
Fundierung? Sehnen sich die Menschen nicht doch nach der (Paar-)Liebe —
beziehungsweise konnen nur diese denken? Steigert sich bei mehreren Eltern
die Komplexitit der familialen Beziehungen nicht in eine verwirrende Vielfalt
bis ins Beliebige oder Erratische, was u.a. das Kindeswohl bedroht? Ist also
die Zweierelternbeziehung nicht doch auch ganz praktisch? Und nicht zuletzt:
Ist der romantische Liebeskomplex nicht viel zu tief in allen gesellschaftlichen
Bereichen herrschaftlich fundiert, als dass er sich so einfach transzendieren
lieRe? Vielleicht erweist sich aber auch jede Beziehungsform letztlich als am-
bivalent.

Co-Parenting und Future Love: eine Verfallsgeschichte, eine Entwicklung
der Emanzipation oder eine hochgradig ambivalente Angelegenheit? Sicher
scheint nur: Neue Vergemeinschaftungsformen und Verantwortungsgemein-
schaften erfordern neues, offenes Denken. Das vorliegende Essay mochte

- am13.02.2028, 10:02:13.

27


https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

diesbeziigliche Zukunftsszenarien kultur- wie strukturtheoretisch systema-
tisch durchleuchten. Nicht zuletzt sollen dabei auch gesellschaftspolitische
Herausforderungen thematisiert werden, etwa: Welche rechtlichen und ge-
sellschaftlichen Diskriminierungen erleben Co-Parenting-Familien? Welche
rechtlichen Absicherungen von Mehrelternfamilien (auch von heterosexuel-
len) wiren auszubauen, welche sozialen Ungleichheiten abzubauen?

Hierzu habe ich gesellschafts- und kulturtheoretische Uberlegungen so-
wie Literaturstudien angestellt und empirische Daten - vor allem Interviews,
aber auch andere — analysiert. Dabei konnte ich auch auf meinen empirischen
und geistigen Forschungsfundus aus iiber 20 Jahren Paar- und Liebesfor-
schung zuriickgreifen.”” Dabei habe ich mich auch auf verschiedene Weisen
kreativ an das neue Phinomen angenihert: mittels Beobachtungen, Analysen
von Blogs und Ratgeberliteratur, von Theaterstiicken und Performances, mit-
tels zweier Gallery Walks,”® (Gruppen-)Diskussionen und Gesprichen, mittels
Interviews mit Expert*innen und insbesondere mittels Interviews mit fak-
tischen oder potentiellen Co-Eltern sowie anderen liebenden oder nicht (ro-
mantisch) liebenden Menschen/Paaren/Freund*innen (ausfiithrlich siehe Ka-
pitel 4.3).

1.5 Aufbau des Buches

Im Zentrum steht die Frage, welche Aspekte von Co-Parenting theoretisch
und empirisch fiir welches der eroffneten Szenarien — Dystopie, pragmatisch-
egalitires Zukunftsmodell oder gar egalitire postgender-Utopie — sprechen.
Daher beschiftige ich mich in Kapitel 2 zunichst theoretisch mit der Liebe:
Nach einem sehr kursorischen Blick auf ihre Geschichte stelle ich das Leitbild
— oder Leidbild — der romantischen Liebe etwas ausfithrlicher vor. Dabei gehe
ich auch auf die damit verbundenen Konzepte der Hetero- und Paarnorma-
tivitit ein und weiter darauf, was die romantische Liebe theoretisch leistet,
aber auch auf Schwierigkeiten und Paradoxien. Kapitel 3 beschiftigt sich mit

22 U.a. Wimbauer (2003, 2012); Wimbauer/Motakef (2017a,b, 2019, 2020a); Rusco-
ni/Wimbauer/Motakef et al. (2013); Solga/Wimbauer (2005); Aunkofer/Wimbauer/
Neumann et al. (2019); Wimbauer et al. (2018); Peukert et al. (2018); Peukert/Tesch-
lade/Motakef/Wimbauer/Holzleithner (2020a,b).

23 Hier haben insgesamt etwa 85 Personen auf zwei wissenschaftlichen Konferenzen
zweieinhalb Stunden iiber das Phanomen Co-Elternschaft diskutiert.

- am13.02.2028, 10:02:13.


https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Liebe, Familie und Co-Elternschaft: Eine Einleitung

der modernen Kernfamilie, die auf der durch romantische Liebe abgesicher-
ten lebenslangen Bindung der beiden Ehe-Partner*innen beruht. Deren leib-
liche Kinder gelten als Ausdruck und héchste Vollendung dieser Liebe (Lenz
2009: 277). Aufgezeigt werden einige ihrer Stirken, aber auch Herausforde-
rungen und Fallstricke der modernen Kleinfamilie. Weiter gehe ich kurz auf
den gesellschaftlichen Wandel und auf die Vervielfiltigung von Familie und
Elternschaft ein, woraus sich ein Verstindnis von Familie als Herstellungs-
leistung ergibt. Im Anschluss an das Konzept des »Doing Family« (u.a. Jurz-
cyk/Lange/Thiessen 2014) lege ich die dem Buch zugrunde liegende erweiterte
Definition von Familie vor, nach der Familie iiberall da ist, wo dauerhaft und
verldsslich Verantwortung fiireinander itbernommen wird.

Ab Kapitel 4 riickt die besonders interessierende Familienform, das Co-
Parenting, ins Zentrum: Nach einer nochmaligen Erliuterung des zugrunde
liegenden Verstindnisses von Co-Parenting werden das methodische Vorge-
hen und das herangezogene Datenmaterial vorgestellt. Danach folgen die Er-
gebnisse der explorativen Uberlegungen: Welche Beweggriinde, Hoffnungen
und Angste hegen die Co-Eltern vor der Familiengriindung (Kapitel 5)? Wel-
che Emanzipationspotentiale bergen Co-Parenting und Familie-Sein jenseits
der romantischen Paarbeziehung (Kapitel 6)? Und wie ist es um die Heraus-
forderungen, Fallstricke und strukturellen Schwierigkeiten des Co-Parenting
jenseits der romantischen Liebe bestellt (Kapitel 7)?

In Kapitel 8 fasse ich die Ergebnisse zusammen und komme auf die ver-
schiedenen Szenarien - Pragmatik, Egalitit, Emanzipation, Utopie oder Dys-
topie — zuriick (Kapitel 8.1 bis 8.4). Kapitel 8.5 benennt hieraus resultierenden
(gesellschaftspolitischen) Handlungsbedarf und Kapitel 8.6 Themen fiir wei-
tere Forschungen. Zu guter Letzt werden in Kapitel 9 einige Alternativen zur
durchaus besitzindividualistischen romantischen Zweierliebe — per se und als
Basis von Familie - vorgestellt. Diese reichen von antinatalistischen Konzep-
ten tiber das Matriarchat bis hin zu vielfiltigen, transformierten und tran-
szendierten Formen von >Liebe« ... na, lesen Sie es selbst!

- am13.02.2028, 10:02:13.

29


https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M 13.02,2026, 10:02:13.


https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

