
1. Liebe, Familie und Co-Elternschaft:

Eine Einleitung

1.1 What is love? Baby don’t hurt me1 –
Liebe als Sehnsuchtsquell oder Qual

»Liebe ist das einzige, was sich ver-

doppelt, wenn man es teilt.« (Albert

Schweitzer)2

Liebe gilt als zentraler Sehnsuchtsquell und Fluchtpunkt der Moderne. Kaum

einThema ist mehr beredet, besungen, beschrieben, gemalt, verfilmt und von

der Kultur- und Konsumindustrie bemüht worden. Die Irrungen und Wir-

rungen der Liebe füllen unzählige Romane, Filme und so manchen Krimi. Im

Alltag vieler Menschen ist die Liebe, ihre Erfüllung oder Nichterfüllung, aber

auch ihre tagtägliche Ausgestaltung sehr präsent. Schon Kierkegaard hat sich

trefflich dazu geäußert, wenn auch stellvertretend über die Heirat statt über

die Liebe:

»Heirate, du wirst es bereuen; heirate nicht, du wirst es auch bereuen; hei-

rate oder heirate nicht, du wirst beides bereuen; entweder du heiratest oder

du heiratest nicht, du bereust beides.« (Sören A. Kierkegaard, Entweder –

Oder, 1975 [1843]: 49)

So mancher (Tag- und) Nachttraum dreht sich also um das hoffnungsfrohe

Herbeisehnen der Liebe oder um ihre schmerzhafte bis abgrundtiefe Enttäu-

schung. Kaum ein Mensch ist vorstellbar, der niemals Liebe erlebt oder sie

1 So ein bekannter Songtext von Haddaway aus dem Jahre 1993 (https://genius.com/Ha

ddaway-what-is-love-lyrics, Zugriff 27.2.2020).

2 https://www.pinterest.de/pin// (Zugriff 27.2.2020).

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002 - am 13.02.2026, 10:02:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://genius.com/Haddaway-what-is-love-lyrics
https://genius.com/Haddaway-what-is-love-lyrics
https://www.pinterest.de/pin/625296729482617394/
https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://genius.com/Haddaway-what-is-love-lyrics
https://genius.com/Haddaway-what-is-love-lyrics
https://www.pinterest.de/pin/625296729482617394/


14 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

sich nie gewünscht hätte. Trotz dieser offenkundig hohen Relevanz macht

die Wissenschaft, jedenfalls im deutschsprachigen Raum, in der Regel einen

großen Bogen um die Liebe. Liebe ist allenfalls ein randständiges Thema in

der Philosophie (etwa Honneth 1992, 2011; Krebs 2002), der (feministischen)

Psychoanalyse (zum Beispiel Benjamin 1988), Sozialpsychologie (zum Beispiel

Bierhoff/Grau 1999; Grau/Bierhoff 2003)3 und Attraktivitätsforschung, Litera-

turwissenschaft und in einigen Verzweigungen der Familiensoziologie (etwa

Burkart 1997, 1998, 2000, 2018; Hahn/Burkart 1998, 2000; Lenz 2009; Beth-

mann 2013) oder der neueren Emotionssoziologie, affekttheoretischen Ansät-

zen und den gerade entstehenden »Love Studies« (Jónasdóttir/Ferguson 2014).

Wer sich mit Liebe wissenschaftlich beschäftigt, wird nicht selten belächelt

oder nicht für voll genommen – so mancher hält Liebe für ein vermeintlich

irrationales, weiches, weibliches Thema. So hat Liebe es zu Unrecht nie ins

Zentrum der Wissenschaften geschafft, auch wenn soziologische Klassiker

wie MaxWeber (1988 [1920; 1916]), Georg Simmel (1985a [1921/22]) oder Niklas

Luhmann (1982) sich wohl damit beschäftigt haben.

Doch was ist Liebe und wozu braucht man sie überhaupt?4 Liebe ist zu-

nächst im Alltagsverständnis ein starkes Gefühl, das man fühlt und das sich

auf eine andere Person bezieht, auf ein starkes Hingezogensein zu und ein

Verbundensein mit diesem Anderen. Sozialwissenschaftlich wird Liebe aber

selten als Gefühl betrachtet, sondern häufig als gesellschaftliche Semantik.5

Damit ist mit Niklas Luhmann der »Vorrat an bereitgehaltenen Sinnverar-

beitungsregeln« (Luhmann 1993: 19) gemeint. Liebe gilt hier nicht als Gefühl,

sondern als kulturelles Muster, nach dem sich Gefühle bilden und ausdrücken

lassen (Luhmann 1982: 23). Auch in dem vorliegenden Buch wird Liebe theore-

tisch zunächst als Semantik gefasst. Zudem sind auch die von den Einzelnen

empfundenen Gefühle und die berichteten Praktiken von Interesse. Affekt-

3 Hier wird Liebe insbesondere unter biologischen, emotions- oder kognitionspsycho-

logischen Aspekten untersucht.

4 Einige der hier und in Kapitel 2 dargelegten Gedanken wurden ähnlich auch in den

Kapiteln zu Liebe in Wimbauer (2003, 2012) präsentiert.

5 Neben der Fassung von Liebe als Semantik (wie in der Soziologie oder Literaturwissen-

schaft) oder als Gefühl (wenn, dann eher in Psychologie, Philosophie und Emotions-

soziologie sowie affekttheoretischen Ansätzen etwa der Queer Theory) gibt es auch

Ansätze, Liebe als Praxis zu verstehen (etwa Koppetsch/Burkart 1999; Burkart 2018)

oder nach Semantik und Praxis – und Divergenzen zwischen beidem – zu fragen (etwa

ebd.; Lenz 2009: 275ff.; auch Wimbauer 2003, 2012; Wimbauer/Motakef 2017a,b).

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002 - am 13.02.2026, 10:02:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Liebe, Familie und Co-Elternschaft: Eine Einleitung 15

und praxistheoretische Überlegungen werden also miteinbezogen, nicht zu-

letzt auch bei der Frage nach möglichen Differenzen zwischen gesellschaftli-

cher Semantik und gefühlter wie gelebter Praxis.6

Nun ist die Semantik von Liebe wandelbar: Was unter Liebe verstanden

wird, kann sich im historischen Verlauf und zwischen verschiedenen kultu-

rellen Räumen unterscheiden. Entsprechend gibt es verschiedene Formen von

Liebe, von denen einige schon in antiken Schriften erwähnt wurden –worauf

ich im Laufe des Buches zurückkommen werde. Beschränkt man sich, was

in dem vorliegenden Essay – aus Platzgründen – weitgehend der Fall ist, auf

den globalen Norden und den deutschsprachigen Raum, so sind einige nen-

nenswerte Liebesformen folgende: Wichtig waren bereits in der Antike die

Freundschaft oder Freundesliebe (die altgriechische Philía, als geistige oder

platonische Liebe, und die lateinische Amicitia), Eros als geistiges Begehren

von Vollkommenheit, aber auch als leidenschaftliche, körperliche Liebe (Eros,

Amor) oder die in der griechischen Antike verbreitete Knabenliebe. Zu erwäh-

nen sind weiter die Minne, die Amour fou oder die vernünftige Liebe (Burkart

2018). Erst mit der Romantik und dem aufsteigenden Bürgertum verbreitete

sich die Idee der romantischen Liebe.Weiter gibt es die Elternliebe und vor al-

lem die als bedingungslos gefasste Mutterliebe, deren Erfindung seit der Auf-

klärung im Anschluss an Rousseau Elisabeth Badinter (1981 [1980]) eindrucks-

voll herausgearbeitet hat. Das Pendant einer Vaterliebe wurde hingegen nie-

mals ähnlich wirkmächtig erfunden. Wichtig sind zudem die Menschenliebe

oder Philanthropie, die christliche Caritas als tätige Nächstenliebe,7 die »im

anderen Menschen Gott zu lieben sucht« (Luhmann 1982: 101) oder die Com-

munitas als Solidarität und Art von Gemeinschaftserleben (Burkart 2018: 277).

Blickt man in andere kulturelle Kontexte, so wäre etwa die aus der buddhisti-

schen Lehre stammendeMetta8 als liebende Güte oder umfassende Allgüte zu

nennen, und nicht zuletzt sei die Gottesliebe oder universelle Liebe als Agápe

genannt.9

6 Bzw. genauer: der von den Einzelnen erzählten und dargestellten gefühlten wie ge-

lebten Praxis.

7 Sie umfasst etwa, anderen zu helfen, Einsame zu besuchen, Kranke zu pflegen, Lei-

dende und Trauernde zu trösten (siehe u.a. https://bistum-osnabrueck.de/caritas-liebe

/ und https://www.caritas-wuerzburg.de/die-caritas/was-ist-caritas/, Zugriff 13.12.19).

8 In Palimettā, in Sanskritmaitrī ›Freundschaft‹.

9 Einige dieser Liebesformen und ihre historische Entwicklung werden u.a. von Burkart

(2018, insbesondere Kapitel 3) und von Luhmann (1982) vorgestellt.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002 - am 13.02.2026, 10:02:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bistum-osnabrueck.de/caritas-liebe/
https://bistum-osnabrueck.de/caritas-liebe/
https://www.caritas-wuerzburg.de/die-caritas/was-ist-caritas/
https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bistum-osnabrueck.de/caritas-liebe/
https://bistum-osnabrueck.de/caritas-liebe/
https://www.caritas-wuerzburg.de/die-caritas/was-ist-caritas/


16 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

Fokussiert man spezifisch die westlich-europäische Gegenwart und

Paarbeziehungen, so ist die romantische Liebe zwischen zwei Erwachsenen

zentral – oder, im Falle des unglücklichen Verliebtseins oder des Nicht-

mehr-geliebt-Werdens: die nicht erwiderte (romantische) Liebe einer Person

zu einer anderen. Die romantische Liebe gilt heutzutage als einzig legitimer

Grund für eine Paarbildung (Lenz 2009: 282) und als der wesentliche Kitt von

Paarbeziehung, Ehe und Familie.

Die vor- und frühmoderne Ehe hingegen wurde in der Regel aus öko-

nomischen Gründen geschlossen und oft arrangiert, sie sollte zudem eine

›vernünftige‹ Ehe sein (siehe Kapitel 2.1). Die leidenschaftliche und romanti-

sche Liebe außerhalb (oder selten auch in) der Ehe galt als Gefährdung des

sozialen Zusammenhaltes durch deren (angebliche) Irrationalität (u.a. Bur-

kart 2018: 66). Erst mit der sich ausbreitenden Romantik im 18. Jahrhundert

und dem Aufstieg des Bürgertums seit dem 19. Jahrhundert erlebte die ro-

mantische Liebe nach und nach ihren »ungeheuren Kulturerfolg« (Tyrell 1987:

591). Von ihrer flächendeckenden Verbreitung als Leitbild und als Praxis kann

allerdings erst im golden age of marriage and the family der späten 50er bis frü-

hen 70er Jahre des 20. Jahrhunderts gesprochen werden. Seit dieser Zeit hielt

sie auch ihren umfassenden Einzug in die Kultur- und Konsumindustrie und

ging, so der Tenor im Werk von Eva Illouz (2003 [1997], 2006), ganz neue Al-

lianzen mit dem Kapitalismus ein (ähnlich auch Burkart 2014; kritisch Wim-

bauer 2012). Zu dieser Zeit setzte zudem ein weiterer Leitbildwandel hin zu

einem egalitären Partnerschaftscode ein, der aber bis heute nicht eingelöst ist

(u.a. Koppetsch/Burkart 1999; Koppetsch/Speck 2015; Wimbauer 2012; Wim-

bauer/Motakef 2017b).

Doch zurück zur romantischen Liebe.Mit demAufstieg derModernewur-

de Liebe – als irrationales Gefühl abseits jeder Logik, aber auch abseits von

Entfremdung – in der von religiösen Transzendenzerfahrungen befreiten Ge-

sellschaft zum neuen Heilsversprechen, so etwa bei Max Weber (1988 [1920;

1916]) oder Ulrich Beck und Elisabeth Beck-Gernsheim (1990). Gerade in der

entzauberten, nicht selten feindseligen Moderne wurde die romantische Lie-

be kulturell enorm aufgewertet und zum höchst erstrebenswerten Gut (Tyrell

1987; Lenz 2009; Burkart 2018; Wimbauer 2003, 2012), zum Hafen in einer

herzlosen Welt (Hochschild 1997).

Einige Modernisierungstheoretiker*innen schließen hier an: Individuali-

sierungstheoretisch argumentiert, wird die Liebe zur irdischen »Nachreligion

der Moderne« (Beck 1990) und gerät zum individuellen Heilsversprechen in

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002 - am 13.02.2026, 10:02:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Liebe, Familie und Co-Elternschaft: Eine Einleitung 17

einer entzauberten und individualisierten Gesellschaft (ebd.). Ähnlich schrieb

schon Max Weber über die Liebe (oder genauer: die Erotik):

»Allem Sachlichen, Rationalen, Allgemeinen so radikal wie möglich entge-

gengesetzt, gilt die Grenzenlosigkeit der Hingabe hier dem einzigartigen

Sinn, welchen dies Einzelwesen in seiner Irrationalität für dieses und nur

dieses andere Einzelwesen hat.« (Weber 1988 [1920; 1916]: 560)

In der Liebe beziehungsweise Erotik sieht er den Gegenpol zur Ratio-

nalisierung des modernen Lebens, denn »in der Unbegründbarkeit und

Unausschöpfbarkeit des eigenen, durch kein Mittel kommunikablen, darin

dem mystischen ›Haben‹ gleichartigen Erlebnisses« (ebd.: 560f., Herv.i.O.)

wisse »sich der Liebende in den jedem rationalen Bemühen ewig unzugäng-

lichen Kern des wahrhaft Lebendigen eingepflanzt, den kalten Skeletthänden

rationaler Ordnungen ebenso völlig entronnen wie der Stumpfheit des All-

tags« (ebd.). Damit wird bereits von Weber die Liebe »zum ›symbolischen‹,

›sakramentalen‹ Erlösungsversprechen stilisiert« (Wimbauer 2003: 90).

Niklas Luhmann lässt sich, wenn auch systemtheoretisch verortet, in

diese Argumentationslinie einreihen. Als partikularistisches Medium stelle

die Liebe einen Gegenpol zu den spezifischen, universalistischen Medien wie

Geld, Macht und Wahrheit dar. Die romantische Liebe biete

»gleichsam Schutz und Halt gegenüber den dominanten Merkmalen der

modernen Gesellschaft – gegenüber wirtschaftlichem Zwang zur Arbeit

und Ausbeutung, gegenüber staatlichen Regulierungen, gegenüber der ins

Technologische drängenden Forschung. Das bedrohte Ich rettet sich in die

Liebe, regeneriert sich in der Familie.« (Luhmann 1997: 987f.)

Charakteristisch für die moderne, individualisierte und funktional differen-

zierte Gesellschaft sei eine allgegenwärtige »Inkommunikabilität der Icher-

fahrung« (Luhmann 1995: 133) und »Bodenlosigkeit der Reflexion« (ebd.), die

»nur Kontingenz« offenlege (ebd.). (Romantische) Liebe biete eine Lösung für

dieses Problem, indem sie für die Liebenden das Gebot zur Annahme der

höchstpersönlichen Idiosynkrasien enthält (Luhmann 1982, 1997: 346). Luh-

mann betrachtete die Lösung dieses Problems qua Liebe (und vermutlich ge-

nerell) allerdings als recht unwahrscheinlich.

Dass die romantische Liebe ein Heilsversprechen transportiert, aber zu-

gleich ihr unweigerliches Scheitern schon in ihr selbst angelegt ist, formu-

lierte einige Jahrzehnte früher bereits Georg Simmel. So lasse die (zweige-

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002 - am 13.02.2026, 10:02:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

schlechtliche) Liebe auf »die Überwindung der existenziellen Einsamkeit des

modernen Individuums« (Wimbauer 2003: 93) hoffen:

»Die tiefe metaphysische Einsamkeit des Individuums, zu deren Überwin-

dung alles Hinwollen von einem zum anderen nur ein ins Unendliche ver-

laufender Weg ist, hat in dem Verhältnis der Geschlechter eine besonders

gefärbte, aber vielleicht am prinzipiellsten fühlbare Ausgestaltung gewon-

nen.« (Simmel 1985b [1906]: 196)

Doch, und hierin liegt das Paradoxon, sei »die Liebe die reinste Tragik: sie

entzündet sich nur an der Individualität und zerbricht an der Unüberwind-

lichkeit der Individualität« (Simmel 1985a [1921/22]: 274).

Neben diesem ersten Problemkomplex, dem modernisierungstheore-

tischen Argument der internen Paradoxie und damit Verunmöglichung

romantischer Liebe, sehen andere weniger grundlegende Probleme, aber

zweitens große praktische Hürden: So steht der versprochenen »Überwin-

dung des ›gezeichneten Ichs‹« (Beck 1990: 253) durch die Liebe eine dank

wachsender Selbstverwirklichungsansprüche nahezu ins Unendliche ge-

steigerte Anspruchshaltung gegenüber. Die Diskursivierung der Beziehung

steigert die Aushandlungs- und Diskussionsnotwendigkeiten erheblich und

schließlich muss die Frage »Lieben wir uns noch?« nicht nur täglich, sondern

auch täglich positiv beantwortet werden (Wimbauer 2003: 102; umfangreich

Lenz 2009: Kapitel 3; Beck/Beck-Gernsheim 1990; Burkart 2018). Nicht zu-

letzt ist die permanente Arbeit an sich selbst und an der Beziehung enorm

anstrengend.

Konflikttheoretische, kapitalismuskritische und feministische For-

scher*innen kommen zu einem ähnlichen Fazit wie modernisierungstheore-

tische. Sie betonen allerdings nicht (nur) Paradoxien, die der romantischen

Liebe immanent sind, sondern auch extern begründete Schwierigkeiten und

Paradoxien: So bedrohe – als dritter Problembereich – der Kapitalismus und

dessen auf Wachstum, Ökonomisierung, Profit und Ausbeutung zielende

Wirtschaftsweise Nahbeziehungen und die Liebe (etwa Burkart 2014; Horn-

scheidt 2018; Hochschild 1997; Illouz 2003, 2006; Tazi-Preve 2017; Wimbauer

2003, 2012). Bereits nach der berühmten Kolonialisierungsthese von Jürgen

Habermas (1981) greifen die Systemimperative auf die Lebenswelt über und

lösen das verständigungsorientierte, kommunikative Handeln mitsamt der

integrativen Sozialzusammenhänge auf.

Und schließlich wird, viertens, seit langem in feministischen und seit

einiger Zeit auch queertheoretischen Perspektiven herausgestellt, dass Lie-

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002 - am 13.02.2026, 10:02:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Liebe, Familie und Co-Elternschaft: Eine Einleitung 19

be – gerade in ihrer feminisierten, romantischen Form – ein durch und durch

vermachtetes und patriarchales Unterdrückungsinstrument, ja eine jegliche

Kritik zum Verstummen bringende Ideologie verkörpere (u.a. Bock/Duden

1977; Federici 2012; Tazi-Preve 2017). Ganz abgesehen davon, dass Liebe in der

Moderne aufgrund der gesellschaftlichen Bedingungen, so Eva Illouz (2011),

»weh« tun müsse – allerdings vor allem Frauen.

Entsprechend verweisen zahlreiche feministische Forscher*innen auf

diverse gesellschaftliche Naturalisierungen mit Blick auf Liebe und Begeh-

ren, die die vermachteten und (geschlechter-)ungleichen gesellschaftlichen

Verhältnisse stabilisieren und verschleiern. Beispielsweise kritisiert Elisa-

beth Brake (2012: 89ff.) die gesellschaftliche Amatonormativität,10 was die

hegemoniale Norm bezeichnet, welche die dyadische, romantische Liebe

und die darauf basierende Liebes-Paar-Lebensform fordert und gegenüber

allen anderen Lebensformen privilegiert (ausführlich Kapitel 2). Wir bezeich-

nen hierbei die Norm der Paarförmigkeit als »Paarnormativität«,11 Pieper

und Bauer (2005) sprechen von »Mono-Normativität«. Diesen Konzepten

vorgängig arbeiteten wegweisend Michael Warner (1991) die gesellschaftli-

che Heteronormativität und Judith Butler (1990) die heterosexuelle Matrix

heraus. Durch beide Normenkomplexe werden Lebens- und Begehrensfor-

men jenseits der Heterosexualität abgewertet, ausgegrenzt oder komplett

ausgeschlossen. In Zusammenschau all dieser hegemonialen Normen ist

die legitime, privilegierte und geforderte Lebens- und Begehrensform die

Zweisamkeit des gegengeschlechtlichen, sich liebenden Paares. Nichthetero-

sexuelle Liebe ist hiernach Liebe (mindestens) zweiter Klasse, Liebe zwischen

drei Erwachsenen erscheint als gesellschaftlich geächtet und ist juristisch

in Deutschland, Europa und im globalen Norden nicht zulässig,12 während

ein liebesfreies Leben zumindest als unnormal, seltsam oder gar anrüchig

gilt. Feministische und queertheoretische Kritiker*innen arbeiten heraus,

10 »›Amato‹, aus dem Italienischen«, so Kruppa (2020: 183), »ist als ›Geliebte_r, geliebt

werden‹ zu übersetzen«.

11 ›Wir‹ meint hier u.a. Wimbauer/Motakef/Teschlade (2012: 186), Wimbauer/Mota-

kef/Teschlade (2015: 49), Wimbauer/Motakef (2017a: 13, 27, 116), Wimbauer/Peu-

kert/Motakef/Teschlade (2018: 126) sowie Wimbauer/Motakef (2020: 52f.).

12 In Brasilien heirateten laut dpa und SPIEGEL (2017) 2015 drei Frauen, 2017 erstmals

drei Männer in Kolumbien. Keine derartigen polyamoren, sondern polygame Ehen als in

der Regel traditionelle Mehrehen zwischen einem Mann und mehreren Frauen wer-

den, so terre des femmes (2019), in »einigen Staaten in Afrika und Asien (…) gesetzlich

anerkannt oder zumindest nicht als rechtswidrig eingestuft«.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002 - am 13.02.2026, 10:02:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

dass diese Normen dazu dienen, romantische Liebe weiterhin als natürlich,

positiv und erstrebenswert erscheinen zu lassen und zugleich die ungleichen

und unterdrückenden gesellschaftlichen Verhältnisse zu Ungunsten von

Frauen und nichtheterosexuell-dyadisch Begehrenden zu stabilisieren und

zu reproduzieren.

Ein fünfter Komplex umfasst erneut kapitalismuskritische Aspekte

und zielt auf für diese Wirtschaftsweise zentrale Prinzipien wie Kon-

kurrenz, Wachstum oder den Optimierungsimperativ. Mit der – erneut

modernisierungs- und individualisierungstheoretisch argumentierten –

Steigerung der Optionen hinsichtlich Lebensformen, -weisen und Part-

ner*innenwahl stehen immer mehr Möglichkeiten zur Auswahl, nicht mehr

nur der oder die Nachbar*in im Dorf. Nahezu die gesamte Welt wird on- und

offline verfügbar, jedenfalls potentiell. Die Konkurrenz auf dem Partner*in-

nenmarkt steigt, so etwa Illouz (2011).13 Kulturindustrie und kapitalistische

Konsumwelt profitieren zudem, wenn den Einzelnen vorgegaukelt wird, dass

es jederzeit und immer eine noch vorteilhaftere Option, eine noch bessere

Partie geben könnte, ein*e Partner*in mit noch besserem Aussehen, noch

mehr Attraktivität, mit einem größeren Einkommen, Auto, Haus, mit mehr

Besitz, mehr Resilienz und Witz, besserem Sex, mehr Aufmerksamkeit, an-

regenderen Gesprächen, besseren Genen und der Aussicht auf noch klügere

Kinder usw. usf.14 Allerdings können die Kapazitäten des Menschen nicht

gleichermaßen wie die Produktmengen und Anforderungen des Kapita-

lismus wachsen. Die permanente Optimierung von sich, allem und jedem

ist also nicht nur ziemlich anstrengend, sondern auch nicht ins Unendli-

che steigerbar, unter anderem aufgrund einiger Grundeigenschaften wie der

Sterblichkeit desMenschen. Aber bereits vorher stößt der Optimierungs- und

Steigerungsimperativ irgendwann an Grenzen, wie etwa Ulrich Bröckling

13 Konkurrenz bei der Partner*innenwahl ist nichts Neues. Sie war aber (wie die Wahl-

möglichkeiten)womöglich kleiner, als auchdie sozialenKreise noch kleinerwaren.Oh-

ne für die Vormoderne zu plädieren, in der Ehen nicht selten arrangiert und vermutlich

oft nicht ›glücklich‹ waren, wird dennoch von einigen die gegenwärtige Konkurrenz

und Homogamie auf dem Partner*innenmarkt kritisch benannt. Diese Gegenwarts-

kritik impliziert nicht, dass frühere Bedingungen deswegen besser oder gut gewesen

wären.

14 Diesem grenzenlosen kapitalistischen Steigerungsprinzip wird beispielweise in Kon-

zepten einer Postwachstumsgesellschaft (z.B. Dörre/Rosa/Becker et al. 2019) versucht,

Alternativen entgegenzusetzen, wobei aber in aller Regel Nahbeziehungen und Liebe

ausgeklammert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002 - am 13.02.2026, 10:02:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Liebe, Familie und Co-Elternschaft: Eine Einleitung 21

mit Blick auf das »Unternehmerische Selbst« (Bröckling 2007) und dessen

»dunklen Seiten« (ebd.: 13) ausführt. Diese sind etwa die »Unabschließbarkeit

der Optimierungszwänge, die unerbittliche Auslese des Wettbewerbs, die

nicht zu bannende Angst vor dem Scheitern« (ebd.).

Sollen wir uns also von der Idee der romantischen Liebe am besten direkt

verabschieden, wahlweise, weil sie ein schönes, aber nicht umsetzbares Ver-

sprechen oder ein lebenslanges Mohrrübchen ist, das uns Wirtschaft, Gesell-

schaft, Medien und Umfeld permanent vor die Nase halten? Ist sie zu entlar-

ven und abzulehnen als ein zutiefst kapitalistisches und patriarchales Unter-

drückungsinstrument in einem gewaltvollen und Geschlechterungleichheiten

konservierenden gesellschaftlichen System? Denkt man an erwachsene Men-

schen, so mag es eine realisierbare und mögliche Option sein, auf romanti-

sche Liebe zu verzichten – wozu bräuchte man sie auch? Viele Menschen le-

ben nicht in einer Paarbeziehung. In so mancher langjährigen Beziehung ist

die Verliebtheit allemal gewichen. Bisweilen ist auch der*die Partner*in ent-

schwunden: in eine neue oder in besser keine Beziehung als in eine schlechte.

Vielleicht ist er oder sie auch schon verstorben.

Doch wie ist die Lage, wenn Kinder vorhanden sind? Ist die Liebe im Kon-

text von Familie, Elternschaft und Kindern auch potentiell überflüssig oder

gar schädlich? Nach der Idee der bürgerlichen Kernfamilie, auch genannt

›Normalfamilie‹, sind beide Eltern in wechselseitiger romantischer Liebemit-

einander verbunden und beide Eltern in Elternliebe mit ihren Kindern. Der

Mutterliebe kommt, anders als der nicht gleichermaßen existierenden Se-

mantik der Vaterliebe,15 eine besondere Rolle zu, soll doch der Mutter nichts

höher als ihr/e Kind/er sein. Im Zweifelsfall habe sich die gute Mutter oh-

ne Hadern in Selbsthingabe für ihr/e Kind/er aufzuopfern. Wen wundert es

insofern, dass – neben weiteren strukturellen Problemen wie der Unverein-

barkeit von Familie und Beruf besonders für Frauen usw. – die Geburten sich

auf deutlich niedrigerem Niveau bewegen als im golden age of marriage and the

family. Aber dies sind nicht die zentralen Fragen dieses Buches. Dessen The-

ma sind vielmehrMenschen, die sehr wohl Kinder bekommen: Menschen, die

eine eigene Familie haben und eine Familie sind – aber sich dabei als Eltern

nicht wechselseitig lieben. Schließlich fragt dieses Buch, wie schon der Titel

15 Das männliche Pendant wäre allenfalls die Hingabe für das Vaterland. Während diese

anMänner gerichtete Vorstellung seineWirkmächtigkeit stark einbüßte, kann dies für

das Konstrukt der Mutterliebe nicht behauptet werden.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002 - am 13.02.2026, 10:02:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

sagt, nach der Zukunft der Liebe. Es bietet keine abschließende Antwort –

aber zumindest einige Ideen dazu.

1.2 Elternschaft und Familie im Wandel

Seit den 1970er Jahren wird in der BRD ein Wandel der Formen des

Zusammenlebens und von Beziehungsleitbildern zu mehr Egalität kon-

statiert. Stand hier zu der Zeit das geschlechterungleiche männliche

Ernährermodell, bestehend aus dem erwerbstätigen Vater, der lieben-

den und fürsorgenden Hausfrau-Mutter und ihren leiblichen Kindern,

in seiner Blüte, so pluralisierten sich die Lebensformen: Hinzu traten

zum Beispiel Doppelverdiener-Paare, Familienernährerinnen, kinderlose

Paare, Lebensabschnittsgefährt*innen, Einelternfamilien, heterosexuel-

le Patchworkfamilien, aber auch gleichgeschlechtliche Paare, polyamore

Beziehungen und nichtheterosexuelle Mehrelternfamilien – mitsamt von

Co-Parenting-Konstellationen (u.a. Peukert/Motakef/Teschlade/Wimbauer

2018; Wimbauer/Peukert/Motakef/Teschlade 2018). Begünstigt wurde die

Pluralisierung der Familienformen durch Individualisierungsprozesse, die

Bildungsexpansion und verschiedene Emanzipationsbewegungen der 1960er

und 1970er Jahre, durch den ökonomischenWandel sowie durch Erkenntnisse

im Bereich der Reproduktionsmedizin und Reproduktionstechnologien wie

In-Vitro-Fertilisation. Diese – durchaus umstrittenen – (bio-)technologi-

schen Neuerungen erlauben es mehr Menschen als früher, eine gewünschte

und erstrebte Elternschaft zu realisieren: Seien es zweigeschlechtliche Paare,

die früher aufgrund von Unfruchtbarkeit trotz eines Kinderwunsches kin-

derlos bleiben mussten oder seien es Menschen jenseits der heterosexuellen

Dyade, etwa in schwulen oder lesbischen Paaren, die nun auch jenseits eines

heterosexuellen Geschlechtsverkehrs Eltern werden können.16

Damit wird zunehmend uneindeutiger, was und wer eine Familie ist

(ebd.): Neben die heterosexuelle bürgerliche Kleinfamilie, bestehend aus

Vater, Mutter und leiblichen Nachkommen, treten alleinerziehende Einel-

ternfamilien, Patchworkfamilien (qua Trennung und Wiederverpartnerung

16 Auch früher fanden nichtheterosexuelle Menschen die einen oder anderen Wege, El-

tern zu werden. Mögliche Varianten waren aber weniger und die Elternschaft musste

oft, etwa als Patenonkel, verheimlicht werden.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002 - am 13.02.2026, 10:02:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Liebe, Familie und Co-Elternschaft: Eine Einleitung 23

eines oder beider Elternteile), Adoptions- und Pflegefamilien. Hinzu kom-

men nichtheterosexuelle Mehrelternfamilien, die beispielsweise mittels

Samenspende oder Tragemutterschaft (rechtlich als sogenannte Leihmut-

terschaft bezeichnet) Eltern wurden.17 Zwar finden sich diese Lebens- und

Familienformen zunehmend im gelebten Alltag, dennoch gilt als mindestens

implizite Referenz des Familie-Seins in Deutschland weiterhin die bürger-

liche Normalfamilie. Lebensformen aus dem LGBTTIQ*A-Spektrum,18 Ein-

undMehrelternschaften, polyamore oder freundschaftszentrierte Lebenswei-

sen – und eben geplantes, postromantisches Co-Parenting – gelten weiterhin

als von der Norm abweichend und werden auch wissenschaftlich weitgehend

vernachlässigt.19 Entsprechend fehlen theoretische und empirische Analysen

von Liebe und von Liebesleitbildern in diesen Familien, von deren Wandel

und den gesellschaftlichen Implikationen.

Dies gilt besonders für Konzepte von Elternschaft ohne romantische Liebe

zwischen den Eltern. Sie stehen daher imMittelpunkt dieses Buches. Es trägt

den Titel »Co-Parenting und die Zukunft der Liebe. Über post-romantische

Elternschaft«.

1.3 Begriffsbestimmung von Co-Parenting

Was ist in dem vorliegenden Essay mit Co-Parenting gemeint? Es geht hier

nicht um Co-Parenting nach Trennung und Scheidung, also wenn sich ein ge-

gengeschlechtliches Paar trennt und sich Mutter und Vater weiterhin um ihre

Kinder kümmern, oder wenn ein*e neue Partner*in eines geschiedenen oder

getrennten Elternteils zur Co-Mutter oder zum Co-Vater wird. Hierzu gibt es

bereits in der quantitativen Familiensoziologie das eine oder andere Buch,

verhandelt wird dies dort in der Regel unter dem abwertenden Begriff der

›Stieffamilien‹ – schon in Grimms Märchen gilt die Stiefmutter als Prototyp

17 Hier haben die Kinder maximal zwei rechtliche Eltern (i.d.R. einen Vater/eine Mut-

ter; bei Sukzessivadoption zwei Mütter/Väter), zwei (oder bei Tragemutterschaft auch

mehr) genetische Eltern, von denen eine oft, aber nicht immer zugleich, Geburtsmut-

ter ist, und häufig noch ein, zwei oder mehr soziale Eltern (oft die Partner*innen der

rechtlichen Eltern). Anzahl und Konstellationen von möglichen Eltern werden also

komplex.

18 Lesbian, Gay, Bisexual, Transsexuell, Transident, Inter*, Queer, Asexual.

19 Zur Ausnahme etwa das in Kapitel 4 benannte Projekt zu Familien jenseits der Hete-

ronorm.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002 - am 13.02.2026, 10:02:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

des Bösen. Auch gibt es zahlreiche psychologische und alltägliche Ratgeber

für diese Familie, die dort oft weniger ausgrenzend und bildlich bunter als

›Patchworkfamilien‹ bezeichnet werden.

Das Buch beschäftigt sich vielmehr mit einer besonderen Form von Co-

Parenting, eine Familienform, die (jedenfalls in der Gegenwart des globalen

Nordens) relativ neu ist: Zwei odermehrMenschen (egal welchenGeschlechts)

entscheiden sich, zusammen eine Familie zu gründen – im Sinne von: ge-

meinsam Kinder zu haben. Dabei leben die Eltern aber nicht in einer ge-

meinsamen Paarbeziehung und sind einander nicht in höchstpersönlicher

Liebe verbunden.20 Man kann hier verschiedene Konstellationen aufzählen:

Seien es homosexuell orientierte Menschen, die gemeinsam eine Queer Fami-

ly gründen, etwa das lesbische Paar, das mit einem befreundeten oder erst

noch zu findenden (eventuell) schwulen Mann oder Männerpaar eine Familie

gründet und sie dann zu dritt oder zu viert Co-Eltern in einer Mehrelternfa-

milie sind. Oder die 41-Jährige, der das Studium, der Berufseinstieg und die

hohen beruflichen Flexibilitätserfordernisse keine dauerhafte Liebes-Paarbe-

ziehung erlaubten. Vielleicht auch eine Person, deren aktuelle*r Partner*in

keine Kinder haben möchte. Oder eine, die von schlechten Erfahrungen aus

früheren Beziehungen enttäuscht und verletzt ist und die (derzeit) keine*n

Liebespartner*in mehr haben will. Vielleicht auch eine Person, die warum

auch immer noch nie eine Liebesbeziehung haben wollte oder schlicht noch

niemand passenden für eine dauerhafte Liebesbeziehung gefunden hat. Dies

alles (und noch viel mehr) können Konstellationen sein, in denen Menschen

ihren Kinderwunsch realisieren, aber dabei explizit kein paarförmiges Lie-

besglück zwischen den biologisch-leiblichen Eltern erwarten oder möchten.

1.4 Fragen des Buches und Szenarien zur Zukunft der Liebe

Doch welche potentiellen Auswirkungen hat Co-Parenting für die paarför-

mige Liebe, wenn doch hier romantische Liebe zwischen den biologisch-

leiblichen Eltern explizit nicht vorgesehen ist? Diese Frage erhielt bisher im

deutschsprachigen Raum keine Aufmerksamkeit, auch nicht in der Kultur-

20 ImMittelpunkt stehen aktiv geplante Co-Parenting-Konstellationen. Ungeplante, (an-

fangs) ungewollte (etwa aufgrund einer Trennung oder Scheidung) oder im Lauf der

Zeit sich ergebende (etwa Schlender 2019) sind zwar auch möglich, aber hier nicht

zentral interessierend (ausführlich siehe Kapitel 4).

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002 - am 13.02.2026, 10:02:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Liebe, Familie und Co-Elternschaft: Eine Einleitung 25

oder Familiensoziologie. Sie steht daher im Zentrum dieser Ausführun-

gen. Ich unterscheide zunächst grob zwischen einem positiven und einem

negativen Szenario.21

Zunächst zur negativen Seite und einigen denkbaren Untergangsszenari-

en: Führt Co-Parenting, das sich vermutlich weiter verbreitet, letztlich zu ei-

nem Ende der Liebe und der Familie, zu einem emotionalen Dystopia in einer

zweckrationalisierten und entfremdeten Welt? So dürften kulturpessimisti-

sche, konservative bis hin zu rechten Stimmen Co-Parenting als eine Ver-

fallsgeschichte deuten, als befürchteten und zu verhindernden Niedergang

der modernen Kleinfamilie mit Vater, Mutter und den leiblichen Kindern, als

das Ende von (Liebes-)Paarbeziehungen, wie wir sie kennen. Der Weg führt

hiernach in ein familiales und soziales Desaster.

Auf der anderen Seite könnte ein Ende der romantischen Liebe – eben-

falls kulturpessimistisch, aber nicht dystopisch – aber auch aus anderen Po-

sitionen heraus denkbar und gar angestrebt sein. Hiernach gibt es sehr gu-

te pragmatische und emanzipatorische Gründe, schon die Idee der romanti-

schen Liebe als Beziehungs- und Familiengrundlage zu bezweifeln. So lässt

sich fragen, ob die Idee der romantischen Liebe nicht allemal nur ein blo-

ßes Ideal ist, ob die romantische Liebe also ein zwar äußerst wirkmächtiges

kulturelles Leitbild darstellt, das aber nur von wenigen und schon gar nicht

dauerhaft einlösbar ist? Noch nicht einmal während des golden age of marriage

and the family der bundesdeutschen 1950er bis frühen 1970er Jahre konnten

sich alle Menschen den Luxus einer romantischen Liebesbeziehung leisten,

galt es doch zuerst, die ökonomische Existenz zu sichern. Zudem ist roman-

tische Liebe bisweilen eine Illusion, macht doch Liebe sprichwörtlich blind.

Und schließlich ist sie oft ein flüchtiges Wesen, mitnichten ein lebenslanges.

Mehr noch: Schon Simmel brachte kulturpessimistisch die oben genann-

te Tragik der Liebe in Anschlag: »Die Liebe […] entzündet sich nur an der

Individualität und zerbricht an der Unüberwindlichkeit der Individualität«

(Simmel 1985a [1921/22]: 274). Liebe,maßlos überfrachtetmit Ansprüchen und

Glückserwartungen, ist so von Anbeginn zum Scheitern verurteilt, sie kann

ihre eigenen Ansprüche gar nicht erfüllen. Ein weiterer Grund, ›warum Lie-

be weh tut‹… – und die Trennungs- wie Scheidungszahlen seit vielen Jahren

21 Die Fragen des Buches und die folgenden Szenarien werden ähnlich, aber kürzer, in

Wimbauer (2021) zusammengefasst und sind zuerst in Wimbauer (2017) formuliert

worden.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002 - am 13.02.2026, 10:02:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

hoch sind. Pragmatisch, praktisch, gut: Auf solche Liebe zu verzichten, be-

deutet auch, liebesbedingten Verletzungen, Schmerzen und Enttäuschungen

aus dem Weg zu gehen.

Ist Co-Elternschaft also vielleicht ein pragmatischerWeg, eine liebes- und

schmerzfreie Elternschaft zu realisieren? Oder transformiert sich die Liebe,

öffnet sie sich für neue Familien- und Beziehungsformen, für die derzeit noch

die Bezeichnungen fehlen? Kann sie die lange angestrebte Egalität zwischen

den Geschlechtern einlösen? Entfaltet sich in der postromantischen Eltern-

schaft ein emanzipatives Potential, das etwa Frauen aus patriarchalen Abhän-

gigkeiten und Unterdrückungen und Menschen – nicht nur aus dem LGBT-

TIQ*A-Spektrum – von heteronormativen Herrschaftsverhältnissen befreit?

Kündet die postromantische Elternschaft damit gar von einem utopischen,

egalitären postgender-Zeitalter?

Emanzipatorisch argumentiert: Ist die romantische Liebe nicht schlicht

eine Erfindung des männlichen Bürgertums des mitteleuropäischen 19.

Jahrhunderts, mit der letztlich vor allem die bürgerliche Kleinfamilie als

hegemoniale Lebensform und die Suprematie des männlichen Familiener-

nährers über die weibliche Hausfrau zementiert werden? Gerade für Frauen

bedeutet(e) romantische Liebe, institutionalisiert im Ernährermodell, allzu

oft massive wirtschaftliche Abhängigkeit und große Ungleichheiten, zumal

Frauen hiernach die unbezahlte Fürsorgearbeit zugewiesen wird – all dies

verschleiert und verdeckt durch das zum Herrschaftsinstrument geratene

und insofern ideologisch anmutende romantische Liebesideal. Zugleich

verweisen spätestens seit dieser Zeit der vergeschlechtlichte romantische

Liebeskomplex und die heterosexuelle Matrix (Butler 1990) aufeinander,

sind nicht getrennt zu denken. Familien- und Lebensformen jenseits der

romantisch codierten, heterosexuellen Zweierbeziehung versprechen also

die Befreiung aus überkommenen geschlechter- und begehrensbasierten

Machtverhältnissen und Ungleichheiten.

Wie ist es also um die Zukunft der romantischen Liebe bestellt? Verun-

möglicht sie sich selbst in Anbetracht der immer weiter steigenden und un-

einlösbaren Individualisierungsversprechen? Und wenn die Liebe, so die Dia-

gnose von Eva Illouz, allemal nur schmerzt und weh tut (Illouz 2011), ist es

dann für die Einzelnen nicht viel pragmatischer, weil ungefährlicher, weni-

ger schmerzend und viel vernünftiger, schlicht auf sie zu verzichten? Und

ist romantische Liebe überhaupt unabdingbar notwendig dafür, ein glück-

liches und gelungenes Familienleben zu führen? Entscheiden darüber nicht

vielmehr Verlässlichkeit aufeinander, Verantwortung füreinander, Zuneigung

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002 - am 13.02.2026, 10:02:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Liebe, Familie und Co-Elternschaft: Eine Einleitung 27

zueinander – allesamt Werte, denen die unbeständige und unvernünftige

Paarliebe womöglich entgegensteht, nicht aber eine dauerhafte, geplante und

vernünftige Co-Elternbeziehung?

Mehr noch, sind Familienbeziehungen jenseits romantischer Liebe nicht

sogar erstrebenswerter mit Blick auf Geschlechtergleichheit: Sind sie nicht

Egalitätsvorreiter, zumal sich hier doch alle Eltern geschlechtsunabhängig

gleichermaßen an familialen Aufgaben beteiligen? Gleichsam als familien-

wie kapitalismusfreundlicher Nebeneffekt lassen sich dabei womöglich auch

noch Arbeit und Familie besser vereinbaren, da niemand allein für die un-

bezahlten Care-Tätigkeiten zuständig ist wie etwa bei den fast 2,6 Millionen

Alleinerziehenden in Deutschland (Statistisches Bundesamt 2019b)?

Ist es aus einer feministischen, macht- und herrschaftskritischen Per-

spektive nicht sogar erforderlich, die hetero- und paarnormative romanti-

sche Zweierliebe zu entzaubern und zu entmachten und den vielfältigen an-

deren marginalisierten oder nicht denkbaren Formen und Inhalten von Lie-

be oder Verantwortungsübernahme endlich ein gleichwertiges gesellschaftli-

ches Existenzrecht zu verschaffen? Und brauchen wir angesichts der sich be-

ständig ausweitenden Care-Krise und allseitiger Erschöpfungen natürlicher

und personaler Ressourcen nicht sehr dringend Konzepte und Realisierun-

gen von verlässlicheren kollektiven Verantwortungszusammenhängen als die

per se fragile romantische Zweierbeziehung, die auch die Elternpaar-Kind-

Beziehung fragil werden lässt?

Kurz gesagt, Co-Parenting könnte sich damit als pragmatisches, egalitäres

oder utopisches Familienmodell der Zukunft erweisen – oder aber als Dystopie:

Ermangeln Familienbeziehungen ohne Gattenliebe nicht ihrer emotionalen

Fundierung? Sehnen sich die Menschen nicht doch nach der (Paar-)Liebe –

beziehungsweise können nur diese denken? Steigert sich bei mehreren Eltern

die Komplexität der familialen Beziehungen nicht in eine verwirrende Vielfalt

bis ins Beliebige oder Erratische, was u.a. das Kindeswohl bedroht? Ist also

die Zweierelternbeziehung nicht doch auch ganz praktisch? Und nicht zuletzt:

Ist der romantische Liebeskomplex nicht viel zu tief in allen gesellschaftlichen

Bereichen herrschaftlich fundiert, als dass er sich so einfach transzendieren

ließe? Vielleicht erweist sich aber auch jede Beziehungsform letztlich als am-

bivalent.

Co-Parenting und Future Love: eine Verfallsgeschichte, eine Entwicklung

der Emanzipation oder eine hochgradig ambivalente Angelegenheit? Sicher

scheint nur: Neue Vergemeinschaftungsformen und Verantwortungsgemein-

schaften erfordern neues, offenes Denken. Das vorliegende Essay möchte

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002 - am 13.02.2026, 10:02:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

diesbezügliche Zukunftsszenarien kultur- wie strukturtheoretisch systema-

tisch durchleuchten. Nicht zuletzt sollen dabei auch gesellschaftspolitische

Herausforderungen thematisiert werden, etwa: Welche rechtlichen und ge-

sellschaftlichen Diskriminierungen erleben Co-Parenting-Familien? Welche

rechtlichen Absicherungen von Mehrelternfamilien (auch von heterosexuel-

len) wären auszubauen, welche sozialen Ungleichheiten abzubauen?

Hierzu habe ich gesellschafts- und kulturtheoretische Überlegungen so-

wie Literaturstudien angestellt und empirische Daten – vor allem Interviews,

aber auch andere – analysiert. Dabei konnte ich auch aufmeinen empirischen

und geistigen Forschungsfundus aus über 20 Jahren Paar- und Liebesfor-

schung zurückgreifen.22 Dabei habe ich mich auch auf verschiedene Weisen

kreativ an das neue Phänomen angenähert: mittels Beobachtungen, Analysen

von Blogs und Ratgeberliteratur, vonTheaterstücken und Performances, mit-

tels zweier Gallery Walks,23 (Gruppen-)Diskussionen und Gesprächen, mittels

Interviews mit Expert*innen und insbesondere mittels Interviews mit fak-

tischen oder potentiellen Co-Eltern sowie anderen liebenden oder nicht (ro-

mantisch) liebenden Menschen/Paaren/Freund*innen (ausführlich siehe Ka-

pitel 4.3).

1.5 Aufbau des Buches

Im Zentrum steht die Frage, welche Aspekte von Co-Parenting theoretisch

und empirisch fürwelches der eröffneten Szenarien –Dystopie, pragmatisch-

egalitäres Zukunftsmodell oder gar egalitäre postgender-Utopie – sprechen.

Daher beschäftige ich mich in Kapitel 2 zunächst theoretisch mit der Liebe:

Nach einem sehr kursorischen Blick auf ihre Geschichte stelle ich das Leitbild

– oder Leidbild – der romantischen Liebe etwas ausführlicher vor. Dabei gehe

ich auch auf die damit verbundenen Konzepte der Hetero- und Paarnorma-

tivität ein und weiter darauf, was die romantische Liebe theoretisch leistet,

aber auch auf Schwierigkeiten und Paradoxien. Kapitel 3 beschäftigt sich mit

22 U.a. Wimbauer (2003, 2012); Wimbauer/Motakef (2017a,b, 2019, 2020a); Rusco-

ni/Wimbauer/Motakef et al. (2013); Solga/Wimbauer (2005); Aunkofer/Wimbauer/

Neumann et al. (2019); Wimbauer et al. (2018); Peukert et al. (2018); Peukert/Tesch-

lade/Motakef/Wimbauer/Holzleithner (2020a,b).

23 Hier haben insgesamt etwa 85 Personen auf zwei wissenschaftlichen Konferenzen

zweieinhalb Stunden über das Phänomen Co-Elternschaft diskutiert.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002 - am 13.02.2026, 10:02:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Liebe, Familie und Co-Elternschaft: Eine Einleitung 29

der modernen Kernfamilie, die auf der durch romantische Liebe abgesicher-

ten lebenslangen Bindung der beiden Ehe-Partner*innen beruht. Deren leib-

liche Kinder gelten als Ausdruck und höchste Vollendung dieser Liebe (Lenz

2009: 277). Aufgezeigt werden einige ihrer Stärken, aber auch Herausforde-

rungen und Fallstricke der modernen Kleinfamilie. Weiter gehe ich kurz auf

den gesellschaftlichen Wandel und auf die Vervielfältigung von Familie und

Elternschaft ein, woraus sich ein Verständnis von Familie als Herstellungs-

leistung ergibt. Im Anschluss an das Konzept des »Doing Family« (u.a. Jurz-

cyk/Lange/Thiessen 2014) lege ich die demBuch zugrunde liegende erweiterte

Definition von Familie vor, nach der Familie überall da ist, wo dauerhaft und

verlässlich Verantwortung füreinander übernommen wird.

Ab Kapitel 4 rückt die besonders interessierende Familienform, das Co-

Parenting, ins Zentrum: Nach einer nochmaligen Erläuterung des zugrunde

liegenden Verständnisses von Co-Parenting werden das methodische Vorge-

hen und das herangezogene Datenmaterial vorgestellt. Danach folgen die Er-

gebnisse der explorativen Überlegungen: Welche Beweggründe, Hoffnungen

und Ängste hegen die Co-Eltern vor der Familiengründung (Kapitel 5)? Wel-

che Emanzipationspotentiale bergen Co-Parenting und Familie-Sein jenseits

der romantischen Paarbeziehung (Kapitel 6)? Und wie ist es um die Heraus-

forderungen, Fallstricke und strukturellen Schwierigkeiten des Co-Parenting

jenseits der romantischen Liebe bestellt (Kapitel 7)?

In Kapitel 8 fasse ich die Ergebnisse zusammen und komme auf die ver-

schiedenen Szenarien –Pragmatik, Egalität, Emanzipation, Utopie oder Dys-

topie – zurück (Kapitel 8.1 bis 8.4). Kapitel 8.5 benennt hieraus resultierenden

(gesellschaftspolitischen) Handlungsbedarf und Kapitel 8.6 Themen für wei-

tere Forschungen. Zu guter Letzt werden in Kapitel 9 einige Alternativen zur

durchaus besitzindividualistischen romantischen Zweierliebe –per se und als

Basis von Familie – vorgestellt. Diese reichen von antinatalistischen Konzep-

ten über das Matriarchat bis hin zu vielfältigen, transformierten und tran-

szendierten Formen von ›Liebe‹ … na, lesen Sie es selbst!

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002 - am 13.02.2026, 10:02:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839455036-002 - am 13.02.2026, 10:02:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

