
117Zeitschrift für Internationale Beziehungen
12. Jg. (2005) Heft 1, S. 117-140

Andreas Behnke

9/11 und die Grenzen des Politischen

Der Ausgangspunkt für diesen Artikel ist die Überzeugung, dass die Ereignisse des
11. September 2001 die Frage der Beziehungen zwischen den Kulturen im
internationalen System wieder aufgeworfen haben. Infrage gestellt werden dabei vor
allem das liberale Beharren auf universalistischen Normen, auf deren Basis die
Beziehungen stattfinden sollen. Durch eine dekonstruktivistische Analyse liberaler
Antworten auf diese Herausforderung sollen die inhärenten Widersprüche und
Verwerfungen in den Antworten problematisiert werden. Im Vordergrund stehen
dabei die für liberale Theorien konstitutiven Ausgrenzungsstrategien, durch die die
Grenzen des Politischen, der Toleranz und des Diskurses definiert werden. Der
Artikel behandelt damit auch die politischen Konsequenzen dieser Ausgrenzungen
und skizziert einen alternativen Ethos des Umgangs mit kulturellen und politischen
Antagonisten in den internationalen Beziehungen. 

1. Liberalismus an der Grenze1

Der Ausgangspunkt für diesen Artikel ist die Überzeugung, dass die Ereignisse des
11. September 2001 die Frage des Politischen wieder aufgeworfen haben. Auf wel-
che Art und Weise kann der Gegensatz zwischen Identität und (kultureller) Differenz
in der pluralistischen und »multikulturellen« Struktur der Weltpolitik verhandelt wer-
den? Unter welchen Voraussetzungen kann die Vielfalt des Systems dessen Ordnung
begründen? Diese Fragen sind ob der radikalen und gewalttätigen Anschläge einer
religiös-fundamentalistischen Organisation gegen die Symbole amerikanischer glo-
baler und globalisierender Macht höchst relevant. Dabei ist es nicht meine Absicht,
hier abschließende Antworten zu finden. Im Gegenteil, Gegenstand dieses Artikels
ist es, die Antworten von Repräsentanten des Liberalismus kritisch zu durchleuchten
und auf ihre innere Logik und ihre politischen Konsequenzen hin abzuklopfen. Die
Absicht ist dabei, eine Auseinandersetzung zu bewirken, in der die Grenzen und
Widersprüche der gängigen liberalen Vorstellungen klarer hervortreten und zum Pro-
blem gemacht werden können. Das Interesse an der Reaktion liberaler Theoretiker
und Philosophen auf 9/11 lässt sich dabei wie folgt begründen. 

Vor allem stellt 9/11 eine Herausforderung für das liberale Verständnis von Politik
dar. Genauer gesagt: Die zentralen Elemente des Liberalismus, sein Universalismus,
seine Toleranz als Haltung gegenüber sozialer und politischer Pluralität und sein Ver-
trauen in das Vermögen rationaler Diskussionen, politische Konflikte zu lösen, wer-
den durch die gewaltsame Konfrontation mit einer fundamentalistischen Organisa-

1 Für Anregungen und Kommentare zu diesem Artikel danke ich Linda Bishai, Christo-
pher Daase, Marie-Carine Lall, Petra Pfaff und den anonymen GutachterInnen der ZIB. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117


Forum

118

tion und Strategie negiert. Wie weit kann man der Behauptung der Universalität noch
vertrauen, wenn die Feinde des Liberalismus dessen Abwesenheit in vielen Regionen
der Welt demonstrieren, und ihn damit als Ausdruck einer partikularen, westlichen
Kultur in seine Schranken weisen? Was kann Toleranz gegenüber Anderen erreichen,
wenn diese radikal intolerant sind? Und welches Gesprächsangebot kann man funda-
mentalistischen, anti-westlichen Organisationen machen, wenn diese sich nicht auf
die Regeln eines rationalen Diskurses einlassen wollen? Diese drei Fragenkomplexe
summieren sich zur generellen Frage nach der Definition des Politischen und der
Möglichkeit politischen Handelns. 

Im Folgenden werden die Antworten dreier liberaler Theoretiker auf diese Fragen
kritisch analysiert und bewertet. Die Analyse zielt auf zwei Aspekte der Antworten
ab: ihre innere Logik und ihre politischen Konsequenzen. Die Auswahl der Reprä-
sentanten des Liberalismus muss in einem Artikel dieses Umfangs begrenzt und
damit letztendlich willkürlich bleiben. Die Wahl von drei verschiedenen liberalen
Denkern versucht dabei so weit wie möglich der Vielfalt der »Liberalismen« gerecht
zu werden. Die Auswahl basiert auf den »herausragenden« Veröffentlichungen, die
diese Denker zur Interpretation des 11. September beigetragen haben. Der Schwer-
punkt der Analyse liegt deshalb auf diesen thematischen Beiträgen. Eine breitere
Diskussion des theoretischen Werkes der jeweiligen Verfasser muss aus Platzgrün-
den unterbleiben und beschränkt sich auf die Elemente, die in den analysierten Tex-
ten auftauchen. Ich gehe dabei von einer generellen logischen und theoretischen
Kohärenz zwischen den Beiträgen zu 9/11 und dem Gesamtwerk der Verfasser aus. 

Der erste Teil der Analyse besteht somit in einem dekonstruktivistischen Lesen
von Texten von Michael Ignatieff, Michael Walzer und Jürgen Habermas, die diese
im Zusammenhang mit den Anschlägen gegen das World Trade Center und das Pen-
tagon verfasst haben. Das Ziel der kritischen Analyse ist es zu zeigen, dass jeder
Verfasser »cannot possibly mean what he says (or says what he means) at certain
crucial junctures [of his texts]« (Norris 1991: 33). Aufzuzeigen sind die inhärenten
Widersprüche und Verwerfungen, welche die Argumentation der Autoren untermi-
nieren und durch die »illiberale« Elemente in die dargelegte liberale Vorstellungs-
welt einfließen. 

Der zweite Teil der Analyse hinterfragt die politischen Konsequenzen dieser
Texte für den Begriff des Politischen durch eine von Carl Schmitt und William
Connolly inspirierte Interpretation. 

2. Liberale Erwiderungen auf 9/11

2.1. Michael Ignatieff und das Jenseits der Politik

Für Michael Ignatieff ist die Antwort auf die Frage, ob die Anschläge des 11. Sep-
tember 2001 noch in den Bereich des Politischen fallen, einfach zu beantworten.
»September 11«, so schreibt er, »was not politics by other means [...]. This was a
deed committed without any expectations of attaining a political objective« (Igna-

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117


Andreas Behnke: 9/11 und die Grenzen des Politischen

119ZIB 1/2005

tieff 2001). 9/11 gehört damit für Ignatieff in einen Bereich jenseits des Politischen,
in einen Bereich, der politischer Logik und politischem Handeln verschlossen bleibt.
Dieser Bereich wird definiert durch die Prädikate »apocalyptic«, »nihilistic«, »exal-
ted«, »metaphysical«, »annihilating«, »hatred«, und »culminating in a fight between
good and evil«. Der Bereich des Politischen selbst bleibt unterbelichtet, aber ex
negativo treten »purpose« und vor allem »reason« als definierende Elemente hervor. 

»What we are up against is apocalyptic nihilism. The nihilism of their means – the indif-
ference to human costs – takes their actions not only out of the realm of politics, but even
out of the realm of war itself. The apocalyptic nature of their goals makes it absurd to
believe that they are making political demands at all. They are seeking the violent trans-
formation of an irremediably sinful and unjust world. Terror does not express a politics,
but a metaphysics, a desire to give ultimate meaning to time and history through ever
escalating acts of violence, which culminate in a final battle between good and evil.
People serving such exalted goals are not interested in mere politics« (Ignatieff 2001). 

Die Ausgrenzung der Ereignisse des 11. September 2001 wird durch eine Reihe von
logozentrischen Strategien vollzogen, die hier isoliert und analysiert werden sollen.
Da ist einerseits die Unterscheidung zwischen Politik und Metaphysik, in der Letz-
tere den negativen Kontrapunkt zur Definition von Politik darstellt. Metaphysik wird
als Bereich letzter Fragen und Sinngebungen definiert, in dem Konflikte konstant
intensiviert werden, und in dem über eine Lösung dieser Konflikte nur in einer fina-
len Schlacht zwischen Gut und Böse entschieden werden kann. »Mere politics« ist
im Gegensatz dazu Konfliktregulierung und -lösung, die ohne diese Intensivierung
auskommen muss und auskommen will. Politik als solche versucht keine letzten Fra-
gen zu lösen oder Konflikte auf den Gegensatz von Gut und Böse zu reduzieren. Das
liberale Politikverständnis, das bei Ignatieff als Relief gegen den Hintergrund der
negativen Metaphysik erscheint, sieht Politik als permanente anstatt finaler Konflik-
tlösung, als Kompromisssuche zwischen moralisch gleichgestellten Konfliktteilneh-
mern anstatt der Bekämpfung und Ausrottung des Bösen. Der Bereich des Politi-
schen muss freigehalten werden von solchen Impulsen und Leidenschaften, damit
rationale Akteure ihre Rechte und Freiheiten ausüben können, ohne den moralischen
Konsensus zu bedrohen, der die Bündelung von individuellen Präferenzen und Stra-
tegien zu gegenseitig akzeptablen Lösungen ermöglicht. 

Die folgende Dekonstruktion dieser Abgrenzung des Politischen von seinem
Anderen sollte nicht als Beleg oder Behauptung der Falschheit dieser Logik miss-
verstanden werden. Konstruktionen wie diese sind letztlich nicht empirisch wider-
legbar. Es geht im Folgenden darum, den Widerspruch in Ignatieffs Argument
darzulegen. Zu zeigen ist mit anderen Worten, dass Ignatieff sich bei der Differen-
zierung von Politik und Metaphysik selbst metaphysischer Behauptungen bedient
und dass damit die behauptete Divergenz zwischen den Bereichen von ihrem jewei-
ligen Gegenüber unterwandert wird. Der Bereich des Politischen verdankt seine
Identität der von Ignatieff bemühten Metaphysik; der Bereich der Metaphysik wie-
derum schuldet seine Definition einer Entscheidung zwischen Einschluss und Aus-
schluss, die selbst nur politisch sein kann. 

Zentrale Elemente der Beschreibung des metaphysischen Denkens sind bei dem
Verfasser zum einen die Radikalität des Gegensatzes zwischen den Konfliktpart-

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117


Forum

120

nern, der sich bis zum Konflikt zwischen Gut und Böse aufschaukelt. Zum anderen
ist solches Denken von dem Versuch gekennzeichnet, Geschichte in eine Meta-
Erzählung zu verwandeln, die politischem Handeln eine übergreifende Bedeutung
jenseits des spezifischen Kontexts gibt. Und während der Bereich der Politik frei
von solchem Ballast bleiben soll, ist die eigentliche Differenzierung zwischen den
Bereichen bei Ignatieff genau solchen metaphysischen Vorstellungen geschuldet.
Die Unterscheidung der Bereiche baut auf einer radikalen und unversöhnlichen
Gegenüberstellung von rationaler Politik und irrationaler Metaphysik auf, in der
sich Letztere ob ihrer Assoziation mit Terror und Gewalt einer politischen Ausein-
andersetzung verweigert. Der Unterschied zwischen »uns« und »den Terroristen« ist
daher unüberwindbar, die Differenzen unvereinbar. Dieser Unterscheidung unterlegt
ist ein moralisches Urteil, das dem apokalyptischen Nihilismus der Terroristen die
Rolle des Bösen zuweist. 

Andererseits verweist Ignatieff in seiner Interpretation des Terrorismus auf eine
geschichtliche Meta-Erzählung, die 9/11 in einen ewig andauernden Konflikt zwi-
schen dem Liberalismus und seinem Todfeind »apokalyptischer Nihilismus« plat-
ziert. Die Terroristen des 11. September finden sich in dieser Erzählung in einer
Reihe mit den Terroristen im Russland der Mitte des 19. Jahrhunderts und den
Kräften des Kommunismus und Faschismus in den 30er Jahren des 20. Jahrhun-
derts, als »Liberal democratic Europe discovered [...] that such movements cannot
be reasoned with. They can only be fought« (Ignatieff 2001). Entgegen seiner
eigenen Absicht, solche transhistorischen Zusammenhänge als Teil der Metaphysik
von der eigentlichen Politik auszuschließen, wird Letztere damit in genau so einen
Kontext eingebettet. Die Ereignisse des 11. September werden damit mit »ultimate
meaning [in] time and history« (Ignatieff 2001) ausgestattet. Metaphysik wird zum
konstituierenden Moment der Definition des Politischen. Und umgekehrt ist die
Definition des metaphysischen Bereichs durch einen politischen Moment ermög-
licht. Die Bestimmung der Grenzen zwischen diesen Bereichen, die über Inklusion
und Exklusion entscheiden, ist der Moment des Politischen par excellence (vgl.
Schmitt 1991). Die Unterscheidung zwischen Freund und Feind, zwischen »uns«
und »den Terroristen«, zwischen den Bereichen des Politischen und des Unpoliti-
schen, die Ignatieff hier unternimmt, ist dieser Logik verpflichtet. Insofern das Poli-
tische sein Gegenteil selbst definiert, kann Letzteres nie der Logik des Politischen
entkommen. Die Unterscheidung zwischen dem Politischen und »apocalyptic nihil-
ism« ist selbst eine politische Entscheidung. Der Bereich des Metaphysischen ist
daher in einem politischen Moment konstituiert. Politik und Metaphysik befinden
sich so in einer internen Beziehung, in der beide Begriffe den notwendigen und kon-
stitutiven begrifflichen Hintergrund für ihr jeweiliges Gegenteil abgeben. Die
Exklusion der Terroristen aus dem Bereich des Politischen ist dabei durch die Asso-
ziation von Irrationalität, Nihilismus und Metaphysik mit der Feindschaft zu »uns«
bewirkt. Damit kann Ignatieff gleichzeitig die Geste der Exklusion als unpolitischen
Akt maskieren. »Die liberale Neutralität war stets eine Geste der Exklusion, die sich
als Geste der Inklusion tarnte« (Bolz 2002: 90). Im Falle Ignatieffs wird diese Aus-
schließung als Selbst-Exklusion verschleiert. Die Ablehnung der (liberalen) Ratio-

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117


Andreas Behnke: 9/11 und die Grenzen des Politischen

121ZIB 1/2005

nalität, der Widerstand gegen das Angebot des vernunftgeleiteten Diskurses durch
die Terroristen wird dabei zum (ent)scheidenden Moment. Exklusion tritt nur als
selbstverantwortete und gleichzeitig irrationale und unmoralische Zurückweisung
der universellen Grundlagen der Politik auf. 

Das Problem dieses Arguments ist dabei die unkritische, in der Tat axiomatische
Definition von Rationalität, Moral und Politik. Die Vorstellung der Selbst-Exklu-
sion und der damit einhergehenden De-Politisierung setzt eine unhinterfragte Über-
zeugung der Universalität dieser Begriffe voraus. Die Vorstellung, dass auch Ratio-
nalität, Moral und damit Politik kulturell bedingte Begriffe sind, die sich einer
universellen Vermittlung entziehen, muss für diese Betrachtungsweise unvorstellbar
bleiben. 

Auf der Grundannahme der Universalität ihrer Begriffe können liberale Theoreti-
ker wie Ignatieff daher auf die »sanitären« Mechanismen des Liberalismus auf-
bauen, durch die der Widerstand und die Gewalt, die gegen seine politischen Sys-
teme ausgeführt wird, externalisiert und damit entproblematisiert werden. Die
Beziehung zwischen liberaler Weltordnung und Terrorismus wird dadurch als eine
externe und akzidentielle gedeutet. 

Kritische Reflexionen über die interne und damit notwendige Beziehung zwi-
schen liberaler Ordnung und terroristischer Unordnung sind damit unmöglich
gemacht. Das Jenseits der Politik dient als Auffanglager für die Dysfunktionalitäten
einer in sich selbst geschlossenen und grundsätzlich positiven liberalen Ordnung. 

Es sei in diesem Zusammenhang auch auf Ignatieffs Diskussion der Folter als
Antwort auf terroristische Bedrohungen hingewiesen. Dass er dabei zu einer ableh-
nenden Haltung kommt, ist unbedingt positiv zu bewerten. Doch bedeutet diese
Ablehnung keine Zurücknahme der Ausgrenzung der Terroristen. Diese repräsentie-
ren nach wie vor »evil people« und »nihilism« (Ignatieff 2004: 144). Die metaphysi-
sche Ausgrenzung dieser Akteure setzt sich so fort. Damit basiert Ignatieffs Positio-
nierung gegen die Folter nicht auf einer Anerkennung der Menschenwürde der
Terroristen, sondern auf seiner Sorge, dass demokratische Gesellschaften Gewalt
zum Selbstzweck machen und so selbst nihilistisch werden. Das Argument gegen
die Folter ist getragen von der Besorgnis, wie der Andere zu werden (Ignatieff 2004:
144). Doch von einem ontologischen Standpunkt aus gesehen ist dies eine proble-
matische Position, die durch die metaphysische Exklusion des Feindes eine wichtige
Sperre gegen die Folter niederreißt und damit einer Diskussion über »angemessene
Formen der Folter« in liberalen Demokratien den Weg öffnet. Im Angesicht des
Bösen wird ein Diskurs möglich, in dem die Angemessenheit solcher Methoden
zumindest diskutiert und abgewogen werden kann. Der Abstand zwischen Ignatieffs
eigener Position und etwa der von Alan Dershowitz, der für eine rechtlich geregelte
Anwendung von Folter eintritt (Dershowitz 2001), ist damit geringer als Ignatieff
zugeben will (Ignatieff 2004: 139). 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117


Forum

122

2.2. Michael Walzer und das Ende der Toleranz

Wie kann Ordnung in einem System ohne Souverän aufrechterhalten werden? Dies ist
eine zentrale Frage in den Internationalen Beziehungen. Die Antworten darauf sind so
vielfältig wie die Theorien, auf die sie bauen. Liberale Theorien neigen dabei zur einer
Antwort, die die Problematik der anarchischen Struktur des internationalen Systems
herunterspielt und minimalisiert. Wie Timothy Dunne in seinem kritischen Überblick
argumentiert, tendieren diese Theorien dazu, universelle Werte und Wahrheiten gegen
die partikularistische Logik der Anarchie auszuspielen (Dunne 2001: 162-181). 

In diesem Zusammenhang ist Michael Walzers Diskussion der Toleranz als ord-
nungsstiftender Mechanismus von Interesse.2 Denn oberflächlich betrachtet ver-
sucht Walzer die friedliche Koexistenz »of groups of people with different histories,
cultures, and identities« ohne solche Universalien oder ihre funktionalen Äquiva-
lente wie »original position« oder »ideal speech situation« zu erklären (Walzer
1997: 2, 1). Auf den ersten Blick lässt Walzer daher die anti-universalistische Logik
der Anarchie des internationalen Systems intakt. Die friedliche Koexistenz der
Völker und Nationen wird dann durch eine institutionalisierte Form der Toleranz
ermöglicht, die die historische und kulturelle Kontingenz unterschiedlicher poli-
tischer Systeme respektiert (Walzer 1997: 5). Innerhalb der internationalen Gesell-
schaft ist Toleranz ein »essential feature« der Souveränität und definiert damit ihren
moralischen Status (Walzer 1997: 19). »Sovereignty guarantees that no one on that
side of the border can interfere with what is done on this side. [...] Live and let live is
a relatively easy maxim when the living is done on opposite sides of a clearly
marked line« (Walzer 1997: 19f). 

So weit, so gut. Doch bleibt damit die Frage offen, warum Walzer ausgerechnet der
Toleranz diese Vermittlung zwischen Identität und Differenz anvertraut. Warum
spricht er nicht von einem anderen Begriff wie »gegenseitigem Respekt« oder gar
»agonistischem Respekt«, einem Begriff, den William Connolly in die Politische The-
orie der Internationalen Beziehungen einführte? Denn der Begriff Toleranz beinhaltet
immer eine Assoziation mit Macht, Urteil und Hierarchie. In Connollys Worten: 

»Tolerance, in this context, becomes forbearance toward cultural practices thought to be
intrinsically wrong or inferior, but also thought to contain a glimmer of truth that might
evolve, with proper prodding, into realization of Christian truth. Tolerance emerges as a
detour on the way to conversion« (Connolly 1991: 43). 3 

Wenn friedliche Koexistenz wirklich auf Toleranz beruht, so ist die Friedlichkeit
dieser Ordnung notwendigerweise stets prekär und von dem Willen des Tolerieren-
den abhängig, den Tolerierten nicht zu bekehren. Walzer ist sich selbst dieser mög-
lichen Interpretation bewusst, versucht jedoch, sie durch eine ideosynkratische Defi-

2 Genauer gesagt diskutiert Walzer den Begriff »toleration«, dem im Deutschen am besten
das substantivierte Verb »Tolerieren« entspricht. Um stilistische Unbequemlichkeiten zu
vermeiden, werde ich in diesem Text »Tolerieren« und »Toleranz« als Synonyme behan-
deln. 

3 Siehe auch Derrida (2003: 124-130), der die spezifisch christlichen Wurzeln des Begriffs
darlegt. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117


Andreas Behnke: 9/11 und die Grenzen des Politischen

123ZIB 1/2005

nition von »toleration« zu überwinden. Seine inhaltliche Bestimmung als (1)
Akzeptanz um des lieben Friedens willen, (2) eine passive, entspannte und wohlwol-
lend indifferente Haltung, (3) Anerkennung des Anderen, selbst wenn dieser »unat-
tractive« ist, (4) Neugier, d. h. eine Bereitschaft, zuzuhören und zu lernen, und (5)
eine ästhetische Einstellung in Verbindung mit einer Präferenz für Vielfalt dehnt die
Bedeutung der Toleranz jenseits der von Connolly identifizierten aus (Walzer 1997:
10f). Toleranz wird hier zum Label aller möglichen nicht gewalttätigen Haltungen
gegenüber dem Anderen. Der »außergewöhnliche« Charakter dieser Interpretation
wird dabei von Walzer selbst anerkannt, wenn er die hierarchische und machtbezo-
gene Bedeutung von Toleranz in »ordinary speech« zugibt. Auch sei auf die Eintra-
gungen zu »tolerate« und »toleration« im Oxford English Dictionary hingewiesen, in
denen alle relevanten Definitionen die negativen Eigenschaften des Tolerierten
(pain, hardship, poison) und die Macht des Tolerierenden beinhalten (Oxford Eng-
lish Dictionary 2004a, 2004b). Zudem betont Walzer selbst die Machtdifferentiale,
die der Toleranz innewohnen, um deren Effektivität zu begründen: 

»Sometimes, indeed, toleration works best when relations of political superiority and
inferiority are clearly marked and commonly recognized. This is most obviously the case
in international society, where ambiguous power relations are one of the chief causes of
war« (Walzer 1997: 52).

Die damit erfolgte Verknüpfung von Toleranz, Macht und Ordnung eröffnet die
Frage nach den Maßstäben des Tolerierens, ihren Quellen und der Instanz, die über
ihre Grenzen entscheidet. 

Interessanterweise hat Walzer wenig zu diesen Fragen zu sagen, seine Position
muss hier als implizit vorhanden betrachtet werden. Was die Maßstäbe angeht, ver-
weist er mit einer leichtfertigen Geste auf »peaceful coexistence« und »basic human
rights« (Walzer 1997: 5). »We choose within limits, and I suspect that the real dis-
agreement among philosophers is not whether such limits exist – no one seriously
believes that they don’t – but how wide they are« (Walzer 1997: 5f). Die Quellen
dieser Maßstäbe oder Begrenzungen der Toleranz sind dabei durch einen Appell an
den Commonsense und die Vernünftigkeit der Philosophen beschrieben. Die Leich-
tigkeit der Entscheidung über das Ausmaß vernünftiger Toleranz ist sodann mit der
Schwere der Fälle jenseits dieser Grenze illustriert. »I won’t have much to say about
the arrangements that get ruled out entirely – the monolithic religious or totalitarian
political regimes. It is enough to name them and to remind readers of their historical
reality« (Walzer 1997: 6). Geschichte spricht für sich selbst, und die Definition der
Grenzen der Toleranz ist durch einfache Reflexion dieser Fakten zu erstellen. Wal-
zers ansatzweiser Relativismus, der noch erkennen kann, dass alle politischen Ord-
nungssysteme geschichtlich und kulturell bedingt sind, wird damit durch eine uni-
versalistische und transhistorische Logik so weit entschärft, dass verschiedene
Regime und Ordnungsformen objektiv auf das Maß ihrer Toleranz hin beurteilt wer-
den können.4 Der »postmodernen« Problematisierung dieser Position, die die Ein-

4 Wie Walzer diese philosophische Position mit seiner als durchaus relevant beschriebe-
nen Positionierung in »my own time and place, my own American reality« in Einklang
bringen kann, bleibt dabei ungeklärt (Walzer 1997: 7). 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117


Forum

124

sicht in die kontingente Natur von Politik, Geschichte und Kultur auf den Bereich
der Wahrheit selbst ausdehnt, wird dabei ausgewichen.5 Die Funktion des Tolerie-
rens wird damit von einer Vermittlung von Identität und Differenz zu einer macht-
basierten Ordnungsstrategie verschoben. Walzers Bemerkung, »toleration makes
difference possible; difference makes toleration necessary« (Walzer 1997: xii) illus-
triert diesen Punkt: Sein restriktives Verständnis von Toleranz dämmt die Exzesse
der Vielfalt ein, um den Zustand der friedlichen Koexistenz stabilisieren zu können.6

Toleranz droht damit stets mit ihrer Suspendierung, Intoleranz wird zum konstituti-
ven Bestandteil von Toleranz. Dabei verliert Walzer kein Wort über das Thema,
welche Instanz, welcher politische Akteur über die Suspendierung der Toleranz und
somit über die Ausnahme entscheidet. Die Normen und Regeln, auf die er sich
beruft, sind, so ist anzunehmen, selbst-exekutierend; sie bestimmen selbst, wann
und wie sie wirksam werden. Die Bestimmung der Ausnahme, die Designation des
Feindes und die Suspendierung der Toleranz sind bei Walzer durch und durch ent-
politisierte Prozesse.

Dabei liegt die »postmoderne« Position der radikalen Relativierung von
Geschichte, Kultur und Wahrheit selbst jenseits der Grenzen der Tolerierbarkeit.
Nichts illustriert diesen Punkt besser als der Umstand, dass der erste Schlag von
Walzer in seiner Beurteilung der Ereignisse des 11. September nicht dem Terroris-
mus, sondern der »postmodernen« Position gilt. So antwortet er auf die Frage »What
is terrorism?«:

»It’s not hard to recognize; we can safely avoid postmodernist arguments about knowl-
edge and truth. Terrorism is the deliberate killing of innocent people, at random, in order
to spread fear through a whole population and force the hand of its political leaders [...].
I don’t accept the notion that ›one man’s terrorist is another man’s freedom fighter‹«
(Walzer 2002: 5). 

Zwar ist der Begriff selbst »contested, that’s true of many political terms«. Doch
nur Narren würden genarrt, wenn die Grenzen der Vernunft überschritten werden
und Terroristen sich als Freiheitskämpfer bezeichnen (Walzer 2002: 5). 

Der erste Schritt in Walzers Argumentation zum Thema Terrorismus ist damit
wiederum ein ideeller, insofern er eine ideale Position einnimmt, die, während sie
selbst mit keinem politischen, historischen oder kulturellen Kontext verknüpft ist,
ein Urteil über jegliches solches Phänomen erlaubt. Die Anschläge in New York
und Washington und der in ihnen zum Ausdruck kommende Fundamentalismus der
Terroristen bringt damit den Fundamentalismus des Liberalismus in der Form seines
unreflektierten commitments zur Universalität seiner Begriffe, Normen und Katego-

5 Genauer gesagt reduziert sich, zumindest in dem diskutierten Buch, der Begriff der Post-
modernität auf einen Zustand des »highly intense multiculturalism« in Gesellschaften
und des »life without clear boundaries and without secure or singular identities« (Walzer
1997: 87). Damit ist der Blick auf die angeblich problematische Ontologie solcher
Gesellschaften gerichtet, ohne die entsprechenden epistemologischen Fragen auch nur
anzuschneiden. 

6 Linda Bishai (2004: 57-63) weist dabei auf die problematische Ontologie dieses Argu-
ments hin, in dem die Vielfalt der Identitäten von einer Grundbedingung sozialer Inter-
aktionen zu einem regulationsbedürftigen politischen Problem reduziert wird. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117


Andreas Behnke: 9/11 und die Grenzen des Politischen

125ZIB 1/2005

rien ans Tageslicht. Walzers Reaktion auf die Anschläge in New York und Was-
hington bestätigt damit Norbert Bolz’ Behauptung, dass die Terroristen vor allem
eine Kritik der liberalen Vernunft schreiben (Bolz 2002). Es handelt sich dabei um
die Zurückweisung der liberalen Toleranz, der Unterwerfung unter einen liberalen
Diskurs, dessen Regeln für fundamentalistische Organisationen wie Al Kaida kei-
nen Sinn haben. Und es handelt sich um die Demonstration der Begrenztheit und
»Nicht-Universalität« der liberalen Vorstellungen von Vernunft, Rationalität und
Moral. 

Dabei ist Walzer einem politischen Verständnis dieses Konfliktes in seiner Ana-
lyse näher als Ignatieff. Denn in einer interessanten Wendung versteht er Terroris-
mus als »a political strategy selected from among a range of options« (Walzer 2002:
5). Und in einer Schmitt’schen Wendung wird das Politische wieder entdeckt: 

»We need a combined cultural-religious-political explanation that has to focus, I think,
on the creation of an Enemy, a whole people who are ideologically or theologically
degraded so that they are available for murder [...]. This kind of Enemy is the special cre-
ation of nationalist and religious movements which often aim not only at the defeat but
also the removal or elimination of the ›others‹« (Walzer 2002: 6). 

Der Feind, von dem Walzer hier spricht, ist der absolute Feind Schmitts, eine Figur,
die dieser aus der Radikalisierung der ideologischen Gegensätze des Kalten Krieges
und der gegenseitigen Bedrohung mit nuklearer Vernichtung entspringen sieht
(Schmitt 1995: 93-96). Für Schmitt ist dieser absolute Feind die extreme Form einer
Gestalt, deren Funktion traditionell die Begrenzung von Konflikt, Gewalt und Krieg
beinhaltete. In seiner traditionellen Ausprägung ist der Gegensatz von Freund und
Feind Ausdruck eines agonistischen Respekts für den Anderen (Schmitt 1988a: 48f).
Dieser agonistische Respekt ist wiederum Ausdruck der Anerkennung des Pluralis-
mus der Staatenwelt. »Die politische Welt ist ein Pluriversum, kein Universum«
(Schmitt 1991: 54). Die Bestimmung des Feindes ist damit die Identifizierung des
ontologisch Anderen, sowie die Anerkennung seines spezifischen Wahrheitsan-
spruchs, seines »regime of truth« (Foucault 1980: 131). Kein Staat kann für einen
anderen oder gar für die Gesamtheit der Menschheit reden. Die Anarchie der interna-
tionalen Gesellschaft steht damit gegen die Ansprüche, universelle und »transnatio-
nale« Normen und Wahrheiten vertreten zu können. Der Feind ist immer aus einer
partikularen Perspektive definiert, als der Andere, der gegen die Normen, Werte, und
Wahrheiten der jeweiligen kollektiven Identität steht. 

Walzers Identifizierung des Terrorismus als die Radikalisierung von politischen
Feindkonstruktionen birgt damit die Möglichkeit einer Interpretation, in der Terro-
rismus als politische Krise, als radikale Gegenreaktion auf fundamentalistische
Ansprüche des liberalen Projektes der Weltgesellschaft und der Globalisierung
internationaler Politik zu verstehen ist (vgl. Behnke 2004). Walzer selbst jedoch
wählt in seiner Argumentation einen anderen Weg. Dabei ist zuerst zu sehen, dass
für ihn nur der absolute Feind eine Rolle spielt und er damit die konstitutive Rolle
des traditionellen Feindes ausblendet. Da der absolute Feind auf die Vernichtung
seines Gegners abzielt, ist damit die normative Grenze des Politischen überschritten
und die restriktive Kraft der Freund-Feind-Beziehung aufgehoben. Damit kann die
Konstruktion des Feindes nun als Pathologie der internationalen Gesellschaft ange-

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117


Forum

126

sehen werden, als Ausdruck einer dysfunktionalen Entwicklung in der islamischen
Welt. Genauer gesagt ist in diesem Teil der Welt das Projekt der Moderne fehlge-
schlagen. Brutale, repressive, korrupte, autoritäre und ungerechte Regime »are very
far from admirable representatives of modernity« (Walzer 2002: 6). Die Schuld für
die »internal failures« (Walzer 2002: 6, meine Hervorh.) der Regime wird dann ide-
ologisch und theologisch verbrämt auf die Sündenböcke und externen Feinde
gerichtet: »Israel, America, the West generally« (Walzer 2002: 6). Und damit ist
»Jihad [...] a response not only to modernity but also to the radical failure of the Isla-
mic world to modernize itself« (Walzer 2002: 6). 

Das Verhältnis von Modernität und Terrorismus ist damit als externe und akziden-
tielle Beziehung definiert, in der Modernität vom Terrorismus bedroht und heraus-
gefordert wird, in der sie aber keine Rolle in der Produktion von Terrorismus spielt.
Die Ursprünge des Terrorismus in der Modernität werden damit ausgeblendet.7 Die
Frage ist nun, welche Maßnahmen effektiv sind, Terrorismus zu bekämpfen und zu
unterdrücken. Dabei wird die viel radikalere Frage nach den Mechanismen, durch
die die Modernität den (terroristischen) Widerstand gegen sich selbst produziert,
ausgeklammert. Dass Fundamentalismus und Weltgesellschaft als Komplementär-
phänomene erscheinen, ist nicht erfassbar. 

»In der Perspektive der Ausgeschlossenen dagegen ( the Rest) strukturiert sich dasselbe
Phänomen in apokalyptischer Antithese: Globalisierung der Wirtschaft vs. Globalisie-
rung des Islam; die Menschen des Glaubens gegen die säkulare Weltgesellschaft« (Bolz
2002: 85).

Doch solche Versuche der Erklärung des Terrorismus werden a priori zu »apolo-
gies« und somit moralisch mit dem Verbrechen selbst verknüpft (vgl. Walzer 2001,
2002: 7). Damit schließt sich der Kreis. Basierend auf niemals hinterfragten univer-
sellen und transhistorischen commitments zu einer abstrakten Weltgesellschaft arti-
kuliert Walzer eine Version der liberalen Weltanschauung, die das Andere nur nach
dem Maßstab dieser Anschauung wahrnehmen und bewerten kann. Toleranz ist
dabei der bevorzugte, jedoch stets suspendierbare Modus der Vermittlung von Iden-
tität und dem Anderen. Die Ordnung der internationalen Gesellschaft ist dabei
bedingt durch die Drohung, die in der Toleranz stets implizite Macht über den unter-
geordneten Anderen auszuspielen. Die fundamentalistischen Prinzipien, die diese
Weltanschauung ermöglichen, werden dabei durch Appelle an die Kraft des Com-
monsense, an die Fakten der Geschichte und die offensichtliche moralische Verwerf-
lichkeit der Alternativen verschleiert. Konfrontiert mit einer ebenso fundamentalisti-
schen Herausforderung, die sich den Maßstäben liberaler Toleranz gewalttätig
verweigert und Letztere durch eigene Maßstäbe der Rationalität, der Moral und des
Kampfes ersetzt, kann Walzer diese nur als pathologische Verweigerung der Grund-
lagen der Weltgesellschaft interpretieren und damit die Suspendierung der Toleranz
verkünden. 

Um Missverständnissen vorzubeugen: Diese Kritik soll kein Argument für das
Tolerieren von Terrorismus sein. Der Kampf gegen Al Kaida und andere terroristi-

7 Zu einer solchen Analyse vgl. Gray (2003). 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117


Andreas Behnke: 9/11 und die Grenzen des Politischen

127ZIB 1/2005

sche Gruppen ist zweifellos legitim und vertretbar. Worauf diese Kritik jedoch
abzielt, ist zum einen die Reduktion der fundamentalistischen islamischen Kultur
auf eine korrigierbare Abweichung von der liberalen Norm, sowie zum anderen die
Überzeugung, dass der Terrorismus kein Beiprodukt des liberalen Projekts der Glo-
balisierung der internationalen Gesellschaft ist. Es macht einen Unterschied für die
Wahl unserer politischen Strategien, ob wir die politische, historische und geogra-
phische Bedingtheit auch der westlichen Kultur anerkennen und damit Mechanis-
men der Akkulturation anderer Kulturen, durch die deren Defizite wettgemacht wer-
den sollen, kritisch hinterfragen, oder ob wir, an der Überzeugung von der
Universalität westlicher Normen festhaltend, unsere Intervention im Angesicht des
Terrorismus sogar intensivieren, nur um dadurch der Logik des Widerstandes und
des Terrorismus weitere Energie zuzuführen. 

2.3. Jürgen Habermas und der Terrorismus als »distorted communication«

Mit dem Unbegreiflichen des 11. September 2001 konfrontiert, flüchten sich manche
Forscher ins Unmögliche. So verlangt zum Beispiel Harald Müller eine »Reintegra-
tion der Ethik in die Internationale Politik. Es wird nicht mehr und nicht weniger
gebraucht als eine Moraltheorie internationaler Beziehungen« (Müller 2004: 130).
So weit, so gut. Man kann kritisch anmerken, dass internationale Politik niemals frei
von ethischen Prinzipien sein kann, insoweit jegliche politische Praxis und Theorie
zumindest implizit mit einer Definition von Moral aufgeladen ist. Man sollte darüber
hinaus auch darauf hinweisen, dass eine kritische Diskussion über die Rolle von
Moral und Ethik in der Internationalen Politik bereits stattfindet, jedenfalls in der
angelsächsischen Literatur, und dort vor allem innerhalb der kritischen und postmo-
dernen Literatur.8 Interessanter und gleichzeitig problematischer ist dagegen Müllers
Behauptung, eine solche Ethik sei nur begründbar »durch den interkulturellen Dia-
log, dessen substanzielle Voraussetzungen offen bleiben, mit Ausnahme der Präsup-
positionen der Dialogführung selbst, wozu zwingend die Anerkennung der ›Ande-
ren‹ zählt« (Müller 2004: 130). Herrschaftsfreier Diskurs hat damit, wie Müller wohl
unbeabsichtigt zugibt, einen eigenen Zwang. Doch wer oder was kann die potenziel-
len Teilnehmer dieses »Dialogs« zur Teilnahme zwingen? Und wenn diese Teil-
nahme gesichert ist, welche Instanz kann die gegenseitige Anerkennung des Ande-
ren erzwingen? Und schließlich: Was soll und was kann durch einen solchen Dialog
eigentlich erreicht werden? Müller selbst gibt auf diese Fragen leider keine Antwor-
ten, und obgleich er sich der Schwierigkeiten, einen solchen Dialog zu führen,
bewusst ist, bleibt sein Argument für diesen Dialog in einer hilflosen Geste stecken:
»Eine Alternative gibt es gleichwohl nicht« (Müller 2004: 130).9 

8 Als wichtige Beispiele seien genannt Campbell (1998), Campbell/Shapiro (1999),
Shapiro (1997). 

9 Ohne eine detaillierte Auseinandersetzung mit der Literatur, die solche Alternativen auf-
zuzeigen versucht (siehe Fn. 8), ist dies bestenfalls eine voreilige Schlussfolgerung. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117


Forum

128

Letztendlich gründet diese Überzeugung auf einer Metaphysik des rationalen Dis-
kurses, dem »faith in talk« (Fish 1999: 68), der »deification of discussion« (Prozorov
2004: 279). »Die Liberalen können den Konflikt fundamentaler Glaubensüberzeu-
gungen nur als Meinungsstreit modellieren, denn es gibt für sie prinzipiell keinen
Konflikt, den man nicht in rationaler Deliberation auflösen könnte« (Bolz 2002: 89).
Und bei Jürgen Habermas, dem Philosophen dieser Metaphysik, wird damit konse-
quenterweise Terrorismus zu einem Ausdruck von »distorted communication«
(Habermas 2003: 35). Damit stellt sich die Frage nach der Möglichkeit und der Funk-
tion einer »undistorted communication«.10 Letztere ist dadurch definiert, »to put a
stop to violence, without reproducing it in circles of new violence« (Habermas 2003:
38) und durch die Erlangung eines »common horizon of background assumptions in
which both sides accomplish an interpretation that is not ethnocentrically adopted or
converted but, rather, intersubjectively shared« (Habermas 2003: 37, Hervorh. dort).

Dies ist der Kern des Habermas’schen kommunikativen Handelns. Politische
Konflikte sind durch einen rationalen Diskurs in einer gemeinsam gefundenen und
von keinem Konfliktpartner dominierten oder aufgezwungenen Übereinkunft aufge-
löst. Das Politische muss damit überwunden, der Konflikt entpolitisiert werden, um
im gegenseitigen Konsensus aufzugehen. Identität und Anderssein sind nicht länger
ein Problem der Vermittlung, das Ziel ist stattdessen die Aufhebung dieser Gegen-
sätze in einem gemeinsamen Horizont. Der Andere wird damit nicht in seinem
Anderssein respektiert oder wenigstens toleriert; das Ziel ist nun, ihn in eine gemei-
meinsame Erfahrung, Wahrheit und Identität einzubeziehen (Habermas 1996).
Habermas’ Begründung dieser Vereinnahmung des Anderen und der ontologischen
Vernichtung des Andersseins baut dabei auf der vorgeblichen Gegenseitigkeit dieser
Bewegung auf. Schließlich wird auch von »uns« erwartet, unsere Meinungen und
Überzeugungen aufs Spiel zu setzen und bereit zu sein, uns von anderen überzeugen
zu lassen. So ist denkbar, dass »the West could learn [...] how it would need to
change its politics if it wants to be perceived as a shaping power with a civilizing
impact« (Habermas 2003: 36).

Doch eine kritische Analyse der Sprache Habermas’ offenbart, dass dieser
gemeinsame Horizont nicht alleine durch den Prozess der Kommunikation selbst
hervorgebracht wird. Form wie Inhalt des Habermas’schen Diskurses bringen den
Westen als Maßstab für die erstrebte kommunikative Ordnung zurück – etwa die
Grundannahme, dass autonome Individuen an einem solchen Diskurs teilnehmen
und sich dabei von ihren kulturellen oder anderen Identitäten lösen können. In Craig
Calhouns Worten: »[Habermas’] accounts of human action and reason are always
abstracted from cultural or social particularities and identities« (Calhoun 1995:
206). Während innerhalb einer Gesellschaft eine »solid base of common back-
ground convictions, self-evident cultural truths and reciprocal expectations« diesen
Prozess theoretisch erleichtern kann, ist der Dialog zwischen Kulturen ob der größe-

10 Im Rahmen dieses Aufsatzes kann die ganze Systematik des Habermas’schen Denkens
nicht dargelegt werden. Ich beschränke mich daher auf die in dem relevanten Interview
(Habermas 2003) und den kommentierenden Aufsätzen (Habermas 1996, 2001, 2004)
erörterten Aspekte. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117


Andreas Behnke: 9/11 und die Grenzen des Politischen

129ZIB 1/2005

ren Distanz zwischen ihren Identitäten schon sehr viel schwieriger. Für Habermas
jedoch ist dieses Problem lösbar durch eine »Transformation« anderer Kulturen:
»The desired transformation of a mentality happens [...] through the improvement of
living conditions, through sensible relief from oppression and fear« (Habermas
2003: 36). Die Unterschiede zwischen uns und den Anderen werden so zu a matter
of degree statt a matter of kind. Damit ist ein gegenseitiges Verstehen prinzipiell
möglich, »whether the cultural and spatiotemporal distances are shorter or longer, or
the semantic differences smaller or larger« (Habermas 2003: 36f). Die Arbeitstei-
lung, die Habermas für diesen Diskurs konstruiert, verdient es, noch einmal betont
zu werden. Für den Westen geht es darum, seine Rolle als zivilisierende Macht ver-
wirklichen zu können, wohingegen der Rest der Welt zum Objekt einer Mentalitäts-
veränderung wird. Während der Westen vor dem Problem steht, seiner Identität
gerecht zu werden, wird dem Rest ein Identitätswandel abverlangt. 

Doch unterschätzt die Normalisierung des westlichen Weltbildes den Widerstand
anderer Kulturen gegen diese Vereinnahmung. Dabei ist der Terror Al Kaidas nur
der radikalste und dramatischste Ausdruck einer Weltanschauung, die dem west-
lichen, liberalen Glauben an das Gespräch ihren Glauben an die Wahrheit religiöser
Narrative entgegenhält. Peter Krieg hat versucht, diesen Gegensatz zwischen
modernen, kognitiven Gesellschaften, in denen Wissen das Resultat individueller
Erkenntnis von objektiv richtigen Wahrheiten ist, und Gesellschaften, die normati-
ven Kategorien des Wissens folgen und in denen Tradition, Dogma und Religion
privilegierte Quellen der Wahrheit sind, herauszuarbeiten. »Die Extrempositionen
von Wissenschaft und Religion könnte man so formulieren: ›Alle normativen Bin-
dungen stehen im Lichte neuer kognitiver Erkenntnisse zur Disposition‹, fordert die
Wissenschaft – ›die ewigen Werte sind unantastbar‹ – antwortet die Religion«
(Krieg 2002: 162). 

Habermas selbst sieht in dieser Konstellation den liberalen, säkularen Staat als
»dritte Partei«, als Repräsentant eines »demokratisch aufgeklärten Commonsense«,
der innerhalb von Gesellschaften wissenschaftlichen Fortschritt mit moralischen
Grundlagen und Einsprüchen vereinbaren soll (Habermas 2001: 17). Dabei hat die-
ser Commonsense auf der Religionsfreiheit innerhalb der Gesellschaft zu bestehen,
um rationale Entscheidungen treffen zu können. Die Last, die der liberale Staat reli-
giösen Menschen zumutet, ist damit höher als die für Nichtgläubige. Gläubige 

»müssen ihre Identität gleichsam in öffentliche und private Anteile [aufspalten]. Sie sind
es, die ihre religiösen Überzeugungen in eine säkulare Sprache übersetzen müssen,
bevor ihre Argumente Aussicht haben, die Zustimmung von Mehrheiten zu finden«
(Habermas 2001: 17). 

Religion als das Andere der Rationalität muss daher erst übersetzt und auf rationale
Verwertbarkeit abgeklopft werden, um im politischen Diskurs teilnehmen zu kön-
nen. Für die Beziehung zwischen den Kulturen, insbesondere zwischen dem Westen
und der »arabischen Welt«, wird dieser Modus der Übersetzung zum Mittel, die
»transformation of a mentality« – mit anderen Worten: die Säkularisierung dieser
arabischen Welt durch den Westen – ohne Reibungswiderstände durchführen zu

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117


Forum

130

können. Dass dieser Prozess notwendig ist, und dass der Westen dazu ermächtigt ist,
wird von Habermas niemals zur Diskussion gestellt. 

Doch von einer fundamental-religiösen Position aus gesehen ist das Angebot zu
einem solchen Diskurs ein Affront, denn es verlangt von ihren Repräsentanten die
Aufgabe ihrer kulturellen, religiösen und kognitiven Identität. Dass sich religiöse
Wahrheiten durch ihre Übersetzbarkeit in rationale Argumente bewähren müssen,
um im Diskurs überhaupt zugelassen zu werden, ist dabei das Kernproblem. »Wenn
der Dialog beginnt, hat der Liberalismus schon gewonnen [...]. Wenn sich Funda-
mentalisten auf einen ›Dialog‹ einlassen würden, gäbe es keinen Grund mehr für
einen Dialog« (Bolz 2002: 88). Denn dann wäre der Fundamentalismus als Problem
bereits verschwunden. Gegen die Vereinnahmung in einen solchen Diskurs, dessen
Grundvoraussetzung schon den Anderen seiner Identität und seiner Motivation
beraubt, steht die symbolische, mithin ebenfalls kommunikative Gewalt von 9/11.
Aus dieser Perspektive wird der damit verbundene Terror zu einer radikalen Affir-
mation des Anderen und zu einer radikalen Negierung der Grundannahmen einer
liberalen interkulturellen Ordnung. Dazu gehört auch die Aneignung des Begriffs
»Terrorist« und seine Umwertung – geschehen etwa in Osama Bin Ladens Worten:
»If inciting people to do that is terrorism, and if killing those who kill our sons is ter-
rorism, then let history be witness that we are terrorists« (zit. nach CNN 2002). Und
in den Worten eines anderen Al Kaida-Mitglieds: »If terrorism is to throw terror into
the heart of your enemy and the enemy of Allah, then we thank Him, the Most Mer-
ciful, the Most Compassionate, for enabling us to be terrorists« (zit. nach Fouda
2003). Bereits gegen die formalen Zwänge des rationalen Diskurses artikulieren
diese Äußerungen eine terroristische Gegenlogik der gewaltsamen Überzeugung. 

Doch Habermas’ kommunikatives Handeln bleibt auch inhaltlich der westlichen
Kultur und Politik verbunden. Die Annahme, dass die »distorted communication«
durch sozioökonomischen Wandel gerade gebogen werden kann, dass die Verände-
rung von Mentalitäten, die so (in der nicht-westlichen Welt) erreicht werden soll,
wünschenswert ist, und dass es für den Westen im Prinzip nur darum geht, seine
Politik so zu ändern, dass er als »shaping power with a civilizing impact« korrekt
wahrgenommen wird, verrät eine streng hierarchische Weltanschauung, die den
Westen als den universellen Maßstab für die Beurteilung anderer Kulturen setzt
(Habermas 2003: 36). William Rasch kommt in diesem Zusammenhang nach einer
kritischen Analyse eines anderen Habermas-Textes zu der folgenden Bewertung: 

»Habermas’s matter of fact equation of the First World with the universal spirit – his
unreflected belief that the particular instance of the West can be the unproblematic car-
rier of the universal principle – cries out for some form of critical scrutiny. [...] Does he
not offer us another version of the type of salvation religion that we have, with good
reason, learned to mistrust? Do we not have all the required elements for a comfortable,
reassuring, quasi-religious, and ultimately uncritical certitude?« (Rasch 2000a: 1677). 

Habermas’ Ziel ist dabei die Umwandlung des internationalen Systems in eine Welt-
gesellschaft mit Weltbürgertum nach liberalem Muster. »Erst damit wird sich das
instabile, auf wechselseitiger Bedrohung beruhende System sich selbst behauptender
souveräner Staaten in eine Föderation mit gemeinsamen Institutionen verwandeln,
die staatliche Funktionen übernehmen« (Habermas 1996: 208). Die Universalität

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117


Andreas Behnke: 9/11 und die Grenzen des Politischen

131ZIB 1/2005

von Individualismus, Rationalität und schließlich politischer Ordnung wird dabei
zum Maßstab und gleichzeitig zum Antrieb dieses Prozesses. 

Selbst von den Terroristen wird erwartet, sich diesem Schema anzupassen. Terro-
rismus kann politische Legitimität zumindest dann erwarten, wenn nach einem
Regimewechsel

»former terrorists come to power and become well-regarded representatives of their
country. Certainly, such a political transition can be hoped for only by terrorists who
pursue political goals in a realistic manner, who are able to draw, at least retrospectively,
a certain legitimation for their criminal actions, undertaken to overcome a manifestly
unjust situation« (Habermas 2003: 34).

Wenn, mit anderen Worten, ihre politischen Ziele sich innerhalb des Horizonts eines
rationalen Diskurses bewegen, kann Terrorismus als (potenziell) politisch anerkannt
werden. Die Anschläge des 11. September sind dagegen »monstrous«, »treacherous«
und »horrible« (Habermas 2002: 28, 26). Es ist einfach, dem zuzustimmen. Es ist
schwieriger anzuerkennen, dass hinter diesen Angriffen eine eigene Moral steckt, die
diese als Notwendigkeiten oder Heldentaten legitimiert. Die Angriffe als irrational
und damit als unpolitisch zu charakterisieren, ist bestenfalls eine leere Geste – und
schlimmstenfalls eine Weigerung, unsere Feinde zu verstehen. Wie Peter Bergen
schreibt:

»[Bin Laden] has reasons for hating the United States, and if we understand those
reasons, we will have a glimmer of insight what provoked the terrible events of Septem-
ber 11 [...]. Bin Laden is at war with the United States, but his is a political war, justified
by his own understanding of Islam, directed at the symbols and institutions of American
political power« (Bergen 2001: 222, Hervorh. dort). 

3. Die Wiederkehr des Politischen

Der Triumphalismus des Liberalismus nach dem Ende des Kalten Krieges konnte
nur für eine relativ kurze Zeit überdecken, dass das Ende dieser Ära nicht den Tri-
umph des Westens, sondern den Verlust seiner globalen Zentralität bedeutete. Um
Missverständnisse zu vermeiden: Die Modernität des Westens, seine technologi-
schen und ökonomischen Ressourcen sind mehr denn je von globaler Bedeutung
(Laïdi 1998: 5). Doch kann der Westen keinen Modellcharakter mehr für sich
behaupten, kann nicht länger die Bedeutung und das Ziel sozialer und politischer
Prozesse definieren. Im Gegenteil, als »Gewinner« des Kalten Krieges und als Aus-
gangspunkt für die Globalisierung von nationalen Märkten und Kulturen ist der
Westen selbst zum konstitutiven Anderen für die Artikulation von politischen und
kulturellen Identitäten geworden. Wir leben damit in einer Welt, in der »Identität«
wieder zum Problem geworden ist. Globalisierung selbst kann dabei keine Lösung
sein, sondern definiert nur die Bedingung, unter der dieses Problem auftaucht. Glo-
balisierung ist ein Stadium oder ein Prozess, doch kann sie nicht Fundament, Welt-
bild oder Ziel kollektiven politischen Handelns sein (Laïdi 1998: 6). Die Produktion
von Identität, Sinn (meaning) und Zielvorstellungen ist damit im globalen System
fragmentiert, wir erleben eine »proliferation of particularistic political identities,
none of which tries to ground its legitimacy and its action in a mission predetermined

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117


Forum

132

by universal history« (Laclau 1994: 1). Damit ist das Problem des Politischen, die
Frage nach den Möglichkeiten der Vermittlung von partikularistischen Identitäten
und der Einhegung der Konflikte zwischen diesen, neu gestellt. Die Speerspitze des
Problems, die gewalttätige Artikulation von »Anderssein«, ist der Terrorismus fun-
damentalistischer Organisationen wie der Al Kaidas. 

Die Antworten, welche die liberalen Theoretiker auf die Frage des Politischen
geben, leiden dabei unter einem zentralen Problem: Sie insistieren weiterhin auf der
Möglichkeit, universell gültige Denkmuster, Annahmen oder Präsuppositionen
unterstellen zu können (vgl. Dallmayr 2001: 343; Prozorov 2004: 279). Damit wird
die anarchische Struktur des internationalen Systems mit einer begrifflichen und
politischen Hierarchie überdeckt, die dieses dem liberalen Verlangen nach rationaler
Ordnung unterwirft. Die liberale Welt ist ein Universum, erkennbar und manipulier-
bar von einer universalistischen epistemologischen Perspektive aus, der sich diese
Welt eröffnet und die somit zum Gegenstand des liberalen Projektes der Säkulari-
sierung und »Verrechtlichung« werden kann. 

Fred Dallmayr hat in diesem Zusammenhang auf den »paradigmatic status« der
Begrenzungen hingewiesen, durch die Habermas rationale Kommunikation von
ihren irrationalen Formen und Teilnehmern schützt, und durch die dieser Diskurs
zur Grundlage des liberalen Projekts werden kann (Dallmayr 2001: 343). Dabei
wird den Außenseitern, den als irrational ausgeschlossenen Formen und Sprechern
jede positive Rolle in diesem Projekt abgesprochen (vgl. Coole 1997: 221). Haber-
mas kann diese Kräfte nur als Widerstand gegen das Projekt der Moderne und die
Verbreitung universeller Normen verstehen. 

Doch was, wenn das Andere nicht nur ein Ausdruck der Irrationalität oder anti-
politischer Metaphysik ist? Was, wenn Anderssein die ontologische Grundlage des
internationalen Systems ist? Was, wenn wir die Welt als Pluriversum ansehen, mit
unterschiedlichen Epistemen und Perspektiven, von denen keine universelle
Gültigkeit beanspruchen kann, und in der deshalb universalistische Ansprüche, den
Diskurs zwischen den Kulturen a priori gemäß den Kategorien des Westens zu füh-
ren, einen Akt der (ontologischen) Gewalt und Ausgrenzung darstellen? Das Pro-
blem der internationalen Beziehungen so umzuformulieren, bringt einen Theoretiker
des Politischen ins Gespräch, den Habermas selbst als Antagonisten identifiziert:
Carl Schmitt. 

Für Schmitt besteht das Problem des Politischen im internationalen System darin,
Ordnung und Anderssein so zu konzeptionalisieren, dass dabei das Anderssein nicht
der Ordnung geopfert wird. Konflikt ist für Schmitt die Grundbedingung politi-
schen Handelns, weil er die pluralistische Struktur des internationalen Systems
widerspiegelt. Die hervorragende Aufgabe der Politik ist so, Konflikt ertragbar zu
machen und Gewalt zu minimieren. Um dies zu erreichen, müssen Umfang und
Intensität des Konflikts Beschränkungen auferlegt werden. Die spezifische Kon-
fliktstruktur, die Schmitt dabei beschreibt, bündelt die Unterschiede zwischen
Akteuren zu sozialen und relativ zusammenhaltenden Einheiten, die ebenso organi-
sierten Einheiten gegenüber stehen. Dabei wird das Anderssein im Inneren zuguns-
ten seiner Externalisierung jenseits der Grenzen der sozialen Gemeinschaft aufge-

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117


Andreas Behnke: 9/11 und die Grenzen des Politischen

133ZIB 1/2005

hoben.11 Im modernen System der Weltpolitik ist es dabei der Staat, der diese
Funktion des Bündelns von Identität und der »Ausweisung« von Anderssein über-
nommen hat. Der souveräne Staat basiert somit auf einer Entscheidung zwischen
Freund und Feind, zwischen sozialer Gemeinschaft und ihren Rivalen. Im Inneren
ist ein Konsensus über (nationale) Identität, Recht und Moral zu erhalten, während
zwischen Staaten ein solcher Konsensus fehlt. Genauer betrachtet jedoch können
wir einen Minimalkonsens feststellen, der durch die gegenseitige Anerkennung der
Souveränität der Staaten institutionalisiert wird. Diese Form der Organisation
ermöglicht damit die der westlichen Philosophie generell und dem Liberalismus im
Besonderen stets suspekte Vermittlung von Differenz und Gleichheit.12

Durch die Anerkennung der formalen Kategorie der Souveränität wird so die Koe-
xistenz der Anderen ermöglicht. Diese gegenseitige Anerkennung definiert dabei
eine weitere Begrenzung des Konfliktes, diesmal in Bezug auf seine Intensität. Wie
Schmitt betont, beinhaltet die Unterscheidung von Freund und Feind ein Element
des gegenseitigen Respekts und der Zurückhaltung. »Damit ist deutlich gesagt, dass
der hier zugrunde liegende Feindbegriff nicht in der Vernichtung des Feindes[,] son-
dern in der Abwehr, in der Messung der Kräfte und der Gewinnung einer gemeinsa-
men Grenze seinen Sinn hat« (Schmitt 1991: 119). Für Konflikt und Gewalt jenseits
dieser Ziele gibt es keine Berechtigung, Staaten können nur ihre eigenen Interessen
vertreten, ihre eigenen Normen und Gesetze verfechten. Universalistische Ansprü-
che, im Namen der ganzen Menschheit zu sprechen, sind illegitim. »Menschheit ist
kein politischer Begriff, ihm entspricht auch keine politische Einheit oder Gemein-
schaft und kein Status« (Schmitt 1991: 55, Hervorh. dort). Darüber hinaus ist das
Ergebnis der Entscheidung, Kriege im Namen der Menschheit zu führen, dem Ziel
der Konflikt- und Gewaltbegrenzung diametral entgegengesetzt. Krieg für die
Menschheit muss gegen den Feind der Menschheit geführt werden. »Erst mit dem
Menschen im Sinne der absoluten Humanität erscheint nämlich, als die andere Seite
desselben Begriffs, sein spezifisch neuer Feind, der Unmensch« (Schmitt 1988b: 72,
Hervorh. dort).13 Wie Schmitt in einer seiner zentralen Thesen argumentiert, führt
damit der Rekurs auf die Menschheit zu einem diskriminierenden Begriff des Krie-
ges, der alle Begrenzungen hinter sich lassen kann. Für den Feind der Menschheit,
für den Unmenschen, kann es keine Rücksicht, keinen auch nur agonistischen
Respekt geben. Der Feind des Liberalismus ist damit immer der absolute Feind, der

11 Die beste Darstellung dieser Logik Schmitts ist bei Rasch (2000b) zu finden. Doch vgl.
auch Schmitt (1994) für eine Diskussion der Möglichkeiten und der Grenzen des Plura-
lismus innerhalb von Staaten. 

12 Tzvetan Todorovs brillante Studie über die Eroberung Amerikas identifiziert diese
Matrix: »Either he conceives [the others] as human beings altogether, having the same
rights as himself; but then he sees them not only as equal but also as identical, and this
behavior leads to assimilationism, the projection of his own values on the others. Or else
he starts from the difference, but the latter is immediately translated into terms of super-
ioirty and inferiority [...]. What is denied is the existence of a human substance truly
other, something capable of being not merely an imperfect state of oneself« (Todorov
1999: 42). Eine Diskussion Todorovs als Kritik des Liberalismus findet man bei Rasch
(2003). 

13 Zur Logik solcher universalistischer Begriffspaare siehe auch Koselleck (1979). 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117


Forum

134

entfernt werden muss, entweder ontologisch oder mit Waffengewalt. Gewalt wird
damit tendenziell entgrenzt, da ihr Referenzpunkt – die Menschheit – selbst keine
Grenzen mehr kennt. 

Soweit eine Skizze der Schmitt’schen Kritik des Liberalismus. Sein Verdienst in
dieser Debatte ist vor allem, die inhärenten Widersprüche im System der liberalen
Theorien bloßlegen zu können: der Monismus der »Menschheit« und ihrer univer-
sellen Normen, der sich hinter dem liberalen Bekenntnis zum Pluralismus versteckt;
die implizite Gewalt gegenüber dem Anderen, der sich diesen Normen nicht anpasst,
verborgen hinter der Beschwörung der friedlichen Koexistenz. 

Für Habermas ist das alles »skurril« (Habermas 1996: 231). Auf der liberalen
Grundannahme einer letztendlich harmonischen Weltgesellschaft aufbauend, kann
er Schmitts Versuch, die Pluralität des internationalen Systems durch die Unter-
scheidung von Freund und Feind zu ordnen und einzuhegen, nur als Argument für
eine »bellizistische« und »zerstörende Kraft« lesen (Habermas 1996: 231). Mit
anderen Worten: Das Begriffspaar, das Schmitt zur Einhegung und Begrenzung von
Konflikten einführt, wird von Habermas als Ursache dieser Konflikte, zumindest als
Legitimierung und Lobrede auf den Krieg, missverstanden. Sein Versuch, Schmitts
Argument gegen die Entgrenzung der Gewalt über die Legitimierung durch univer-
selle Normen zu entkräften, gerät dabei zu einer Wiederholung liberaler »Vor-
Urteile« gegen das Politische. Habermas identifiziert dazu zwei Prämissen in
Schmitts Argument:

»(a) die Politik der Menschenrechte dient der Durchsetzung von Normen, die Teil einer
universalistischen Moral sind; (b) da moralische Urteile dem Code von ›Gut‹ und ›Böse‹
gehorchen, zerstört die negative moralische Bewertung [...] eines Kriegsgegners die
rechtlich institutionalisierte Begrenzung [...] des militärischen Kampfes. Während die
erste Prämisse falsch ist, suggeriert die zweite Prämisse, im Zusammenhang mit einer
Politik der Menschenrechte, eine falsche Voraussetzung« (Habermas 1996: 221). 

Wie oben skizziert, ist Schmitts Position damit nicht ganz korrekt wiedergegeben.
Für Schmitt besteht das Problem darin, dass sich einzelne Staaten anmaßen, für die
Menschheit als solche sprechen zu können und Gewalt im Namen dieser ausüben.
Zudem ist das Problem nicht so sehr das damit verbundene moralische Urteil über
»Gut« und »Böse«. Schmitt platziert das Problem stattdessen in der Dichotomie von
»gerechtem« und »ungerechtem« Krieg (Schmitt 1988a). Dabei ist diese »Wendung
zum diskriminierenden Kriegsbegriff« problematisch, genau weil sie zu dem »Belli-
zismus nach außen« führt, für den Habermas Schmitt selbst verantwortlich macht
(Habermas 1996: 234). Gerechter Krieg, so Schmitt, tendiere zum totalen Krieg, da
er gegen den Feind der Menschheit selbst, und damit gegen den Unmenschen geführt
werde (Schmitt 1988a: 32f). Damit eliminiere der gerechte Krieg, der im Namen der
Menschheit »mit allen moralischen Energien geführt würde« (Schmitt 1988a: 32),
die Begrenzungen jeglicher Gewalt gegen einen Anderen, der als ontologisch und
politisch ebenbürtig anerkannt werde. 

Der entscheidende Punkt in dieser Auseinandersetzung ist dabei letztlich die
Frage, ob wir von einer real existierenden politischen Entität »Menschheit« ausge-
hen können, auf die sich die universellen Normen Habermas’ beziehen können, oder
ob wir mit Schmitt die Existenz dieser Einheit verneinen und auf die konkrete Exis-

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117


Andreas Behnke: 9/11 und die Grenzen des Politischen

135ZIB 1/2005

tenz von partikularen Nationen, Kulturen und anderen politisch relevanten Gruppen
verweisen. Während Schmitt den Augenschein einer pluralistischen Welt für sich
beanspruchen kann, ist für Habermas die Beweisführung schwieriger, und er rettet
sich letztlich in eine Tautologie. 

Interessanterweise konzediert Habermas, dass die Möglichkeit eines diskriminie-
renden Krieges und eines damit verbundenen »Menschenrechtsfundamentalismus«
(Habermas’ Worte, nicht Schmitts) besteht, wenn eine Weltorganisation

»einer Intervention, die tatsächlich nicht mehr ist als der Kampf einer Partei gegen die
andere, eine moralische Legitimation im Deckmantel einer juristischen Legitimation
verschafft. In solchen Fällen begeht die Weltorganisation [...] einen ›Betrug‹, weil sie
das, was in Wahrheit eine militärische Auseinandersetzung zwischen Kriegsparteien ist,
für eine neutrale, durch vollziehbare Gesetze und Strafurteile gerechtfertigte polizeiliche
Maßnahme ausgibt« (Habermas 1996: 235). 

Damit ist der relevante Akteur identifiziert, der für die Menschheit oder das im Ent-
stehen begriffene »Weltbürgertum« agieren kann. Eine Weltorganisation, die die
Voraussetzungen für eine »unparteilich urteilende gerichtliche Instanz und einen
neutralen Strafvollzug« (Habermas 1996: 235) erfüllen kann, ist ermächtigt,
gerechte Urteile durch polizeiliche Maßnahmen durchzusetzen. Doch abgesehen
davon, dass es eine solche Weltorganisation nicht gibt, bleibt auch zu hinterfragen,
was die Wirklichkeit des durch sie repräsentierten Weltbürgertums ausmacht. Und
hier muss Habermas ins Abstrakte und Metaphysische ausweichen. Das Welt-
bürgertum, das er durch diese Organisation vertreten sehen will, existiert letztlich
nur qua rechtlich-philosophischer Annahmen. Da ist zum ersten Habermas’ Argu-
ment, dass das Weltbürgerrecht eine Konsequenz der Rechtsstaatsidee ist, welches
»eine Symmetrie zwischen der Verrechtlichung des gesellschaftlichen und politi-
schen Verkehrs diesseits und jenseits staatlicher Grenzen« herstellt (Habermas 1996:
234). Da ist zum anderen die Beobachtung, dass die dabei relevanten Menschen-
rechte Ausdruck des modernen Begriffs subjektiver Rechte sind, die universal, auf
Menschen als solche bezogen sind. Ihre Gültigkeit basiert dabei auf einer vernünfti-
gen Begründung durch moralische Argumente, »die begründen, warum die Gewähr-
leistung solcher Regeln im gleichmäßigen Interesse aller Personen in ihrer Eigen-
schaft als Personen überhaupt liegen, warum sie also gleichermaßen gut sind für
jedermann« (Habermas 1996: 223, Hervorh. dort). Mit anderen Worten: Habermas’
Begriff des Weltbürgertums bezieht sich auf eine abstrakte, idealisierte und letztlich
metaphysische Einheit, die ihre Wurzeln nicht in einer konkret gelebten politischen
und gesellschaftlichen Lebenswelt hat, sondern nur in den metaphysischen Annah-
men seiner Theorie. Der Weltbürger erscheint damit als telos des liberalen Projektes,
und konkrete politische Praxis hat sich diesem Ziel unterzuordnen. 

Es sei darauf hingewiesen, dass Habermas selbst sich der sehr schwachen Institu-
tionalisierung des Weltbürgertums bewusst ist und, sobald er sich der Realität
gegenwärtiger politischer Praktiken im internationalen System zuwendet, durchaus
zu sehr kritischen Stellungnahmen gelangt, die näher an Schmitts Position anschlie-
ßen, als seine Kritik vermuten lässt. So weist er darauf hin, dass Menschenrechte
trotz ihres universalen Geltungsanspruchs bis jetzt nur in den nationalen Rechtsord-
nungen demokratischer Staaten eine positive Kodifizierung erfahren haben. »Darü-

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117


Forum

136

ber hinaus besitzen sie nur eine schwache völkerrechtliche Geltung und warten noch
auf die Institutionalisierung im Rahmen der erst im Entstehen begriffenen welt-
bürgerlichen Ordnung« (Habermas 1996: 225). Das mag sein. Aber wie die Ent-
wicklungen etwa in der amerikanischen und britischen Außenpolitik in den letzten
zehn Jahren demonstriert haben, warten manche Staaten diese Institutionalisierung
nicht ab und beziehen sich dennoch auf Menschenrechte und andere universelle
Werte und Normen, um ihre interventionistische Politik zu legitimieren. 

Zudem scheint Habermas die Natur solcher Normen zu eng zu definieren. Normen
sind auch als diskursive Ressourcen zu verstehen, die von Staaten und Regierungen
instrumentell, mit wenig Rücksicht auf ihre Institutionalisierung im internationalen
System, verwendet werden können (vgl. Zehfuss 2002). Genauer gesagt ist die feh-
lende Institutionalisierung der Menschenrechte in einer Weltgesellschaft sogar die
Bedingung für die Möglichkeit und die Effektivität ihrer Aneignung zur universalis-
tischen Legitimation nationaler Politik. 

Habermas selbst ist sich dieser Logik bewusst, insoweit er diesen Aneignungspro-
zess kritisch beurteilt. Unilateraler Universalismus ist »falscher Universalismus«.
Die Neigung der USA, ihre Werte als die universal gültigen anzusehen, die andere
Nationen zu ihrem eigenen Besten akzeptieren sollten, ist für ihn ein »ins Allge-
meine erweiterter Ethnozentrismus« (Habermas 2004: 40). Für Habermas führt der
Weg in eine Weltgesellschaft nicht über eine solche einseitige Moralisierung, son-
dern über die Verrechtlichung internationaler Beziehungen, um damit die positive
Institutionalisierung der Menschenrechte zu erreichen (Habermas 2004: 41). 

Dabei ist sein Insistieren, dass die Institutionalisierung von Menschenrechten
selbst keine Moralisierung der internationalen Beziehungen bedeutet, höchst proble-
matisch. Es ist letztendlich schwer vorstellbar, ein Argument für die Effektivität sol-
cher Normen von einem moralischen Urteil zu lösen. Warum ist es wünschenswert,
solche Normen global durchzusetzen? Der positive Charakter ihrer Institutionalisie-
rung in westlichen Demokratien gibt darauf selbst keine Antwort. Auch das Argu-
ment, dass Menschenrechte universal gültig sind, weil ihre Kodifizierung in westli-
chen demokratischen Rechtsstaatssystemen sie als solche artikuliert, führt nur zur
Frage nach der Autorität solcher kulturspezifischen Systeme, Universalität für sich
beanspruchen zu können. Habermas’ Antwort darauf ist eine perfekte Tautologie,
die in diesem Zusammenhang jedoch verdeutlicht, wie sehr seine augenscheinlich
rein formalen Kriterien eines herrschaftsfreien Diskurses zwischen den Kulturen
substanziell und zivilisatorisch aufgeladen sind. Dabei wird Habermas’ eigener Eth-
nozentrismus deutlich, wenn er dem Westen eine historisch und ontologisch privile-
gierte Rolle zuweist. Da ist zuerst seine Überzeugung, dass nur die Staaten der »Ers-
ten Welt« mit den »normativen Gesichtspunkten« des halbwegs weltbürgerlichen
Anspruchsniveaus der Vereinten Nationen in Einklang sind. Der Westen, so Haber-
mas, ist damit die Avantgarde des Weltbürgertums. »Diese [westliche] Welt defi-
niert gleichsam den Meridian einer Gegenwart, an dem sich die politische Gleich-
zeitigkeit des ökonomisch und kulturell Ungleichzeitigen [im Rest der Welt]
bemisst« (Habermas 1996: 215). 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117


Andreas Behnke: 9/11 und die Grenzen des Politischen

137ZIB 1/2005

Der Westen ist damit zum Maß der Welt geworden. Genauer gesagt: Der Westen
ist das Maß der Dinge, weil er seinen eigenen Maßstäben am nächsten kommt. Er
kann universelle Normen vorschreiben, weil er selbst diese Normen am ehesten
erfüllt. Dies ist zu akzeptieren, bevor jeglicher Prozess der Verrechtlichung im Ein-
klang mit den Normen beginnen kann. Doch damit wird die positive Institutionali-
sierung globaler Menschenrechte ein moralisches Projekt, in dem die Werte eines
Kulturkreises über ihren universalistischen Anspruch in einen Raum projiziert wer-
den, in dem sie noch keinen Gültigkeitsanspruch haben. Damit wird dieses Projekt
selbst politisch, denn Recht kann keinen Raum besetzen, den das Politische nicht für
es definiert hat (vgl. Derrida 1992). Damit ist dieses Projekt an ein Bekenntnis zu
Gut über Böse verknüpft. Und damit ist auch Habermas in letzter Konsequenz ein
Philosoph des unilateralen Ethnozentrismus. 

4. Liberalismus am Ende

Die hier diskutierten Widersprüche in Habermas’ kommunikativer Theorie sind auch
von einer Reihe anderer Kritiker analysiert und dargelegt worden. Die Lösungen, die
diese Kritiker vorschlagen, um die substanziellen Effekte der nur vordergründig als
rein formal erscheinenden Zulassungskriterien zum herrschaftsfreien Diskurs abzu-
mildern, zielen gewöhnlich auf eine Ausdehnung der Kriterien durch die Formulie-
rung weiter ausgedünnter Universalien ab. Damit soll der Kreis der am Diskurs teil-
nahmeberechtigten Akteure über die von Habermas gesetzten Grenzen hinaus
erweitert werden.14 Doch ist dadurch die Kritik am liberalen Projekt selbst auf seine
Mittel beschränkt, während das Ziel des Projektes von dieser ausgenommen ist. So
ist selbst für Dallmayr in seiner Umarbeitung des Habermas’schen rationalen Dis-
kurses zu einer den prädiskursiven Lebenswelten der Teilnehmer zugänglichen Kon-
versation das Ziel ein »broader horizon« und die Erfahrung eines »transformative
events«. Vor dem Hintergrund des »relentless forging of a ›global village‹« postu-
liert er damit erneut die Notwendigkeit des liberalen Projektes eines »non-coercive
global discourse conducted across national and civilisational boundaries« (Dallmayr
2001: 332).

Nick Rengger weist in seiner exzellenten Replik auf Dallmayr darauf hin, dass die
aufrechterhaltene Bindung dieser Konversation der Zivilisationen diese selbst
unmöglich macht. »If one subsumes philosophy or, if it comes to that, history into
the idiom of practice, then one has violated the character of the conversation«
(Rengger 2001: 362). Dann ist in die »offene« Konversation bereits eine Absicht
und eine Zielvorgabe wieder eingeführt, die diese Unterhaltung steuert und kontrol-
liert. Und damit verbleibt auch Dallmayrs Version der globalen Kommunikation
dem (westlichen) Modus des »instrumental reasoning geared toward practical effi-

14 Vgl. dazu beispielsweise die Beträge im Forum on Habermas, in: Review of Internatio-
nal Studies 31: 1, 2005. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117


Forum

138

ciency and success« (Dallmayr 2001: 331) verpflichtet, die dieser Konversation
damit a priori eine Struktur auferlegt. 

Doch wie soll man sich einen radikal anderen Modus der Interaktion zwischen
Kulturen und Zivilisationen, zwischen Identität und Differenz vorstellen? Was kann
die Grundbedingung der »Praxisrelevanz« ersetzen, die in allen liberalen Vorstel-
lungen dazu stets wieder auftaucht?

Connolly hat in diesem Zusammenhang den Begriff eines »ethos of pluralization«
geprägt. Er beschreibt damit eine Haltung, welche die radikale Pluralität der Welt
akzeptiert und sich dabei bewusst ist, dass Anderssein sich nicht nur in der Koexis-
tenz verschiedener kultureller Ontologien ausdrückt, sondern dass diese auch ver-
schiedene Weltbilder oder Episteme beinhalten, für die das Andere jeweils anders
erscheint (Connolly 1995). Dabei lässt sich diese Haltung nicht von der ebenso dra-
matischen wie falschen Alternative täuschen, wir müssten uns entweder auf univer-
selle Richtlinien einigen um kommunizieren zu können, oder in einer Welt vonein-
ander abgeschotteten, ethnozentrischen kulturellen Gruppen leben (vgl. Dallmayr
2001: 332). Der Ethos, den Connolly beschreibt, weist die damit behauptete Not-
wendigkeit von Universalien für jegliche Kommunikation und die damit unterstellte
Unmöglichkeit der Konversation zwischen partikularen Identitäten zurück
(Connolly 2000). Kommunikation ist in Connollys Augen unter der Bedingung
möglich, dass sie sich nicht mehr auf einseitig proklamierte Universalien bezieht,
sondern die Einsicht in die Kontingenz und die Anfechtbarkeit der eigenen Über-
zeugungen und Praktiken mit dem agonistischen Respekt gegenüber für uns
»fragwürdigen« und opaken Ausdrücken anderer Kulturen verbindet. Der Ethos fin-
det seinen eigenen Ausdruck in »practices of reciprocal forbearance, presumptive
generosity and possible connection« (Connolly 2001: 352). 

Dies bedeutet nicht, dass »anything goes«. Ein solcher Ethos verpflichtet uns nicht,
jegliche Form, jegliche Praktiken des Anderen zu akzeptieren. Agonistischer Respekt
lässt die Möglichkeit des Konflikts und der Auseinandersetzung zu, baut gar auf die-
ser auf. Der Andere ist Gegner und Partner zugleich, notwendig in seinem Anders-
sein für die Artikulation unserer eigenen Identität (vgl. Connolly 1991: 166f). 

Damit ersetzt ein »Pathos der Distanz« den liberalen Drang zur »Einbeziehung des
Anderen«. Distanz in diesem Sinne bezieht sich nicht nur auf den Anderen, sondern
auch auf unsere eigene Identität. Vor allem bedeutet das eine Distanz zum liberalen
Projekt, in dem der Westen immer noch die Geschichte für die Menschheit schreibt.
Insofern wir Al Kaida und den mit dieser Organisation verbundenen Terrorismus als
Widerstand gegen universalistische Anmaßungen verstehen – der dabei fast spiegel-
bildlich ähnliche Anmaßungen artikuliert – kann ein solches Pathos, ein solcher
Ethos des Pluralismus die Reibungsflächen und das Gewaltpotenzial zwischen den
Kulturen und Zivilisationen nur verringern. In dem Maße, in dem wir auf einer weite-
ren Verwestlichung der Welt unter dem Deckmantel angeblicher Universalien insis-
tieren, geben wir unseren Feinden nur noch mehr Grund zum Widerstand. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117


Andreas Behnke: 9/11 und die Grenzen des Politischen

139ZIB 1/2005

Literatur

Baecker, Dirk/Krieg, Peter/Simon, Fritz B.  (Hrsg.) 2002: Terror im System. Der 11. Septem-
ber und die Folgen, Heidelberg.

Behnke, Andreas 2004: Terrorising the Political: 9/11 Within the Context of the Globalisation
of Violence, in: Millennium: Journal of International Studies 33: 2, 279-312. 

Bergen, Peter L. 2001: Holy War, Inc.: Inside the Secret World of Osama bin Laden, New
York, NY. 

Bishai, Linda S. 2004: Liberal Empire, in: Journal of International Relations and Development
7: 1, 48-72. 

Bolz, Norbert 2002: Die Furie des Zerstörens. Wie Terroristen die Kritik der liberalen Ver-
nunft schreiben, in: Baecker et al. 2002, 84-99. 

Borradori, Giovanna (Hrsg.) 2003: Philosophy in a Time of Terror: Dialogues with Jürgen
Habermas and Jacques Derrida, Chicago, IL. 

Calhoun, Craig 1995: The Politics of Identity and Recognition, in: Calhoun, Craig: Critical
Social Theory: Culture, History, and the Challenge of Difference, Cambridge, MA, 193-
230. 

Campbell, David 1998: National Deconstruction: Violence, Identity, and Justice in Bosnia,
Minneapolis, MN. 

Campbell, David/Shapiro, Michael J. (Hrsg.) 1999: Moral Spaces: Rethinking Ethics and
World Politics, Minneapolis, MN. 

CNN 2002: Bin Laden’s Sole Post-September 11 TV Interview Aired, in: http://archives.cnn.com/
2002/US/01/31/gen.binladen.interview/; 18.4.2005.

Connolly, William E. 1991: Identity/Difference: Democratic Negotiations of Political Paradox,
Ithaca, NY. 

Connolly, William E. 1995: The Ethos of Pluralization, Minneapolis, MN. 
Connolly, William E. 2000: Speed, Concentric Cultures, and Cosmopolitanism, in: Political

Theory 28: 5, 596-618. 
Connolly, William E. 2001: Cross-State Citizen Networks: A Response to Dallmayr, in:

Millennium: Journal of International Studies 30: 2, 349-355. 
Coole, Diana 1997: Habermas and the Question of Alterity, in: Passerin d’Entrèves, Maurizio/

Benhabib, Seyla (Hrsg.): Habermas and the Unfinished Project of Modernity: Critical
Essays on the Philosophical Discourse of Modernity, Cambridge, MA, 221-244. 

Dallmayr, Fred 2001: Conversation Across Boundaries: Political Theory and Global Diver-
sity, in: Millennium: Journal of International Studies 30: 2, 331-347. 

Derrida, Jacques 1992: Force of Law: The »Mythical Foundation of Authority«, in: Cornell,
Drucilla/Rosenfeld, Michel/Carlson, David Gray (Hrsg.): Deconstruction and the Possi-
bility of Justice, New York, NY, 3-67. 

Derrida, Jacques 2003: Autoimmunity: Real and Symbolic Suicides, in: Borradori 2003, 85-
136. 

Dershowitz, Alan 2001: Is There a Torturous Road to Justice?, in: Los Angeles Times,
8.11.2001, B19. 

Dunne, Timothy 2001: Liberalism, in: Baylis, John/Smith, Steve (Hrsg.): The Globalization of
World Politics: An Introduction to International Relations, Oxford, 162-181. 

Fish, Stanley 1999: The Trouble with Principle, Cambridge, MA. 
Foucault, Michel 1980: Truth and Power, in: Gordon, Colin (Hrsg.): Power/Knowledge:

Selected Interviews and Other Writings 1972-1977 by Michel Foucault, New York, NY,
109-133. 

Fouda, Yosri 2003: We are Terrorists and We Thank Allah for It, in: http://www.smh.com.au/
news/After-Saddam/September-11-Yes-we-did-it-says-Khalid/2003/03/04/
1046540191739.html?oneclick=true; 18.4.2005.

Gray, John 2003: Al Qaeda and What it Means to Be Modern, New York, NY. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117


Forum

140

Habermas, Jürgen 1996: Kants Idee des ewigen Friedens – aus dem historischen Abstand von
200 Jahren, in: Habermas, Jürgen: Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politi-
schen Theorie, Frankfurt, 192-236. 

Habermas, Jürgen 2001: Glaube, Wissen – Öffnung. Zum Friedenspreis des deutschen Buch-
handels: Eine Dankrede, in: Süddeutsche Zeitung, 15.10.2001, 17. 

Habermas, Jürgen 2003: Fundamentalism and Terror, in: Borradori 2003, 25-43. 
Habermas, Jürgen 2004: Wege aus der Weltunordnung, in: Blätter für deutsche und internati-

onale Politik 49: 1, 27-45. 
Ignatieff, Michael 2001: It’s War – But it Doesn’t Have to Be Dirty, in: http://www.guardian.co.uk/

g2/story/0,,560891,00.html; 23.12.2001.
Ignatieff, Michael 2004: The Lesser Evil: Political Ethics in an Age of Terror, Princeton, NJ. 
Koselleck, Reinhart 1979: Zur historisch-politischen Semantik asymmetrischer Gegenbegriffe,

in: Koselleck, Reinhart: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten,
Frankfurt am Main, 211-259.

Krieg, Peter 2002: Ewige Gerechtigkeit oder anhaltende Freiheit? Subtext und Logik eines
Konflikts, in: Baecker et al. 2002, 160-174. 

Laclau, Ernesto 1994: Introduction, in: Laclau, Ernesto (Hrsg.): The Making of Political Iden-
tities, London. 

Laïdi, Zaki 1998: A World Without Meaning: The Crisis of Meaning in International Politics,
London. 

Müller, Harald 2004: Think Big! Der 11. September und seine Konsequenzen für die Interna-
tionalen Beziehungen, in: Zeitschrift für Internationale Beziehungen 11: 1, 123-133. 

Norris, Christopher 1991: Deconstruction: Theory and Practice, 3. Auflage, London. 
Oxford English Dictionary 2004a: Eintrag »toleration«, in: http://dictionary.oed.com;

18.4.2005. 
Oxford English Dictionary 2004b: Eintrag »tolerate«, in: http://dictionary.oed.com; 18.4.2005. 
Prozorov, Sergei 2004: Three Theses on »Governance« and the Political, in: Journal of Inter-

national Relations and Development 7: 3, 267-293. 
Rasch, William 2000a: A Just War? Or Just a War? Schmitt, Habermas, and the Cosmopolitan

Orthodoxy, in: Cardozo Law Review 21: 5/6, 1665-1684. 
Rasch, William 2000b: Conflict as Vocation: Carl Schmitt and the Possibility of Politics, in:

Theory, Culture & Society 17: 6, 1-32. 
Rasch, William 2003: Human Rights as Geopolitics: Carl Schmitt and the Legal Form of Ameri-

can Supremacy, in: Cultural Critique 54: 1, 120-147. 
Rengger, Nicholas 2001: The Boundaries of Conversation: A Response to Dallmayr, in:

Millennium: Journal of International Studies 30: 2, 357-364. 
Schmitt, Carl 1988a: Die Wendung zum diskriminierenden Kriegsbegriff, Berlin. 
Schmitt, Carl 1988b: Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Pubicum Europaeum, Berlin. 
Schmitt, Carl 1991: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei

Corollarien, Berlin. 
Schmitt, Carl 1994: Staatsethik und Pluralistischer Staat, in: Schmitt, Carl: Positionen und

Begriffe, Berlin, 133-145. 
Schmitt, Carl 1995: Theorie des Partisanen. Zwischenbemerkung zum Begriff des Politischen,

Berlin. 
Shapiro, Michael J. 1997: Violent Cartographies: Mapping Cultures of War, Minneapolis,

MN. 
Todorov, Tzvetan 1999: The Conquest of America: The Question of the Other, Norman, OK. 
Walzer, Michael 1997: On Toleration, New Haven, CT. 
Walzer, Michael 2001: Excusing Terror: The Politics of Ideological Apology, in: http://

www.prospect.org/print-friendly/print/V12/18/walzer-m.html; 18.4.2005. 
Walzer, Michael 2002: Five Questions About Terrorism, in: http://www.dissentmagazine.org/

menutest/archives/2002/wi02/walzer.shtml; 18.4.2005. 
Zehfuss, Maja 2002: Constructivism in International Relations: The Politics of Reality, Cam-

bridge. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-1-117

