Der Heroismus der Heiligkeit,
der leidende Konig und die Geste der Revolte:
Frankreich 1610-1660

In England scheiterte die Herrschaft der Stuarts in den 1640er Jahren nicht zuletzt
daran, dass Jakob I. und Karl I. nicht bereit waren, sich der Herausforderung eines
heroischen Kampfes gegen die Krifte der Gegenreformation zu stellen; das zu-
mindest war der Eindruck den ihre Politik bei ihren Untertanen hervorrief. Der
englische Birgerkrieg trug Ziige eines Religionskrieges und die Soldaten und Offi-
ziere des Parlaments sahen sich als heroische Gottesstreiter. So wurde auch Crom-
well inszeniert, nachdem er zum Regenten Englands, Schottlands und Irlands ge-
worden war. Frankreich hatte zu Beginn des 17 Jahrhunderts Jahrzehnte des
religiosen Bilirgerkriegs eben erst hinter sich gelassen, aber ein Neuausbruch der er-
bitterten Kampfe schien lange Zeit durchaus eine reale Gefahr zu sein. Gebannt
werden konnte sie nur, wenn es einerseits gelang, dem Konigtum die Aura einer
unantastbaren, sakral legitimierten Autoritit zu verleihen, und wenn andererseits
die konfessionelle Militanz der leidenschaftlichen Verfechter der Sache Roms und
der Gegenreformation in andere, friedlichere Bahnen als die des Kampfes gegen
den konfessionellen Gegner gelenkt werden konnte. Der heroische Eifer der lei-
denschaftlichen Katholiken musste sublimiert und internalisiert werden, wenn der
1598 gewonnene Frieden dauerhaft sein sollte. Beides gelang bis zu einem gewis-
sen Grade, allerdings erst, nachdem der Herrscher, der die Biirgerkriege beendet
hatte, Heinrich IV., dem Dolch eines Attentiters zum Opfer gefallen war.

Wihrend Heinrich IV. zu Lebzeiten als Herrscher nicht unumstritten gewesen
war, setzte nach seinem Tode eine umso umfassendere Heroisierung des ersten
Bourbonen ein. Sein Ende erschien nun als ein Opfertod fiir das Wohl des Landes,
das er nach Jahrzehnten des Biirgerkrieges geeint hatte, und die Prediger, die seiner
gedachten, hoben hervor, dass seine Konversion die grofite Heldentat seines Le-
bens gewesen sei (,I’acte le plus héroique®).! Zu Lebzeiten war Heinrich IV. ein am
Ende doch primir kriegerischer Held geblieben, auch wenn immer wieder hervor-
gehoben worden war, dass er Frankreich den Frieden gebracht und eine Herrschaft

1" Frangois Vrevin S.J., Oraison funébre prononcée en I'eglise de Rouen aux funerailles [...],

Rouen 1610, S. 17; vgl. Jacques Hennequin, Henri IV dans ses Oraisons funébres ou la nais-
sance d’une légende (Bibliothéque francaise et romane, C; 62), Paris 1977; ferner Dominique
Thibaut, Oraison funebre faite et pronounce a Paris en ’eglise de Saint Germain ’Auxerrois,
Paris 1610, S. 10-14. Sowie Matthieu d’Abbeville, Discours funebre en ’honneur de Roy
Henry le Grand, Paris 1610, S. 43-44; Charles de Saint-Sixt, Sermon funébre prononcée en
1'église cathédrale de Riez, au service du grand et auguste Henri IIII, Paris 1610, S. 23, wo der
Opfertod des Herrschers explizit mit dem Tod Christi am Kreuz verglichen wird.

13.01.2026, 08:28:54,


https://doi.org/10.5771/9783956505867-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Vernunft Giber die Leidenschaften heraufgefithrt habe. Erst nach seinem Tode
wurde die recharge sacrale der Monarchie vollendet und aus dem Heerfithrer der
Hugenotten nun wirklich ein christlicher Heilsbringer, der als Erretter seines Lan-
des heroische und christliche Tugenden miteinander verband.

Dennoch hatte der Anschlag gezeigt, dass die konfessionelle Militanz, die na-
mentlich in Kreisen der Liga gepflegt worden war, unter der Oberfliche virulent
geblieben war. Es galt nun, diese Militanz so zu kanalisieren, dass sie fiir die
Monarchie nicht mehr zu einer Gefahr zu werden vermochte. Die Voraussetzun-
gen waren dafiir nach dem Tode Heinrichs IV. deutlich giinstiger als unmittelbar
nach dem Ende der Religionskriege. Heinrich IV. hatte zwar nach seiner Konver-
sion die katholische Reform energisch unterstiitzt und auch die den Hugenotten
gewihrte Toleranz nur als ein vortibergehendes Zugestindnis dargestellt, aber aus
katholischer Sicht galt er dennoch nicht als wirklich vertrauenswiirdig. Seine
Witwe hingegen, eine geborene Italienerin, und der gemeinsame Sohn, Lud-
wig XIIL., lieffen an ihrem personlichen religiosen Eifer keinen Zweifel aufkom-
men, auch wenn die Aulenpolitik des Konigs nicht unbedingt dem Programm
der dévots, der katholischen Eiferer, entsprach.

Stabilisiert wurde die Lage in Frankreich ohne Zweifel dadurch, dass die religio-
sen Energien, die vor 1589 den Hass auf den konfessionellen Gegner genihrt hat-
ten, nun sehr viel stirker verinnerlicht und spiritualisiert wurden. An die Stelle ei-
ner heroischen Frommigkeit, die sich im aktiven und auch gewaltsamen Kampf
gegen den konfessionellen Gegner manifestierte, traten nun deutlich anders akzen-
tuierte Frommigkeitsideale. Es war bereits bezeichnend, dass keiner der Mirtyrer
der Liga von der Kurie nach 1600 heiliggesprochen wurde, obwohl das Papsttum
sich zeitweilig offen gegen Heinrich III. und seinen prospektiven Nachfolger Hein-
rich von Navarra gewandt hatte. Aber unter den Vorzeichen der tridentinischen
Reform hatte sich das traditionelle Ideal von Heiligkeit wesentlich gewandelt. Im
Vordergrund stand nun nicht mehr so sehr die offentliche Bezeugung des wahren
Glaubens, die womdoglich zum Martyrium fiihrte, sondern eher, wie Robert Des-
cimon es genannt hat, die Verinnerlichung eines religidsen Gefiihls von besonderer
Intensitit: ,La Contre-Réforme n’a plus tant besoin de héros qui témoignent que
de dévots qui ont su lier avec Dieu un lien personnel, exemplaire et communica-
tif“ (,Die Gegenreformation braucht keine Helden mehr, die Zeugnis ablegen,
sondern Fromme, denen es gelungen ist, zu Gott eine beispielhafte personliche
Verbindung herzustellen und mit ihm in Kommunikation zu treten®.)> In der Tat
verinderten sich auch die Kriterien fiir die Heiligsprechung zu Beginn des
17. Jahrhunderts, als nach einer langen Pause (zwischen 1528 und 1588 hatte es

2 Vgl. Asch, Sacral Kingship, S. 33-34
3 Robert Descimon / José J. Ruiz Ibafiez, Les Ligueurs de I'exil. Le refuge Catholique Fran-
cais apreés 1594 (Epoques), Seyssel 2005, S. 22.

66

13.01.2026, 08:28:54,


https://doi.org/10.5771/9783956505867-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

keine Heiligsprechungen gegeben) die Kanonisationen wieder aufgenommen wur-
den. Im Vordergrund stand nun die ,heroische Tugend® der Kandidaten,* das Mar-
tyrium trat aufler bei Glaubenszeugen, die auflerhalb Europas fur die Kirche ge-
storben waren, eher in den Hintergrund und gerade an die Mirtyrer, die in den
franzosischen Religionskriegen im Kampf gegen die Protestanten den Tod erlitten
hatten oder von der koniglichen Justiz wegen ihrer Verbindung zu Akten des Wi-
derstandes gegen die Krone hingerichtet worden waren, konnte nicht oder nur
recht vorsichtig erinnert werden.> Wihrend die Idee des Kreuzzuges gegen die Tiir-
ken zu Beginn des 17. Jahrhunderts in Frankreich eine letzte Bliite erlebte — Adlige
wie der Herzog von Mercoeur oder der Herzog von Nevers engagierten sich nach-
haltig an dieser Front —, konnte der Kreuzzug gegen die Hiresie nun nicht mehr
offen propagiert werden. Erst nach 1660 begann sich das schrittweise wieder zu
andern und Ludwig XIV. konnte in den 1680er Jahren seine Unterdriickung der
Protestanten sogar als Aquivalent zu den Tiirkensiegen des Kaisers darstellen.6 An
die Stelle des heroischen Kampfes gegen die Hugenotten und andere Ketzer traten
nun innere Kreuzziige gegen die eigenen Leidenschaften und den eigenen Korper
im Sinne einer strengen Askese, aber auch im Sinne eines Ringens um die Gnade
in der mystischen Versenkung. Der Heilige — oder die Heilige - zeichneten sich
jetzt nicht mehr so stark wie frither durch ihre Wundertaten oder ihren Tod als
Glaubenszeugen aus, sondem durch ihre mystischen Visionen, oder wie Robert
Descimon es formuliert hat: ,,Le saint désormais se signale plutdt par ses ‘états” que
par ses actes. Il se reconnait par ses écrits plus que par ses miracles. (,Der Heilige
zeichnet sich als solcher stirker durch seine Befindlichkeiten und seinen seelischen
Zustand als durch seine Taten aus. Man erkennt ihn eher an seinen Schriften als an
seinen Wundern®).’

Dabei konnte sich die mystische Frommigkeit mit der Vorstellung eines hero-
ischen Leidens verbinden, ein Leiden an der Liebe zu Gott, aber vielleicht auch ein
Leiden im bestindigen Kampf gegen die Dimonen, denn Besessenheit und Mystik
konnten in der Bliitezeit der franzosischen Mystik durchaus ineinander tibergehen,?

Eric Suire, La Sainteté francaise de la Réforme catholique (XVI&-XVIIIE siécles) d’apres les
textes hagiographiques et les procés de canonisation (Identités religieuses), Pessac 2001,
S.209-213.

5 Vgl. Ebd,, S. 27-28, und Descimon / Ruiz Ibafiez, Les Ligueurs de I’exil, S. 25.

Vgl. Descimon / Ruiz Ibafiez, Les Ligueurs de Iexil, S. 26; zum Kreuzzugsgedanken vgl. Gé-
raud Poumarede, Pour en finir avec la Croisade. Mythes et réalités de la lutte contre les Turcs
aux XVI¢ et XVII€ siecle, Paris 2004. Zu den inneren ,Kreuzziigen® Ludwigs XIV.: Jean Orci-
bal, Les « supercroisades » de Louis XIV (1683-1689), in: Janet van Bavel (Hrsg.), Jansénius et
le Jansénisme dans les Pays-Bas (Ephemerides theologicae Lovanienses; 56), Lowen 1982,
S. 138-147.

Robert Descimon, Préface, in: Stéphane-Marie Morgain (Hrsg.), La Théologie politique de
Pierre de Bérulle 1598-1629 (La France au fil des siécles), Paris 2001, S. 11-24, hier S. 15-16.
Hierzu Sophie Houdard, Les Invasions Mystiques. Spiritualités, hétérodoxies et censures
au début de I’époque moderne (Histoire; 91), Paris 2008; vgl. auch Michel de Certeau, La
fable mystique [1982], Paris 2013.

67

13.01.2026, 08:28:54,


https://doi.org/10.5771/9783956505867-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und nicht zuletzt Michel de Certeau hat auf die enge Verwandtschaft der religiosen
Mpystikerin mit der Figur der Besessenen hingewiesen.’ Besonders diejenigen fran-
zosischen Mystiker — und vielleicht noch mehr die Mystikerinnen -, die in der
Nachfolge Theresas von Avila standen, betonten die Nihe von Gottesversenkung
und Leiden.!0 Daneben trat auch, namentlich bei Frauen, der Einsatz fiir die Kran-
ken und Armen in der Vordergrund, der ebenfalls Ziige eines heroischen Selbst-
opfers annehmen konnte. Man kann in diesem Kontext wohl sogar von einer Fe-
minisierung der Idee heroischer Heiligkeit sprechen. Weibliche Leitfiguren, wie
Madame Acarie (Barbe Acarie / Marie de I'Incarnation, 1566-1618), die Witwe
eines der Fithrer der Liga in Paris, traten jedenfalls stirker in den Vordergrund und
auch in der spiteren Frommigkeitsbewegung von Port Royal, die im Jansenismus
aufging, spielten die Abtissinnen und Nonnen dieses Klosters, die sich bewusst ei-
nem heroischen Ideal der Heiligkeit verschrieben, eine entscheidende Rolle.!!

Im Prozess dieser Internalisierung und Spiritualisierung einer heroischen Heilig-
keit wurde auch das Leiden der potenziellen Heiligen neu bewertet. Wie Antoinet-
te Gimaret gezeigt hat, traten in den Heiligenviten des frithen 17. Jahrhunderts die
Schilderungen des korperlichen Leidens eher zuriick. Die Liga hatte in ihrem poli-
tischen Kampf den ,corps spectacle®, wie Gimaret es formuliert, noch zum Argu-
ment gemacht. Leidensmystik und konfessionelle Militanz waren wihrend der Re-
ligionskriege eng miteinander verbunden.!? Diese Verbindung loste sich jetzt
schrittweise auf, der fromme Korper konnte nun nicht mehr 6ffentlich leiden, weil
dies den Frieden zwischen den Untertanen des Konigs und namentlich den Frie-
den zwischen den Konfessionen gestort hitte. Das Leiden wurde damit in den Be-
reich des Intimen oder des Privaten verwiesen, nahm dort als Zeichen der From-
migkeit oder gar der Heiligkeit aber eine umso wichtigere Position ein.!? Betont
wurde es vor allem in weiblichen Heiligenviten, da Ordensschwestern und selbst
Abtissinnen ein aktives Apostolat verwehrt war. Aber auch Ordenskonstitutionen

Vgl. Michel de Certeau, Le Lieu de Iautre. Histoire religieuse et mystique, Paris 2005,
S. 195-215, hier S. 205. Zu den Fillen von Besessenheit in religiosen Orden siehe auch
Daniel Vidal, Critique de la raison mystique. Benoit de Canfield, possession et déposses-
sion au XVII¢ siecle, Grenoble 1990, S. 309-380.

Vgl. Jacques Gélis, Le corps, ’Eglise et le sacré, in: Alain Corbin [et al.] (Hrsg.), Histoire
du Corps, Bd. 1, De Renaissanc aux Lumiéres, Paris 2005, S. 17-108, hier S. 60-64; Hou-
dard, Les invasions mystiques, S. 83-85 zu den Karmeliterinnen in Frankreich.

11" Vgl. Barbara B. Diefendorf, From Penitence to Charity. Pious Women and the Catholic
Reformation in Paris, Oxford 2004, besonders S. 77-100; vgl. Vidal, Critique de la raison
mystique, S.71-86. Zu Port Royal siehe René Taveneaux, Jansénisme et réforme catholi-
que, Nancy 1992, S. 35-44.

Vgl. Gimaret, Extraordinaire et ordinaire des croix, S. 69, S. 144-179.

Vgl. ebd., S. 25-26; vgl. zum Kontext auch Jacques Le Brun, Mutations de la Notion de
Martyre au XVII® siécle d’aprés les biographies spirituelles féminines, in: Jacques Marx
(Hrsg.), Saintété et martyre dans les religions du livre (Problémes d’histoire du christia-
nisme; 19), Briissel 1989, S. 77-90; vgl. Ders., Les discours de la stigmatisation au XVII¢
siecle, in: Les Cahiers de ’Herne 75, 2001, S. 103-118.

10

12
13

68

13.01.2026, 08:28:54,


https://doi.org/10.5771/9783956505867-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hoben den Wert der leidenden Selbstaufopferung hervor.1# So hief§ es in den Kon-
stitutionen der Filles Hospitalieres (1636 begriindet), wer Kranke mit abstoflenden
Symptomen behandle, ohne davor zuriickzuschrecken, wiirde einen heroischen
Sieg Uber sich selbst erringen, wiirdig der religiosen Berufung der Nonnen (,,rem-
portant héroiquement sur ellessmémes des victoires dignes de leur vocation®).!>
Die heroische Tugend, die nun auch offiziell zum entscheidenden Kriterium fiir
eine von der Kirche anerkannte Heiligkeit wurde, zeigte sich eben ganz besonders
im Ertragen des Leidens und das Leiden beglaubigte diese Tugend; man kann sogar
davon sprechen, dass in der religiésen Leidensrhetorik ein allmihlicher Ubergang
vom Mystizismus zum Moralismus vollzogen wurde.!¢ Anders als der Martyrerkult
des 16. Jahrhunderts stellte dieser Moralismus keine Gefahr mehr fir die Monar-
chie dar, sondern konnte sogar in ihren Dienst gestellt werden. In vielen Orden
war die Tendenz nicht zu tbersehen, wahre Frommigkeit nun auch explizit tiber
die Bereitschaft zum Gehorsam gegeniiber dem Monarchen zu definieren.!”

Allerdings hatten Anhinger des neuen Frommigkeitsideals, die auflerhalb des
Klosters lebten und keine Geistlichen waren, unter Umstinden grofiere Proble-
me, ihre Religiositit und ihre Loyalitit gegeniiber dem Konig immer ganzlich
zur Deckung zu bringen. Zum Teil kam es hier zu einer noch stirkeren Verinner-
lichung der Frommigkeit. Wihrend man sich in politischen Fragen von Ge-
sichtspunkten der ZweckmiRigkeit leiten lie}, wurde das Ideal einer heroischen
Uberwindung der Welt nur im Privaten, in der Meditation und der theologischen
Reflexion gelebt, wie bei jenem Armeeintendanten René d’Argenson, mit dem
sich Michel de Certeau auseinandergesetzt hat und in dem dieser ein frithes Bei-
spiel fur die Trennung der weltlichen Sphire vom Religiosen sieht.!8

Die Figur des heroischen Mirtyrers lief§ sich freilich nicht ganz aus dem kultu-
rellen politischen imaginaire verbannen, sie fand jedoch jetzt ihren Platz eher in ei-
ner zumindest partiell sikularisierten Form im Bereich der Politik und nicht mehr
in der Religion. Nicht zuletzt der Neustoizismus des spiten 16. und frithen
17. Jahrhunderts leistete einen wesentlichen Beitrag dazu, den heroischen Tod fiir
die patrie, das Vaterland, an die Stelle des spektakuliren Selbstopfers der religidsen
Mirtyrer zu setzen.!” Es war auch und gerade der Kardinal Richelieu, ein Mann
von durchaus labiler Gesundheit, der sein Leben im Dienste des Staates auch als

14 Gimaret, Extraordinaire et ordinaire des croix, S. 155-158.

15 Ebd.,, S. 567, S. 155-158.

16 ygl. ebd., S. 205.

17" Vgl. Pierre Benoist, La bure et le sceptre. La congrégation des Feuillants dans P’affirmation
des Etats et des pouvoirs princiers vers 1560-vers 1660 (Publications de la Sorbonne / Sé-
rie histoire moderne; 47), Paris 2006, S. 358: ,,A la sainteté héroique, a la sainteté mystique
en substituait désormais la sainteté civile, celle que consistait a sacrifier sa personne pour
défendre Lautorité du prince®. Vgl. S. 296 zur Zeit vor 1630, hier tritt die ,sainteté mysti-
que” an die Stelle des ,héroisme pénitentiel®.

18 Vgl. de Certeau, Le Lieu de l'autre, S. 265-299.

19 Vgl. Gimaret, Extraordinaire et ordinaire des croix, S. 85-89, S. 800 .

69

13.01.2026, 08:28:54,


https://doi.org/10.5771/9783956505867-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

heroisches Leiden inszenierte. Namentlich in den 1630er Jahren wurden seine hau-
figen Krankheiten durchaus ein Gegenstand der zeitgendssischen Publizistik und
dienten als Beweise fir seine Selbstaufopferung fir das Wohl Frankreichs. Die
Krankheit ist nicht nur Ausdruck einer Bereitschaft zum politischen Martyrium, sie
unterstreicht den heroischen Charakters eines Lebens, das ganz durch den Eifer fiir
den Staat aufgezehrt wurde.?’ Natiirlich war das nur ein Teilaspekt der Heroisie-
rung des groflen Staatsmannes, der auch eine Galerie der Helden und Heroinen
der franzosischen Geschichte, eine Art heroischer Ahnengalerie, fir seine Pariser
Residenz konstruieren lief und sich auch dezidiert mit Herkules identifizierte, eine
Form der Heroisierung, die sonst eher regierenden Monarchen vorbehalten war,
auch wenn sie sich in vergleichbarer Form auch bei Richelieus Gegenspieler, dem
Conde Duque Olivares in Spanien, findet.?!

Aber es entwickelte sich auch der Gedanke eines wirklichen Martyriums, das der
Monarch selbst als Herrscher und in gewisser Weise als Ebenbild Christi erlitt.
Ludwig XIII. war nach seinen Regierungsantritt natirlich unter Ruckgriff auf alle
traditionellen Metaphern und Bilder heroisiert worden. Anspielungen auf die ro-
mischen Imperatoren durften hier ebenso wenig fehlen wie auf Ludwig den Heili-
gen, den Ahnherren der Bourbonen, die wohl auch deshalb so prominent in den
Vordergrund traten, weil sie den Gallikanismus und das faktisch ausgeiibte konigli-
che Kirchenregiment rechtfertigen konnten.22 Ebenso traten die Gestalten der My-
thologie von Perseus bis zu Herkules hinzu.?3 Nach dem Triumph tber die Protes-
tanten Ende der 1620er Jahre verstirkten sich diese Tendenzen zur Heroisierung
des Herrschers,2* die sich zum Teil aber auch mit der Verherrlichung seines treue-
sten Dieners, des Kardinalministers, verbanden. In einer Grafik, die den Konig

20 Vgl. ebd., S. 124-131, hier besonders S. 126: ,La maladie [...] met en relief un héroisme de
’abandon volontaire de soi au profit du public®.
Vgl. Thomas Kirchner, Richelieu et son usage programmatique de I’art. Cimage du cardinal
dans le décor de ses résidences, in: Jean-Claude Boyer [et al.] (Hrsg.), Richelieu patron des
arts (Passagen; 17), Paris 2009, S.251-272; Hanno-Walter Kruft, Richelieu, un projet a
I’image de la raison d’Etat, in: Jean-Claude Boyer [et al.] (Hrsg.), Richelieu patron des arts
(Passagen; 17), Paris 2009, S. 19-54, besonders S. 32; vgl. John H. Elliott, The Count-Duke
of Olivares. The Statesman in an Age of Decline, New Haven, CT 1986, S. 46-47, S. 251;
vgl. Hillard von Thiessen, Der entkleidete Favorit. Legitimation von Giinstlings-Herrschaft
und politische Dynamik im Spanien des Conde-Duque de Olivares, in: Ronald G. Asch
[et al.] (Hrsg.), Integration — Legitimation — Korruption. Politische Patronage in Frither
Neuzeit und Moderne, Frankfurt am Main [u.a.] 2011, S. 131-147.
Vgl. Alain Boureau, Les enseignements absolutistes de Saint Louis, 1610-1630, in: Centre
de Recherches sur ’Occident moderne (Hrsg.), La Monarchie absolutiste et Ihistoire en
France. Théories du pouvoir, propagandes monarchiques et mythologies nationales (My-
thes, critique et histoire; 1), Paris 1987, S. 79-87.
Héléne Duccini, Faire Voir, Faire Croire. Lopinion publique sous Louis XIIT (Epoques),
Seyssel 2003, S. 205-208, S. 384.
24 Jan-Friedrich Mififelder, Das Andere der Monarchie. La Rochelle und die Idee der ,monar-
chie absolue” in Frankreich 1568-1630 (Pariser historische Studien; 97), Minchen 2012,
S. 288-304.

21

22

23

70

13.01.2026, 08:28:54,


https://doi.org/10.5771/9783956505867-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1632 als siegreichen romischen Krieger zeigte, prangte auf dessen Schutzschild ein
Portrit des Kardinals Richelieu.?> Bemerkenswerterweise wurde Ludwig XIII. auch
als ein Herrscher dargestellt, aus dem ein neuer Alexander werden konne — wenn
schon nicht als unmittelbare Reinkarnation des makedonischen Helden —, ein Ver-
gleich, der in der Heroisierung franzosischer Herrscher bis dahin keine maf3gebli-
che Rolle gespielt hatte und der auch im Falle des zweiten Bourbonen als unange-
messen erscheinen konnte, denn ein grofler Eroberer war er, vom Sieg iiber La
Rochelle abgesehen, eigentlich nicht.26 Doch mit dem Bild Alexanders verband
sich eben auch die Hoffnung auf einen neuen Kreuzzug zur Befreiung Konstanti-
nopels, denn Alexander der Grofle war fiir die Zeitgenossen, jedenfalls in Frank-
reich, vor allem der Eroberer des Ostens, aus dem man nachtriglich auch einen ka-
tholischen Helden machen konnte.?” Im Ubrigen stand auch die Identifikation des
Herrschers mit dem Bild des Heiligen Ludwig im Kontext eines neu erwachten
Kreuzzugsgedankens, denn Ludwig war ja auf einem Kreuzzug gestorben.

Trotz der von offizieller Seite betriebenen vollmundigen Heroisierung des Ko-
nigs blieb seine Politik jedoch umstritten. Namentlich das Biindnis mit protestanti-
schen Michten und der Kampf gegen Spanien an allen Fronten, der 1635 zur offi-
ziellen Politik wurde, stieen auf heftigen Widerstand bei den dévors, den
Frommen, darunter auch jenen ,religiosen Virtuosen®, die einem heroischen Ideal
von Heiligkeit anhingen.?? Soweit die dévots sich nach den 1640er Jahren unter
dem Banner des Jansenismus versammelten, war ihnen die Idee weltlichen Ruh-
mes, auf welche die konigliche Politik ausgerichtet war, ohnehin suspekt. Thr von
Augustinus inspirierter moralischer Rigorismus lehnte jedenfalls die von den Jesui-
ten propagierte These ab, christliche Vollkommenheit kénne sich aus den natiirli-
chen Anlagen des Menschen entwickeln, sei einfach nur ihre Vollendung.3® Ob

25> Duccini, Faire voire, Faire Croire, S. 438, vgl. S. 205-208, S. 348. Siche ferner die Grafik
von Abraham Bosse, die Ludwig XIII. als Herkules zeigt (1635): Abraham Bosse, Louis
XIII en Hercule, v. 1635, Eau-forte, 261 x 331 au coup de planche, avec le placard, 567 x
395 (feuille), BNF Est., coll. Hennin, 2516, épr. du 2e état sur 4.

Chantal Grell / Christian Michel, LEcole des princes ou Alexandre disgracié. Essai sur la
mythologie monarchique de la France absolutiste (Nouveaux confluents), Paris 1988, S. 56.
27 Ebd., S. 58.

28 Dierre Benoist, Le Pére Joseph. UEminence grise de Richelieu, Paris 2007, S. 205-208.

29 Zu den Dévots und zu den Konflikten mit Richelieu siehe Joseph Bergin, The Politics of
Religion in Early Modern France, New Haven, CT 2014, S. 86-132; Caroline Maillet-Rao,
La théologie politique des dévots Mathieu de Morgues et Michel de Marilllac, opposant
au Cardinal de Richelieu, in: Renaissance and Reformation 32, Heft 3, 2009, S. 51-77;
Seung-Hwi Lim, Mathieu de Morgues. Bon Frangais ou bon catholique?, in: Dix-septiéme
siecle 213, 2001, S. 655-672.

Zum Jansenismus Bergin, The Politics of Religion, S. 181-205; vgl. Jean-Louis Quantin, Le
réve de la communauté pure, in: Bernard Cottret [et al.] (Hrsg.), Jansénisme et puritan-
isme, Paris 2002, S. 166-194; Anthony D. Wright, The Divisions of French Catholicism,
1629-1645. The Parting of the Ways (Catholic Christendom 1300-1700), Farnham 2011.
Zu den ethischen Vorstellungen der Jansenisten und ihren Riickwirkungen auf das Bild des
Heros siehe immer noch Paul Bénichou, Morales du Grand Siécle, Paris 1948, S. 77-138,
besonders S. 97-111.

26

30

71

13.01.2026, 08:28:54,


https://doi.org/10.5771/9783956505867-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

deshalb jedes heroische Lebensideal an sich schon unméglich wurde, ist eine ande-
re Frage, denn in ihrem Widerstand gegen eine korrupte Welt demonstrierten die
Rigoristen und Jansenisten in der Kirche selbst, wenn man so will, eine bewusst he-
roische Haltung.3! Aber einen Herrscher wegen seiner Siege zu verherrlichen, der
einen ungerechten Krieg fithrte, das war eine andere Angelegenheit, zumal Corne-
lis Jansen selbst, der in den spanischen Niederlanden lebte und lehrte, die franzosi-
sche Kriegslegitimation ausdriicklich verworfen hatte.32 Richelieu versuchte zwar
mit rigorosen Methoden, alle kirchlichen Kritiker der koniglichen Politik zum
Schweigen zu bringen, aber letztlich blieb der Zwiespalt zwischen den Maximen
der Staatsrison, denen der Konig, beraten von Richelieu, folgte, und seiner de-
monstrativen Frommigkeit bestehen.?

Erst gegen Ende seines Lebens vermochte Ludwig XIII., durch seinen Tod diese
Kluft zu schlieffen. Sein Leiden an seiner letzten Krankheit wurde geradezu zele-
briert und als Martyrium dargestellt. Nach seinem Tode hoben die Prediger hervor,
wie sehr der Konig durch seine Gottergebenheit seinen Glauben unter Beweis ge-
stellt habe. In einer der zahlreichen Leichenpredigten, die auf Ludwig XIII. gehal-
ten wurden, in diesem Fall in der Kirche der Sorbonne, hief} es 1643, Gott habe,
indem er so viele Leiden tiber den Konig verhingt habe, dessen Leben bewusst
dem Leben und Sterben Christi angleichen wollen. So wie Christus niemals als
Konig auf Erden geherrscht habe ohne zu leiden — denn eigentlich sei seine Ko-
nigsherrschaft auf den Augenblick der Passion begrenzt gewesen -, so habe Lud-
wig XIII. keinen Tag seiner Herrschaft ohne korperliches Leiden erlebt. Um zu se-
hen, wie die ,,Chemie des Leidens” aus einem Menschen einen Engel mache und
aus einem irdischen Herrscher einen himmlischen Monarchen, miisse man nur ei-
nen Blick werfen auf das Sterbezimmer des Konigs, des neuen Hiob, im Schloss
von Saint Germain.3*

Auch andere Predigten betonten die Frommigkeit des Verstorbenen und wie
geduldig er die Schmerzen in seiner letzten Krankheit ertragen haben. So ver-
kiindete ein Prediger in Orléans der Gemeinde:

»sa mort fut sa gloire, sa sortie de la terre fut son entrée dans le ciel, cet astre ne fut ia-
mais plus brillant que quand il volut s’esteindre, et ce roy ne parut iamais plus sainct,
que quand il fut sur le point d’aller accroistre le nombre des bien-heureux. Le ciel per-
mist que sa mort fust lente afine qu’elle en fust plus belle, et que ceux que n’avaient pt

s’instruire par ses actions Royalles, se peussent convertir par ses actions Chretiennes®.3>

31 Olivier Chaline, Port Royal et la gloire, in: Histoire, économie, societé 20, 2001, S. 163-175.

32 Cornelis Jansen, Alexandri Patricii Armancani. Mars Gallicus, editio novissima, 0.0. 1639
(1. Aufl. 1635).

33 Asch, Sacral Kingship, S. 75-83.

34 Pierre Bertier, Evesque coadjuteur de Montauban, Docteur de Sorbonne. Oraison funébre

du roy Louis le Juste, prononcée en I’eglise de Sorbonne 1643, Paris 1644, S. 49-52, S. 58

zum Konig als einem Athleten des Glaubens.

»Sein Tod war sein Ruhm, sein Abschied von der Erde war sein Eintritt in den Himmel.

Dieser Stern leuchtete nie heller als in dem Moment, als er erléschen wollte, und dieser

35

72

13.01.2026, 08:28:54,


https://doi.org/10.5771/9783956505867-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das fromme Sterben des Konigs sollte beweisen, dass er filschlich dafiir kritisiert
worden war, seine Mutter allzu hart behandelt zu haben - entgegen seinen
Pflichten als Sohn (Marie de” Medici war tatsichlich genotigt gewesen, ins Exil zu
gehen).36 In dieser Perspektive erschien der sterbende Konig, der tatsichlich wih-
rend der letzten Wochen seines Lebens in aller Offentlichkeit gelitten hatte, als
heroischer Mirtyrer und so wollte der zweite Bourbone gegen Ende seine Lebens
wohl auch selbst gesehen werden.3”

Nach dem Ende der Religionskriege wandelte sich der Blick auf die Figur des
heroischen Mirtyrers tiefgreifend. An die Stelle eines Kimpfers gegen die Haresie
und die Ungldubigen traten nun der Asket oder der Mystiker oder eben in weibli-
cher Gestalt die Mystikerin oder Asketin, wihrend umgekehrt der Monarch selbst
und der leitende Staatsmann als Mirtyrer dargestellt wurden, sei es im Sinne einer
Aufopferung fiir das eigene Land oder im Sinne einer Nachfolge Christi. Dies wa-
ren jedoch Modelle, die sich fiir den Schwertadel kaum zur Nachahmung anbo-
ten. Wenn er sich nach dem Ende der Religionskriege weiter dem heroischen
Kampf fiir den wahren Glauben verschrieb, dann fand dieser Kampf am ehesten
in Gestalt des Krieges gegen die Tiirken statt. Der letzte Fihrer der Liga etwa, der
Herzog von Mercoeur, trat nach 1598 bewusst in die Dienste der Habsburger - zu
Spanien hatte das Haus Lothringen von jeher enge Verbindungen unterhalten -,
um gegen die Osmanen zu kidmpfen. Nach einem siegreichen Feldzug im Jahre
1601 wurde er in Wien und Prag als Triumphator empfangen, starb aber schon auf
der Heimreise in Nirnberg. Bei seiner Beerdigung hielt Frangois de Sales die Lei-
chenpredigt. De Sales sparte sorgfiltig die politisch problematischeren Aspekte
von Mercoeurs Unternehmen aus und erweckte den Eindruck, er sei mit dem
ausdriicklichen Finverstindnis des Konigs von Frankreich in die Dienste des Kai-
sers getreten. Mercoeur war hier nicht der enttiuschte Adlige, der im Kampf gegen
die neue Dynastie der Bourbonen unterlegen war, sondern der perfekte Kreuzrit-

Konig erschien niemals heiliger als in dem Moment, als er sich anschickte, die Zahl der Se-
ligen zu vermehren. Der Himmel lie es zu, dass sein Tod sich langsam vollzog, so dass er
schoner war und die, die nichts von seinen Taten als Konig zu lernen vermochten, sich
durch sein Handeln als Christ bekehren liefen., Jean-Francois Senault, Harangues fune-
bres de Louis le Tuste Roy de France et de Nauarre, et de la Royne sa mére Marie de Medi-
cis. Prononcées dans I’Eglise Cathedrale de Sainte Croix d’Orléans, par le pére Jean-
Francois Senault, Prestre de I'Oratoire, Paris 1643, S. 38.

Ebd., S. 40; vgl. Charles Francois Abra de Raconis, Discours funebre, panegyrique et his-
toire sur la vie et vertus, la maladie et la mort du Roy tres-chretien. Prononcé le 19 et 20
Juin [...], Paris 1643, S. 82-83.

Cédric Coraillon, Les deux morts de Louis XIII, in: Revue d’histoire moderne et contem-
poraine 55, 2008, S. 50-73; Alexandre Y. Haran, Louis Le Juste a travers les oraisons funé-
bres: roi-sauveur et monarque providentiel, in: Bernard Barbiche [et al.] (Hrsg.), Pouvoirs,
contestations et comportements dans I’Europe moderne. Mélanges en I’honneur du pro-
fesseur Yves-Marie Bercé (Collection Roland Mousnier; 23), Paris 2005, S. 247-262, be-
sonders S. 252-258; vgl. Jacques Hennequin, Limage du prince dans les oraisons funébres
de Louis XIII, in: Travaux de Linguistique et de Littérature 22, Heft 2, 1984 (Colloque sur
I'Image du Roi), S. 41-55.

36

37

73

13.01.2026, 08:28:54,


https://doi.org/10.5771/9783956505867-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ter, ein wirklicher mziles christianus, dessen Leben und Tod fiir alle Adlige, die ein
Feld suchten, auf dem sich ihre ,fureur guerriere38 in legitimer Weise manifestie-
ren konnte, als Vorbild fungieren konnte. Zugleich lief de Sales Mercoeur als den
wiirdigen Erben der beiden Dynastien, denen er entstammte, erscheinen, der
Hiuser Lothringen und Savoyen. Auf der anderen Seite betonte de Sales stark,
dass Mercoeur eben nicht im Kampf als Krieger gefallen, sondern an einer Krank-
heit als gldubiger Christ nach hinreichender Vorbereitung auf den Tod gestorben
war; der gute christliche Tod trat hier an die Stelle des heroischen Todes auf dem
Schlachtfeld, der bis dahin fiir den Schwertadel das mafigebliche Modell gewesen
war.3?

Als Gottesstreiter sollte Mercoeur im frithen 17. Jahrhundert noch viele Nach-
folger finden. Der Herzog von Nevers, wie Mercoeur ein prince étranger, also ein
Adliger, dessen Dynastie auflerhalb Frankreichs Titel und Herrschaften besaf$ (in
seinem Fall das Herzogtum Mantua in Italien), versuchte vor Ausbruch des Drei-
Bigjahrigen Krieges sogar, einen eigenen neuen Ritterorden, die milice Chrétien-
ne, zu begriinden, um Konstantinopel zu befreien.*? Auch wenn dieser Plan schon
im Anfangsstadium scheiterte, so gab sich doch auch der enge Berater Richelieus,
der Kapuzinerpater Joseph (Francois-Joseph Le Clerc du Tremblay de Maffliers),
der ebenfalls aus dem Schwertadel stammte, der Idee eines neuen Kreuzzuges hin,
die ihre Attraktivitit fiir den Adel also keineswegs verloren hatte, auch wenn sie
bei Pére Joseph zunehmend nationale Ziige annahm.4!

Wihrend bei Mercoeur und Nevers der heroische Gewalthabitus des Adels in
den Dienst einer hoheren Sache gestellt wurde, stellte das 17. Jahrhundert doch
zugleich eine Bliitezeit des Duells dar.#? Auch schon scheinbar geringfiigige An-
lisse reichten, um Adlige zum Zweikampf zu provozieren. Das Leitbild hero-
ischer Minnlichkeit, dem sich so viele Adlige verschrieben hatten, schien nur auf
diese Weise realisierbar zu sein. Die Adelserziehung, welche die jungen Manner
auf den Krieg vorbereitete, war jedenfalls darauf angelegt, auch den Regelbruch
als legitim erscheinen zu lassen. Diese Erziehung und die Erfahrung des Krieges
selbst prigten das Selbstverstindnis von Adligen. Fiir Gewalt und zerstorerische

38 Poumaréde, Pour en finir avec la Croisade, S. 397-406, hier S. 406; vgl. Francois de Sales,

Oraison funébre de Philippe-Emmanuel de Lorraine, duc de Mercceur et de Penthiévre, in:
Francois de Sales, Les Epistres spirituelles du bien-heureux Francois de Sales, [...] avec
’oraison funébre de M. le duc de Mercoeur, recueillies par Messire Louys de Sales, Lyon
1628, S. 1020-1051.

Héléne Germa-Romann, Du « Bel Mourir » au « Bien Mourir » (Travaux d’humanisme et

renaissance; 347), Genf 2001, S. 292-295.

40 Martin Wrede, Ohne Furcht und Tadel - Fiir Kénig und Vaterland. Frithneuzeitlicher
Hochadel zwischen Familienehre, Ritterideal und Firstendienst (Francia, Beihefte; 75),
Ostfildern 2012, S. 301-311.

41 Benoist, Le Pére Joseph, S. 129-160, S. 208-215.

42 Frangois Billacois, Le duel dans la société francaise des XVIS-XVII€ siécles. Essai de psy-
chosociologie historique (Civilisations et Sociétés; 73), Paris 1986; Stuart Carroll, Blood
and Violence in Early Modern France, Oxford 2006, S. 147-159.

39

74

13.01.2026, 08:28:54,


https://doi.org/10.5771/9783956505867-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leidenschaft, wenn sie sich im Kampf in Form von Wut und Aggression dufierte,
blieb hier ein relativ grofler Raum, oder wie Jonathan Dewald es formuliert hat:

»Contemporaries were impressed by the special psychological impact of the experience
of warfare and by the ways this experience separated nobles from other social groups. In
combeat as in other aspects of his life, the military nobleman was expected to regulate his
passions in ways quite unlike other men. Passion was not to be entirely repressed*.*3

Die Bereitschaft des Adels, im Duell und im Krieg, oder auch im zivilen Leben,
die Regeln, die fiir andere Menschen galten, zu ignorieren oder zu tiberschreiten,
hingen also eng mit seinen heroischen Idealen zusammen.

An keinem individuellen Adligen wird das vielleicht so deutlich wie an der Per-
son des Prinzen von Condé (1621-1686). Condé gilt oft als der letzte grof3e ari-
stokratische Heros, dessen Ruhm einst den der Hauptlinie der Bourbonen selbst
tberstrahlt hatte und dessen Leben und Taten zeitgendssische Dichter, darunter
auch Corneille, dazu inspiriert hatten, in ithren Werken ein Portrit des klassischen
Helden, seiner Seelengrofie, seines Mutes, aber auch seines unstillbaren Hungers
nach Ruhm zu zeichnen.* Condé gehorte einer Nebenlinie der Konigsdynastie
an, war also ein Prinz von Gebliit. 1621 in Paris geboren, hatte er schon in jungen
Jahren mit 22 die Truppen des Erzfeindes der Bourbonen, der spanischen Habs-
burger, an der Grenze zu den spanischen Niederlanden bei Rocroi entscheidend
geschlagen. Der franzosischen Armee war es bis dahin kaum je gelungen, die spa-
nischen Truppen in offener Feldschlacht zu besiegen, umso grofler war die Wir-
kung, die von Rocroi ausging, das galt auch deshalb, weil in der Schlacht die Ka-
vallerie, die unter anderem von dem Protestanten Jean de Gassion kommandiert
wurde, eine entscheidende Rolle spielte. Wie namentlich Hervé Drévillon hervor-
gehoben hat, verband sich mit der Schlacht die Hoffnung auf eine stirkere Positi-
on des franzosischen Schwertadels nicht nur auf dem Schlachtfeld, sondern auch
in Staat und Gesellschaft. Die franzosischen Religionskriege waren noch weitge-
hend von Reiterarmeen ausgefochten worden, unter deren Offizieren und Solda-
ten sich zu einem grofen Teil Angehorige des Adels befanden. Nach ihrem Ende
war die Kavallerie in ihren militirischen Funktionen jedoch zunichst stark redu-
ziert worden. Man konnte auf sie fiir das Fouragieren und den kleinen Krieg nicht
verzichten, in den groflen Feldschlachten spielte sie im franzosischen Heer aber
eine eher untergeordnete Rolle. Mit Rocroi dnderte sich dies, so schien es zumin-
dest. Der Sieger von Rocroi wurde weithin als ein strahlender Held und als ein
neuer Alexander gepriesen.*> Der Vergleich mit Alexander stand im Vordergrund,

43 Jonathan Dewald, Aristocratic Experience and the Origins of Modern Culture. France
1570-1715 (A Centennial Book), Berkeley, CA 1993, S. 65.

4 Vgl. Michel Prigent, Le héros et I'Etat dans la tragédie de Pierre Corneille, Paris 1986; zu
Condé siehe auch Simone Bertiere, Condé. Le héros fourvoyé, Paris 2011.

45 Zu Rocroi und den damit verbundenen Hoffnungen des franzésischen Schwertadels siche
Hervé Drévillon, Batailles, scénes de guerre de la table ronde aux Tranchées (UUnivers his-
torique), Paris 2007, S. 119-140.

75

13.01.2026, 08:28:54,


https://doi.org/10.5771/9783956505867-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

orientierte sich freilich weniger an der historischen Alexanderfigur, sondern an
dem Mythos, der sich im Laufe der Jahrhunderte herausgebildet hatte, und an
den Helden zahlreicher barocker Romane, die von dieser Figur inspiriert worden
waren. Condé hatte sich mit dem Leben Alexanders schon als Schiiler bei den Je-
suiten auseinandergesetzt, wie Zeitgenossen bezeugten. Sein Alexander war anders
als bei Ludwig XIII. nicht die Prifiguration eines Herrschers, der einen Kreuzzug
anfithrte, sondern ein durch und durch aristokratischer Held, der unbegrenztes
Selbstvertrauen mit dem ebenso unbegrenzten Streben nach Ruhm verband.#6

Wichtig war fir Condé aber auch der Roman ,,Polexandre” von Marin le Roy
de Gomberville, der in den 1630er Jahren erschienen war und der von seinem Au-
tor immer wieder in neuen Auflagen fortgeschrieben und modifiziert wurde. Der
Roman, den Condé, damals noch Herzog von Enghien, offenbar verschlang,
konzentrierte sich in seiner Ursprungsfassung vor allem auf die erotischen Aben-
teuer der Hauptfigur. In spiteren Auflagen traten aber auch militdrische Heldenta-
ten in den Vordergrund, offenbar durchaus unter dem Einfluss des Krieges gegen
Spanien, in dem Condé eine so erhebliche Rolle spielte.

Condé hatte sich als junger Mann am Vorbild heroischer Romangestalten in-
spiriert, es war in seinem Freundeskreis nicht ungewohnlich, Liebesbriefe, die sich
an eine mogliche Mitresse richteten, aus solchen Romanen abzuschreiben. Nach
seinen ersten groflen Erfolgen wurde er selbst beinahe zu einer Romanfigur. Fak-
ten und Fiktion waren hier kaum noch zu unterscheiden.*’

Die Tatsache, dass Ludwig XIIIL., der Konig, einige Tage vor der Schlacht von
Rocroi, dem ersten spektakuliren Sieg Condés, gestorben und sein Sohn ein
minderjihriges Kind war, erleichterte es Condé sicherlich, sich in den Mittelpunkt
eines neuen Heldenkultes zu stellen. Er besaff zwar in dieser Rolle durchaus auch
seine Rivalen, wie etwa den Comte de Harcourt, der 1645 zum franzdsischen Vi-
zekonig in Katalonien ernannt worden war und von manchen Panegyrikern schon
als das alter ego des Konigs — gewissermaflen als Gegenstiick zu den wvalidos (Favori-
tenministern), die den spanischen Konigen zur Seite standen - gefeiert wurde,*
aber Condé wurde doch zur beherrschenden Figur im Pantheon militdrischer
Helden in den 1640er Jahren. Die transgressiven Ziige einer heroischen Selbstin-
szenierung, die Jonathan Dewald mit Blick auf den Schwertadel insgesamt her-
vorhebt, waren ihm dabei keineswegs fremd, im Gegenteil, wie Simone Bertiére in
ihrer Biographie des Prinzen feststellt:

46 Grell / Michel, Ecole des princes, S. 63-64.

47 Dies nach Bertiére, Condé, S. 198-200; zum Roman Gombervilles siehe auch Edward B.
Turk, Baroque Fiction-Making. A Study of Gomberville’s Polexandre (North Carolina
Studies in the Romance Languages and Literatures; 196), Chapel Hill, NC 1978.

48 René de Ceriziers, Le Héros francais ou I'idée du grand capitaine, Paris 1645.

76

13.01.2026, 08:28:54,


https://doi.org/10.5771/9783956505867-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Pour caractériser le duc d’Enghien soudain propulsé au faite de la gloire, le terme que

vient A ’esprit est la démesure — en bien comme en mal. Tout est chez lui porté au pa-

roxysme: orgueil, la violence, le mépris, tournés contre les autres, le rend haissable*.*?

Es waren nicht zuletzt die erotischen Eskapaden Condés und seine demonstrati-
ve Verachtung fuir die Sexualmoral und die Verhaltensnormen der Kirche, in de-
nen das transgressive Element seines Heldentums zum Ausdruck kam. Er trat
bewusst als Libertin auf, wohl auch um zu zeigen, dass er vor den Strafen der
Kirche weder im Diesseits noch im Jenseits Angst hatte, denn, ,la morale héroi-
que est fondée sur la négation de la peur” (,die heroische Moral hat als Funda-
ment die Verneinung der Furcht®). Allerdings, ein solches Heldentum, das die
Autoritit keiner irdischen oder jenseitigen Macht anerkannte, war schwer verein-
bar mit der Selbstdisziplin, die das franzosische Konigtum nun doch zunehmend
von seinen Heerflihrern und Offizieren verlangte. Das Heldentum Condés, um
noch einmal einen Gedanken Simon Berti¢res aufzugreifen, hatte sein Ziel am
Ende nur in sich selbst, im Vordergrund stand der personliche Ruhm.?® Dem
Konig und dem eigenen Land zu dienen, war dafir nur ein Mittel zum Zweck,
so mochte es zumindest erscheinen.

Selbst im militdrischen Bereich war in den 1640er Jahren allerdings die Zeit
nicht mehr fern, in der sich der Adel einer strikteren Disziplin unterwerfen muss-
te.’! Feste Regeln tiber eine nach den Prinzipien der Anciennitit verlaufende
Laufbahn stellten nach 1660 den Vorrang des ererbten Ranges zumindest ten-
denziell infrage, obwohl der Hof- und Hochadel auch weiterhin die wichtigsten
Stabsoffiziersstellen im Heer besetzte. Aber ganze Regimenter oder noch groflere
Einheit so zu behandeln, als seien sie gewissermaflen Teil einer Privatarmee, wie
das in der Fronde noch geschehen war, war nach 1660, als der Kriegsminister Le
Tellier und nach ihm sein Sohn Louvois die Streitkrifte einem umfassenden Dis-
ziplinierungsprozess unterwarfen, kaum noch moglich.

Noch Ende der 1640er Jahre war es freilich mit der Fronde zu einer letzten gro-
Ben Adelsrevolte gekommen, in der die neue Ordnung, deren Fundamente bereits
Richelieu vor seinem Tode (1642) gelegt hatte, noch einmal fundamental infrage
gestellt wurde und in der Condé und andere Hochadlige zeitweilig eine zentrale
Rolle spielten. Eine wesentliche Voraussetzung dieser Revolte lag auch in dem Um-
stand, dass Frankreich in diesen Jahren von einer weiblichen Regentin regiert wur-
de, von Anna von Osterreich, der Witwe Ludwigs XIII. Die letzte weibliche Re-
gentschaft lag 1643 gut 25 Jahre zuriick, denn nach dem Tode Heinrichs IV. hatte

49 Bertiére, Condé, S. 227, ,Um den Herzog von Enghien, der sich plotzlich auf dem Gipfel

des Ruhmes befand, zu charakterisieren, bietet sich der Begrift des Mafllosen an, im Guten
wie im Bosen. Alles ist bei ihm auf das Auflerste gesteigert, der Stolz, die Gewalt, die Ver-
achtung, die sich gegen andere richten, machen ihn verhasst®.

50 Vgl. ebd.

51 Guy Rowlands, The Dynastic State and the Army under Louis XIV. Royal Service and Pri-
vate Interest in France 1661-1701 (Cambridge Studies in Early Modern History), Cam-
bridge 2002.

77

13.01.2026, 08:28:54,


https://doi.org/10.5771/9783956505867-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maria de’ Medici 1610 ebenfalls die Rolle der Regentin tibernommen. Erst 1617
konnte sich ihr Sohn von ihrer Vormundschaft befreien. Maria de’ Medici hatte
sich sowohl wihrend ihrer Regentschaft als auch in den 1620er Jahren, als sie ihren
politischen Einfluss wiedergewinnen wollte, als machtvolle Matriarchin, aber auch
— in bestimmten Kontexten — als erotisch attraktive Amazonin, die selbst helden-
haft ihre Armeen in den Kampf fiihrte, inszeniert oder inszenieren lassen, so etwa
in dem groflen Zyklus, in dem Rubens ihr Leben und ihre Regentschaft verherr-
lichte. Maria de’ Medicis Versuch, ein traditionell eher miannlich konnotiertes he-
roisches Charisma fuir sich zu beanspruchen und doch gleichzeitig als vorbildliche
Mutter zu erscheinen, wirkte jedoch allzu widerspriichlich und war nicht wirklich
dazu angetan, ihren Anspruch auf Autoritit und Macht zu legitimieren.’? Auch
Anna von Osterreich lie§ sich bis zu einem gewissen Grade eine heroische Rolle
als Regentin zuschreiben. Sie konnte sich dabei auf eine mittlerweile relativ um-
fangreiche Literatur Giber die femme forte und ihre Rolle in der Geschichte stiitzen.
Die Frau als Heldin wirkte also nicht mehr so exotisch, wie das vielleicht in den
Jahren nach dem Tode Heinrichs IV. noch der Fall gewesen war, obwohl die ein-
schligige Literatur die heroische Frau meist nur als weibliches Gegenstiick zu ei-
nem Heldentum gelten lief§, das im Kern doch minnlich geprigt blieb. ,Minnli-
ches Heldentum setzt den Mafistab und eine iibergeschlechtliche Norm, der
allenfalls Frauen vom Rang einer Jeanne d’Arc, Grande Mademoiselle [Anne Marie
Louise d’Orléans, Duchesse de Montpensier, die wihrend der Fronde selbst Trup-
pen kommandierte; R. G. A.] und Duchesse de Longueville entsprechen®.>®> Wenn
weibliches Heldentum dann am Ende aber doch eher in ,Herzensgiite” und seeli-
scher Stirke und nicht in kriegerischem Mut bestand,>* dann hatte sich Anna von
Osterreich dieser Vorstellung von weiblicher heroischer Grofe in ihrer Selbstdar-
stellung sehr viel besser angepasst als Maria de’ Medici. Sie vermied es zum Bei-
spiel sorgfiltig, sich als Heerfithrerin oder Kriegerin darstellen zu lassen. Sie beton-
te stets, dass sie nur im Namen ihres Sohnes, nicht im eigenen Namen regierte.
Ebenso wenig stellte sie ihre erotische Attraktivitit in den Vordergrund, sondern
eher ihre tiefe Frommigkeit.>

52 Katherine B. Crawford, Perilous Performances. Gender and Regency in Early Modern
France (Harvard Historical Studies; 145), Cambridge, MA 2004, S. 85-89. Vgl. zum Medi-
ci-Zyklus von Rubens Fanny Cosandey, La Reine de France. Symbole et pouvoir. XVe-
XVIII® siécle (Bibliothéque des histoires), Paris 2000, S. 333-360.

Renate Kroll, Von der Heerfithrerin zur Leidensheldin. Zur Domestizierung der Femme

Forte, in: Bettina Baumgirtel / Silvia Neysters (Hrsg.), Die Galerie der Starken Frauen. Re-

gentinnen, Amazonen und Salondamen, Miinchen 1995, S. 51-63, hier S. 58. Zur Selbst-

inszenierung von Anna von Osterreich siche demnichst auch die in Beiheften der Zeit-
schrift ,Francia“ erscheinende Studie von Oliver Mallick.

5 Vgl. ebd.

%5 Vgl. Crawford, Perilous Performances, S.98-136, besonders S.103-104; vgl. auch Sylvie
Steinberg, Le mythe des amazones et son utilisation politique de la Renaissance a la Fronde,
in: Kathleen Wilson-Chevalier / Eliane Viennot (Hrsg.), Royaume de Fémynie. Pouvoirs,
contraintes, espaces de liberté des femmes de la Renaissance & la Fronde (Colloques, congres

53

78

13.01.2026, 08:28:54,


https://doi.org/10.5771/9783956505867-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Allerdings sahen die Prinzen von Gebliit es dennoch als Demiitigung an, von
der Regentschaft ausgeschlossen zu sein und einer Frau und ihrem Favoriten,
dem Kardinalminister Mazarin, noch dazu einem Italiener, gehorchen zu miissen.
Und diese Unzufriedenheit des hohen Adels war ein wesentlicher Faktor fiir die
innere Krise Frankreichs in den Jahren 1648 bis 1653. Die Fronde selbst ging
zwar im Sommer 1648 vor allem von der #oblesse de robe aus, die sowohl ihre Pri-
vilegien und Einkinfte als auch die Herrschaft des Rechtes an sich in dem per-
manenten Ausnahmezustand bedroht sahen, den die Kardinalminister Richelieu
und Mazarin seit den 1630er Jahren geschaffen hatten. Aber schon bald, Anfang
1650, inszenierten hohe Adlige, darunter auch der Prince de Condé sowie — zu-
mindest zeitweilig — Henri de la Tour d’Auvergne, Vicomte de Turenne, die Her-
zogin von Longueville und deren Gemahl sowie der Prinz Conti (die drei zuletzt
genannten entstammten Nebenlinien der Konigsdynastie), ihren eigenen Auf-
stand gegen die Regentin und den verhassten Premierminister Mazarin. Diese
Fronde des Princes war durch heftige innere Konflikte gekennzeichnet und mag auf
den ersten Blick den Eindruck einer bloflen Farce erwecken. Sie war in der Tat
weit davon entfernt, eine wirkliche Revolution zu sein, an der die Beteiligten, die
letztlich ein Mehr an Einfluss innerhalb des monarchischen Systems und nicht
dessen Zerstorung anstrebten, auch kein Interesse haben konnten.’® Gerade
Condé ging es eher darum, in der schwierigen Situation der Regentschaft selbst
als Protektor des jungen Konigs auftreten zu kénnen, um damit Macht und Ein-
fluss seines Hauses gegen die Ambitionen eines Favoriten abzusichern, der
durchaus danach strebte, auch seine Familie unter den fithrenden Adelshiusern
dauerhaft zu etablieren.’

et conférences sur la Renaissance européenne; 16), Paris 1999, S. 261-273; Marlies Mueller,
The Taming of the Amazon. The Changing Image of the Woman Warrior in Ancien Régime
Fiction, in: Papers on French Seventeenth-Century Literature 22, Heft 42, 1995, S. 199-232;
Renée-Claude Breitenstein, Représentation de Ihistoire et parole féminine dans Les Femmes
illustres ou les Harangues héroiques des Scudéry, in: Jean-Claude Arnould / Sylvie Steinberg
(Hrsg.), Les Femmes et I’écriture de I'histoire (1400-1800), Mont-Saint-Aignan 2008, S. 341-
353. Zeitgendssische Werke, die die Regentschaft von Anna von Osterreich zu rechtfertigen
suchten, indem sie die heroische Frau priesen, waren unter anderem Pierre Le Moyne, Galle-
rie des femmes fortes, Paris 1647 und Jacques du Bosc, La femme héroique, Paris 1645.

Zur Fronde unter anderem Alexander Rubel, Eine Frage der Ehre. Die Fronde im Span-
nungsfeld von Adelsethos und Literatur, in: Francia. Forschungen zur westeuropdischen
Geschichte 32, Heft 2, 2005, S. 31-57; Gerrit Walther, Protest als schone Pose, Gehorsam
als Event. Zur Formation des ludovizianischen Absolutismus aus dem Geiste der Fronde,
in: Lothar Schilling (Hrsg.), Absolutismus, ein unersetzliches Forschungskonzept? Eine
deutsch-franzosische Bilanz / Labsolutisme, un concept irremplagable? Une mise au point
franco-allemande (Pariser Historische Studien; 79), Miinchen 2008, S. 173-189. Siehe auch
Michel Pernot, La Fronde, Paris 1994. Zum Hintergrund der Fronde und zum Werthori-
zont der beteiligten Adligen auch Jean-Marie Constant, La folle liberté des baroques 1600-
1661, Paris 2007.

Katia Béguin, Les princes de Condé. Rebelles, courtisans et mécénes dans la France du
grand siecle (Epoques), Seyssel 2003, S. 110.

56

57

79

13.01.2026, 08:28:54,


https://doi.org/10.5771/9783956505867-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Trotz ihrer begrenzten Ziele konnte die Fronde des Princes der Monarchie in ei-
ner Situation, in der sowohl die Regentin (Anna von Osterreich, eine Spanierin)
als auch der leitende Minister (Mazarin, ein Italiener) Auslinder waren, durchaus
gefihrlich werden. Sie scheiterte letztlich daran, dass die Fihrer des Aufstandes
sich von einem Verstindnis von Ehre leiten lieflen, das Kompromisse auch in-
nerhalb des eigenen Lagers sehr erschwerte, weil man durch jedes Zugestindnis
den eigenen Status und Rang gefihrdet sah. Gerade die heroische Selbstinszenie-
rung fithrte dhnlich wie bei den royalistischen Kommandeuren des Biirgerkrieges
in England zu einem tbersteigerten Individualismus; ein durch heroischen Stolz
gepragtes Beharren auf dem eigenen Prestige und dem Anspruch auf den eigenen
Rang war keine gute Grundlage firr die Zusammenarbeit zwischen einer Schar
malkontenter Adliger, die keinen natiirlichen Anfiihrer besaflen.8

Schon Zeitgenossen hatten den Eindruck, dass die Adligen, die an der Spitze
der Fronde standen, ihre Revolte so inszenierten, als handele es sich um eine
Episode aus einem Ritterroman, in dem sie selbst die heroischen Hauptfiguren
waren. In der Tat schrieben zeitgenossische Pampbhlete, Biographien und panegy-
rische Schriften den fihrenden Adligen ganz dhnliche Charaktereigenschaften zu
wie den Protagonisten solcher Romane, die sich ja ihrerseits zum Teil an leben-
den Vorbildern wie Condé orientierten.>® Es liegt nahe anzunehmen, dass einige
der Akteure ihr Handeln jenseits jedes machtpolitischen Kalkiils selbst mithilfe
jener Kategorien und jener Sprache begriffen, die ihnen die entsprechenden lite-
rarischen Werke an die Hand gaben. Zwar war das Prestige der traditionellen Rit-
terromane zu diesem Zeitpunkt bereits im Niedergang begriffen, nicht zuletzt
aufgrund des Umstandes, dass popularisierte Versionen der Romanstoffe fur ein
breiteres, nichtadliges Publikum im Rahmen der sogenannten Bibliothéque blene
weithin vertrieben und damit, wie es schien, vulgarisiert wurden. Andererseits
entfalteten historische Biographien der groflen Gestalten der Spitphase des Rit-
tertums, wie etwa des Chevalier Bayard (Pierre du Terrail, 1476-1524) gerade um
die Mitte des 17. Jahrhunderts eine erhebliche Wirkung im Milieu des Adels, so
wie entsprechende Lebensbeschreibungen schon im spiten Mittelalter vom nie-
deren Adel intensiv rezipiert worden waren.®® Das Vorbild eines Bayard lief} zu-
sammen mit den Schlachtensiegen eines Herzogs von Enghien eine Wiederbele-
bung ritterlicher Werte moglich erscheinen. Nicht wenige Adlige hofften, sie
konnten mit derselben Selbstverstindlichkeit wie ein Bayard zugleich fiir ihre
ganz personliche Ehre und den Konig kimpfen.®! Solche Vorstellungen eines

58 Hopper, Turncoats and Renegadoes, S. 160, S. 177.

59 Mark Bannister, Privileged Mortals. The French Heroic Novel 1630-1660 (Oxford Modern
Languages and Literature Monographs), Oxford 1983, S. 26.

Siehe dazu demnichst die Dissertation von Gero Schreier (SFB 948) zum Heroismus in
adligen Lebenszeugnissen des spiten Mittelalters. Schreier setzt sich hier auch mit dem
Chevalier Bayard auseinander.

Pascal Brioist [et al.], Croiser le fer. Violence et culture de I’épée dans la France moderne
(XVIe-XVIII® siecle) (Epoques), Seyssel 2002, S. 271-273, vgl. S. 264-268. Zum Ritterro-

60

61

80

13.01.2026, 08:28:54,


https://doi.org/10.5771/9783956505867-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sehr individualistisch verstandenen heroischen Lebensentwurfes erwiesen sich
freilich bald als utopisch und in dieser Perspektive wire das Scheitern der Fronde
dann nur die notwendige Folge eines allgemeinen Niedergangs der traditionellen
Adelskultur und der damit verbundenen Ordnungsvorstellungen gewesen. Und
so ist die Fronde auch oft interpretiert worden. Kein Zweifel kann daran beste-
hen, dass der Adel nach dem Ende der Fronde und erst recht nach Beginn der
selbststindigen Regierung Ludwigs XIV. (1661) gendtigt war, sein Verhiltnis zur
Monarchie grundsitzlich zu tberdenken. Die flamboyante heroische Selbstin-
szenierung der Vergangenheit mit ihrer Tendenz zur bestindigen Revolte gegen
Disziplin und Ordnung wurde nun deutlich zur Ausnahme, zu einem margina-
len Phinomen. Sie lebte bis zu einem gewissen Grade fort in der Praxis des Du-
ells, die freilich von der Monarchie im 18. Jahrhundert weitgehend stillschwei-
gend geduldet wurde. Aber das Duell war eben nur noch soziale Praxis, einen
offentlichen Diskurs, der diese Praxis hitte legitimieren konnen, gab es nicht.?
Ob dieser Wandel mit dem endgiiltigen Verblassen der Figur des adligen Helden
gleichzusetzen ist, ist jedoch weniger klar, als es auf den ersten Blick erscheinen
mag. Das wird ein Blick auf die Epoche Ludwigs XIV. zeigen.

man auch Giinter Berger, Aspekte der Rezeption des mittelalterlichen Romans im 17. Jahr-
hundert, in: Reinhold R. Grimm (Hrsg.), Mittelalter-Rezeption. Zur Rezeptionsgeschichte
der romanischen Literaturen des Mittelalters in der Neuzeit (Begleitreihe zum Grundrifl
der romanischen Literaturen des Mittelalters; 2), Heidelberg 1991, S. 89-109; Genevieve
Bolleme (Hrsg.), Les contes bleus (Bibliothéque bleue), Paris 1983; Giovanni Dotoli, Lette-
ratura per il popolo in Francia (1600-1750). Proposte di lettura della « Bibliothéque bleue »
(Biblioteca della ricerca; 8,4), Fasanao 1991.

Hervé Drévillon, Le dire et le fer: le duel et sa publicité au XVII® siécle, in: Pascal Brioist
[et al.], Croiser le fer. Violence et culture de I’épée dans la France Moderne (XVIe-XVIII®
siecle) (Epoques), Seyssel 2002, S. 239-304.

62

81

13.01.2026, 08:28:54,


https://doi.org/10.5771/9783956505867-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 08:28:54,


https://doi.org/10.5771/9783956505867-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

