
 

83 

3 Sprachgesetze und mythologische Gesetze 

Nachdem ich versucht habe, das psychoanalytisch-therapeutische 

Vorgehen im Strafvollzug in einen ethischen Kontext zu stellen, in 

dem die Differenz zwischen Sein und Sollen als konstitutiv begriffen 

wird und Gesetze als Ursache der Subjektwerdung angesehen wer-

den, soll nun der Zusammenhang von Sprache, Subjekt und Gesetz 

erörtert werden.  

 

 

3.1 Sprachgesetze 

 
Für die Psychoanalyse wie auch für die meisten Formen der Psycho-

therapie ist die Sprache bzw. das Sprechen ausschließliche Arbeits-

grundlage, mittels derer Heilung, Änderung, kurzum Wirksamkeit 

möglich ist. Diesen Prozess beschreibt Freud mit Erinnern (Imagi-

nieren), Wiederholen (Agieren) und Durcharbeiten (Sprechen). So soll 

hier der Standpunkt vertreten werden, dass die Sprache ein Struk-

turmerkmal ist, das den Menschen von den anderen Lebewesen ra-

dikal unterscheidet. Dabei schließe ich mich Georges-Arthur Gold-

schmidt an, wenn er die Aufgabe der Psychoanalyse wie folgt be-

schreibt: 

 

„Das gesamte Freudsche Unterfangen [...] bestand darin, die Sprache zum Re-

den zu bringen und dem, was sie zu sagen hatte, seine Aufmerksamkeit zuzu-

wenden.“1 

 

Hier situiert sich das Subjekt in der Sprache: Was sie [die Sprache] 

zu sagen hatte, ist das Material, mit dem die Psychoanalyse arbei-

tet. Dabei möchte ich von der grundlegenden Feststellung ausge-

hen, dass Sprache nicht als bloßes Medium begriffen werden kann, 

das lediglich dazu dienen würde, Botschaften bzw. Informationen 

und Affekte zu transportieren. Vielmehr werden wir durch die Spra-

che erst zu Subjekten.2 Dabei impliziert Sprache und Sprechen im-

mer auch Entfremdung: 

 

„Erst der Verzicht, mit sich selbst identisch sein zu müssen, erlaubt ein Denken 

 
1  Goldschmidt, G.-A. (1999): Als Freud das Meer sah. Ammann Verlag, Zü-

rich, S. 24. 
2  Eine umfangreiche Darstellung dieses Standpunkts, der Philosophie (Hei-

degger, Adorno, Foucault) und Psychoanalyse (Lacan) verbindet, findet man 
z.B. in: Thomann, E. (2004): Die Entmündigung des Menschen durch die 

Sprache und die Suche nach authentischer Subjektivität. Passagen Verlag, 
Wien. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004 - am 13.02.2026, 23:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

84 

des Heterogenen, ermöglicht das Denken und Aussprechen von Widersprüchen, 

die durch die Vorstellung der Einheit eines denkenden Bewußtseins verdrängt 

und ausgeschlossen werden.“3 

 

Dennoch ist genau diese Heterogenität des Subjekts mit sich selbst 

- ich spreche und bin mir fremd - auch Grundlage für das menschli-

che Zusammenleben. Die Sprache wird von Gesetzen, Normen und 

Regeln bestimmt, die eine Kommunikation bzw. Intersubjektivität4 

erst ermöglichen: Deshalb ist die Sprache immer schon Sprache des 

anderen. Wir müssen sie sozusagen übernehmen und anwenden, 

wenn wir uns verständlich machen wollen. Der erste andere, an den 

wir Ansprüche stellen und der umgekehrt Forderungen an uns 

stellt, ist in der Regel die Mutter. Es eröffnet sich hier ein intersub-

jektives Feld, das sich immer auf andere Personen überträgt. Diese 

Einführung in die Sprachwelt stellt aber immer auch ein Stück Ent-

fremdung dar, da Bedürfnisse und Wünsche zunehmend in der 

symbolischen Ordnung der Sprache artikuliert werden müssen, um 

Befriedigung zu erfahren. Um diese Problematik der a priori vorhan-

denen Ordnung der Sprache genauer zu definieren und um einen 

methodischen Standpunkt zu beziehen, soll hier die strukturalisti-

sche Sprachwissenschaft bzw. deren Grundlagen anhand des Werks 

Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft (Cours de Linguis-

tique Générale)5 von Ferdinand de Saussure (1915) unter Hinzu-

nahme von Überlegungen Emile Benvenistes6 (1954) erörtert wer-

den. 

 Das Schlüsselwerk der modernen Sprachwissenschaft besteht 

aus einer Sammlung von Vorlesungen de Saussures und wurde erst 

nach seinem Tode veröffentlicht. Die Reihenfolge und Ausschließ-

lichkeit bestimmter Konzepte wird zwar immer noch kritisch disku-

tiert7, aber die grundlegenden Unterscheidungen und Ausdifferen-

zierungen, mit denen de Saussure das Forschungsobjekt Sprache 

definiert, sind anerkannt. Vor allem drei Ausarbeitungen interessie-

ren mich hier: Die Unterscheidungen von langue und parole, von 

 
3  Ebd., S. 205. 
4  „In der Anerkennung des anderen als ebenfalls weltkonstituierendes Sub-

jekt ist die Grundlage der I.[Intersubjektivität] gewonnen, d.h. neben mir 
gibt es noch andere Subjekte und meiner Wahrnehmung von Welt steht 
gleichberechtigt die der anderen Subjekte zur Seite.“ Prechtl, P. (1999): In-

tersubjektivität. In: Metzler Philosophielexikon. A.a.O., S. 270. 
5  Saussure, F. de (1967): Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft. 

De Gruyter, Berlin. 
6  Benveniste, E. (1974): Probleme der allgemeinen Sprachwissenschaft. List, 

München. 
7  Scheerer, Th. M. (1980): Ferdinand de Saussure. Wissenschaftl. Buchgesell-

schaft, Darmstadt. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004 - am 13.02.2026, 23:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sprachgesetze 

 

85 

Synchronie und  Diachronie und von Signifikant und Signifiziertem 

bzw. Signifikat (wie die heute üblichere Bezeichnung lautet). Der 

Mensch wird in die Sprache hineingeboren. Saussure unterscheidet 

zwischen langue und parole - Sprache und Sprechen -, um damit 

durch die Einführung einer Differenz das Objekt der Sprachwissen-

schaft zu definieren. Die Trennung von Sprache und Sprechen 

interessiert in der vorliegenden Arbeit dabei insofern, als hier „das 

Soziale vom Individuellen“8 getrennt wird. Die Sprache wird so zum 

sozialen Teil der Rede und sie existiert unabhängig vom Einzelnen, 

welcher für sich allein sie weder schaffen noch umgestalten kann.9  

Dieser soziale, unabhängige Teil ist der Ort der (Sprach-)Gesetze. 

Die Rede (parole) hingegen ist ein individueller Akt. Die scharfe 

Trennung von Sprache und Sprechen wurde kritisiert und disku-

tiert10; der Begriff Diskurs wurde in diesem Zusammenhang einge-

führt, um eine „mittlere Größe in die Langue-Parole-Opposition ein-

zuführen“11. Der Begriff Diskurs könnte so als Bindeglied zwischen 

Individuum und Gesellschaft bzw. als soziales Band definiert wer-

den: also als Verknüpfung, die durch eine Differenz eingeführt wird. 

 Ebenso grundlegend für die Sprachwissenschaft Saussures’ ist 

die Unterscheidung zwischen Synchronie (sprachlichem Zustand) 

und Diachronie (sprachlicher Entwicklung). Synchronische Tatsa-

chen weisen dabei eine gewisse Regelmäßigkeit auf, die aber nicht 

als Vorschrift fungiert. Diachronischen Tatsachen schreiben der 

Sprache zwar etwas vor, sie haben aber keine Allgemeingültigkeit.12 

Diachronische, also geschichtliche Veränderungen von Wortbedeu-

tungen haben also für Saussure keinen Gesetzescharakter, sondern 

treten zufällig und vereinzelt auf. Das synchronische Gesetz hinge-

gen „ist lediglich Ausdruck einer bestehenden Ordnung und stellt 

einen vorhandenen Zustand fest“13. Es liegt also keine Macht vor, 

die in der Sprache selbst begründet sein  würde.   

 Als dritter Punkt ist die Unterscheidung zwischen Signifikant 

[signifiant] und Signifikat [signifié], also von Bezeichnendem und 

Bezeichnetem, von grundlegender Bedeutung. Die Beliebigkeit - die 

Arbitrarität - des sprachlichen Zeichens, also der Verbindung von 

Signifikant und Signifikat, schließt jede naturgegebene Notwendig-

keit aus. Der Laut eines Wortes wird durch seinen Unterschied zu 

einem anderen Laut bedeutend, nicht aufgrund des Bezugs zu sei-

 
8  Saussure, a.a.O., S. 16. 
9  Ebd., S. 17. 
10  Scheerer, a.a.O., S. 77 ff. 
11  Ebd., S. 82. 
12  Saussure, a.a.O., S. 113. 
13  Ebd., S. 110. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004 - am 13.02.2026, 23:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

86 

nem Inhalt.14 Saussure grenzt hier seinen Begriff des sprachlichen 

Zeichens (signe) klar vom Begriff des Symbols ab, da für letzteres 

ein Grad natürlicher Beziehung zwischen Bezeichnendem und Be-

zeichnetem besteht: So könnte z.B. „das Symbol der Gerechtigkeit, 

die Waage, [...] nicht etwa durch etwas anderes, z.B. einen Wagen, 

ersetzt werden“15.  

 Die arbiträre Verbindung von Signifikant und Signifikat ermög-

licht, ständig neue Bedeutungen hervorzubringen, ohne die Sprache 

im gesamten zu verändern. Dies gibt den Menschen die Möglichkeit, 

sich in eigenen Worten zu formulieren, ohne das Sprachsystem zu 

gefährden: Die Dichter sind der größte Beweis hierfür. Diese drei 

Strukturen von Sprache verhindern, dass das System der Sprache 

evolutionistisch oder finalistisch gedacht wird. Das prinzipielle 

Nicht-voll-verstehen-Können des anderen ist somit auch ein Moment 

der Freiheit, da keine absolute Determiniertheit vorliegt. Bedeutun-

gen und Gesetzmäßigkeiten der Sprache stellen an sich kein über-

geordnetes Gesetz dar, das sozusagen transzendent die Inhalte oder 

die Entwicklung von Normen leiten könnte. Zwar liegt eine präskrip-

tive Ordnung, wie z.B. die Grammatik vor, diese kann aber nur 

deskriptiv dargelegt werden. Die Sprache, auf die Saussure im Ver-

gleich zum Sprechen sein Hauptaugenmerk legt, kann so als das al-

leinige Objekt der Linguistik definiert werden. Sie wird zur Wissen-

schaft der Formen, die keiner Substanz mehr bedarf. Die Sprache 

wird so zu einem Zeichensystem, in dem durch das „Spiel von Diffe-

renzen“16 Bedeutungsfunktionen möglich sind. 

 Der Linguist Emile Benveniste hebt den fundamentalen Unter-

schied von Mensch und Tier bezüglich der Kommunikation mit der 

Tatsache hervor, dass die menschliche Sprache symbolisch ist und 

sich vom bloßen Signal, das auch für das Tierreich Gültigkeit hat, 

abgrenzt. Dabei muss erwähnt werden, dass Benveniste den Begriff 

Symbol anders als de Saussure definiert. Für letzteren ist das Sym-

bol lediglich ein Wiedererkennungszeichen (wie z.B. im oben aufge-

führten Symbol der Gerechtigkeit), für Benveniste ist es der Unter-

schied zum Signal. Das linguistische Symbol 

 

„[…] organisiert das Denken und wird in einer spezifischen Form verwirklicht, 

es macht die innere Erfahrung eines Menschen einem anderen zugänglich in 

Form eines artikulierten und darstellenden Ausdrucks und nicht mittels eines 

Signals nach Art eines modulierten Schreis; es verwirklicht sich in der einer be-

 
14  Ebd., S. 78 ff. 
15  Ebd., S. 80. 
16  Wichmann, Th. (2003): Saussure, Ferdinand de. In: Metzler Philosophenle-

xikon. A.a.O. S. 634-635, S. 635. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004 - am 13.02.2026, 23:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sprachgesetze 

 

87 

stimmten Gesellschaft eigenen Sprache, nicht in einer der Gattung gemeinsa-

men Lautäußerung“17.  

 

Dabei kann Sprache keineswegs als bloßes Instrument zur Kom-

munikation interpretiert werden. Sie ermöglicht vielmehr Subjektivi-

tät, die durch eine  Polarität eingeführt wird: 

 

„Ich benutze ich nur dann, wenn ich mich an jemanden wende, der in meiner 

Anrede ein du sein wird. […] [Dies] impliziert umgekehrt, daß ich zu einem du 

werde in der Anrede desjenigen, der sich seinerseits als ich bezeichnet.“18  

 

Kommunikation ist zumindest in diesem Beispiel aus unserem Kul-

turkreis (bzw. Sprachkreis) nur eine Folge dieser zugrundeliegenden 

Subjektivität. „In der Diskursinstanz, in der ich den Sprecher be-

zeichnet, wird dieser als ‘Subjekt’ ausgesagt.“19 Daraus entsteht In-

tersubjektivität als Voraussetzung jeglicher Kommunikation: mittels 

Anerkennung der Subjektivität des anderen und auch aus der Frei-

heit des Nicht-Verstehens des anderen. Die soziale Relevanz, die 

entsteht, wenn dieses Sprechen zum sprachlichen Handeln wird, 

kann man dann als Diskurs20 bezeichnen. Benveniste wies auch auf 

die Besonderheit der psychoanalytischen Forschung bzw. Wissen-

schaft hin, die dieser Sprachauffassung Rechnung tragen muss, 

wenn sie sich ihrer Grundlage bewusst ist. Das Material der Psy-

choanalyse ist die Sprache bzw. das Gesprochene, und dies grenzt 

sie von anderen Wissenschaften, wie z.B. der Psychiatrie, ab: Die 

Störung oder Schädigung wird in der Psychiatrie auf eine materielle 

Ursache zurückgeführt, die behandelt werden muss, während die 

Psychoanalyse von der Diagnose bis zur Heilung diese Gegenständ-

lichkeit abstrahiert - so gehört die Psychiatrie eher in den Bereich 

der klassischen Forschung.21 

 Der Patient in der Psychoanalyse hingegen wird in seinem Spre-

chen gehört - der gesamte Prozess vollzieht sich durch die Vermitt-

lung der Sprache: Das, was der Patient sagt, ist das Arbeitsmaterial. 

So werden auch körperliche Symptome und auch Handlungen zu 

einer Körpersprache, die übersetzt werden muss, um etwas davon 

zu verstehen. Im Unterschied zur Kausalität in den Naturwissen-

schaften werden in der Psychoanalyse Phänomene von einer „Bezie-

hung der Motivation“22 gesteuert. Diese Motivation ist unbewussten 

 
17  Benveniste, a.a.O., S. 40. 
18  Ebd., S. 289. 
19  Ebd., S. 291. 
20  Ebd., S. 287. 
21  Ebd., S. 90-91. 
22  Ebd., S. 92. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004 - am 13.02.2026, 23:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

88 

Ursprungs, nicht gleichzusetzen mit objektiv erfahrenen biographi-

schen Tatsachen und Ursachen von Symptomen. 

 Dabei betont Benveniste wie Saussure, dass die Arbitrarität der 

Bedeutung die menschliche Sprache kennzeichne, nicht die Arbitra-

rität des Zeichens. Das Sprachzeichen steht in einer notwendigen 

Verbindung von Bezeichnenden und Bezeichnetem, willkürlich ist 

vielmehr der Bezug zur Realität. Ein bestimmtes Sprachzeichen 

wird auf ein bestimmtes Element der Realität angewandt; diese Zu-

weisung ist zwingend (also einer vorgegebenen Ordnung entspre-

chend), dabei aber willkürlich (also nicht kausal begründbar). So 

verstanden wird auch die Schlussfolgerung Benvenistes wie auch 

bei Saussure in ihrer ganzen Tragweite deutlich,  

 

„[...] daß man zugleich von der Unveränderlichkeit und der Veränderlichkeit des 

Zeichens reden kann: Unveränderlichkeit, weil es arbiträr ist und im Namen ei-

ner vernünftigen Realität nicht in Frage gestellt werden kann; Veränderlichkeit, 

weil es eben aufgrund seines arbiträren Charakters stets Wandlungen unterwor-

fen bleibt“23. 

 

Die Zeichen und die materiellen Referenten stehen also in einem 

arbiträren Zusammenhang, der einerseits eine Ordnung der Realität 

(eine Ordnung der Dinge) ermöglicht, andererseits nicht logisch be-

gründet werden kann. Die Zeichen bzw. Signifikanten stehen (im 

Gegensatz zu den Signifikaten) untereinander in Verbindung und 

sind ersetzbar. Zwei weitere grundlegende Aspekte der Sprachbil-

dung sind die rhetorischen Figuren der Metapher und der Metony-

mie.24 Anhand von verschiedenen Arten von Sprachstörungen d.h. 

Aphasien stellt der Linguist Roman Jakobson fest, dass je nach Typ 

der Störung die Bildung von Metaphern oder von Metonymien be-

einträchtigt oder unmöglich wird.25 Der metaphorische Prozess im 

Diskurs besteht darin, dass ein Thema [topic] ein anderes mittels 

Ähnlichkeit nach sich zieht bzw. ermöglicht. Der metonymische Pro-

zess ordnet die Wörter im Kontext, um einen Sinnzusammenhang 

 
23  Ebd., S. 66. 
24  Metapher: „[...] sprachlicher Ausdruck, bei dem ein Wort, eine Wortgruppe 

aus seinem eigentlichen Bedeutungszusammenhang in einen anderen 
übertragen wird, ohne daß ein direkter Vergleich zwischen Bezeichnendem 
u. Bezeichneten vorliegt; bildhafte Übertragung (z.B. das Haupt der Fami-
lie).“ Metonymie: „[...] übertragener Gebrauch eines Wortes od. einer Fü-
gung für einen verwandten Begriff (z.B. Stahl für Dolch, jung und alt für al-

le).“  Duden (1990): Das Fremdwörterbuch. Dudenverlag, Mannheim u.a., S. 
496 und 498. 

25  Jakobson, R. (1963): Essais de Linguistique Générale I. Les Editions de Mi-
nuit, Paris, S. 43-67. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004 - am 13.02.2026, 23:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sprachgesetze 

 

89 

zu schaffen.26 Im Gegensatz zur Ähnlichkeit steht hier steht die Kon-

tiguität, also das zeitgleiche Zusammentreffen von Sinneinheiten im 

Mittelpunkt. Jakobson verallgemeinert nun diese beiden Sprachpro-

zesse, die für ihn Sprache, Sprechen (bis hin zur Bildersprache in 

Malerei und Film) definieren. Er stellt ebenfalls einen Bezug zur 

Freudschen Traumdeutung her: Die Verdichtung entspricht der Me-

taphernbildung, die Verschiebung der Metonymie.27 

 Anhand dieser Sprachgesetze und der Differenz von Signifikant 

und Signifikat wird auch die Freudsche Entwicklung des Konzepts 

vom Unbewussten erst verständlich. Wie z.B. in der Psychopatholo-

gie des Alltagslebens (1901) oder in Der Witz und seine Beziehung 

zum Unbewußten (1905) dargestellt, gibt es ein Wissen, das aus 

Nicht-Gewusstem besteht, aber Wirkungen auf unser bewusstes 

Handeln und Denken haben kann. Die ganze Dimension des Unbe-

wussten liegt in dieser Differenz, die im Gegensatz zu dem auch im 

Tierreich üblichen Signal Bedeutungen willkürlich entstehen lässt. 

Diese Bedeutungen entziehen sich manchmal unserer Absicht: Sie 

sind ein Effekt des Unbewussten, das sich störend in unsere be-

wussten Intentionen mischt und unser Begehren aufscheinen lässt 

- dies zeigte Freud an zahlreichen Beispielen. Ich wähle nur eines 

aus, das auf eine Begebenheit in einer meiner Gruppensitzung in 

der Anstalt überleiten soll. 

 

„Für anderes Versprechen läßt sich annehmen, daß der Anklang an obszöne 

Worte und Bedeutungen das eigentlich Störende ist: [...] Beispiele wie: Ei-

scheißweibchen für Eiweißscheibchen [...] gehören wohl in diese Kategorie.“28  

 

Eine partikulare Wahrheit des Subjekts, die sich in diesem Verspre-

cher kundtut - z.B. ein Wunsch -, wird durch diese Subversion in 

der Sprache selbst erst möglich. So möchte ich, wie auch schon im 

vorhergehenden Kapitel, nochmals unterstreichen, dass eine der 

Hauptaufgaben meiner Arbeit mit jugendlichen Strafgefangenen 

darin besteht, durch Aufgreifen oder Nachfragen stereotype Formeln 

oder auch Handlungen - die ich weiter oben in Analogie zu Freuds 

Begriff der „Klebrigkeit der Libido“ Verklebungen genannt habe - zu 

lösen. So werden zum Beispiel häufig in den ersten Sitzungen Be-

griffe wie „ich hab' halt Scheiße gebaut; hab' falsche Freunde ge-

habt; ich bin rechts“ usw. stereotyp wiederholt. Die Loslösung von 

dieser Verklebung besteht dann darin, weiterreden zu können, nicht 

um einen synonymen, sprachlich korrekteren Ausdruck für das 

 
26  Ebd., S. 61. 
27  Ebd., S. 65-66. 
28  Freud, S. (1901b): Zur Psychopathologie des Alltagslebens. G.W., Bd. IV, S. 

91-92. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004 - am 13.02.2026, 23:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

90 

Scheiße-Bauen zu finden, sondern um Assoziationen zu ermögli-

chen, die auf die eigene Geschichte verweisen. Als Beispiel sei hier 

die Äußerung eines Jugendlichen während einer Gruppensitzung 

aufgeführt, der zuerst den Grund seiner Taten mit eben diesen 

Formeln „falsche Freunde, zusammen Scheiße gebaut usw.“ be-

schrieb und dann plötzlich an seine frühesten Erinnerungen ank-

nüpfte, die sich darauf bezogen, wie er am Strand immer von seiner 

Mutter gerügt wurde, weil er einfach überall „hinkackte“. Davon 

ausgehend wurde ein Sprechen über seine „Gluckenmutter“ und 

schließlich seine rechte Orientierung als Abgrenzung von dieser 

möglich. Die Metapher des „Scheiße-Bauens“ wurde hier konkreti-

siert und das reale Häufchen Kot setzte in Form einer Metonymie 

(als Verweis auf die Forderung der Mutter) weitere Assoziationen 

frei. Dies ist möglich, weil der Signifikant „Scheiße“ eben keinen 

kausalen, sondern einen arbiträren Bezug zum realen Kot hat und 

mit anderen Signifikanten in Verbindung steht. Während dieses 

Sprechens wird eine Sprachordnung akzeptiert, und es findet eine 

Bewusst-Werdung von Konflikten statt, die dazu führt, dass eine 

Rekonstruktion einer sinnstiftenden Lebensgeschichte möglich 

wird.  

 Genauso gleichförmig, stereotyp kann aber auch diagnostiziert 

werden: „Störung des Sozialverhaltens; Hyperaktivität“ usw. Setzt 

man dann mit einem vor-geformten Behandlungsprogramm an, das 

ebenso stereotyp die sozial erwünschten Verhaltensweisen einüben 

lässt, schließt sich ein Sprach-Kreis, der die Beteiligten zu Akteuren 

auf einer Diskursbühne werden lässt, die keine Differenzierung 

mehr zulässt. Dass dann häufig Zweckverhalten und manipulative 

Verhaltensweisen beklagt werden, müsste eher als ein Zeichen der 

Wiederkehr des Verdrängten denn als ein Scheitern der Behandlung 

gewertet werden bzw. als ein Scheitern der Methode, nicht des 

Klienten. 

 Natürlich soll das nicht heißen, dass Sprache nur subjektives 

Spiel ist. Mit dem Spracherwerb bilden sich beim Kind die Symbole 

und damit werden die Objekte konstruiert. Es erfährt auch, dass es 

selbst einen Namen hat und gerufen werden kann und damit in die 

menschliche Gesellschaft eingeführt wird. Da Sprache etwas Gege-

benes ist, das nicht willkürlich verändert werden kann, muss der 

Mensch aus der Sprache heraus handeln - er kann nicht aktiv in 

die Sprache eingreifen. Aber die Sprache verändert sich unablässig 

und dieser Wandel der Sprache ist dann nachträglich empirisch zu-

gänglich. So ist auch der Wandel der materiell - organisatorischen 

Gegebenheit von Institutionen empirisch untersuchbar. Die Norm 

selbst bleibt aber vorgegeben. Nicht die Norm ist empirisch zugäng-

lich, sondern deren nachträglich feststellbare Wandlung. Das sym-

bolische Gesetz schafft das menschliche Subjekt - es wird zu einem 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004 - am 13.02.2026, 23:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sprachgesetze 

 

91 

Sprachwesen. Das konkrete juristisch-normative Gesetz ist eine im-

aginäre Verdichtung des unzugänglich Symbolischen. Z.B. wird das 

Zusammenleben der Geschlechter seit jeher symbolisch geregelt. 

Eine konkrete Verdichtung stellte dann z.B. ein deutsches Gesetz, 

das noch in den fünfziger Jahren gültig war, dar, das der Ehefrau 

vorschrieb, erst eine Erlaubnis des Gatten einholen zu müssen, 

wenn sie arbeiten wollte. Dieses Gesetz gibt es natürlich nicht 

mehr, aber eine sprachliche Regelung des Geschlechtslebens bleibt 

als symbolische Ordnung weiterhin bestehen, da sich Geschlecht, 

Rolle und Sexualität eben nicht auf biologische Determinanten re-

duzieren lassen. Dieser Begriff einer symbolischen Ordnung wird bei 

Lévi-Strauss29 ausführlicher definiert: Ausgehend von dem Postulat, 

dass die Sprache nur auf einen Schlag entstehen konnte und die 

Dinge nicht allmählich beginnen konnten, etwas zu bedeuten, ergibt 

sich ein fundamentaler Gegensatz zwischen Symbolismus und Er-

kenntnis. Die symbolische Ordnung ist sozusagen in einem Block 

vorgeformt (alles bedeutet etwas, Signifikant und Signifikat sind in-

einander verschränkt), während die Erkenntnis als intellektueller 

Prozess kontinuierlich fortschreitet, indem bestimmte Aspekte des 

Signifikanten zum Signifikat in ein Verhältnis gesetzt werden. In die 

Totalität der symbolischen Ordnung wird man hineingeboren, die 

Auseinandersetzung mit ihr findet erst nachträglich statt. 

 

 

3.2 Etymologien und Wirkungen der Rechtsinstitutionen 

 

Institutionen, die sich per definitionem auf eine verbindliche Norm 

berufen, beruhen auf Sprachkonstrukten, die im Laufe der Zeit 

Wandlungen durchlaufen. Deshalb möchte ich hier nochmals auf 

Benveniste zurückkommen, der in seinem umfangreichen Werk Le 

vocabulaire des Institutions Indo-européennes30 (1969) Ursprung 

und Entwicklung des unseren Institutionen zugrunde liegenden 

Vokabulars verfolgt. Es liegt nahe, den Bezug zu den Rechtsinstitu-

tionen zu wählen. 

 Das griechische Wort themis verweist auf die Ordnung im Haus 

und in der Familie (dhaman im indischen mit der gleichen Bedeu-

tung), eine Ordnung, die stets von einem göttlichen Willen ausgeht 

(Zeus, Mitra, Varuna).31 Das Gegenteil dieser familiären Ordnung ist 

 
29  Lévi-Strauss, C. (1974): Einleitung in das Werk von Marcel Mauss. In: 

Mauss, M.: Soziologie und Anthropologie. Bd. 1, Hanser, München, S. 7-41, 
37 ff. 

30  Benveniste, E. (1969): Le vocabulaire des institutions indo-européennes. 
Band 2, Les Editions de Minuit, Paris. 

31  Ebd., S. 105 (Übersetzungen, B.Sch.). 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004 - am 13.02.2026, 23:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

92 

die athemistes. Hierzu führt Benveniste ein Beispiel aus Homers 

Odyssee an, worin die Zyklopen als solche bezeichnet werden, da 

jeder Kindern und Frauen sein (eigenes) Gesetz aufzwingt - sozusa-

gen ohne Referenz. Sie sind Wilde.32 Das griechische Wort dike 

weist auf die Verhältnisse zwischen Familien und Gruppierungen 

hin. Ausgehend von der Doppeldeutigkeit des indogermanischen 

Wortstamms deik-, der entweder auf zeigen oder auf sprechen (z.B. 

lat. dicere) verweist, kann laut Benveniste der Zusammenhang her-

gestellt werden, dass mittels der Sprache etwas gezeigt werden soll: 

 

„[...] wie soll etwas gezeigt werden? Mit dem Finger? Das ist nur selten der Fall. 

Allgemein ist der Sinn vielmehr etwas sprachlich zeigen, durch das Sprechen 

[parole]“33. 

 

Hier kommt auch der Richter ins Spiel, aus dem iu-dex wird derje-

nige, der mit Autorität aufzeigt: „[...] nur der Richter kann dicere 

ius“34 also (ge)recht sprechen. Was auf richtige Weise gezeigt werden 

kann, ist kein sichtbares Ding oder irgendein Objekt, sondern das, 

was sein soll. Das lateinische ius zeigt auch in seiner anderen Be-

deutung, iurare (fr. jurer), dt. schwören, auf einen Akt, der das Sa-

gen einer vorgegebenen Formel beinhaltet. Benveniste stellt fest, 

dass nicht das Machen Gesetze definiert, sondern das Ausspre-

chen.35  

 Dies zeigen m. E. zwei wichtige Grundlagen einer sprachlichen 

Ordnung, wie sie sich in den Rechtsinstitutionen verkörpern: Ers-

tens eine Trennung von empirischem Objekt hin auf eine sprachli-

che (verbindliche) Ordnung, die den Bereich der Differenz eröffnet, 

der wiederum die symbolische Ordnung des Sprachwesens Mensch 

ermöglicht. Zweitens die Unmöglichkeit, über die symbolische Ord-

nung, wie sie sich in den Gesetzen und normativen Setzungen im 

allgemeinen verkörpert, frei zu verfügen.36 Es ist dies analog zur 

Freudschen Trennung (oder Setzung) von Bewusstem und Unbe-

wusstem (das ebenfalls nicht frei verfügbar ist) ein Bereich, der 

Subjektivität37 ermöglicht, indem er paradoxerweise genau das Ge-

genteil von Individuum (also vom Ungeteilten) darstellt. Mit anderen 

 
32  Ebd., S. 104 
33  Ebd, S. 108. 
34  Ebd. 
35  Ebd., S. 111 ff. 
36  Das Wort nomos behandelt Benveniste im Kapitel Geben, Nehmen und Emp-

fangen. Der Bereich des Gesetzes, also des nomos, benennt im Griechi-
schen auch die gerecht zugeteilte Weidewiese, es bezieht sich auf eine le-
gale Zuweisung. Benveniste, a.a.O., Band 1, S. 85. 

37  Wie es z.B. im Lacanschen Diktum „Die Sprache ist immer die Sprache des 
Anderen“ zum Ausdruck kommt. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004 - am 13.02.2026, 23:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sprachgesetze 

 

93 

Worten: Subjektivität wird durch die vorgegebene Sprache ermög-

licht, die gleichzeitig entfremdet, da ein Sprechen in einem völlig ei-

genen Idiom unweigerlich im Wahnsinn endet (bzw. den psychoti-

schen Erkrankungen eigen ist). Instituiert wird also immer eine Dif-

ferenz, wie es m. E. auch Freud mittels Analysieren (z.B. den Ödi-

pus- und Narziss- Mythos) und Konstruieren von Mythen (den Va-

termord in der Urhorde) versucht hat. Diese Verknüpfung von Spra-

che, Sprechen und symbolischer Ordnung befähigt die Psychoana-

lyse gerade in Institutionen, die häufig als total qualifiziert werden, 

tätig zu werden. Der blinde Fleck der Legitimität dieser Institutionen, 

der auf die mythologische Setzung verweist und zunehmend mittels 

empirischer Versuchsanordnungen verdrängt werden soll, kann im 

Sprechen der Betroffenen zum Ausdruck kommen: Die jeweils sub-

jektive Geschichte, die versucht, nachträglich davon zu berichten, 

wie aus einem Lebewesen ein wünschendes und begehrendes 

Sprachwesen wurde, wird in der Therapie rekonstruiert. Die Legiti-

mität der Institution wird dabei nicht in Frage gestellt, was eine pu-

re Projektion wäre, sondern es wird im Sprechen eine Verbindung 

zur eigenen Legitimität, d.h. zur eigenen Gesetzmäßigkeit, die Be-

gehren ermöglicht, hergestellt. Dieser Konnex zwischen manifes

tem (gesellschafts-konstituierendem) und latentem (subjekt-kon-

stiuierendem) Gesetz, zwischen symbolischer Ordnung und par-

tikularem Begehren kann Inhalt einer psychoanalytischen Therapie 

sein, die nicht vergisst, dass der Mensch ein instituiertes Sprachwe-

sen ist. Die Verdrängung der Psychoanalyse aus diesen Institutio-

nen ist hingegen die logische Folge einer Psychologie, die das Kons-

trukt Psyche rein empirisch bestimmen möchte.38 Dabei kommt es 

zum fatalen Fehlschluss, der letztendlich zwei Folgen haben kann, 

entweder sieht sich die Empirie der Psyche den Rechtsgesetzen  ge-

genüberstehen oder mit diesen zu einer Ideologie verschmelzen. Die 

notwendige raum-eröffnende Differenz ist in beiden Fällen nicht 

mehr möglich. Genau in dieser Differenz situiert sich aber das Wei-

tersprechen-Können in der psychoanalytischen Therapie mit Straftä-

tern. Das Gesprochene wird nicht bewertet oder gemäß vorgegebe-

nen Sprachschablonen trainiert, sondern soll mittels Deutung neue 

Zusammenhänge aufzeigen, die Tatgeschehen und psychisches Er-

 
38  „Aber in der –logie verbirgt sich nicht nur das Logische im Sinne des Folge-

richtigen und überhaupt des Aussagemäßigen, das alles Wissen der Wis-
senschaften gliedert und bewegt, in Sicherheit bringt und mitteilt. Die –
Logia ist jeweils das Ganze eines Begründungszusammenhanges, worin die 
Gegenstände der Wissenschaften in Hinblick auf ihren Grund vorgestellt, 
d.h. begriffen werden.“Heidegger, M. (1957): Identität und Differenz. Nes-
ke, Pfullingen, S. 56. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004 - am 13.02.2026, 23:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

94 

leben verknüpfen. Wo ein Ausagieren war, soll ein Sprechen wer-

den. 

 

 

3.3 Die Gefängnisinstitution als steingewordener Mythos 

 

Gleich gesellschafts-stiftenden Institutionen wie Kirche, Rathaus, 

Schulen und Kasernen besitzt natürlich auch das Gefängnis eine 

eigene Geschichte, die sich in der Architektur widerspiegelt. Diese 

Wechselwirkung sprachlicher und materiell manifester Symbolisie-

rungen möchte ich hier ebenfalls als einen Raum (eine Differenz) 

erörtern, der (die) ein Setting - also eine therapeutische Rahmenbe-

dingung - definiert und ermöglicht. Gleich dem psychoanalytischen 

Kabinett, in dem Couch und Stuhl als zentrale Bedeutungsträger 

fungieren, verknüpfen zu Stein gewordene Institutionen Sprache, 

Mythos/Glauben und soziale-gesellschaftliche Realität.  

In seiner Studie Gefängnis als Bedeutungsträger39 (1996) gibt And-

reas Bienert einen historischen Überblick über diese Verknüpfun-

gen von Architektur und religiös - gesellschaftlichen Hintergründen. 

Den architektonischen Raum, der sich im Gefängnis eröffnet, be-

schreibt er anhand eines prototypischen römischen Gefängnisses zu 

Beginn des 18. Jahrhunderts: 

 

„Der Altar auf der einen Seite, der Prügelbock auf der anderen Seite markieren 

die Grenzen des architektonischen Raums, in dem jene hierarchischen Funktio-

nen greifbar werden, die Foucault angedeutet hatte.“40 

 

Es würde hier zu weit führen, auch auf die Foucaultsche These41, 

dass sich das Strafsystem weg von körperlicher Bestrafung hin zur 

Disziplinierung und auch Bestrafung der Psyche entwickelt hat und 

die Machtausübung dabei subtiler und auch perfider vorgeht, näher 

einzugehen. Doch durchmisst der oben beschriebene Raum genau 

die gesellschaftliche Realität, die von einem gesellschaftsstiftenden  

Recht (religiösen Ursprungs) hin zur puren Machtausübung reicht. 

Kunsthistorisch spielte dabei die Architektur eine große Rolle. Der 

meist zentral gewählte Ort des Gefängnisses und die Gestaltung der 

Fassade sollten sinnbildlich Schuld und Sühne verkörpern: Gleich 

der heutigen Funktion von Fernsehen und Presse, die mediale 

Ereignisse kreieren und transportieren, hatte die Fassade des Ge-

fängnisses die Aufgabe, das Verbrechen und dessen Konsequenz zu 

 
39  Bienert, A. (1996): Gefängnis als Bedeutungsträger. Lang, Frankfurt/M. 
40  Ebd., S. 21 
41  Foucault, M. (1977): Überwachen und Strafen. Suhrkamp, Frankfurt/M. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004 - am 13.02.2026, 23:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sprachgesetze 

 

95 

inszenieren.42 Vor dieser versammelte man sich im Mittelalter im 

Namen der Gefangenenfürsorge und der Barmherzigkeit.43 Auch in 

der Renaissance dienten die venezianischen Palastgefängnisse als 

allegorische Inszenierung der Zusammenhänge göttlicher und men-

schlicher Macht: Die Zellen lagen im Erdgeschoss des Palastes und 

waren zur Seite des öffentlichen Platzes ausgerichtet. Durch die Git-

ter konnten sich die Gefangenen mit den Passanten unterhalten 

und um Almosen betteln.44 Dabei sind diese venezianischen Palast-

gefängnisse in drei Ebenen unterteilt: unten das Gefängnis, darüber 

die Administration und oben die Räume des Fürsten. Allegorisch 

bezieht sich dies auf die Darstellung von Hölle, Erde und Himmel. 

Auch die Fassaden sind mit Allegorien verziert:  

 

„Das Nacheinander von Noahgruppe, Sündenfall und Salomonurteil sollte auf 

die Abfolge der verschiedenen Rechtszustände, des menschlichen Rechts, des 

göttlichen Rechts und des absoluten Rechts verweisen [...] oder könnte anderer-

seits eine Art Weltenchronologie darstellen, dergemäß den einzelnen Gruppen 

die drei Zeitalter ante legem, sub lege und sub gratia zuzuordnen wären.“45 

 

Später im Zuge der Reformation wurde mit Gründung von Zuch-

thäusern46, die den Resozialisierungsaspekt mittels Buße durch 

nützliche Arbeit propagierten, ein neuer Strafaspekt eingeführt. So 

wurden auch Gefängnisse zunehmend Sinnbilder bürgerlicher Tu-

genden einer reformierten und säkularisierten Ordnung, die wohl in 

Benthams panoptisch-totalitären Entwürfen gipfelte, die ein Spek-

takel von Schuld und Bestrafung auf der Grundlage von Nützlich-

keit inszenieren sollten.47 Die Gefängnisarchitektur wird zuneh-

mend zu einer „Ingenieursbaukunst“48. 

 Aktuell steht der Resozialisierungsgedanke auch laut dem deut-

schen Strafgesetzbuch an oberster Stelle, wobei der Sicherheitsge-

danke nicht mehr explizit erwähnt wird. Dieser verdrängte Aspekt 

 
42  Bienert, a.a.O., S. 27. 
43  Ebd., S. 62. 
44  Ebd., S. 67, Bienert zitiert hier aus einer Reisebeschreibung des Prediger-

bruders Felix Fabers aus dem 15. Jhd. 
45  Ebd., S. 75-76. 
46  Bienert betont hier, dass die Zuchthäuser ursprünglich nicht mit den Ge-

fängnissen gleichgesetzt werden dürften, da sich erstere „[...] gegen die re-
ligiöse, familiäre oder moralische Normübertretung richtete[n].“ Ebd. S. 
141. 

47  Der Zusammenhang zwischen Utilitarismus und zwanghaft-totalitärem 
Denken wird in folgendem Text erörtert: Miller, J.-A. (1996): Jeremy Ben-

thams panoptische Maschinerie. In: Miller, J.-A., Bozovic, M., Salecl, R. 
(Hg.), Utilitarismus. Wo Es war 8. Turia+Kant, Wien. S. 7-51. 

48  Bienert, a.a.O., S. 20. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004 - am 13.02.2026, 23:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

96 

erlebt in Form des biologisch-genetischen Diskurses seine Wieder-

kehr. Wie ich in der Einleitung und im ersten Kapitel anhand der 

Renaissance des Psychopathie-Begriffes versucht habe zu zeigen, 

findet aktuell der Versuch statt, den guten vom bösen Straftäter zu 

trennen. Vielleicht könnte Foucaults These weitergeführt werden: 

Die Psyche des Straftäters wird identisch mit seinem Körper; Be-

strafung kann keinen symbolischen Akt mehr darstellen, und auf-

grund einer Diagnose verschwindet das Subjekt und wird zu einer 

psychopathologischen Identität bzw. Entität, deren sprachliche Äu-

ßerungen nicht mehr gehört werden müssen, da diese nur (anhand 

eines vorgegebenen Zirkelschlusses) lediglich die Diagnose bestäti-

gen.49 Es gibt hier keine Differenz mehr.  

 Diese Exkursion sollte darstellen, wie sehr selbst eine so archa-

ische Institution wie das Gefängnis von der Differenz von Ideal und 

Wirklichkeit durchzogen wird. Diese in der Architekturgeschichte 

des Gefängnisses erstaunlich präsente Verbildlichung des subjekti-

ven Raums beschreibt m. E. auf eindringliche Weise die stets not-

wendige Verknüpfung von Gesetz (im weitesten Sinne) und Subjekt. 

Die oben erwähnte Allegorie einer venezianischen Gefängnisfassade 

von ante legem, sub lege und sub gratias könnte auch als Analogie 

zur Subjektwerdung begriffen werden: Narziss, Ödipus und der zum 

Totem erhobene Vater der Urhorde wären dann die Stationen der 

(traumatischen) Geschichte, die das Subjekt in seine eigene Ge-

schichtlichkeit einführen. Wenn ich in diesem Buch, das konkret 

von der Möglichkeit psychoanalytischer Therapie von Straftätern 

handeln soll, diese Zusammenhänge von Subjekt und Gesellschaft 

immer wieder betone, dann deshalb, um den psycho-sozialen Ort, 

von dem aus der Therapeut als Teil einer Institution heraus han-

delt, immer im Auge zu behalten. Nur so kann eine Behandlungs-

ethik entstehen, die nicht jeder politischen oder ideologischen 

Kurskorrektur unterworfen ist. Das Gefängnis versinnbildlicht eine 

Differenz: Subjekt und Gesetz sind nicht identisch, aber bedingen 

einander. 

 

 
3.4 Symbolische Ordnung und Mythos 

 
Um nun bei der Vielfalt psychotherapeutischer Methoden, und auch 

aufgrund der Tendenz zu so genannten integrativen Modellen in der 

Psychotherapie, die Eigenheit einer psychoanalytischen Herange-

hensweise in einer Institution zu verdeutlichen, ist also ein Rekurs 

auf eine Theorie der Sprache notwendig. Mit der Sprache beginnt 

 
49  Diese Entwicklung zeigte Foucault mit seinen Ausarbeitungen  zur Biomacht 

und Biopolitik auf. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004 - am 13.02.2026, 23:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sprachgesetze 

 

97 

erst die Subjektivität des Menschen bzw. entsteht der Mensch in 

seiner Subjektivität, obwohl er aufgrund der Präexistenz der 

Sprachgesetze damit zeitgleich eine irreversible Entfremdung er-

fährt. 

 Ich hebe diese zentrale Rolle der Sprache bzw. des Sprechens 

hervor, da beides zunehmend als Instrument definiert wird: als 

Werkzeug, das therapeutisch - pädagogisch eingesetzt wird, oder als 

eine zu diagnostizierende Verhaltensweise. Die subjektive Dimensi-

on geht in beiden Fällen verloren. Eine von außen forcierte Verän-

derung im Sprechen eines Menschen bewirkt lediglich ein zweckge-

richtetes Verhalten. Wird das Sprechen nur noch als Ausdruck ei-

nes psychopathologischen oder psychiatrischen Krankheitsbildes 

interpretiert, verschwindet die Subjektivität des Sprechenden vol-

lends, da es keine Intersubjektivität mehr gibt und er mit der diag-

nostizierten Krankheit gleichgesetzt wird. Es spielt dann keine Rolle 

mehr, was er über seine Befindlichkeiten, Leiden usw. äußert, da 

das Wissen über ihn festgeschrieben ist und er dies lediglich bestä-

tigen kann. Sprache wird so zu einem System von Signalen, die 

richtig angewendet oder interpretiert keine Ambivalenz zulassen 

und somit zu einem geschlossenen System werden. Es wird eine 

Kontinuität von Mensch zu Tier möglich, da das menschliche Sys-

tem von Signalen sich lediglich in seiner größeren Komplexität von 

letzteren unterscheidet. Ich möchte nun versuchen zu zeigen, war-

um das Ereignis der Verknüpfung von Sprache und Rechtsgesetzen 

in Mythen (gleich ob religiöser oder anthropologischer Art) erzählt 

wird und auf welche Weise die Freudsche Mythenanalyse auch als 

eine Art Sozialpsychologie  begriffen werden kann. Freuds Originali-

tät und Aktualität liegt vielleicht gerade darin, die partikulare Kur 

und Therapie nie von ihren anthropologischen Grundgegebenheiten 

getrennt zu haben. Genau dies befähigt die Psychoanalyse bzw. die 

psychoanalytische Therapie in Institutionen zu wirken, ohne dabei 

den Fehler zu begehen, präskriptive und deskriptive Normen, Ethik 

und Naturgesetze in eins zu setzen. 

 Die Feststellung, dass gegenwärtig alles „Mythos genannt wer-

den [kann], unabhängig davon, ob dieses Etikett in apologetischem 

oder kritischem Sinn gebraucht wird“50, also gleichgültig, ob ein 

Sachverhalt verteidigt oder kritisch hinterfragt werden soll, zeigt die 

Problematik dieses Begriffs. Es lässt sich einerseits aus den Mythen 

ablesen, dass „die menschliche Natur letztendlich einheitlich und 

konstant [...]“51 ist, andererseits weisen sie auf etwas Erdichtetes 

hin, dass der Wahrheit entgegengesetzt scheint. 

 
50  Schlesier, R. (1997): Mythos. In: Wulf, Chr., Vom Menschen. Handbuch His-

torische Anthropologie. Beltz, Weinheim u. Basel, S. 1079-1086, S. 1079. 
51  Ebd., S. 1083. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004 - am 13.02.2026, 23:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

98 

 Mythos bezeichnet zunächst bei Homer (im Gegensatz zu ergon 

= Tat) eine Rede, Meinung, einen Gedanken, Beschluss oder Auf-

trag. In der Tragödie kann er auch ein überliefertes Wissen bezeich-

nen. Mythos und Logos werden hier in der sprachlichen Wiedergabe 

nicht unterschieden: Sie fassen Erfahrungen zusammen. Erst seit 

Pindar kann Mythos als erfundene Geschichte bzw. Dichtung in Ge-

gensatz zu Logos und Wahrheit treten. Diese Abgrenzung akzen-

tuiert Platon, wobei er neue Mythen an die Stelle der alten setzt. Für 

Aristoteles gehören sie zur Geschichte der Philosophie, da sie aus 

Erstaunlichem bestehen.52 

 Laut Lévi-Strauss fand eine erneute Trennung zwischen Wis-

senschaft und mythischem Denken im 17. und 18. Jahrhundert zur 

Zeit Bacons, Descartes, Newtons statt.53 Er stellt fest, dass der Wis-

senschaft „[...] nur zwei Verfahrensweisen zur Verfügung [stehen]: 

Sie arbeitet entweder reduktionistisch oder strukturalistisch. Re-

duktionistisch verfährt sie dann, wenn sich feststellen läßt, daß 

höchst komplexe Phänomene einer bestimmten Ebene auf einfache-

re Phänomene anderer Ebenen reduzierbar sind. [...] Wenn wir es 

aber mit Phänomenen zu tun haben, die sich aufgrund ihrer Komp-

lexität nicht auf Phänomene einer niedrigeren Stufe reduzieren las-

sen, dann können wir uns ihnen nur dadurch nähern, daß wir die 

Beziehungen betrachten, in denen sie zueinander stehen, das heißt 

dadurch, daß wir zu verstehen suchen, wie ihr Ausgangssystem be-

schaffen ist“54. 

 Der Mythos erzählt in seiner Unwirklichkeit, was unsere Wirk-

lichkeit also unsere Realität bestimmt, von dieser aber nicht voll-

ständig aufgenommen werden kann: Geburt und Tod, Schöpfung 

und Untergang, Rivalität und Eifersucht, religiöse, politische und 

gesetzliche Ordnung, sexuelle Ordnung in der Familie, Ge-

schlechtsunterschied, Liebe und Einssein. Diese existentiellen, un-

sere Realität bestimmenden Zustände und Verhältnisse lassen sich 

nicht wissenschaftlich auf Phänomene einer niedrigeren Stufe redu-

zieren, sondern verweisen auf einen Ursprung, der nicht erklärbar 

ist und von dem der Mythos erzählt. Dabei kommt der Mythos nicht 

vor dem Logos (und wird von diesem abgelöst), sondern er erzählt 

auf sprachlich hohem Niveau von diesen Anfängen. Er ist der 

Schnittpunkt von Geschichte und Vorgeschichte, die immer erst 

nachträglich (re-)konstruiert werden kann. Ontogenetisch bedeutet 

dies z.B., dass der Mensch seiner eigenen Urszene, als er in der se-

xuellen Vereinigung erzeugt wurde, nicht beiwohnen kann - das Be-

 
52  Ebd., S. 1080-1081. 
53  Lévi-Strauss (1980): Mythos und Bedeutung., Suhrkamp, Frankfurt/M., S. 

17-18.  
54  Ebd., S. 21-22. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004 - am 13.02.2026, 23:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sprachgesetze 

 

99 

gehren aber, das seiner Entstehung vorausging, prägt ihn unbe-

wusst. 

 Der Versuch Freuds, mit Hilfe von Mythen und durch deren 

Analyse die symbolische Ordnung der Menschheit zu beschreiben, 

verweist auf den gründenden Aspekt des Mythos schlechthin. Rolf 

Vogt bezieht in Psychoanalyse zwischen Mythos und Aufklärung55 

(1986) die von Adorno und Horkheimer erarbeiteten Thesen, dass 

der Mythos schon Aufklärung ist und die Aufklärung in Mythos zu-

rückschlägt, auch auf die Geschichte der psychoanalytischen Insti-

tutionen, die der Selbstblendung verfallen, wenn sie sich zuneh-

mend aus der psychoanalytischen Kulturtheorie zurückziehen und 

sich dabei auf den vermeintlich wissenschaftlicheren Aspekt der 

Klinik konzentrieren. Dabei ist die Freudsche Individual- und Sozi-

alpsychologie nicht zu trennen: Die Beziehung zwischen Analytiker 

und Analysand in der Kur bzw. Behandlung und die „Erkenntnis 

der konflikthaften und illusionären Beziehung zwischen dem Men-

schen und seiner von ihm geschaffenen Kultur“56 lässt von vornhe-

rein keine harmonische Auflösung zu. Die Mythen erzählen dabei 

die Geschichte wie Natur zur Kultur wurde (was Lévi-Strauss um-

fangreich ausarbeitete57). Um die Schnittstelle von Individuum und 

Kollektivität zu verdeutlichen, verwendet Alfred Lorenzer den Begriff 

des Symbols auch als individuellen Ausdruck eines Menschen: My-

thos beschreibt dabei die Spannung von Unbewusstem zu Bewuss-

tem einerseits und von Individualität zu Kollektivität andererseits.58 

Diese Schnittstelle könnte m. E. auch mit Diskurs59 bezeichnet wer-

den. Ein soziales Band, das Individuum und Gesellschaft verbindet, 

wird immer auch von einer politisch-ökonomischen Struktur ge-

prägt, die ihrerseits mythologische Komponenten beinhaltet60, und 

so kann die Psychoanalyse mit ihren methodischen Begriffen wie 

Ökonomie, Dynamik, oder Eros und Thanatos auch politisch-

historische Gegebenheiten und die Spannung, die der Einzelne in 

diesem Kontext erfährt, durchdringen. Wäre diese Wechselwirkung 

nicht möglich und die Analyse auf die Problematik Subjekt und So-

 
55  Vogt, R. (1986): Psychoanalyse zwischen Mythos und Aufklärung oder 

Das Rätsel der Sphinx. Edition Qumran im Campus Verlag, Frankfurt/M, 
New York. S. 152-154. 

56  Ebd., S. 153. 
57  Lévi-Strauss, C. (1971-75): Mythologica. Bd. I-IV, Suhrkamp, Frank-

furt/M. 
58  Lorenzer, A. .(1981): Das Konzil der Buchhalter. S. Fischer, Frankfurt/M., 

S.34 ff. 
59  als Band zwischen Sprache und Sprechen, siehe oben: Abschnitt 3.1.  
60  „Der Ursprung des Geldes liegt im Kultus [...], ein Tauschen bzw. Ent-

gelten zwischen Göttern und Menschen [...].“ Laum, B. (1924): Heiliges 

Geld. Mohr-Siebeck, Tübingen, S. 158. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004 - am 13.02.2026, 23:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

100 

zialisation beschränkt, gäbe es auch keine psychoanalytische Ethik, 

da die Psychoanalyse nur Defizite therapieren würde, die eine gege-

bene Gesellschaftsform (-norm) eben festlegt. Die Psychoanalyse 

würde dann lediglich in einem jeweils vorgegebenen gesellschaftli-

chen Kontext funktionieren, ohne sich zu positionieren, da sie das 

Begehren des Analysanden nur jeweiligen Vorgaben anzupassen 

versuchen würde.61 Da sie aber auch immer eine Sozialpsychologie 

ist, wird mit jedem Einzelfall der nicht aufzulösende Konflikt von 

Individuum und Gesellschaft re-inszeniert. Mythos, symbolische 

Ordnung (als Sprachordnung) und Symbol als Ausdruck eines Indi-

viduums (Lorenzer) eröffnen dabei ein Spannungsfeld, in dem das 

Subjekt erst entstehen kann. So geht es in vorliegender Arbeit nicht 

vorrangig um die Mythenanalyse der Psychoanalyse, sondern um 

die Funktion einiger Mythen in der Psychoanalyse.62 

 Der Mythos als das Bedürfnis des Menschen, eine Ordnung zu 

begreifen, verweist auf eine Weltordnung, die man durchaus auch 

als Wertordnung bezeichnen kann, zuallererst verweist er aber auf 

eine symbolische Ordnung, die Macht und Willkür bedeutet, was in 

der Antike die Sphäre des Göttlichen war. Mit der Psychoanalyse 

kann man nun einen Schritt weiter gehen und argumentieren, dass 

mit dem Eintreten in eine Ordnung, die eine sprachliche ist, ein be-

wusstes Verlangen bzw. ein Begehren erst möglich wird. Eine abso-

lute Anfänglichkeit, über die ich meine Erfahrung verstehen könnte, 

ist nicht möglich, erst nachträglich kann ein Sinnzusammenhang 

im Sprechen entstehen. 

 Die Frage, welche (symbolische) Ordnung die richtige sei, kann 

in der Psychoanalyse nicht gestellt werden. Freud verweist auf My-

then bzw. entwirft und analysiert diese, um für Gegebenheiten 

nachträglich eine Erklärung zu formulieren. So kann lediglich dar-

gestellt werden, wie sich das einzelne Subjekt in einen Sinn einfügt, 

bzw. wie es durch sein Sprechen (Leiden, Wünschen und Begehren) 

diese Ordnung erfährt. Dabei ist diese Ordnung zugleich sinnstif-

tend, gesetzgebend und auch Gewalt anwendend. Dieses Dilemma 

hat Freud in seinem Essay Das Unbehagen in der Kultur formuliert, 

was ihm das Etikett eines Kulturpessimisten einbrachte. Der das 

Subjekt konstituierende, aber auch Leid bringende Moment der Be-

gegnung mit dem Gesetz, das zugleich verbietet, aber auch Begeh-

 
61  Es entwickelt sich dann eine Wissenschaft vom Menschen, die vorgibt „[...] 

nicht gefangen in der menschlichen Parteilichkeit, die menschliche Partei-
lichkeit selber interpretieren [zu] können“. Kolakowski, L. (1972): Die Ge-

genwärtigkeit des Mythos. Piper Verlag, München, S. 26. 
62  Die Theorien zum Mythos und zur Mythologie sind äußerst umfangreich 

und werden hier nicht abgehandelt. Siehe: Horstmann, A. (1984): Mythos, 

Mythologie. In: Historisches Wörterbuch der Philosophie. A.a.O., Bd. 6, Sp. 
283-318. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004 - am 13.02.2026, 23:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sprachgesetze 

 

101 

ren ermöglicht, ist sowohl in der psychoanalytischen Behandlung 

als auch in der psychoanalytisch ausgerichteten Therapie in der 

Vollzugsanstalt die Grundlage jeglicher Auseinandersetzung mit der 

Straftat.  

 

 

3.5 Juridisches Gesetz und Subjektivität 

 

Der von jugendlichen Straftätern zu Beginn der Einzel- oder Grup-

pensitzungen so häufig dargestellte Fatalismus („das ist halt einfach 

so passiert, das werde ich aber bestimmt nicht mehr tun“) wird im 

Laufe der Sitzungen subjektiviert und so kann ein Sinnzusammen-

hang entstehen, der zwar keine monokausalen Schlüsse bezüglich 

Lebensumständen, Persönlichkeit und Straftaten zulässt, aber dem 

Jugendlichen die Möglichkeit gibt, eigene Ängste, Schwächen, aber 

auch Wünsche zu formulieren. Diese grundlegende Auseinanderset-

zung mit dem Gesetz, der Ordnung und der eigenen Geschichte und 

Position, die man in dieser einnimmt, bildet m. E. die Grundvoraus-

setzung für ein Leben in Freiheit, in dem Konflikte nicht mehr über 

Transgressionen ausagiert werden müssen bzw. sich durch Wieder-

holung von Akten ständig inszenieren. 

 Die Struktur, die eine solche Auseinandersetzung mit der Straf-

tat aufweist, lässt sich vom Standpunkt des Therapeuten aus fol-

gendermaßen beschreiben: Einerseits die Betonung des Wortes in 

seiner Vieldeutigkeit und Ambivalenz, andererseits die Position des 

Therapeuten, die dieser in der Subjektivität des Jugendlichen ein-

nimmt. Anders formuliert: Sprechen und Übertragung als Grund-

bedingungen der Analyse bilden das Grundgerüst der Straftataufar-

beitung. Dabei möchte ich nochmals wiederholen, dass im Gegen-

satz zur verordneten Psychotherapie die Diagnose (als ICD-10-

Diagnose verstanden) keine primordiale Rolle spielt, da der Straftat-

bestand und die Gefahr einer Wiederholung bereits Grundbedin-

gungen für eine notwendige (Straf-)Tataufarbeitung darstellen. Die-

se Sekundärmotivation darf keinesfalls ausgeblendet werden, da der 

Aufenthalt im Vollzug mittels Gesetzeskraft erzwungen wurde und 

somit auch subjektiv eine erhebliche Rolle im therapeutischen Ver-

hältnis spielt. 

 Es geht also darum, das Gesetz zu subjektivieren, um über die-

se als fremd und totalitär erfahrene Gewalt zu sprechen und um 

schließlich mit diesem Gesetz leben zu können. Sollen Vorgänge in 

der psychoanalytischen Therapie methodisch beschrieben werden, 

ist ein Rückgriff auf die Funktion der psychoanalytischen Mythen-

deutung und -ausarbeitung (wie dem Ödipuskomplex) unerlässlich, 

da das Gesetz nicht empirisch-wissenschaftlich begründet und er-

fahrbar ist. Ebenso besteht methodisch die Notwendigkeit, eine 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004 - am 13.02.2026, 23:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

102 

Theorie der Institution darzustellen, um die Wechselwirkung von 

Subjekt und Gesellschaft beschreiben zu können. Diese Wechsel-

wirkung kann als eine gegenseitige Beeinflussung bzw. Abhängig-

keit von Macht und Wissen beschrieben werden: „[...] als Ausübung 

der Macht, auf der gesellschaftlichen Ebene; als Erziehungsideal, 

unter der Voraussetzung der Zucht, Kasteiung, ja sogar Geißelung; 

und als Strukturierung des Wissens, zum Zweck des Forschens und 

Lehrens, auf der Ebene der Wissenschaften“63. Vor allem der letzte 

Punkt dieser Aufzählung „Disziplinierung als Strukturierung eines 

Wissens“ beschreibt die Situation, in der aus der (analytisch-

psychotherapeutischen) Tataufarbeitung heraus wissenschaftliche 

Erkenntnisse gewonnen werden sollen - beschreibt also auch die Si-

tuation, in der die vorliegende Arbeit entstanden ist.  

 Mein Postulat, dass die Straftat einem Symptom gleichgesetzt 

werden kann, kann mit Foucault auf folgende Weise kritisiert wer-

den, dass man den Kriminellen immer mehr mit einem Kranken 

gleichsetzen und die Verurteilung als eine „therapeutische Ver-

schreibung“64 verordnen möchte. Für Foucault bedeutet dies eine 

Entwicklung weg von einer rechtlich verfassten hin zu einer durch 

die Norm bestimmten Gesellschaft. Den Ausweg, den ich aus die-

sem (auch methodischen) Dilemma sehe, ist die Möglichkeit eines 

Wissens, das - wie Freud in der Psychoanalyse - auf Mythen zu-

rückgreift. Es soll nicht die Krankheit eines verurteilten Subjekts 

geheilt, sondern der dem Gesetz inhärente Konflikt zur Sprache ge-

bracht werden. Der persönliche (rekonstruierte) „Familienroman“65 

des Delinquenten verknüpft sich so mit den Ursprungsmythen sei-

ner Subjektwerdung - seiner Begegnung mit einer symbolischen 

Ordnung, die im Ödipuskomplex, der Vatertötung und der Narziss-

geschichte universal erfassbar werden. Diese Mythen sind der Ver-

such, von den irrationalen, nicht hinterfragbaren Grundlagen und 

Ursprünge unserer Gesetze zu erzählen. Ausgehend von diesen - als 

universal gesetzten - Erzählungen wird dann ein Wissen über das 

Subjekt, seine Entwicklung, das psychische Geschehen und 

schließlich eine Behandlung möglich. Das Sprechen des Subjekts 

wird damit nicht unmittelbar mit einer präskriptiven Norm bzw. ei-

nem Gesetz abgeglichen, sondern als Variante dieser sich in jedem 

Subjekt wiederholenden Erzählung von den Ursprüngen - des ödi-

 
63  Michels, A. (2006): Psychoanalyse und normatives Denken. In: Pazzini, K.-

J., Gottlob, S. (Hg.), Einführungen in die Psychoanalyse. Transkript Verlag, 
Bielefeld, S. 119-137., S. 123-124.  

64  Foucault, M. (2003): Die gesellschaftliche Ausweitung der Norm. In: 
Foucault, M., Dits et Ecrits. Bd. III, Suhrkamp, Frankfurt/M., S. 95-130, 
S. 100. 

65  Freud, S. (1909c [1908]): Der Familienroman der Neurotiker. G.W., Bd. 
VII, S. 227-231. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004 - am 13.02.2026, 23:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sprachgesetze 

 

103 

palen Konflikts, der narzisstisch imaginären Verkennung usw. - ge-

deutet. Dass dabei in der Therapie eine Normalisierung auftritt, ist 

dem Weitersprechen-Können geschuldet: der Unterwerfung [assuje-

tissement] unter die Sprachgesetze, die gleichzeitig auch Subjektivi-

tät erst ermöglicht. Auf diese Weise ermöglicht die Therapie den 

Prozess der Nachreifung des jugendlichen Straftäters.  

 Die zentrale Rolle in meiner therapeutischen Arbeit mit jugend-

lichen Straftätern stellt dann auf der manifesten Ebene der Konflikt 

zwischen Subjekt und Gesetz dar. Das Gesetz verweist jedoch auf 

die Subjektwerdung und das Begehren, das Gesetz im rechtlichen 

Sinn auf die Notwendigkeit des gesellschaftlichen Zusammenlebens. 

Von da aus lässt sich analog zum Freudschen Vorgehen, die Nor-

malität von der Pathologie aus zu erklären, die Transgression als 

Bestätigung des Gesetzes begreifen. Die Wiederholung des Ausagie-

rens oder die Einmaligkeit einer Transgression stellen dann das 

Symptom dar, das unbewusst einen (verbotenen) Wunsch, ein Be-

gehren darstellt. Es ist ein Ort, an dem soziale und psychische 

Konflikte manifest werden - ein psycho-sozialer Konflikt, der auf ei-

nen anderen Schauplatz verweist:  

 

„Nichts ist unserer Gesellschaft stärker innerlich, nichts ist in den Wirkungen 

ihrer Macht stärker innerlich als das Unglück eines Wahnsinnigen oder die Ge-

walttätigkeit eines Kriminellen. Mit anderen Worten, man ist immer im Inneren. 

Der Rand ist ein Mythos.“66 

 

Die psychoanalytische Theorie und Praxis ist der Versuch, den Ur-

konflikt von Individuum und Gesellschaft innerhalb der Ränder die-

ses Mythos zu fassen. Sie behandelt nicht Symptome, sondern er-

möglicht ein Sprechen über sie. Jegliche Auseinandersetzung mit 

der Straftat, die den Anspruch hat, dem Täter die Möglichkeit einer 

Ursachenforschung einzuräumen, steht nun vor der Aufgabe, den 

Ort des Widerspruchs schuldig - unschuldig im Sprechen ausfindig 

zu machen, zu deuten, um ein Weitersprechen zu ermöglichen, das 

neues Material liefert. Der Widerspruch schuldig - unschuldig meint 

hier die Verknüpfung der mannigfaltigen Tatanteile von nicht ver-

schuldeten Gegebenheiten (Lebensgeschichte, Milieu, Gruppendy-

namik etc.) mit der trotz besseren Wissens begangenen Tat. Die 

Psychoanalyse ermöglicht dabei ein Sprechen darüber, wie der 

(leidvolle) Prozess, in der gesellschaftlichen Ordnung bzw. in der 

sprachlichen Ordnung seinen Platz zu finden, von statten ging (und 

geht). Sie setzt also die Einhaltung von Gesetzestexten und Normen 

nicht als Ideal, um Abweichungen des Einzelnen zu pathologisieren, 

sondern sieht Normalität als Kompromissbildung - also letztendlich 

 
66  Foucault, M. (2003): a.a.O., S. 102. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004 - am 13.02.2026, 23:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

104 

als ein Symptom, das ein Zusammenleben ermöglicht. Freud be-

zeichnet es als eines der Schicksalsprobleme der Menschheit, ob ein 

Ausgleich zwischen Individuum und Gesellschaft „durch eine be-

stimmte Kultur erreichbar oder ob der Konflikt unversöhnlich ist“67. 

Freud spricht sich dabei eher für das letztere aus: Institutionen lin-

dern Leiden, sind aber durch ihren Zwang auch Ursache dafür. Der 

Zwang, der durch diesen nie aufgehenden Rest erzeugt wird, ist 

Existenzgrundlage, aber auch Ursache für den Untergang von Insti-

tutionen. 

 
67  Freud, S. (1930a): Das Unbehagen in der Kultur. G.W., Bd. XIV, S. 456. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004 - am 13.02.2026, 23:37:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

