KATJA WEIDNER

Das Warten des lohannes parvulus
Eine Parodie eremitischer Selbstermachtigung

|. De lohanne heremita

Kann ein Monch sein Heil in die eigenen Hande nehmen, sollte er sei-
ne Klostergemeinschaft verlassen, um ein eremitisches Leben zu fithren?
Mit dieser Frage setzt sich im 11. Jahrhundert ein kurzes Gedicht mit
dem iiberlieferten Titel De Iohanne heremita' auseinander.

Es erzihlt von einem bemerkenswert kleinen M6nch namens Johannes,
der eines Tages den Wunsch duBert, ein engelsgleiches Leben ohne
menschliche Kleidung oder Nahrung zu fithren — er mochte, so scheint
es, als Eremit leben. Obwohl ihm von diesem Vorhaben abgeraten wird,
macht Johannes sich allein auf in die Einode, iibersteht dort nur mithsam
sieben Tage und kehrt entsprechend hungrig zuriick zur monastischen
Gemeinschaft. Sein Mitbruder jedoch versagt ihm den Zutritt, er konne
schlieBlich gar nicht Johannes sein, der sei ein Engel geworden und hitte
iiberhaupt kein Interesse mehr an menschlichen Angelegenheiten. Eine
ganze Nacht muss Johannes so als Strafe fiir seine Uberheblichkeit vor
verschlossenem Tor biilen, bis er schlieSlich Einlass erhilt. Geduldig
ldsst er die verdiente Schelte iiber sich ergehen, denn er ist hungrig und
mochte Brot. Von nun an, so der Abschluss des Gedichts, fiigt Johannes
sich den Regeln der Gemeinschaft und nimmt umso eifriger an der klos-
terlichen Arbeit teil.

Das Gedicht stammt vermutlich von dem Bischof Fulbert von Chartres
(gest. 1028), der als Griinder der dortigen Kathedralschule wie viele
andere Bischofe und Abte dieser Generation in den politisch-theologi-
schen Auseinandersetzungen der Kirchenreform eine wichtige Rolle ein-
nimmt.? Das Gedicht hat dreizehn Strophen mit jeweils vier achtsilbigen

1" Chartres, Bibliotheque municipale, MS 111 f. 93v.

Einfithrend zu Fulbert von Chartres vgl. Behrends 1979, xiii—xxxvi.

Da eine Reihe von Handschriften das Gedicht neben Textzeugnissen Fulberts auffiih-
ren, kommt seine Identifikation als Autor durchaus in Betracht. Vigl. Behrends 1976,
xxv gegen Strecker 1926, 100-101. Angesichts der durch Frederick Behrends vervoll-
stindigten Handschrifteniiberlieferung, die etwa Karl Strecker noch nicht vorlag, liegt

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:09:02.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

94 Katja Weidner

Versen, die zumeist nach dem Prinzip der ambrosianischen Hymnen-
strophe durch einen Reim verbunden sind. Bis auf wenige Ausnahmen
ist es rhythmisch >pseudojambisch« organisiert, Hiate gibt es nicht.* Mit
finfzehn mittelalterlichen Handschriften aus dem 11. und 12. Jahrhun-

dert ist es relativ weit verbreitet,” in der Forschung hat es jedoch, auBer

im Uberlieferungszusammenhang der Carmina Cantabrigiensia,’ nur we-

nig Aufmerksamkeit erfahren. Etwaige politische Zusammenhinge mit
cluniazensischen Reformbestrebungen wurden vereinzelt aufgezeigt,”
sein parodistischer Charakter angemerkt,® eine literaturwissenschaftliche
Interpretation des Gedichts allerdings gibt es bislang nicht. In der folgen-
den Untersuchung soll dies nachgeholt werden.

Wie zu zeigen sein wird, steht im Hintergrund von De lohanne heremita
ein bestimmtes Konzept des >Eremitens, dessen inhdrente Pramissen die
Parodie des Gedichtes ex alio offenbar macht. In der folgenden Unter-
suchung wird dabei gerade der Aspekt des Wartens als zentrales Merk-
mal dieses Diskurses’ ausgemacht werden. Das >Warten< kann deshalb

Fulbert von Chartres als Autor des Gedichts nahe. Fiir eine genaue Folio-Angabe ein-

zelner Handschriftenzeugen vgl. auch Baron 1968, 37 sowie 43.
* Einfithrend zu De Iohanne abbate vgl. den Kommentar bei Ziolkowski 1998, 294-296.
5 Die Handschriften, die die neueste Edition der Carmina Cantabrigiensia von Jan M.
Ziolkowski fiir die Paralleliiberlieferung auffiihrt (Ziolkowski 1998, 292-293), miissen
um diese Fulbert-Handschriften erginzt werden. Die verlorene Fulbert-Handschrift
X, die Karl Strecker (Strecker 1926, 100-101) annimmt und Ziolkowski auffiihrt, ist
in den fiinfzehn Handschriften genauso wenig wie das Zeugnis E (Charles de Villiers,
Fulberti Carnotensis episcopi opera varia (1608), 182-183) beriicksichtigt. Bei den
mittlerweile bekannten Fulbert-Handschriften handelt es sich um: Lincoln Cathedral,
MS 134; Durham Cathedral, MS B. II. 11; Leiden, Vossianus latin Q. 12; Paris, Bib-
liotheque Nationale, latin 14167; Vatican, Reginensis latin 278, zit. nach der Edition
Behrends 1976, 266-269. Die Entstehung von De Iohanne heremita im Frankreich des
11. Jahrhunderts gilt in jedem Fall als gesichert, vgl. Brunholzl 1992, 250-251.
Zu den Carmina Cantabrigiensia vgl. einfithrend Ziolkowski 1998, xvii-lv. Wegen der
notwendigen Ausweitung der Sammlung, die erst mit der Edition Jan M. Ziolkowskis
erfolgt ist, sind die #lteren Einfithrungen etwa des Verfasserlexikons (Langosch 1978)
oder des Lexikons des Mittelalters (Bernt 1983) in weiten Teilen iiberholt. Fiir die
Handschrift vgl. einfithrend Rigg/Wieland 1975.
7 Vgl. Bechthum 1941, 48-50; Szovérfty 1987; Szoveérffy 1992.
8 Vgl. Lehmann 21963, 18. Martha Bayless (Bayless 1996) zitiert das Gedicht in ihrer
Monographie hingegen nicht.
Der Diskursbegriff hier und im Folgenden beruft sich auf Michael Titzmann (Titz-
mann 1989, 51-55), der damit in der Folge Michel Foucaults »ein System des Denkens
und Argumentierens, das von einer Textmenge abstrahiert ist« versteht. Bestimmt ist
dieses System unter anderem iiber den gemeinsamen »Redegegenstand« sowie die
»Regularititen der Rede«. Fiir den Diskurs der Wiistenvitererzihlungen, der als Cor-
pus der Vitae patrum bereits im Mittelalter zusammenhéngend rezipiert worden ist,

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:09:02.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Warten des Johannes parvulus 95

Angelpunkt der Parodie werden, da das diffizile Konzept eines >Eremi-
ten<, wiewohl auBerordentlich und transgressiv in seiner Figurierung,
hinsichtlich des Heilserwerbs niemals vollstindig handlungsmichtig (qua
Agency) gedacht werden darf.!® Ein Ménch kann Eremit werden, auf sein
Heil hingegen muss auch er, moglicherweise vergeblich, warten. Dieses
Spannungsverhiltnis von Selbsterméchtigung und Fremdbestimmtheit
verhandelt De Iohanne heremita.

Il. Die Vorlage(n) in gestis patrum

Wie in der Forschung bereits verschiedentlich angemerkt wurde,!! nennt
das Gedicht schon in der ersten Strophe eine Vorlage und setzt damit
seinen eigenen hermeneutischen Horizont.'? Als >Lesender« (legi) beruft
sich der Sprecher auf einen konkreten Text (quoddam). Die Bezeichnung
des Gelesenen als ridiculum markiert Haltung und intendierte Rezepti-
onsweise von Beginn an als humoristisch. Die gesta patrum ueterum, »die
Taten der alten Viter«, weisen das Gedicht schlieBlich als rhythmische
Bearbeitung einer Vorlage aus, die innerhalb der sogenannten Vitae pat-
rum'® identifiziert werden kann.'*

Die Vitae patrum beschiftigen sich mit den Lebensbeschreibungen der
ersten Wiistenviter. Zu ihnen zihlen etwa die Historia monachorum des
Rufinus, die drei Monchsviten des Hieronymus und in lateinischer Uber-
setzung die Vita Antonii des Athanasius.!” Diese spitantiken Texte, zu-
meist Ubersetzungen ilterer griechischer Originale, sind im Mittelalter

ermoglicht der diskurshistorische Ansatz eine referenzialisierende Textanalyse, die
neben intertextuellen Querverweisen auch systematische Parallelen in den Blick neh-
men kann. Da der referentielle Rahmen des Gedichtes, vor dem es nicht zuletzt auch
seine parodistische Dimension entwickelt, keine Einzelreferenz, sondern mit den Wiis-
tenvitererzidhlungen ein Gesamtdiskurs ist, bedarf es dieser methodischen Pramisse.
Der folgende Aufsatz beruft sich auf die Pramissen und Kategorien des SFB 948 »Hel-
den - Heroisierungen — Heroismen, wie sie im Compendium heroicum abgebildet sind,
vgl. etwa den Eintrag »Konstitutionsprozesse heroischer Figuren« (Schlechtriemen
2018).
' ygl. Ziolkowski 1998, 294-295.
Vgl. De Iohanne heremita, 1, vgl. Appendix.
Die Titelgebung des Corpus folgt der zitierten Ausgabe der Patrologia Latina.
Dass damit keine direkte Abhéngigkeit des Gedichts von genau der zitierten Fassung
der Vitae patrum postuliert wird, ist angesichts der groBen Uberlieferungsbreite und
relativen textuellen Dynamik selbstverstandlich.
Zu den Vitae patrum vgl. einfithrend Schulz-Fliigel 1990, 3-5.

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:09:02.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

96 Katja Weidner

weit verbreitet, wie sowohl die breite Uberlieferung als auch eine Viel-
zahl von Vermerken in mittelalterlichen Bibliothekskatalogen nahele-
gen.'¢ Riickschliisse auf die besondere Wirkmacht dieses Diskurses lasst
nicht zuletzt die Benedicti regula zu, die die Lektiire der Vitae patrum den
Benediktinermonchen dezidiert anempfiehlt,!” so dass sie neben den
Collationes des Johannes Cassian als zentrales Corpus des monastischen
Lebens betrachtet werden miissen.

Dieser Diskurszusammenhang ist dem Gedicht an mehreren Stellen ein-
geschrieben. Zwei der Handschriften iiberliefern im ersten Vers explizit
die Lesart in vitis patrum ueterum,'® eine weitere Handschrift ist iiber-
schrieben mit Quidam flos de uitis patrum."’ Weiterhin verweisen natiir-
lich auch die Bezeichnung des Johannes als abba®® und heremita,’! sein
Aufenthalt in der heremus® sowie, so wird zu zeigen sein, eine Reihe
von intertextuellen und narrativen Querverbindungen auf die Wiisten-
vitererzdhlungen. Mit der Bezeichnung des Protagonisten als lohannes
parvulus schlieBlich kann die narrative Vorlage des Gedichts als die Er-
zéahltradition des >kleinen Johannes«< verhiltnismaBig genau ausgemacht
werden.

Johannes >Kolobos< ndmlich ist einer der frithen Wiistenviter, von dem
die legendarischen Vitae patrum Folgendes erzihlen:*?

Abbas Joannes dicebat fratri suo majori: Vellem enim securus esse, sicut et angeli securi
sunt, nihil operantes, sed Deum semper tantummodo collaudantes. Et projecto pallio sui,
egressus est in eremum; factaque illic septimana, regressus est ad fratrem suum. Cum au-
tem pulsaret ostium, et non illi aperiret frater, dicens: Tu quis es? At ille dixit: Ego sum
Joannes. Illo autem non aperiente, rogabat, dicens: Ego sum. Et noluit illi ostium aperire,
usquequo illucesceret. Mane autem facto dixit ad eum: Homo es, et necesse habes operari,
ut pascaris. Tunc ille projecit se ad pedes ejus, et dixit: Indulge mihi, abba.**

16" Vgl. Schulz-Fliigel 1990, 3.

7 Vgl. Benedicti regula, 42, 3.

18 Vgl. Ziolkowski 1998, 293.

19" Briissel, Bibliotheque royale, MS 932 (1831-1833).

De Iohanne heremita, 2, 1.

Titelgebung in Chartres, Bibliotheque municipale, MS 111 f. 93v.

22 Vgl. De Iohanne heremita, 2, 4; 5, 2.

Die Rede ist von einem Johannes brevis staturae (von kleiner Gestalt), vgl. Vitae patrum,

3, 19 (Patrologia Latina 73, Sp. 867A) sowie Vitae patrum, IV, 3 (Patrologia Latina 73,

948A). Zur Erzihltradition von Johannes Kolobos (Johann dem Zwerg) im Allgemei-

nen vgl. Schulz/Ziemer 2010, 85-88.

2t Vitae patrum, 3, 3, zit. nach der Patrologia Latina 73, Sp. 768D-769A. (»Monch
Johannes sprach zu seinem élteren Mitbruder: Ich wollte, ich wire sorglos (securus),
so wie auch die Engel sorglos sind, weil sie nichts arbeiten, sondern ihre Zeit immer

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:09:02.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Warten des Johannes parvulus 97

Die Struktur dieser kurzen Erzidhlung entspricht der des Gedichts De
Iohanne heremita. Exzéahlt wird das Gesprach mit einem Mitbruder, Johan-
nes duBert den Wunsch, wie ein Engel »sorgenfrei« (securus) zu leben,?
er entkleidet sich,?® geht in die Einode?” und kehrt nach Ablauf einer
Woche zuriick.?® Auch hier verbringt Johannes allerdings eine Nacht vor
verschlossener Pforte, denn die anfingliche Weigerung des Mitbruders,
Johannes wieder in die Gemeinschaft aufzunehmen, steht ebenfalls in
der Prosavorlage.

Bereits bei dieser Parallellektiire manifestieren sich hier neben den be-
grifflichen und topischen Querverbindungen die textparodistischen®
Tendenzen von De Iohanne parvulo in der Verzerrung einzelner Merk-
male des Pritexts.”* Aus dem abgelegten Mantel wird im Gedicht der
erklirtermaBen nackte (nudus)®' Johannes, der kleinwiichsige Johannes
(brevis staturae)®® wird mit dem Diminutiv zu Johannes paroulus. Die Nah-

nur beim Lob Gottes verbringen. Und in der Tat entledigte er sich seines Mantels und
ging daraufhin fort in die Eindde; nachdem dort eine Woche vergangen war, kehrte
er zu seinem Bruder zuriick. Als er aber an das Tor klopfte und ihm der Bruder mit
den Worten: >Wer bist du?«< nicht 6ffnete, sprach er: >Ich bin Johannes.< Als er jenem
aber [weiterhin] nicht 6ffnete, bat er mit den Worten: >Ich bin es.< [Der Bruder] wollte
jenem das Tor nicht 6ffnen, bis es hell wurde. Am Morgen aber sagte er ihm: >Du
bist ein Mensch und du hast es nétig zu arbeiten, um Nahrung zu erhalten (pascaris).<
Daraufhin warf jener sich vor seine Fiie und sprach dabei: Verzeih mir, Vater.«) Die
deutschen Ubersetzungen stammen hier und im Folgenden, wenn nicht anders ange-
geben, von Katja Weidner. Vgl. auBerdem, mit verindertem Wortlaut, aber analogem
narrativen Aufbau, eine weitere kurze Episode des kleinen Johannes in Vitae patrum,
V, 27, zit. nach PL 73, Sp. 916D-917A. An dieser Stelle ist Johannes dezidiert bezeich-
net als statura brevi (von kleinem Wuchs), hier Sp. 916D.

25 Vgl. De Iohanne heremita, 3, 2.

26 Vg. De Iohanne heremita, 5, 3.

2 Vgl. De Iohanne heremita, 5, 3—4.

2 Vgl. De Iohanne heremita, 6.

29 Zu De Iohanne heremita als Parodie vgl. S. 108-109. Mit »textparodistisch« ist hier nach

den Kriterien von Martha Bayless die »textual parody« gemeint, vgl. Bayless 1996, 4.

Vgl. zum Begriff des Pritexts im Zusammenhang der Parodie Plotke/Seeber 2016,

7-12.

De Iohanne heremita, 5, 3. Nudus in diesem Zusammenhang ist keinesfalls ein besonders

verbreiteter Topos, wenn dies natiirlich auch die logische Fortfiihrung des abgelegten

Mantels zu sein scheint. In der Vita S. Pauli des Hieronymus bekleidet sich Paulus mit

Blittern, vgl. Vita S. Pauli, 12, zit. nach Patrologia Latina 23, Sp. 26, Z. 35. In Johannes

Cassians Collationes, die ebenfalls zum Diskurs der Wiistenvitererzihlungen zu zihlen

sind, taucht das Adjektiv kein einziges Mal in @hnlicher Verwendung auf, ebenso we-

nig ldsst sich eine solche Belegstelle in der Historia monachorum des Rufinus oder den

zitierten Vitae patrum der (zugegebenermaBen nicht kritischen) Edition der Patrologia

Latina nachweisen.

32 Vgl. Anm. 23.

©

30

3

et

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:09:02.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

98 Katja Weidner

rungsaufnahme (pascaris) der Vitae patrum, die bereits hier Assoziationen
der tierischen Natur des Menschen hervorruft, der eben immer auch der
Nahrung bedarf, wird in De lohanne heremita iiber das gramineum pabulum
als »graserne Kost« vereindeutigt.

Hinzu kommen zwei weitere explizite Modifikationen der Vorlage, an
denen die parodistische StoBrichtung und die kritischen Momente des
impliziten Diskurszusammenhangs manifest werden: Zum einen ist die
Weigerung des Mitmonches, Johannes das Tor zu 6ffnen, in der Prosa-
fassung zumindest potenziell natiirlich begriindet. Johannes wird am Tor
nicht erkannt, sein Klosterbruder noluit illi ostium aperire, usquequo illu-
cesceret (»wollte ihm nicht das Tor 6ffnen, bis es hell wurde«). Die Prosa-
fassung eroffnet damit die Moglichkeit, die vertrackte Gesprichssitua-
tion am Tor im kausalen Zusammenhang mit dem fehlenden Tageslicht
zu erkldaren — der Monch konnte Johannes gar nicht erkennen, es war
schlieBlich noch dunkel. Folglich kénnte dessen nichtlicher Aufenthalt
vor verschlossener Pforte schlichtweg duBeren Umstdnden geschuldet
sein. De Iohanne heremita hingegen unterlduft diese Moglichkeit der Lek-
tiire. Zwar mag es auch hier dunkel sein, doch wird das nicht thematisiert,
geschweige denn in Zusammenhang mit der misslungenen Identifikation
gesetzt. An die Stelle dieses moglichen Kausalzusammenhangs tritt im
Gedicht ein kurzer Dialog, wihrenddessen deutlich wird, dass der Bruder
durchaus wei3, wer Johannes ist. Die Antwort des Bruders namlich auf
Johannes’ Bitte um Einlass® ist eine unmissverstindliche Referenz auf
den anfinglichen Dialog zwischen Johannes und Mitbruder.** Das >Pro-
blem« ist dementsprechend hier nicht die fehlende Identifikation — tu quis
es? (»wer bist du?«) — sondern die bewusste Entscheidung des Bruders,
Johannes auf die situative Ironie hinzuweisen und ihn konsequent biien
zu lassen: Johannes hatte groBe Pline, diese gegen den Rat des Bruders
verfolgt, und kehrt nun kleinlaut zu ihm zuriick. Mit vorgeschiitztem Un-
verstandnis zwingt der Bruder Johannes, in einer Nacht der BuBle die Wi-
derspriichlichkeit der aktuellen Situation (hungrig, vor verschlossenem
Tor) zu seinem anfinglichen Pathos als Méchtegern-Engel zu erkennen.
Die zweite signifikante Verschiebung des Gedichtes im Verhiltnis zur
Prosafassung ist im impulsgebenden Wunsch des Johannes zu suchen. In
der Prosafassung mochte Johannes securus esse, sicut et angeli securi sunt,

33 Vgl. De Iohanne heremita, 9.
3% Vgl. De Iohanne heremita, 3.

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:09:02.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Warten des Johannes parvulus 99

nihil operantes, sed Deum semper tantummodo collaudantes.>® Er will sein
Leben engelhaft sorglos, ohne die Verpflichtung der Arbeit verbringen,
aber dezidiert deshalb, um es den Engeln auch in Bezug auf das bestin-
dige Lob Gottes gleichzutun. Das Gotteslob (collaudantes) steht in diesem
Lebensmodell, auch syntaktisch, an der Stelle fritherer Arbeit (operantes).
Iohannes parvulus andererseits®® mochte zwar »sorglos wie ein Engel le-
ben, auch etwa Abstand von (implizit seiner eigenen) korperlichen Ar-
beit nehmen. Auf irdische Kleidung und Speise will er ebenfalls verzich-
ten, aber das eigentliche Ziel einer solchen Lebensfithrung ldsst Johannes
parvulus offen. Davon, Gott zu dienen, ihn in Hymnen engelsgleich zu
besingen, ist hier nicht die Rede, Gott wird tatsdchlich gar nicht erst
erwihnt. Die »>Sicherheit< des Engellebens, so scheint es, sieht lohannes
parvulus in einer unbekiimmerten Lebensweise, die sich auch in ihrer
Weltabkehr (in Form von Gewand und Nahrung) einzig iiber die Abkehr
von weltlicher Arbeit begreift.

lil. Der heldenhafte Eremit im Diskurszusammenhang

Wie kommt lohannes parvulus iberhaupt auf die Idee, in der Eindde (/e-
remus interior)>’ diese Form der engelhaften Sorglosigkeit zu suchen? Sein
Mitbruder meldet zwar Zweifel an der Willensstirke des Johannes an
(und weist ihn und den Leser damit auf die Schwierigkeit des Unterfan-
gens hin),*® die grundlegende Moglichkeit eines engelhaften Lebens in
der Eindde jedoch hinterfragt er nicht. Um diesen Zusammenhang zu
verstehen, und auch um das parodistische Element des Gedichts nach-
vollziehen zu konnen, bedarf es eines weiteren Blickes in den Diskurs,
mit dem sich De Iohanne heremita auseinandersetzt.

Zweifellos ist in dem Gedicht die Vitae patrum-Tradition um Johannes
abgebildet. Allerdings wiirde seine Interpretation vor allein diesem
Hintergrund ein zentrales Moment der inhdrenten Parodie verkennen,
anders gesagt: Auch der Johannes der zitierten Vorlage scheitert, aber
dieses Scheitern ist nicht humoristisch erzihlt, sondern dient einzig als

35 Vitae patrum, 3, 56, zit. nach PL 73, Sp. 768D-769A. (»sorgenfrei sein, so wie auch die
Engel sorgenfrei sind, weil sie nichts arbeiten, sondern ihre Zeit immer nur beim Lob
~ Gottes verbringen.«)
j% Vgl. De Iohanne heremita, 3, vgl. Appendix.
97 De Iohanne heremita, 5, 3—-4.
38 Vgl. De Iohanne heremita, 4.

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:09:02.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

100 Katja Weidner

moralisches exemplum und keineswegs als ridiculum. Die Vorlage ist, so
Peter Dronke, »indeed nothing more than a brief moral anecdote«.* Das
Parodistische des Gedichts speist sich vielmehr aus dem allgemeinen Dis-
kurs der Wiistenviterleben, deren Ideale es am Beispiel des bekannten
Johannes und anhand der narrativen Struktur der Vorlage ad absurdum
fithrt.

Die Parodie des lohannes parvulus bezieht sich auf zentrale Aspekte des
eremitischen Lebensmodells,*’ wie sie im Diskurs topisch ausgestaltet
sind.*! Der Eremit trennt sich ganz nach dem Berufungswort Abrahams
in Genesis 12,1 von Heimat, Haus und Verwandtschaft und zieht sich in
den Raum der Ein6de zuriick — zumeist ist das eine Wiiste, je nach kultu-
rellem Zusammenhang aber auch das Meer oder der wiiste Wald. In De
Iohanne heremita bleibt der konkrete Ort offen, mit heremus interior liegt
der Fokus hier mehr auf dem entschiedeneren Riickzug von der Welt
gemessen an der eremus der Ausgangsgemeinschaft.*? Geliufige Topoi
sind in der heremus der bestindige und exzeptionelle Kampf gegen die
dimonischen und menschlichen Versuchungen,*® zumindest die friihen
Wiistenviter verharren im anachoretischen Raum zumeist bis zu ihrem
irdischen Tod. Sie trennen sich wihrend dieser eremitischen Weltabkehr
(Anachorese) bereits so sehr von allem Irdischen, dass sie hinsichtlich
ihrer Selbsttranszendierung noch in der diesseitigen Welt ein engelhaftes

39 Dronke 1984, 153.

40 Einfiihrend zum mittelalterlichen Eremitentum vgl. Frank 1986, zum 11. Jahrhundert
im Besonderen vgl. Jestice 1997, 128-169. Zu den Spannungen unter den Cluniazen-
sern in diesem Zusammenhang vgl. dort 132-134.

Zum »Askesediskurs in den Apophthegmata Patrum« vgl. Freiberger 2009, 133-226.
Vgl. De Iohanne heremita, 2, 4 bzw. De Iohanne heremita, 5, 3—4. Eremus kann sowohl
die Abgeschiedenheit im Allgemeinen als auch im speziellen das domus eremitae als
»Einsiedelei, Klause, Kloster« bedeuten, vgl. Mittellateinisches Worterbuch, s. v. er-
emus, hier Sp. 1350-1351. Die Bezeichnung der eremus interior ist auch im Diskurszu-
sammenhang der Wiistenvitererzdhlungen nachweisbar, vgl. etwa Rufinus, Historia
monachorum, 17 oder Evagrius, Vita beati Antonii abbatis, 49. Auch penetrare bedeutet
diese relative Vertiefung der Weltabkehr beim Gang in die Einéde, vgl. Johannes Cas-
sian, De institutis coenobiorum, 5, 36. In De Iohanne heremita steht die Abstufung im
Sinne der eremus interior wohl im Zusammenhang mit Spannungen der monastischen
Reform des 11. Jahrhunderts: Innerhalb der Cluniazenser kénnen reformistische und
konservative Tendenzen auch hinsichtlich der Strenge der Weltabkehr ausgemacht
werden (vgl. Jestice 1997, 132-134), vor deren Hintergrund eine solche Differenzie-
rung gelesen werden konnte. Eine entsprechende Interpretation, wenn auch nicht mit
philologischer Analyse, schlagt Szovérffy 1987 bzw. 1992 vor.

Vgl. etwa Evagrius, Vita beati Antonii abbatis, 8. Zu diesem inneren Kampf im Gesamt-
zusammenhang der spitantiken Askese vgl. die kognitive Studie Graiver 2018, 72-95.

41
42

43

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:09:02.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Warten des lohannes parvulus 101

Leben fiihren. Bei Paulus beispielsweise geht dies so weit, dass Antonius
nach seinem Besuch bei Paulus sagt, er habe ihn, noch in der Wiiste,
schon »im Paradies« gesehen.** Hinzu kommt der Topos der himmli-
schen Versorgung der auserwihlten Eremiten, in den Vitae patrum gibt es
hierfiir eine ganze Reihe an Beispielen wie etwa den Raben, der Paulus
seine tigliche Ration Brot bringt.*’ Dieses Leben meint lohannes parvulus
wohl, wenn er den Wunsch duBert, sorglos wie ein Engel zu leben.
Grundsiitzlich ist es nicht uniiblich, den (idealen) Eremiten in seiner ir-
dischen Entsagung als >Engel< zu begreifen. Uber einen anderen Johan-
nes hei3t es deshalb in der Historia monachorum des Rufinus: Ipse vero
in tantum virtutibus animi profecit [...], ut omnis haec regio quasi de caelo
eum lapsum videret et unum esse ex numero crederet angelorum [...J.*° Diese
engelhafte Daseinsweise jedoch ist an bestimmte, nicht weniger topische
Bedingungen gekniipft:

Fuit quidam monachus, qui in eremo hac prae ceteris interior habitabat. Hic cum plures
annos in abstinentia perdurasset et [...] prope iam ad senilem venisset aetatem omni
virtutum flore adornatus ac totius continentiae magnitudine sublimatus, cum in orationi-
bus et hymnis sedule deo deserviret, tamquam emerito militi suo dominus remunerationes
parat, utpote qui in corpore adhuc positus ad instar angelorum incorporeae vitae funge-
retur officiis, dignum tudicans annonam caelestem pracebere in deserto ei, qui caelestem
regem per vigilibus praestolabatur excubiis.”

Der idealtypische Eremit, den Rufinus hier zeichnet, unterscheidet sich
signifikant von lohannes parvulus. Er lebt zwar ebenfalls in einer exzep-

' Vgl. Hieronymus, Vita S. Pauli, 13: vidi Paulum in paradiso (»ich habe Paulus im Para-
_ dies gesehenx).

> Vgl. Hieronymus, Vita S. Pauli, 10.

46 Rufinus, Historia monachorum, De Iohanne, 1, 5, 12. (»Er selbst machte aber solche Fort-
schritte in den Tugenden des Geistes [...], dass es der ganzen Gegend dort so schien,
als sei er vom Himmel herabgekommen, und dass die ganze Gegend dort glaubte, er

- stamme aus der Zahl der Engel.«)

Rufinus, Historia monachorum, De Iohanne, 1, 6, 1-3. (»Es gab einen Ménch, der in
dieser Einode im Vergleich zu den Ubrigen zuriickgezogener wohnte. Nachdem er
hier mehrere Jahre in Enthaltsamkeit ausgeharrt hatte und [...] schon nahe an das
Greisenalter gekommen war, geschmiickt mit allem Glanz seiner Tugenden und erha-
ben durch das AusmaB seiner vollumfinglichen Selbstbeherrschung, da er Gott eifrig
in Gebeten und Hymnengesang diente, bereitet der Herr ihm wie einem ausgedien-
ten Soldaten einen Lohn; weil er ja, zwar noch in seinem leiblichen Kérper, dem
Anschein nach die Pflichten des kérperlosen Lebens der Engel erfiillte und [Gott] es
deshalb fiir angemessen hielt, ihm, der durch die néchtlichen Wachen hindurch auf
den himmlischen Konig wartete, eine himmlische Verkostigung in der Eindde darzu-
reichen.«)

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:09:02.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

102 Katja Weidner

tionellen Abgeschiedenheit (interion)*® und auch die Tugenden teilen die
beiden Eremiten, nimmt man die zweite Strophe von De Iohanne heremi-
ta beim Wort (was man angesichts der ironischen Wendung vermutlich
nicht sollte). Das eremitische Leben des idealen Eremiten bei Rufinus ist
hingegen ein anderes, als sich Johannes parvulus das wiinscht: Es vergehen
viele Jahre, so dass der idealtypische Eremit sein ganzes Leben bis ins
hohe Alter als Eremit verbringt; durch geduldiges Verharren beweist er
seine exzeptionelle Tugendhaftigkeit. Sein ganzes eremitisches Leben ist
dem Gottesdienst gewidmet, es vergehen unzihlige Hymnen und Gebe-
te, bis er sich schlieBlich einer himmlischen Belohnung wiirdig erwiesen
hat. Das ideale Leben des Eremiten ist so, neben dem obligatorischen,
bestindigen (sedule) Gottesdienst, vor allem bestimmt durch das ausdau-
ernde Warten (perdurare / praestolari).

Es ist dieses Warten, mit dem sich der Eremit um sein eigenes Heil
verdient machen muss. Wie bereits an der zitierten Stelle manifest ist,
handelt es sich einerseits um das ausdauernde Ertragen (perdurare), das
Abwarten eines unvorhersehbaren Endes des harten eremitischen Le-
bens, welches durch Fasten (abstinentia) und dimonische Versuchungen
gepragt ist. Andererseits ist das eremitische Warten geduldiges Verhar-
ren und Warten (praestolari) auf den rex caelestis Gott, der so den Nacht-
wachen ihren finalen Zweck zuweist.

Das Leben und Warten des Eremiten erhélt im Diskurs dadurch seine
Bedeutung, »dass dies alles um des Himmelreichs willen ertragen wird«*’
(regni caelorum causa haec cuncta tolerar)).”® Das hichste Ziel, die Zugeho-
rigkeit zum Reich Gottes — wie es in den zitierten Texten iiber >himmli-
sches< Brot oder »engelhaftes< Dasein einen ersten Eingang in das Leben
des Eremiten finden und entsprechend erzihlt werden kann — muss das

eremitische Dasein in seiner Ausrichtung vollends bestimmen:”!

igitur ieiunia, wigiliae, meditatio scripturarum, nuditas ac privatio omnium facultatum
non perfectio, sed perfectionis instrumenta sunt, quia non in ipsis consistit disciplinae
77 . . . 5¢
illius finis, sed per illa peruenitur ad finem.>

8 Vgl. De Iohanne heremita, 5, 3—4.

19 Ziegler 2011, 59.

50 Johannes Cassian, Collationes, 1, 3.

51 Vgl. Johannes Cassian, Collationes, 1, bes. 13.

52 Johannes Cassian, Collationes, 1, 7. (»Deshalb sind Fasten, Wachen, Nachsinnen iiber
die Heilige Schrift, Entbl6Bung und Selbstenteignung von allem Besitz nicht die Voll-
kommenheit, sondern Werkzeuge zur Vollkommenheit; denn nicht mit ihnen wird

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:09:02.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Warten des lohannes parvulus 103

Dieses geduldige Warten auf das hochste Ziel mag zwar, wie bei dem
idealen Johannes des Rufinus, himmlische Hilfe erhalten — etwa durch
bereits irdischen Genuss himmlischer Brote:

Ut enim cibi usum poposcisset naturae necessitas, ingrediens speluncam suam inveniebat
mensae panem superpositum mirae suavitatis mirique candoris, ex quo refectus et gratias
divinae praestantiae referens rursus ad hymnos et orationes convertebatur.>®

Auch der Eremit des Rufinus jedoch, so ideal er sein mag, gelangt nicht
einfach mit dem Eintritt in das eremitische Leben zu einem absolut en-
gelhaften Leben im Reich Gottes. Er muss sein Leben im bestdndigen
Gottesdienst fithren, bis Gott (bei dem bis zuletzt die Agency anzusiedeln
ist) eine vorldufige Belohnung in Form des Himmelsbrotes fiir angemes-
sen hilt — dignum iudicans. (Auch das jedoch ist noch nicht das endzeit-
liche Heil, das es weiterhin auch diesem idealen Eremiten zu erwarten
gilt.) Johannes parvulus hingegen will himmlischen Lohn erhalten, ohne
das Leben eines himmlischen Dieners Gottes fithren zu miissen, ohne
die miihselige Arbeit davor zu verrichten und ohne geduldig warten zu
miissen. Hier liegt der Ausgangspunkt der Parodie und des Scheiterns
des Johannes.

IV. Johannes: qui non dimicat

Hinsichtlich allgemeiner Kategorien von Heldenhaftigkeit bringt der
Eremit, wie ihn spitantike und mittelalterliche Diskurse zeichnen, ein
zentrales Problem mit sich. Der Weg in die Einsiedelei mag heldenhaft
sein: Sein Gang ist die selbstbestimmte Abkehr von der Welt und sich
selbst (Stolz, Hunger, etc.), transgressiv beziiglich gesellschaftlicher Nor-
men, derer er sich in diesem Schritt entzieht, auBerordentlich in Ent-
scheidung und Lebensfithrung. Sobald aber das Ziel des Eremiten nicht
in der Weltabkehr und der Transzendierung der eigenen Bediirfnisse,
etwa als >geistiger Kampfs, sondern im Bediirfnis nach Heilserwerb oder

schon das letzte und héchste Ziel verwirklicht, sondern mittels jener [Werkzeuge] ge-
_ langt man hindurch zum héchsten Ziel.« Ubersetzung aus Ziegler 2011, 64)

53 Rufinus, Historia monachorum, De Iohanne, 1, 6, 3. (»Denn sobald die Naturnotwendig-
keit [naturae necessitas] den Verzehr von Nahrung verlangt hitte, fand er beim Eintritt
in seine Hohle auf dem Tisch ein Brot vor, von wunderbarer Siile und wunderbar
gldnzend weiBler Farbe, mit dem er sich stirkte. Sodann wandte er sich, im Dank fiir
die gottliche Vortrefflichkeit, wieder Hymnen und Gebeten zu.«)

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:09:02.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

104 Katja Weidner

einem >sorglosen Lebenc liegt, scheitert die Anachorese an ihren Pramis-
sen. Nach Kriterien der Konstituierung heroischer Figuren ist der Eremit
qua Weltabkehr heldenhaft, der Eremit gua Heilserwerb hingegen nicht.
Die Weltabkehr kann Akt von Agency sein, ein erklidrter Akt des Heils-
erwerbs jedoch muss kategorial ins Leere fithren, denn das erhoffte Heil
ist Gegenstand einer endzeitlichen Zukunft, wenn nicht Nicht-Zeit, und
immer Moment gottlicher Gnade. Trotzdem natiirlich ist die Anachorese
ohne den Impuls des Heilserwerbs auch in den entsprechenden Diskur-
sen nicht zu denken,”* denn ihm sind alle anderen Aspekte der eremiti-
schen Lebensfiihrung unbedingt unterzuordnen.”

Die Agency des Eremiten liegt in der bewussten Wahl einer Situation, in
der letztlich alle Agency bei Gott liegt und er selbst dezidiert nicht agens
sein kann. Er nimmt die Unwegsamkeit der Anachorese auf sich, ohne
Ende oder Ausgang absehen zu kénnen. Dies fokussiert das Konzept ere-
mitischer Heilserwartung insofern, als sie immer ein ungewisses >Warten
auf< ist, in deren Zwischenzeit der Eremit, auf verlorenem Posten, eine
unbestimmte Zeit lang seinen spirituellen Kampf kimpfen muss. Hierin
liegt das Missverstandnis, dem Johannes aufsitzt, denn er versucht sich an
einem Akt der absoluten Selbsterméchtigung — und scheitert.

Wie mit Blick auf den Diskurszusammenhang und die Prosavorlage
manifest wird, ist sein Wunsch von Anfang an vermessen. Es fehlt jede
Orientierung auf Gott und die notwendige Abkehr von den eigenen Be-
diirfnissen erweist sich einzig als Abkehr von (eigener) klosterlicher Ar-
beit. Auf die Warnung seines dlteren Mitbruders, nicht unbedacht ein
Unterfangen zu beginnen, das er schon bald bereuen kénnte,”® erwidert
Johannes groBmiitig in Form einer sprichworthaften®” Floskel: qui non
dimicat / non cadit neque superat® — Wer nicht kimpft, der nicht gewinnt,
das Risiko miisse er also eingehen. Ohne weiteres Aufheben zu machen
setzt er seinen Plan um und geht, bereits nackt, in die heremus interior.

54 Vgl. die vorauszusetzende Ausrichtung auf den finis in Johannes Cassian, Collationes, 1.
5% Nacktheit, Fasten etc. sind dementsprechend nicht Selbstzweck des eremitischen Le-
_bens, vgl. Johannes Cassian, Collationes, 1, 6-7.

56 Vgl. De Iohanne heremita, 4.

57" Qui non dimicat ist zwar nicht anderweitig iiberliefert, die mittelalterliche Sprichwort-
sammlung Walthers weist allerdings eine ganze Reihe von Sprichworten nach, die mit
quibzw. qui non beginnen, vgl. Walther 1966, 134-310, Nr. 23818-24971.

58 De Iohanne heremita, 5, 1-2, vgl. Ubersetzung im Appendix.

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:09:02.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Warten des lohannes parvulus 105

Auf den Kampf, den Johannes mit dem Pathos eines Entscheidungs-
kampfes (dimicare)®® angekiindigt hatte, wartet der Leser hingegen
vergeblich. Von den dreizehn Strophen des Gedichtes hilt er sich nur
wihrend der Strophe 6 in der Einsiedelei auf. Gerade hier wiirde man
im Sinne der Topik iiblicherweise ausgiebige Kdmpfe mit tauschungs-
lustigen Ddmonen und irdischen Liisten erwarten, Auseinandersetzun-
gen, aus denen der Eremit erfolgreich herausgehen konnte.®

Nicht so bei lohannes parvulus. Die Kampfesmetaphorik, die Johannes
hier gegeniiber seinem Mitbruder aufruft, hat in den Wiistenviterer-
zihlungen Tradition, wie das die zitierte Stelle®! bei Rufinus zeigt: Die
Himmelsspeise als gottliches Heil des idealtypischen Eremiten hier ist
mit der entsprechenden militdrischen Konnotation der verdiente Lohn
(annona celestis / remuneratio) fiir den emeritierten Soldaten (miles emeri-
tus), der treu seine Dienste (vigilia / excubia) geleistet hat. Gegner die-
ses Kampfes sind tiblicherweise die menschlichen Laster des Eremiten,
man spricht mit miélitia spiritalis, von einem geistigen Kriegsdienst.®”
Johannes, wenn sein Kampf auch nicht beschrieben wird, verliert. Statt
sich von seinen irdischen Bediirfnissen zu l6sen, ist es der Hunger, der
ihn schlieBlich zuriick in die monastische Gemeinschaft treibt: fames
imperat,®® bzw. redigit necessitas.®* Die eigenen Bediirfnisse, an denen
sich die spezifische Agonalitit des eremitischen Daseins figuriert, tiber-
nehmen die Handlungsmacht und zwingen Johannes zuriick zur mo-
nastischen Gemeinschaft.

Dass es gerade das Bediirfnis nach Nahrung ist, das ihn zur Strecke
bringt, iiberrascht nicht, denn als necessitas naturae® sind Hunger und
Durst auch fiir den standfestesten Monch in der Einsiedelei problema-
tisch:

Nihil enim ad usum ac necessitatem naturae conmunis praeter escam cotidianam ac po-
tum certum est peruenire. reliquae uero uniuersae materiae quantolibet studio atque amo-
re seruentur, alienae tamen ab humana indigentia etiam usu witae ipsius adprobantur.

Dimicareist im Mittelalter gerade auch fiir den >Glaubenskampf« iiberliefert, vgl. MLW
IIL, 5 (2003), s. v. dimicare, Sp. 663-664. Im Diskurszusammenhang vgl. auerdem
~ Johannes Cassian, Collationes, 5, 8, vgl. S. 106, Anm. 66.

60 Vgl. Anm. 43

6l Vgl. Rufinus, Historia monachorum, De Iohanne, 1, 6, 1-3, vgl. S. 101, Anm. 47.

Vgl. Johannes Cassian, Collationes, 1, 1, zur Semantik von militia spiritalis vgl. NGML,
s. v. militia, Sp. 496-503.

De Iohanne heremita, 6, 3,

" De Iohanne heremita, 8, 4.

65 Vgl. Rufinus, Historia monachorum, De Iohanne, 1, 6, 3, vgl. S. 101, Anm. 47.

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:09:02.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

106 Katja Weidner

ideo que hoc uelut extra naturam existens non nisi tepidos ac male fundatos monachos
pulsat, quae autem naturalia sunt etiam probatissimos monachorum et quidem in solitu-
dine conmorantes adtemptare non desinunt. [...] cuius rei testes multa hominum milia
possumus inuenire, qui cum sub momento breuissimo dispersis omnibus substantiis suis
ita hanc eradicauerint passionem, ut ne tenuiter quidem ab ea pulsentur ulterius, nihilo-

minus [...] securi esse non ])ossunt.66

Hunger und Durst sind Bediirfnisse, die mit der menschlichen Natur ein-
hergehen und nur mit auBBerordentlicher Anstrengung bekdmpft werden
konnen.” Selbst im auBerordentlichen Fall ist der Eremit nicht vor dieser

necessitas sicher: securi esse non possunt. Die sorglose Sicherheit — Volo [...]

uiuere securus —,% wie sie Iohannes paroulus in seinem Wunsch eingangs

formuliert hat, kann es auch innerhalb dieses Diskurszusammenhangs
gar nicht geben. Die Antwort auf die vermessene, kimpferische Selbster-
michtigung des Johannes ist notwendigerweise eine absolute Niederlage:
Die kreatiirliche necessitas treibt ihn nach Hause, der Hunger hat gesiegt.
Dieses antiklimaktische Ende, das die Erwartungen des Lesers im Dis-
kurszusammenhang unterlduft, wird als exemplum habile® dabei iiber ei-
nen weiteren Intertext auf seine moralische StoBrichtung hin prézisiert.
Johannes, der ein Engel hitte werden wollen, wird wihrend seines (aus-
bleibenden) Kampfes zum grasfressenden Tier: Septem dies gramineo / uix
ibi durat pabulo.”® Sieben Tage isst Johannes wihrend seiner Anachorese
Gras, am achten kehrt er heim. Diese Modifikation, die bei keiner der

66 Johannes Cassian, Collationes, 5, 8. (»Nichts sonst ndmlich ist mit Gewissheit zum Le-
bensunterhalt und aufgrund der Bediirfnisse, die sich durch die allen Menschen ge-
meinsame Natur ergeben [necessitas omnis naturae, K. W], nétig auBBer tigliche Speise
und Trank. Alle iibrigen materiellen Giiter jedoch, mogen sie auch mit noch so groBer
Anstrengung und Hingabe gehiitet werden, sind menschlichen Grundbediirfnissen
fremd und stehen auBerhalb dessen, was die menschliche Natur benétigt. Dies wird
auch durch die Praxis des Lebens selbst bestitigt. Daher beschiftigen diese [iiberfliissi-
gen Giiter, G. Z.] nur die lauen und ungefestigten Monche. Welche Bediirfnisse jedoch
zur menschlichen Natur gehoéren, untersuchen unaufhérlich selbst die bewéhrtesten
Ménche und sogar diejenigen, die als Eremiten leben. [...] Als Zeugen hierfiir kon-
nen wir viele tausend Menschen finden, die, sobald sie in nur einem Augenblick ihr
gesamtes Vermogen verteilt hatten, diese Leidenschaft so mit der Wurzel aus threm
Herzen rissen, dass sie fernerhin nicht einmal mehr sanft von ihr gestreift wurden.
Dennoch: Sie konnen nicht [vor ihr, G. Z.] sicher sein [...].« Ubersetzung aus Ziegler
2011, 168-169, die Anmerkungen stammen aus der Ubersetzung von Gabriele Ziegler
bzw. von der Verfasserin.)

Zum Problem des Nahrungsaufnahme im Diskurszusammenhang vgl. Freiberger
2009, 197-212.

De Iohanne heremita, 3, 1-2.

De Iohanne heremita, 1, 3.

De Iohanne heremita, 6, 1-2, Ubersetzung im Appendix.

67

68

69
70

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:09:02.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Warten des lohannes parvulus 107

vorausgehenden Prosafassungen zu finden ist, ist intertextuell vor dem
biblischen Buch Daniel zu verstehen. Der Prophet deutet dem Konig
Nebukadnezar hier dessen Traum:

eicient te ab hominibus et cum bestiis feris erit habitatio tua et faenum ut bos comedes et
rore caeli infunderis septem quoque tempora mutabuntur super te donec scias quod domi-
netur Excelsus super regnum hominum et cuicumque voluerit det illud’*

Die Vermessenheit Nebukadnezars — ein bekanntes Motiv — wird von
Gott durch das tierische Exil bestraft, sieben Zeiten muss er Gras essen,
bis er die uneingeschrinkte Macht Gottes anerkennt.

Johannes lebt zwar nur sieben Tage bei Gras, die motivische Parallele
ist trotzdem manifest und das Buch Daniel so ein aufschlussreicher In-
tertext: Johannes hat seinen Gang in die Einsiedelei als Akt der Selbster-
machtigung gesehen und dessen positiven Ausgang — uiuere / secure sicut
angelus — in einem notwendigen Bedingungsverhiltnis zu seinem eigenen
Kampf. Kein Wort von Gott, kein Wort von Gottesdienst oder der Be-
reitschaft, auf einen Moment der Gnade warten zu wollen, die aullerhalb
seiner eigenen Agency anzusiedeln wire. Mit dem intertextuellen Hinweis
auf das Buch Daniel und die Bestrafung des vermessenen Nebukadne-
zar wird der eigentliche Fluchtpunkt der kleinen Episode offenbar: Not-
wendiges Ende des siebentégigen Fastens ist nicht etwa die himmlische
Ermachtigung des Mochtegern-Eremiten. Es ist Gott, der gibt, und nicht
der Eremit, der einen Anspruch formulieren diirfte. Wie Nebukadnezar
muss er diese Lektion erst mithsam lernen. Er muss den Ausschluss aus
der menschlichen (in diesem Falle monastischen) Gemeinschaft erleiden,
um, nach dieser BuB3e bekehrt, wieder ein Teil derselben werden zu diir-
fen.

V. Heilserwartung an der Klosterpforte

Johannes’ Scheitern an seinem eigenen missverstandenen Eremitenbe-
griff dient in De lohanne heremita nicht nur der bloBen Unterhaltung. Das

V' Biblia Sacra Vulgata, Dan 4, 22. (»Man wird dich aus der Menschheit ausstoBen und du
musst bei den Tieren des Feldes leben. Und Griinzeug wie den Stieren werden sie dir
zu fressen geben und mit dem Tau des Himmels werden sie dich benetzen und sieben
Zeiten werden iiber dich dahingehen, bis du erkennst, dass der Hochste iiber die Herr-
schaft bei den Menschen gebietet und sie verleiht, wem er will.«, Einheitsiibersetzung

[2016])

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:09:02.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

108 Katja Weidner

Gedicht ist ein exemplum habile’* und als solches nicht ohne eine gewisse
pragmatische StoBrichtung.

Anfang des 11. Jahrhunderts, also etwa zur angenommenen Entstehungs-
zeit des Gedichtes, gab es in Europa zwei eremitische Lebensmodelle:
>eremitische« Kloster mit einer vermehrten Schwerpunktsetzung auf den
Aspekt der Weltflucht — etwa die Kamaldulenser in Italien —, und einzel-
ne Benediktinermonche, die ihre Kloster zunehmend verlieBen, um in
Gruppen oder alleine ein eremitisches Leben zu fithren.”® Bekannt sind
diese Eremiten hauptsichlich iiber die traditionellen Ménche und Pre-
diger, deren Polemiken immer wieder iiberliefert sind,”* die genannten
eremitischen Lebensformen namlich standen im Konflikt mit der stabi-
litas loci der Benedicti regula und fithrten dementsprechend zu einigen
Konflikten.”

Das Gedicht ist vor dieser Spannung, wie sie auch etwa in verschiedenen
Heiligenleben dieser Zeit ausgehandelt wird,”® als eine Parodie auf das
eremitische Leben zu verstehen. Anhand der Erzihltradition vom klei-
nen Johannes, wie sie die Vitae patrum (noch keineswegs humoristisch)
abbilden, werden die Primissen des eremitischen Lebens ad absurdum
gefiihrt. Nach der Definition von Martha Bayless, wie sie sie angesichts
des textuellen Befundes speziell mittellateinischer Literatur entwirft, wire
das Gedicht somit als »social parody« zu verstehen:

In short, social parody satirizes something other than the literary text it parodies.
This dimension of social satire is undertaken in addition to, rather than as an
alternative to, the textual parody practiced in the work.””

Zwar wird die bekannte Erzidhltradition, wenn nicht konkrete Vorla-
ge, in ihrer narrativen Struktur abgebildet, der komisch-verzerrende
Aspekt des Gedichtes jedoch erhilt seinen hermeneutischen Horizont
aus dem gesamten Diskurszusammenhang der Wiistenvitererzihlun-
gen. Er zielt auf die rahmenpragmatische Komponente zeitgendssischer
Eremiten, die sich auf diesen Diskurs berufen.

An dieser Stelle wird das Motiv des Wartens signifikant. Im De lohanne
abbate folgt auf Exposition und Entscheidungsfindung der ersten fiinf

“ De Iohanne heremita, 1, 3.

3 Vgl. Fichtenau 21992, 327-346.

™ Vgl. Jestice 1997, 142-143.

7 Vgl. Vanderputten 2014, bes. 113-115.
70 Vgl. Vanderputten 2014, 116-126.

7 Bayless 1996, 4.

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:09:02.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Warten des lohannes parvulus 109

Strophen eine einzige Strophe eremitischen >Kampfes<.”® Die letzten
sieben Strophen widmen sich der Riickkehr des Johannes, seiner er-
zwungenen Nacht vor verschlossener Klosterpforte und schlieBlich sei-
ner Reintegration in die monastische Gemeinschaft. In der Einsiedelei
hatte Johannes wenig Geduld bewiesen und nicht erkannt, dass selbst
beim idealen Eremiten der Kampf ein >sich-wiirdig-erweisen« ist.”" Es
ist ein innerer Kampf mit den eigenen Bediirfnissen, der vor allen Din-
gen ausdauerndes Warten (praestolary) auf einen Gnadenerweis Gottes
ist, welcher in jedem Fall auBerhalb der Handlungsmacht des Eremiten
bleiben muss. Die handlungsmaéchtige Entscheidung fiir die eremitische
Weltabkehr ist die Entscheidung fiir die besonders agonale Situation
im inneren Kampf, deren exzeptionelle Schwierigkeit in der mensch-
lichen Natur begriindet liegt — und nicht zuletzt auch in der absoluten
Unbestimmtheit des positiven Ausgangs. >Engel« zu werden ist keine
Selbstverstandlichkeit. Ob und wann dies geschehen mag, bleibt kon-
sequenterweise offen.

An diesem >heldenhaften< Warten entspinnt sich die Parodie. De Iohanne
heremita fokussiert damit die Gefahr falscher eremitischer Selbster-
michtigung gerade dadurch, dass es iiber Momente der Verzerrung
und Exposition das eremitische >Warten< humoristisch verkehrt. Es
ersetzt das >Warten< als den spezifischen >Kampf<« des Eremiten funk-
tional mit dem - iiberaus weltlichen — Warten vor der verschlossenen
Klosterpforte. Dementsprechend werden zwei Lebensmodelle iiber das
Motiv des Wartens einander gegeniibergestellt. Das Warten vor der
Pforte ermdéglicht dabei Riickschliisse auf die spezifische eremitische
Heilserwartung, die eigentlich hitte erfolgen sollen, zu der Johannes
allerdings nicht fahig war.

Die monastische Gemeinschaft, in die Johannes zuriickkehrt, wird
vor der Folie des Diskurszusammenhangs als Alternativmodell zum
eremitischen Leben prisentiert: Im Warten (tolerare® vor der Pforte
muss Johannes die geduldige Heilserwartung (praestolari) in der Ein-
siedelei und die Ausrichtung des eremitischen Lebens auf Gott sowie
die gleichzeitige Aufgabe der eigenen Agency auf ganz materielle Weise
im Gegeniiber mit dem widerwilligen Klosterbruder nachholen. Das

8 Vgl. De Iohanne heremita, 6.
& Vgl. Rufinus, Historia monachorum, De Iohanne, 1, 6, 1-3, S. 101, Anm. 47.
80" De Iohanne heremita, 10, 2.

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:09:02.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

110 Katja Weidner

Brot (crustula),’' angesichts dessen Johannes nach seiner Aufnahme ge-
duldig die verdiente Schelte ertrigt (patienter ferre),** ist auch hier der
Lohn nach einer agonalen Situation — statt des Ddamonenkampfes und
der Selbsttranszendierung sind es allerdings hier harsche Worte. Das
einzige erfolgreiche Fasten, das lohannes parvulus leistet, ist unfreiwillig
und der Entscheidung seines Bruders geschuldet, ihm das Tor nicht
zu Offnen. Paradoxerweise ist es damit gerade die necessitas, und nicht
der Wunsch, sie zu bekdmpfen, die seinen (Riick-)Weg motiviert. Statt
der Weltabkehr sucht er die weltliche Gemeinschaft, und hinter der
Klosterpforte (ianua)®® warten so keine Engel, denn, um bis zur Him-
melspforte (celi cardines)®* zu kommen, hatte es ihm an Geduld gefehlt.
Das Brot (crustula), das als Lohn am Ende der Strapazen steht, ist erst
recht kein Himmelsbrot.®* Stattdessen erwartet ihn hier in der humo-
ristischen Pointe dieselbe Gemeinschaft, von der er sich nur wenige
Strophen zuvor abgekehrt hatte.

Die Logik des Gedichtes eroffnet so das gemeinschafiliche Klosterleben
als notwendige Konsequenz menschlicher Schwiche. Es ist ein alterna-
tiver Lebensweg, der potenzielle Gefahren eremitischen Heilserwerbs
fir willensschwache, wenig tugendreiche, alles andere als auBerge-
wohnliche Monche iiber Mechanismen sozialer Reglementierung wie
eben auch die gemeinschaftliche Arbeit —, der Johannes entgehen woll-
te, — im Zaum halt.

Im eremitischen Lebensmodell, gerade im Aspekt des ausharrenden
Wartens, ist immer auch das Potenzial des Scheiterns eingeschrieben.
Dies greift De Iohanne heremita auf, indem es den kleinen Johannes der
Erzihltradition an seiner eigenen Selbstiiberschitzung und den fehler-
haften Pramissen seiner Weltflucht notwendigerweise scheitern ldsst.
Iohannes parvulus — auBler in den zitierten Quellen gerade nicht fiir sein
Scheitern, sondern sein auBergewdhnliches Gehorsam bekannt®® —
wird zum exemplum habile des fiigsamen Zonobiten.®” Parodistisch ist
das Gedicht also nicht zuletzt auch deshalb, da es kontrastiv die Pramis-
sen des Wiistenviterdiskurses aufdeckt, verzerrt, und ins Leere laufen

De Iohanne heremita, 11, 3.

De Iohanne heremita, 11, 4.

De Iohanne heremita, 7, 1.

De Iohanne heremita, 9, 3.

8? Vgl. Rufinus, Historia monachorum, De Iohanne, 1, 6, 3, vgl S. 101, Anm. 47.
86 Vgl. Schulz/Ziemer 2010, 85.

87 Vgl. im 13. Jahrhundert etwa Odo von Cheriton, Parabolae, 173.

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:09:02.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Warten des lohannes parvulus 111

lasst. Ein besonders kleiner Monch, der zumindest dem Namen nach
den idealtypischen Johannes Kolobos aufruft, scheitert im Verlauf des
Gedichts, bis seine iibermiBig heldenhaften Ambitionen unerbittlich
in der monastischen Gemeinschaft eingehegt werden. Dass es gerade
die Zugehorigkeit zum Kloster ist, die das Gedicht in seiner Parodie
erschlieBen kann, macht diese StoBrichtung nur umso deutlicher: Mit
dem parodierten Diskurs schlieBlich ruft es ndmlich nicht zuletzt ein
kulturelles Wissen auf,®® das im Benediktinerkloster in der Lektiire der
Vitae patrum ihren institutionalisierten Platz innehat.®’

De Iohanne heremita ist die Parodie einer eremitischen Heilserwartung,
wie sie gerade im 10. und 11. Jahrhundert in ihrer Problematik neu
verhandelt wird.” Vor diesem Hintergrund ist das Gedicht eine ge-
sellschaftliche Parodie (»social parody«) der zeitgendssischen Askese
in ihrer missverstandenen Selbsterméchtigung. Aus dem notwendigen
Scheitern des anachoretischen Kampfes entwickelt das Gedicht auf die-
se Weise im 11. Jahrhundert eine neue Notwendigkeit fiir z6nobitische
Gewohnlichkeit. Sei es die Exzeptionalitit eines Einzelnen oder die
Transgressivitit seiner Lebensfithrung, sei es die selbstbestimmt hand-
lungsmichtige Wahl eines Lebensmodells, das dem zonobitischen kon-
trdr gegeniiber steht: Vermeintlich >heldenhafte< Ambitionen, so die
Konsequenz, die der parodistische Schluss des Gedichts nahelegt, miis-
sen in den meisten Féllen an Selbstiiberschitzung und menschlicher
Gewohnlichkeit scheitern. Sie bediirfen der notwendigen Einhegung in
die monastische Gemeinschaft.

88 Die spezifische historische Kulturalitit der Parodie in ihrem Blick auf das Parodierte

- Text, Diskurs aber auch soziale Dimension — bedarf auch bei ihrer Rezeption eines
entsprechend spezifischen kulturellen Wissens. Insofern ist die Parodie immer auch
gemeinschaftsstiftend, vgl. Henkel 2016, 24.

89 Vgl. Anm. 17.

90 Vgl. Fichtenau 1992, 329-334.

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:09:02.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

112 Katja Weidner

Appendix: eine deutsche Ubersetzung von De lohanne heremita®"

1  In gestis patrum ueterum
quoddam legi ridiculum,
exemplo tamen habile,
quod uobis dico rithmice.

5  Iohannes abba paruulus
statura, non uirtutibus,
ita maiori socio,
quicum erat in heremo,

»Volo« dicebat »uiuere
10 secure sicut angelus,

nec ueste nec cibo frui

qui laboretur manibus.«

Maior dicebat »moneo,
ne sis incepti properus,

15 frater, quod tibi postmodum
sit non cepisse sacius.«

At minor »qui non dimicat
non cadit neque superat«
ait et nudus heremum

20 interiorem penetrat.

Septem dies gramineo
uix ibi durat pabulo
octaua fames imperat,
ut ad sodalem redeat

Unter den Taten der alten Viter habe
ich etwas gelesen — etwas Lachhaftes,
doch taugt es als Beispiel —, das ich
euch in einem rhythmischen Gedicht
erzihle.

Moénch Johannes, klein von Gestalt,
doch nicht gemessen an seinen Tugen-
den, sprach so zu einem élteren (mai-
or) Mitbruder, der sich mit ihm zusam-
men im Kloster (heremus) befand:

»Ich will sorglos (secure) wie ein Engel
leben, ohne in den Genuss von Klei-
dung oder Speise zu kommen, die von
menschlicher Hande Arbeit geschaf-
fen wurde.«

Der Altere sagte: »Ich warne dich da-
vor, voreilig mit einem Vorhaben zu
sein, Bruder, das du bald darauf lieber
nicht begonnen hittest.«

Der Jiingere (minor) jedoch entgegnet:
»Wer nicht in den Kampf zieht, fallt
nicht, aber siegt auch nicht« und be-
gibt sich nackt in die abgeschiedene
Einode (heremus interior).

Sieben Tage ertréagt er mit Miihe dort
bei graserner Kost, am achten Tage
befiehlt es der Hunger, dass er zu sei-
nem Kameraden zuriickkehrt.

9 Zit. nach Ziolkowski 1998, 118-121. Ubersetzung K. W. Fiir Ubersetzungen in gebun-
dener Sprache vgl. Winterfeld 1912, 211-212; Langosch 21958, 143-145; Bechthum

1941, 48-50.

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:09:02.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

25

30

35

40

45

50

Das Warten des Johannes parvulus

Qui sero clausa ianua
tutus sedet in cellula,
cum minor uoce debili
»frater,« apellat »aperi!

Iohannes opis indigus
notis assistit foribus

Ne spernat tua pietas,
quem redigit necessitas.«

Respondit ille deintus
»Iohannes factus angelus
miratur celi cardines.
ultra non curat homines.«

Iohannes foris excubat
malamque noctem tolerat
et preter uoluntariam
hanc agit penitentiam.

Facto mane recipitur
satisque uerbis uritur
sed intentus ad crustula
fert patienter omnia.

Refocilatus domino
grates agit ac socio.
dehinc rastellum bracchiis
temptat mouere languidis.

Castigatus angustia

de leuitate nimia,

cum angelus non potuit,
uir bonus esse didicit.

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:09:02.

113

Dieser sitzt abends bei verschlossenem
Tor behiitet in seiner Monchszelle, als
der Jiingere mit schwacher Stimme
ruft: »Bruder, mach auf!

Hilfsbediirftig steht Johannes an der
gewohnten Tiir, lass dein Pflichtgefiihl
nicht den wegstoBen, den eine Notla-
ge zuriickgebracht hat.«

Jener antwortet von innen: »Johannes
ist zum Engel geworden und bestaunt
die Himmelspforte, Menschen kiim-
mern ihn nicht weiter.«

Johannes iibernachtet draufen und
erduldet eine schlimme Nacht. Er tut
diese Bulle iiber die hinaus, die er frei-
willig getan hatte.

Am Morgen wird er empfangen, aus-
giebig mit scharfen Worten zurecht-
gewiesen, aber bedacht auf ein Stiick
Brot ertrigt er alles geduldig

Mit neuer Energie dankt er Gott und
seinem Mitbruder. Von nun an ver-
sucht er auch bei miiden Gliedern
seiner Arbeit mit der Spitzhacke nach-
zugehen.

Fiir seine iibermiBige Unbestindig-
keit mit Drangsal bestraft, hat er, wenn
er auch kein Engel sein konnte, doch
gelernt ein guter Mann sein.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

114 Katja Weidner

Literaturverzeichnis

Hilfsmittel

Mittellateinisches Worterbuch bis zum ausgehenden 13. Jahrhundert
[MLW], hg. von der Bayerischen Akademie der Wissenschaften und
der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften, Miin-
chen 1976ff.

Novum Glossarium Mediae Latinitatis NGML]. Ab anno DCCC usque
ad annum MCC edendum curavit consilium academiarum consociat-
arum, Kopenhagen 19571f.

Walther, Hans: Lateinische Sprichworter und Sentenzen des Mittelalters
in Alphabetischer Anordnung, Teil 4: Q-Sil, Géttingen 1966 (Carmina
medii aevii posterioris Latina, Bd. 2).

Priméarliteratur

Biblia sacra. Iuxta Vulgatam versionem, hg. von Robert Weber / Roger Gry-
son, Stuttgart °2007.

Carmina Cantabrigiensia, hg. von Karl Strecker, Berlin 1926 (Scriptores
rerum Germanicarum in usum scholarum separatim editi, Bd. 40).
Die Benediktsregel. Lateinisch / Deutsch. Mit einer Ubersetzung der Salz-
burger Abtekonferenz hg. von P. Ulrich Faust OSB, Stuttgart 2009.
Einheitsiibersetzung der Heiligen Schrift, Gesamtausgabe, im Auftrag der
Deutschen Bischofskonferenz, der Osterreichischen Bischofskonfe-
renz, der Schweizer Bischofskonferenz u. a., vollstindig durchgesehe-

ne und iiberarbeitete Ausg., Katholische Bibelanstalt, Stuttgart 2016.

Evagrius: Vita beati Antonii abbatis, hg. als Teil der Vitae patrum in: Patro-
logia Latina 73, Sp. 127A-167.

Hieronymus: Vita S. Pauli primi eremitae, hg. in: Patrologia Latina 23,
Sp. 17-30A.

Johannes Cassian: Collationes, hg. von Michael Petschenig, Editio alte-
ra supplementis aucta curante Gottfried Kreuz, Wien 22004 (Corpus
Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, Bd. 13).

Johannes Cassian: De institutis coenobiorum, hg. von Michael Petschenig,
Editio altera supplementis aucta curante Gottfried Kreuz, Wien 2004
(Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, Bd. 17).

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:09:02.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Warten des lohannes paroulus 115

Johannes Cassian: Unterredungen mit den Vitern, Teil 1: Collationes 1
bis 10, iibers. und erl. von Gabriele Ziegler, Miinsterschwarzach 2011
(Quellen der Spiritualitit, Bd. 5).

Odo von Cheriton : Parabolae, in: Les fabulistes latins. Depuis le siecle
d’Auguste jusqu’a la fin du moyen age par Léopold Hervieux, Bd. 4,
Paris 1896.

Rufinus: Historia monachorum sive De vita sanctorum patrum, hg. von Eva
Schulz-Fliigel, Berlin/New York 1990 (Patristische Texte und Studien,
Bd. 34).

The Cambridge Songs (Carmina Cantabrigiensia), hg. und iibers. von Jan
M. Ziolkowski, Tempe 1998 (Medieval & Renaissance Texts & Studies,
Bd. 192).

The Letters and Poems of Fulbert of Chartres, hg. und iibers. von Fre-
derick Behrends, Oxford 1976.

Vitae patrum sive historiae eremiticae libri decem, hg. in: Patrologia Latina
73-74.

Sekundarliteratur

Baron, Giinter: Fulbert von Chartres und seine Zeit im Spiegel seiner
Briefe. Inaugural-Dissertation zur Erlangung der Doktorwiirde der
Philosophischen Fakultit der Julius-Maximilians-Universitit zu Wiirz-
burg, Berlin 1968.

Bayless, Martha: Parody in the Middle Ages. The Latin Tradition, Ann
Arbor 1996.

Bechthum, Martin: Beweggriinde und Bedeutung des Vagantentums in
der lateinischen Kirche des Mittelalters, Jena 1941.

Behrends, Frederick: The Letters and Poems of Fulbert of Chartres, hg.
und iibers. Von Frederick Behrends, Oxford 1976.

Bernt, Giinter: Carmina Cantabrigiensia, in: Lexikon des Mittelalters 2,
1983, Sp. 1517-1518.

Brunholzl, Franz: Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters,
Bd. 2, Miinchen 1992.

Dronke, Peter: The Medieval Poet and His World, Rom 1984.

Fichtenau, Heinrich: Lebensordnungen des 10. Jahrhunderts. Studien
iiber Denkart und Existenz im einstigen Karolingerreich, Miinchen
21992.

Frank, Karl Suso: Eremitentum, mittelalterliches, in: Lexikon des Mittel-
alters 3, 1986, Sp. 2129.

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:09:02.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

116 Katja Weidner

Freiberger, Oliver: Der Askesediskurs in der Religionsgeschichte. Eine
vergleichende Untersuchung brahmanischer und friihchristlicher Text,
Wiesbaden 2009 (Studies in Oriental Religions, Bd. 57).

Graiver, Inbar: Asceticism of the Mind. Forms of Attention and Self-Trans-
formation in Late Antique Monasticism, Toronto 2018 (Studies and
Texts, Bd. 213).

Henkel, Nikolaus: Parodie und parodistische Schreibweise im hohen und
spaten Mittelalter. Lateinische und deutsche Literatur im Vergleich, in:
Seraina Plotke / Stefan Seeber (Hg.): Parodie und Verkehrung. For-
men und Funktionen spielerischer Verfremdung und spéttischer Ver-
zerrung in Texten des Mittelalters und der Frithen Neuzeit, Géttingen
2016 (Encomia Deutsch, Bd. 3), 19-43.

Jestice, Phyllis G.: Wayward Monks and the Religious Revolution of the
Eleventh Century, Leiden/New York/Koln 1997 (Brill’s Studies in In-
tellectual History, Bd. 76).

Langosch, Karl: Carmina Cantabrigiensia, in: Verfasserleikon 1, 1978,
Sp. 1186-1192.

Langosch, Karl: Hymnen und Vagantenlieder. Lateinische Lyrik des Mit-
telalters mit deutschen Versen, Darmstadt 21958.

Lehmann, Peter: Die Parodie im Mittelalter. Mit 24 ausgewahlten parodis-
tischen Texten, Stuttgart 21963.

Plotke, Seraina / Seeber, Stefan: Parodie und Verkehrung. Versuch einer
Anniherung, in: dies. (Hg.): Parodie und Verkehrung. Formen und
Funktionen spielerischer Verfremdung und spéttischer Verzerrung in
Texten des Mittelalters und der Frithen Neuzeit, Gottingen 2016 (En-
comia Deutsch, Bd. 3), 7-18.

Rigg, Arthur G. / Wieland, Gernot R.: A Canterbury classbook of the
mid-eleventh century (the >Cambridge Songs< manuscript), Ang-
lo-Saxon England 4, 1975, 113-130.

Schlechtriemen, Tobias: Konstitutionsprozesse heroischer Figuren, in:
Ronald G. Asch u.a. (Hg.): Compendium heroicum, publiziert vom
Sonderforschungsbereich 948 »Helden — Heroisierungen — Heroismen«
der Universitét Freiburg, Freiburg 7.6.2018, DOI: 10.6094/heroicum/
konstitutionsprozesse (letzter Zugriff am 18.11.2019).

Schulz, Giinther / Ziemer, Jiirgen: Mit Wiistenvitern und Wiistenmiittern
im Gesprich. Zugénge zur Welt des friithen Ménchtums in Agypten,
Gottingen 2010.

Schulz-Fliigel, Eva: Rufinus. Historia monachorum sive De vita sanctorum pa-
trum, Berlin/New York 1990 (Patristische Texte und Studien, Bd. 34).

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:09:02.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Warten des lohannes parvulus 117

Szovérfly, Joseph: Labbé Jean et la politique ecclésiastique en France vers
Pan mil, in: Cahiers de civilisation médiévale 119, 1987, 263-265.
Szovérffy, Joseph: Secular Latin Lyrics and Minor Poetic Forms of the
Middle Ages. A Historical Survey and Literary Repertory from the
Tenth to the Late Fifteenth Century, Bd. 1, Concord 1992 (Medieval

Classics: Texts and Studies, Bd. 25).

Vanderputten, Steven: The Mind as Cell and the Body as Cloister. Abbati-
al Leadership and the Issue of Stability in the Early Eleventh Century,
in: Gert Melville / Bernd Schneidmiiller / Stefan Weitenfurter (Hg.):
Innovationen durch Deuten und Gestalten: Kloster im Mittelalter zwi-
schen Jenseits und Welt, Regensburg 2014, 105-126.

Winterfeld, Paul von: Deutsche Dichter des lateinischen Mittelalters in
deutschen Versen, hg. und eingel. von Hermann Reich, Miinchen 1913.

Ziolkowski, Jan M.: The Cambridge Songs (Carmina Cantabrigiensia), hg.
und iibers. von Jan M. Ziolkowski, Tempe 1998 (Medieval & Renais-
sance Texts & Studies, Bd. 192).

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:09:02.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968210179-93 - am 13.01.2026, 03:



https://doi.org/10.5771/9783968210179-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

