EINE PHILOSOPHIE DER ZWISCHENRAUME

WHITEHEAD UND DIE FRAGE NACH DEM LEBEN
DIDIER DEBAISE

Alfred N. Whitehead widmet der Frage des Lebewesens zwei wichtige
Kapitel von Prozef3 und Realitdt: »Die Ordnung der Natur« und »Orga-
nismen und Umgebung«. In diesen Kapiteln wird die Besonderheit einer
spekulativen Betrachtung des Lebens bestimmt, die ihren Ausdruck in
einer auf den ersten Blick ritselhaften Formulierung findet: »Das Leben
liegt in den Zwischenriumen jeder lebenden Zelle [...] verborgen.«' Von
Whiteheads Lesern wurde dieser Satz selten aufgegriffen. Sie haben ihn
zumeist ignoriert oder fiir eine Metapher gehalten, deren technischer und
konzeptueller Ausdruck an anderer Stelle zu finden wire, in den griindli-
cher ausgearbeiteten und systematischeren Teilen von Prozef8 und Reali-
tit. Er war zweifellos zu allusiv. Wie konnte es auch anders sein, denn
der Ausdruck »>Zwischenraum« kommt sonst nur sehr selten vor. Wire es
nicht absurd gewesen, sich mit einem Begriff aufzuhalten, den White-
head sogleich wieder aufzugeben scheint?

Dagegen mochten wir hier versuchen, Whiteheads Aussage” als den
zentralen Punkt der spekulativen Betrachtungsweise des Lebewesens zu
verstehen. Bei weitem nicht auf einen Nebengedanken oder eine Meta-
pher beschrinkt, wiirde die Idee, dass »das Leben in den Zwischenrdu-
men jeder lebenden Zelle verborgen liegt«, dann entgegen aller Erwar-
tung der Ausgangspunkt einer neu zu konstruierenden Kohérenz sein. Sie
wiirde die Verbindung zwischen anderen Konzepten wie >lebende Ge-

1 Alfred N. Whitehead: Process and reality. An essay in cosmology, New
York 1929, S. 105. (Deutsch: ProzeB3 und Realitdt. Entwurf einer Kosmo-
logie, Frankfurt a. M. 1987, S. 206).

2 In Bezug auf diese Proposition Whiteheads hat Isabelle Stengers in ihrem
bemerkenswerten Buch Penser avec Whitehead das entwickelt, was sie
»Kultur der Zwischenrdume« nennt: »Wenn das Leben in den Zwischen-
rdumen jeder lebenden Zelle verborgen liegt, kann man genauso gut sagen,
dass die Eigenart der lebenden Gesellschaften, das, was sie als solche be-
grindet, als >Kultur der Zwischenrdume« bezeichnet werden miisste.«
Siehe Isabelle Stengers: Penser avec Whitehead: Une libre et sauvage créa-
tion de concepts, Paris 2002, S. 367.

125

14.02.2026, 12:04:52. /dels OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839408704-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIDIER DEBAISE

sellschaften¢, »Umgebung« und >Neuheit< aufzeigen, die alle ihre Be-
standteile wiren. Dadurch stiinde sie im Zentrum eines wirklichen Den-
kens des Lebewesens, das sich von den Lebensphilosophien abgrenzen
wiirde.

Zwischenraume und Gesellschaften

Wortlich kann Zwischenraum in einem raumlichen und in einem zeitli-
chen Sinn verstanden werden. Die erste Bedeutung bezeichnet leere, in-
termedidre Raume oder Risse innerhalb eines Korpers, alle jene einge-
schobenen Zonen, die mit denjenigen kontrastieren, die anscheinend von
Korpern ausgefiillt sind. Whitehead tibernimmt diese raumliche Idee des
Zwischenraums in seiner Definition des Lebens: »Die aus dieser Argu-
mentation zu ziehende Schlussfolgerung lautet, da3 Leben ein Charakte-
ristikum des >leeren Raums«< ist und nicht des Raumes, der durch irgend-
eine korpuskulare Gesellschaft >besetzt< wird.«’ Das Leben ist im leeren
Raum. Diese Schlussfolgerung, die Whitehead aus dem Zwischenraum-
Charakter des Leben zieht — dem Anschein nach nur eine einfache Prizi-
sierung — stellt einen radikalen Bruch mit den bisherigen Philosophien
dar. Sie bedeutet, dass das Leben nicht mit einem j>besetzten Raumxc
gleichgesetzt werden kann, was es den Begriffen von Ding oder physi-
schem oder lebendem Korper anndhern wiirde, sondern dass es das Un-
besetzte, zwischen den Korpern oder den Korperteilen Eingeschobene ist
(welche AusmaBe diese auch immer haben mogen). Alle Sichtweisen, die
das Leben als eine Realitdt an sich (Vitalismus) betrachten, als eine Exis-
tenzweise oder einen Bereich, der eigene Charakteristiken hat, die ihn
zum Beispiel vom >Physischen< unterscheiden, sind demnach unmittelbar
ausgeschlossen. Das Leben als solches besitzt keinerlei Positivitét, kei-
nerlei Realitdt. Das einzige Charakteristikum, das Whitehead ihm zu-
schreibt ist, dass es »die Neuheit und nicht die Tradition< bezeichnet, und
dieses Charakteristikum ist eigentlich keins, denn es ist nur eine Funkti-
on: Neuheit zu erzeugen. Sie setzt die Existenz jener >besetzten Raume«
voraus und bekommt Positivitdt erst in der Wirkung, die sie auf diese
austibt.

3 A.N. Whitehead: Process and reality, S. 105; dt. S. 205.

126

14.02.2026, 12:04:52. /dels OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839408704-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE PHILOSOPHIE DER ZWISCHENRAUME

Sodann hat der Zwischenraum auch eine zeitliche Konnotation.* Es
handelt sich nicht mehr um den Raum, sondern um das Intervall® zwi-
schen zwei Augenblicken. Das Intervall trennt zwei Noten derselben Me-
lodie, und gerade dadurch setzt es sie voneinander ab; das scheinbare
Fehlen von Aktion trennt zwei Akte oder zwei Ereignisse. Man findet in
den Principles of Psychology von W. James eine dhnliche Idee, die er
von einem Beispiel ausgehend entwickelt: der Stille vor dem Donner.

»In das Bewultsein des Donners schleicht sich das BewufBtsein der ihm vo-
rausgegangenen Stille ein und wirkt in ihm fort; denn was wir héren, wenn der
Donner dréhnt, ist kein reiner Donner, sondern in-die-Stille-hereinbrechender-
und-mit-ihr-kontrastierender-Donner.«®

4 Ich danke Henning Schmidgen dafiir, dass er mich auf die zeitlichen Di-
mensionen des Begriffs interstice, die bei Whitehead vergleichsweise im-
plizit bleiben sowie auf die Verbindungen dieses Begriffs zum Begriff des
Intervalls aufmerksam gemacht hat. Fiir eine detailliertere Analyse siche
den Beitrag von Schmidgen in diesem Band.

5 Wir lehnen uns hier an die wichtigsten Arbeiten von Eugéne Dupréel an. In
seinem Buch La cause et ['intervalle. Ordre et Probabilité. Briissel 1933,
zeigt Dupréel, dass der Begriff der Kausalitdt nicht ohne die Unterschei-
dung zwischen mindestens zwei Ereignissen denkbar ist, und dass diese
Unterscheidung einen winzig kurzen oder sehr langen Zeitabschnitt impli-
ziert, der sie trennt. So »bedeutet distinkt sein bei zwei Phdnomenen, dass
sie nicht dieselben Teile der Zeit oder des Raums besetzen [...]. Es gibt
immer ein Intervall zwischen der vorausgehenden Ursache und dem der
folgenden Wirkung. Wie eng miteinander die beiden Termini auch verbun-
den sein mogen, ein Rest von Diskontinuitdt muss immer zwischen ihnen
zu erkennen sein.« (S. 10). Folglich »beriihrt die Wirkung die Ursache
nicht unmittelbar, sie grenzt nur an diese intermediére und zusammenge-
wiirfelte Realitét an, in der das, was von der Ursache weiter andauert, mit
der Realitdt der eingefiigten Tatsachen verbunden ist.« (S. 11). Dupréel
sieht darin das zentrale Element eines Denkens des Lebens, das sich so-
wohl vom Mechanismus als auch vom Vitalismus unterscheiden wiirde.
Das Leben wire dort eine »Wirkung«, aber »vollig verschieden von dem,
was unmittelbar als seine Ursache vorgeschlagen werden kann [...]. Das
Leben wire demnach seinem Wesen nach ein Phdnomen der Einschiebung,
eine Gestaltung der Intervalle, eine Instandhaltungsaktion, ein Fortschritt
der Ordnung innerhalb der Ordnung.« (S. 40).

6  »Into the awareness of the thunder itself the awareness of the previous si-
lence creeps and continues; for what we hear when the thunder crashes is
not thunder pure, but thunder-breaking-upon-silence-and-contrasting-with-
it.« (William James: The principles of psychology, New York 1950, Bd. 1,
S. 240).

127

14.02.2026, 12:04:52. /dels OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839408704-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIDIER DEBAISE

Der Donner ist ein Ereignis, das im Bewusstsein auf ein anderes folgt;
aber es ist ein »kontrastierendes«< Ereignis, das in seiner eigenen Existenz
die vorherige Stille voraussetzt und integriert. Und wenn es in der Konti-
nuitdt einer Reihe von Donnerschldgen auftaucht, ist die Moglichkeit, es
distinkt wahrzunehmen, es als diesen Donnerschlag zu bezeichnen, der in
eine Kontinuitdt einbricht, die ununterscheidbar wiirde, relativ zu der
Stille, die die Donnerschlidge voneinander trennt. Aber man kann die
Dinge ebenso gut umkehren und sagen, dass die Stille sich vom Donner-
schlag absetzt, und dass eine Stille sich von einer anderen unterscheidet,
weil in dem sie trennenden Intervall ein Donnerschlag dréhnte. Denn es
gibt keine Realitit an sich, die als >Leere« oder als >Intervall< bezeichnet
werden konnte. Alles ist eine Frage der Perspektivokonomie: Momente
von Stille setzen die Reihe von Donnerschligen voneinander ab, und
umgekehrt wird die Reihe der Momente von Stille — die ebenso mit einer
Vielzahl gerduschvoller Ereignisse gefiillt wird — von den Donnerschlé-
gen begrenzt. Bei diesem Begriff des >Intervalls< geht es um eine Vor-
stellung von Rhythmen: Rhythmus des Lebewesens, Rhythmus des krea-
tiven Prozesses, Rhythmus der Ereignisse.’

Es ist nicht verwunderlich, dass die Philosophie sich so wenig fiir
diese >Intervalle< der Zeit interessiert hat, die ihr reine >Leerheiten< zu
sein schienen, die eine Ursache von einer Wirkung oder eine Aktion von
einer Reaktion trennen. Sie dachte, diese intermedidren Momente zu-
gunsten der Korper und Aktionen tibergehen zu konnen, aber gerade da-
durch wurde sie unfihig, das zu bezeichnen, was die Bedeutung eines
ganz bestimmten Ereignisses und seiner kontrastierten Beziehungen zu
den vorherigen Ereignissen ausmacht. Diese Intervalle sind also keine
reinen »Nichtigkeiten«, denn sie bestimmen nicht nur durch Kontrast die
aufeinander folgenden Ereignisse, sondern in ihnen entsteht auch die
dem bestimmten Ereignis eigene Originalitdt und seine »Konsolidie-
rung«.t

7  Whitehead entwickelt in Prozef und Realitdt eine kosmologische Vorstel-
lung des Rhythmus: »Der kreative Prozef3 ist thythmisch: er schwingt von
der Offentlichkeit der Vielen zu der individuellen Privatheit und zuriick
von dem privaten Individuum zu der Offentlichkeit des objektivierten Indi-
viduums. Die erste Schwingung wird von der Zweckursache beherrscht,
welche das Ideal ist; die zweite von der Wirkursache, die wirklich ist.«
(A. N. Whitehead: Process and reality, S. 151; dt. S. 283). In Principles of
Natural Knowledge hatte er dem Begriff des Rhythmus in seinen Bezie-
hungen zum Leben und zur Natur bereits ein ganzes Kapitel gewidmet.

8 Wir tbernehmen den Ausdruck von Dupréel, der ihn in Cause et
lintervalle zum Grundprinzip der Existenz der Dinge macht. Er schreibt:
»Die Unmenge von materiellen Dingen ist nur eine Sammlung von ko-

128

14.02.2026, 12:04:52. /dels OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839408704-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE PHILOSOPHIE DER ZWISCHENRAUME

Wie ermoglichen diese Dimensionen des Begriffs des Zwischen-
raums als Raum und als Zeit, Whiteheads Satz beziiglich des Lebens zu
rechtfertigen? Erinnern wir uns daran, dass Realitidten wie der Donner,
die Zellen, das Gehirn in Prozef und Realitdt mit demselben Ausdruck
bezeichnet werden: Gesellschaften. So schreibt Whitehead: »Ein ge-
wohnlicher korperlicher Gegenstand, der zeitliche Dauer hat, ist eine Ge-
sellschaft.«’ Wie verschieden diese Realititen auch sein mogen, sie sind
dennoch unter einem Oberbegriff zusammengefasst, der das hervorheben
soll, was Stengers Requisiten'” nennt: »Wir untersuchen immer Gesell-
schaften. Alles ist Soziologie.«'' Es handelt sich nicht darum zu sagen,
dass der Donner und die Zelle vom spekulativen Standpunkt aus dasselbe
sind, sondern dass ihr Unterschied von gemeinsamen Requisiten ausge-
hend konstruiert werden muss, durch die ihre Unterscheidung die volle
Bedeutung erlangt. Weil eine gemeinsame Ebene kiinstlich angelegt
wurde, konnen wir die Bedeutung der Wege verfolgen, durch die eine
Gesellschaft als physisch oder lebend, eine Realitit als sinnlich oder
ideal, real oder vorgestellt bestimmt werden wird. Der Unterschied zwi-
schen einem Stein, einem Donnerschlag und einer Zelle darf nicht in be-
sonderen Wesenheiten gesucht werden, sondern in Wegen.

Das wichtigste von diesen Requisiten wird in der soeben bei White-
head zitierten Stelle genannt: Sie haben »>zeitliche Dauer<. Sie vereinigt
die Tatsache, dass sie auf irgendeine Weise, in welcher Ausdehnung
auch immer, dauern. Es wird sowohl von >Dauerhaftigkeit¢, von >Erhal-
tung<« wie von szeitlicher Dicke« gesprochen. Eine Gesellschaft ist we-

existierenden konsolidierten Dingen. Jeder Gegenstand hat eine Geschich-
te; eine kurze oder lange Zeit lang sind seine Teile von einer anderen Kraft
untereinander verbunden worden als die, die sie gegenwirtig zusammen
hilt.« (S. 38). Diese Konsolidierung erfolgt durch die in den Intervallen
existierenden Ereignisse. Die Konsolidierungen sind sowohl raumlich (Ko-
existenz) als auch zeitlich (Abfolgen). Siehe auch Eugeéne Dupréel: La
consistance et la probabilité constructive, Briissel 1961, Mémoires,
Bd. LV, Fasc. 2.

9  A.N. Whitehead: Process and reality, S. 35; dt. S. 85.

10 Stengers schldgt vor, Requisiten und Bedingung zu unterscheiden: »Die
Bedingungen miissen auf ein ginzlich anonymes Problem antworten, das
jeder beliebige Mensch aufwerfen kénnte und dessen Losung de jure fiir
jeden beliebigen Menschen gelten wird. Und darin besteht der entschei-
dende Unterschied zwischen Bedingungen und Requisiten: Die Requisiten
sind dem aufgeworfenen Problem immanent, sie sind »das, was das Prob-
lem braucht, damit ihm eine Lsung gegeben werden kann«.« (I. Stengers:
Penser avec Whitehead, S. 64f.).

11 1. Stengers: Penser avec Whitehead, S. 363.

129

14.02.2026, 12:04:52. /dels OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839408704-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIDIER DEBAISE

sentlich eine Dauerhaftigkeit der Ordnung. Und das ist die zentrale Frage
der Passagen, die Whitehead dem Lebewesen widmet: Wie tauchen Ord-
nungen auf und wie bleiben sie erhalten? Whitehead stellt diese Frage
der Ordnung ins Zentrum seines spekulativen Projekts: »Fiir die organi-
sche Lehre gewinnt das Problem der Ordnung vorrangige Bedeutung.«'>
Aber man lasse sich nicht tduschen: »Ordnung« ist blof3 ein allgemeiner
Terminus: Es kann nur irgendeine abgegrenzte spezifische »Ordnung¢
geben, nicht lediglich vage »Ordnung¢.«*

Um das zu verstehen, geht Whitehead von einem Bespiel aus: das
Leben eines Menschen.

»Beispielsweise ist das menschliche Leben ein historischer Weg wirklicher Er-
eignisse, die in einem signifikanten MaBe [...] voneinander erben. Die Menge
von Ereignissen, die beginnt mit der ersten Ausbildung der griechischen Spra-
che und alle Ereignisse bis zum Verlust einer angemessenen Kenntnis dieser
Sprache einschlief3t, begriindet eine Gesellschaft in bezug auf die Kenntnis der
griechischen Sprache. Diese Kenntnis ist ein gemeinsames Charakteristikum,
das entlang des historischen Weges von Ereignis zu Ereignis vererbt wird.«'*

Ein Mensch ist ein Geflecht von Ordnungen, eine Reihe in Form eines
historischen Weges, zusammengesetzt aus untergeordneten Reihen — wie
der Kenntnis des Griechischen — die selbst in ihrem eigenen historischen
Weg erfasst sind. Es ist eine Anordnung von Gesellschaften, die jede in
ihrem MafBstab auf die anderen einwirkt und durch reziproke Aktionen
Ordnungen auf anderen Ebenen herstellt. Uberall haben wir Reihen: Ta-
ten folgen auf andere Taten und bilden Wege. Whitehead spricht diesbe-
ziiglich von »Zeugungsreihen¢, um die Tatsache zu unterstreichen, dass
eine Gesellschaft den spéteren Mitgliedern eine gemeinsame Form ver-
erbt, die sie in ihre eigene Existenz integrieren werden. Die Reihe wird
hier ein Individuationsprinzip, und die >Dauerhaftigkeit< einer Gesell-
schaft — die Kenntnis des Griechischen, ein Mensch, aber auch die Orga-
ne, aus denen er besteht — ist die Wiederholung dieser Individuation fiir
die neuen Mitglieder dieser Gesellschaft.

Es gibt keinen »Grund« fiir die Existenz und den Fortbestand von Ge-
sellschaften. Die Frage, warum eine Gesellschaft in einem bestimmten
Augenblick auftaucht und fortbesteht, fillt in den Bereich dessen, was
Stengers eine >spekulative Soziologie<'® nennt, die sie mit Formen des

12 A. N. Whitehead: Process and reality, S. 83; dt. S. 166.

13 Ebd., S. 83; dt. S. 167.

14 Ebd., S. 89f; dt. S. 177f.

15 Man findet bei Bruno Latour, in seiner Weiterentwicklung des Satzes von
Gabriel Tarde, wonach »jedes Ding eine Gesellschaft ist«, die Ausarbei-

130

14.02.2026, 12:04:52. /dels OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839408704-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE PHILOSOPHIE DER ZWISCHENRAUME

Pragmatismus verbindet: Man kann eine soziale Ordnung nur kennen, in-
sofern man die ihr eigene Existenzweise begleitet.

»Ich habe mich entschieden mit Whitehead zu denken, dass eine Gesellschaft
kein Grund im Sinn des ontologischen Prinzips ist, und gegentiber den Einzel-
wesen, die ihre Mitglieder sind, keinerlei Transzendenz geniet. Der »Grund«
der sozialen Zugehorigkeit eines Einzelwesens verweist nicht auf »die Gesell-
schaft«, sondern auf andere wirkliche Einzelwesen, die von diesem Einzelwesen
erfasst werden.«'¢

Der »Grund¢, wenn man auf den Ausdruck Wert legt, ist weder in den
Teilen — wirklichen Einzelwesen — noch im Ganzen zu suchen, das die
soziale Ordnung bildet, sondern in den mobilen, dynamischen Vorgén-
gen gegenseitigen Erfassens. Die soziale Existenz ist nicht das einfache
Zusammenzdhlen wirklicher Einzelwesen, sie ist aber auch nicht eine
gemeinsame Form, die sich einseitig jedem ihrer Mitglieder aufzwingen
wiirde. Man wird von jedem sozialen Erbe sagen, dass es »Verrat im
Sinne von >Verwertung«'” ist.

Eher als vom Aufzwingen einer Form miisste man von einer »Kana-
lisierung des Werdens« (Waddington) durch die Gesellschaft sprechen.'®
Die soziale Zugehorigkeit erzeugt eigene Zwinge — ein Gewicht der
Vergangenheit —, die dem Werden neuer Einzelwesen in ihr eine be-
stimmte Richtung gibt. Sie tibernehmen kontinuierlich dieses Erbe, in-
dem sie ihm ein neues Leben geben, aber auf eine eigene Weise, die
nicht vollig von diesem Erbe bestimmt ist.

tung einer wirklichen spekulativen Soziologie, die mit der von Whitehead
verwandt ist. Sieche zu diesem Thema Bruno Latour: »Gabriel Tarde and
the End of the Social, in Patrick Joyce (Hg.), The Social in Question: New
Bearings in the History and the Social Sciences, London 1992, S. 117-132,
und Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft: Einfiihrung in die Ak-
teur-Netzwerk-Theorie, iibers. von G. RoBler, Frankfurt a. M. 2007.

16 1. Stengers: Penser avec Whitehead, S. 360.

17 Ebd., S. 368.

18 Wir haben uns entschieden zu denken, dass die lebenden Gesellschaften
diejenigen sind, die ihre Kontinuitit durch Neuheiten bewahren. Eine ande-
re mogliche Lesart wire es gewesen, diese Neuheit als den Ubergang zu
einer anderen Gesellschaft zu interpretieren, die Zwischenrdume als Anrei-
ze fiir einen Wechsel der Gesellschaft. Diese Wahl ist unserer Meinung
nach durch den Unterschied gerechtfertigt, den Whitehead macht — und auf
den wir zuriickkommen werden — zwischen >physischen Gesellschaften<
und >lebenden Gesellschaftenc.

131

14.02.2026, 12:04:52. /dels OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839408704-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIDIER DEBAISE

Indifferenz und Originalitat.
Von der Existenzweise der Gesellschaften

Die Identitdt einer Gesellschaft liegt in ihrem Erbe; sie identifiziert sich
mit ihrem >historischen Weg«. So driickt man sich falsch aus, wenn man
von einem lebenden Korper — eines Menschen oder einer Zelle — sagt,
dass er eine Vergangenheit erbe, die ihm vorhergegangen sei. Ein Korper
erbt vor allem sich selbst; wir sind Erben unseres eigenen Daseins und
der Taten, aus denen es besteht. Und die Identitit liegt in dieser Erb-
schaft seiner selbst. »Es gibt aber keine isolierte Gesellschaft. Jede Ge-
sellschaft muB mit ihrem Hintergrund einer weiteren Umgebung von
wirklichen Einzelwesen betrachtet werden, die auch ihre Objektivierun-
gen beisteuern, denen sich die Elemente der Gesellschaft anpassen miis-
sen.«'’ Die strengen Grenzen und Abgrenzungen sind aus praktischen
Griinden vorgenommene Abstraktionen, was sie zum Teil rechtfertigt,
aber Gesellschaften breiten sich von allen Seiten her aus. Sie werden von
anderen »Nexus< durchquert, die sie bei ihrer Durchquerung weiterfiihren
und jegliche scharfe Unterscheidung zwischen Innen und AufBlen, dem
Selbst und dem Nicht-Selbst, unmoglich machen. Die Umgebung ist
zugleich innen und auflen, in den Teilen der Gesellschaft, die nicht un-
mittelbar an der »gemeinsamen Form« beteiligt sind, die sie definiert, und
in den anderen Gesellschaften, an denen sie auf irgendeine Weise betei-
ligt sind. Und folglich steht bei den Beziehungen der Gesellschaften eine
ganze Ordnung von Stabilititen und Instabilitdten, Ordnungen und Un-
ordnungen auf dem Spiel.

»Die These, dal jede Gesellschaft eine weitere soziale Umgebung braucht,
fuhrt zu der Unterscheidung, wonach eine Gesellschaft hinsichtlich bestimmter
Arten der Verdnderung in dieser Umgebung mehr oder weniger »stabilisiert<
sein kann. Eine Gesellschaft ist mit Bezug auf eine Art der Verdnderung »stabi-
lisiert«, wenn sie in einer Umgebung bestehen kann, deren relevante Teile diese
Art der Verdnderung aufweisen. Wiirde eine Gesellschaft in einer Umgebung
mit dieser Art der Heterogenitit aufhdren zu bestehen, dann wire sie in dieser
Hinsicht >unstabil¢.«*°

Aus dieser ganz pragmatischen Frage, dem Unterschied zwischen Stabili-
tdt und Unstabilitéit, der an unterschiedliche Gesellschaftsformen gebun-
den ist, zieht Whitehead die Grenze zwischen den >physischen Gesell-
schaften< und den >lebenden Gesellschaften<. Sie unterscheiden sich

19 A. N. Whitehead: Process and reality, S. 90; dt. S. 178.
20 Ebd., S. 100; dt. S. 196.

132

14.02.2026, 12:04:52. /dels OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839408704-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE PHILOSOPHIE DER ZWISCHENRAUME

durch die Art und Weise, die Fahigkeit oder das Vermdgen, bei den Va-
riationen der Umgebung eine Stabilitét aufrecht zu erhalten.

Whitehead unterscheidet zwei mogliche Antworten auf die Variatio-
nen: die Indifferenz oder die Verwandlung. Die erste definiert die »physi-
schen Gesellschaften<. Sie sind beim Erkennen der Verinderungen ihrer
Umgebung zu einer jeweils unterschiedlich starken Indifferenz fahig.

»Die materiellen Korper befinden sich auf der niedrigsten Stufe strukturierter
Gesellschaften, die unseren groben Erkenntnissen selbstverstindlich sind. Sie
umfassen Gesellschaften mit verschiedenen Komplexitétstypen — Kristalle, Fel-
sen, Planeten und Sonnen. Solche Korper sind natiirlich die langlebigsten der
uns bekannten strukturierten Gesellschaften, deren individuelle Lebensge-
schichte zuriickverfolgt werden kann.«*'

Ihre jeweilige Umgebung wirkt zwar stindig auf alle Gesellschaften ein:
Austausch, Zerstérungen, Verdnderungen, aber die physischen Gesell-
schaften zeichnen sich durch ihre Fdhigkeit zur Indifferenz aus. Alles
wirkt auf sie ein, sie erleiden nicht seltener meistens kaum wahrnehmba-
re Alterationen als die »>lebenden Gesellschaften«, aber sie scheinen sie
ignorieren zu konnen. Thre »Grobheit« rettet sie stindig vor Zerstérung.
Sie funktionieren durch >Durchschnittswerte<, durchschnittliche Verin-
derungen, durchschnittliche Alterationen, wodurch die meisten Ande-
rungsfaktoren auf einfache Einzelheiten reduziert werden. Dieses Ver-
mogen des Durchschnittwertes erméglicht es ihnen, ihr Erbe gleichfor-
mig weiterzufithren. Deshalb erscheinen diese Gesellschaften Whitehead
im allgemeinen als die langlebigsten; sie halten sich, so lange sie es kon-
nen, dass heif3t so lange, wie diese Ignoranz bewahrt werden kann. In be-
stimmten Augenblicken konnen die Verdnderungen der Umgebung so
stark werden, dass der ihr vorgeschriebene Erfahrungsmodus ihnen kei-
nen Raum fiir die bisher von ihnen bewahrte durchschnittliche Ignoranz
mehr ldsst; da sie sich nicht verwandeln koénnen, werden sie den Weg,
der ihre Identitit bestimmte, nicht mehr einhalten kénnen.

Was die Stabilitit der lebenden Gesellschaften betrifft, so kommt sie
nicht von deren Indifferenz, sondern eher von der Relevanz ihrer Partei-
lichkeit: »Einer lebenden Gesellschaft muss man sich dagegen mit Hilfe
von Fragen anndhern, die klar deren parteiischen Charakter zum Aus-
druck bringen: was fiir sie Nahrung oder Gift ist, was es ihr ermoglicht,
sich fortzupflanzen, was ihr die Moglichkeit zum Uberleben gibt, was sie
totet.«*

21 Ebd., S. 102; dt. S. 198f.
22 1. Stengers: Penser avec Whitehead, S. 471.

133

14.02.2026, 12:04:52. /dels OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839408704-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIDIER DEBAISE

Sie sind im Wesentlichen, man konnte sagen auf lebenswichtige
Weise, an ihrer Umgebung interessiert. Die Einzelheiten der Verinde-
rungen, die den >physischen Gesellschaften< unerheblich erscheinen
konnten, gewinnen hier ihre volle Bedeutung.

Interessiert sein® heiBt fiir sie, »sich zu orientierens, zu >wihlenc, zu
»sucheng, es ist im Wesentlichen eine Tatigkeit in Bezug auf die jeweili-
ge Umgebung. Was in ihrer Umgebung geschieht, affiziert sie nicht nur
passiv, sondern sie suchen diese Affizierung aktiv. Deshalb bilden sie in
der Ordnung der Natur die unbestindigste Realitdt. Die Umgebung ist
nicht mehr diese gleichgiiltige, in einem Durchschnittswert untergehende
Abfolge, sondern ein Komplex von Fragen, welche die lebenden Gesell-
schaften zu Umwandlungen im Inneren (Modifizierungen in ihrer Form)
oder AuBeren (Anderungen der Elemente der Umgebung) veranlassen
werden. Man wird dann sagen, dass sie fihig sind zu »einer Initiative im
begrifflichen Erfassen, d.h. im Streben«.** Wenn eine Gesellschaft als die
Ausdauerfahigkeit einer sozialen Ordnung definiert wird, kann man sa-
gen, dass die lebenden Gesellschaften fihig sind, diese soziale Ordnung,
die Art und Weise ihres Zusammenlebens, zu verdndern. Diese Féhigkeit
ist die Bedingung selbst fiir ihr Fortbestehen.

Ihre Vergangenheit ist nicht das, was sich ihnen aufzwingt, sondern
eine Virtualitdt, die sie gemdBl den Variationen der Umgebung auf je-
weils unterschiedliche Weise aktualisieren werden. Sie lassen sich durch
das verdndern, was in ihren Zwischenrdumen verborgen liegt und neh-
men es dafiir auf ihrem historischen Weg wieder auf.

Die physischen Gesellschaften, die Felsen oder die Kristalle »sind
keine Wirkungen, die auf die Zerstérung komplizierter Gesellschaften
angewiesen sind, deren Ursprung in der Umgebung liegt; eine lebende
Gesellschaft ist eine solche Wirkung. Die Gesellschaften, die sie zerstort,
bilden ihre Nahrung. Diese Nahrung wird durch Auflésung in etwas ein-

23 Hier ist nicht der Ort, um die mit dem »>interessierten Charakter< des Lebe-
wesens zusammenhédngenden Verdnderungen hervorzuheben. Zu diesem
Thema verweise ich auf Vinciane Despret: Quand le loup habitera avec
I’agneau, Paris 2002, die den Begriff »Existenzsatz< in den Mittelpunkt ei-
ner wahren »Kultur< des Lebewesens stellt. So schreibt sie: »Die Existenz-
séitze, deren Vektoren unsere »Geschichten« sind, Weisen, die Tiere in diese
Geschichten zu verwickeln, und die Praktiken, die sie gestalten, richten
sich nicht an eine zahme und stumme Welt, einfacher Tréger unserer Vor-
stellungen. Unsere Geschichten, die sie betreffen, lassen sie nicht gleich-
giiltig.« (S. 26). Es handelt sich darum, den interessierten — interessiert an
den fiir es bestimmten Fragen — Charakter des Lebewesens hervorzuheben.

24 A.N. Whitehead: Process and reality, S. 102; dt. S. 199.

134

14.02.2026, 12:04:52. /dels OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839408704-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE PHILOSOPHIE DER ZWISCHENRAUME

fachere soziale Elemente zerstort. Sie ist um etwas beraubt worden.«*
Zu ihren Existenzbedingungen gehoren der Raub und die Zerstérung von
Elementen aus ihrer Umgebung. Sie mag wohl einen anderen Organis-
mus rauben, der niedriger ist als sie, aber »ob dies nun dem allgemeinen
Wohl dient oder nicht: Leben ist Riuberei.«*

Die Scheidelinie zwischen dem Kristall und dem Lebewesen liegt bei
der interessierten Tétigkeit, die das Lebewesen definiert. Dem Kristall
sind das, was er erzeugt, und die kurzfristigen Wirkungen der Umgebung
gleichgiiltig; der »Wirbelsturm sucht sich nicht die am stédrksten bevol-
kerte Zone, um sich von den Verwiistungen zu nihren, die er hervorgeru-
fen hat. Er geht dahin, wohin er geht.«’” Aber das Lebewesen braucht
»Mittel, um einzufangen, aufzuspiiren, zu verfiihren, zu erbeuten, Fallen
zu stellen, Verfolgungsjagden zu unternehmen«;*® die Geschichte des
Lebewesens ist die Geschichte der »immer wirksameren Zerstérungsmit-
tel«,”’ die es dem Lebewesen ermoglichen auszudauern. Alle Metaphern,
die wir benutzen konnen, um das Physische und das Lebende zu verglei-
chen, laufen Gefahr, uns das Wesentliche dessen vergessen zu lassen,
was sie trennt: das Interesse fiir die Umgebung und die Bindung daran.

Ansteckungsdynamiken

Stengers hat vorgeschlagen, diese Komplexe von interessierten und ab-
héngigen Beziehungen zwischen dem Lebewesen und der Umgebung
»Ansteckungsdynamiken< zu nennen. Es sind Dynamiken, weil die Be-
ziehungen sich dndern, niemals ein fiir alle Male feststehen, was bald der
Akteur der Ansteckung war, wird spiter aus einer anderen Perspektive
heraus Wirkung der Ansteckung. Wir haben als Stabilitdtspunkt nur die
Dynamiken selbst, die ausgehandelten und sich dndernden Beziehungen
des Lebewesens und der Umgebung. Von da aus kénnen wir eine Mini-
maldefinition des Lebewesens formulieren: Das Lebewesen ist das, was
ansteckt und sich anstecken ldsst.

Der Begriff > Ansteckung« kommt bei Whitehead vor, der ihn mal be-
nutzt, um das auszudriicken, was »die Dichter als »Anwesenheit« prei-
sen«, mal um die heimliche, unbewusste und implizite Verbreitung von
Ideen® darzustellen. Man wird von einigen Ideen sagen, dass sie noch

25 A.N. Whitehead: Process and reality, S. 105; dt. S. 204.
26 Ebd.

27 1. Stengers: Penser avec Whitehead, S. 250.

28 Ebd,. S. 350.

29 Ebd.

30 Alfred N. Whitehead: Aventures d’idées, Paris 1993, S. 61.

135

14.02.2026, 12:04:52. /dels OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839408704-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIDIER DEBAISE

»lebendig« sind, weil sie andere anstecken, weil sie sich kaum wahr-
nehmbar in ihre Existenz einmischen und sie langsam von innen her zu
verdndern scheinen. Sie haben ein Eigenleben und eine eigene Art und
Weise, in den eigentiimlichen Umgebungen der allgemeinen Vorstellun-
gen und Ideen einer Epoche auszudauern. In beiden Fillen — Anwesen-
heit und Verbreitung von Ideen — wird der Ausdruck Ansteckung von
Whitehead gebraucht, um spezifische Arten des >Ausdauerns< zu be-
zeichnen. Und diese Verbindung von Ansteckung und Durchhaltevermo-
gen rechtfertigt die von Stengers vorgeschlagene Definition des Lebens
als Ansteckung: das Durchhaltevermogen »erklért sich nicht mit irgend-
einer Tugend des Individuums, das ausdauert, es hidngt zuerst von einer
Ansteckungsdynamik ab. Allem, dem es gelingt auszudauern, ist es ge-
lungen, seine Umwelt auf eine Art und Weise anzustecken, die mit dieser
Ausdauerfihigkeit vereinbar ist.«’'

Der Ausdruck »>Ansteckung¢« wird hier in einem spekulativen Sinn
verstanden, d.h. neutral’® hinsichtlich der Folgen fiir dieses oder jenes
Lebewesen im Besonderen. Die Ansteckung kann ebenso gut die Zersto-
rung wie die Verwandlungen bezeichnen, zu denen das Lebewesen fahig
ist. Es geht darum, alle Beziehungen von Abhéngigkeit, von Tatigkeit,
von Kontagion zu bezeichnen, die Integrationsprozesse, durch die sich
das Lebewesen Elemente seiner Umgebung aneignet — »das Leben ist
Réuberei« — und diese im Gegenzug verdndert. Alles geschieht in den in-
termedidren Zonen des Korpers und der Umgebung, in dem, was wir bis-
her als »zwischenrdumliche< Zonen bezeichnet haben. Der Kérper und
die Umgebung werden in ihren unbesetzten Rdumen angesteckt.

Ansteckung bezeichnete urspriinglich »>die Aktion des Farbens«, die
»Tatsache, der Aktion< von etwas >zu unterliegen<. Die Umgebung férbt
auf das Lebewesen ab, wirkt auf es ein, indem sie — durch seine Zwi-
schenrdume - in jedes seiner Teile eindringt und es stindig zwingt, sei-
nen Fortbestand bei sowohl internen als auch externen Variationen aus-
zuhandeln. Es handelt sich dabei um eine komplexe Beziehung zwischen
der Fahigkeit >affiziert zu werden« (passives Vermogen) und >zu affizie-
ren< (aktives Vermdgen), denn das Lebewesen lédsst sich weder mit der
Umgebung noch mit seinen eigenen Bestandteilen erkldren. Alles spielt
sich in der Begegnung ab.*

31 1. Stengers: Penser avec Whitehead, S. 182.

32 Vgl. ebd., S. 184.

33 Man kann zwischen dieser Idee einer >anregenden< Macht, die der Aus-
druck Ansteckung ausdriickt, und dem Denken von Foucault eine Verbin-
dung herstellen. So schreibt Stengers: »Whiteheads Konzeption ist Fou-
caults These verwandt — wenn auch in einer anderen Tonart, denn es geht
ihm nicht darum, die menschlichen Illusionen iiber den Haufen zu werfen —

136

14.02.2026, 12:04:52. /dels OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839408704-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE PHILOSOPHIE DER ZWISCHENRAUME

Deshalb »kann Whitehead uns ebenso wenig sagen, was eine Gesell-
schaft ist, wie Spinoza sagen konnte, wozu ein Korper féhig ist. In beiden
Fillen »wissen wir es nicht«.«** Die Fihigkeit eines Korpers ist relativ zu
seiner Umgebung und umgekehrt. Wir kénnen nicht iiber eine Form von
Empirismus hinausgehen, fiir den die Wechselwirkungen zéhlen, in die
die Lebewesen verwickelt sind:

»Entscheidend ist die beharrliche Partikularitit der erfahrenen Dinge und des
Erfahrungsakts selbst. Bradleys These — Lamm-fressender-Wolf als Universa-
lie, die das Absolute qualifiziert — ist eine Verhohnung des Offenkundigen.
Dieser Wolf frifit dieses Lamm an diesem Ort und zu dieser Zeit: der Wolf
wubBte es, das Lamm wuBte es; und die Aasgeier wuflten es.«

Ein anderer Wolf, eine andere Umgebung, eine andere Begegnung wiir-
den ein anderes Ereignis und andere Potenzen implizieren. Die Potenz
des Wolfes ist relativ zur Potenz des Lamms und zum Ort, an dem diese
Begegnung stattfindet. Keiner dieser Ausdriicke hat a priori Vorrang, um
zu erkldren, was geschehen ist: »jedes Mal wenn Whitehead den Aus-
druck »Ansteckung¢ benutzt, geht es darum zu leugnen, dass etwas >an
sich« Macht iiber etwas anderes hat«.*®

Die Ansteckungsdynamiken implizieren eine echte Okologie der Be-
ziehungen. Bisher haben wir sie auf einer einzigen Stufe gehalten — die
Begegnung eines Organismus mit einem anderen — aber sie miissen auf
alle Ebenen ausgedehnt werden. Jeder Organismus ist als Gesellschaft
selbst ein Okosystem. Man findet bei dem franzésischen Biologen Pierre
Sonigo®’ eine dieser allgemeinen Ausdehnung dhnliche Auffassung der
Ansteckungsbeziehungen. In Ni dieu ni géne schreibt Sonigo: »Die Zel-
len bilden eine Gesellschaft, die denen dhnelt, die wir auf anderen Stufen

wonach die Macht nicht zuerst repressiv, sondern anregend ist, Interessen,
Fragen und Wissen hervorruft. So konnte tatsdchlich die Ansteckung im
Sinne von Whitehead definiert werden: nicht mit dem Aufzwingen einer
Rolle, sondern mit der auf vielfiltige und disparate Art weitergegebenen
Anregung, diese Rolle anzunehmen und weiter zu entwickeln. Im generi-
schen Sinn zwingt nichts nichts auf, denn es gibt keine Instanz, die an sich
die Macht zum Aufzwingen hitte. Alle »soziale Macht«, wenn sie nicht
schlicht und einfach rein repressiv ist (ein seltener und unbestindiger Fall),
bezeichnet zunichst eine Ansteckungsdynamik« (S. 265).

34 Ebd., S. 364.

35 A.N. Whitehead: Process and reality, S. 43; dt. S. 98.

36 1. Stengers: Penser avec Whitehead, S. 185.

37 Siehe Pierre Sonigo und Isabelle Stengers: L’évolution, Les Ulis 2003.

137

14.02.2026, 12:04:52. /dels OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839408704-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIDIER DEBAISE

kennen, in der Okologie oder in der Okonomie.«*® Das sind keine Meta-
phern, sondern eine andere, genauso technische Art und Weise, die Exis-
tenzformen lebender Gesellschaften darzustellen. So wird man sagen,
dass »die Beziehungen zwischen Zellen auf dem Austausch von Res-
sourcen beruhen, der mit dem vergleichbar ist, der die Okosysteme (Nah-
rungsketten) oder die menschlichen Gesellschaften (Wirtschaftskreisldu-
fe) strukturiert«.’” In uns befindet sich ein ganzes Okosystem, das aus
Milliarden von winzig kleinen Tieren besteht, die wir unsere Zellen nen-
nen. »Sie leben fiir sich und nicht fiir uns. Sie wissen nicht, dass wir exis-
tieren.«*’

Die von Whitehead gegen Bradley beschriebene Beziehung zwischen
dem Wolf und dem Lamm kann auf der Stufe der Millionen einen Orga-
nismus bildenden Zellgesellschaften wieder aufgenommen werden. Als
lebende Gesellschaften nehmen, erbeuten und zerstoren sie andere leben-
de Gesellschaften und versuchen wie alle anderen, ihre Existenz fortzu-
setzen, auszudauern. Aber diese Zellen sind an ihrer Umgebung interes-
siert, von ihren Verdnderungen affiziert und an ihnen beteiligt. Was wir
von komplexeren Organismen denken kénnen, miissen wir auch in un-
endlich kleineren MaBstdben denken konnen. Sie werden affiziert und af-
fizieren. Das Bewusstsein, das ein Lebewesen von diesen Dynamiken
haben kann, ist eine der Ausdrucksweisen davon, auf keinen Fall das
Modell.

Schluss

Die Ausdriicke in Whiteheads Satz haben neue Dimensionen gewonnen.
Weder das Leben noch die lebenden Gesellschaften als solche sind ur-
spriinglich; wir miissen uns von der Idee verabschieden, dass die Le-
bensprinzipien sich allein durch Ursachen erkldren lieBen oder mit ir-
gendeiner Realitdt gleichzusetzen wiren. Sie tauchen innerhalb der dy-
namischen Bezichungen auf, in denen die >historischen Wege« sich in
den bestimmten Umgebungen gegenseitig beeinflussen. Die Frage >Was
ist das Leben?« miissen wir durch Fragen anderer Art ersetzen, im we-
sentlichen pragmatische Fragen: Wie beharrt ein Individuum im Dasein?
Wie gelingt es ihm, Elemente einzufangen, die es ihm erméglichen, wei-
ter zu bestehen? Die einzige Frage, die zu Recht als allerletzte betrachtet
werden darf, ist: YWozu ist ein bestimmtes Lebewesen fahig?« Dariiber

38 Jean-Jacques Kupiec und Pierre Sonigo: Ni Dieu ni gene, Paris 2000,
S. 129.

39 Ebd.

40 Ebd.

138

14.02.2026, 12:04:52. /dels OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839408704-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE PHILOSOPHIE DER ZWISCHENRAUME

hinaus werden die Fragen rein abstrakt und verursachen >Scheinproble-
mex.

Das Problem, das sich den >lebenden Gesellschaften< stellt, ist ihre
Beschaffenheit. Man wird die Beschaffenheit eines Lebewesens definie-
ren als »die Fdhigkeit, seine Identitdit durch die Wechselfiille hindurch zu
bewahren, die sich aus seinen Beziehungen zu den anderen Lebewesen
ergeben«.*' Die lebenden Gesellschaften neigen durch stindig neu erfun-
dene Mittel dazu, eine Ordnung aufrecht zu erhalten, aus der sie hervor-
gegangen sind, eine Tradition fortbestehen zu lassen, die sie bestimmt.
Sie haben mit den physischen Gesellschaften ein Ziel gemein: fortdau-
ern, aber sie unterscheiden sich von ihnen durch die Mittel, die sie ein-
setzen. Bei ihnen geschieht alles auf der zwischenrdumlichen Stufe,* in
jenen leeren Rdumen, in denen das Leben verborgen ist, in jenen Inter-
vallen von Blocken des Werdens, aber auch in jenen Zonen, die mehrere
in ein und dieselbe Fortdauer verwickelte Reihen trennen. Wenn ein
Mensch eine lebende Person ist, so wie es eine Zelle ist, so deshalb, weil
sich zwischen die sie konstituierenden Akte und ihre Fortsetzung Verin-
derungen einschieben, die deren Modus dndern. Sie erfinden teilweise
die Art und Weise neu, wie sie sich selbst beerben, wie sie im Innern von
Ansteckungsdynamiken bestehen, als eine vollstindige »Kultur von Zwi-
schenrdumenc.

Aus dem Franzosischen von Mira Koéller.

41 E. Dupréel: La consistance et la probabilité constructive, S. 7.

42 Es ist interessant festzustellen, dass Gilles Deleuze und Félix Guattari in
Was ist Philosophie?, 2. Aufl., Frankfurt a. M. 1996, in ihrer Konklusion
Begriffe mobilisieren, die denen dhnlich sind, die wir herauszustellen such-
ten. Sie machen den Zwischenraum und das Intervall — als Ort — zum Ver-
bindungspunkt zwischen dem Lebewesen, der Philosophie, der Kunst und
der Wissenschaft: »wenn die mentalen Objekte der Philosophie, der Kunst
und der Wissenschaft (das heiflt die Vitalideen) einen Ort haben sollten,
dann im tiefsten Inneren der synaptischen Spalten, in den Hiatus, den In-
tervallen und den Zwischenzeiten eines nicht objektivierbaren Gehirns,
dort, wo auf der Suche nach ihnen einzudringen schopferisch tétig zu sein
hieBle.« (S. 249).

139

14.02.2026, 12:04:52. /dels OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839408704-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839408704-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

