Bernd Stiegler

Geschichte zwischen Konstruktion und Ontologie
Zur Theorie der Verfallsgeschichte bei Oswald Spengler

Ei verdammt, wir sitzen i der Patsche und im Narrenhaus!

Ei verdammt, die Uhr liuft ab und bald ists ginzlich mit uns aus!
‘Wenig Jahre noch, dann naht das Ende:

Japan reckt begehrlich seine Hinde,

Der Chinese, gelb und stumm,

Bringt uns um. Tschinnbumm.

Schaut empor: Der Globus schwankt im Winde, und der Mond hingt
Doch getrost, das alles ist verhilmismiflig relativ!! [schief...

So lautet der Beginn eines Spottliedes, das der Leipziger Parodist
Hans Reimann bereits Anfang der zwanziger Jahre auf den vieldisku-
tierten Untergang der abendlindischen Kultur verfafite.

Der Titel von Spenglers Bestseller, von dem innerhalb weniger Jah-
re weit iiber 100.000 Exemplare verkauft wurden, ist aber nicht nur
sprichwortlich geworden, sondern wurde noch vor Erschemen des
zweites Bandes als Signum seiner Zeit gelesen.? »Der Untergang des
Abendlandes« bringt, so seine Zeitgenossen, die Zeitstromung auf den
Punkt. Ein Grund dafiir ist — auch wenn Spenglers Buch noch wih-
rend des Krieges konzipiert und geschrieben wurde und Spengler zu-
dem vom deutschen Sieg tiberzeugt war — der verlorene Weltkrieg.
Der Wirtschaftswissenschaftler Manfred Schroeter, der 1922 bereits
eine Kritik von Spenglers Kritikern unternimmt — die so zahlreich
sind, daf} er sie in verschiedenen Gruppen referieren kann, diec von

! Hans Reimann, Der Untergang des Abendlandes. In: Wolfgang U. Schiitte (Hg.),
Vom Untergang des Abendlandes. KabarettTexte der zwanziger Jahre. Berlin 1983, S. 19—
21, hier S. 19.

?  Oswald Spengler, Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der
‘Weltgeschichte. Erster Band. Gestalt und Wirklichkeit. Miinchen 1920 (= 11.-14. Tau-
send der unverianderten ersten Auflage). Der erste Band wurde nach Erscheinen des zwei-
ten von Spengler {iberarbeitet. Ich zitiere, wenn nicht anders angegeben, die erste Fassung.
TFortan erfolgt der Nachweis direkt im Text unter Angabe des jeweiligen Bandes, z.B. (I, S.
37). Der zweite Band ist zitiert nach: Oswald Spengler, Der Untergang des Abendlandes.
Umrisse einer Morphologie der Weltgeschichte. Zweiter Band. Welthistorische Perspek-
ven. Miinchen 1930 (= 54.-55. Auflage).

Zur Theorie der Verfallsgeschichte bei Oswald Spengler 347

- am 17.01.2026, 16:20:33. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968217055-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Agyptologie iiber die Mathematik und Paliontologie bis hin zur
Theologie und Philosophie reichen —, weist dem Buch den Rang ei-
nes bedeutenden kulturhistorischen und zeitdiagnostischen Doku-
ments zu:

So kann die Auswirkung dieses Buches als Zeitphéinomen von bestimmter
Bedeutung und Bedeutsamkeit fiir das Kulturbewuf3tsein dieser Gegenwart
begriffen werden®

und weiter:

Es entspricht dem Allgemeingefiihl sehr weiter Kreise, bei dem tragischen
Bewufitsein des politischen deutschen Zusammenbruchs die vermeintliche
Aussicht auf den notwendigen Untergang des grofien europiischen Kul-
turganzen als tréstlich zu empfinden. So konnte Spengler [...] zum erklédrten
Wortfithrer eines besiegten Deutschlands werden, das gelihmt vom Pessi-
mismus, fatalistisch der hereinbrechenden Nacht entgegentriumt.*

Spenglers »Untergang des Abendlandes« wird zuteil, was er von gro-
flen Personlichkeiten und Kunstwerken selber annimmt: Sie seien ein-
zig und allein Reprdsentanten ihrer Zeit und verkorperten nur in be-
sonders ausgezeichneter Weise ithre Epoche. Spenglers Buch wird zum
Reprisentaten seiner eigenen. So urtetlt Robert Musil 1921 in seinen
»Anmerkungen fiir Leser, welche dem Untergang des Abendlandes
entronnen sind«:

Wenn man Spengler angreift, greift man die Zeit an, der er entspringt und
gefallt, denn seine Fehler sind ihre. Zeiten sind aber nicht zu widerlegen.®

Musil ist nur einer von zahlreichen Rezensenten und Kritikern. In-
nerhalb weniger Jahre hatte ein Grofiteil der deutschen Intellektuellen
nicht nur Spengler gelesen, sondern zudem offentlich gelobt, kom-
mentiert, kritisiert und vernichtet. Rezensionen des ersten Bandes von
Spenglers »Untergang des Abendlandes« erschienen, um nur einige
wenige zu nennen, von Karl Joél® Ernst Troeltsch, Arthur Moeller

3 Manfred Schroeter, Der Streit um Spengler. Kritik seiner Kritiker. Miinchen 1922,
S.IV.

4 Manfred Schroeter, Der Streit um Spengler, S. 5.

® Robert Musil, Geist und Erfahrung. Anmerkungen fiir Leser, welche dem Unter-
gang des Abendlandes entronnen sind. In: Gesammelte Werke. Hg. von Adolf Frisé. Bd.
VIIL, S. 1042-1059, hier S. 1048.

5 Karl Joél, Die Mumifizierung Europas. In: Berliner Tageblatt, 14./15.11.1920.

348 Bernd Stiegler

- am 17.01.2026, 16:20:33. [—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

van den Bruck,” Ernst Bloch,* Fugen Rosenstock,” Alfred Baumler,*
Wilhelm Worringer' und Benedetto Croce.” Spater kamen haufig po-
lemische Auseinandersetzungen u.a. von Robert Musil, Thomas
Mann, Carl Einstein® und Theodor W. Adorno hinzu. Hinweise auf
eine zustimmende Rezeption Spenglers finden wir bei Ludwig Witt-
genstein," Gottfried Benn® oder Ernst Junger's Diese Vielzahl an
Stimmen zeigt die Bedeutung von Spenglers Buch fir die Selbstein-
schitzung der Epoche und die zahlreichen Wahlverwandtschaften mit
vermeintlich philosophisch und politisch entgegengesetzten Theoreti-
kern, die im »Untergang des Abendlandes« bei allem Widerspruch ih-
re Zeitdiagnose bestitigt fanden.

Ich mochte im folgenden nicht der Frage nachgehen, ob das Abend-
land wirklich dem Untergang bestimmt ist und ob sich Spenglers
Prognosen bewahrheitet haben. Noch zu Beginn der achtziger Jahre
wurde die diagnostische Qualitit Spenglers in Hinblick auf Hiroshi-
ma, die atomare Bedrohung und den Kalten Krieg und spiter die der
modernen Industriegesellschaft zu bewerten versucht. Mir geht es da-
gegen nicht um eine inhaltliche Beurteilung von Spenglers Thesen,
die ohne Frage in zahllosen Details auflerst fehlerhaft sind, was aber

7 Arthur Mocller van den Bruck, Der Untergang des Abendlandes. Fiir und wider
Spengler. In: Deutsche Rundschau. Juli 1920; und: Der Spiegel Nr. 21/23. 15.4.1920.

#  Ernst Bloch, Spengler als Optimist. In: Der Neue Merkur. Juli 1921. Vgl. zu Speng-
ler auch ders., Spengler und Ruftland. In: Literarische Aufsitze (= Gesamtausgabe Bd. 9).
Frankfurt a.M. 1965, S. 61-66 und ders., Spenglers Raubtiere und relative Kulturgirten.
In: Erbschaft dieser Zeit (= Gesamtausgabe Bd. 4). Frankfurt a.M. 1962, 5. 318-329.

? Eugen Rosenstock, Der Selbstmord Europas. In: Hochland. September 1919.

1% Alfred Biumler, Metaphysik und Geschichte. In: Neue Rundschau. Oktober 1920.

"' Wilhelm Worringer, Kiinstlerische Zeitfragen. Miinchen 1921.

2 Benedetto Croce, Historischer Pessimismus in Deutschland. In: Giornale d'Ttalia.
27.4.1920 [Ubersetzung in: Auslandspost. IL Jg. (1920), Nr. 19, 9.5.1920).

13 Carl Einstein, Uber Deutschland. In: Werke. Hg. von Marion Schmid. Bd. 2.
1919-1923. Berlin 1981, 5. 200-203.

¥ Vgl. Allan Janik und Stephen Toulmin, Wittgensteins Wien. Miinchen 1987, S. 239
und 376.

15 Zahlreiche Bemerkungen und Anspielungen Benns finden sich in seiner Korrespon-
denz. Vgl. exemplarisch: Gottfried Benn. Briefe. Briefe an FW. Oelze. 3 Bde. Hg. von Ha-
rald Steinhagen und Jirgen Schroder. Frankfurt a. M., 1979-1982, Bd. I, S. 159, 288, 422,
449, Bd. I1/1, S. 42, 58, 211, 274, 295, Bd. I1/2, §. 225.

1% Eine ausgezeichnete Ubersicht zur Spengler-Rezeption Jimgers findet sich in: Martin
Meyer, Ernst Jiinger. Miinchen/Wien 1990.

Zur Theorie der Verfallsgeschichte bei Oswald Spengler 349

- am 17.01.2026, 16:20:33. [—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bereits in Kritiken der zwanziger Jahre angemerkt wurde.'” Die rezep-
tionsgeschichtliche Bedeutung Spenglers liegt nicht in den einzelnen
historischen Analysen, sondern in seinem Blick auf die Geschichte.
Spenglers »Untergang des Abendlandes« diagnostiziert eine Krise der
Moderne, die bei thm zu einer Neubegrindung der Geschichtsbe-
trachtung als solche fithrt. Die Verbindung von historischer Diagnose
und metahistorischem Entwurf wird zum zentralen Ansatzpunkt der
Spengler-Rezeption und -Faszination. Ich mochte daher versuchen,
Grundziige der Spenglerschen Geschichtsphilosophie vorzustellen
und ihre theoretischen Voraussetzungen und ihre Aporien aufzuzei-
gen. Dabei wird sich zeigen, daf} die Theorie der Geschichte und die
Geschichtswissenschaft Giberhaupt sich ihrerseits dem Untergang des
Abendlandes verdanken. Geschichtswissenschaft ist, so kénnte man
Spenglers These zuspitzen, bereits ein Zeichen des Untergangs einer
Kultur. Sie entsteht, wenn eine Kultur bereits historisch geworden und
zur Geschichte geronnen ist.

Zuerst werde ich Spenglers Begriff des Untergangs erlautern, um
dann seine Theorie der Geschichtsschreibung zu skizzieren. Abschlie-
flend sei der Versuch unternommen, einige Grundziige der Rezeption
Spenglers zu analysicren. Mir geht es dabel weniger um eine explizite
Rezeptionsgeschichte, als vielmehr um die strukturelle Verwandt-
schaft, die Spenglers Buch mit &duflerst heterogenen politischen wie
philosophischen Positionen unterhilt.

| Metaphern des Untergangs
»Der Untergang des Abendlandes« zwischen Schiffs- und Astralmetapher

Alles begann mit einem Mifiverstindnis. So sah es zumindest Oswald
Spengler nach dem iiberwiltigenden Erfolg seines Buches und der
Vielzahl von Rezensionen, die sich, fiir ihn angeblich iiberraschend,
meist auf die These des Untergangs konzentrierten. Er selbst hatte
immerhin sein magnum opus als Endzeitphanomen verstanden und
ihm den Rang einer abschlielenden Positionsbestimmung zugewie-
sen. So schreibt Spengler im Mérz 1919 an Hans Klores:

7 So erschien ein Sonderband der Zeitschrift »Logos«, der sich ausschlieRlich der
fachwissenschaftlichen Widerlegung Spenglers widmete. Vgl. Logos, Bd. IX (1920/21),
Heft 2, Tiibingen 1921. Die Beitrfige stammen von Karl Joél, Eduard Schwartz, Wilhelm
Spiegelberg, Ludwig Curtius, Erich Frank, Edmund Mezger und Gustav Becking.

350 Bernd Stiegler

- am 17.01.2026, 16:20:33. [—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dafl meine Philosophie ein Abschluf ist, das habe ich von vornherein ge-
wufdt, es wird nichts mehr von der Art kommen; aber kénnte man sich
nicht in einer kleinen, guten Gesellschaft von Zugehorigen befinden?'®

Allein, was die Art dieses Abschlusses betrifft, so fihlte sich der ein-
same Seher aus Miinchen, der sich als serioser Nietzsche redivivus in-
szenierte, grundlich mifiverstanden. Der prognostizierte Untergang
des Abendlandes sei keine Katastrophe, sondern die natiirliche Be-
stimmung der abendlandischen Kultur, die keineswegs verschwinden,
sondern nur in einen geschichtslosen Zustand iibergehen werde. Das
sei keine Tragodie, sondern ebenso unabwendbar und natiirlich wie
der Tod jedes einzelnen Menschen:

Es gibt Menschen, welche den Untergang der Antike mit dem Untergang
eines Ozeandampfers verwechseln. Der Begriff einer Katastrophe ist in
dem Worte nicht enthalten. Sagt man statt Untergang Vollendung, ein
Ausdruck, der im Denken Goethes mit einem ganz bestimmten Sein ver-
bunden ist, so ist die >pessimistische« Seite einstweilen ausgeschaltet, ohne
daf} der eigentliche Sinn des Begriffs verdndert worden wire. '

Diese Umdeutung einer »Titanic-Metapher« in eine »Astralme-
tapher«® wie der konservative Philosoph Hermann Liibbe in Anleh-
nung an den Historiker Alexander Demandt feststellt, beseitigt aller-
dings nicht die Zweideutigkeiten in Spenglers Terminologie. Die Wahl
des zweideutigen Titels 1st mehr als nur eine reiflerische Inszenierung.
Sie ist charakteristisch fir Spenglers Geschichtskonzeption, die von
Interpreten als »Metaphernexplikation<! interpretiert wurde. Die sy-
stematische Ambivalenz von Spenglers Begriffen ist begriindet durch
die Ablosung einer analytisch-systematischen Vorgehensweise durch
eine synthetisch-intuitive. Die Begriffe sind daher bei Spengler grund-
sitzlich defizitir. Sie kénnen den ecigentlichen :Gegenstands, seinen
»Gehalty, seine >Urform« oder »Anschauungsidees, so die Terminologie
Spenglers, nicht bezeichnen, sondern nur eine Art »metaphysische

'8 Oswald Spengler, Briefe 1913-1936. Hg. von Manfred Schréter und Anton M.
Koktanek. Miinchen 1963, S. 122.

" Oswald Spengler, Pessimismus? In: Reden und Aufsitze. Miinchen 1937, S. 63-79,
hier §. 64f. Vgl. auch Ludwig Ehm (Hg.), Leitbilder des deutschen Konservatismus. Kéln
1984, 5. 151.

20 Hermann Liibbe, Historisch-politische Exaltationen. Spengler wiedergelesen. In: Pe-
ter Christian Ludz (Hg.), Spengler heute. Miinchen 1980, S. 1-24, hier S. 17.

2 Ebd,, S. 16f.

Zur Theorie der Verfallsgeschichte bei Oswald Spengler 351

- am 17.01.2026, 16:20:33. [—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anschauung« vorbereiten oder initiieren, die hinter den Begriffen und
Erscheinungen eine vorgestellte Einheit erblickt. Spengler geht es
nicht um historische Ereignisse oder Tatsachen, sondern um eine in-
tuitive Anschauung von verborgenen Gestalten ganzer Kulturen.

Der griechischen und rémischen Kultur, die von Spengler zitiert
wurde, kommt dabei eine Schlilsselstellung zu: Ihr Schicksal prafigu-
riert das unsere, thr Los wird das unsere sein. An ihrem Beispiel 1afit
sich das historische Schicksal des Abendlandes entziffern: »Griechen
und Romer¢, heifit es im »Untergang des Abendlandes«, »damit
scheidet sich auch das Schicksal, das sich fur uns schon vollzogen hat
und das, welches uns bevorsteht.« (I, S. 37) Die Antike stellt »ein be-
standiges alter ego der eignen Wirklichkeit« (I, S. 37) dar.

Die Umdeutung des Begriffs »Untergang« von einer Katastrophen-
metapher zum Gegenbegriff des »Aufganges« eines Sternes,? dndert
an der Gesamtausrichtung seines Buches wenig. Auch wenn der Un-
tergang des Abendlandes sich keiner Katastrophe, sondern einer na-
tiirlichen Entwicklung verdankt, bleibt die Diagnose bestehen.

In seinem spiten Text »Der Mensch und die Technik« findet er fiir
das Endzeitszenario beredte Bilder und bestimmt zugleich den Blick
des Historikers:

Die Geschichte des Menschen ist [...] ein jiher Aufstieg und Fall von weni-
gen Jahrtausenden, etwas ganz Belangloses im Schicksal der Erde, aber fiir
uns, die wir da hineingeboren sind, von tragischer Grofle und Gewalt.
Und wir Menschen des 20. Jahrhunderts steigen sehend hinab.?

Dieser Blick sub specie aeternitatis auf die Menschheit ist fiir Spengler
der wahrhaft historische. Die Sehergabe, d.h. die Fihigkeit des Men-
schen, seiner historischen Position mit dem nétigem Realismus und
der erforderlichen Pragmatik zu begegnen und zugleich »Geschichte
vorauszubestimmen« (I, S. 3), so die berithmte Formulierung zu Be-
ginn des »Untergangs des Abendlandes«, verdankt sich der Ge-
schichtswissenschaft als Endzeitphinomen. Erst wenn die gesamte
Kultur historisch oder, mit Nietzsche gesprochen, antiquarisch gewor-

2 Alexander Demandt, Spengler und die Spitantike. In: Peter Christian Ludz (Hg.),
Spengler heute, S. 25-48, hier S. 25.

# Oswald Spengler, Der Mensch und die Technik. Beitrag zu einer Philosophie des
Lebens. Miinchen 1931, S. 12.

352 Bernd Stiegler

- am 17.01.2026, 16:20:33. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968217055-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den ist, kann es Historiographie geben.” Die Geschichtswissenschaft
verdankt sich einer Lesbarkeit der eigenen Kultur, die erst in ihrer
Kristallisation, der Omniprisenz der Vergangenheit in der Gegenwart,
méglich wird.

Jede Kultur hat, so Spengler, eine bestimmte Anzahl von ihr inha-
renten und quasi naturgegebenen Maglichkeiten. Sind diese erschopft,
wiederholen sich nur die erstarrten Formen der Vergangenheit. Das
ist zugleich der Moment, an dem die Geschichtswissenschaft ins Spiel
kommt, Mit ihr erreicht eine Kultur das ihr vorausbestimmte
»Stadium des historisch-psychologischen Skeptizismus« (I, S. 64).

So formuliert Spengler in der fiir thn charakteristischen Zuspitzung:

Unser Blick fiir Geschichte, unsere Fihigkeit, Geschichte zu schreiben, ist
ein verrdterisches Zeichen dafiir, dafl sich der Weg abwirts senkt. Nur auf
dem Gipfel hoher Kulturen, bei ihrem Ubergang zur Zivilisation, tritt fiir
einen Augenblick diese Gabe durchdringender Erkenntnis auf.?®

Den Ubergang der Kultur in Zivilisation setzt Spengler im 4. Jahr-
hundert und im 19. Jahrhundert an.”* Die Geschichtswissenschaft des
19. Jahrhunderts markiert, wie es auch Alexandre Kojéve in seiner
Hegel-Interpretation fiir Hegels Geschichtsphilosophie feststellte,”” den
Ubergang in die Posthistoire. Dieser Begriff erscheint zwar erst bei
Arnold Gehlen,” findet aber bereits bei Spengler eine inhaltliche Be-
stimmung. Auch die spiter fiir Gehlen und weite Teile der Postmo-
derne-Debatte wichtige Annahme einer kulturellen Kristallisation wird
in nuce von Spengler entworfen.? Die Kenntnis der Geschichte ist
gleichbedeutend mit ihrem Verschwinden. Oder in der Formulierung
Spenglers:

M Nietzsches »Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben« ist fiir Spenglers
Geschichtsentwurf emner der wichtigsten Bezugstexte.

% QOswald Spengler, Der Mensch und die Technik, 519

% Vgl LS. 43

¥ Alexandre Kojéve, Hegel. Frankfurt a. M. 1975 (frz. Introduction 2 la lecture de He-
gel. Legons sur la phénomenologie de l'esprit. Paris 1947).

% Zumindest in seiner rezeptionsgeschichtlichen wichtigen Priizisierung. Zur Begriffs-
geschichte vgl. Dietmar Kamper, Nach der Moderne. In: Wolfgang Welsch (Hg.), Wege
aus der Moderne. Weinheim 1988, S. 163174, hier S. 166f.

* Vgl. Arnold Gehlen, Studien zur Anthropologic und Soziologie. Neuwied/Berlin
1963, S. 311-328. Dort findet sich die Formulierung, dafl die kulturelle Kristallisation er-
reicht sei, wenn dic »angelegten Moglichkeiten in ihren grundsitzlichen Bestanden alle
entwickelt sind«.

Zur Theorie der Verfallsgeschichte bei Oswald Spengler 353

- am 17.01.2026, 16:20:33. [—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Wir kennen also unsere Geschichte. Wir werden mit Bewufitsein sterben
und alle Stadien der eignen Auflésung mit dfiesjem Scharfblick des erfah-
renen Arztes verfolgen. (I, S. 607)

Die Sezierung der Geschichte des Abendlandes wird bei Spengler zur
Gesamtschau auf die Menschheitsgeschichte als solche. Im histori-
schen Blick auf den Untergang des Abendlandes kommt es zu einem
Panorama der gesamten Weltgeschichte.

Spengler sieht sich in der Rolle eines alter deus, vor dem sich die
Weltgeschichte als Naturereignis abspielt. Exr meint,

das ganze Phinomen der historischen Menschheit mit dem Auge eines
Gottes zu tiberblicken, wie die Gipfelreihe eines Gebirges am Horizont, als
ob man selbst gar nicht zu ihr gehérte. (I, S. 136)

Die Distanz des Historikers zur Geschichte gilt, so zumindest die
Selbsteinschatzung des Geschichtsmorphologen, auch fiir seinen Blick
auf die Geschichtlichkeit seiner eigenen Position. Fir Spengler wird
die Gegenwart zur Vergangenheit, zu einem ésthetisch-historischen
Phianomen. In der historischen Betrachtung erscheint die Gegenwart
»wie etwas unendlich Fernes und Fremdes« (I, S. 135).

Spenglers Selbsteinschitzung hat ihren Grund in den geschichts-
theoretischen Voraussetzungen seiner Theorie. Der olympische Blick
auf die Menschheitsgeschichte verdankt sich einer »kopernikanischen
Wende« der Geschichtswissenschatt.

»Bisher nahm man an« so sei Kant mit Spengler paraphrasiert,
»daf} die hohen Kulturen ihre Bahnen um uns als den vermeintlichen
Mittelpunke alles Weltgeschehens ziehen«,* aber alle Versuche, »iiber
sie a priori etwas durch Begriffe auszumachen, gingen unter dieser
Voraussetzung zunichte. Man versuche es daher einmal, ob wir nicht
in den Aufgaben der Geschichtsbetrachtung [bei Kant: der Metaphy-
sik, B.S.] damit besser fortkommen, daf} wir«? »die Kulturen als

30 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, B XVI.

81 Vgl. I 24: »ich betrachte es als die kopernikanische Entdeckung im Bereich der Hi-
storie, dafl in diesem Buch ein neves System, das System an seine [an die des ptolemii-
schen Systems, B.S.| tritt, in dem als wechselnde Erscheinungen und Ausdriicke des einen,
in der Mitte ruhenden Lebens Antike und Abendland neben Indien, Babylon, China,
Agypten, dem Arabertum und der Mayakultur [...] eine in keiner Weise bevorzugte Stel-
lung einnechmen.«

32 TImmanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, B XVL

354 Bernd Stiegler

- am 17.01.2026, 16:20:33. [—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wechselnde Erscheinungen und Ausdriicke des einen, in der Mitte
ruhenden Lebens«* annehmen.

Damit wird aber zugleich deutlich, dafl die Abhangigkeit der histo-
rischen Interpretation von ihrer jeweiligen historischen Situierung ab-
geldst wird von einer metahistorischen und metaphysischen Position.
Dies ist, wie ich im folgenden zu zeigen versuche, eine Konsequenz
Spenglers auf seine eigene Geschichtsdiagnose oder, um seine matres
a penser anzufithren, Goethes Antwort auf Nietzsche.

Il Von der Historizitit der Erkenntnis zur Dichtung der Geschichte

Alles beginnt mit Goethe:

Wenn im Unendlichen dasselbe

Sich wiederholend ewig fliefit,

Das tausendfiltige Gewolbe

Sich kriftig ineinander schliefit;
Stromt Lebenslust aus allen Dingen,
Dem kleinsten wie dem gréfiten Stern,
Und alles Dréngen, alles Ringen

Ist ewige Ruh in Gott dem Herrn.™

Dieses Goethe-Zitat ist Spenglers Buch als Motto vorangestellt und
bezeichnet dessen »Grundgesinnunge (I, S. 192). Thm und Goethes
Konzept eines Urphidnomens entnimmt er, ob zu Recht oder zu Un-
recht sei dahingestellt, drei zentrale Vorstellungen: Das Primat der
Anschauung und des Gefihls gegentuber dem Denken, die Wiederho-
lung als Weltprinzip und die erkennbare Einheit der Erscheinungen
jenseits ihrer historischen Erscheinung.

Goethe verkoérpert fir Spengler den Idealtypus der abendlandi-
schen Kultur, die im »Untergang des Abendlandes« ihre Bestimmung
oder, in seinen Worten, ihre Vollendung gefunden hat. Goethe erfahrt
Spenglers Wertschitzung aber nicht im Sinne einer Genieasthetik,
sondern als Reprisentant seiner Epoche und Kultur. Nicht die Epoche
ist durch Goethe bestimmt, sondern Goethe durch die Epoche.

Aber es war das Gliick Goethes, daf} er auf der Sonnenhshe abendliandi-
scher Kultur geboren wurde, inmitten einer reifen und gesittigten Geistig-

B Vgl.1,8. 24,
3 Oswald Spengler, I, 8. V. Vgl. auch ebd., S. 192.

Zur Theorie der Verfallsgeschichte bei Oswald Spengler 355

- am 17.01.2026, 16:20:33. [—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

keit, die er reprisentierte, und dafl er nichts brauchte als ganz der Mensch
seiner Zeit zu sein, um zu jener formvollen Abgeklartheit zu gelangen, die
gemeint war, wenn man ihn spiter den Olympier nannte.*

Spenglers Vortrag hat aber keineswegs Goethe, sondern Nietzsche
zum Gegenstand. Damit sind die beiden Weimarer Vorbilder des
»Untergangs des Abendlandes« genannt. Von Nietzsche entleiht
Spengler den Perspektivismus der Erkenntnis, von Goethe den olym-
pischen Blick und das Urphénomen. Diese Verbindung der radikalen
Historizitit der Erkenntnis und der Annahme einer organisch-
mythischen Form allen Geschehens ist die Grundlage von Spenglers
Geschichtsmodell und zugleich seine Antwort auf die Erkenntniskrise
der Moderne.

Auf der einen Seite konstatiert Spengler die Geschichtlichkeit jegli-
cher Erkenntnis: Geschichte ist eine historische Konstruktion, Auf der
anderen wird die spezifische Historizitit der geschichtichen Kon-
struktion eingeklammert und auf eine Ontologie der Geschichte zu-
rickgefithrt. FEinerseits kann Spengler mit Nietzsche Goethe als
»Menschen seiner Zeit« verstechen und somit historisch analysieren,
wobel er sich bewufit ist, daf} diese Erkenntnis eine Konstruktion der
Gegenwart sind, andererseits stellt Goethe die Antwort auf Nietzsches
skeptische Diagnose dar. Mit Goethe verwandelt sich die Geschichte
in eine »mythische Konstruktion«, mit ihm wird die historische Kon-
struktion zur Ontologie der Geschichte.

Dieser Widerspruch zwischen Goethe und Nietzsche, zwischen Ge-
schichte als Mythos und Ontologie einerseits und Geschichte als hi-
storische Konstruktion andererseits, markiert die Aporie von Speng-
lers Entwurf und macht zugleich seine Attraktivitit aus. Die einen
werden sagen, Spenglers Einschitzung der Gegenwart sei zutreffend,
allein sein morphologischer Geschichtsentwurf nicht nachzuvollziechen
und ideologisch gefahrlich, andere kreiden ihm den Geschichtspessi-
mismus an, finden aber in der mythisch-organischen Geschichtskon-
zeption ein Modell fiir staats- und kulturtheoretische Entwiirfe.

Spenglers Bestimmung eines historischen Apriori jeglicher Er-
kenntnis setzt Geschichte absolut. Erkenntnis ist fiir Spengler grund-

35 Oswald Spengler, Nietzsche und sein Jahrhundert. In: Reden und Aufsitze. Miin-
chen 1937, S. 110-124, hier 5. 111. Vgl. auch: Ein »bedeutendes Einzeldasein« wiederholt
»alle Phasen der Kultur, der es angehdrt«(I, S. 159).

356 Bernd Stiegler

- am 17.01.2026, 16:20:33. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968217055-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sdtzlich geschichtlich; die Geschichte stellt die Voraussetzung jeglicher
Erkenntnis dar. Zugleich sind aber auch die historischen Kenntnisse
threrseits historisch. »Es gibt keine Geschichte an sich«, heifit es 1m
»Untergang des Abendlandes«, »die Geschichte einer Familie nimmt
sich fir jeden Angehorigen, die eines Landes fiir jede Partei, die Zeit-
geschichte fiir jedes Volk anders aus.« (II, §. 29) Geschichte ist immer
perspektivisch vermittelt; die Vergangenheit ein Phinomen der Ge-
genwart. »Das Bild der Geschichtes, so schliefit Spengler, »ist ein Ge-
dichtnisbild.« (I, S. 148) Der Angniff der Gegenwart auf die iibrige
Zeit, der historische Blick auf das Gesamtbild einer Kultur wird erst
im bereits zitierten Ubergang der Kultur in Zivilisation moglich.*

Dennoch ist Geschichtlichkeit die eigentliche Natur des Menschen,
der ansonsten tber keine Natur verfiigt.

Jeder ist in ein Volk, eine Religion, einen Stand, eine Zeit, eine Kultur hin-
eingeboren. Aber damit ist bereits alles entschieden. [...] Mit seiner Geburt
ist thm [dem Menschen, B.S.] seine Natur und ein Kreis méglicher Aufga-
ben gegeben, innerhalb deren die freie Wahl zu recht besteht.””

Diese Formulierung aus Spenglers Aufsatz »Pessimismus« findet sich
in abgewandelter und zugespitzter Form auch im »Untergang des
Abendlandes«. Dort heifit es:

Der einzelne Mensch gehort durch seine Geburt entweder einer der hohen
Kulturen an oder nur dem menschlichen Typus tiberhaupt. Aber damit
liegt sein Schicksal entweder im Rahmen der zoologischen oder der
»Weltgeschichte:. Der -historische Mensche [...] ist der Mensch einer in Voll-
endung begriffenen Kultur. Vorher, nachher und auflerhalb ist er ge-
schichtslos.« (I, S.I 58)

Mit der geschichtlichen Geworfenheit des Menschen, so kénnte man
formulieren, ist seine Natur und sein »Schicksal« entschieden. Dem
Menschen ist mit seiner Geschichte zugleich seine eigene Natur wie
auch sein Verstindnis der Natur {iberhaupt gegeben. Natur ist im
Kern Geschichte, ist historische Konstruktion. »Natur ist eine Funkti-
on der jeweiligen Kultur.« (I, S. 234)

% Vgl Tracy B. Strong, Oswald Spengler — Ontologie, Kritik und Enttiuschung. In:
Peter Christian Ludz (Hg.), Spengler heute, S. 74-99, hier S. 85: »Geschichtlichkeit ist [...]
die grundlegende Seinsweise alles dessen, was ist.«

3 Oswald Spengler, Pessimismus, S. 70f.

Zur Theorie der Verfallsgeschichte bei Oswald Spengler 357

- am 17.01.2026, 16:20:33. [—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur und Geschichte, wobel das verbindende >und« keineswegs
selbstverstindlich ist, sind Voraussetzungen jeglicher Erkenntnis und
somit auch jeglicher ontologischer Bestimmung. Ontologie ist histo-
risch, konnte Spengler mit Nietzsche formulieren. Geschichte be-
stimmt das jeweilige nowendig historische »Sein« des Menschen, die
epistemologische Voraussetzung seiner Erkenntnis, mit dem Begriff
der Kultur dagegen kommt das Gegenmodell ins Spiel. Die Kultur
wird als organische Einheit, als geschichtlicher Organismus vorge-
stellt. Sie gibt dem Werden seine Formen und Gesetze. Sie verwandelt
Geschichte in Ontologie. Wenn, so kénnte man Goethes Antwort auf
Nietzsche formulieren, Ontologie historisch ist, dann kommt der Ge-
schichte ein ontologischer Status zu. Da wir aber die historischen Ge-
genstande nur in geschichtlicher Perspektive erkennen kénnen, so ar-
gumentiert Spengler weiter, sind sie nur Oberflichenphdnomene, hin-
ter denen sich das wahre »Sein« der Geschichte verbirgt. Intellektuelle
historische Erkenntnis mufl durch Anschauung der Geschichte als
Naturform ersetzt werden.

Die Verbindung von Gocethe und Nietzsche ist daher zugleich die
von Mythos und Geschichte. Unter dem olympischen Blick des Ge-
schichtsmorphologen verwandelt sich Geschichte in Mythos, wird als
Naturereignis wahrnehmbar. Spengler geht es um »eine neue Art von
Metaphysik« (I, S. 223), die im Geschehen eine »organische Struktur«
(I, S. 6) entziffert. Auch wenn Erkenntnis notwendig perspektivisch
gebrochen und durch die Bediirfnisse der Gegenwart gepragt ist, so
hat jede Kultur dennoch einen Plan, eine Struktur, ein Gesamtdasein.
Dieses ist symbolisch vermittelt und kann nur als Symbol erkannt
werden, beansprucht aber universale Giltigkeit.

Als hochste Moglichkeit besitzt das Gesamtdasein jeder Kultur ein fiir sie
symbolisches Urbild ihrer Welt als Geschichte, und alle Einstellungen der
einzelnen und der als lebendige Wesen wirkenden Mengen sind Abbilder
davon.(I, S. 30)

Spenglers Uberfithrung der Natur in Geschichte, die zur einzigen Na-
tur des Menschen wird, ihrerseits aber naturhaft-mythischen Regeln
gehorcht, proklamiert far die Geschichtswissenschaft ein Erkennt-
nisprimat gegeniiber der Naturwissenschaft. Fiir Spengler ist die Ge-
schichte auch Voraussetzung der Naturwissenschaft und ihrer konsta-

358 Bernd Stiegler

- am 17.01.2026, 16:20:33. [—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tierten Relativitit. Die Geschichts- ist der Naturwissenschaft epistemo-
logisch tiberlegen und ihr zugleich radikal entgegengesetzt. Die Ge-
schichte ist der Dichtung verwandt und vermag das, was »im Unend-
lichen sich wiederholend ewig fliefit«, so nimmt es zumindest Spengler
an, darzustellen. Dichtung und Geschichtswissenschaft erkennen an-
schauend das Leben, konnen als einzige das »symbolische Urbild ib-
rer Welt« erkennen, wihrend die analytische Verstandestitigkeit die
Gegenstande aus threm geschichtlichen Prozef} herausreifit, Geschich-
te stillstellt und so mortifiziert.

Der Verstand, der Begriff totet, indem er »erkennt.. Er macht das Erkannte
zum starren Gegenstand, der sich messen und teilen lifit. Das Anschauen
beseelt. Es verleibt das Einzelne einer lebendigen, innerlich gefithlten Ein-
heit ein. Dichten und Geschichtsforschung sind verwandt, Rechnen und
Erkennen sind es auch.(I, S. 147)%

Die Verwandtschaft von Geschichtsbetrachtung und Dichtung geht
aber noch weiter. Fiir die Geschichtswissenschaft miissen eine neue
Methode und neue Begriffe gefunden werden. Spengler findet sic in
Anlehnung an Goethe und dessen Modell der Urpflanze und der Ur-
phinomene. Hinter den historischen Phianomenen nimmt Spengler,
wie bereits kurz ausgefiihrt, Urformen an, die in einfithlender An-
schauung wahrnehmbar werden. Diese Formen geben allen Erschei-
nungen ihre Gestaltung vor. Sie sind grundlegend fiir das cinzelne
Leben ebenso wie fir gesamte Kulturen. Thre Mitteilung kann, da sie
nur der Anschauung, nicht aber dem Denken zugénglich sind, nicht
in Begriffen, sondern nur in Metaphern, Analogien und Symbolen er-
folgen. Symbole werden dabei als »sinnliche Einheiten [...] von be-
stimmter Bedeutung« (I, S. 223) vorgestellt.

Dichtung, die mit Metaphern und Symbolen eine nicht-mimetische
Erkenntnis erreicht, und Geschichtsbetrachtung, die mit Hilfe von
Analogien das Nichtsagbare und Nichtdarstellbare zu {ibersetzen ver-
sucht, sind geistesverwandt. Die mythischen Grundlagen der Ge-

% Vgl auch Oswald Spengler, Der Untergang des Abendlandes. Miinchen 1963, S.
129 (von Spengler iiberarbeitete Ausgabe des ersten Bandes): »Natur soll man wissen-
schaftlich behandeln, iiber Geschichte soll man dichten. Der alte Leopold von Ranke soll
einmal gesagt haben, dafl der \Quentin Durward« von Scott doch eigentlich die wahre Ge-
schichtsschreibung darstelle. So ist es auch; ein gutes Geschichtswerk hat seinen Vorzug
darin, dafd der Leser sein eigener Walter Scott zu sein vermag.«

Zur Theorie der Verfallsgeschichte bei Oswald Spengler 359

- am 17.01.2026, 16:20:33. [—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schichte, die nattrlichen Formen allen Geschehens sind das eigentli-
che Ziel der Darstellung. Wenn Geschichte natirlichen Gesetzen ge-
horcht und jede Kultur einen Organismus darstellt, so ist die Kultur
mit einem Menschen vergleichbar und die Geschichtsbetrachtung
wird zu einer Biographie.

»Kulturen sind Organismens, heif$t es im »Untergang des Abend-
landes«. »Kulturgeschichte ist ihre Biographie.« (I, S. 150) Zu schrei-
ben ist daher eine »Biographie der grofien Kulturen« (I, S. 146), die
an die »biographischen Urformen« (I, S. 3) des Historischen ankniip-
fend, und auf der »Idee ciner allumfassenden Symbolik« (I, S. 223)
der Geschichte basierend, die »metaphysische Struktur der histori-
schen Menschheit« (I, S. 3) darzustellen habe.

Die »Formensprache der Geschichte« (I, S. 6) erfordert eine Sprache
und Logik, deren Elemente Symbole, Metaphern und Analogien sind.
Der Analogieschluf} ist daher ein zentrales Verfahren von Spenglers
Geschichtswerk, das fortwihrend Beziechungen innerhalb der Hoch-
kulturen und zwischen ihnen herstellt.* Die Biographien der einzel-
nen Kulturkreise sind aber nicht in ihrer individuellen historischen
Erscheinung, sondern nur in threr Gestalt vergleichbar. Nur im Blick
des Kulturmorphologen erscheinen ihre Analogiebezichungen, anson-
sten sind sie radikal voneinander getrennt. Ein wirkliches Verstindnis
anderer Kulturen kann es nach Spengler nicht geben.

Mit Hilfe von Analogien kénnen aber zudem Verbindungen zwi-
schen den verschiedenen Erkennnisbereichen innnerhalb eines Kul-
turkreises hergestellt werden. Robert Musil hat dieses Verfahren des
Analogieschlusses und der antibegrifflichen Anschauungserkenntnis
eindrucksvoll travestiert:

Es gibt zitronengelbe Falter, es gibt zitronengelbe Chinesen; in gewissem
Sinne kann man also sagen: Falter ist der mitteleuropiische gefliigelte

Zwergchinese. [...] Daf} der Falter Fliigel hat und der Chinese keine, ist nur
ein Oberflichenphinomen.®

Zudem konnen in Spenglers dichotomer Ordnung, welche die Ge-
schichte der Natur gegeniiberstellt, die Begriffe beliebig ausgetauscht

¥ Vgl. 1, 8. 159: Dort wird am Beispiel von Goethe die Wiederholung der Kulturpha-
sen demonstriert: Der Urfaust entspricht dem Parzival, Faust I Hamlet, Faust II dem
‘Weltmann des 19, Jahrhunderts.

1 Robert Musil, Geist und Erfahrung, S. 1044.

360 Bernd Stiegler

- am 17.01.2026, 16:20:33. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968217055-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

werden. Geschichte 1st Organismus, Organismus ist Schicksal, Schick-
sal Leben, Leben Kultur, Kultur Gestalt, Gestalt wiederum Geschich-
te. Natur dagegen ist Mechanismus, Mechanismus ist Kausalitit, Kau-
salitit Tod, Tod Zivilisation, Zivilisation Gesetz, Gesetz wiederum Na-
tur.”* Gleiches lafit sich auch in der Ordnung der Oppositionen wie-
derholen und emzelne Begriffe kénnen auch verkniipft werden.

Dieses Zirkulieren der Begriffe soll der Bewegung der Geschichte
als lebendiger Organismus entsprechen. Das, was sich der Anschau-
ung als »Bild einer ewigen Gestaltung und Umgestaltung, eines wun-
derbaren Werdens und Vergehens organischer Formen.« (I, 5. 29)
prisentiert, entzicht sich, so Spengler, dem begrifflichen Denken. Es
kann nur angeschaut und gefiihlt, nicht aber dargestellt werden. »Ein
Werden kann nur erlebt, mit tiefem, wortlosen Verstehen gefiihlt
werden.« (I, S. 81) Spenglers Annahme, das Leben eines Geschichts-
und Kulturorganismus nur in einer Sprache darstellen zu koénnen, die
mit Hilfe von Metaphern, Symbolen und Analogien die defizitire
Struktur von sprachlicher Darstellung tiberhaupt zu iiberwinden
sucht, findet thre Fortsetzung in Ernst Jiingers »Der Arbeiter«. Dort
spricht Jinger von organischen Begriffen, die einzig der organischen
Form der Wirklichkeit gerecht werden kénnten.*

Auch in Hinblick auf das Problem der sprachlichen Darstellung
und ihre Konsequenzen fiir die historische Erkenntnis, hat Robert
Musil eine pointierte polemische Zuspitzung gefunden:

Ubrigens kann jedermann nach einem bitter einfachen Schema Spenglers
Philosophie nacherzeugen. Man nehme die Prédikate »ist in gewissem Sin-
nes, >wird in gewissem Sinne¢ und shat in gewissem Sinnes, vernachldssige
unwesentliche Unterschiede der Ausdrucksform, und kombiniere nun je-
den der angefithrten Begriffe mit allen andern, bejahe die Kombinationen
aller an erster Stelle in ihrem Paar stehenden Begriffe und ebenso die aller
an zweiter Stelle stehenden untereinander, verneine jede Kombination eines
an exster Stelle stehenden mit einem an zweiter Stelle stehenden Begriff: bei
gewissenhafter Befolgung ergibt sich Spenglers Philosophie von selbst und
sogar noch einiges mehr. Zum Beispiel: Leben wird angeschaut, hat Ge-
stalt, ist Symbol, ist Werden usw. Kausale Beziehung ist tot, wird erkannt,
hat Gesetz, ist Gewordenes usw. Leben hat keine Systematik, Schicksal

' Vgl. auch ebd., 8. 1052.
# Vel. exemplarisch Ernst Jinger, Der Arbeiter. In: Samtliche Werke, Bd. 8, Stuttgart
1981, S. 1-317, hier S. 190.

Zur Theorie der Verfallsgeschichte bei Oswald Spengler 361

- am 17.01.2026, 16:20:33. [—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wird nicht erkannt und so und so. Spengler wird sagen, da zeige sich der
Mangel der Rationalitit; aber eben das sage ich auch.*

Musils >Spengler zum Selberbasteln« legt die »konstruktiven Ideen«+
bloff. Was mit der Historizitat der Erkenntnis begonnen hatte und
somit durchaus moderne Ziige trug, verwandelt sich ein mythisches
Welterklarungsmodell. Spenglers Entwurf einer »Morphologie der
Weltgeschichte« basiert auf der Annahme organischer und d.h. mythi-
scher Formen der Geschichte. Allen Kulturen ist gemeinsam, dafl sie
wie Lebewesen tiberhaupt dem natiirlichen Zyklus von Geburt, Reife
und Tod oder aber dem Jahreszeitenwechsel von Frithjahr, Sommer,
Herbst und Winter unterliegen. Spengler zielt auf eine neue Metaphy-
sik, die fiir ihn eine Konsequenz des Perspektivismus und der Ge-
schichtlichkeit der Erkenntis darstellt. Unter der Hand des Kultur-
morphologen verwandelt sich Geschichte in Natur, die Historizitat
der Erkenntnis wird zur »anthropomorphen Vorstellung«. Der onto-
logische Status der Geschichte als Natur des Menschen gehorcht den
metahistorischen Regeln des Lebens. Wenn alle menschlichen Vorstel-
lungen anthropomorph sind, der Mensch aber geboren wird und
sterben muf}, dann, so schlieit Spengler, sind Mensch, Geschichte,
Kultur durch die natiirlichen Gesetze des Lebens bestimmt.* Zugleich
ist ein universeller Verweisungszusammenhang hergestellt, in dem
vom Einzelschicksal auf die Kultur des Abendlandes, von ihr auf die
aller Kulturen und dann wieder auf den einzelnen Représentanten ge-
schlossen werden kann. »Jede Kultur durchlduft Altersstufen des ein-
zelnen Menschen.« (I, S. 154) Und ein bedeutendes Einzeldasein wie-
derholt seinerseits »alle Phasen, der Kultur, der es angehort.« (I, S.
159)

Il Die Faszination des Untergangs. Betrachtungen der Verfallsgeschichte

»Ich spreche wie zu Leuten«, kann man mit Thomas Mann sagen, an
den auch der Panoramablick auf Spenglers Geschichtsentwurf dele-
giert sei, »die den »Untergang des Abendlandes« gelesen haben. Und,
so fahrt Thomas Mann fort,

¥ Robert Musil, Geist und Erfahrung, S. 1052f.

4 Ebd., S. 1052.
* Vgl. »Andre als anthropomorphe Vorstellungen gibt es tiberhaupt nicht.«(I, S. 533)

362 Bernd Stiegler

- am 17.01.2026, 16:20:33. [—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ich tue es im Vertrauen auf jenen Weltruhm, den das Werk dank grofler
Eigenschaften, die niemand ihm abstreitet, sich erworben hat. Seine Lehre,
fir alle Fille kurz zusammengefafit, ist diese. Die Geschichte besteht in
dem Lebenslauf vegetativer und strukturgleicher Organismen von indivi-
dueller Physiognomie und begrenzter Lebensdauer, die man »Kulturen:
nennt. Es sind bisher acht an der Zahl: die dgyptische, indische, babyloni-
sche, chinesische, antike, arabische, die abendldndische (unsere eigene) und
die Kultur der Mayavolker Zentralamerikas. Obwohl aber sgleich< nach ih-
rer allgemeinen Struktur und ihrem allgemeinen Schicksal, sind die Kulw-
ren streng in sich geschlossene Lebewesen, unverbriichlich gebunden eine
jede an die ihr eigenen Stilgesetze des Denkens, Schauens, Empfindens, Er-
lebens, und eine versteht nicht ein Wort von dem, was die andere sagt und
meint. Nur Herr Spengler versteht sie samt und sonders und weill von ei-
ner jeden zu sagen und zu singen, dafl es eine Lust ist. Im tibrigen, wie ge-
sagt, herrscht Verstindnislosigkeit.**

Aber auch Thomas Mann, der hier in seinem ersten »Deutschen
Brief« von 1922 Spenglers Thesen lakonisch-ironisch darstellt, hatte
einige Schwierigkeiten, eine kritische Position gegeniiber dem »Un-
tergang des Abendlandes« zu entwickeln. Als Thomas Mann 1919
den ersten Band las, konnte er noch »die a priori vertraute Essenz des
Buches begierig aufnehmen«” und schlug immerhin 1919 als Mitglied
des Preisrichterkollegiums Spengler fiir den Nietzsche-Preis vor.
Thomas Mann hatte thn ein Jahr vorher fir seine »Betrachtungen ei-
nes Unpolitischen« erhalten, in denen die Unterscheidung von Kultur
und Zivilisation, der wir bereits bei Spengler begegnet sind, entschei-
dend fiir Manns politische Stellungnahme und auch seine Verurtei-
lung des sogenannten Zivilisationsliteraten ist. In den »Betrachtun-
gen« hat auch Mann keine Scheu vor der grofien historischen Synthe-
se, zieht allerdings eine Traditionslinie von Griechenland nach
Deutschland und von Rom nach Frankreich und scheidet so den Zivi-
lisationsimperialismus vom deutschen Burger.

Ich sagte mir, [so schliefit er, B.S.] dafl Zivilisation nicht nur [...] etwas Gei-
stiges, sondern vielmehr und sogar der Geist selber sei — Geist im Sinne

% Thomas Mann, Uber die Lehre Spenglers. In: Aufsitze, Reden, Essays. Hg. von
Harry Matter. Band 3. Berlin 1986, S. 437-445. Vgl. auch Bricf aus Deutschland (I). In:
ebd., S. 284-296.

¥ Thomas Mann, Tagebiicher. 2. Juli 1919. Zit. nach dem Kommentarteil zum Essay-
Band, S. 791f.

% Thomas Mann, Betrachtungen eines Unpolitischen. In: Ders. Aufsitze, Reden, Es-
says. Hg. von Harry Matter. Band 3. Berlin 1983, S. 164-756, S. 207 bzw. S. 294.

Zur Theorie der Verfallsgeschichte bei Oswald Spengler 363

- am 17.01.2026, 16:20:33. [—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Vernunft, der Sittigung, des Zweifels, der Aufklirung und schliefllich
der Auflésung, wihrend Kultur im Gegenteile das kiinstlerisch organisie-
rende und aufbauende, lebenerhaltende, lebensverklirende Prinzip bedeu-
ted?

Ohne Frage war die Zivilisationskritik ein Topos der politischen und
philosophischen Publizistik der Zwischen- und Nachkriegskriegszeit
und findet sich in den dreissiger Jahren vor allem bei konservativen
Theoretikern wie Ernst Jinger und der nationalbolschewistischen
Bewegung um Ernst Niekisch, spiter aber auch — in kritischer Abset-
zung — z.B. in Horkheimer/Adornos »Dialektik der Aufklarung« oder
der modernen Medientheorie.” Bei allen Unterschieden ist fiir beide
Gruppen Spenglers »Untergang des Abendlandes« ein zentraler Refe-
renztext. Wahrend Ernst Jiinger, der immerhin Spengler in sein Wid-
mungsexemplar des »Arbeiters« den Satz schrieb: »Fur Oswald Speng-
ler, der nach Deutschlands Entwaffnung die ersten neuen Waffen
schmiedete«,” Spenglers Kulturpessimismus kaum Beachtung schenkt,
sondern, im Gegentell, im anbrechenden posthistorischen Zeitalter ei-
ne neue organisch-technische Kultur sich ankiindigen sieht, und somit
den kulturmorphologisch-mythischen Aspekt von Spenglers Buch be-
tont, steht bei Adorno die kulturpessimistische Diagnose im Mittel-
punkt. Adorno stellt noch einmal die »Frage nach der Wahrheit und
Unwahrheit Spenglers«” und stellt fest, dafl »der Gang der Weltge-
schichte selber seinen Prognosen in einem Maf} recht gab, das erstau-
nen miifite, wenn man sich an die Prognosen noch erinnerte.«® Be-
sonders, was die Theorie der Massenbeherrschung, Propaganda und
Massenkunst anbetrifft, sicht Adorno Spengler bestitigt, kritisiert ihn
aber scharf in Hinblick auf den Macht- und Herrschaftsbegriff, da fiir
Spengler das »gesamte Bild der Geschichte am Ideal der Herrschaft
gemessen«* werde, das »Problem der Naturbeherrschung nicht er-

¥ Ebd., S. 327.

% Vgl. Max Horkheimer und Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklirung. Frank-
furt .M. 1986, S. 5. Vgl. vor allem den Abschnitt »Kulturindustrie«, S. 128—176.

1 Ernst Jiilngers Widmung im »Arbeiter«, zit. nach: Detlef Felken, Oswald Spengler.
Konservativer Denker zwischen Kaiserreich und Diktatur. Miinchen 1988, S. 114.

% Theodor W. Adorno, Spengler nach dem Untergang. In: Ders. Prismen (= Ge-
sammelte Schriften. Hg. Rolf Tiedemann. Bd. 10.1, 5. 9-288), S. 51-81, hier S. 52.

% Ebd.

* Ebd., S. 64.

364 Bernd Stiegler

- am 17.01.2026, 16:20:33. [—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kannt« sei und so Spenglers Diagnose in »extreme Reaktion«*® und
somit reaktiondre Theorie umschlage. Adorno blickt mit Spengler auf
das Schauspiel des Untergangs des Abendlandes, setzt aber an die
Stelle eines lebensphilosophisch-mythischen Geschichtsmodells das
der Dialektik der Aufklirung, das kaum mehr Hoffnung verspricht:

Kein Zweifel, dafl seine [Spenglers, B.S.] Philosophie der Welt Gewalt an-
tut. Aber es ist diesclbe Gewalt, die ihr tiglich in Wirklichkeit angetan
wird

Spengler wird auch bei Adorno zum Reprisentanten seiner Epoche.
Seine Diagnose trifft zu, weil er die herrschende Gewalt des Zeitalters
theoretisch wiederholt. So wie Goethe bei Spengler der Inbegriff der
abendlédndischen Kultur war, wird Spengler bet Adorno zu dem seiner
eigenen, der zu kritisieren sei, weil er der Epochendiagnose nichts
entgegenzusetzen gehabt habe: »Gegen den Untergang des Abendlan-
des steht nicht die auferstandende Kultur«, so schliefit Adorno, »son-
dern die Utopie, die im Bilde der untergehenden wortlos fragend be-
schlossen liegt.«*

Spenglers »Untergang des Abendlandes« ist im Kern nichts anderes
als eine Entfaltung der Zivilisationskritik, die fiir Junger wie fir
Adorno wichtig wird. So bemerkt Spengler kurz und buindig: »Der
Untergang des Abendlandes [...] bedeutet nichts Geringeres als das
Problem der Zivilisation.« (I, S. 43)

Wenn wir erneut Musils »Spengler-Baukasten: herauskramen und
zu basteln beginnen, zeigt sich, dafl die Zivilisationskritk als Teil der
historischen Darstellung auch auf der Ebene der Geschichtstheorie
anzusiedeln ist. Die Opposition von Naturwissenschaft und Ge-
schichtsbetrachtung, Tod und Leben, Kausalitdt und Schicksal etc. er-
scheint hier als die von Zivilisation und Kultur wieder. Auf der einen
Seite der »lebendige Leib eines Seelentums« (I, S. 488), auf der ande-
ren »seine Mumie«, »tote Korper, amorphe, entseelte Menschenmas-
sen« (I, S. 51). Wahrend die Kultur »das Urphénomen aller vergan-
genen und kiinftigen Weltgeschichte« (I, S. 151) darstellt und somit
Spenglers Vision einer »reinen Anschauung einer Idee« (I, S. 151)

% Vgl. cbd., S. 70.
5% Ehd.
7 Ebd., S. 81.

Zur Theorie der Verfallsgeschichte bei Oswald Spengler 365

- am 17.01.2026, 16:20:33. [—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verkorpert, ist die Zivilisation ein reines Oberflichenphinomen, das
die leer gewordenen Formen ohne Leben wiederkaut, zugleich aber
auch den Blick auf die Geschichte eroffnet.

Dies gilt auch fiir die Kunst. Wahre oder in der Formulierung
Spenglers »grofie« Kunst ist fiir ihn grundsitzlich mit einer Form von
Metaphysik verbunden. Sie kann nur in Kulturen entstehen. Das Ver-
schwinden der Metaphysik ist zugleich ein untriigliches Zeichen, »daf}
es mit der abendlindischen bildenden Kunst unwiederbringlich zu
Ende ist.« (I, S. 397) Mit Aufkommen der Zivilisation verwandelt sich
die Kunst in eine »kunstgewerbliche Weltanschauung«,* die »ephe-
mere Losungen sozialer und sexueller Oberflichenphinomene« (I, S.
493) prisentiert. Sie hat ihre Tiefe verloren.

Diese Parallelisicrung von Kultur, Metaphysik und grofier Kunst
emerseits und Zivilisation, siakularer Gesellschaft und »Kunstgewerbe«
andererseits zieht sich bis in gegenwirtige Debatten. In dem Nachwort
zu George Steiners »Von realer Gegenwart« formuliert z.B. Botho
Strauss zum ersten Mal die theoretischen Zusammenhinge, die dann
auch fiir seinen »Anschwellenden Bocksgesang« wichtig werden.
»Uberall«, so resiimiert Strauss Steiners Hauptthese,

wo in den schénen Kiinsten die Erfahrung von Sinn gemacht wird, handelt
es sich zuletzt um einen zweifellosen und rational nicht erschliefbaren
Sinn, der von realer Gegenwart, von der Gegenwart des Logos-Gottes
zeugt.”

Geht die metaphysische Begriindung der Kunst und ihre Einbindung
ins Ritual verloren, so verliert sie zugleich ihren Status, wird zur
»sekunddren Welt«; Dichtung wird zur Sprache, die nur noch die
»Abwesenheit des so bezeichneten Gegenstandes bedeutet«,® Litera-
turtheorie verliert im Blick auf Konstruktion und Dekonstruktion des
Textes den Respekt vor dem Schopfungsakt des Kiinstlers.

Botho Strauss ist ohne Frage kein Adept Spenglers und bezicht die
Argumente fiir seine Kulturdiagnose auch nicht aus dem »Untergang
des Abendlandes«. Dennoch bleibt festzuhalten, daff im »An-
schwellenden Bocksgesang« die Liicke zu einer explizit politischen Po-

% Qswald Spengler, Pessimismus, S. 77.

% Botho Strauss, Der Aufstand gegen die sekundire Welt. In: George Steiner, Von rea-
ler Gegenwart. Miinchen/Wien 1990 (engl. Real Presences. London 1989), S. 307,

% Ebd., S. 316.

366 Bernd Stiegler

- am 17.01.2026, 16:20:33. [—


https://doi.org/10.5771/9783968217055-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sitionsbestimmung geschlossen wird und sich dort wiederum die Or-
ganismus-Metaphorik findet, die bereits fiir Spengler die Antwort auf
die Krise der Moderne darstellte:

Im Banne des Vorgefiihls. Die Ursachen liegen im seismischen Bereich. Ka-
tastrophische, destruktionshaltige Vorgefiihle durchlaufen den gesamten
Organismus des Zusammenlebens und vergrofiern sich dabei systemiiber-
schattend. Den Verwerfungen innerhalb der Vilkergemeinschaft folgen
Verwerfungen im Gemiit eines Volks™

— heiflt es dort im Blick auf die lauter werdende Tragodie des Abend-
landes — so zumindest in der Perspektive von Botho Strauss. Was wir
aber durch die Beschiftigung mit Spenglers Untergangstheorem hit-
ten lernen konnen, ist, daf} ein mythisches Geschichtsmodell keine
Antwort auf die Historizitit der Erkenntnis darstellen kann, sondern
allein zur Aporie des gesamten Geschichtsentwurfes wird.

61 Botho Strauss, Anschwellender Bocksgesang. In: Der Spiegel. Bd. 47 (1993). Nr. 6
vom 18.2.1993. Nachdruck in: Heimo Schwilk, Ulrich Schacht (Hg.), Die selbstbewufite
Nation. Frankfurt a.M. 1994, 5. 19-40, hier 5. 36.

Zur Theorie der Verfallsgeschichte bei Oswald Spengler 367

- am 17.01.2026, 16:20:33. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968217055-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 17.01.2026, 16:20:33.



https://doi.org/10.5771/9783968217055-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

