
Soziale Welt 58 (2007), S. 187 – 202

Globalisierung, Soziokulturen und Sozialstruktur. 
Einige Konsequenzen aus der Anwendung von Bourdieus Sozialtheorie in Süd-
ostasien

Von Boike Rehbein

Zusammenfassung: Der Aufsatz fasst einige Ergebnisse der Anwendung von Pierre Bourdieus
Soziologie auf Laos zusammen. Ein kleines asiatisches Land, das durch die gegenwärtigen Globa-
lisierungstendenzen transformiert wird, ist von Bourdieus Gegenständen denkbar weit entfernt.
Tatsächlich nötigen die Verhältnisse in Laos zu einer Revision von Bourdieus Begriffen und The-
oremen. Der nationalstaatliche Rahmen, die Einheitlichkeit der Gesellschaft, der Ökonomismus
und die Engführung von Kultur und Struktur erweisen sich in Bezug auf Laos als unangemessen.
Diese Elemente von Bourdieus Soziologie sind jedoch nicht nur in Südostasien problematisch,
sondern auch in einer sich globalisierenden Welt. Daher können aus der Konfrontation Bourdieus
mit Laos Folgerungen gezogen werden, die für eine Soziologie unter den Bedingungen der Globa-
lisierung relevant sind. Der Aufsatz argumentiert, dass unsere klassische Soziologie nur für einen
kleinen historischen und geographischen Ausschnitt gilt. Er entwirft abschließend eine hoffentlich
weiterführende Idee, die als konfigurationale Dialektik bezeichnet werden könnte und um die Be-
griffe von Arbeitsteilung, Sozialstruktur und Soziokultur kreist.

Wenn in der deutschen Soziologie von Sozialstruktur die Rede ist, so meint man im Allge-
meinen die Sozialstruktur Deutschlands oder bestenfalls die Sozialstruktur Deutschlands im
mitteleuropäischen Vergleich (z. B. Geißler 1996; Vester et al. 2001; Hradil 2004).1 Aus die-
ser Perspektive heraus sind in den letzten Jahrzehnten höchst fruchtbare Ansätze entwickelt
worden, die noch keineswegs überholt sind. In einer Hinsicht hinken sie der Zeit jedoch um
mindestens zehn Jahre hinterher. Die im Rahmen der Globalisierungsdebatte diskutierten
Probleme haben so gut wie keinen Eingang in die deutsche Sozialstrukturanalyse gefunden.
Ulrich Beck hat unlängst in der »Sozialen Welt« angemerkt – und damit nur wiederholt, was
er seit zehn Jahren anmahnt –, dass dieser Mangel im Grunde die deutsche Soziologie insge-
samt beeinträchtige (Beck/Lau 2005). Begriffe wie Transnationalität, Glokalisierung, Regio-
nalismus, Diaspora, Identitätspolitik, Transformation des Nationalstaats haben in den gängi-
gen deutschen Konzeptionen von Sozialstruktur keinen systematischen Stellenwert. Damit
nicht genug. Wie die deutsche Diskussion in theoretischer Hinsicht den Anschluss an inter-
nationale Debatten verloren hat, so ist sie in empirischer Hinsicht übermäßig beschränkt. Es
geht um Deutschland und Europa. Ohne den Einbezug anderer Kontinente, insbesondere
Asiens, ist man jedoch heutzutage nicht nur in der Wirtschaft abgekoppelt.

Im Folgenden möchte ich Bezüge zwischen unterschiedlichen Diskussionszusammenhän-
gen herstellen, um einen Beitrag zur soziologischen Begriffsarbeit, insbesondere zur Sozial-
strukturanalyse, zu leisten. Auf das kleine südostasiatische Land Laos habe ich Bourdieus
Soziologie, vor allem die Begrifflichkeit der »Feinen Unterschiede« (1982), und die Weiter-
entwicklung ihrer Motive in der deutschen Sozialstrukturanalyse angewandt (siehe Rehbein
2004). Für diesen Weg habe ich mich entschieden, weil mir das von Bourdieu und in seiner
Nachfolge entwickelte Instrumentarium sehr reflektiert, durchdacht und flexibel zu sein

1) Dieser Aufsatz basiert auf einem Vortrag, der im Oktober 2005 auf der Tagung der ÖGS in der Sek-
tion Kulturtheorie unter der Leitung von Gerhard Fröhlich gehalten wurde. Aus der dreistündigen
Diskussion habe ich viel gelernt. Ich danke allen Beteiligten für ihr Engagement und Durchhaltever-
mögen. Ferner danke ich zwei anonymen GutachterInnen, deren Kritik den Aufsatz zweifellos sehr
verbessert hat. 

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:10:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187


188 Boike Rehbein

schien. Es zeigte sich, dass das Instrumentarium nicht ohne Bezug auf die im vorangehenden
Absatz genannten, international diskutierten Begriffe angewandt werden kann, die im deut-
schen oder französischen Rahmen übertrieben modisch anmuten: Laos ist in jeder Hinsicht
heterogen, der Nationalstaat ist kaum ausgeprägt, Diasporen bilden das Rückgrat der Wirt-
schaft, koloniales Erbe und sozialistische Herrschaft prägen neben traditionalen Zusammen-
hängen die Sozialstruktur, Globalisierung und transnationale Verflechtung transformieren
die Gesellschaft. Mit anderen Worten, die Sozialstruktur von Laos sperrt sich gegen die ein-
heitliche Vorstellung von Gesellschaft, die in der deutschen Diskussion noch vorherrscht.

Nun möchte ich argumentieren, dass die laotischen Verhältnisse prinzipiell die Regel dar-
stellen und die mitteleuropäischen, die den Gegenstand der klassischen Soziologie bilden,
die Ausnahme. Dennoch meine ich nicht, dass man die Bestände der Soziologie aufgeben
müsste, wie es die internationalen Diskussionen nahe legen (siehe z.B. aus unterschiedlicher
Perspektive Frank 1998; Urry 2000). Ich möchte vielmehr am Beispiel von Laos zeigen, wie
man Bourdieus Soziologie modifizieren kann, um den Tendenzen der Globalisierung gerecht
zu werden, die Bourdieu erst in seinem letzten Lebensjahrzehnt zur Kenntnis genommen hat
(Rehbein 2006, S. 230ff). Da die deutsche Leserschaft mit Asien nur wenig vertraut sein
dürfte, werde ich zunächst einen Aufriss des allgemeinen asiatischen und des besonderen la-
otischen Rahmens liefern, um dann die Probleme zu skizzieren, die sich daraus für Bour-
dieus Ansatz ergeben. Abschließend werde ich einige Lösungsvorschläge für die Probleme
bieten. Ich werde argumentieren, dass unsere Vorstellung von Klassengesellschaften – Tota-
litäten, die von sozialen Kämpfen und sozialer Mobilität geprägt sind – nur für einen kleinen
historischen und geographischen Ausschnitt gilt. An ihrer Stelle möchte ich tentativ eine
Idee skizzieren, die methodologisch als konfigurationale Dialektik bezeichnet werden könnte
und theoretisch um die Begriffe von Arbeitsteilung, Sozialstruktur und Soziokultur kreist.

Laotische Verhältnisse

Dem gängigen Bild der mitteleuropäischen Soziologie zufolge lag die Welt im Tiefschlaf,
bis sie von der europäischen Modernisierung – Bürokratie, Kapitalismus, Rationalisierung,
Kontrollstaat und instrumenteller Vernunft – heimgesucht wurde: In Asien herrschten orien-
talische Despotien über Gesellschaften mit asiatischer Produktionsweise und Subsistenzwirt-
schaft (Marx); die asiatischen Gesellschaften waren unterentwickelt und hätten von sich aus
keine Dynamik erzeugt, weil ihnen die spezifischen Voraussetzungen Europas fehlten (We-
ber). Worin diese Voraussetzungen bestanden, war ein vorrangiger Gegenstand und Streit-
punkt der klassischen Soziologie. Über den zurückgebliebenen Charakter Asiens bis zur Mo-
derne ist man sich hingegen bis heute einig.

Zu Unrecht. Den historischen »Normalzustand« bildete während der letzten drei Jahrtau-
sende eine multizentrische Welt, in der asiatische Gesellschaften ein leichtes ökonomisches
und politisches Übergewicht besaßen (Nederveen Pieterse 2007). Der Schwerpunkt des über-
regionalen Handels lag stets in Asien (Frank 1998; Pomeranz 2000). Die beiden Aufstiegs-
phasen Europas in der Antike und der Neuzeit bedienten sich dieses Handels und wären un-
abhängig von ihm kaum möglich gewesen. Vor der Antike bündelten sich die Zentren der
Welt im Vorderen Orient und in Ägypten. Nach dem Zerfall des Römischen Reiches verla-
gerten sie sich in das Dreieck zwischen arabischer Halbinsel, China und Indien. Das Dreieck
bildete mindestens bis 1750 den Kern des Welthandels, wobei sich China rasch zur stärksten
Macht entwickelte (Pomeranz 2000). Adam Smith wusste noch, dass Chinas Reichtum den
Europas deutlich überstieg. Bis 1750 hatte China ein höheres Pro-Kopf-Einkommen als Eng-
land, bis 1850 ein größeres Bruttosozialprodukt und bis 1860 einen größeren Anteil an der
Weltproduktion (Hobson 2004, S. 73ff). Dieser lag 1750 noch bei 33 Prozent und war damit
größer als der Anteil der Vereinigten Staaten an der Weltproduktion der 1990er Jahre (ebd.).

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:10:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187


Globalisierung, Soziokulturen und Sozialstruktur 189

Es ist bekannt, dass die Erfindungen, die Francis Bacon für die drei größten der Menschheit
hielt, zuerst in China gemacht wurden, nämlich der Buchdruck, das Schießpulver und der
Kompass. Weniger bekannt ist, dass China schon vor unserer Zeitrechnung Gusseisen produ-
zierte und im 2. Jahrhundert Stahl.2 Papiergeld, Einkommensteuern und landwirtschaftliche
Subventionen gab es mindestens seit dem 13. Jahrhundert (Franke/Trauzettel 1971, S. 194).

China war in unserer Zeitrechnung bis zur industriellen Revolution in Europa zweifellos
die wirtschaftlich bedeutendste Macht. Aber auch Indien und Südostasien hatten ungefähr
die wirtschaftliche Bedeutung, die sie heute zurückgewinnen. Indischer Stahl war bis ins 19.
Jahrhundert besser und billiger als der englische, die indischen Textilien wurden als Massen-
ware in die gesamte östliche Halbkugel verschifft, das Finanzwesen war in Indien – und üb-
rigens auch in Japan – entwickelter als in Europa (Hobson 2004, S. 82ff). Indien und China
bezogen ihre Rohstoffe zu einem großen Teil aus Südostasien. Marco Polo behauptete, dass
auf jedes italienische Schiff im Hafen von Alexandria 100 chinesische Schiffe in den Häfen
Südostasiens kämen. Die Rohstoffe – vor allem Gewürze – wurden in Südostasien nicht ein-
fach gesammelt, sondern für den Markt an- und abgebaut (Reid 1993).3 Sie wurden nach
China, Japan, Indien, Arabien und ab der europäischen Neuzeit auch nach Europa verschifft.

Der Handel war multizentrisch. Die Europäer stiegen erst spät in ihn ein. Sie konnten sich
den Bedarf Asiens nach Silber zunutze machen, das sie aus Süd- und Mittelamerika nach
Asien brachten, um es dort gegen Waren einzutauschen. Ein beträchtlicher Teil des Silbers
gelangte nach Südostasien. In der Blüte des 17. Jahrhunderts waren die Exporte Südostasiens
nach Europa insgesamt rund 120 Tonnen Silber jährlich wert (Reid 1993, S. 24f). Der dann
folgende Aufstieg des europäischen Handels, der in Südostasien eine Monopolstellung er-
rang, korrespondierte mit einer relativen Schwäche Chinas und Südostasiens. Europa rückte
nun ins Zentrum der Welt. Der Aufstieg Japans und der Vereinigten Staaten hat die europäi-
sche Vorherrschaft im 20. Jahrhundert bereits relativiert, in den letzten Jahrzehnten gesellten
sich immer mehr asiatische Länder hinzu. Die multizentrische Welt kehrt zurück.

Im Gefüge Asiens spielte das Gebiet von Laos seit jeher eine geringe Rolle. Es war jedoch
stets Bestandteil des Handelsnetzes und hatte in mehreren historischen Phasen politische
Macht und kulturelle Bedeutung. Der heutige Staat Laos bedeckt rund 240 000 Quadratkilo-
meter. Seine wechselvolle Geschichte ist mit der zahlreicher Nachbarländer verwoben. Der
Staat hat keinen Zugang zum Meer, ist sehr dünn besiedelt und verfügt über eine sehr schwa-
che Infrastruktur. Am Mekong, der teilweise die Grenze zu Thailand bildet, liegen die Zen-
tren der Bevölkerung und der Entwicklung, während der Rest des Landes bergig und sehr
dünn besiedelt ist. Laos war und ist von der Landwirtschaft geprägt. Fast alle LaotInnen sind
als Bauern aufgewachsen und betreiben für ihren Lebensunterhalt immer noch in irgendeiner
Form Landwirtschaft. Bis zu 80 Prozent der Menschen arbeiten im landwirtschaftlichen Be-
reich und liefern bis zu 60 Prozent des Bruttosozialprodukts. Das Bruttosozialprodukt betrug
um die Jahrtausendwende 1,2 Milliarden Dollar pro Jahr, kaum mehr als 300 Dollar pro
Kopf (National Statistical Centre 2000, S. 33). 2002 hatten über 97 Prozent der Unternehmen
im produzierenden Sektor weniger als 10 MitarbeiterInnen (National Statistical Centre 2003,
S. 58). Fast alle im Land verkauften Waren werden im Ausland produziert.

Die Bevölkerungszahl von Laos beträgt knapp sechs Millionen bei einer jährlichen
Wachstumsrate von 2,8 Prozent (National Statistical Centre 2003, S. 23, 26). Die Bevölke-
rung setzt sich aus 70-120 ethnolinguistischen Gruppen zusammen, die größtenteils während

2) 1078 wurde in China bereits mehr Stahl erzeugt als 1700 in ganz Europa (Hobson 2004: 51f).
3) Bekanntlich ist die Produktion für den Markt eines der Hauptziele der ländlichen Entwicklungszu-

sammenarbeit. Aus deren Perspektive sind die Bauern Südostasien – scheinbar seit jeher – hoffnungs-
los unterentwickelt.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:10:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187


190 Boike Rehbein

der letzten Jahrhunderte in Wellen einwanderten und fünf großen Familien zuzuordnen
sind.4 Die Lao werden zur Familie der Tai-Kadai gezählt und stellen etwa die Hälfte der Ge-
samtbevölkerung (Atlas of Laos 2000, S. 33). Sie siedeln fast ausschließlich in Kleinstädten
und Dörfern entlang der Flussläufe, sind also in einem Großteil des bergigen Landes kaum
zu finden.5 In den meisten Gebieten stehen die ethnischen Gruppen in einem hierarchischen
Verhältnis zueinander, wobei die Lao die herrschende Ethnie sind. Man kann jedoch keine
klare ethnische Schichtung beobachten, weil alle Ethnien (die Lao eingeschlossen) ihr demo-
graphisches Schwergewicht außerhalb des laotischen Nationalstaats haben, das Gebiet von
Laos sehr unregelmäßig besiedeln und in unterschiedlichem Maße in den Nationalstaat inte-
griert sind. Leider habe ich die allergrößte Mehrheit der ethnischen Gruppen und die Bezie-
hungen zwischen den Ethnien während meiner Feldforschungen zwischen 1994 und 2004
kaum erforscht, weil ich nur Tai-Sprachen beherrsche.

Bis in die Gegenwart hinein lebten die meisten Bewohner von Laos in Dörfern und betrieben
Subsistenzwirtschaft (zum Folgenden siehe Rehbein 2007). Die Dörfer wechselten – infolge
veränderter Lebensbedingungen – oft ihren Standort. Erst im Zusammenhang mit dem Ausbau
des Nationalstaats werden sie dauerhaft in größere politische Gebilde integriert. Diese Integrati-
on ist noch nicht abgeschlossen. Daher ist die dörfliche Sozialstruktur weiterhin ein grundlegen-
des und bis zu einem gewissen Grad eigenständiges Element einer »Sozialstruktur von Laos«.
Die dörfliche Sozialstruktur bestimmt sich im Wesentlichen durch Verwandtschaftsverhältnis-
se, in erster Linie Alter und Geschlecht: Die jeweils ältere und die männliche Person steht sozial
höher und hat bessere Handlungsmöglichkeiten.6 Die Sozialstruktur ist hierarchisch und kaum
veränderlich. Schon die Vorstellung sozialer Mobilität ist in einer Verwandtschaftsstruktur irre-
führend. Dorfbewohner konkurrieren nicht um Status oder Reichtum, sondern versuchen ge-
meinsam den Lebensunterhalt zu sichern, dessen Verteilungsbedingungen sich nach der Sozial-
struktur richten. Ich möchte daher von einer personalen Sozialstruktur sprechen, um die
Bindung sozialer Handlungsmöglichkeiten an das Individuum zum Ausdruck zu bringen.

Zwischen Dörfern verschiedener Ethnien bestanden seit Menschengedenken Austauschbe-
ziehungen. Mit der Sesshaftwerdung ging sie auch mit einer sozialen Ungleichheit einher,
die ich als intersoziale Struktur bezeichnen möchte. Die sesshaften Dörfer befanden sich an
Rohstoffquellen und infrastrukturellen Knotenpunkten und waren den nomadischen Gruppen
überlegen. Zu dieser Ungleichheit gesellte sich später die Asymmetrie zwischen Tal- und
Bergbewohnern (Leach 1970). Jene hatten weitaus bessere Chancen für eine ökonomische
Akkumulation und die Ausbildung von Märkten.

4) Laurent Chazée (1995) hat rund 140 Gruppen ermittelt, von denen Joachim Schlesinger (2002) einige
als identisch erwiesen hat.

5) In zahlreichen Bergtälern leben andere Tai, die etwa 10 Prozent der Bevölkerung stellen. Die Familie
der Mon-Khmer umfasst rund 20 Prozent der Bevölkerung und besiedelt vor allem die Berghänge.
Auf den Bergrücken leben Miao-Yao und Tibeto-Birmanen, die insgesamt etwa 10 Prozent der Be-
völkerung ausmachen. Hinzu kommen Chinesen, Vietnamesen und Inder, die den städtischen Handel
dominieren.

6) Die Bewohner abgelegener Dörfer sind tatsächlich zum überwiegenden Teil miteinander verwandt,
in Stichproben zu 70 bis 100 Prozent (Potter 1976, S. 35; Rehbein 2004, S. 34ff). In einem der Gut-
achten zum vorliegenden Aufsatz wurde angemerkt, die dörfliche Verwandtschaft könne von den Be-
teiligten manipuliert werden und sei großenteils erst durch die Kolonialpolitik geschaffen worden.
Beide Anmerkungen treffen zu. Allerdings beziehen sie sich eher auf das Verhältnis von Lineages
und Clans zueinander, nicht auf die Struktur in (kleinen) Dörfern, in der die Alters- und Geschlech-
terordnung ganz klar ist. Das gilt für alle erforschten ethnischen Gruppen und für die vorkoloniale
Zeit (siehe beispielsweise Bourlet 1906; Higham 1989; Tomforde 2006; Sprenger 2006). Die Ord-
nung spiegelt sich in den Anredeformen wider, die ein genaues System von Über- und Unterordnung
bilden (Rehbein 2004 für die Lao; Sprenger 2006, S. 58ff, für die Rmeet; Tomforde 2006, S. 191ff,
für die Hmong).

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:10:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187


Globalisierung, Soziokulturen und Sozialstruktur 191

Wie in Mitteleuropa entwickelten sich in Südostasien Marktplätze zu Städten mit einem
Herrscherhaus. Dörfer, die infrastrukturell gut erreichbar waren, wurden je nach Machtfülle
der Herrscher in die politische Struktur der Stadt integriert. Kleinere Städte konnten ihre
Macht über das Umland ausdehnen, wurden aber selbst teilweise von größeren Städten und
letztlich von Fürsten oder gar Kaisern abhängig (Lieberman 2003, S. 31f). Die Herrschaft
beruhte auf persönlichen Bindungen zwischen den städtischen Herrschern, nicht auf territori-
alen oder konstitutionellen Kriterien. Loyalitäten wechselten mit den Kräfteverhältnissen
und Bedingungen, waren nicht an ethnische oder kulturelle Zugehörigkeit gebunden und wa-
ren relativ locker. Man kann sie mit Oliver Wolters als mandala, als konzentrische Kreise
der Macht, bezeichnen (Wolters 1999; ähnlich Tambiah 1976). Die innere Struktur des man-
dala ähnelte der Verwandtschaftsbeziehung, zumeist aber waren die Beteiligten nicht mitein-
ander verwandt und konnten die Beziehung jederzeit verlassen. Die Loyalitätsbeziehung
zwischen Über- und Untergeordnetem hat Ernst Boesch im Anschluss an Max Weber als Pa-
trimonialismus charakterisiert (Boesch 1970). Die patrimonialen Beziehungen bestimmten
die städtische Sozialstruktur, die verwandtschaftlichen die ländliche, ohne immer ganz klar
voneinander abgrenzbar zu sein. Daneben existierte der buddhistische Orden, der teilweise in
die genannten Strukturen integriert war, teilweise eine Art Parallelgesellschaft bildete (siehe
Abbildung 1). Die im Wald und im Bergland lebenden ethnischen Gruppen waren in die
Strukturen kaum oder gar nicht eingegliedert. Die patrimoniale Struktur ist ein Typus der
stratifizierten Sozialstruktur und keine Klassengesellschaft.

Abbildung 1: Mandala-Struktur

Die städtischen Zentren sind seit langem in transregionale Zusammenhänge eingegliedert.
Bereits vor unserer Zeitrechnung verbanden Handelsketten das Gebiet des heutigen Laos mit
Indien und China (Higham 1989). Lange vor der Kolonialzeit hatte sich in Asien ein Handel
entwickelt, in dem Südostasien Rohstoffe für ferne Märkte an- und abbaute (siehe oben).
Das Volumen des Handels überstieg bis in die Neuzeit deutlich das des mitteleuropäischen
Lokal- und Fernhandels (Reid 1993). Zwischen dem 14. und 16. Jahrhundert nahm die Inte-
gration in wirtschaftlicher und politischer Hinsicht zu, um dann aus verschiedenen Gründen
wieder nachzulassen (Lieberman 2003). In die Phase nachlassender Integration in Asien fällt
die europäische Expansion, die es allerdings erst im 19. Jahrhundert mit Chinas Macht auf-
nehmen konnte. In dieser Zeit erreichte die Expansion auch Laos, das unter französische Ko-
lonialherrschaft geriet. In der Region existierten zahlreiche Fürstentümer und Provinzen, die
zu Thailand (damals Siam) und Vietnam in patrimonialen Beziehungen standen. Frankreich
besetzte 1893 einige der laotischen Fürstentümer und verband sie zu einem Nationalstaat mit
dem Namen »Laos«.

                                                                                             Hof      (Patrimonialismus) 

Buddh. Orden 

                                                                                                              Stadt 

                                                                                                             (Patrimonialismus)

                                                                                             Dorf (Verwandtschaft) 

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:10:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187


192 Boike Rehbein

Die Franzosen hatten nicht die Ressourcen, um das bergige und dünn besiedelte Laos mit
rund einer halben Million Einwohnern wirtschaftlich nutzbar zu machen, und beschränkten
sich auf die Verwaltung der Zentren, ohne viel für die Entwicklung zu tun. Sie integrierten
jedoch einen Großteil der abgelegenen Regionen in ihr Fiskalsystem, schufen ein städtisches
Dienstleistungs-, Gesundheits- und Bildungswesen und förderten den von Vietnamesen und
Chinesen dominierten Handel (Gay 1995). In dieser Zeit kann man den Ansatz einer Klas-
sengesellschaft in Laos erblicken, der jedoch nur einen geringen Prozentsatz der Bevölke-
rung erreichte. Eine kleine Gruppe westlich ausgebildeter Intellektueller entstand, die in
Zusammenarbeit mit vietnamesischen Intellektuellen eine nationalistisch orientierte Befrei-
ungsbewegung bildeten. Die Bewegung wurde (unter anderem wegen der exzessiven militä-
rischen Gewalt der Franzosen und ihrer Nachfolger im Kalten Krieg, der Amerikaner)
radikalisiert, so dass letztlich 1975 Südvietnam, Kambodscha und Laos unter sozialistische
Herrschaft gerieten.

Nach der sozialistischen Machtübernahme verließen die meisten chinesischen und vietna-
mesischen Kaufleute, Adlige, ausgebildete Stadtbürger und Leute, die auf Seiten der Ameri-
kaner operiert hatten, das Land. Mit Hilfe der Sowjetunion versuchte die laotische Führung,
ein kaum integriertes, teilweise zerbombtes und nun wieder fast ausschließlich von Subsis-
tenzbauern bewohntes Gebiet ohne Infrastruktur in einen sozialistischen Agrarstaat zu ver-
wandeln (Evans 1990). Der Versuch misslang, unter anderem weil sich die Sowjetunion
schon 1986 aus Südostasien zurückzog. Immerhin aber war Laos nun ein durch die sozialisti-
sche Partei integrierter Nationalstaat. Formal also bot es nun den Rahmen für eine Untersu-
chung nach dem Vorbild der »Feinen Unterschiede« (Rehbein 2004).

Der integrierte Staat Laos war allerdings immer noch keine Klassengesellschaft (Evans
1990). Erstens bestand seine Bevölkerung zum allergrößten Teil aus Subsistenzbauern.
Zweitens suchte die sozialistische Partei bestehende Ungleichheiten durch möglichst egalitä-
re Strukturen zu ersetzen. Drittens war die einzig legitime nicht-egalitäre Struktur die sozia-
listische Partei, die alle anderen Formen der Sozialstruktur überlagerte. Die nationale Inte-
gration führte auch nicht zu einer Gliederung der Gesellschaft in ethnisch, geographisch oder
kulturell voneinander abgrenzbare Klassen. Es fehlte eine soziale, kulturelle, geographische
und ethnische Einheit innerhalb des Nationalstaats Laos, hingegen bestanden regionale Zu-
sammenhänge und lokale Sozialstrukturen fort und wurden von einer umfassenden politi-
schen Struktur überwölbt.

Die Etappen der laotischen Geschichte verweisen auf unterschiedliche Sozialstrukturen
und theoretische Probleme. Strukturen und Probleme bestehen heute noch fort. Die hierar-
chisch strukturierte Dorfgemeinschaft kennt keine Kämpfe um eine soziale Verbesserung.
Die sodann entstehenden größeren politischen Gebilde mit Städten als Zentren kennen darü-
ber hinaus keine Einheit und keine Grenze. Sie sind ethnisch, kulturell und geographisch am
ehesten mit einem mehrschichtigen Mosaik zu vergleichen. Die Kolonialherrschaft schuf
Grenzen, aber keine Einheit. Das gelang erst der sozialistischen Regierung, die wiederum die
Beseitigung der ohnehin geringen Klassengegensätze anstrebte. Hierzu gesellen sich seit
rund 20 Jahren die Tendenzen der gegenwärtigen Globalisierung. Seit 1986 wird in Laos un-
ter Beibehaltung der sozialistischen Staatsform die Marktwirtschaft eingeführt, ähnlich wie
in China und Vietnam (Rehbein 2004, S. 101ff). Die laotische Regierung wird dabei zuneh-
mend von internationalen und regionalen Institutionen beraten. Sie wandelt sich von einer
totalen Institution des sozialistischen Umbaus zu einem Wirtschaftsmanipulator nach westli-
chem Vorbild. Seit Anfang 1986 ist sie damit beschäftigt, sich das Modell der Marktwirt-
schaft anzueignen und umzusetzen. Hierbei stehen ihr die ausländischen Institutionen zur
Seite. Buchstäblich nach dem Lehrbuch wird in Laos alles aus der Retorte gezaubert, was
nach heutigem Wissen zum Funktionieren einer Volkswirtschaft erforderlich ist. UN-Berater
schufen eine Verfassung und zahlreiche Gesetzeskorpora, die internationalen Banken organi-

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:10:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187


Globalisierung, Soziokulturen und Sozialstruktur 193

sieren das Finanzwesen, die Entwicklungshilfe restrukturiert das Sozialwesen usw. Bürokra-
tie und Regierung orientieren sich am Modell, das ihnen der Westen präsentiert, und bewer-
ten die Entwicklung fast ausschließlich nach Zahlen. Die Bürokratie brachten schon die
Franzosen nach Laos, aber ohne sie über die Städte hinaus auszuweiten.7 Die sozialistische
Führung verfolgte ebenfalls ein bürokratisches Programm, das für die Subsistenzbauern je-
doch kulturell und materiell nicht umsetzbar war (Evans 1990). Seit 1986 kommt die büro-
kratische Kultur in Verbindung mit internationalem Kapital, internationalen Organisationen,
Banken und BeraterInnen.

Die Zusammenarbeit internationaler Kräfte und nationaler Institutionen bei der Moderni-
sierung ist historisch neu. Ohne das Ende des Ost-West-Konflikts wäre sie wahrscheinlich
nicht möglich gewesen. Es scheint, als könne die Modernisierung unter den Bedingungen
der Globalisierung weitaus besser bewerkstelligt werden als im Kolonialismus und Postkolo-
nialismus. Die internationale Gemeinschaft liefert die technischen, finanziellen und konzep-
tionellen Mittel, die laotische Regierung setzt die notwendigen Schritte der Modernisierung
in die Praxis um. Die Einführung der Marktwirtschaft hat eine ungleichzeitig entwickelte
Gesellschaft zur Folge, ähnlich der algerischen, die Bourdieu in den Fünfzigerjahren unter-
sucht hat.8 Man kann allerdings nicht sagen, dass es in Laos mehrere Gesellschaften oder
eine duale Gesellschaft gäbe, wie Bourdieu das für Algerien konstatiert hat (vgl. die Diskus-
sionen in Evers 1973). Es gibt aber auch keine völlige Ausdifferenzierung der Gesellschaft
in Funktionssysteme und keine einheitliche Sozialstruktur innerhalb der Grenzen eines Nati-
onalstaats. Vielmehr überlagern sich mehrere Arten von Strukturen, denen Individuen nicht
eindeutig zugeordnet werden können: Verwandtschaft, Patrimonialismus, Sozialismus und
Marktwirtschaft sowie damit verwobene Kulturen. Diese Befunde muss eine Sozialstruktura-
nalyse wenigstens ansatzweise erhellen können.

Bourdieusche Analysen

Wie analysiert man die Befunde nun mit Bourdieu? Es ist klar, im Anschluss an »Die feinen
Unterschiede« sucht man nach Gruppen, die über ein ähnliches Kapital und einen ähnlichen
Habitus verfügen. Die Unterschiede zwischen ihnen lassen sich in einem »sozialen Raum«
abbilden (Bourdieu 1982, S. 212f), in dem die Gruppen sich systematisch voneinander abhe-
ben. Die Unterschiede zwischen ihnen sind in allen Bereichen und Hinsichten ähnlich, nach
Bourdieu sind sie »homolog« (ebd., S. 211). Die Homologie der Relationen zwischen den
Gruppen in allen Bereichen ermöglicht die Konstruktion einer einheitlichen Sozialstruktur,
eben des sozialen Raums. Da ich diese Konzeption bereits ausführlich kritisiert habe (Reh-
bein 2003), gebe ich im Folgenden nur einige Kernpunkte der Kritik wieder. Die Kritik stützt
sich auf die Fallstudie von Laos, zielt jedoch auf eine allgemeinere Gültigkeit, als es am Bei-
spiel des mitteleuropäischen Nationalstaats entwickelte Modelle tun.

7) Ob man nun von Kontrollgesellschaft (Foucault), instrumenteller Vernunft (Horkheimer, Adorno),
System bzw. Szientismus (Habermas) oder Bürokratie bzw. Zweckrationalität (Weber) spricht, spielt
in diesem Zusammenhang keine Rolle, obwohl am Ende das Verständnis von Moderne davon ab-
hängt, wie man das mit diesen Termini bezeichnete Phänomen im sozialen Prozess verortet und be-
grifflich fasst.

8) Das Beispiel Algeriens lässt sich trotz vieler Parallelen nicht auf Laos übertragen, insbesondere aus
kulturellen und historischen Gründen. In Algerien hatte es Bourdieu mit einer männlich dominierten
Gesellschaft zu tun, in der die Sozialstruktur zu einem Gutteil durch Kämpfe um Ehre bestimmt wur-
de. In laotischen Dorfgemeinschaften ist die Aufgabenverteilung unter den Geschlechtern reziprok.
Da die Relationen durch die Verwandtschaft bestimmt sind, kann an der Sozialstruktur nicht gerüttelt
werden. Es gibt zwar auch eine Differenzierung nach Ehre, aber sie überlagert die grundlegende
Struktur nur und verdrängt sie nicht.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:10:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187


194 Boike Rehbein

In späteren Schriften konstruiert Bourdieu nicht mehr die gesamte Sozialstruktur, sondern
beschränkt sich auf Bereiche der Gesellschaft, denen er eine jeweils eigene Logik – eigene
Spielregeln, besondere Ziele und unterschiedliche Anforderungen – zuschreibt. Die Bereiche
nennt er »Felder«. Auch in Laos lassen sich Felder unterscheiden. Ein Blick auf zwei wichti-
ge Felder zeigt, dass ihre Struktur und Logik verschieden und nicht aufeinander reduzierbar
sind (siehe Schaubilder 2 und 3).

Abbildung 2: Das ökonomische Feld in Laos

Abbildung 3: Das politische Feld in Laos

Zunächst sind die Unterschiede zwischen den Gruppen auf beiden Feldern nicht homolog.
Sie lassen sich nicht in einen sozialen Raum einzeichnen. Das politische Feld ist mit der so-
zialistischen Partei im Wesentlichen identisch. Wenn man es mit dem ökonomischen Feld

                          Militärische Elite

Parteielite                                               Erfolgreiche Unternehmer             Reiche Rückkehrer 

                                    Hohe Bürokratie, Unternehmer                              Exilanten 

                             Professoren, Angestellte, Personal der Organisationen, Geschäftsleute 

                                                                                                  Zurückgekehrte Gastarbeiter 

                                                                  Kleinhändler und -unternehmer, Arbeiter

                                                                                      Bauern (70 % der Bevölkerung) 

                                                                                                     Arbeitslose             Bettler

                                                                                                                          

Kulturen: Patrimonialismus, Nehmerkultur, Marktwirtschaft, Verwandtschaft 

(Rechts nach links: steigender pol. Einfluss; unten nach oben: steigende Position auf ökon. Feld)

Parteielite                                                        ASEAN, UNO 

Militärische Elite                                              Provinzgouverneure 

                                    Hohe Bürokratie            Int. Banken und Institutionen 

           Loyale Parteimitglieder in Führungspositionen                                Hilfsorganisationen 

                                                       Mittlere Bürokratie 

                                                                                                     

                                              Parteivertreter 

Dorfchefs 

                                                                                Bevölkerung 

Kulturen: Patrimonialismus, Bürokratie, Egalitarismus 

(Rechts nach links: steigender Einfluss; unten nach oben: steigende Position auf pol. Feld)

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:10:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187


Globalisierung, Soziokulturen und Sozialstruktur 195

vergleicht, sieht man, dass sie nicht homolog sind. Beispielsweise haben mittlere Kader, Of-
fiziere und Beamte eine höhere Position auf dem politischen Feld, verdienen aber nur durch-
schnittlich 30 Dollar im Monat.9 Sie können zwar ihr politisches Kapital nutzen (etwa für
Korruption), aber ihre politisch hohe Position führt nicht automatisch zu einer hohen ökono-
mischen Position. Dagegen sind Rückkehrer aus dem alten Adel politisch diskreditiert und
erlangen unmöglich Zugang zur Führung, verfügen aber zumeist über beträchtliche ökono-
mische Ressourcen und über marktwirtschaftliches Knowhow. Kurz gesagt, die Felder haben
unterschiedliche Sozialstrukturen.

Darüber hinaus lassen sich auf und zwischen den Feldern mehrere Kulturen unterscheiden.
Man wäre versucht, in Anlehnung an »Die feinen Unterschiede« den Positionen auf den Fel-
dern bestimmte Lebensstile und Habitus im Sinne von Kulturen zuzuordnen. Es ergäben sich
dann Regionen auf den Feldern, die bestimmten Kulturen entsprechen und gleichsam Ver-
dichtungen von Feldkräften darstellen. Kulturen dieser Art sind in die Schaubilder 2 und 3
eingezeichnet. Leider lassen sich die Zuordnungen empirisch nicht bestätigen. Positionen
und Kulturen sind nicht identisch – oder nach Bourdieu: Der Raum der Lebensstile ist nicht
mit dem Raum der sozialen Positionen homolog (vgl. Bourdieu 1982, S. 174f, 332f). Alles
deutet darauf hin, dass der Zusammenhang von Kultur (oder »Lebensstilen«) und Sozial-
struktur (oder »sozialen Positionen«) in mehreren Dimensionen zu betrachten ist. Der Le-
bensstil bestimmt sich in Laos nicht allein durch die soziale Position oder die Verfügung
über Kapital, weil die Ungleichzeitigkeit der Gesellschaft verwandtschaftliche, patrimoniale
und sozialistische Strukturen neben und unter den modernisierten Feldern fortbestehen
lässt.10 Es ist schwierig, die Ungleichzeitigkeit mit Bourdieus Modell zu erfassen.

Betrachtet man vor diesem Hintergrund noch einmal das Feld der Wirtschaft, so wird
rasch deutlich, dass es sich gar nicht um ein einheitliches Feld handelt und die meisten La-
otInnen entweder gar nicht oder nicht auf marktwirtschaftliche Weise an ihm teilhaben. Es
ist daher problematisch, ihnen auf dem Feld eine Position zuzuweisen und verschiedene Kul-
turen auf dem Feld zu unterscheiden. Eher gibt es verschiedene Unterfelder der Wirtschaft
mit eigenen Kulturen und Strukturen. Sie können annäherungsweise wie in Tabelle 1 unter-
schieden werden. Dabei werden durchaus herrschende und beherrschte Gruppen und Kultu-
ren sichtbar, die ich in Anlehnung an Immanuel Wallerstein (1983) in Zentrum, Semiperi-
pherie und Peripherie unterteilen möchte. Die Einteilung verstehe ich im Gegensatz zu
Wallerstein nicht territorial. Die Peripherie findet sich – in Gestalt von Subsistenzbauern und
Obdachlosen – auch im Zentrum wieder, und es gibt reiche Unternehmer, die an der vietna-
mesischen oder chinesischen Grenze, also an der äußersten Peripherie, leben. Das entspricht
im Übrigen der heutigen globalen Wirklichkeit.

9) Eine Nudelsuppe auf dem Markt kostet 50 Cents, Lebenshaltungskosten einer Familie betragen in der
Stadt mindestens 100 Dollar.

10) So können zwei Bauern über dieselbe Menge, Zusammensetzung und Geschichte von Kapital verfü-
gen und dennoch ganz unterschiedliche Lebensstile haben, wenn der eine von ihnen an einem güns-
tigen Verkehrsweg lebt, in ein Entwicklungshilfeprojekt eingebunden wird oder im westlichen
Ausland arbeitende Verwandte hat. Im Gegenzug ist es möglich, dass dieser Bauer in seinem Habitus
einem wohlhabenden Mitglied des Politbüros ähnelt, wenn beide als Bauern aufgewachsen sind und
im Bürgerkrieg gemeinsam auf der Seite der Sozialisten gekämpft haben.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:10:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187


196 Boike Rehbein

Tabelle 1: Positionen und Kulturen auf dem ökonomischen Feld mit ungefähren Bevölke-
rungsanteilen (Rehbein 2004: 262)

Bourdieus einheitliches Modell des sozialen Raums ist im Fall von Laos bezüglich der in-
neren Struktur zu revidieren. Die klare Zuordnung von sozialer Position, Kapital, Lebensstil
und Habitus ist nicht möglich. Nun scheint mir auch Prinzip zweifelhaft, das Bourdieu der
sozialen Dynamik und Struktur unterlegt (Rehbein 2006, S. 101ff). Er behauptet, jedem Han-
deln liege ein Interesse zugrunde. Diese Behauptung könnte man fast als Tautologie deuten.
Bourdieu bestimmt das Interesse dann allerdings weiter als Streben nach Verbesserung der
sozialen Position – oder auch nach Vermehrung von Kapital. Das ist in laotischen Dörfern
kaum plausibel. Man müsste wie im Fall der ptolemäischen Astronomie Bourdieus Theorie
um so viele Zusatzannahmen ergänzen und den Begriff des Strebens nach sozialer Verbesse-
rung so erweitern, dass er seinen Gehalt verlöre. Denn Merkmale wie Geschlecht und Alter
kann man nicht verändern – zumindest nicht in einem laotischen Dorf, und schon gar nicht in
ihrer Relation und Bewertung. Ebenso verzerrend wäre es, die Wirtschaftskultur der Subsis-
tenzbauern als Streben nach Vermehrung deuten zu wollen. Das hat Bourdieu selber am Bei-
spiel der algerischen Bauern herausgearbeitet (Bourdieu 2000). Ihm ging es letztlich um sozi-
ale Ungleichheit in modernen Gesellschaften. Vor diesem Hintergrund fasste er die Felder als
Felder von Kämpfen auf, für die die Teilnehmer unterschiedlich gerüstet sind. Er hat das für
Kernbereiche moderner Gesellschaften überzeugend aufgewiesen. Ich glaube aber, dass sich
weder laotische Dorfgemeinschaften noch alle Bereiche moderner Gesellschaften als Kämpfe
interpretieren lassen. Vielmehr funktionieren manche Felder als Kämpfe, andere nicht.

Ein sozialer Raum ist noch aus einem weiteren Grund für Laos keine angemessene Analy-
seeinheit. Beck (1997) hat die nationalstaatliche Konzeption von Sozialstruktur als »Contai-
ner-Modell« der Gesellschaft bezeichnet (siehe auch Taylor 1995, S. 334). Wir stellen uns
die Sozialstruktur immer noch wie einen geschlossenen Behälter vor, in dem jedes Individu-
um genau einen Ort hat. Im Innern möchte ich dieses Modell im Anschluss an den späten
Bourdieu in eine Vielzahl nicht homologer Felder auflösen. Aber auch die Wände des Con-
tainers werden zunehmend porös.11 Auf dem ökonomischen Feld in Laos lassen sich mehre-
re Akteure beobachten, die geographisch nicht in den Nationalstaat Laos gehören. Oben
wurde bereits erläutert, dass die laotische Gesellschaft bis zu den Franzosen keine Grenzen

Zentrum Semiperipherie Peripherie

Marktwirtschaft Erfolgreiche
Unternehmer,
Rückkehrer aus der
alten Elite
0,5 % der erwerbs-
tätigen Bevölkerung

Berufstätige mit
wirtsch. oder techn.
Ausbildung unter
30 Jahre
3 %

Lohnarbeiter in
Großunternehmen
und neuen Dienst-
leistungen unter
30 Jahre
2 %

Nehmerkultur Elite
0,5 %

Angestellte bei ausl.
Organisationen;
Menschen mit Zugang
zu ausländ. Geld
3 %

Bettler,
Arbeiter im
Tourismus
3 %

Patrimonialismus Führende Bürokratie,
mittlere Unternehmer
3 %

Kleinstunternehmer
3 %

Informell
Beschäftigte
6 %

Gelegenheitshandeln Kleinhändler
4 %

Subsistenzethik Subsistenzbauern
66 %

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:10:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187


Globalisierung, Soziokulturen und Sozialstruktur 197

hatte. Erst nach 1975 entstand in Laos ein integrierter Nationalstaat mit den typischen Insti-
tutionen wie staatlichem Bildungswesen, Staatssprache, nationalen Symbolen, eigener Ver-
waltung und politischer Souveränität. Seit 1986 gerät der Nationalstaat schon wieder von
außen unter Druck. Einerseits wird er, wie Rudolf Stichweh (2000) postuliert hat, standardi-
siert, also gefestigt. Andererseits – und damit zusammenhängend – muss er sich für transna-
tionale und internationale Akteure öffnen. Internationale Organisationen und Banken,
ausländisches Kapital, ExillaotInnen in der ganzen Welt, GastarbeiterInnen und grenzüber-
greifende Kommunikation sind ein integraler Bestandteil der laotischen Wirtschaft und Kul-
tur. Jeder Versuch, die laotische Sozialstruktur unabhängig von ihnen zu konstruieren, kann
nur dürftige Ergebnisse zeitigen.

Zusammenfassend ergeben sich mindestens folgende Probleme für Bourdieus Ansatz. 1.
Felder entsprechen nicht unbedingt den Grenzen des Nationalstaats und sind nicht unbedingt
homolog. 2. Auf Feldern lassen sich nicht einheitlich Machtstrukturen und Kulturen abbil-
den. In Laos gibt es mindestens folgende Strukturen, die größtenteils aus früheren Zeiten
fortbestehen, sich überlagern und wechselseitig durchdringen: Dörfer, alte Eliten, sozialisti-
sche Partei und transnationale Zusammenhänge. Daneben könnte man noch die Ethnien un-
terscheiden, zumindest bis vor wenigen Jahren. 3. Jede der Strukturen ist mit einer eigenen
Kultur verbunden. In Laos ist das Dorf mit Subsistenzethik, die alte Elite mit Patrimonialis-
mus, die Partei mit einer Mischung aus Egalitarismus, Bürokratie und Patrimonialismus ver-
knüpft und die transnationalen Zusammenhänge sind mit Bürokratie und Kapitalismus ver-
woben. 4. Die Strukturen haben auf unterschiedlichen Feldern einen unterschiedlichen
Stellenwert. Beispielsweise beherrschen transnationale Zusammenhänge das ökonomische
Feld, während die Partei das politische Feld beherrscht. 5. Das Container-Modell hat ausge-
dient.

Globalisierte Konsequenzen

Im Folgenden möchte ich vor dem Hintergrund meiner empirischen Arbeit einige Anregun-
gen geben, wie die genannten Probleme gelöst werden könnten. Ich werde argumentieren,
dass der Feldbegriff weiterhin fruchtbar ist, wenn er auf eine historische und gesellschaftli-
che Ebene beschränkt wird, nämlich auf die Moderne. Ferner sind mindestens drei Dimensi-
onen zu unterscheiden, die Bourdieu in seinen Konzeptionen des sozialen Raums und des
Feldes vermengt. Tätigkeiten (Lebensstile) sind logisch und systematisch zu unterscheiden
von ihrer gesellschaftlichen Organisation (Felder) und den Zugangsmöglichkeiten zu ihnen
(soziale Positionen). Die Verteilung der Tätigkeiten auf den Feldern und zwischen den Fel-
dern entspricht der Arbeitsteilung, die Formen der Tätigkeiten entsprechen der Kultur, und
die Zugangsmöglichkeiten zu den Tätigkeiten entsprechen der Sozialstruktur. Bourdieu sub-
sumiert alle drei Dimensionen meines Erachtens zu Unrecht unter die Struktur des Feldes
oder des sozialen Raums. Fasst man das Feld als einen Aspekt moderner Arbeitsteilung auf –
ähnlich wie Luhmanns System –, dürfte man am Begriff festhalten können (siehe Weiß
2004, S. 212f). Ein Feld kann oberhalb und unterhalb der Ebene des Nationalstaats angesie-
delt werden. Es kann verschiedene Kulturen und gesellschaftliche Gruppen umfassen oder
kulturell homogen sein. Es löst den einheitlichen Container der klassischen Sozialstruktura-
nalyse auf in unterschiedlichste relationale Zusammenhänge auf verschiedenen Ebenen (vgl.
Mann 1997; McGrew 2004). Der Feldbegriff muss jedoch so revidiert werden, dass er auf
die genannten Probleme zu reagieren vermag: Überlagerung von Strukturen, Vielfalt von
Kulturen, unterschiedliche Ziele und transnationale Zusammenhänge.

11) Das zeigt sich mit aller wünschenswerten Deutlichkeit am Beispiel von Dahrendorfs Haus-Modell: Rainer
Geißler (1996: 86) verwandelt seine Innenwände in Membranen und baut eine Hütte für MigrantInnen an.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:10:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187


198 Boike Rehbein

Nimmt man Bourdieu beim Wort, können Felder nicht homolog sein, weil sie unterschied-
liche Spielregeln, Ziele und Einsätze umfassen. Das bedeutet auch, dass Felder nicht allein
als Kämpfe aufzufassen sind und der sozialen Praxis nicht allein eine Ökonomie zugrunde
liegt. Wie die Ökonomie der Wirtschaftswissenschaften für Bourdieu ein Sonderfall der
Ökonomie der Praxis ist, so scheint mir die Ökonomie der Praxis im Sinne kalkulierter Kapi-
talvermehrung ein Sonderfall der allgemeinen Praxis zu sein – wenngleich sie im Zuge der
europäischen Expansion vorherrschend wird. Die mangelnde Differenzierung dürfte auf
Bourdieus Gleichsetzung von Arbeitsteilung, Kultur und Struktur beruhen, die sich in der
Einzeichnung von sozialen Positionen, Handlungsfeldern und Lebensstilen in dasselbe Sche-
ma zeigt. Sie suggeriert, dass es Akteuren in jedem Aspekt des Lebensstils um Abstände
zwischen sozialen Positionen geht.

Beschränkt man die Analyse nicht auf den westlichen Kapitalismus, so springen die unter-
schiedlichen Ziele des Handelns und die verschiedenen Formen sozialer Ungleichheit sofort
ins Auge. Begrifflich wird die Komplexität meines Erachtens auf der Basis von Hannah
Arendts (1967) Erweiterung des Arbeitsbegriffs zugänglich. Für Arendt ist die Arbeit nur
eine Form menschlicher Tätigkeit, auch wenn sie im westlichen Kapitalismus zur vorherr-
schenden wurde. Ich meine, dass gesellschaftlich nicht nur Arbeit verteilt wird, sondern jede
Form der Tätigkeit, von Gesellschaftsspielen über Hausarbeit bis hin zu politischer Agitati-
on. Nicht in allen dieser Tätigkeiten geht es um Konkurrenz und die Verbesserung der sozia-
len Position, und nicht alle sind in die kapitalistische Arbeitsteilung integriert. Auf den meis-
ten Feldern werden (auch) Tätigkeiten ausgeführt, die keine Konkurrenz und keine Arbeit
sind, während manche Felder nur peripher mit dem Kapitalismus verknüpft sind. Ich möchte
daher die Arbeitsteilung als eine Tätigkeitsteilung deuten.

Die Betrachtung der Arbeitsteilung muss immer auch das Verhältnis der Felder zueinander
umfassen. Bourdieu spricht einfach von einer historischen Tendenz zur Autonomisierung der
Felder. Bei Luhmann ist die Autonomisierung als Ausdifferenzierung Gegenstand einer gan-
zen Theorie. In dieser Hinsicht hat es sich Bourdieu zu einfach gemacht (Weiß 2004, S.
218f). Das hat insbesondere Michael Vester bemerkt und aus diesem Grund die horizontale
Achse in Bourdieus sozialem Raum – wie Luhmann im Anschluss an Durkheim – als Achse
der Arbeitsteilung definiert (Vester et al. 2001). Leider hat er sich dabei teilweise um die
Früchte seiner Erkenntnis gebracht, indem er die Arbeitsteilung nicht als Dynamik auf und
zwischen Feldern gefasst, sondern – wie Bourdieu – als Differenzierung zwischen Akteuren
gedeutet hat, um sie in ein Schaubild einzeichnen zu können.

Nun bestehen unterhalb der Felder alte Arbeitsteilungen, Strukturen und Kulturen fort. Da-
her sind Bourdieus Schemata nicht stimmig, schon gar nicht in der Übertragung auf Laos –
und ebenso wenig bei der Übertragung auf Indien, Afrika oder Südamerika. Felder sind so et-
was wie Spiele, die sich verschränken, auf mehreren Ebenen und auf unterschiedliche Weisen
gespielt werden. Auf mehreren Feldern und Ebenen können dieselben Spielregeln gelten,
während auf demselben Feld unterschiedliche Spielregeln herrschen können, wie das oben
am Beispiel des Patrimonialismus auf den laotischen Feldern der Wirtschaft und Politik ge-
zeigt wurde. Die Subsistenzbauern in Laos agieren nicht auf dem laotischen Feld der (Markt-)
Wirtschaft und ziehen ganz andere Grenzen zwischen Wirtschaft und anderen Spielen als die
chinesischen Unternehmer in den Städten. Das Verhältnis der Spiele zueinander ist die Konfi-
guration der Felder. Sie wird ergänzt um eine vierte, im Grunde historische Dimension, die
ich als die der Soziokulturen bezeichnen möchte. Die Spiele selbst werden bestimmt nicht nur
durch die gegenwärtige Arbeitsteilung, sondern auch durch frühere Formen von Arbeitstei-
lung und Sozialstruktur.

Der Arbeitsteilung, die nicht nur durch Felder, sondern auch durch Soziokulturen be-
stimmt ist, stehen die Akteure gegenüber, die – nach Bourdieu – für die Spiele mit unter-

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:10:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187


Globalisierung, Soziokulturen und Sozialstruktur 199

schiedlichen Ressourcen (Kapital) und Habitus ausgerüstet sind. Da Bourdieu den Begriff
des Habitus in erster Linie für konditionierte Handlungsweisen reserviert hat, möchte ich da-
neben noch ein (reflexives und kommunikatives) Wissen unterscheiden, das als Vorausset-
zung für soziales Handeln gelten kann. Es scheint mir auch möglich, die Extension des Kapi-
talbegriffs so weit zu fassen, dass er Habitus und Wissen beinhaltet. Die Relation zwischen
Kapital und Feld gilt allerdings nur für modernisierte Gesellschaften und Gesellschaftsberei-
che, genauer: für den Bereich der kapitalistischen Arbeitsteilung (siehe unten). Die Gesamt-
heit der Voraussetzungen eines Akteurs eignet sich nicht in demselben Maße für alle Felder.
Daher haben dieselben Akteure auf unterschiedlichen Feldern unterschiedliche Positionen
und Relationen zueinander (auf manchen ähnliche, auf anderen sehr verschiedene). Die Ge-
samtheit des Verhältnisses der Voraussetzungen von Akteuren entspricht der Sozialstruktur
Bourdieus und der europäischen Soziologie.

Die Sozialstrukturanalyse muss meines Erachtens alle vier Dimensionen betrachten: Ar-
beitsteilung, Soziokulturen, Kulturen und die Sozialstruktur im engeren Sinne. Bourdieu hat
de facto zwei Dimensionen unterschieden: die objektiven und die inkorporierten Strukturen.
Er betrachtete sie als gleichsam unabhängige Reihen, hat sie aber nicht hinreichend vonein-
ander unterschieden und sogar auf einen einheitlichen sozialen Raum reduziert. Durch die
Reduktion wird eine Sozialstrukturanalyse erschwert oder gar unmöglich gemacht. Die Re-
duktion hat den statischen Charakter von Bourdieus Schaubildern zur Folge, den er immer
bestritten hat (Rehbein 2003). Daher schlage ich vor, auf die Konstruktion von Schaubildern
zu verzichten – und die oben abgebildeten Schaubilder zu vergessen.

Aus einer reduktionistischen Perspektive scheinen mir die besonderen Eigenschaften un-
serer gegenwärtigen Globalisierung gar nicht sichtbar zu sein. Wir leben nicht in einer kapi-
talistischen Gesellschaft, die auch Felder umfasst; und der Kapitalismus löst sich nicht wie
bei Polanyi, auf den sich Bourdieu stützt, von der Gesellschaft ab. Umgekehrt: Der Kapita-
lismus führt zu einer Inwertsetzung aller Bereiche der Gesellschaft, integriert sie in ein Sys-
tem und führt zu einer umfassenderen Arbeitsteilung, die über die eigentlich kapitalistischen
Bereiche des gesellschaftlichen Lebens hinausgeht. Hätte Marx die – wohl mindestens zehn
– Bände des »Kapitals« vollendet, hätte er die Gesellschaft vielleicht in dieser Richtung ana-
lysiert.

Die kapitalistische Arbeitsteilung, die sich in einer Ausdifferenzierung in Felder äußert,
kann man im Anschluss an Luhmann als eine funktionale Arbeitsteilung deuten. Die Men-
schen werden nicht mehr auf einer personalen oder stratifizierten Basis den Tätigkeiten zu-
geordnet, sondern auf der Grundlage ihres Kapitals, Habitus und Wissens. Daher kommt es
zu einer scheinbaren Auflösung der Sozialstruktur, die Beck als Individualisierung gedeutet
hat, aber eher eine Ablösung der Arbeitsteilung von der Sozialstruktur ist. Nicht die Arbeits-
teilung ist kapitalistisch, sondern eher die Sozialstruktur. Beide können nicht eindimensional
untersucht werden, weil unter und neben ihnen alte Soziokulturen fortbestehen, insbesondere
an der globalen Peripherie, die immer mehr ins Zentrum rückt. Die Wirtschaft löst sich hin-
gegen nicht von der Gesellschaft ab, sondern durchdringt sie. Das ist im Falle von Laos ganz
deutlich zu beobachten (Rehbein 2004). Mit der »Autonomisierung« von Feldern ist ein Auf-
stieg der kapitalistischen Arbeitsteilung verknüpft, die andere Soziokulturen integriert. Diese
Bewegung mag auch wieder in die entgegen gesetzte Richtung verlaufen (siehe Lieberman
2003).

Schluss

Bourdieu hat am Container-Modell der Gesellschaft auch dort festgehalten, wo er Felder
analysiert hat. Erst in den letzten Interventionen gegen den Neoliberalismus spricht er vom
globalen Feld der Finanzen, von internationalen Organisationen und von Feldern internatio-

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:10:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187


200 Boike Rehbein

naler Industriezweige (Bourdieu 2001, S. 110ff). Damit ist der nationalstaatliche Rahmen
überschritten. Diese Überschreitung hat nicht nur empirische und begriffliche, sondern auch
erkenntnistheoretische Relevanz. In der klassischen Soziologie, von Marx und Durkheim
über Adorno bis zu Foucault und Wallerstein, hat man den gesellschaftlichen Zusammen-
hang als Totalität gedeutet. Den Sinn der Totalität – das Grauen oder die Freiheit – kannte
man. Eine der wichtigsten Einsichten Bourdieus scheint mir der Ansatz zu sein, Gesellschaft
nicht als Totalität zu denken (was schon Max Weber versucht hat). Gesellschaft hat, real und
methodologisch, immer ein Außen: eine andere Gesellschaft, die Natur, das Universum (vgl.
Urry 2000). Das Außen funktioniert nicht nach derselben Logik wie der untersuchte gesell-
schaftliche Zusammenhang, selbst wenn man wie Hegel über eine allgemeine Theorie der
Wirklichkeit verfügt. Diese Einsicht unterläuft Bourdieu meines Erachtens da, wo er den Ge-
genstandsbereich als Nationalstaat abgegrenzt, und dann alle Relationen auf einen beherr-
schenden Gegensatz reduziert, der Motor der sozialen Kämpfe sein soll. Es scheint mir wich-
tig und weiterführend, zunächst auf die Kategorien des Gegensatzes und der Totalität zu
verzichten. Das Beispiel von Laos zeigt, dass die Gesellschaft nur sehr kurz eine Art Totali-
tät war und sich ansonsten nur in Relation zu einem Außen verstehen lässt. Und nur wenige
der sozialen Relationen scheinen sich auf einen Gegensatz reduzieren zu lassen.

Wo Bourdieu nicht von einer Totalität ausgeht und die Wirklichkeit nicht auf strukturale
Gegensätze reduziert, untersucht er seinen Gegenstand als Konstellation oder Konfigurati-
on.12 Ich meine nun, dass die Verhältnisse in Laos am sinnvollsten als Konfiguration analy-
siert werden können – als eine Konfiguration von Feldern, Kulturen, Ebenen, Habitus und
Kapital. Jede neue Erkenntnis verändert das Gesamtbild der Konfiguration, und jede Verän-
derung innerhalb der Konfiguration verändert ihre Gestalt. Die Konfiguration darf nicht als
Totalität und nicht als Struktur von Differenzen gedeutet werden – sondern als dialektisch
und relational. Schon in seinem ersten Buch verglich Bourdieu die soziale Welt (in Erkennt-
nis und Wirklichkeit) mit einem Kaleidoskop (Bourdieu 1958, S. 82). Das Bild verweist auf
eine konsistente und relationale Begrifflichkeit und ständige Veränderung durch die Abar-
beitung an der Empirie. Die soziologischen Gegenstände werden nicht im Rahmen der Welt-
geschichte, aber auch nicht einzeln interpretiert, sondern auf einer mittleren Ebene (vgl. Reh-
bein 2004). Der entscheidende Punkt am Konzept der Konfiguration ist die Vereinigung von
Systematik und Offenheit. Bislang war das Explanandum immer die (Auffassung von) Ge-
genwart. Die Geschichte endete im Hier und Jetzt. Damit brauchte die Theorie auch nur für
die Gegenwart Gültigkeit zu beanspruchen, nicht für den nächsten Tag, an dem sie schon
überholt war.

Literatur
Arendt, Hannah (1967): Vita activa, München.

Atlas of Laos (2000) (hrsg. von Bounthavy Sisouphanthong/Christian Taillard), Chiang Mai

Beck, Ulrich (1997): Was ist Globalisierung?, Frankfurt a. M.

Beck, Ulrich / Lau, Christoph (2005): Theorie und Empirie reflexiver Modernisierung, in: Soziale Welt,
56. Jg., Nr. 2/3, S. 107-135.

Boesch, Ernst E. (1970): Zwiespältige Eliten. Eine sozialpsychologische Untersuchung über administra-
tive Eliten in Thailand, Bern/Stuttgart/Wien.

Bourdieu, Pierre (1958): Sociologie d’Algérie, Paris.

12) Der Begriff der Konfiguration (oder auch Figuration und Konstellation) hatte in einer bestimmten
Phase Hochkonjunktur und wurde beispielsweise von Benjamin, Adorno und Elias an prominenter
Stelle benutzt. Ich bin mir allerdings noch nicht ganz sicher, ob ich den Begriff in ihrem Sinne deute.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:10:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187


Globalisierung, Soziokulturen und Sozialstruktur 201

Bourdieu, Pierre (1982): Die feinen Unterschiede, Frankfurt a. M.

Bourdieu, Pierre (2000): Die zwei Gesichter der Arbeit, Konstanz.

Bourdieu, Pierre (2001): Gegenfeuer 2, Konstanz.

Bourdieu, Pierre (2004): Der Staatsadel, Konstanz.

Chazée, Laurent (1995): Atlas des ethnies et des sous-ethnies du Laos, Bangkok.

Evans, Grant (1990): Lao Peasants under Socialism, New Haven.

Evans, Grant (1998): The Politics of Ritual and Remembrance. Laos since 1975, Chiang Mai.

Evers, Hans-Dieter (Hrsg.) (1973): Modernization in South-East Asia, Oxford.

Frank, André Gunder (1998): ReOrient, Cambridge.

Franke, Herbert/Rolf Trauzettel (1971): Das chinesische Kaiserreich, Frankfurt a. M.

Gay, Bernard (1995): Notes sur le Laos sous le protectorat français (de 1893 à 1940), in: Nguyen The Anh
/ Alain Forest (Hrsg.): Notes sur la culture et la religion en Péninsule indochinoise – en hommage à
Pierre-Bernard Lafont, Paris, S. 227-241.

Geißler, Rainer (1996): Die Sozialstruktur Deutschlands. Zur gesellschaftlichen Entwicklung mit einer
Zwischenbilanz zur Vereinigung, Opladen (zweite Auflage).

Higham, Charles (1989): The Archaeology of Mainland Southeast Asia, Cambridge.

Hobson, John M. (2004): The Eastern Origins of Western Civilization, Sydney.

Hradil, Stefan (2004): Die Sozialstruktur Deutschlands im internationalen Vergleich, Wiesbaden.

Leach, Edmund R. (1970; 3. Auflage): Political Systems of Highland Burma, London.

Lieberman, Victor (2003): Strange Parallels: Southeast Asia in Global Context, c. 800-1830, Cambridge.

McGrew, Anthony (2004): Power Shift: From National Government to Global Governance?, in: David
Held (Hrsg.): A Globalizing World? Culture, Economics, Politics, London/New York (zweite Aufla-
ge), S. 127-167.

Mann, Michael (1997): Hat die Globalisierung den Siegeszug des Nationalstaats beendet?, in PROKLA,
Jg. 27. S. 113-141.

National Statistical Centre of Laos (2000): Basic Statistics of the Lao P.D. R. 1975-2000, Vientiane.

National Statistical Centre of Laos (2003): Basic Statistics of the Lao P.D. R. 2000, Vientiane.

Nederveen Pieterse, Jan (2004): Globalization or Empire, New York/London.

Nederveen Pieterse, Jan (2007): Globalization the Next Round. Sociological Perspectives, in ders./Boike
Rehbein (Hrsg.): Emerging Powers Global Inequality, Sonderheft Futures (im Druck).

Pomeranz, Kenneth (2000): The Great Divergence, Princeton.

Potter, Jack M. (1976): Thai Peasant Social Structure, Chicago/London: University of Chicago Press.

Rehbein, Boike (2003): ’Sozialer Raum’ und Felder, in: ders.: Gernot Saalmann & Hermann Schwengel
(Hrsg.): Pierre Bourdieus Theorie des Sozialen, Konstanz, S. 77-95.

Rehbein, Boike (2004): Globalisierung in Laos, Münster.

Rehbein, Boike (2006): Die Soziologie Pierre Bourdieus, Konstanz.

Rehbein, Boike (2007): Globalization, Culture and Society in Laos, London/New York.

Reid, Anthony (1993): Southeast Asia in the Age of Commerce, Band II, New Haven/London.

Robertson, Roland (1998): Glokalisierung: Homogenität und Heterogenität in Raum und Zeit, in Ulrich
Beck (Hrsg.): Perspektiven der Weltgesellschaft, Frankfurt a. M., S. 192–220.

Schlesinger, Joachim (2002): Ethnic Groups of Laos (4 Bände), Bangkok.

Schwengel, Hermann (2007): Optimismus im Konjunktiv, www.freidok.uni-freiburg.de/volltexte/2008.

Scott, James C. (1976): The Moral Economy of the Peasant, New Haven/London.

Sprenger, Guido (2006): Die Männer, die den Geldbaum fällten, Münster/Berlin.

Stichweh, Rudolf (2000): Die Weltgesellschaft, Frankfurt a. M.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:10:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187


202 Boike Rehbein

Tambiah, Stanley J. (1976): World Conqueror and World Renouncer, Cambridge.

Taylor, P.J. (1995): Beyond Containers: Internationality, Interstateness, Interterritoriality, in Progress in
Human Geography, 19. Jg., S 1-15.

Tomforde, Maren (2006): The Hmong Mountains: Cultural Spatiality of the Hmong in Northern Thailand,
Münster/Hamburg.

Urry, John (2000): Sociology beyond Societies, London.

Vester, Michael / von Oertzen, Peter / Geiling, Heiko / Hermann, Thomas / Müller, Dagmar (2001): So-
ziale Milieus im gesellschaftlichen Strukturwandel, Frankfurt a. M.

Wallerstein, Immanuel (1983): Klassenanalyse und Weltsystemanalyse, in: Reinhard Kreckel (Hrsg.): So-
ziale Ungleichheiten, Göttingen, S. 301-320.

Weiß, Anja (2004): Unterschiede, die einen Unterschied machen. Klassenlagen in den Theorien von Pi-
erre Bourdieu und Niklas Luhmann, in: Armin Nassehi and Gerd Nollmann (Hrsg.) Bourdieu und Luh-
mann, Frankfurt a. M., S. 208-232.

Wittgenstein, Ludwig (1984): Philosophische Untersuchungen, in Werke 1, Frankfurt a. M.

Wolters, Oliver (1999; zuerst 1982): History, Culture, and Region in Southeast Asian Perspective, Ithaca.

Boike Rehbein, Ph.D.
Institut für Soziologie

Albert-Ludwigs-Universität Freiburg
Rempartstr. 15

79085 Freiburg im Breisgau
e-mail: brehbein@gmx.de

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:10:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-2-187

