
3. Die Suche nach einer reinen Theorie des
Anonymen

Ungeachtet der epistemischen Instabilität des Wissens, der dunkel blei-
benden Szenen einer Sociology noir, zeigen die Forschungen der Chicago
School, dass einer partiellen Unfassbarkeit des Sozialen eine zentrale so-
ziologische Bedeutung zukommt. Umdiese Nichtidentifizierbarkeit zu be-
zeichnen, führt die Chicago School bereits kursierende Vorstellungen von
Anonymität weiter, verwissenschaftlicht sie, ohne die Antinomien des Be-
griffs zu ignorieren. Bemerkenswerterweise zeigen die Forschungen, dass
sich diese opaken Räume sehr nahe am Zentrum moderner Gesellschaf-
ten befinden, an den inneren Bezirken von Großstädten. Es sind gerade
diese Bereiche, die immer auch soziale Ordnung suspendieren, in der die
Gesellschaft mit sich selbst experimentiert. Oder anders ausgedrückt: Es
ist, als existiere innerhalb der Gesellschaft eine Zone des Unmarkierten,
das sich nicht fassen lässt, welche aber gerade dadurch von Bedeutung ist:
als anonymer Raum, der gleichzeitig Ort des Entstehens neuer sozialer
Formen darstellt.

Der ökologische Ansatz, dem die Chicago School folgt, lässt indessen
einen wesentlichen Aspekt der Genese sozialer Formen offen. Wie kommt
es zur Emergenz neuer Formen, zur Anpassung einiger anderer Formen
oder zu deren Verschwinden? Entlang dieses ökologischen Ansatzes ge-
dacht, emergieren soziale wie pflanzliche Lebensformen in konkretenUm-
welten, überleben, verbreiten sich dort, gehen wieder zugrunde. Wie in
der Evolutionstheorie gibt es kein übergeordnetes System oder eine Theo-
rie, schon gar nicht eine Zielgerichtetheit, aufgrund derer sich die Dyna-
mik dieser Formen innerhalb ihrer Umgebung begreifen ließe.

Diese Erkenntnis beträfe konsequenterweise auch die urbane Form
vonChicago selbst. Das Chicago von Park, Burgess, Palmer undZorbaugh
wäre schlicht eine amerikanische Singularität des beginnenden 20. Jahr-
hunderts, die nichts anderes dokumentiert als sich selbst. Es erwiese sich
als unmöglich, eine generelle Soziologie daraus zu bilden. Dennoch fügt
sich beispielsweise das Chicago der Chicago School, trotz aller Partikulari-
täten, in eine größere, historische Grammatik der Architekturgeschichte
der Städte, indem Chicago selbst auch schon Formen der Architektur, des
Verkehrs übernimmt, aber desgleichen auch neue architektonische For-
men wie den Wolkenkratzer hervorbringt.1 Dies gilt ähnlich auch für die
Kulturen und Praktiken der Bevölkerung, die dort lebt. Die Genese der
Gesellschaft beruht in dieser Hinsicht stets auf Formen, die irgendwo ent-
stehen, sich breiter etablieren, verbreiten, streuen, stabilisieren, um dann

1 Girouard 1985, S. 305–324.

117

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

wieder zu verschwinden, aber dennoch eine Form vonGesellschaft bilden,
die sich augenscheinlich nicht alleine auf Chicago beschränkt.

Die Suche nach einer möglichen theoretischen Fassung dieses Phäno-
mens, und gleichzeitig die Begründung, dass sich in der Singularität Chi-
cagos dennoch ein Generelles zeigt, führt Park zu Gabriel Tardes Theo-
rie des Sozialen. Als Antithese zur dominanten Durkheim-Schule2 wurde
Tardes Ansatz von der Chicago School aufmerksam rezipiert.3 Soziale Rea-
litäten, so das wesentliche Element von seiner Imitationstheorie, entste-
hen durch die Wiederholung von »ursprünglichen« Singularitäten. Dau-
ert diese Wiederholung an, stabilisiert sie sich und führt letztlich zu dem,
was Park soziale Institutionen nennt. Park tönt dies alles nur kursorisch
an.⁴ Aber er hält Gabriel Tardes Theorie für vielversprechend, weil sie den
konkreten Ursprung der sozialen Formen explizit außer Acht lässt und
damit von einer Totalerklärung sozialer Wirklichkeit Abschied nimmt.⁵

Tardes Zugang zur Wirklichkeit lässt sich indes als eine Art »armchair
theorising« verstehen,⁶ was sich schon alleine in den drastischen Beschrei-
bungen der sozialen Massen äußert, die zu Beginn dieses Bandes thema-
tisch waren; Beschreibungen, die, wie gesehen, nur aus ihrer immensen
Distanz zum Geschehen überhaupt nachvollziehbar bleiben. Es ist ein an-
derer Aspekt von Tardes Theorie, auf den sich hier Park bezieht. Er ist
nicht konkret-empirischer, sondern grundlegender Art. Dennwenn sämt-
liche kultureller Artefakte und soziale Erscheinungen auf Imitationshand-
lungen beruhen, lässt sich die Genese aktueller Gesellschaften schon fast
auf naturwissenschaftliche Weise beobachten, indem sich im Idealfall die
»Imitationsströme« exakt rekonstruieren, nachzeichnen lassen, ungeach-
tet der Tatsache, dass die ursprünglichen Aktionen meist unbeobachtet,
willkürlich, zufällig entstehen. Die entsprechenden Wiederholungsprak-
tiken signalisieren dann, wie sich eine neue Realität etabliert. Dieser Zu-
gang bietet für Park die Chance zu einer weitergehenden Verwissenschaft-
lichung, denn die Entwicklung der Gesellschaft ist dann nicht mehr nur
eine Sache der Interpretation, sondern bildet vielmehr die Voraussetzung
für Interpretationen.⁷

Freilich, dieser wissenschaftliche Zugang basiert auf einem Kern, der
gerade der Wissenschaft nicht zugänglich ist. Denn wie bereits erwähnt,

2 Keller 2009a; Latour 2001b.
3 Park 1904, 1921, S. 422–424; Park und Burgess 1921, S. 21 f.; Hughes 1961.
4 Es wäre wohl möglich, Tardes Imitationstheorie und die Ökologie ineinander

überzuführen, das Leben über Vererbung undAnpassung für Tarde nichts an-
deres als eine bestimmte Ausgestaltung eines Imitationsstroms darstellt, siehe
Tarde 1895b, S. XVII. Aber diese Arbeit wurde von der Chicago School nicht
vorgenommen und ist hier nicht von Relevanz.

5 Park 1921, S. 423.
6 Harvey 1987, S. 180.
7 Park 1921, S. 423.

118

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

vermag der Ursprung dieser Vervielfältigungen und Wiederholungen von
sozialen Formen selbst unverständlich zu bleiben, ohne die wissenschaft-
liche Beobachtung damit zu stören. Diese Ursprungshandlungen lassen
sich nicht bezeichnen, bleiben wie der Erfinder meist unkenntlich, finden
aber stets innerhalb derGesellschaft statt, ohne notwendig eine soziale Tat-
sache darzustellen. Indem Tarde den verhüllten Ursprung von Formen in
Akten namenloser Individuen, von »Monaden«, sucht, führt er en passant
auch eine Form des Anonymen ein, das selbst die Existenzweise der Indi-
viduen problematisieren wird. Der Begriff der Anonymität erhält in dieser
Auffassung, so wird zu zeigen sein, eine neue erkenntnislogische Funkti-
on, die individueller und kollektiver Formen des Wahrnehmens und Wis-
sens problematisiert. Anonymität wird gleichsam zu einem »epistemisch
Anonymen«.

Der Ausgangspunkt im eigentlichen Sinne des Wortes für diese Vor-
stellung von Gesellschaft liegt in der Frage nach dem Entstehen neuer For-
men. Was für die Chicago School weder beobachtbar noch identifizierbar
ist, der Ursprung von Formen im sozialen »Labor« Chicagos, begreift Tar-
de als Phänomen, das zwar selbst unfassbar ist, aber innerhalb einer be-
stehenden Ordnung erscheint: im Innern der Gesellschaft selbst. Dieses
»Innere« der Gesellschaft bilden die singulären Aktionen der selbst nicht
dechiffrierbaren und einsehbaren Monaden, die beide, die Monaden und
ihre Aktionen indes in Relation zur Gesellschaft stehen.⁸ Während Durk-
heim Individuen und ihre Eigenheiten selbst nicht als soziale Tatsachen,
gleichsamals AußenderGesellschaft betrachtete (der einzelne Selbstmord
ist soziologisch nicht relevant, jedoch die Tatsache variierender statisti-
scher Häufigkeit von Selbstmorden), sind Individuen für Tarde schlicht
elementarer Bestandteil der Gesellschaft, die sie bilden und hervorbrin-
gen, auch wenn ihre Praktiken selbst unbegreifbar sind. Gegen Durkheim
gewendet, sagt er: »Nous constatons clairement que, l’individuel écarté, le
social n’est rien, et qu’il n’y a rien, absolument rien, dans la société, qui
n’existe, à l’état de morcellement et de répétition continuelle, dans les indi-
vidus vivants, ou qui n’ait existé dans les morts dont ceux-ci procèdent«.⁹

8 Mit dieser Relationierung überwindet Tarde Gegensätze von gesellschaftli-
chenm und nicht-gesellschaftlichem Handeln, so Lazzaratos Interpretation,
ein Außen gibt nur als Bestandteil der Gesellschaft Sinn, so die inhärente Dia-
lektik, siehe dazu Lazzarato 2002, S. 250 f.

9 Tarde 1895a, S. 222. Diesen Einwand gegen Durkheims Konzeption von Ge-
sellschaft, dass sie letztlich eine imaginäre Konstruktion darstelle, formuliert
Tarde in aller Schärfe: Wenn die Gesellschaft, eine eigenständige Realität dar-
stellt, was wäre dann die Gesellschaft ohne Individuen? Durkheims Idee, dass
außerhalb der Individuen eine imaginäre Instanz existiert, die Gesellschaft,
erscheint Tarde schlicht als absurd. Wie könne eine kollektive Idee außerhalb
aller Individuen existieren, und wie könne diese Idee sich spiegeln, bevor sie

119

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Es sind für Tarde lediglich zwei Prozesse oder Vorgänge, die vermit-
telt über die Tätigkeiten der Monaden das Phänomen gesellschaftlicher
Ordnung hervorbringen: »L’invention et l’imitation sont l’acte social élé-
mentaire«.1⁰ Innovation und Imitation sind voneinander nicht zu trennen,
bedingen sich wechselseitig, und die alleinige Konzentration auf die Imi-
tation wäre verfänglich.11

Doch Imitationen und Regularität, Stabilität und Ordnung bezeich-
nend, gehören zur Gesellschaft selbst und damit zum Gegenstandsbereich
der Soziologie, mehr noch: Tarde definiert letztlich Gesellschaft als einen
einzigen Synchronraum von Monaden, also nicht wieder aufteilbaren Sin-
gularitäten, die sich über Nachahmungsprozesse angleichen und damit
Gesellschaft überhaupt erst hervorbringen: »Nous dirons donc, avec plus
de largeur maintenant, qu’une société est une groupe des gens qui pré-
sentent entre-eux beaucoup des similitudes produites par l’imitation ou
par contre-imitation.«12 Diese Praktiken der Angleichung bezeichnet Tar-
de als Imitation. Sie umfassen schließlich all das, was sich auf vorgängi-
ge Praktiken bezieht: nicht nur Nachahmung, sondern auch abgrenzende
Praktiken, Widerstände aufgrund bestehender Aktionen, so die »contre-
imitation«, die letztlich doch den aktuellen Zustand einer Gesellschaft dar-
stellen. Die Fähigkeit, die Aktionen anderer zu erkennen, sie zu imitieren,
zeichnet die Monaden überhaupt als soziale, i.e. verbindungsfähige We-
sen aus (während andere »Gesellschaften« andere Formen der differen-
zierenden Wiederholung kennen, etwa die Vererbung).13 Insofern ist Ge-
sellschaft letztlich nichts anderes als ein immenser Raum von Imitations-
ereignissen, ja Gesellschaft ist Imitation: (»Qu’est-ce que la société? nous
avons répondu: c’est l’imitation«).1⁴

Freilich, die alleinige Wiederholung, die aus Imitationen resultiert,
schafft nichts Neues; geschähen nur Wiederholungen, würde die Welt

überhaupt in den Praktiken der Individuen zu existieren begonnen hat? Vgl.
zur Debatte Keller 2009a.

10 Die deutsche Übersetzung spricht von Erfindung und Nachahmung als
»Handlungen«. So heißt es in der deutschen Ausgabe: »Wie wir bereits wis-
sen, sind Erfindung und Nachahmung die elementaren sozialen Handlun-
gen«, Tarde 2003, S. 168 . Eine solche Übersetzung ist nicht unproblematisch,
da Tarde zum einen im Original im Singular von einem »acte« und nicht von
»action« spricht; zum anderen setzt eine »Handlung« für ihn eine Bewusstheit
voraus, die unter Umständen gerade nicht gegeben ist. Imitationen ereignen
sich auch, ohne dass diese den Akteuren bewusst sind. Insofern wäre die Be-
zeichnung »Imaginationsereignisse« oder »Imitationsakte« wohl präziser.

11 Tarde 1900d, S. 188.
12 Tarde 1895b, S. XII. Hervorhebung des Autors.
13 »L’être social, en tant que social, est imitateur par essence, et que l’imitation

joue dans les sociétés un rôle analogue à celui de l’hérédité dans les organismes
ou de l’ondulation dans les corps bruts«, ebd., S. 12.

14 Ebd., S. 80.

120

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

selbst in Konformität erstarren: »Répétition signifie production conser-
vatrice, causation simple et élémentaire sans nulle création, car l’effet, élé-
mentairement, reproduit la cause, comme le montre la transmission du
mouvement d’un corps à un autre«.1⁵ Bei der Wiederholung, alleine für
sich betrachtet, handelt es sich um eine »konservative Produktion«, eine
einfache, aber elementare Verursachung, die aber ohne Schöpfung aus-
kommt. Sie reproduziert alleine das ursächliche Ereignis, wie dies bei der
Weitergabe kinetischer Energie von einem Körper auf den anderen vor-
kommt.

Wenn aber die Imitation nur Reproduktion ist, und Gesellschaft letzt-
lich nichts anderes als Imitation: Weshalb erstarrt dann die Gesellschaft
nicht, weshalb erleidet sie keinen »Kältetod«?1⁶ Und wie kommt über-
haupt etwas in die Welt, das wiederholt werden kann? Wenn die Wieder-
holung die grundlegende Tatsache ist, ist das, was am Anfang eines Imi-
tationsstromes steht, selbst ein Bestandteil der Gesellschaft. Tarde nennt
es Erfindung, Innovation. Die Erfindung stellt als solches ein außergesell-
schaftliches Ereignis dar, doch sie verwirklicht sich erst als Bestandteil
von Gesellschaft, indem sie »erkannt« und wiederholt wird, oder anders
ausgedrückt: sich ein Nexus zu anderen Existenzen bildet. Und letztlich
geschieht die Erfindung selbst immer innerhalb eines gesellschaftlichen
Raums, auch wenn sie nicht genau benennbar ist. Auf alle Fälle ist es die
Erfindung, die erst die Vergesellschaftung hervorbringt und auch antreibt.

Tarde fasst diesen Zusammenhang letztlich metaphorisch: Die Erfin-
dung verhält sich zur Wiederholung wie der Berg zum Fluss.1⁷ Ohne Er-
findung versiegt auch der Imitationsstrom: »On peut dire pourtant qu’il
y a évolution sociale quand une invention se répand tranquillement par
imitation, ce qui est le fait élémentaire des sociétés«.1⁸ Doch im Gegensatz
zurWiederholung und Imitation, die sogar statistisch fassbar sind, bleiben
Erfindungen nicht direkt adressierbar, obgleich sie im Akt der Wiederho-
lung selbst präsent und erkennbar bleiben, ähnlich einer Quelle, die nicht
genau lokalisierbar ist, weil Wasser irgendwo heraustritt, zusammenfließt,
bis ein Bach erkennbar wird, der immer breiter wird und sich geografisch
verzeichnen lässt. Mit anderen Worten gesagt: Auch bei Tarde ist ein mar-
kierter Raum (der Raum der Imitationen) mit einem unmarkierten (dem
Raum der Erfindungen) untrennbar verwoben.

Was sich metaphorisch begreifen lässt, ist soziologisch allerdings nur
auf paradoxe Weise zu benennen. In gewisser Weise lokalisiert sich die Er-

15 Tarde 1899a, S. 9.
16 Diese Frage des Endzustandes, des sozialen Kältetodes, beschäftigt Tarde im-

mer wieder, siehe Keller 2009a, S. 248. Seine Gedankenexperimente finden
Einschlag in seinem Sciencefictionroman Fragment d’historie future, Tarde
1896.

17 Tarde 1895b, S. 7.
18 Ebd., S. 200.

121

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

findung außerhalb der Gesellschaft, insofern sie nicht ihren Gesetzen un-
terworfen ist: »l’imitation seule, et nullement l’invention, est soumise à des
lois proprement dites«.1⁹ Und selbst der Erfinder kann sich zumZeitpunkt
seiner Erfindung an einem Ort jenseits der Gesellschaft befinden, bei-
spielsweise durch das euphorische Erlebnis der Entdeckung, oder wie Tar-
de sich ausdrückt, er ist dann »supra-social«: »Pour innover, pour décou-
vrir, pour s’éveiller un instant de son rêve familial ou national, l’individu
doit échapper momentanément à sa société. Il est supra-social, plutôt que
social, en ayant cette audace si rare«.2⁰

Doch gleichzeitig argumentiert Tarde, dass es kein Außerhalb der Ge-
sellschaft gibt. Es handelt sich nur um eine Erfindung, wenn sie sich gesell-
schaftlich verwirklicht, und ein solches Ereignis ist keineswegs auf einen
Erfinder angewiesen, sondern kann sich aufgrund einer zufälligen Varia-
tion oder Konstellation des Bestehenden ergeben. Die Erfindung ereignet
sich unter Umständen einfach durch eine Verkettung von Zufällen, im
Kreuzungspunkt verschiedener bestehender Imitationsströme, und muss
dann nur noch wahrgenommen werden:21 sie ist so eigentlich ohne kon-
kreten Urheber. Dieser Umstand lässt es als immens schwierig erscheinen,
überhaupt eine Erfindung als solche zu erkennen, zumal sie aus potenziell
vielen Einzelteilen besteht. Das heißt aber vice versa auch, dass die Kon-
stellation der Imitationsströme, die zum Ereignis einer Erfindung führen,
ebenso wie der Verlauf derWiederholungen, welche in eine stabile Institu-
tion münden, enorm schwierig zu rekonstruieren sind: »on l’y découvrira
si on les décompose en autant d’éléments qu’il y a en eux, dans le plus simp-
le d’entre eux, d’inventions distinctes combinées, d’éclairs de génies accu-
mulés et devenus de banales lumières: analyse, il est vrai, fort difficile«.22
In ersten Ausgabe Annales de l’Institut International de Sociologie, die den
ersten soziologischen Kongress in Frankreich dokumentiert, formuliert
Tarde in direkter Antwort auf Durkheims »scholastische Ontologie«:

L’ensemble de ces réfractions, à partir d’une impulsion initiale due à un
inventeur, à un découvreur, à un innovateur ou modificateur quelconque,
anonyme ou illustre, est toute la réalité d’une chose sociale à un moment
donné; réalité qui va changeant comme toute réalité, par nuances insen-
sibles.23

Es gibt, keine gesellschaftliche Realität außerhalb aller Individuen, so
noch einmal das Argument gegen Durkheims Gesellschaftsvorstellung.
Die Aktionen, Verschiebungen, ausgehend von einem anfänglichen Im-
puls durch einen Erfinder, Entdecker, Erneuerer oder Modifikator, ver-

19 Tarde 1895b, S. 155.
20 Ebd., S. 95.
21 Ebd., S. 50.
22 Ebd., S. 3.
23 Tarde 1895a, S. 213. Hervorhebung von mir.

122

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

gegenständlichten für Tarde die gesamte Realität einer sozialen Sache zu
einem bestimmten Zeitpunkt; eine Realität, die sich, wie jede Realität, al-
lerdings beständig verändert, wenn auch nur über unmerkliche Nuancen.

Freilich, seine Wissenschaft will sich auch den Impulsen stellen, die
die Gesellschaft in Bewegung halten; hierzu bedarf es allerdings einer ei-
genen Wissenschaft. Er stellt den statistischen Verfahren, die Imitationen
registrieren und so die Bewegungen von Nachahmungsströmen verfolgen
können, die archäologische Methode gegenüber, die für ihn im Prinzip
ebenso ein soziologisches Verfahren darstellt und gegenüber Regularitä-
ten der Gesellschaft als Imitations- respektive Systemraum die Erfindun-
gen als singuläre Ereignisse zu rekonstruieren versucht. Der Fundstätte
eines steinzeitlichen Grabs offenbart dem Anthropologen Informationen
über die Menschengattung, die hier gelebt hat. Der Archäologe sucht aber
nach Spuren von Erfindungen und Imitationen, etwa der Topfherstellung,
um sich daraus ein Bild der Kultur und der sich hier kreuzenden Nachah-
mungsströme zumachen. Dank der Archäologie lässt sich erfahren, wann
eine Entdeckung auftauchte, wohin sie ausstrahlte und für wie lange sie
übernommen wurde. Die Archäologie führt zwar nicht zum allerersten
Ofen, der eine Hütte erwärmte, doch in das Milieu, in dem er erfunden
wurde, so Tarde. Daher leisten die Archäologen im Prinzip auch soziolo-
gische Forschungsarbeit.2⁴ Freilich bleiben ihm das Bild der Person, die
Namen, die Überreste der Menschen, die hier gelebt haben, die vielleicht
neue Erfindungen gemacht haben, verborgen.2⁵ Aber der erste Ofen bleibt
unbekannt und namenlos bleibt sein Erfinder.

Mit einer solchen Archäologie will Tarde zum »Herz der Dinge« vor-
stoßen, und das Herz der Dinge ist heterogen, gebildet aus einer nicht re-
duzierbaren Vielheit von Singularitäten und Ereignissen: »L’hétérogène
et non l’homogène est au cœur des choses«.2⁶ Die Erfindung ist etwas an-
deres als eine Wiederholung, ist in sich radikal heterogen und dennoch
das Herz der Dinge, das heißt der Gesellschaft. Dieses Herz der Dinge
selbst verbleibt aber gemäß der dargestellten Argumentation in den aller-
meisten Fällen imNamenlosen, nicht weil der Urheber keinenNamen hät-
te, sondern weil er nicht erreichbar, identifizierbar oder aus einer Menge
von Beteiligten nicht herauszuheben ist. Tarde sucht also einen Weg, die
Unbeobachtbarkeit des Ursprungs zu bezeichnen, ohne ihn punktuell, i.e.
namentlich adressieren zumüssen, oder ihn zu kennen. Das ist der Ort, in
dem nun Tarde das Anonyme als Begriff in die Sozialwissenschaften ein-
führt. Das heißt, der Begriff übernimmt eine bestimmte Arbeit innerhalb
von Tardes Argumentation. Er besitzt eine präzise diskursive Funktion:
nämlich etwas in ein Wissen zu integrieren, das selbst über die Imitations-

24 Tarde 1895b, S. 124 f.
25 Ebd., S. 98.
26 Ebd., S. 77.

123

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

ströme eine Präsenz hat, aber als solches nicht erreichbar, nicht bezeichen-
bar, nicht direkt symbolisierbar ist.

Der initiierende Impuls, der die Gesellschaft am Leben erhält, geht
von einem beliebigen, berühmten oder aber völlig anonymen Individuum
aus. Den Ruhm einzelner Erfinder hält Tarde selbst für eine Art Epiphäno-
men. Er geht zwar davon aus, dass das Genie eine singuläre Erscheinung
sei: »Il n’y a rien que d’individuel en fait de génie«.2⁷ Er nimmt auch die
Ideenwelt des 19. Jahrhunderts auf, die das Genie als etwas erscheinen
lässt, das sich gleichsam jenseits der Gesellschaft ansiedelt und sich nicht
erklären lässt.2⁸ Doch auch wenn die Quelle der Innovationen einem Ge-
nie entstammt, das Genie entspringt doch selbst einer Konstellation aus
Zeitumständen und Kreuzungspunkten von Imitationsereignissen (etwa
zufälliger Vererbung aufgrund mehr oder weniger zufälliger Ehen), die
sichwieder eindeutig der selbst subjektlos operierenden gesellschaftlichen
Ordnung zurechnen lassen, die über Imitationsserien überhaupt erstmög-
lich ist.2⁹ Tarde wendet sich entsprechend dagegen, die Innovationskraft
und die Bedeutung namentlich bekannter Menschen, Berühmtheiten, zu
überschätzen. Oder anders ausgedrückt, seine soziologische Perspektive
zeichnet sich gerade dadurch aus, dass im Allgemeinen der Erfinder kein
überragendes gesellschaftliches Individuum darstellt. Erfindungen zeich-
neten sich vielmehr dadurch aus, dass sie generell »anonym« sind, wie es
gleich zu Beginn seines Hauptwerks zu den Gesetzen der Nachahmung
heißt. Damit zeigt er sich geradezu markant anti-idealistisch und anti-
individualistisch:

Gardons-nous de cet idéalisme vague; gardons-nous aussi bien de
l’individualisme banal qui consiste à expliquer les transformations socia-
les par le caprice de quelques grands hommes. Disons qu’elles s’expliquent
plutôt par l’apparition, accidentelle dans une certaine mesure, quant à
son lieu et à son moment, de quelques grandes idées, ou plutôt d’un
nombre considérable d’idées petites ou grandes, faciles ou difficiles, le
plus souvent inaperçues à leur naissance, rarement glorieuses, en général
anonymes, mais d’idées neuves toujours, et qu’à raison de cette nouveauté
je me permettrai de baptiser collectivement inventions ou découvertes.3⁰

Um die Erfindungen unter einem soziologischen Gesichtspunkt zu be-
trachten, sei es gerade notwendig, sich von einem vagen Idealismus und

27 Tarde 1910, S. 162.
28 Keller 2004, S. 90–95.
29 »L’invention, d’où je fais tout découler socialement, n’est pas àmes yeux un fait

purement social dans sa source: elle naît de la rencontre du génie individuel,
éruption et caractéristique de l’intermittente race, fruit savoureux d’une série
d’heureux mariages, avec des courants et des rayonnements d’imitation qui
se sont croisés un jour dans un cerveau plus ou moins exceptionnel«, Tarde
1895b, S. XVII f.

30 Ebd., S. 2. Hervorhebung von mir.

124

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

einem banalen Individualismus zu distanzieren, die auf die großen Ideen
großer Männer zählen. Vielmehr beruhen die Ideen der großen Männer
auf jenen der vielen kleinen namenlosen Menschen: »Mais, encore une
fois, tous les grands hommes n’ont dû leur force qu’aux grandes idées dont
ils ont été les exécuteurs encore plus que les inventeurs, et qui ont été le
plus souvent inventées par une suite de petits hommes inconnus«.31 Solche
Neuerungen erscheinen unvorhergesehen, bruchartig, in unklaren zeitli-
chen und räumlichen Umständen. Sie resultieren nur zu oft aus unzähli-
gen kleinen Innovationen, die sich unversehens verdichten, die im Einzel-
nen oft gar nicht in ihrer Bedeutung kenntlich sind, nicht wahrgenommen
werden, weshalb die Individuen unbekannt bleiben, die sie ins Leben ru-
fen; etwas, was der Technikhistoriker SiegfriedGiedion akribisch in seiner
»anonymen Geschichte« der Technik nachzeichnet: Es waren zahlreiche,
»anonyme Erfindungen«, welche die Industrialisierung in Gang setzten.32
Im kollektiven Gedächtnis bleiben James Watt undThomas Edison. Tarde
erklärt selbst makrosoziologische Prozesse wie das Entstehen von Arbeits-
teilung über solche Entdeckungen (und dies wiederum im Gegensatz zu
Durkheim): »Chaque nouveau métier a pris naissance par suite d’une dé-
couverte analogue à la précédente, anonyme le plus souvent«.33

Ganze soziale Institutionen wie die Sprache entstehen anonym. Die
Volkskunst hat meist keinen konkreten Urheber, die Grammatik, in der
die Texte geschrieben sind, ebenso wenig. Diese Institutionen bilden zu-
dem keine monolithischen sozialen Tatsachen. Sie verändern sich perma-
nent, aufgrund von mikrologischen Tätigkeiten, deren Ursprung sich gar
nicht verfolgen lässt, aber dennoch in ihnen präsent bleibt: »N’est-ce pas
par de minuscules créations d’expressions imagées, de tournures pittores-
ques, de mots nouveaux ou de sens nouveaux, que notre langue autour de
nous s’enrichit, et chacune de ces innovations, pour être d’ordinaire an-
onyme, en est-elle moins une initiative personnelle imitée de proche en
proche?«3⁴ Gerade diese Tatsache evoziert die Illusion, dass Institutionen
wie die Bürokratie selbst unpersönlich oder anonym seien. Dabei handelt
es sich für Tarde klar um einen Kategorienfehler: Nicht die Erfindungen
selbst sind anonym, ihre Wirkungen sind ja erkennbar, sondern jene, die
sie hervorgebracht haben. Es handle sich, schreibt er, um einen …

erreur de penser qu’une institution est nécessairement toujours une œu-
vre anonyme et que l’accomplissement, même lent et graduel, d’un plan
systématique de reconstruction sociale, sorti ex abrupto, d’un cerveau
individuel, est un rêve chimérique. Il est pourtant assez clair que tou-
tes les modifications sociales, petites ou grandes, émanent en définiti-

31 Ebd., S. 88.
32 Giedion 1987, S. 62.
33 Tarde 1895b, S. 31.
34 Tarde 1899a, S. 149.

125

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

ve d’initiatives individuelles, de fragments de plans personnels plus ou
moins déchirés.3⁵

Mit anderenWorten gesagt, lassen sich die Zirkulationen der vielen Imita-
tionshandlungen, Wiederholungen gar nicht in die symbolische Ordnung
einer Nomenklatur fassen, weder der Eigennamen noch der sozialen Klas-
sifikationen. Deshalb erscheinen sie als anonym, was tatsächlich eine Illu-
sion ist, erzeugt durch die Unmöglichkeit, den Raum der Imitationen und
das gesellschaftliche Wissen in eine gemeinsame Ordnung überzuführen,
die sich über eine nachvollziehbare Genese erklären lässt.

Auch für Tarde dient der Begriff dazu, die epistemische Kluft zwischen
zwei Realitätsebenen zu überwinden, um die sichtbare gesellschaftliche
Oberfläche der Imitationsströme und die singulären Evidenzen als ein ge-
sellschaftliches Ganzes zu denken. Doch die Koexistenz dieser zwei Lo-
giken legt nahe, dass alle Ordnung letztlich höchst instabil bleibt, denn
sie beruht auf Imitationspraktiken, die wiederum auf höchst akzidentelle
Inventionen angewiesen sind, die selbst keiner Ordnung gehorchen, de-
ren Existenzweise vielmehr »virtuell« ist.3⁶ Anders ausgedrückt: Die Er-
findungen ereignen sich zufällig, sind nicht rational und daher auch nicht
vorhersehbar. Aber einmal in dieWelt gesetzt, sind die Effekte einer Entde-
ckung, sofern denn solche existieren, irreversibel (das Wasser eines Flus-
ses, so Tarde, fließt niemals zurück zur Quelle und löscht sie aus). Die
Konsequenz daraus lautet, dass sich die bestehenden begrenzten Ordnun-
gen stets aufzulösen drohen.3⁷

Dies bedeutet konsequenterweise auch, dass ein Moment der Destabi-
lisierung in jegliche gesellschaftliche Ordnung eingeschrieben bleibt, so-
dass diese irgendeinmal daran zerbrechen kann: »Ce qu’on appelle une ci-
vilisation particulière, est un véritable système, une théorie plus ou moins
cohérente, dont les contradictions intérieures se fortifient ou éclatent à la
longue et la forcent à se déchirer en deux«.3⁸ Anders ausgedrückt: Das
»Herz« der Dinge, unreduzierbar heterogen, ist womöglich auch der Ur-
sprung der Destabilisierung der Ordnung, die von ihm am Leben erhal-
ten wird. Erst ausgehend von ursprünglichen Impulsen erneuern, verän-

35 Tarde 1900a, S. 307.
36 Der Begriff des Virtuellen bei Tarde bedürfte einer genaueren Erläuterung, es

ist augenfällig, wie oft Tarde den Begriff gebraucht. Kurz geht Maurizio Lazz-
arato auf die Bedeutung des Konzepts in Tardes Werk ein: in dem Sinne, dass
eine Invention letztlich eine Aktualisierung einer Virtualität darstellt. Bezüg-
lich der Instabilität schreibt er: »Les inventions, en actualisant les virtualités
inconnues et profondément inconnaissables ›avant leur réalisation même à
une intelligence infinie‹, font jaillir des profondeurs de l’être, à la surface phé-
noménale, de réelles nouveautés impossibles à prévoir auparavant«, Lazzarato
2002, S. 67; siehe zur Vorstellung des Virtuellen auch Deleuze 1992, S. 264.

37 Tarde 1899b, S. 191 f.
38 Tarde 1895b, S. 75.

126

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

dern, stabilisieren sich die Realitäten.3⁹ Wenn die Ursprünge und Ursa-
chen selbst aber nicht identifizierbar, nicht lokalisierbar, unvorhersehbar
bleiben, erscheint es als nur konsequent, dass der Vorstellung der Exis-
tenz einer Gesellschaft, die mehr ist als die beständigen Wiederholungen,
etwas Fantasmagorisches anhaftet: »la société, ce long rêve collectif, ce
cauchemar collectif si souvent«, erkennt Tarde.⁴⁰ Letztlich ist das Sicht-
bare der Gesellschaft nur eine beständig variierende Multiplikation von
einem namenlosen Ereignis, das sich irgendwo, willentlich oder nicht, er-
gibt.⁴1 Hierin impliziert dieses Anonyme ein neues Moment der Unruhe,
aber auch der Faszination: als Bezeichnung eines Ereignisses, das inmitten
sozialer Ordnung stattfindet, aber selbst nicht greifbar, namenlos bleibt.
Oder anders ausgedrückt: Der anonyme Grund der Gesellschaft erweist
sich also in letzter Konsequenz als Abgrund.

Tarde liefert, aufgrund der hohen theoretischen Abstraktheit seiner
Theorie auch eine neue Vorstellung des Anonymen, eines abstrakten, epis-
temischen Anonymen. Doch diese Form des Anonymen folgt einer Lo-
gik, die gerade auch für ein konkretes Forschungsprogramm wie jenes
der Chicago School attraktiv ist, weil sie etwas Nicht-Fassbares als Teil
des soziologisch Erklärbaren erscheinen lässt. Der Effekt der Verwissen-
schaftlichung des Blicks auf das Soziale tritt nun rückblickend deutlich
hervor. Unvorhergesehene Dinge ereignen sich im sozialen Raum. Die
Beobachtung eines Mercier zeigte schon eine überblickende Systematik;
entdeckte er etwas Neues, begab er sich in die Menge, um es zu untersu-
chen. Das umfassende Bild des Sozialen, seine Kategorien traten dann vor
dem Konkreten in den Hintergrund; doch die Inkommensurabilität der
Perspektiven bildete für ihn allenfalls ein poetisches Moment.⁴2 Obwohl
die Chicago School nicht als Erste den Anonymitätsbegriff auf gesellschaft-
liche Verhältnisse überträgt, stellt sie sich doch erstmals der Herausfor-
derung, den bereits problematisierten sozialen Raum systematisch zu co-
dieren, zu beschreiben und theoretisch zu begreifen, ohne das singuläre
Geschehen, die Ereignisse und die Figuren, damit zu negieren, sondern
diese gerade als konstitutiv für die Ordnung zu betrachten. Mehr noch,
das Forschungskollektiv beobachtet fasziniert, wie die Leute diesen un-
markierten Zustand eigentlich suchen, ungeachtet des ökonomischen und
sozialen Elends, das sich hier ausbreitet, wie sie auch mit neuen sozialen
Formen experimentieren, die noch keinen Namen tragen. Anstatt diesen
Zustand sozialreformerisch bannen zu wollen, zu kontrollieren, überneh-
men sie den Namen der Anonymität, fügen ihn ihr theoretisches System

39 Tarde 1895a, S. 213, 1900c, S. 322.
40 Tarde 1895b, S. XX.
41 Latour sieht darin einen letzten Rest von Metaphysik in Tardes Theorie, siehe

Latour 2014, S. 7.
42 Vgl. wiederum das Kapitel Die neuen Beobachter des Sozialen, S. 330 ff. im

ersten Band dieser Untersuchung.

127

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

ein und betrachten damit das Unmarkierte selbst als Element der sozio-
logischen Theorie. Tarde liefert mit seiner Vorstellung des Sozialen die
gesuchte theoretische Begründung, dieses namenlos bleibende Singuläre
nicht als Außen der Gesellschaft und damit des soziologisch Relevanten,
sondern als konstitutiven Ort der Gesellschaft schlechthin zu betrachten.
Soziologisch begriffene wie epistemische Anonymität sind als Konzept de-
finitiv eingeführt. Doch das Unmarkierte ist zu widerständig, als dass es
sich durch einenwissenschaftlichen Begriff fassen ließe. Vielmehr erreicht
nun das Anonyme auch das Innere der Personen, der Monaden.

3.1 Die Krise des Sichtbaren

Die Zertrümmerung der Person

Es hat einen Grund, weshalb Tarde die Statistik neben der Archäologie
zur vorrangigen Technik der Erfassung des Sozialen erklärt. Das Singulä-
re tritt vor dem Hintergrund der markierten Realität überhaupt erst her-
vor. Die anonyme Erfindung bleibt unsichtbar, sichtbar sind alleine die
statistisch nachvollziehbaren Nachahmungsserien. Freilich, die Monaden
und ihre Praktiken, die eine gesellschaftliche Ordnung hervorbringen, zu-
gleich stabilisieren, aber auch destabilisieren oder sogar zerstören können,
bleiben für Tarde noch das pièce de résistance gegenüber einer umfas-
senden Markierung. Doch das Uncodierbare zieht sich mit der fortschrei-
tenden Entwicklung der Humanwissenschaften weiter zurück, gleichsam
in das Innere der Gesellschaftsmitglieder selbst.⁴3 Dieser neue anonyme
Raum resultiert aus einer Konstellation, die sich als industriegesellschaft-
lich bezeichnen ließe: Techniken, Produktionsweisen, Verwissenschaftli-
chungen, die neue symbolische Formen des Sozialen erzeugen, nachdem
sie die Ordnung der Sichtbarkeit der traditionellen Gesellschaft in die Kri-
se gestürzt haben.

DassAnonymitätmit einer Krise der Sichtbarkeit einhergeht, lässt sich
schon in den Schriften der Chicago School erkennen. Individuen erschei-
nen in Räumen der Anonymität als Gestalten, die visuell nicht entziffer-
bar, nicht fassbar sind. Die Chicago School gebraucht hierfür den Aus-
druck »blank faces«: Leere, nicht deutbare Gesichter, ohne klare Identität.
»Blank faces« gedeihen in der Ökologie der anonymen Hotels; sie korre-
spondieren in direkter Weise mit dem Hotelleben und damit der urbanen
Gesellschaft selbst:⁴⁴ »[This] pattern represents a response to the stimula-

43 Vgl. dazuKapitel DieAbgründe phänomenologischer Normalisierung, S. 164 ff.
in diesem Band. Foucault spricht beispielsweise von einer Anonymität der
Existenz angesichts der Erfindung des Menschen in den Humanwissenschaf-
ten, siehe Bordeleau 2012.

44 Siehe auch Lindner 1990, S. 92.

128

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE KRISE DES SICHTBAREN

tions and excitements that tend to be associated with life in a hotel«.⁴⁵Was
sich hier bereits mit der Erscheinung der ungreifbaren »blank faces« ab-
zeichnet, tritt in einer anderen soziologischen und historischen Situation,
jener der Weimarer Republik, deutlicher hervor: Es ereignet sich verdich-
tet etwas, das die Kategorie der Anonymität erneut verschieben wird und
Anonymität als Frage der Fassbarkeit der Gestalt der Menschen in einer
neuen gesellschaftlichen Konstellation zur Disposition stellt.

In Deutschland tritt die Diskussion um die Anonymität der Gesell-
schaft und der Menschen in der Gesellschaft, und nicht in der Presse, ver-
gleichsweise spät auf. Dirk Oschmann erklärt in seinem Aufsatz zur An-
onymität als Symptom in der Literatur der Weimarer Republik das »ver-
zögerte« Erscheinen der gesellschaftlichen Anonymitätsdiskurse mit der
Tatsache, dass sich Deutschland entlang Plessners Diktum als »notorisch
verspätete Nation« begreifen lässt.⁴⁶ Großstädte von »Rang«, als Katalysa-
toren fürAnonymitätsdiskurse, bildeten sich spät.⁴⁷ Diese Transformation
der deutschen Gesellschaft geht auch einhermit der Ausbreitung der Öko-
nomie und Kultur von Industriegesellschaften. Zwar verkörperte das Chi-
cago der Chicago School die Avantgarde der industriegesellschaftlichen
Entwicklung, doch gerade angesichts des als »verspätet« wahrgenomme-
nen beschleunigten Wandels der deutschen Gesellschaft, die sich in der
Weimarer Republik krisenhaft verdichtet, tritt nun auch ein neues Ver-
ständnis des Anonymen hervor, und zwar über eine Krise, ja Zertrümme-
rung der Sichtbarkeit des Sozialen und seiner Typologie schlechthin.

Exemplarisch für diese neue Wahrnehmungsweise sind die Ausfüh-
rungen von Bertolt Brecht zum Dreigroschenprozess als »soziologisches
Experiment«. Brecht schreibt, dass selbst die fotografische Erfassung
nichtsmehr über die Realität auszusagen vermöchte, sie hat sich in einUn-
sichtbares zurückgezogen: »Die Lage wird dadurch so kompliziert, dass
weniger denn je eine einfache Wiedergabe der Realität etwas über die Rea-
lität aussagt. Eine Fotografie der Kruppwerke oder AEG ergibt beinahe
nichts über diese Institute. Die eigentliche Realität ist in die Funktionale
gerutscht«.⁴⁸ Die sichtbare Ordnung ist allenfalls noch Epiphänomen von

45 Hayner 1928, S. 795.
46 Plessner 1969. Zur kritischen Diskussion dieses Topos, siehe Winkler 2002.
47 Oschmann 2011, S. 290. Oschmann diskutiert vornehmlich literarische An-

onymität, ohne aber auf die viel früher einsetzenden Debatten um die Anony-
mität in der Presse einzugehen, die inDeutschland aber eine immenswichtige
Bedeutung hatten, vgl. hierzu das Kapitel Die Presse: Anonymität als Kriegs-
maschine, S. 214 ff. im ersten Band dieser Untersuchung. Die Frage der Be-
deutung des Namens und damit der Namenlosigkeit in der Literatur der Wei-
marer Republik thematisiert auch Stiegler, vor allem im Abschnitt um Jünger,
siehe Stiegler 1994. Im Wesentlichen folgen die deutschen Diskurse der lite-
rarischen Anonymität den Mustern, die bereits im 18. und 19. Jahrhundert
auftauchten, vgl. dazu Pabst 2018.

48 Brecht 1992b, S. 469.

129

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

gesellschaftlichen Funktionen, die sich unsichtbar abspielen, dahingehend
löst sich auch die Gestalt der Individuen auf. Wie sich das Verhalten der
Menschen fixieren ließe, so Brecht, lehre mittlerweile die »Medizin, die
Biologie, die Statistik usw.« besser als jede andere individuelle und gesell-
schaftliche Erfahrung.⁴⁹

Angesichts dieser Technisierung der gesellschaftlichen Beobachtung
tritt aber die individuelle Wahrnehmbarkeit, die Lesbarkeit der Menschen
schlechthin zurück: Eingespannt in den großflächigen Systemraumnume-
rischer Kollektive verlieren die Menschen ihre Gestalt ebenso wie ihren
Namen. Sie sind für Brecht nicht mehr Person: »Sie [die Person] fällt in
Teile, sie verliert ihren Atem. Sie geht über in anderes, sie ist namenlos, sie
hört keinen Vorwurf mehr, sie flieht aus ihrer Ausdehnung in ihre kleinste
Größe, aus ihrer Entbehrlichkeit in das Nichts«.⁵⁰ Dieser Prozess verkör-
pert für Brecht indes eine revolutionäre Bewegung jenseits bürgerlicher
Subjektivität, das Namenlose lässt gar neue Potenziale der politischen Sub-
version erkennen.

Bertolt Brecht erkennt, wie die kapitalistische Dynamik eigentlich in
die Konstitution der Existenzen eingreift; er betrachtet die industrielle Dy-
namik der Organisation von Kollektiven, der wissenschaftlichen Betriebs-
führung, wie sie im Taylorismus zum Ausdruck kommt, als ursächlich für
die Auflösung von Subjektivität und damit Bezeichenbarkeit von Perso-
nen: »In den wachsenden Kollektiven erfolgt die Zertrümmerung der Per-
son«.⁵1 Die Person, ihre Existenz und ihr Denken verstreuen, verlieren
sich im neuen gesellschaftlichen Raum. Jedes realistische Abbild der Le-
bensverhältnisse erscheine dadurch als absurd. Ein adäquates Modell für
die neue Wahrnehmung liefere ausschließlich der Systemraum der mo-
dernen Sozial- und Humanwissenschaften. In ihm lassen sich allein noch
»sichtbares Verhalten« fixieren, die Gestalten identifizieren, allerdings nur
in ihrer unpersönlichen Form.⁵2

Diese Diagnose der Auflösung der bestehenden Formen der Person
angesichts einer sich industrialisierenden Welt, einer damit einhergehen-
den Krise der Sichtbarkeit, teilt auch der programmatisch konträr operie-
rende Ernst Jünger. Jünger sah in seinem 1932 veröffentlichten Werk Der
Arbeiter. Herrschaft und Gestalt die Welt sich verschleiern: »Ein Tarnnetz
ist über die Welt geworfen, ein anonymer Vorhang, hinter dem ein neu-
er Auftritt sich gebiert«,⁵3 doch was tritt hinter dem anonymen Vorhang
hervor? Es sind »neue Gestalten«; sie kündigen, so der raunende Diskurs,
eine neue Gesellschaft an. Den Grundgedanken dieser Schrift erläuterte
Jünger allerdings erst später, in seiner Untersuchung zu Typus, Name, Ge-

49 Brecht 1992b, S. 469.
50 Brecht 1992c, S. 320.
51 Brecht 1992b, S. 469.
52 Ebd., S. 469.
53 Jünger 1981, S. 351.

130

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE KRISE DES SICHTBAREN

stalt,⁵⁴ die allerdings noch tief den Geist der Schrift von Der Arbeiter und
der krisenhaften Stimmung der Weimarer Republik atmet.⁵⁵ Die Schrift
greift tief in diemenschlicheWirklichkeitsauffassung ein. Jünger sieht den
Menschen konfrontiert mit dem Realen der Welt, das er nie vollständig
kontrollieren kann und doch sein Leben ausmacht. Er nennt diese uner-
schlosseneWirklichkeit das »Ungesonderte«, respektive das »Namenlose«
und erkennt: »Das Ungesonderte und das Namenlose sind ein und dassel-
be«.⁵⁶

Die Menschen versuchen die Situation zu bewältigen, indem sie dem
Unerschlossenen Namen verleihen. Was dem Bergmann das Grubenlicht
sei, seien die Namen für die Menschen. Der Mensch erkennt, indem er
Namen gibt, er vermag sich so zu orientieren und zu handeln, doch wie
die Schwärze, die den Bergmann umgibt, so ist das »Namenlose ungleich
größer als alles, was wir mit dem Namen aus ihm herausheben«.⁵⁷ Benen-
nenheiße, demNamenlosen einen »Bannkreis« abzugewinnen, »dermehr
als Sichtbares umfasst«.⁵⁸ Die Wirklichkeitserfassung über Namen kennt
für Jünger dabei zwei wesentliche Modi: Typus und Gestalt. Typen resul-
tieren aus Einordnungen, sie seien »Prägstock« unserer Anschauung aus
rationalen wissenschaftlichen Praktiken, der Ordnung der Welt.⁵⁹ Para-
digmatisch ist für ihn Linnés Nomenklatur. Damit werden »Parzellen aus
dem Namenlosen« abgesteckt, der Gewinn ist eine Ernte.⁶⁰ Er gebraucht
dafür auch eine technische Metapher des Films und der Fotografie: Die
Realität wird eigentlich »entwickelt« wie die Fotografie in einem Labor,
die Wirklichkeit erscheint, sodass sie bearbeitet werden kann.⁶1

Doch diese typensetzende Gewalt befindet sich für Jünger in einer tie-
fen Krise. Nicht nur in der Kunst, »auch gesellschaftlich und physiogno-
misch ist der Typenschwund unverkennbar: als Auflösung der Stände und
der persönlichenArt«.⁶2 AlsGründe dafür deutet er nur an, es sei schlichte
Abnutzung des Gebrauchs oder die Tatsache, dass die logischen Typen die
namenlose Ungeschiedenheit niemals gänzlich zu fassen vermögen und
ihr Mangel irgendeinmal zutage tritt.⁶3 Doch die Weltbearbeitung über
Typologien ist nur einModus, mit dem dieMenschen auf dieWirklichkeit
zugreifen. Der andere ist die Gestalt. Benennen über Typen bedeutet ra-
tionale Weltbearbeitung, ein Eingreifen, ein Ordnen des Wissens über die
Welt. Gestalten lassen sich nicht in ein übergeordnetes System einordnen

54 Jünger 1963.
55 Ebd., S. 47–48.
56 Ebd., S. 15.
57 Ebd., S. 87.
58 Ebd., S. 11.
59 Ebd., S. 47.
60 Ebd., S. 42.
61 Ebd., S. 12.
62 Ebd., S. 44.
63 Ebd., S. 69.

131

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

(der Ozean ist eine Gestalt, das Schwarze Meer, der Atlantik sind Typen).
Gestalten können die Menschen vielmehr überwältigen, da sie näher am
Realen liegen, jenem, das sich nicht klassifikatorisch logisch ordnen lässt.
Das Ungesondertemeldet sich in der Gestalt in allerMächtigkeit, die Kon-
trolle durch den Menschen ist nicht möglich oder gescheitert: »Mit der
Benennung von Typen ist eine Besitzergreifung durch den Menschen ver-
knüpft. Wo dagegen Gestaltenmit Namen genannt werden, dürfen wir an-
nehmen, dass eine Besitzergreifung am Menschen vorausgegangen ist«.⁶⁴

Über Gestalten tritt zwar das Namenlose an den Menschen unmittel-
barer heran, aber eine Gestalt erscheint auch nur über die Benennung, es
gibt keine Gestalt an sich. Die Krise der (bestehenden) Typen ist für Jün-
ger deshalb keine andauernde, denn sie eröffnet einen neuen Raum für
das Gestaltbare. »Die untergehende Sonne«, so die Prophezeiung, »bringt
neuen Welten Licht«.⁶⁵ Vor dem Hintergrund der Macht der Gestalten,
welche die alte Ordnung verabschieden, werden die Menschen auch die
»typensetzende Gewalt« zurückgewinnen können,⁶⁶ eine neue Welt kre-
ieren, sogar ein neues »Menschentum«, wie es in der Schrift zum Arbeiter
heißt.⁶⁷ Nicht der Umriss eines soziologischen Profils der Arbeiterklasse
steht im Vordergrund, sondern die Gestalt des Arbeiters als Form des Na-
menlosen, Ungeschiedenen. Die logischen Nomenklaturen bilden Netze,
die Wirklichkeit eigentlich einfangen. »Wo hingegen Gestalten eintreten,
sind sie logisch nicht einzufangen; sie wirken systembrechend«.⁶⁸

In dieser Konstellation lokalisiert Jünger das Auftreten des Arbeiters,
nicht als Kollektiv von Individuen, nicht als Typus, sondern eben als Ge-
stalt. Diese Gestalt des Arbeiters tritt gerade aufgrund einer überwältigen-
den Menge an Typisierungen und wissenschaftlichen Markierungen über-
haupt erst hervor, die allerdings die Realität dessen, was sich ereignet nicht
zu fassen vermögen. Es handelt sich industriell bedingt um ein quantitati-
ves Phänomen, es übersteigt allerdings den schieren zahlenmäßigen Um-
fang. Die Gestalt des Arbeiters ist mehr als die Summe des Ganzen, mehr
als durch eine Volkszählung und ökonomische Analysen zugänglich ist.
Zunächst ist ja der Arbeiter ein Mensch, der arbeitet, ein jeder kann die-
se Rolle einnehmen.⁶⁹ Die Ruinen unter dem Sand der Wüste zeugen von
vergangener namenloser Arbeit einer vergangenen Zivilisation, ohne dass
das Moment der Arbeit dominant geworden wäre.⁷⁰ Doch es ereignet sich
eine Umwälzung: Arbeit wird, technisch indiziert, zum dominanten Mo-
dus der Gesellschaft, mittels der Verfügung über Maschinen und Maschi-

64 Jünger 1963, S. 116.
65 Ebd., S. 47.
66 Ebd., S. 57.
67 Jünger 1981, S. 78.
68 Jünger 1963, S. 107.
69 Ebd., S. 90.
70 Jünger 1981, S. 67.

132

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE KRISE DES SICHTBAREN

nenkombinate gleichermaßen wie der kulturellen Verdichtungen.⁷1 Die
Gestalt des Arbeiters ist in dieser neuen Gesellschaft abstrakt, doch der
»Verlust an Leibhaftigkeit« bedeutet auch den »Gewinn eines neuen Poten-
zials«.⁷2 Es entsteht ein neuer RaumderMacht, der durchArbeit bestimmt
wird. Es sei belanglos, dass das Kollektiv der Arbeiter in diesem über Par-
teien, Revolutionen nach Macht strebe. Denn in dieser Gesellschaftsform
drückt die Gestalt des Arbeiters die Macht dieser Gesellschaftsformation
selbst aus, er ist die Macht.⁷3

Doch was genau lässt die Gestalt des Arbeiters erscheinen? Jünger lo-
kalisiert am Ende einer Epoche, des bürgerlichen Zeitalter einen »Ein-
bruch elementarer Kräfte in den bürgerlichen Raum«,⁷⁴ welche gleichsam
die alte Ordnung einäschern. Die bürgerliche Ordnung, das bürgerliche
Subjekt und die unmittelbare Kenntlichkeit des anderen als Gegenüber er-
weisen sich vor dem Hintergrund der Transformationen der Gesellschaft
als obsolet. Technik und Ökonomie schlagen in die Wahrnehmung der
Menschen durch. Die neue Gestalt des Arbeiters ist tief eingefügt in den
Industrialismus: »DieMaschinentechnik ist zu begreifen als das Symbol ei-
ner besonderen Gestalt, nämlich der des Arbeiters – indemman sich ihrer
Formen bedient, tut man dasselbe, als wennman das Ritual eines fremden
Kultes übernimmt«.⁷⁵ Oder anders ausgedrückt: Die Erscheinung des Ar-
beiters resultiert eigentlich aus dieser Matrix aus maschineller, standardi-
sierender Technologie und industrieller Herrschaftsstrukturen,⁷⁶ die ihm
in aller Kenntlichkeit hervortreten. Dieser Vorgang ergreift auch gesell-
schaftliches Wissen. Die Markierung des sozialen Raumes und der Indi-
viduen ist so weit fortgeschritten, dass Ziffern und Register die Personen-
namen ersetzen können. Jünger schildert, wie die Menschen schlicht als
»alphabetischeAnordnung der unzähligenVerzeichnisse undRegister« er-
scheinen, »durch die man sich über den Einzelnen Aufschluss verschafft.
Diese alphabetische Anordnung erteilt den Buchstaben Ziffernwert«. Es
bestehe darin ein großer Unterschied etwa zur ehrwürdigen alten Militär-
rangliste.⁷⁷ DieseVerzeichnisse haben schlicht keine andere Bedeutung als
zu adressieren. Doch hinter der logischenMarkierung tritt erst die Gestalt
eines neuen Menschen hervor. Jünger gibt hier eine eigene, aber präzise
Beschreibung der industriellen Gesellschaft als Systemraum:

Der Kraft-, Verkehrs- und Nachrichtendienst erscheint als ein Feld, in
dessen Koordinatensystem der Einzelne als bestimmter Punkt zu ermit-
teln ist – man »schneidet ihn an«, etwa indem man die Ziffernscheibe

71 Jünger 1963, S. 91.
72 Ebd., S. 91.
73 Jünger 1981, S. 70–71.
74 Ebd., S. 52–63.
75 Ebd., S. 72.
76 Ebd., S. 81, 102.
77 Ebd., S. 149.

133

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

eines automatischen Fernsprechers stellt. Die funktionale Welt solcher
Mittel wächst mit der Zahl der Teilnehmer – niemals erscheint aber diese
Zahl als Masse im alten Sinn, sondern stets als eine Größe, die in jedem
Augenblicke ziffernmäßig zu präzisieren ist.⁷⁸

Die Ziffernreihe, die Statistik, tritt an die Stelle, in »der der Einzelne nur
noch als Maske erscheint«.⁷⁹ Aber gleichzeitig sieht Jünger den Traum ei-
ner umfassenden Ordnung sich verwirklichen: Nicht nur besitzt jedes In-
dividuum einen Ort im markierten Raum der Gesellschaft, auch das Wis-
sen über die Gesellschaft ist in diesem Koordinatenraum klar befestigt.
Früher spendete die Literatur soziale Identität, heute ist es ein Tabellen-
werk: »Ganz ohne Zweifel besitzt heute ein Kursbuch größere Bedeutung
als die letzte Ausfaserung des einmaligen Erlebnisses durch den bürgerli-
chen Roman«.⁸⁰ Die Gestalt des Arbeiters erscheint also vor dem Hinter-
grund der industriell markierten Gesellschaft, die im Modus der Ziffern-
folgen und Quantifizierung operiert und in der die Individuen nicht mehr
fassbar sind. Beides hängtmiteinander zusammenund vergegenständlicht
für Jünger den Advent eines verklärten Kommenden.

Diese Diagnose der Auflösung bestehender Formen über die Quanti-
tät und der Quantifizierung, die den Individuen etwas Maskenhaftes, In-
differentes verleihen und das Phänomen der »blank faces« ubiquitär wer-
den lassen, teilt Jünger nicht nur mit Brecht, sondern auch mit Simmel
und Kracauer. Auch Simmel sieht den Grund für diese Transformation
in der Verwissenschaftlichung nach demModell der Naturwissenschaften,
der demografischen Anhäufung großer Zahlen vonMenschen, als auch in
der Ökonomisierung, entlang derer sich alles in geldmäßigem Tauschwert
ausdrücken lässt. Die Welt sei dabei, sich »in ein Rechenexempel zu ver-
wandeln, jeden Teil ihrer in mathematische Formeln festzulegen«. Dies
entspräche der »rechnerischen Exaktheit des praktischen Lebens, die …
die Geldwirtschaft gebracht hat«.⁸1 Die Oberfläche des gesellschaftlichen
Lebens, so Simmel, ergäbe sich zusehends nur noch über Berechnungen,
ein abstraktes Koordinatensystem, in demdie Individuen, Avatare vonZif-
fernfolge navigieren und sich orientieren.⁸2

78 Jünger 1981, S. 149 f.
79 Ebd., S. 149.
80 Ebd., S. 151.
81 Simmel 1903, S. 191.
82 Ebd., S. 191 f. Die Ununterscheidbarkeit in der Situation, die Unverbunden-

heit führt indes für Simmel dialektisch auch zu einer Zelebration ästhetischer
Singularität, die damit freilich ihre Originalität verliert. Denn für Simmel
führt diese Differenzierung, wie als Gegenbewegung, zu umfassender Stan-
dardisierung ebenso wie zu einem permanenten Unterscheidenwollen. Sie
mündet in eine Suche nach Einzigartigkeit, die aber, da sie nur noch in bloßer
Differenz zu anderen eine Erfüllung sein kann, vergeblich bleibt.

134

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE KRISE DES SICHTBAREN

Diese neuen sozialen Formen, die durch die alte Ordnung allmählich
hindurchscheinen, sich dann immer weiter entwickeln, um schließlich do-
minant zu werden, sind nicht bloß abstrakt fassbar. Das eminent Visuel-
le dieser neuen Äußerungsformen, die mathematische Präzision der Er-
scheinungsweisen neuer Formen analysiert Kracauer in seinem Aufsatz
zum Ornament der Masse, der als ein bedeutender Ausdruck der Gesell-
schaftswahrnehmung dieser Zeit gelesen werden kann. Die Dominanz
der »Kalkulabilität«, der systematischen Ordnung durch die Zahlen, führt
zur Negation der individuellen und kulturellen Persönlichkeit: »Volksge-
meinschaft und Persönlichkeit vergehen, wennKalkulabilität gefordert ist;
der Mensch als Massenteilchen allein kann reibungslos an Tabellen em-
porklettern und Maschinen bedienen«.⁸3 Doch während Jünger und Sim-
mel diese Verbindung zwischen Individuen im mathematisch vermesse-
nen System- und Zirkulationsraum der Gesellschaft schlicht als eine neue
Form des Sozialen behandelt, erkennt Kracauer, wie schon in dem Auf-
satz zur Hotelhalle, die abgründige Unfassbarkeit des Anonymen in die-
ser Konstellation. In der Konstellation, die Kracauer entwirft, erscheint
das Individuum als Person nur noch als namenlose Figur einer geglätteten
reinen Oberfläche, die Kracauer das Massenornament nennt, ein ästheti-
scher Reflex des durch den kapitalistischen Prozess erzeugten Sozialen,
der wiederum diese Sphäre der Anonymität erzeugt:

Die im Massenornament eingesetzte menschliche Figur hat den Auszug
aus der schwellenden organischen Pracht und der individuellen Gestalt-
haftigkeit zu jener Anonymität angetreten, zu der sie sie sich entäußert,
wenn sie in der Wahrheit steht und die aus dem menschlichen Grund
herausstrahlenden Erkenntnisse die Konturen der sichtbaren natürlichen
Gestalt auflösen.⁸⁴

Die Anonymität, für Kracauer eine Form der »Entäußerung«, erscheint
hier als Signum einer verlorenen Ordnung und gleichzeitig als Moment
einer neuen Vorstellung des Sozialen und gleichzeitig als etwas, das sich
in der positivenWelt nicht einordnen lässt. Die Funktionslogik der kapita-
listischen Ordnung und der Humanwissenschaften, die Standardisierung
und Objektivierung, ergreift das Individuum: »Hinausgeschleudert in die
kalte Unendlichkeit des leeren Raumes und der leeren Zeit, befindet es
sich angesichts eines jeglicher Bedeutung entblößten Stoffes«, wie es in
Kracauers Soziologie als Wissenschaft heißt.⁸⁵

Gleichzeitig wird die Transformation als Ausdruck von etwas Neu-
em gesehen, eines neuen Gesellschaftsentwurfs, die eine neue Wahrneh-
mungsweise erfordert. Diese progressive Abstraktion vom Konkreten
zeigt sich in aller Deutlichkeit in Otto Neuraths und Gerd Arntz’ Ver-

83 Kracauer 1977a, S. 59.
84 Ebd., S. 59.
85 Kracauer 1922, S. 12.

135

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

such der Entwicklung einer visuellen Weltsprache, die in ihrem Projekt
der Bildstatistik und Isotype ihren Ausdruck findet⁸⁶. Die resultierende
visuelle Repräsentation des Sozialen verleiht der anonymisierenden Neu-
formierung des Sozialen eine visuelle Sprache, indem sie die numerisch-
figürliche Repräsentation der Individuen standardisiert und exakt ge-
formt zu einer neuenArtikulationsform des Sozialen verbindet, umnichts
weniger als soziale Aufklärung zu betreiben. Neuraths und Arntz’ Dar-
stellungen erscheinen als Massenornament im Sinne Kracauers, als ha-
be hier Jüngers Arbeiter visuelle Gestalt angenommen; das Serielle, Un-
persönliche, Quantifizierende kommt hier zu einer idealtyptischen Aus-
drucksform, die der Wissenschaftstheoretiker Otto Neurath schlicht als
Aufklärung über die Zeit versteht. Kapitalistische Produktionsbedingun-
gen und visuelle Gestalt sind ineinander verwoben, wie die Abbildung 10
zeigt. Es handelt sich um eine Bildstatistik, wie sie in Ausstellungen auf
Bildtafeln dem Publikum gezeigt wurden.⁸⁷ Es wurden hierfür eigentliche
»Gesellschaftsmuseen« gebaut, Orte der Spiegelung und Vermittlung neu-
er Formen des Sozialen, so das Gesellschafts- und Wirtschaftsmuseum in
Wien oder das Sozialmuseum in Berlin.⁸⁸ Die vorliegende Bildtafel zeigt
den Strukturwandel der Industrie im Deutschen Reich, der Schwund der
Kleinbetriebe, die Konzentration auf Großbetriebe. Die Arbeiter erschei-
nen als Einzelwesen, aber in Form von standardisierten Piktogrammen, je-
de Figur zeigt eine Million Beschäftigte, wobei die visuelle Repräsentation
mit der Struktur des Betriebs einhergeht (weiß für Kleinbetriebe, schwarz-
weiß für mittlere Betriebe, schwarz für Großbetriebe). Der Typus des Ar-
beiters verschmilzt eigentlich mit der Industrieform; was erscheint, lässt
sich tatsächlich als eine Formgebung der Industriegesellschaft bezeichnen.

In einer anderen Grafik, über die Arbeitslosen in Berlin,⁸⁹ stehen die
Figuren der Arbeitslosen in geometrischen Reihen mit gesenktem Kopf,
meist in Vierergruppen hintereinander, die oberste Reihe ist vergleichs-
weise kurz, darunter folgen die Kolonnen anderer statistischer Jahre mal
kürzer, mal länger, aber am unteren Ende der Grafik wird die Reihe unver-
sehens sehr viel länger: eine traurige Formation, die für sich selbst spricht,
alle Erzählungen ausspart, die zu diesen Daten führen, wie auch die Frage,
woher die Menschen auftauchen, die die standardisierten Figuren verkör-
pern.

Neuraths und Arntz’ Sprache der globalen Gesellschaft⁹⁰ soll die Rea-
litäten präzise abbilden und gleichzeitig im »Jahrhundert des Auges«⁹1

86 Neurath 1991b.
87 Stadler 1982.
88 Neurath 1991a, S. 200. Siehe zu dieser breiten Bewegung der Gesellschafts-

museen auch Katscher 1917.
89 Neurath 1991c, S. 233.
90 Neurath 1991d.
91 Neurath 1991c, S. 234.

136

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE KRISE DES SICHTBAREN

Abbildung 10: Bildstatistik aus Gesellschaft und Wirtschaft, ca. 1925.
Quelle: Neurath 1991a, S. 200.

unmittelbar verständlich machen,⁹2 indem sie den figürlichen und den
systemischen Raum neu gestaltet. Die Figuren erinnern daran, dass die
kapitalistischen Prozesse Menschen seriell, quantitativ verarbeiten, damit
sie gerade als pure Oberfläche, als Ornament ihre Realität gewinnen. Das
Bemerkenswerte an dieser visuellen Sprache der Quantifizierung ist aller-
dings ihre Ambivalenz.⁹3 Die grafische Methode greift einerseits auf das
Figürliche zurück, negiert aber alle Individualität der Figur, um sie dann
als Mittel purer Darstellung von Quantitäten zu verwenden, die die Ge-

92 Vgl. hierzu die ausführliche Diskussion von Stadler 1982.
93 Keller 2013.

137

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

sellschaft ausmachen, als zeige sich hier die Aufhebung der Werktätigen
im Arbeiter als Gestalt der Industriegesellschaft.⁹⁴

Diese Einsichten Jüngers, Simmels, Kracauers, Brechts, so unter-
schiedlich sie im Einzelnen sind, diagnostizieren alle in ihrer je eigenen
Perspektive ein Verschwinden des »Erscheinungsraums«⁹⁵ fassbarer Per-
sonen, darin einen Gestaltwandel der Gesellschaft selbst bezeichnend, der
aufgrund einer Krise traditioneller sichtbarer Formen das Heraufziehen
von einem Neuen erkennt. Was in der Textkultur des Ancien Régime, der
Verdächtigungen des anonymen Kapitals, der polizeilichen Identifikati-
onstechniken noch mit dem Gestus des Enthüllens verbunden war, um
Verborgenes aufzuspüren, erscheint nun als Signum einer gesellschaftli-
chen Konstellation: Die Individuen sind zwar numerisch in einen Raum
eingebunden, aber höchstens noch als genereller Typus identifizierbar.
Auch hier erzeugt die Markierung des sozialen Raumes und der Indivi-
duen eine Vorstellung dessen, was sich nicht identifizieren lässt. Doch es
gibtweder eineNotwendigkeit noch eineMöglichkeit, diese unmarkierten
Räume durch Namen zu erlösen.

Der Begriff des Anonymen erlebt damit im Diskurs der Weimarer Re-
publik eine neuerliche Transformation. Angesichts der Krise der Sichtbar-
keit des Sozialen, der »bürgerlichen« Formen, dient das Anonyme dazu,
die entsubjektivierten Formen des Sozialen der Industriegesellschaft und
dasHervortreten neuer Formen zu bezeichnen. Dieses Anonyme lässt sich
nicht mehr auflösen, indem schlicht Namen verliehen werden. Vielmehr
bezeichnet es neue gesellschaftliche Realitäten, allenfalls dunkel die An-
kunft eines Neuen, das wieder einen Namen erhält, weil die »typenbilden-
de Macht« freigestellt ist »für neue Aufgaben«.⁹⁶ Es zeichnet sich ab, dass
das Anonyme langsam eine transzendentale Dimension erhält. Dahinge-
hend führt der Diskurs weiter, was bei Tarde schon angelegt war. Was
»Anonymität« bezeichnet, wird zur epistemischen Kategorie und virtua-
lisiert sich gleichzeitig, das heißt, enthebt sich von dem Konkreten immer
mehr, um gerade dadurch einer neuen Form des gesellschaftlich Imaginä-
ren Raum zu geben.

Doch damit gerät das Anonyme auch in den Fokus weitergehender
theoretischer Diskussionen. Das Konzept wird nun philosophisch gehär-
tet. Es gilt zu zeigen, dass auch hier der Begriff des Anonymen verwen-
det wird, um Paradoxien zu umgehen oder sogar zu artikulieren. Jaspers
lässt dieses Zwischenstadiumdes Anonymitätsbegriff zwischen Soziologie
und Philosophie deutlich erkennen. Seine Begriffsverwendung antwortet

94 Die Problematisierung undNeuerfindung sozialer Formen, Gestalten undTy-
pen zeigt sich selbst in der Domäne dokumentarischer Fotografie. Das Ver-
hältnis der Fotografie, auch in der Weimarer Republik, zur Anonymität wird
im Kapitel Die Ästhetik des Anonymen, S. 238 ff., diskutiert.

95 Arendt 1981, S. 193–201.
96 Jünger 1981, S. 65.

138

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE KRISE DES SICHTBAREN

noch einer konkreten soziologischen Konstellation, die durch die umfas-
sendeMarkierung des sozialenRaumes, seinerQuantifizierung unddamit
der gesteigerten Identifikationsmöglichkeit entsteht. Mit Husserl wird das
Anonyme dann zu einer rein erkenntnislogischen Kategorie, die aber vor
allem eine Unmöglichkeit bezeichnet und paradoxerweise dadurch neue
Vorstellungen eines existenzialen gesellschaftlich Anonymen erzeugt.

Anonyme Mächte

DieMassenornamente, zu der sichMenschen formieren, die »blank faces«
der Hotellobbies, die standardisierten Figuren der statistischen Diagram-
me, sie alle legen einen gesellschaftlichenOperationsmodus nahe, der sich
in der Bearbeitung von Oberflächen erschöpft. Angesichts dieser breiten
Wahrnehmungsweise der Weimarer Gesellschaft gibt Jaspers seine Schrift
Die geistige Situation der Zeit heraus.⁹⁷ Diese Schrift, 1931 erstmals ver-
öffentlicht, ist zum einen aufgrund ihres Erfolgs bemerkenswert, sie wur-
de innerhalb von drei Jahren fünfmal neu aufgelegt; zum anderen aber
auch aufgrund der Tatsache, dass sie sich ungeachtet des Titels seltsam
bezugslos zu den konkreten Zeitumständen zeigt, in der die Herrschafts-
ergreifung durch den Nationalsozialismus sich bereits abzeichnete. Die-
se Schrift konzentriert sich so sehr auf eine generelle Kritik an der Kul-
tur und Gesellschaft, dass der bevorstehende Zusammenbruch der Wei-
marer Republik keine Berücksichtigung findet.⁹⁸ Jaspers führt vielmehr
die bestehenden Diagnosen der industriellen Gesellschaft zu einem philo-
sophischen Kulminationspunkt weiter, mit dem er, das macht das Werk
hier bemerkenswert, dem Anonymitätsdiskurs eine neue transzendentale
Dimension verleiht. Jaspers propagiert nichts weniger als die Vorstellung
schon fast metaphysischer »anonymer Mächte«, die das Dasein bewegen.

Die totale Erfassung sämtlicher gesellschaftlicher Realitäten durch die
Industrialisierung und die industrielle Standardisierung, die selbst die Per-
son als Einheit zerbrechen lässt, erzeugt für Jaspers etwas anderes, ein
Unmarkiertes, ein verborgenes Anonymes, das, so der scholastische Weg,
durch die Philosophie allerdings erschließen werden kann.⁹⁹ Für Jaspers
resultiert das Anonyme nicht mehr bloß aus der Beschreibung einer Ord-
nung, sondern es verlagert sich auf den Beschreibenden selbst. Das An-
onyme bildet für Jaspers eigentümlicherweise die Voraussetzung dafür,
dass das namentliche Individuum als Singuläres überhaupt hervortreten
kann.Die Einschätzung der Existenzweisen, welche die industrielleGesell-
schaft für Menschen bereithält, die in ihr leben, teilt er mit den im vorhe-
rigen Abschnitt genannten Zeitdiagnosen in vielerlei Hinsicht; sie bilden

97 Jaspers 1979.
98 Siehe dazu die Untersuchung von Harth 1986.
99 Jaspers 1979.

139

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

den Ausgangspunkt, von dem aus Jaspers weiter denkt. Gesellschaft er-
scheint als vereinheitlichender Systemraum, schon fast mathematisch bis
auf den letzten Punkt vermessen. »Mein Ort«, schreibt Jaspers, »ist gleich-
sam durch Koordinaten bestimmt: Was ich bin, ist die Funktion dieses
Ortes«. In dieser Positionierung ist ein jeder »eine Folge oder Modifikati-
on oder Glied«, festgeschrieben als Wesen in einem historischen Moment
wie in einer »soziologischen Lage«.1⁰⁰ Doch er zieht einen Gegensatz zu
den Wissenschaften, die glauben, damit sei die Position des Individuums
in der Gesellschaft tatsächlich erkennbar. Auch dem Individuum selbst
ist seine eigentliche Lage verschlossen. Es bräuchte das Wissen eines La-
place’schen Dämons, den »Standort einer zusehenden Gottheit«, die die-
ses »Bild des Ganzen« zu überblicken vermöchte,1⁰1 um die Lage des In-
dividuums zu erkennen. Entsprechend unmöglich ist es, dass sich ein Ein-
zelner in seiner Position innerhalb des Ganzenwahrnehmen könne. Doch
auch wenn ein Gesamtbild dieser einordnen Mechanismen nicht möglich
sei, dieses Koordinatennetz, diese Markierung der Gesellschaft, existiert,
sie wirkt auf die Existenz jedes Einzelnen.

Zur Etablierung dieses Koordinatennetzes, das die Gesellschaft und
ihre Individuen erfasst, tragen auch für Jaspers die »Wissenschaften vom
Menschen« – Soziologie, Psychologie und Anthropologie – entscheidend
bei, deren Leistung er in polemischer Überspitzung schildert.1⁰2 Der
Soziologie erscheine demnach zwar der einzelne Mensch unbegreiflich,
nicht aber die Gesellschaft als Ganzes. So beschreibt sie in einem Um-
kehrschluss das Individuum alleine aus der Perspektive dieses gesellschaft-
lichen Systemraums und definiert es nachträglich in seiner sozialen La-
ge.1⁰3 Die Anthropologie dagegen erfasst exakt die körperliche Sichtbar-
keit der Menschen, fixiert sie darüber hinaus als Rolleninhaber statisch
konzipierter Ethnien.1⁰⁴ Desgleichen technisch und mathematisch ope-
riert der Staat, der sein Staatsgebiet der Berechnung unterwirft und so das
Kollektiv der Individuen zu einer imaginären Ganzheit, der Staatsgesell-
schaft, verschmilzt.1⁰⁵

Doch die wissenschaftliche und exakte Markierung erfasst für Jaspers
nun auch das Innere einer Person. Die Psychologie, Beispiel ist ihm hier
die Freud’sche Psychoanalyse, markiert selbst auch die Psyche der Men-
schen eindeutig, sodass diese nur noch als »Marionetten« innerer Mecha-

100 Jaspers 1979, S. 26 f.
101 Ebd., S. 26.
102 Ebd., S. 138–148.
103 Ebd., S. 139. Max Weber nimmt er von dieser Konstruktion klar aus, weil

seine relativistischen und idealtypischen Konstruktionen den einzelnen Men-
schen selbst nicht erfassen wollen, vgl. ebd., S. 141.

104 Ebd., S. 145.
105 Ebd., S. 102.

140

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE KRISE DES SICHTBAREN

nismen erscheinen.1⁰⁶ So polemisch diese Schilderungen klingen, so an-
zweifelbar sie im Einzelnen auch seinmögen: Jaspers stellt sich keineswegs
gegen die durchaus wertvollen Erkenntnisse der Verwissenschaftlichung
des Menschen. Ohne Soziologie sei keine Politik zu machen, die Psycho-
logie könne geistige Verwirrungen mit wissenschaftlicher Nüchternheit
angehen.1⁰⁷ Doch letztlich handelt es sich bei der Soziologie, Psycholo-
gie und Anthropologie, die die Menschen zu eindeutig beschreibbaren
»Objekten« geraten lassen, um »Verschleierungen des Menschen« als sol-
chem.1⁰⁸ Die menschliche Existenz erschöpft sich indes nicht in einem
»bloßen Resultatsein«.1⁰⁹ Das heißt, es gibt ein Anderes, ein von den Wis-
senschaften nichtMarkiertes, das nun umso deutlicher hervortritt. Für die
Philosophie öffnet sich damit eine unbeschriebene Zone, eine Zone der
»anonymen Mächte« nunmehr innerhalb der Person selbst.11⁰

Diese neue Zone des Nichtbeschreibbaren entsteht sich für Jaspers an-
gesichts einer Fixierung des Menschen durch die Technik. Damit meint
er auch die oben erwähnten Techniken des Beschreibens. Doch »Technik
und Apparat« sind für ihn zugleich »Bedingungen des Menschseins«.111
Rationalisierung undMechanisierung, welche die Existenz industrialisier-
ter Gesellschaft bestimmen, geschehen nicht einfach außerhalb des Men-
schen, sondern bestimmen selbst die Ausgestaltung seines Daseins. Die
Technik bringt in einer bestimmten Konstellation bestimmte Formen des
Menschen hervor, wie etwa den Massenmenschen: »Technik und Masse
haben einander hervorgebracht.« Dies bedeutet zugleich: Technik wird
auch die Masse zum Verschwinden bringen, was Jünger ja bereits erkannt
hatte.112 Das Fließband, die Maschinen sind für die Menschen, die in gro-
ßer Zahl an der Massenproduktion beteiligt sind, eingerichtet. Das Funk-
tionieren dieses riesigen Apparates ist wiederum auf den Massenmarkt
angewiesen, auf dem die Güter konsumiert werden. Die »Bevölkerungs-
massen« können nicht leben ohne diesen riesigen »Leistungsapparat, in
dem sie als Rädchen mitarbeiten«. Doch auch die politische Form ist von
dieser Organisationsweise betroffen, sie führt »notwendig zur Demokra-
tie in irgendeiner Gestalt«. In der Demokratie sieht er eine logische Kon-
sequenz dieser Konstellation. Demokratie heißt für ihn, dass die Massen
über sich selbst bestimmen, indem die Einzelnen in großen Mengen als
zählbare Einheit ihre Stimme abgeben.113 Die Masse allerdings ist für Jas-
pers, wie gesehen, ein Epiphänomen der technischen Bedingungen, die

106 Ebd., S. 142.
107 Ebd., S. 146.
108 Ebd., S. 145.
109 Ebd., S. 148.
110 Ebd., S. 152–164.
111 Ebd., S. 32.
112 Ebd., S. 34.
113 Ebd., S. 33 f.

141

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Oberfläche des Erscheinens, das, was Kracauer als »Massenornament« be-
schrieben hat. Sie fungiert keinesfalls als Akteur wie noch im traditionel-
len Massendiskurs von Le Bon. Tatsächlich ist die »Masse« für Jaspers nur
ein »betörendes Wort«, resultierend aus einer ökonomischen Technik der
Beschreibung vonGesellschaft, umdie Vielheiten unter einemKonzept zu
fassen und zu thematisieren. Die durch einen »Apparat gegliederteMasse«
ist nimmer einheitlich, »jeder ist möglicher Einzelner«, und er kann sich
mit den Bedingungen seiner eigenen Konstitution auseinandersetzen.11⁴

Aber gerade die Präsenz der Individuen in der Masse, in der sie zu
verschwinden drohen, nimmt Jaspers nun zum Anlass einer umfassen-
deren Analyse des Verhältnisses von Technik und Mensch. »Ein Mensch
[geht] als Einzelner nie ganz in eine Daseinsordnung ein, welche ihm ein
Sein nur als Funktion für den Bestand des Ganzen ließe«.11⁵ Es bleibt ein
Rest, der selbst über die komplexeste Technologie und Adressierung nicht
erreichbar ist. Und diese Form der Widerständigkeit des Einzelnen ge-
genüber der gleichzeitig notwendigen technischen Bedingtheit bildet den
Brennpunkt von Jaspers Analyse. Die gesellschaftlichen Bedingungsver-
hältnisse bilden für ihn ohnehin nie ein Ganzes, in sich erfass- und be-
schreibbar, sondern bloß einen »unbestimmten Horizont« immer nahe
am»AbgrunddesNichtmehrseins«.11⁶ Dieser unbestimmte unddamit un-
markierte Horizont ist letztlich das Wesentliche in Jaspers Existenzialphi-
losophie, denn hier ist der Ort, in der ein Mensch ohne Determinierung
durch technische und symbolische Systeme sich hervorbringen kann.

Aber wie lässt sich dieser offene Horizont selbst erfassen, wenn doch
jede Beschreibung eine symbolische Technik ist, die den Möglichkeitsho-
rizont notwendig einschränkt? Der Name des Namenlosen ist die Anony-
mität, Jaspers zieht diesen bestehenden Begriff heran, erweitert ihn und
nennt einen ganzen Abschnitt die »anonymen Mächte«,11⁷ der in ein Ka-
pitel mit dem Titel Was aus dem Menschen werden kann eingegliedert ist.
Die Anonymität, auf einen unmarkierten Raum verweisend, wird hier al-
so gebraucht, um eine Potenzialität zu benennen. Damit erhält die Wen-
dung »anonyme Mächte«, die im 19. Jahrhundert noch ein Verschwö-
rungsdenken bezeichnete, eine unvorhergesehene Wendung. Mit diesen
Begriffenmöchte Jaspers auf eine Existenz verweisen, die nicht durchMar-
kierung, durch Namen deformiert wurde. »Anonymität« wird dahinge-
hend zu nichts weniger als zur »Voraussage eigentlichen Seins«.11⁸ Die Pa-
radoxie der Benennung von etwas, das keinen Namen tragen kann, aber
gerade auf das eigentliche Sein verweist, ist damit Bestandteil seines Kon-

114 Jaspers 1979, S. 35.
115 Ebd., S. 39.
116 Ebd., S. 103.
117 Ebd., S. 152–163.
118 Ebd., S. 159.

142

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE KRISE DES SICHTBAREN

zepts: Das Anonyme ist wortlos, ohne Ausweis, ohne Anspruch.11⁹ Es ist
das »Dasein des Nichtseins, dessenMacht unvergleichlich und nicht zu fas-
sen ist«.12⁰ »Es ist der Keim des Seins als seine unsichtbare Gestalt«.121
Hier liegt also etwas Verborgenes, das sich der symbolisch-technischen
Formung entzieht und für Jaspers die eigentliche Existenz bestimmt, aber
»nur solange es noch im Wachsen ist und die Welt ihm keinen Widerhall
gewähren kann«.122 Widerhall meint, dass keine Kraft oder Technik vor-
handen ist, die das Anonyme in Form bringen kann, denn dann würde
es sogleich wieder entschwinden. Das Anonyme in dieser Hinsicht bleibt
eine reine Potenzialität: »Es ist wie eine Flamme, welche eine Welt durch-
glühen könnte, oder die in einer zumAschenhaufen gewordenenWelt sich
zusammenzieht zu dem glimmenden Funken, der sich bewahrt, um ein-
mal neu zu entzünden oder im endgültigen Ende sich dem Ursprung rein
zurückgeben«.123

Doch diese immense Macht weckt auch eine Begehrlichkeit, das An-
onyme doch zu fassen, in das Koordinatennetz einzuspannen, wenn auch
vergeblich:

Wie der PrimitiveDämonen gegenüberstandmit demBewusstsein, wenn
ich ihren Namen kenne, so werde ich ihrer Herr, ähnlich steht der gegen-
wärtige Mensch diesem Unfasslichen gegenüber, das ihm seine Berech-
nungen stört: wenn ich es erst erkannt habe – so glaubt er wohl –, kann
ich es zu meinem Diener machen. Wie Analoga der Dämonen sind die
anonymen Mächte des Nichts in der entgötterten Welt.12⁴

Der Versuch, das Anonyme zu benennen, lässt es, dies ist ja bereits im
Begriff selbst ausgelegt, sogleich wieder zurückweichen: Diese anonymen
Mächte zu fassen, kommt einem »Kampf ohne Front« gleich, der Gegner
ist nicht kenntlich, die Front taucht auf und verschwindet in einem »tur-
bulenten Durcheinander und Wechsel«.12⁵ Mehr noch, »die anonymen
Mächte entgleiten und verwandeln sich«.12⁶ Doch wollen die technisch-
kulturell formierten Menschen zu einer Form der Deformiertheit, der
Existenz finden, bleibt ihnen nichts anderes übrig als dieser Kampf mit
demAnonymen ihres Selbst und derWelt aufzunehmen: Denn, nochmals,
»das Anonyme ist das eigentliche Sein, für das offen zu sein einzig die Ver-
gewisserung schafft, dass nicht nichts ist«.12⁷ Darin ist es unheilvoll wider-
sprüchlich, denn es ist gleichzeitig »das Dasein des Nichtseins« und »das,

119 Ebd., S. 159.
120 Ebd., S. 162.
121 Ebd., S. 162.
122 Ebd., S. 159.
123 Ebd., S. 162.
124 Ebd., S. 163.
125 Ebd., S. 163.
126 Ebd., S. 164.
127 Ebd., S. 162. Hervorhebung im Original.

143

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

womit eins zu werden mich zum Aufschwung bringt, und es ist das, woge-
gen ich kämpfen muss, wenn ich das Sein suche«.12⁸

In diesem, letztlich absurden Kampf gegen die nicht kenntliche, nicht
benennbare Existenzweise eines Anderen der bestehenden Einordnung
liegt indes die Chancen eines neuen »Adels«; eines Adels nicht im sozio-
logischen oder anthropologischen Sinne, sondern eines Adels der »Men-
schen, die sie selbst sind«.12⁹ Dieser Adel habe sich irgendwie, in einem
dunklen Kampf gegen das, was sich nicht sehen, nicht benennen lässt, in
einer völligen unbekannten Zone hervorgebracht gegen dieHerrschaft der
eigenen »Namen« und damit gegen die Herrschaft dessen, das den Na-
men verliehen hat. Und dieser Adel kann selbst nur anonym sein: »Will
aber der Adel im Menschen sich verstehen als ein bestimmtes Dasein und
sich auslesen, so verfälscht er sich; der wahre ist anonym als Anspruch des
Menschen in sich, der falsche wird Gebärde undAnspruch an Andere«.13⁰
Da jeder Name eine Formung und für Jasper zugleich »Verformung« ist,
benennt der Held seinen Kampf nicht. Im Gegensatz zum Sophisten, der
sich und die Welt vergeblich über Denkweisen, Kategorien, Methoden in
Griff bekommen will,131 schweigt dieser anonyme Adel: »Aber die Offen-
heit des grenzenlosen Sehenwollens wird in ihm zum Schweigen, nicht
zum Verschweigen, was er weiß und sagen könnte, sondern um nicht in
Gesagtes zu ziehen, was in der Existenz durch diese Fälschlichkeit sich sel-
ber unklar würde. Diese unaufhebbare Anonymität ist sein [des Helden]
Zeichen«.132

Die Selbstkonstitution dieses Adels über das Anonyme beruht bei ge-
nauerem Hinsehen auf etwas, was in Kripkes Theorie des Eigennamens
nicht vorkommt: Die Taufe, immer auch eine symbolische Unterwerfung,
erzeugt zugleich ein Unmarkiertes.133 In diesem Unmarkierten sieht Jas-
pers aber gerade das Wesentliche und nennt es Anonymität. Namen erfas-
sen den Leib, aber nicht die Existenz einer Person im umfassenderen Sin-
ne. Indem dieses Anonyme über die Sichtbarkeit der körperlichen Iden-
tität hinausweist, ein anderes Mögliches aber nicht Benennbares erahnen
lässt, erhält es bereits utopische Züge, die sich bemerkenswerterweise in
verschiedenen kulturellen Avantgarden erkennen lassen, wie die weitere
Untersuchung zeigen wird. Als utopisch lässt sich diese Vorstellung be-
zeichnen, weil Jaspers nicht die Ursache der Unterworfenheit der Indivi-
duen angeht (wie etwa Brecht), sondern mit aller Verve eine Gegenwelt
artikuliert, in der die menschliche Existenz eine andere Gestalt annimmt.

128 Jaspers 1979, S. 162.
129 Hervorhebung im Original. ebd., S. 176.
130 Ebd., S. 181.
131 Ebd., S. 157.
132 Ebd., S. 162.
133 Vgl. die Ausführungen zu Kripkes Namenstheorie, S. 330 ff. im ersten Band

dieser Untersuchung.

144

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE KRISE DES SICHTBAREN

Aber Jasper nimmt hier auch, neben der Begründung der Existenzial-
philosophie, um die es ihm eigentlich geht, eine Erweiterung dessen vor,
was der Anonymitätsbegriff leisten kann: Seine Vorstellung vonAnonymi-
tät verweist auf eine Existenzweise, die wie dunkleMaterie nur zu erahnen
ist: »Das Anonyme, das begriffen würde, wäre nie gewesen«.13⁴ Anonymi-
tät, so klärt Jaspers auf, ist nicht das schlichte Gegenteil von Benennbar-
keit, von Namentlichkeit: »Die Frage nach anonymen Mächten ist nicht
die Frage nach demUnbekannten, dasman finden und erkennenwird«.13⁵
Sondern sie verweist auf eine Formder Präsenz, die nicht ausgelöscht wird
durch einenNamen, sondern die sich bloß zurückzieht, umwoanders wie-
der aufzutauchen. Namen bringen Anonymität nicht zum Verschwinden,
sie lassen sie nur woanders neu erscheinen.

Mit diesem Anonymitätsbegriff ist nun tatsächlich etwas Neuartiges
in die Welt gekommen.13⁶ Was sich hier abzeichnet, ist eine vollständige
Abstraktion der konkreten Vorstellung, was denn anonym sei, eine eigent-
liche Defiguration des Konzepts. Das Anonyme ist nicht mehr der leere
Platz einer Figur oder Gestalt, die dann mit verschiedenen Imaginationen
oder Diskursen angereichert13⁷ oder der namentlichen Bezeichnung zu-
geführt werden kann. Dieses Anonyme bezeichnet nicht mehr einen un-
markierten Raum voller losgelöster namenloser Gestalten wie in Taines
anonymer Gesellschaft oder in Kracauers Beschrieb der Hotelhalle: Das
Anonyme bei Jaspers ist vielmehr das Wissen eines Anderen, das jenseits
des Symbolisierbaren steht, deshalb auch nicht benennbar oder über Na-
men aufzuheben ist.

Ungeachtet dieserWende des Begriffs, und völlig unabhängig von neu-
en Erkenntnisweisen, folgt die Artikulation des Konzepts des Anonymen,
in einer spezifischen Konstellation, jener der industriellen Gesellschaft.
Die Vorstellung eines genuin Nichtbezeichenbaren, das sich in diesem
Raum der industrietechnischen und wissenschaftlichen Vermessung und
Standardisierung öffnet, erschließt sich dabei nur der Philosophie. Doch
die Neuartigkeit des Denkens und die Radikalität, die Jaspers Schrift für
sich in Anspruch nimmt, folgt einem Operationsmuster, das sich zuvor in
anderen, profaneren Gebieten auf ähnlicher Weise beobachten ließ: Mar-
kiertes erzeugt Unmarkiertes, die Vorstellung der Anonymität verhilft die-
sem zur Präsenz. Ein anonymes Nichterfassbares überhaupt zu postulie-
ren, beruht gerade auf derWahrnehmung umfassender Beschreibung und
Normierung über industrielle Technologie und Wissenschaft.

Freilich, was Jaspers Konstruktion nun entsteigt, ist schlicht der
Mensch im Singular (dahingehend fasst der Titel der englischen Über-

134 Jaspers 1979, S. 155.
135 Ebd., S. 155.
136 Ferry 2002. Allerdings in einem anderen Zusammenhang, den Ferry in der

Großstadtliteratur erkennt.
137 Lyotard 2002.

145

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

setzung, Man in Modern Age, das Argument besser als der deutsche
Originaltitel). Um den Menschen in seiner Singularität geht es Jaspers.
Und er dürfte sich gewahr gewesen sein, dass die Konstruktion schon
damals problematisch war: »›Der Mensch‹«, so sagt es Brecht in einer
etwa zeitgleich erscheinenden Schrift, »war eine Funktion, Grund sach-
licher Interessen, und spaltete sich danach in riesige Gruppen, die auch
unter sich den Menschen völlig auflösten«, es gab schon nach der Klassik
den Menschen nicht mehr.13⁸ Die Singularität unter dem Konstrukt des
Menschen im Singular zu fassen, ihn zu markieren, ruft hier die Vorstel-
lung des Anonymen hervor, um das Konstrukt des Menschen in seiner
zweifelhaften Position noch zu retten, bevor sein Gesicht im Sand des
Meeresufers zerrinnt. Die geisterhafte Gestalt eines namenlosen Adels,
zu dem ihn Jaspers dann noch erhebt, trägt allerdings bereits Züge eines
Verschwindens.

Die »anonymen Mächte« bei Jaspers sind keine Bedrohung der Ord-
nung mehr, weil die gegenwärtige Ordnung die falsche ist. Das Wissen
um diese Falschheit zeigt den Weg zu einer anderen Welt da draußen, die
nicht auf eine Benennbarkeit angewiesen ist. Doch auch wenn Jaspers die
Konstellation des Hervortretens anonymer Mächte in ein technisches und
wissenschaftlichesDispositiv hineindenkt, ist der Endpunkt der Epistemo-
logisierung noch nicht erreicht. Das heißt, einmal von den konkreten Na-
men befreit, entwickelt sich eine Eigenlogik des Konzepts, es wird immer
radikaler befragt. Der Kulminationspunkt dieser Epistemologisierung des
Anonymen liegt womöglich in Husserls Untersuchungen. Er will eine rei-
ne Theorie des Anonymen denken, allerdings nicht um den Menschen,
sondern die Grundlagen seiner Phänomenologie zu retten.

3.2 Das Anonyme der inneren Territorien

Husserls Gebrauch des Anonymen lässt sich – zusammenmit Jaspers’ Dis-
kussion – als eine epistemologische Wende der Anonymitätsvorstellung
verstehen. Die Übernahme dieses Begriffs kommt nicht von Ungefähr.
Husserl denkt dieKonstitution derWelt konsequent vomSubjekt aus. Also
gibt es etwas anderes, was nicht Subjekt ist, oder von diesem »konstituiert«
wird: einen unmarkierten erkenntnislogischen Raum. Husserl ist auf die-
sen angewiesen, um der Gefahr des Solipsismus zu begegnen, und dieser
Raum bietet die Grundlage für den Einbezug des Anonymen in Husserls
Werk.

Der Begriff nimmt in Husserls Forschung auf den ersten Blick eine
unauffällige Stellung ein, gemessen an der spärlichen Sekundärliteratur,

138 Brecht 1992a, S. 321.

146

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS ANONYME DER INNEREN TERRITORIEN

die dem Gebrauch dieses Konzepts gewidmet ist.13⁹ Auch verwendet er
das Anonyme nicht von Beginn an in seinen phänomenologischen Unter-
suchungen, vielmehr er führt den Begriff erst allmählich ein, um das an-
gesprochene epistemologische Problem der Existenz einer Außenwelt zu
überbrücken. Doch Husserls Verwendung des Anonymen eröffnet auch,
gerade aufgrund der Radikalität, mit der er das Konzept mit einem phä-
nomenologischen Blick auf die gesellschaftliche Wirklichkeit verbindet,
das Tor für neue Diskurse über Wissen und Gesellschaft. Der Begriff, des-
sen Spuren sich von den Ideen zu einer reinen Philosophie bis hin zur Kri-
sis-Schrift nachzeichnen lassen,1⁴⁰ füllt nicht einfach eine Lücke: Er wird
selbst eingehend reflektiert und erhält hierin seine Bedeutung. Das An-
onyme ist gerade dasjenige, das sich durch ein Bezeichnungssystem der
Phänomenologie nicht erfassen lässt. Es ist ein Anonymes, das sich vor
dem Hintergrund der Theoretisierung abzeichnet, als Rest der Themati-
sierung stets präsent bleibt und aufgrund seiner Unfassbarkeit erst seine
spezifische Bedeutung erhält.1⁴1

Im gewissen Sinne schließt Husserl dabei an eine Problematik an, die
sich schon bei Tardes Soziologie abzeichnete und bei Jaspers zum generi-
schen Prinzip der Anonymität erhoben wird. Tarde sah sich, wie gesehen,
mit einem konzeptionellen Problem konfrontiert, nämlich dass in seiner
Theorie die Erfindung einerseits den Ursprung und die Basis der Gesell-
schaft bildet und andererseits ein singuläres konkretes Ereignis in der Rea-
lität darstellt, dieses aber soziologisch selbst nicht fassbar bleibt. Der Er-
finder und die Erfindung verharren in der »Anonymität«: Das Herz der
Gesellschaft schlägt anonym.

Den Bruch, den Husserl mit dem inzwischen alltäglichen Gebrauch
des Begriffs des Anonymen herbeiführt, lässt sich in der Frage der Fass-
barkeit des wahrnehmenden Subjekts und des Urgrundes des Wirklichen
erkennen. Ausschlaggebend ist für Husserl nicht das Gesellschaftliche,
sondern das Erkennen schlechthin. Mit seinem epistemologischen Pro-
gramm der Epoché trennt er Fragen des Erkennens und Konstituierens
von Welt von dem gegebenen Sein in dieser Welt, um dadurch einen ana-

139 Die beiden ausführlichsten und präzisesten Arbeiten zurThematisierung von
Anonymität bei Husserl verfassten Zahavi 2002 und Hoffmann 1997. Auf äl-
tere Diskussionen verweist der Lexikonartikel von Held 1971. Mittelbar dis-
kutieren das Konzept der Anonymität die Texte von Aguirre 1982, S. 136–
143; Liangkang 1998, S. 87 f.; van Peursen 1962, S. 494 ff.; Landgrebe 1971,
S. 195–203. Es lässt sich konstatieren, dass erstmit der ArbeitMerleau-Pontys
das Phänomen der Anonymität in den Fokus der Phänomenologie rückt (sie-
he nächsten Abschnitt); die Grundprobleme sind meiner Ansicht jedoch bei
Husserl angelegt.

140 SieheHusserl 1913 undHusserl 1976.DieKrisis der europäischenWissenschaf-
ten und die transzendentale Phänomenologie geht auf Vorlesungen zurück, die
Husserl 1935 hielt.

141 Waldenfels 1998b, S. 105.

147

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

lytisch reinen Raum des Erkennens zu gewinnen. Er erzeugt damit aber
auch eine nicht bezeichenbare Realitätsebene, ein neues Anonymes, das
sich allerdings alles andere als theoretisch bändigen lässt (und später in
der Theoriegeschichte des Anonymen »erobert« werden soll). Dies führt
dazu, wie zu zeigen ist, dass das Anonyme auf jene Instanz zurückfällt, die
überhaupt Namen gibt: d. h. auf das Namen gebende und damit Welten
konstituierende Ich des Menschen schlechthin.

Im Gegensatz zu Jaspers entwickelt Husserl eine abstrakte Theorie der
Wirklichkeitskonstitution, gezielt unabhängig von jeglicher historischen
Wirklichkeit. Es ist eine Philosophie, die die Autonomie von dem konkret
Wirklichen gerade zur Voraussetzung hat, um es begreifen. Husserl ent-
wirft ein transzendentales Ich, das in einembeständigen Erlebnisstrom sei-
neUmwelt erfährt und über den es die konkretenDinge derWelt gleichzei-
tig formt. Damit ist nicht ein empirisches Ich gemeint, sondern ein analyti-
sches Konstrukt. Husserl spricht über ein Bewusstsein, das in höchstmög-
licher Reinheit und Abstraktheit hervortritt, gleichsam jenseits des histo-
rischen, psychologischen und soziologischen Ichs und seinen nicht redu-
zierbaren Verbindungen und Verwicklungen mit der Wirklichkeit. Doch
die Diskussion eines solchen transzendentalen Egos erfordert ein systema-
tisches Ausblenden (Ausklammern), ein Außerkraftsetzen, Suspendieren
alles Konkreten, Empirischen. Diese Suspendierung des empirisch Wirk-
lichen nennt sich auch transzendentale Reduktion oder Epoché und bildet
einen Kern von Husserls Programm.1⁴2

Von den konkreten empirischen oder psychologischen Einzelbe-
wusstseinen abstrahiert und damit von allem, was in die Quere kommt,
auch vom Wissen der Naturwissenschaften, tritt erst das reine Bewusst-
sein hervor.1⁴3 Aber was existiert dann für das abstrahierte Ego, wenn
alles Wirkliche außer Aktion gesetzt ist? »Was kann denn übrig bleiben,
wenn die ganze Welt, eingerechnet uns selbst mit allem cogitare aus-
geschaltet, respektive ausgeklammert ist?«1⁴⁴ Eine konkrete abgezählte
Menge von Evidenzen als empirisch Wahrgenommenes kann systema-
tisch ausgeblendet werden, um das Funktionieren des Bewusstseins zu
untersuchen, nicht aber die Existenz arithmetischer Zahlenfolgen und
der Arithmetik generell, sie existieren für Husserl schlechthin, i.e. jenseits
konkreter Subjekte und ihrer Wahrnehmungsweisen.1⁴⁵

Zu einem solchemÜbrigbleibenden gehört aber auch das reine, abstra-
hierte Bewusstsein selbst, »das in seinem absoluten Eigenwesen durch die

142 Diese Diskussion durchzieht Husserls Werk. Hier relevant sind Textabschnit-
te in Husserl 1977, S. 63 f., 70, Husserl 2012, § 17, Husserl 2002a.

143 Husserl 1913, S. 56.
144 Ebd., S. 56.
145 Husserl bezeichnet dieses Übrigbleibende als eine Art »reines Wesen« (oder

»Eidos«), siehe ebd., S. 5.

148

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS ANONYME DER INNEREN TERRITORIEN

phänomenologische Ausschaltung nicht betroffen wird«.1⁴⁶ Dieses philo-
sophische System will indes die Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit
schlechthin begreifen. Wie bringt nun Husserl eine stattfinde Wirklich-
keit, um die es doch immer geht, wieder in diese abstrakte Konstruktion
der Epoché hinein? Sein Argument lautet: Das Bewusstsein kann sich erst
verwirklichen, indem es sich dem sogenannten »Erlebnisstrom« aussetzt.
Dieser lässt sich abstrakt konzipieren, de facto gründet er aber in einer
wirklichen Welt und in dieser zielt er immer auf etwas Konkretes: Jegli-
ches Bewusstsein ist Bewusstsein von etwas.1⁴⁷ Oder anders ausgedrückt:
Wenn ein Bewusstsein immer ein Bewusstsein von etwas ist, muss es auch
eine Welt außerhalb des Ichs geben, welche die Phänomenologie qua no-
men schlicht auch voraussetzt.

Das heißt, eine erscheinende Welt lässt sich nicht über eine schlichte
Menge isolierbarer und damit analysierbarer Daten begreifen, die sich im
Beobachter ansammeln, oder gerade gegenteilig über die Beschreibung ei-
nes Objekts, wie es im Bewusstsein erscheint. Bewusstsein ist im Prinzip
produzierende Tätigkeit angesichts eines im Erlebnisstrom vermittelten
Gegenstandes, auf das das Bewusstsein zielt. Und in der aktiven Ausein-
andersetzungmit diesem Erlebnisstrom konstituiert das BewusstseinWel-
ten. Es geht dabei wiederum nicht um den konkreten empirischen Vor-
gang, sondern um die prinzipielle Operationsweise: Das Blatt Papier, das
vormir liegt und das ich intensiv betrachte, wird als Ding in aller Sinnlich-
keit wirklich. Aber es existiert mit vielen anderen Dingen des Bürotischs
zugleich, die dann aber schlicht nicht wahrgenommen werden, wenn ich
das Papier als Papier erkenne.1⁴⁸ DieWahrnehmung konstituiert dasDing,
indem es anderes ausblendet.

In Husserls Vorstellung erscheint die Wirklichkeit damit ausschließ-
lich als Auseinandersetzung des Bewusstseins mit der Welt: »Was die Din-
ge sind, dieDinge, von denenwir alleinAuslagenmachen, über deren Sein
oderNichts, Sosein oder Anderssein wir allein streiten und uns vernünftig
entscheiden können, das sind sie als Dinge der Erfahrung«.1⁴⁹ Die Wirk-
lichkeit wird aufgrund von Wahrnehmungsleistungen in seiner Erschei-
nungsform produziert oder konstituiert, damit geordnet in eine Form ge-
gossen: nämlich als »eine morphologisch geordnete Welt«.1⁵⁰ Damit ver-
bunden ist eine Kritik an Kants Vorstellung des Dings »an sich«. Es sei
ein Irrtum zu glauben, die Wahrnehmung komme »an das Ding selbst
nicht heran«, die Wahrnehmung selbst ist das Ding, die Sinnesdaten kle-
ben nicht wie Abziehbilder auf einem »Ding an sich«.1⁵1

146 Ebd., S. 59.
147 Husserl 1977, S. 79.
148 Husserl 1913, S. 62.
149 Ebd., S. 88.
150 Ebd., S. 110.
151 Ebd., S. 78.

149

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Husserls Perspektive ist hier radikal und droht ihn in die Nähe des
Solipsismus zu rücken: Es sei durchaus möglich, so Husserl, dass unse-
re anschauliche Welt die letzte wäre, »›hinter‹ der es eine physikalische
überhaupt nicht gäbe«.1⁵2 Zugleich sei eine Welt außerhalb unserer Welt
zwar eine logische Möglichkeit, aber ein sachlicher Widersinn.1⁵3 Denn
wenn eine Welt und ihre morphologische Erscheinung durch Beobach-
tung, durch Wahrnehmung konstituiert ist, »[gilt] eine absolute Realität
genau so viel wie ein rundes Viereck«.1⁵⁴ Für Husserl scheint die sich kon-
kret ergebende »wirkliche Welt« eher ein Spezialfall einer Vielheit von
»möglichen Welten« darzustellen, die selbst je verschieden bewusstseins-
mäßig konstituiert werden können.1⁵⁵

Die Ausarbeitung dieses Programms erscheint Husserl zur Zeit, als
er die Ideen zu einer »reinen« Phänomenologie niederschrieb, noch als
vollumfänglich durchführbar, in seinen Grundlagen benennbar. Er sah
dieMöglichkeit einer »Methode vollkommen klarerWesenserfassung«.1⁵⁶
Was sich noch in der »Dunkelheitssphäre« befindet, lässt sich klären, so-
bald es »an die Pforte der Anschauung« klopft.1⁵⁷ Doch diese Argumen-
tation der Hervorbringung (Konstitution) der Welt durch ein (reines) Be-
wusstsein muss sich konsequenterweise auch auf sich selbst beziehen, soll
es ein reines Programm sein. Oder anders ausgedrückt: Die Frage nach
demjenigen, das die Bewusstseinsleistung der Wirklichkeitskonstruktion
überhaupt erst möglich macht, stellt sich im Verlaufe der Entwicklung ei-
ner reinen Phänomenologie immer hartnäckiger.

Denn sobald das Subjekt als wirklichkeitssetzende Instanz inthroni-
siert ist, stellt sich aufgrund der Radikalität, mit der Husserl seine Philo-
sophie betreibt, das Problem, inwiefern dieses Ich sich letztlich auch auf
sich selbst beziehen kann. Wer oder was konstituiert das wahrnehmen-
de Ich; ist es nicht das »reine Ich«1⁵⁸ selbst? Wenn nicht, was dann? In
den Ideen zu einer reinen Phänomenologie behandelt Husserl diese Frage
im Abschnitt Phänomenologie und die Schwierigkeiten der »Selbstbeobach-
tung«.1⁵⁹ Hier betrachtet er die Frage noch als ein Scheinproblem. Wie das
Ego sich konstituiert, ließe sich nicht sinnvoll beantworten, zumindest,
wenn es sich auf ein empirisches Ich beziehe. Husserls Argument lautet,
dass sich die Geometrie auch nicht darum kümmere, »wie die Existenz
der Figuren auf der Tafel oder der Modelle im Schrank methodisch zu si-

152 Husserl 1913, S. 78.
153 Ebd., S. 90.
154 Ebd., S. 106.
155 Ebd., S. 88.
156 Ebd., S. 128.
157 Ebd., S. 129.
158 Ebd., S. 160.
159 Ebd., § 78.

150

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS ANONYME DER INNEREN TERRITORIEN

chern seien«,1⁶⁰ sie erforscht die Logik des Kreises als solches unabhängig
seiner konkreten Verwirklichung in Geometriebüchern. Geometrie und
Phänomenologie »als Wissenschaften reiner Essenz« kennen »keine Fest-
stellung über reale Existenz«.1⁶1 Die Phänomenologie sei schlicht keine
Tatsachenwissenschaft. Sie erforscht das Hervortreten der Dinge und die
»prinzipielle Bedingung ihrerMöglichkeit«, das, was Husserl »Wesensfest-
stellungen« nennt:1⁶2 die Art, wie die Dinge erscheinen und Wirklichkeit
bilden, und nicht, was sie sind.

Doch eine Phänomenologie, die sich als reine, i.e. voraussetzungslo-
se Wissenschaft versteht, kommt nicht darum herum, auch auf analyti-
scher Ebene zu fragen, wie das Welten erkennende und bauende Ego mit
den eigenen Mitteln der Phänomenologie zu begreifen sei, und das kann
nur durch dieses nunmehr transzendental gefasste Ego selbst geschehen.
Dies ist für Husserl zunächst durchaus möglich: In einer »Rückbiegung
des Blicks«1⁶3 kann dieses reflektierende Bewusstsein sich selbst thema-
tisch werden. Indem dieses Subjekt sich auf sich selbst bezieht, erscheint
es auch doppelt, als ein ebenso konstitutierendes und konstituiertes Ich.
Es ereignet sich damit eine Spaltung dieses Ichs:1⁶⁴ das Bewusstsein ist ei-
nerseits ein reflektierendes und andererseits ein wahrgenommenes.

Diese Spaltung bedeutet in letzter Konsequenz, dass Husserl das rei-
ne Ich nicht ausschließlich als sich selbst genügende transzendente Form
beschreiben kann, wie einen Kreis, der sich unabhängig von seiner kon-
kreten Materialisierung mathematisch fassen lässt. Würde die Weltkonsti-
tution lediglich aus der Perspektive eines gleichsam »transzendentalen«
Subjekts gedacht, so Husserl später, »verschlänge« »der Subjektbestand
der Welt … sozusagen die gesamte Welt und damit sich selbst, i.e. ein
metaphysisches Subjekt, ebenso abstrakt wie unwirklich, brächte die Welt
hervo.«; und er erkennt: »welch ein Widersinn«.1⁶⁵ Die Phänomenologie
zeichnet sich gerade dadurch aus, dass sie das In-der-Welt-Sein des Ichs
nicht vergisst. Das bewusstseinssetzende Ich hat einen Körper, der Weg
des Kantianismus, es schlicht als a priori zu setzen, verschließt sich ihm.
Es ist erkenntnislogisch notwendig, das »cogitierende Subjekt« gleichsam
zu verweltlichen, als in derWelt befindlich zu konzipieren.1⁶⁶ Oder anders
ausgedrückt: Selbst ein abstrahiertes, transzendentales, weltenkonstituie-
rendes Ego lässt sich nicht im Raum der Metaphysik ansiedeln, gleichsam
oberhalb der empirischenWelt, sondern es lokalisiert sich in derWirklich-

160 Ebd., S. 153.
161 Ebd., S. 153.
162 Ebd., S. 153.
163 Husserl 1956, S. 263.
164 Husserl 1959, 40. Vorlesung.
165 Husserl 1976, S. 183.
166 Vgl. hierzu auch van Peursen 1962.

151

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

keit und den individuellen Praktiken.1⁶⁷ Diese Doppelheit in der Selbst-
Beobachtung und Konstitutierung der Welt, die Unmöglichkeit, in einem
Jenseits von Raum und Zeit die Menschen und ihre Weltwahrnehmung
zu situieren, hat nun aber maßgebliche Konsequenzen auf die Möglich-
keit, ein logisch konsistent gefügtes Ich zu konzipieren, das die Welt kon-
stituiert. Es öffnet sich erneut eine Kluft, wenn der Wahrnehmungspro-
zess erkenntnislogisch betrachtet wird: nämlich zwischen körperlichem
In-der-Welt-Sein und der abstrahierten Instanz des wahrnehmenden Ichs,
das sich selbst beobachtet. Und doch muss beides zusammengedacht sein,
soll die Epoché Sinn ergeben.

Wie lässt sich dieses Nicht-Enthaltene, Nicht-Markierte, das sich in
dieser Kluft öffnet, dann fassen? Gar nicht, es erscheint vielmehr als »an-
onym«: »Auch wenn ich reflektierend mich als das Subjekt des Weltbe-
wusstseins überhaupt erfasse, geschieht das vermöge eines Ich- und Gel-
tungslebens höherer Stufe, das nun selbst, als das reflektierende ›ich tue‹,
›ich bringe zur Geltung‹ anonym ist«, so Husserl.1⁶⁸ Weil diese Erkenntnis
nun wiederum selbst nicht in metaphysischen Lüften jenseits des zeitlich-
räumlichen Realen schwebt, sondern in einer konkreten Welt operiert, er-
gibt sich damit, dass das Problem der Konstitution des erkennenden Ichs
selbst unabschließbar bleibt. In Husserls Worten: »Ich kann immer aufs
neue reflektieren und immer aufs neue habe ich ein Ich der Reflexion, …
das, während es das tut, in Wesensnotwendigkeit unthematisch, unerfasst,
und auch nicht … bewusst ist«.1⁶⁹

Husserl entwickelt ein eigentliches Geflecht von Konzeptionen, damit
ihm diese Selbstkonstitution nicht in die vollständige Abstraktheit ent-
gleitet: So führt er die Dimension der Zeitlichkeit ein, um den Riss zwi-
schen wahrnehmendem und wahrgenommenem Ich zu überbrücken. Er
sagt, die Rückspiegelung ereigne sich in der Zeit: Das eine, wahrnehmen-
de, konstituierende Ich wird gleichsam auf einer Zeitachse im Nachhinein
wahrgenommen.1⁷⁰ Das erste Ich wird also nicht simultan reflektiert, son-
dern in einem vergangenen Zustand erinnert; gleichzeitig sind beide Ichs
aber als eine notwendige Einheit zu denken, da das reflektierende Ich das
leibliche Ich in der raumzeitlichen Welt eben auch erst voraussetzt. Also
sind sie in der Zeit getrennt und doch vereint. Doch dies bietet keinenAus-
weg: Denn hier kann die logische Argumentationskette nur von Neuem
einsetzen, denn was eint die Differenz zwischen vergangenem und aktu-

167 Jedes Transzendentale ist bezogen auf den Menschen in seinen Handlungen
und Gewohnheiten: »Es ist eine Art ›Lokalisierung‹, die nachträglich unwei-
gerlich eintritt und die selbst die Reduktion lokalisieren lässt im Menschen«,
Husserl 2002b, S. 323 f. Den Hinweis auf diese prägnante Textstelle entnahm
ich Gander 2010, S. 302.

168 Hervorhebung von mir. Husserl 1976, S. 457.
169 Ebd., S. 457 f.
170 Vgl. diesbezüglich Husserl 2002b, S. 299 f.

152

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS ANONYME DER INNEREN TERRITORIEN

ellem Ich? Mit anderen Worten gesagt, die Spaltung des Ichs wird in der
Dimension der Zeitlichkeit zwar aufgehoben, aber auf einer anderen Ebe-
ne neu erzeugt. Die Selbstwahrnehmung ist de facto nur durch eine Wahr-
nehmung des leiblichen Ichs in der Welt möglich. Aber dieses Ich eines
realen Menschen ist dann wiederum nicht jenes, das reflektiert, oder radi-
kal gedacht: »Ich … bin nicht der Mensch«, jener Mensch, der in der Welt
steht und diese aufgrund seiner Voraussetzungen, seines Wissens, konsti-
tuiert.1⁷1

Dieser Reflexionsprozess ist es nun, der das Anonyme hervortreten
lässt. Es ist gleichzeitig jenes, das von dem unendlichen Regress befreit.
Husserl zieht den Begriff des Anonymen augenscheinlich heran, um über
die Benennung des Unbenennbaren sein Theoriegebäude zu stabilisieren.
Damit überblendet er die Frage nach dem, was das Konstitutierende kon-
stituiert, respektivewarumdieses sich nicht selbst wahrnehmen kann. Das
Reich des Bewusstseins bleibt sich dadurch selbst anonym: »Eben dieses
in gerader Erinnerung anonyme vergangene Ich und Bewusstsein kommt
in einer Reflexion … zur Enthüllung«.1⁷2 Dieses Anonyme wird zur In-
stanz, die sichert, dass eine Welt überhaupt konstituiert werden kann. Es
ist zugleich das Andere des Ichs, das ermöglicht, eine Welt zu begreifen,
ohne permanent fragen zu müssen, wie ich diese Welt selbst hervorbrin-
ge. Oder anders ausgedrückt: Alle intentionalen Leistungen des Erfahrens,
»wodurch die Dinge schlechthin da sind«, vollzögen sich »anonym«.1⁷3
Das Anonyme hat auch hier die Form des Nicht-Bezeichenbaren, das sich
imAkt des Bezeichnens (oderKonstituierens) ergibt, doch es ist nun in sei-
ner Logik des Erscheinens geklärt: Es ist das epistemologisch reflektierte,
mit dem Namen der Philosophie versehene Ich, das im Wahrnehmungs-
akt selbst gar nicht erscheinen kann. Die Form der Anonymität, die Huss-
erl erkennt, und damit meldet sich die Geschichte des Begriffs, resultiert
also wiederum aufgrund eines unmarkierten Raumes, der unumgänglich
auf dermarkierenden Leistung einer Instanz, hier des Egos, überhaupt erst
erscheint.

Der Begriff des Anonymen verhilft damit zu einer Deproblematisie-
rung des infiniten Regresses der Frage nach der Herkunft des Wissens. Es
ist unabdingbarer Bestandteil des logischen Systems von Husserl. Im All-
tag stellen diese Fragen allerdings kein Problem: Wir leben in die Welt
»hinein«,1⁷⁴ so Husserl, ohne sich darum zu kümmern, wie sie zustande
gekommen ist. Dieses Zustandekommen bleibt anonym.

171 Husserl 1976, S. 457.
172 Husserl 1956, S. 264.
173 Husserl 1977, S. 157.
174 Husserl 1976, S. 327.

153

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Der Stachel der Anonymität

Doch mit dem Konzept der unschuldigen Naivität des Alltags ist die reine
Phänomenologie selbst keineswegs befreit, sich demAnonymen zu stellen,
es bleibt für die radikale Philosophie ein Stachel des Ungreifbaren, i.e. des
Unbegriffenen. Immer wieder erkennt Husserl das »Bedürfnis diese An-
onymität zu lüften«.1⁷⁵ Es besteht der Drang, »das Weltbewusstsein von
seiner Anonymität« zu befreien: Für Husserl ist dies dann möglich, wenn
zugestanden wird, dass dieser unendliche Regress selbst zum Erkennen
gehört, jeder Horizont, der sich eröffnet letztlich nur die Folge eines Ho-
rizontes vor ihm ist.

In Husserls Worten: »Ich erkenne freilich, dass ich, ohne diese Anony-
mität zu lüften, nicht das voll konkrete Ego gewinne, das ich in der Epo-
ché bin«.1⁷⁶ Entsprechend auch erscheint das Anonyme, das sich so sehr
in den Kern von Husserls Phänomenologie hineindrängt, schlicht als eine
Art zwingende Gewalt, die sich dem erkennenden Ego aufsetzt:

Wir sagen: Durch unser Wahrnehmungsleben und überhaupt Erfah-
rungsleben geht hindurch eine besondere Einheitsstruktur, eine Struk-
tur der einheitlichen Abhebung, der Einheitlichkeit in der Affektivität,
die all dem Subjektiven, in dem und durch das die Objektwelt für uns da
ist, die Anonymität aufzwingt. Diese Anonymität besagt: Die strömende
Gesamtwahrnehmung, die zu allem Leben und in jedem Lebensmoment
gehört, hat beständig eine Seite, die subjektive, die des Objektwelt konsti-
tuierenden Lebens, die nicht nur unbeachtet bleibt, sondern für das Spiel
der Aufmerksamkeit überhaupt nicht in Betracht kommt.1⁷⁷

Dieses Andere des Subjektiven, das immer da ist, muss permanent ausge-
blendet werden, damit die Objektwelt überhaupt als eine objektive Welt
wahrgenommen werden kann, das heißt, es muss ignoriert werden, dass
»das Subjektive an diesem Vorzug nicht teilhat, ja sogar anonym bleiben
muss, damit ein objektiv gerichtetes Leben, ein Leben in objektiver Ein-
stellungmöglich sei.«1⁷⁸ Folgerichtig bedeutet dies: Nicht nur das, was das
Ego hervorgebracht hat, ist anonym, sondern das Subjekt ist in sich selbst
letztlich anonym. Aber genau dies bewahrt es vor dem Solipsismus, da-
vor, dass ihm die Welt nicht bloß als eine subjektive Halluzination gelten
kann.1⁷⁹ Denn es ist etwas anonym da, das mit der Welt verbindet und
nicht Halluzination sein kann, da es nicht unmittelbar vom Ego konstitu-
iert ist.

Der Preis für eine Aufhebung des Anonymen wäre, dass die Phäno-
menologie als Ganzes ins Transzendentale entschwindet, sich gleichsam

175 Husserl 1956, S. 96.
176 Husserl 2002b, S. 177.
177 Husserl 2008, S. 24.
178 Ebd., S. 24.
179 Husserl 2002b, S. 199.

154

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS ANONYME DER INNEREN TERRITORIEN

entweltlicht, »entmundanisiert«, was gerade nicht Husserls Idee ist. Aber
nur im Transzendentalen würde das »Weltbewusstsein … von seiner An-
onymität« befreit.1⁸⁰ Der Ausdruck »befreien« signalisiert erneut, dass
Anonymität für Husserl als eine Art Gewalt erscheint, die sich dem Ego
eigentlich aufdrängt, dann, wenn es in der Welt diese Welt wahrnimmt
und sich selbst in diesem Akt nicht erkennen kann. Auch stellt die Tat-
sache, dass überhaupt eine Befreiung von der Anonymität im Transzen-
dentalen möglich wäre, nur eine weitere Schlaufe in einem infiniten Re-
gress dar, nämlich über eine phänomenologische Untersuchung zu unter-
suchen, was eine phänomenologische Reduktion ist: »Wie ich es auch aus-
zudrücken pflegte, die phänomenologische Reduktion bedurfte, um ihren
Totalhorizont zu gewinnen, einer ›Phänomenologie der phänomenologi-
schen Reduktion‹«.1⁸1 Weil die Phänomenologie sich gerade nicht mit der
Transzendenz eines reinen Ich-Wesens begnügen kann, sondern dieses zu-
gleich in derWelt denkt, mussHusserl erkennen: Es lässt sich schlicht kein
Licht in das Anonyme bringen, indem es reflektiert wird. 1⁸2 Jeder Ver-
such, die Anonymität aufzuheben, zu benennen, führt auf einer anderen
Ebene zu einem erneuten Auftauchen eines anonymen Konstituierenden,
das erst die Wahrnehmung einer Instanz »tieferer« Stufe ermöglicht. 1⁸3

Der einzige Moment, den Husserl sieht, in dem sich Reflexion und
Konstitution kurzweilig fügen könnten, wäre eine Art Schnittpunkt, ein
Akt, ein Ereignis, bei dem Wahrnehmung, Reflexion und Benennung
plötzlich zusammenfallen, ein im »Jetzt Entspringenden«, eine Art Aktua-
litätserlebnis, das als ein solcher »Urquellpunkt« der Genese und gleich-
zeitig Beobachtung fungiert. Freilich, so Husserl, »für all das fehlen uns
die Namen«, dieser Moment bleibt verhüllt.1⁸⁴ Wie bei Tarde bleibt der
Ursprung der Dinge notwendig anonym.

Was Husserl also als Anonymes denkt – jene Kategorien, Werkzeuge,
Praktiken, die Phänomene hervorbringen, aber in ihnen selbst unartiku-
liert bleiben –, lässt sich damit weder durch eine positive Aufklärung rest-
los wegdenken noch über Reflexion vollumfänglich klären. Hier erreicht
Husserls Phänomenologie definitiv die Grenze ihrer Welt.1⁸⁵ Das Anony-
me der Phänomenologie bezeichnet ein wirkungsmächtiges Reales, das

180 Husserl 2012, S. 284 f.
181 Ebd., S. 267.
182 Husserl 2002b, S. 199 sowie: Husserl 1956, S. 262 f.
183 Vgl. hier die Ausführungen des Husserl-Schülers Ludwig Landgrebe, der dar-

legt, dass gerade diese Doppelheit der Reflexion, die Unmöglichkeit, das tran-
szendentale Ich absolut zu denken, der Grund dafür ist, dass eben die An-
onymität nicht aufgehoben werden könne, so Landgrebe 1971, S. 197 f. Dies
führe dazu, dass die zugrunde liegenden Begriffe sich selbst verschleiern, ebd.,
S. 202 ff.

184 Husserl 1928, S. 42; vgl. auch van Peursen 1962, S. 495.
185 Zahavi 2002, S. 84.

155

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

»rätselhaft« bleibt,1⁸⁶ ein Reales, das der Benennung »entflieht«,1⁸⁷ aber
zugleich im Akt der Bezeichnung und Beobachtung immer wieder neu
entsteht: ein Raumunbestimmter, aber gerade dadurch konstitutiver »Lee-
re«, der sich zwischen den Namen und den Dingen in einem fort erzeugt,
im Innern des erkennenden Subjekts selbst.

Damit bleibt dieses Anonyme trotz seiner Unbenennbarkeit stets re-
al, ohne dass es als abgrenz- und benennbare Identität in der Welt selbst
existierte.1⁸⁸ Das phänomenologische Projekt, die »Dunkelheitssphäre«
im Vorraum der Wahrnehmungspforten zu durchdringen, wie Husserl es
in seiner reinen Phänomenologie vorhatte, gelingt indes nicht. Die Span-
nungen, die der Begriff der Anonymität erzeugt, werden in Husserls Phä-
nomenologie damit augenscheinlich nicht gelöst.1⁸⁹ Vielmehr, streng aus
dem erkenntnislogischen Programm der Phänomenologie Husserls ge-
dacht, erscheint das Anonyme wie ein Schatten des weltformenden Egos,
der sich nicht greifen lässt, demjenigen immer enteilend, der nach ihm
haschen möchte.

Das Programm der Phänomenologie sucht in seiner Radikalität sei-
nesgleichen. Husserl hat mit aller Deutlichkeit gezeigt, dass die Erfassung,
die Benennung einer Welt, kurz ihre Konstitution über logische Mittel der
Beschreibung nicht vollumfänglich begriffen werden kann. Zwischen ei-
nem reinen Erkennen und der Existenz des Subjekts in der empirischen
Welt klafft eine Lücke, die keine Erkenntnislogik zu überbrücken vermag:
Die Benennung der Welt erzeugt einen Rest, der mit Bedingungen der
Errichtung einer Nomenklatur selbst einhergeht. Ein unproblematisches
Ganzes hat es freilich nie gegeben, sobald das Subjekt oder die Vielheit der
Individuen problematisch werden, können diese nur zum Preis einer sich
abzeichnenden logischen Anarchie beschrieben werden, die allenfalls als
Anonymes adressierbar ist.

Das Anonyme erscheint gerade dadurch für Husserl als ein erkennt-
nislogisch wie phänomenologisch konstitutiver Bestandteil der Welt: ein
faktisch Existierendes gleichsam ohne Namen. Die Welt, welche die Men-
schen hervorbringen, bildet für sich ein anonym gebliebenes Phänomen,
das sein Entstehen verhüllt.1⁹⁰ Hierin bietet der Begriff des Anonymen sei-
ne »klassische« Leistung an: den Namen des Namenlosen dennoch zu be-
zeichnen, eine Zone des Unbenennbaren als real darzustellen, ohne eine
Ordnung, hier eine phänomenologische Ordnung, zu opfern. Für Husserl
bedeutet dies, sich dem Wissen dieser »unbestimmten Leere« im Versuch
der Benennung dessen, was die Welt gebaut hat, zu öffnen.

186 Andermann 2012, S. 85.
187 Waldenfels 2015, S. 252.
188 Husserl 1976, S. 458.
189 Siehe van Peursen 1962, S. 495; Held 1971; Hoffmann 1997; Landgrebe 1971.
190 Husserl 1976, S. 120 ff.

156

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS ANONYME DER INNEREN TERRITORIEN

Husserl bringt hier, in einer Zeit, als auch die »Zertrümmerung der
Person« artikuliert wird, eine Denk-Bewegung zum Ausdruck, die schon
lange zuvor und breiter begonnen hat.1⁹1 Insofern betreibt die Phänome-
nologieHusserls tatsächlich eineKlärung: Das, wasNamengibt unddamit
eine Welt hervorbringt, bleibt sich selbst anonym.

Am Nullpunkt der Perspektiven

Es ist bemerkenswert, dass, ausgehend von Husserls erkenntnislogischer
Radikalisierung, der Charakter des Anonymen als epistemische Kategorie
der Welterschließung sich erneut zu verändern beginnt. Die Paradoxien,
mit denen Husserl kämpfte, der Versuch, die Anonymität aufzuheben, tre-
ten in denHintergrund, das Spannungsverhältnis erschöpft sich oder geht
schlicht vergessen. In der phänomenologischen Philosophie wie der phä-
nomenologischen Soziologie gerät das Anonyme zu einemNormalen. Der
Stachel, dass sichAnonymität nicht aufheben lässt, scheint wie verschwun-
den; Anonymität wird zum Signum menschlicher Existenz in der Philoso-
phie und normaler Bestandteil der Gesellschaft in der Soziologie.

Dieser Umschlag des Anonymitätsdiskurses tritt in Merleau-Pontys
Werk exemplarisch hervor.1⁹2Merleau-Ponty greift zunächstHusserls Pro-
blematik auf, die zur Einführung des Anonymen führte, er nimmt den
Begriff auf, schlägt dann aber einen anderen Weg ein, um ihn für seine
phänomenologische Theorie fruchtbar zu machen. Er bleibt zunächst in
engem Dialog mit Husserl, verschreibt sich desgleichen dem »Primat der
Wahrnehmung«.1⁹3 So entspricht auch seine Verwendung des Anonymen
zunächst durchaus Husserls Gebrauch, nämlich als Aufhebung der Para-
doxie dessen, was Husserl Ich-Spaltung nannte: Das weltgebundene Ich
und das abstrakte, reflektierende Ich bezeichnen zwei grundlegend ver-
schiedene Existenzweisen. Was Husserl noch das mundane Ich nannte,
bezeichnet Merleau-Ponty indes nun als den Leib. Der Körper bleibt die
Ermöglichung der Welt, begrenzt aber immer auch das Ich, das nicht wie
ein Geist über der Welt schweben kann, sondern der Welt verhaftet ist;
desgleichen bleibt es im Akt des Erkennens sich selbst nicht thematisch,
das heißt, es ist sich »anonym«. »Was die Zentrierung unserer Existenz er-
möglicht, ist zugleich, was ihre absolute Zentrierung verhindert: Das an-

191 Diese Denkbewegung wurde im ersten Band dieser Untersuchung diskutiert:
Das transzendentale Ich ist ein analytisches Abstraktum, eine keineswegs be-
liebige, aber notwendige theoretische Fiktion (»theoretical fiction«), ähnlich
dem Durchschnittsmenschen in der Statistik; siehe Carr 2002, S. 34.

192 Vgl. zur Verbindung des Husserl’schen Anonymen zu Merleau-Pontys Kon-
zeption die Arbeit von Andermann 2012. Freilich geht es Andermann zen-
tral um die Frage einer anonymen Erfahrung, genauer um das Herausarbei-
ten von »passivisch-anonymischen Dimensionen der Erfahrung« und weni-
ger um die Logik des Begriffs selbst, siehe ebd., S. 98.

193 Waldenfels 1998a, S. 143.

157

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

onymeWesen unseres Leibes ist unaufhörlich in eins Freiheit und Knecht-
schaft«.1⁹⁴ Das körperliche Eingebundensein in eine konkreteWelt bedeu-
tet, dass die Verhältnisse knechten, doch gleichzeitig erzeugen sie auch
einen Möglichkeitshorizont, da immer etwas der Erfassung und Einbin-
dung entgeht. Der eigene Leib ist anonym, nicht nur, weil er im Akt der
Wahrnehmung selbst zurücktritt, seine existenzialen Grundlagen bleiben
unartikuliert. Er kommt in die Welt und vergeht wieder, doch die eigene
Geburt und der Tod erschließen sich dem Bewusstsein nicht, bleiben also
»anonym«. Oder in Merleau-Pontys Worten: Das Subjekt geht und ver-
schwindet in einer anonymen Natalität, in einer anonymen Mortalität.1⁹⁵

Merleau-Ponty nimmt damit auf, führt konsequent fort, was bei Huss-
erl schon angelegt war, nämlich dass die Außenwelt nicht an der Grenze
des Ichs aufhört, sondern immer schon »innerhalb« des Ichs präsent ist.
Derjenige, der wahrnimmt, ist und bleibt nicht nur anonym, indem er sich
selbst beimWahrnehmen nicht gleichzeitig erkennen kann, sondern auch,
weil der Rahmen der Wahrnehmung selbst schon vorkonstitutiert ist. Der
Wahrnehmende übernimmt eine »Wahrnehmungstradition«, ist Bestand-
teil einer »geschichtlichen Dichtigkeit«,1⁹⁶ die über lange Zeit entstanden
und in welche das wahrnehmende Subjekt eigentlich eingelassen ist. Die
Wahrnehmung »drückt« also auch eine gegebene Vorgegebenheit aus: Ich
nehme etwas Blaues wahr, weil ich dafür »geschaffen« bin, Blaues wahr-
zunehmen. Oder anders ausgedrückt, »es« nimmt inmir Blaues wahr und
dieses »Es« ist nun wieder selbst anonym.1⁹⁷

Doch auchmit der Annahme, dass dieWahrnehmung des Ichs in einer
konkreten Situation gegeben ist, »es« mit mir wahrnimmt, hat Merleau-
Ponty das Problem des Solipsismus noch nicht gänzlich überwunden.
Denn selbst wenn das Subjekt Kategorien des Wahrnehmens übernimmt,
die ihm nicht bewusst sind, erschließt sich die Welt aus dem Subjekt
heraus. Merleau-Ponty vollzieht deshalb eine kategorische Wende, die
schlicht die Perspektive von der Person weg lenkt, er durchtrennt den gor-
dischen Knoten mit einer Figur, die parallel dazu auch in der phänome-
nologischen Soziologie auftaucht, wie zu zeigen ist. Für Husserl ist, wie
gesehen, die Wahrnehmung von anderen Menschen, die Wahrnehmung
»zu« anderen Körper. Dass es sich hierbei um bewusstseinsfähige Men-
schen und nicht um Roboter handelt, bleibt letztlich, streng logisch von
der transzendentalen Reduktion aus gedacht, eine bloße Hypothese.1⁹⁸

194 Merleau-Ponty 1966, S. 110.
195 Ebd., S. 253.
196 Ebd., S. 278.
197 Ebd., S. 253.
198 Husserl 1959, S. 63. Daran ändert auch nicht, dass Husserl trennt zwischen

»puren Anderen«, die fraglos zur Welt gehören, sofern sie nicht eine univer-
sale Pest dahingerafft hat, und die »für mich anderen«, die in der Wahrneh-
mung konstituiert sind, siehe Husserl 2012, S. 179. Einmal mehr verschiebt

158

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS ANONYME DER INNEREN TERRITORIEN

Merleau-Ponty durchbricht diese Annahme. Die Welt resultiert nicht
bloß aus der Existenz eines Bewusstseins (gegebenenfalls in Konfrontati-
on mit einem anderen),1⁹⁹ sondern aus der Koexistenz unendlich vieler
Bewusstseine.2⁰⁰ Diese sind stets in der Welt präsent, als vergangene und
lebende, nicht zuletzt, weil die gesellschaftliche Welt mit Artefakten ge-
füllt ist, die irgendwo produziert wurden, ohne dass ihre Herstellung sich
auf ein konkretes Subjekt reduzieren ließe: »Im Kulturgegenstand erfahre
ich die nächste Gegenwart von Anderen unter dem Schleier der Anonymi-
tät«.2⁰1 Die Welt, die symbolische wie die materiale, ist gebaut von Wesen,
die zumeist abwesend sind. Doch in der materialen Welt, etwa der Din-
ge oder der Architektur, spiegelt sich ihre Gegenwart noch, ohne dass sie
als konkrete Individuen kenntlich bleiben. Diese Präsenz des Abwesen-
den nennt Merleau-Ponty ebenfalls Anonymität. Die vergangene Idee der
zumindest erkenntnislogischen Lüftung dieser Anonymität spiegelt sich
allenfalls noch in der Erwähnung des »Schleierhaften«.

Doch Merleau-Ponty geht noch weiter. Er überwindet die Vorstellung
des autonomen Ichs, das die Gegenwart der Anderen erst konstituiert.2⁰2
Vielmehr sind das Ich und Andere »in einer einzigen Welt versammelt
…, an der wir alle als anonyme Subjekte des Wahrnehmens teilhaben«.2⁰3
Das heißt, einerseits ist das Selbst anonym, wie dies schon bei Husserl er-
kenntlich war: »Ich, das ist in Wirklichkeit Niemand, es ist das Anony-
me; es muss so sein, jeder Objektivierung, jeder Benennung voraus, um
Fungierender zu sein oder derjenige, dem all dies zustößt«.2⁰⁴ Anderer-
seits tragen auch die anderen Menschen dieser Welt, selbst wenn sie na-
mentlich bekannt sind, stets ein Anonymes in sich. Die Anderen sind nie
gänzlich greifbar, wie desgleichen das Selbst für Andere nicht vollumfäng-
lich greifbar bleibt. Menschen nehmen sich gegenseitig als Gestalten wahr.

hier Husserl das Problem nur eine Stufe weiter auf eine andere Ebene, nach-
dem die »puren Anderen« nur a priori gesetzt werden können.

199 Merleau-Ponty 1966, S. 404.
200 Ebd., S. 404.
201 Ebd., S. 399.
202 In ähnlicher Weise lässt sich eine solche Überwindung der Gefahr des Solip-

sismus auch bei Sartre beobachten: Die Existenz der Welt kann nicht an ein
Ich gebunden werden, sondern: Die »Vielheit der Bewusstseine [ist] grund-
sätzlich unüberschreitbar«. Hierin ergibt sich für Sartre auch keine Lösung:
»Kein logischer oder epistemologischer Optimismus« könne diesen »Skandal
der Pluralität der Bewusstseine« beenden, siehe Sartre 1991, S. 430. Sartres
setzt hingegen die existenzielle Situation ins Zentrum, in der sich die Men-
schen gegenseitig wahrnehmen und so bewusst werden. Die Situation ma-
nifestiert sich in dem gegenseitigen Erblicken, etwas, das sich zwischen den
Menschen ereignet und nicht auf einen Einzelnen rückführbar ist; die Sicht-
barkeit der Anderen wird zum entscheidenden Moment. Zur »französischen
Wende« der Phänomenologie siehe Waldenfels 1998a.

203 Merleau-Ponty 1966, S. 404.
204 Merleau-Ponty 1994, S. 310.

159

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Doch was im wahrnehmbaren Körper des Anderen stattfindet, bleibt für
die Betrachter selbst namenlos, dennoch, und hieraus resultiert das be-
sondere Spannungsverhältnis, sind sie leibhaftig und als solche konkret
wahrnehmbar in der Welt präsent.2⁰⁵

Damit öffnet sich ein neuer Horizont des Anonymen: Eine wahrhaft
radikale Reflexionmüsse einen »Hof« von Allgemeinheit, eine Atmosphä-
re der »Sozialität« erfassen, indem jeder sich selbst anonym ist.2⁰⁶ Frei-
lich, auch mit dieser Konzeption hat Merleau-Ponty das wahrnehmende
Subjekt als Zentralinstanz noch nicht gänzlich verlassen: »Konkreter Trä-
ger dieser doppelten Anonymität ist unser Sein-zur-Welt«,2⁰⁷ schreibt er.
Erst im fragmentarisch gebliebenen Werk Das Sichtbare und das Unsicht-
bare2⁰⁸ will Merleau-Ponty augenscheinlich doch darüber hinaus gehen:
»Man spricht immer vom Problem des ›Anderen‹, der ›Intersubjektivität‹
usw.… InWirklichkeitmüssen über die ›Person‹ hinaus die Existentialien
begriffen werden«.2⁰⁹ Merleau-Ponty entwirft in der Folge eine Zwischen-
welt,21⁰ die sich nicht allein aus der Perspektive eines Subjekts reflektie-
ren lässt, und stellt damit eine Frage, welche, folgt man Theunisssen, die
frühere Phänomenologie schlicht offen gelassen hatte: Wie lässt sich »die
Genese der Perspektivität aus der unperspektivischen Wirklichkeit« be-
greifen?211

In Merleau-Pontys nicht-perspektivischer Welt, die dieser Frage zu-
grundeliegt, tragen die Dinge keinen Namen, da sie nicht als Singuläres
hervortreten. Es handelt sich bei dieser Welt um eine Art Sphäre, die er
»chair« nennt, eine Art »Fleisch« der Welt.212 Diese Kategorie tritt auf-
grund des fragmentarisch gebliebenen Werks nur undeutlich hervor, aber
ist für den weiteren Diskurs der Anonymität von Bedeutung.213 »Chair«
meint ja vom Begriff her bereits etwas, das nicht mehr durch Eigennamen
weiter gegliedert werden kann, Fleisch ist weltlicher Stoff, ein faseriges,
aber nicht raumzeitlich umgrenzbares Körperliches. Mit dem Begriff des

205 Siehe Heidsieck 2012, S. 82 sowie Barbaras 1991, S. 278
206 Merleau-Ponty 1966, S. 509.
207 Ebd., S. 509.
208 Merleau-Ponty 1994.
209 Heinämaa insistiert indessen darauf, dass Merleau-Ponty Husserls Subjekt-

philosophie verhaftet bleibt, siehe Heinämaa 2015, S. 128.
210 Merleau-Ponty 1994, S. 335.
211 Theunissen 1965, S. 488.
212 Waldenfels übersetzt »chair« mit Leib, Leib der Welt, siehe Waldenfels 1998a,

S. 200. Doch Leib meint etwas Geformtes, Begrenztes in Raum und Zeit;
ein Leib hat Glieder: eine Bezeichnung, die m.E. gerade die Vorstellung von
Fleisch als ein Unbestimmtes (»de la chair«), noch nicht Geformtes, ignoriert.
Mehr noch: der Leib selbst hat eine Hülle, die Haut, sie verbirgt das Fleisch.
Auch dies ist ein Grund, den Begriff »Fleisch der Welt« der Wendung »Leib
der Welt« vorzuziehen.

213 Siehe Barbaras 1991, S. 181–202.

160

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS ANONYME DER INNEREN TERRITORIEN

»chair« versucht Merleau-Ponty augenscheinlich das Primat der Phäno-
menologie als eine Philosophie aufrechtzuerhalten, die nicht im bloß Abs-
trakten, sondern in und mit der Wirklichkeit operiert. Gleichzeitig will er
auch die umgrenzte »singularisierende« Kategorie des Leibes und des Ichs
der klassischen Phänomenologie überschreiten, ohne in einen Essentialis-
mus oder Idealismus zu verfallen: »Das Fleisch [ist] kein Seinsatom, kein
hartes An-sich, das an einem einzigen Augenblick Platz fände«, schreibt
er im Bemühen um Abgrenzung vor einer solchen falschen Alternative:
»Man darf sich das Fleisch nicht von den Substanzen Körper und Geist
aus denken, denn dann wäre es eine Einheit von Gegensätzen, sondern
muss es wie gesagt, als Element und als konkretes Emblem einer allgemei-
nen Seinsart denken«.21⁴

Merleau-Ponty begreift das »Fleisch der Welt« nicht als Materie oder
Geist, eher als ein »Element« im Sinne von »Wasser« oder »Feuer«.21⁵
Ein Mensch, der einen Würfel betrachtet, er ist in diesem Akt sichtbar in
der Welt, und selbst die Seite des Würfels, die er nicht sieht, strahlt auch
»irgendwohin« aus.21⁶ Es handelt sich um eine Gesamtsituation, die sich
nicht auf das Objekt »Würfel«, das Sehen, auf die sich ergebende Apprä-
sentation und auf den Körper der Person reduzieren lässt, sondern die
vielmehr auch auf dem Dazwischen dieser Instanzen beruht. Was setzt
den Würfel mit dem Betrachter in Bezug, was ist zwischen den beiden
Dingen? Es eben dieses »chair« der Welt, es ist die »Urpräsentierbarkeit«,
der Bereich des Sichtbaren, der (perspektives) Sehen überhaupt erst er-
möglicht.21⁷

Merleau-Pontys Versuch, dieses »chair« zu vergegenwärtigen, führt ei-
gentümlicherweisewiederumzumTopos desHotels, respektive zuMagrit-
tes Gemälde Les valeurs personelles aus dem Jahre 1952. Das Gemälde
zeigt ein Zimmer voller Dinge. Den Gegenständen nach, Schrank, Bett,
Kamm, Wasserglas, Streichholz, Rasierpinsel, handelt es sich um ein Zim-
mer, in demniemand auf Dauer lebt, aber wo die persönlichen Gegenstän-
de für eine kurze Zeit deponiert werden. Der Raum istmenschenleer, wird
aber augenscheinlich von einem oder mehreren Menschen bewohnt; sie
bleiben namenlos im Bild präsent, überdeutlich präsent, denn die Gegen-
stände des täglichen Gebrauchs erscheinen surreal hypertroph, obwohl ih-
re Kennzeichnung selbst keine Abweichung zum Erwartbaren feststellen
lässt. Der Kamm ist ein ikonischer Kamm, der Rasierpinsel ein Rasierpin-
sel, der der üblichen Vorstellungswelt entstammt. Doch die Gegenstände
sind in ihremBezug zueinander perspektivisch verdreht, unüblich, zusam-
mengestellt. Die Wände erscheinen als Darstellung des Himmels, es könn-
te eine Offenheit sein oder aber, unüblich eineWandverkleidung. Die Grö-

214 Merleau-Ponty 1994, S. 193.
215 Ebd., S. 177.
216 Ebd., S. 178.
217 Ebd., S. 177.

161

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

ßenverhältnisse der Dinge untereinander stimmten nicht. Das Wasserglas
im Vordergrund könnte durchaus in unmittelbarer Nähe des Betrachten-
den stehen. Nicht nur die Größenverhältnisse evozieren so den eigentli-
chen surrealen Effekt, als seien die Gegenstände aus Puppenhäusern von
unterschiedlichen Größendimensionen zusammengestellt, sondern auch
die Perspektiven, wie die kaum möglich scheinende Spiegelung der Zim-
merfläche im Schrankspiegel unterstreicht, verharren im Surrealen. Der
Raum versammelt verschiedene Perspektiven des Sehens, die sich nicht
auf einer generelleren Ebene aufheben lassen. Gerade darin zeigt sich aber
das, was sonst nicht sichtbar wäre, die konstitutive Kraft des Dazwischen,
das die Gegenstände erst zur nachvollziehbaren Wahrnehmbarkeit eines
Zimmers erhebt, das nicht existieren kann. Aber in Kombination der Enti-
täten erscheint das Sichtbare imBild alsGesamtheit, die als einHotel- oder
Gästezimmer erkennbar bleibt. Odermit anderenWorten gesagt: Die Din-
ge, so bringt dieses Gemälde zumAusdruck, sind eigentlich »vom Sichtba-
ren eingefasst«; es ist das »Fleisch der Welt«, eine per se noch »unperspek-
tivische Welt«,21⁸ die im Bild erscheint und die sich nicht auf den Blick
eines einzelnen Sehenden reduzieren lässt. Hier wird die Divergenz zwi-
schen Ding- und Systemraum, die die Moderne kennzeichnet, radikal zur
Disposition gestellt, und es erscheint etwas anderes, ein Dazwischen.

Auch wenn die Menschen nur als Abwesende präsent sind, so be-
zieht Merleau-Ponty in der Diskussion des Gemäldes seine Konzeption
des »chair« explizit auch auf die Sozialwelt. »So gilt es denn,« schreibt er,
»nach der Naturwelt, auch die Sozialwelt neu zu entdecken nicht als Ob-
jekt oder Summe vonGegenständen, sondern als eigenständiges Feld oder
Dimension der Existenz«.21⁹ Damit eröffnet er nicht weniger als das Pro-
gramm eines neuen Verständnisses der Gesellschaft, oder des Sozialen:

Es ist ebenso irrig, uns in die Gesellschaft als Gegenstand unter anderen
Gegenständen zu setzen, wie die Gesellschaft in uns als Gedankenobjekt,
und beidemal besteht der Irrtum imAnsatz des Sozialen alsObjekt. Es gilt
auf das Soziale zurückzugehen, so wie wir mit ihm durch unser bloßes
Existieren schon in Berührung sind und ihm verbunden sind vor aller
Objektivierung. … Das Soziale ist ja schon da, ehe wir es erkennen und
darüber urteilen.22⁰

Die Wende in der phänomenologischen Theorie ist radikal: Merleau-
Ponty setzt nicht mehr das transzendentale Ego, sondern das Soziale als
a priori. Somit erscheint auch das Soziale in seiner spezifischen Form als
»Fleisch der Welt«. Merleau-Ponty nennt es eine »Promiskuität von Ge-
sichtern, Reden, Handlungen«.221 Und diese Gemengelage partieller hu-

218 Merleau-Ponty 1994, S. 263.
219 Merleau-Ponty 1966, S. 414.
220 Ebd., S. 414.
221 Merleau-Ponty 1994, S. 117.

162

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS ANONYME DER INNEREN TERRITORIEN

maner Erscheinungen bleibt selbst namenlos, nicht subjektivierbar. Es
scheint so, dass der Begriff des Anonymen nun die soziale Welt insgesamt
ergreift.

Doch stellt sich die Frage, weshalb Merleau-Ponty den Begriff des An-
onymen überhaupt braucht, nachdem die formlose Grundlage der Welt,
das »Fleisch«, schon namenlos ist. Augenfällig ist, dassMerleau-Ponty das
Anonyme ausschließlich für das Soziale verwendet, dann, wenn Mensch-
liches, als Ich oder als Vielheit von Anderen, ins Spiel kommt. Das Anony-
me erscheint nicht im Bereich der Dinge und der Natur.222 Das Anonyme
konstituiert damit das Soziale oder die Gesellschaft aus dem »Fleisch der
Welt«, ohne dass der andere oder das Selbst, Subjektivität oder Intersub-
jektivität, schon gesetzt sein müssten, so die Interpretation. Die Phänome-
nologie Merleau-Pontys versucht damit auch die wirklichkeitsfixierende
Kraft des Namengebens eigentlich zu untergraben, um eine andere Exis-
tenzweise hervortreten zu lassen: Denn »das Ich, das benannt ist, das nam-
hafte Ich ist ein Objekt«.223 Das heißt, das Anonyme befreit von dieser Ob-
jekthaftigkeit, von dieser unüberbrückbaren Verkettung zwischen Name
und Existenz.22⁴ Mit dem Anonymen nähert sich Merleau-Ponty einer pa-
radoxen existierenden »Negativität« an, die angesichts der »Person«, der
eigenen und auch der anderen, »nicht zu fassen« ist, »da sie ›nichts‹ ist«.22⁵
Auf eine Weise erinnert dies noch an das Konzept des Anonymen bei Jas-
pers, doch nun anders gewendet. Das Anonyme ist der Stoff des Sozialen
schlechthin.

Die Diskussion des fragmentarisch gebliebenen Werks Merleau-
Pontys zum Sichtbaren und Unsichtbaren erweisen sich naturgemäß als
schwierig, doch der Diskurs, den Merleau-Ponty hier eröffnet, erscheint
für die spätere Theorie des Anonymen zentral, weil er den Begriff des
Anonymen auf einer neuen Wirklichkeitsebene operieren lässt. Sowohl
Foucaults Rede von der Eroberung der Anonymität wie Castoriadis’
Vorstellung anonymer Kollektive lassen sich vor diesem Umbruch der
Phänomenologie verstehen. Das Werk dokumentiert den Übergang von
einer Phänomenologie, in der das Anonyme Effekt des wahrnehmenden
Subjekts darstellt, das sich phänomenologisch nicht begründen kann,
wie bei Husserl, hin zu einer Anonymität, die nicht mehr als nachgela-
gerter Effekt eines weltenbauenden, abstrakten Ichs erscheint. Vielmehr

222 Dies lässt sich deutlich in der Schrift zur Phänomenologie der Wahrnehmung
erkennen. »Anonymität« kommt in Kapitel II Der Raum und in Kapitel III
Das Ding und die natürliche Welt nicht vor, sehr wohl aber dann in Kapitel IV.
Die Anderen und die menschliche Welt, dort vornehmlich auf den Seiten: 398-
400, 404-405, 407, sowie etwas weniger häufig im Kapitel zum emphCogito,
siehe Merleau-Ponty 1966, S. 421 ff.

223 Merleau-Ponty 1994, S. 310.
224 Kripke 1981.
225 Merleau-Ponty 1994, S. 310.

163

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

umgekehrt: Das Anonyme als Stoff der Welt lässt Namentliches, Bezeich-
nenbares, Singuläres wie Blasen in einem dunklen Meer ohne Wissen
um die Quelle auftauchen. Das Anonyme gerät zur Uranfänglichkeit der
Welt selbst.22⁶ Damit taucht auch hier, wie bei Tarde und Husserl, die
inhärente Verbindung von Anonymität und Ursprung erneut auf. Diese
Perspektiven erläutern sich gegenseitig. Der Ursprung der sichtbaren
Ordnung bleibt anonym, weil das, was diesen Ursprung mit einem Na-
men versehen könnte, notwendig später als der Ursprung erscheint und
diesen entsprechend auch nicht vollumfänglich fassen kann. Denn der
Ursprung existiert gleichsam »vor« den Namen.

Indes tritt das Anonyme auch in diesen Theorieansätzen erst als Ef-
fekt von Nomenklaturen oder symbolisiertem Wissen hervor, aber nicht
mehr als Rest des Benennbaren, sondern gleichsam als Stoff der Ordnung
selbst. Hierin gewinnt das Anonyme eine eigene Faszination, Magie, es
wird zum Signum einer anderen sozialenWelt, bevor die Ordnung der Ge-
sellschaft emergiert. Merleau-Ponty bezeichnet nicht nur den Nullpunkt
der Perspektiven, sondern auch den Nullpunkt jeglicher Anonymitätsdis-
kurse. Das Anonyme gerät allmählich zur immensen Projektionsfläche,
die die Ordnung als ihr Anderes spiegelt.

3.3 Die Abgründe phänomenologischer Normalisierung

Es scheint, als enthalte der Begriff des Anonymen ein verführerisches An-
gebot: ein Unbenennbares in einem System von Bezeichnungen und Be-
schreibungen zu integrieren, um darin gerade seine Unbenennbarkeit zu
bezeichnen. Der Begriff des Anonymen bringt das namenlos Bleibende
nicht zum Verschwinden, sondern hält es gerade präsent, nicht zuletzt,
um das System der Beschreibungen angesichts eines Unbenennbaren auf-
rechtzuerhalten. Das Namenlose ist dann keine Problemzone mehr, son-
dern bezeichnet eine Normalität. Es gibt, so Waldenfels, ein Vertreter der
gegenwärtigen Phänomenologie, eine »Anonymität«, die normal ist, in
der wir uns normalerweise verhalten.22⁷ Das Unbekannte ohneNamen fül-
le oft eine »funktionale Leerstelle« im Ordnungsgefüge der Gesellschaft.
Die Anonymität dieser Leerstelle erscheint dann selbst als »funktional«.
Diese Einsicht seiner theoretischen Arbeit überträgt Waldenfels auch auf

226 Stawarska weist in ihrer Untersuchung dieser These auch auf die Diskussion
zu Entwicklungspsychologie des Kindes hin. Die These, dass die Figuratio-
nen des Selbst und des Anderen aus dem anonymen »Fleisch« im Verlaufe
der Entwicklung des Kindes emergieren, wird allerdings einer kritischen Dis-
kussion neuerer Ergebnisse der Entwicklungspsychologie unterworfen, siehe
Stawarska 2004, S. 297.

227 Waldenfels 2015, S. 253. Hervorhebung von mir.

164

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ABGRÜNDE PHÄNOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

das alltägliche Leben: Dort ist das Anonyme »einbesänftigt« in die Wahr-
nehmung der Welt.22⁸ Was bedarf genau einer Besänftigung?

Bemerkenswerterweise vollzieht sich diese Normalisierung des An-
onymen nicht nur in der Philosophie, genauer der phänomenologischen
Philosophie, sondern zeitgleich auch in der Soziologie.WelcheNormalität
das Anonyme hier erreicht, zeigt sich exemplarisch in einem klassischen
Werk der Nachkriegszeit: Bergers und Luckmanns 1966 erstmals veröf-
fentlichtes Werk Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit.22⁹ Die
Autoren schildern die Normalität dessen, was sie Anonymität nennen, an-
hand eines Beispiels. Jemand sähe den Zeitungshändler, der sich an der
Straßenecke, in unmittelbarer Nähe seiner Wohnung, regelmäßig einrich-
tet, beinahe so oft wie die eigene Frau, aber sein Name bleibe ihm unbe-
kannt. Man kenne den Zeitungshändler nicht und man interessierte sich
auch nicht für ihn.23⁰ Diese Person erscheint als »anonym«, obwohl man
weiß, dass sie einen Namen hat, von anderen mit einem Namen gerufen
wird; Anonymität meint hier bloße Irrelevanz namentlicher Identifikati-
on. So könne eine Person selbst noch ein Namensschild tragen, an einem
Schalter beispielsweise, und sie bleibe dennoch für den Besucher vor dem
Schalter »anonym«. Anonymität bezeichnet entlang dieser Sichtweise ei-
ne graduelle, beliebig sich verändernde Größe, die den Grad persönlicher
Vertrautheit und Bekanntheit ausdrückt. Sie ist funktionaler Normalfall
in der Geometrie des Alltags. Jenseits des kleinen Theaters des Privaten
und seiner Bühnen erscheinen Gestalten in umfassender Anonymität, oh-
ne dass diese besondereAufmerksamkeit erzeugten oder eine Provokation
darstellten. Kracauers anonyme Menschen in der Hotellobby besitzen nur
noch geringe soziologische Relevanz, bleiben rätsellos, der Detektiv bleibt
der Szene fern.

Hier zeigt sich eine erkenntnislogisch wie soziologisch befriedete, ei-
ne spannungslose Gesellschaft, in der sich dieWahrnehmung der anderen
unproblematisch in einem Relevanzhorizont arrangieren lässt, eine glück-
liche Nachkriegssoziologie,231 welche die epistemologischen und sozialen
Traumata der Weimarer Republik hinter sich gelassen hat. Der Zeitungs-
händler verhält sich als ein »anonymer« Zeitungshändler, er wird es auch
morgen tun und übermorgen. Er ist weder Gangster, der das Haus beob-
achtet, noch Terrorist, dem eine neue Gesellschaft vorschwebt, oder der
lange gesuchte Serienmörder, der nur auf seine Gelegenheit wartet. Der
Versuch der Chicago School, mit Anonymität eine nicht begreifliche an-
archische Produktion gesellschaftlicher Formen zu erfassen, erweist sich

228 Ebd., S. 253.
229 Berger und Luckmann 1969.
230 Ebd., S. 35.
231 Vgl. zur Diskussion des Milieus des Entstehens der phänomenologischen So-

ziologie Embree und Michael 2017. Leider diskutiert dieses Werk vornehm-
lich Biografien von Autoren und personelle Konstellationen.

165

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

anscheinend als obsolet, die verruchten Straßenzüge mit ihren Apparte-
menthäusern, denen sich die Chicago School noch widmete, gehen verges-
sen; es braucht sie nicht, um Anonymität zu leben.

Auch Husserls Auseinandersetzung mit der Anonymität, sein Fragen,
sein Ringen mit dem begrifflich Unfassbaren, taucht in diesen Diskussio-
nen gar nicht erst auf, obgleich die aktuellen Phänomenologien auf seiner
Arbeit beruhen. Der Begriff erfährt in der phänomenologischen Soziolo-
gie eine Normalisierung, die an eine Banalisierung grenzt. Doch schon
bei Waldenfels’ Ausführungen lässt sich fragen: Wenn das Anonyme so
normal ist, weshalb ist es dann überhaupt der Rede wert, bildet es sogar
eine »Schlüsselfrage«; weshalb bedarf es einer Aufmerksamkeit, einer eige-
nen Bezeichnung, einer Diskussion darüber wie selbstverständlich es sei?
Weshalb belässt es die Theorie nicht bei einer schlichten Erwähnung ei-
nes »Unbekannten« oder bleibt beim Begriff der Indifferenz, den schon
Simmel gebrauchte?232

Etwas scheint nicht normal iann diesem Normalen: Denn im Anony-
men, dass es überhaupt eines sein kann, zeigt sich stets ein Reales, und
dieses lässt sich weder über Beschreibung noch Benennung vollständig ru-
hig stellen. Also handelt sich bei einer solchen Verwendung des Begriffs
des Anonymen selbst um die Ausblendung dessen, was die potenzielle
Subversion und Anarchie sozialer Phänomene überhaupt »einzubesänf-
tigen«, still zu stellen vermag. Es öffnet sich durch diese normalisierende
Ausblendung nurmehr wieder ein anderer, neuer Untergrund, eine neue
Instabilität, die im soziologischen Denken der Nachkriegszeit übersehen
wird. Um diese These zu plausibilisieren, bedarf es der Rekonstruktion,
wie die phänomenologische Soziologie die erkenntnislogische Problema-
tik der Beschreibung von Gesellschaft, die noch in der Philosophie Huss-
erls steckte, zu überwinden versucht. Das Werk von Maurice Natanson
über Anonymität, das in dieser Tradition der phänomenologischen Sozio-
logie operiert,233 zeigt, dass die Unruhe, die im Begriff steckt, bestenfalls
notdürftig still gestellt ist.

Das Erbe Husserls: das Rätsel der Gesellschaft

Ungeachtet seiner Normalisierung behält das Anonyme in der phänome-
nologischen Soziologie seine grundlegende Bedeutung. Die Anonymität
der sozialen Welt ist für diese Wissenschaft gleichsam der Stoff, die eine
wahrnehmbare Ordnung des Sozialen überhaupt erst hervortreten lässt:
über unendliche Typisierungs- und Retypisierungsprozesse, welche die
Gesellschaftsmitglieder in einem fort vornehmen. Um dabei Husserls Er-
be eines drohenden Solipsismus zu überwinden, verfolgt Schütz eine Stra-
tegie, die in ähnlicher Art auch schon Merleau-Ponty anwandte. Es sollen,

232 Simmel 1903.
233 Natanson 1986.

166

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ABGRÜNDE PHÄNOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

in einer Art Durchtrennung des gordischen Knotens, schlicht die Annah-
men a priori über die Existenzweise von Individuen und Gesellschaft ge-
wechselt werden.23⁴

Eine von Husserl offen gelassene Frage, die Schütz für seine Lösungs-
strategie aufgreift, ließe sich so formulieren: Was hält ein Bewusstsein so
konstant, dass überhaupt eine morphologische Welt als stabil erscheint;
was hält eine Vielzahl von Bewusstseinen so orchestriert, dass die Welt
nicht in unzählige Rinnsale bloß subjektiver Wahrnehmungsströme zer-
fließt, sich in unüberschaubare »Regionen« auflöst, gebildet aus blinden,
stummen Individuen in einer sonst leerenWelt? Wie gesehen ist diese Fra-
ge auf der Basis eines transzendentalen Egos nicht beantwortbar. Die phä-
nomenologische Soziologie fragt indes primär nach der Möglichkeit der
Koexistenz von Vielen, die dem Ego als je andere erscheinen. Um zu er-
kennen, was Schütz zur Verwissenschaftlichung einer soziologischen Per-
spektive beiträgt und dabei auf die Vorstellung des Anonymen angewie-
sen bleibt, hilft ein kurzer Rückblick auf Husserls Arbeit. Der Schritt zur
Existenz von Anderen gilt Husserl als Schritt zu einer »objektiven« Welt
überhaupt (im Gegensatz zu einer subjektiven).23⁵ Doch bei einem sol-
chen Entwurf melden sich schnell dieselben Schwierigkeiten, die schon
eine rein egologische Perspektive kennzeichneten: Auch der Andere ist
Spiegelungmeiner selbst, und doch nicht eigentlich Spiegelung; er ist Ana-
logon meiner selbst, und doch wieder nicht Analogon im gewöhnlichen
Sinne.23⁶

Die verwinkelten gedanklichen Konstruktionen Husserls verweisen
präzise auf das Problem, dieses Möbius-Band der Konstitution des Ande-
ren aufzulösen, das immer wieder zu den Erkenntnisleistungen des Sub-

234 Die intellektuelle Vorgeschichte von Schütz’ Denken in der Tradition der
deutschen Soziologie hat Thomas Eberle akribisch nachgezeichnet, siehe
Eberle 1984, S. 5–39. Es geht an dieser Stelle nicht so sehr um die generel-
le Soziologie von Schütz, sondern um die Transformation des erkenntnislo-
gisch erscheinenden Anonymen hin zu einem »sozialen« Anonymen. Beach-
tenswert aber ist, dass Schütz eine Verwissenschaftlichung der bestehenden
Soziologie vornehmen wollte. Er zollte Simmels Formenlehre der menschli-
chen Gesellschaft seinen Tribut, doch sei Simmels methodische Grundhal-
tung vielfach »verworren und unsystematisch«, siehe Schütz 1981, S. 12. Dar-
über hinaus möchte Schütz auch über Max Weber hinausgehen, der ihm als
Begründer einer wissenschaftlichen Soziologie gilt, der jedoch das Problem
des Anderen und des Selbst nicht gelöst, sondern in einem alltäglichen Vor-
verständnis belassen habe, vgl. ebd., S. 15–17. Doch auch den Versuchen von
Schütz, das Wissen um das Soziale in eine wissenschaftliche Form zu gießen,
stellen sich Grenzen, auf die hier nur verwiesen werden kann; siehe die kri-
tischen Auseinandersetzungen mit der phänomenologischen Soziologie von
Welz 1996 und Theunissen 1965, S. 406–412.

235 Husserl 1977, S. 111.
236 Ebd., S. 96.

167

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

jekts zurückführt. Husserl muss ein Mehr zu dieser ursprünglichen Paa-
rung eines Egos mit einem Anderen in seinem Wahrnehmungshorizont
postulieren. Die Annahme einer raumzeitlichen Welt, bevölkert von vie-
len Menschen, die als solche schon vor dem konkreten empirischen Sub-
jekt existierten, setzt er nun als fraglos gegeben voraus. Doch wie kann er
diese Welt denken, ohne dass sie von einem transzendentalen Ego konsti-
tuiert wäre? Es scheint, als überblende Husserl dieses Problem, indem er,
neben der weltenkonstituierenden ersten methodischen Perspektive des
transzendentalen Egos, damit schlicht eine zweite einführt: eine Perspek-
tive auf die empirischen Egos in der Welt. Husserl spricht beispielsweise
von einer Menschengemeinschaft, in der jeder schon sinnhaft als Mitglied
einer empirisch bevölkerten Welt aufgehoben ist.23⁷

Doch diese Hilfskonstruktion genügt nicht, um das Problem der Exis-
tenz vonAnderen zu lösen. Husserl führt eine weitere Unterscheidung ein,
nämlich zwischen »›puren‹ Anderen«, die irgendwie immer schon da sind,
und »für mich ›Andere‹«, die im eigenen Horizont tatsächlich konstituier-
ten werden.23⁸ Es liegt im Wesen dieser »puren Anderen«, dass sie noch
keinen weltlichen Sinn haben. Die »puren Anderen« weisen vielmehr ei-
ne durchwegs mysteriöse Eigenschaft auf: Sie sind da, weil die Welt so ist,
wie sie ist. Die Welt der Monaden, das Kollektiv der »puren Anderen«, er-
scheint als fraglos gegeben, sie wird a priori gesetzt. Aber nicht nur ihre
Existenz wird damit vorausgesetzt, sondern auch eine gleichzeitige Prä-
senz in einem Raum, ohne dass sie in irgendeiner Weise wahrgenommen
würden. Es ist diese Annahme einer raumzeitlichen Koexistenz, die das er-
möglicht, was Husserl auf eine seltsame Weise »Harmonie der Monaden«
nennt, die Möglichkeit einer Koexistenz Vieler23⁹ ohne Wahrgenommen-
heit. Darin sind sie wiederum nur abstrakte Annahme, denn dass es pure
Andere sind, meint ja zuallererst, dass sie unabhängig von einer indivi-
duellen Konstitution existieren. Darin sind sie womöglich auch Ursprung
von Sinnesdaten, doch wenn Sinnesdaten aufgrund eines Anderen auf das
Individuum einströmen, sind es ja zugleich auch »für mich Andere«, das
heißt Sinnesdaten, die in demHorizont desweltenbetrachtenden Egos auf-
tauchen und als Menschen wahrgenommen werden. Es handelt sich dann
schlicht um Monaden, die »innerhalb« einer Monade konstituiert werden.

Wie bringt Husserl aber die Perspektive auf die »puren Anderen« mit
jener auf die »Anderen für mich« in Einklang? Lässt sich ein »purer An-
derer«, der zu einem »für mich Anderen« geworden ist, noch als »purer
Anderer« bezeichnen? Die »puren Anderen« und die »Anderen für mich«
existieren vielmehr auf zwei verschiedenen erkenntnislogischen Ebenen.
Es erstaunt entsprechend, wie unproblematisch hier Husserl die Ande-

237 Husserl 1977, S. 133.
238 Ebd., S. 109.
239 Ebd., S. 110.

168

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ABGRÜNDE PHÄNOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

ren als Gegebene einführt,2⁴⁰ um die Fallen des Solipsismus zu umgehen.
Denn sollten sie auf irgendeine Weise real sein, so ist ihre Präsenz selbst
eine subjektive Konstitution aufgrund eines Erfahrungsstroms, dem das
Individuum ausgesetzt ist.2⁴1 Gilt also hier nicht gerade das, was Husserl
zuvor gesagt hatte, dass hinter den subjektiven Konstitutionen sich wo-
möglich keineWelt verbirgt, somit auch keineAnderen?2⁴2Husserl spricht
von »sehr schwierigen Problemen«,2⁴3 die sich daraus ergäben, dass er mit
seiner reinen Phänomenologie von einem abstrakten, also in analytischer
Hinsicht gesehen einzigen Subjekt ausgehen muss, de facto aber die Welt
von Individuen bevölkert ist, die in je ihre eigenen Welten leben, respekti-
ve diese konstituieren.

In seinen Ideen zu einer »reinen Phänomenologie« hält Husserl be-
kanntlich einen Lösungsvorschlag bereit, der wegweisend sein sollte für
die ganze Richtung der phänomenologischen Soziologie: die sogenannte
Intersubjektivität. Die individuelle Konstitution der wahrnehmbaren Din-
ge derWelt2⁴⁴ versucht er nun nichtmehr rückwärts durch eine unbenenn-
bare innere Welt zu stabilisieren, die überhaupt die Idee des Anonymen
auftauchen ließ, sondern durch eineArtÜberlagerung einerMenge indivi-
dueller Konstitutionen, durch das, was Husserl »intersubjektiv identisch«
nennt. Die Existenz eines gemeinsam wahrgenommenen Dings setzt eine
»offene Mehrheit« voraus, im Sinne einer Vielzahl von Subjekten, die ein
grundlegendes »Einverständnis« teilen.2⁴⁵ Es handelt sich gleichsam um
eine kollektiv geeinte Wahrnehmung der Welt, deren Wirklichkeitsgehalt
durch Mehrheiten entschieden wird. Doch dieses »Einverständnis« setzt
Husserl in Anführungszeichen, und zwar ohne diese entscheidende Mar-
kierung weiter zu erläutern. Dies geschieht nicht ohne Grund. Denn die
Existenz oder zumindest Stabilität dieser intersubjektiven Welt bleibt in-
sofern stets fatal, als es eine intersubjektive Wahrnehmung streng genom-
men in Husserls System gar nicht geben kann, jedenfalls nicht im Sinne ei-
ner übergeordneten Instanz, die diese Welt für sich erscheinen lässt, denn
diese wäre, wie gesehen, wiederum nur als transzendentales Ich ohne jeg-
liche körperliche Korrelation denkbar, was die Idee einer reinen Phäno-
menologie ad absurdum führen würde.2⁴⁶

240 Pivčević 1970, S. 111 f.; Theunissen 1965, S. 58–78.
241 Husserl 1956, S. 63.
242 Husserl 1913, S. 318.
243 Ebd., S. 318.
244 Ebd., § 151.
245 Ebd., S. 317.
246 Mit dem Konstrukt der »Einfühlung« sucht Husserl nach einer anderen Mög-

lichkeit, ein Außen des Ichs real werden zu lassen und den Solipsismus zu
überwinden, siehe ebd., S. 317. Die Einfühlung wird für Husserl zu einem
entscheidenden Baustein der Brücke des Subjekts nach demAußen. Über An-
schauung lassen sich »fremde Akte« fremder Egos verstehen, siehe ebd., S. 8,

169

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Husserl löst die Problematik nicht auf, eher scheint es, er formuliere sie
immer wieder neu. Einer Soziologie, die sich in grundlegender Hinsicht
auf Husserl beruft, wie jene von Schütz,2⁴⁷ stellt sich so die Schwierigkeit,
diese unterschiedlichen Perspektiven ineinander überzuführen, also jene,
die stringent vom transzendentalen Ego als erkenntnislogischer Grundla-
ge spricht, und jene, die von einer bevölkerten Welt jenseits dieser »ego-
logischen« Wahrnehmung ausgeht.2⁴⁸ Das Ziel der Soziologie, so Schütz,
sei es zu untersuchen, wie die Menschen die Welt »in ihrer natürlichen
Einstellung erfahren«.2⁴⁹ Was wäre aber hier der Gegenbegriff zu diesem
Natürlichen?2⁵⁰ Was wäre das Künstliche? Was trennt beides? Soll die phä-
nomenologische Soziologie begründen können, was sie erforscht, so stellt
sich ihr unweigerlich Husserls Frage: Wie ist eine natürliche, i.e. gemein-
same Welt überhaupt möglich, wenn das Ego den archimedischen Punkt
der Wahrnehmung und Konstruktion des Sozialen darstellt?

Angenommen, ein Kollektiv von Individuen vollzieht ähnliche Wahr-
nehmungsleistungen, metaphorisch gesagt, blickt in die gleiche Richtung
und konstituiert ein Phänomen im Blickfeld zumindest teilweise auf ähn-
liche Weise, sodass sich zwischen den Individuen deckungsgleiche Wahr-
nehmungsflächen ergeben: Dann bliebe die zugrundeliegende erkenntnis-
logische Problematik wenig relevant, oder anders ausgedrückt, sie ließe
sich für die konkret arbeitende Soziologie schlicht ausblenden. Die Sozial-
wissenschaftenmüssten sich in diesem Fall nicht mit den philosophischen
Aspekten der Intersubjektivität befassen. Dies setzte aber raumzeitlich
und individualhistorisch identische oder zumindest sehr ähnliche Stand-
punkte voraus. Die Tatsache der Gesellschaft gründet sich indes auf der
Basis der Verschiedenheit von Perspektiven, aufgrund derer sich die Indi-
viduen handelnd und kommunizierend austauschen. Die Frage der Inter-
subjektivität sei bei Husserl nur fragmentarisch geblieben,2⁵1 so Schütz, es
gelinge Husserl nicht, aus den Bewusstseinsleistungen des transzendenta-

68. Husserl spricht in diesem Zusammenhang auch von einem »Einfühlungs-
zusammenhang«, Husserl 1913, S. 100. Freilich, so lässt sich fragen, woher
weiß ich, dass meine Empathie nicht einem Gespenst gilt, das meiner eige-
nen Imagination entsteigt?

247 ZurHerausarbeitung der Verbindung vonHusserl zu Schütz dienen vor allem
folgende zentrale Aufsätze: Schütz 1971b sowie Schütz 1971c. Zur breiteren
Diskussion: Eberle 1984, sowie in kritischer Auseinandersetzung: Welz 1996
und Theunissen 1965, S. 406–412.

248 Siehe in diesem Sinn auch Natanson 1979a, S. 85–86.
249 Schütz 1971b, S. 167. Hervorhebung von mir.
250 Dieses Natürliche stützt sich auf das, was ihm als »natürlichen Einstellung«

der Individuen gilt, siehe ebd., S. 172. Diese wiederum gründet nicht in dem,
was in der Welt realiter geschieht, sondern in einem »Wissensvorrat« als Er-
gebnis »synthetischer Bewusstseinsleistungen«, siehe ebd., S. 169. Doch auch
hier stellt sich ihm die Frage: Was sind die Grundlagen dieser Natürlichkeit?

251 Schütz 1971a, S. 88.

170

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ABGRÜNDE PHÄNOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

len Egos eine gleichartige transzendentale Intersubjektivität – mithin eine
Logik der Koexistenz, die den Fallen des Solipsismus entgeht – zu begrün-
den.2⁵2 Husserl habe das Problem der Wirklichkeit des Anderen nicht lö-
sen können.

Selbst dieMöglichkeit, dass Sozialität sich durch kommunikative Akte
konstituieren könnte, die dann mehr als eine einzelne Perspektive vonnö-
ten machten, verwirft Schütz: Eine Kommunikation basiert bereits auf ei-
nem Bestehenden, das die Kommunikation erst ermöglicht. Sie kann des-
halb keinesfalls als eine Art Urzeugung verstanden werden, von der aus
sich alles andere bestimmen ließe: Kommunikation setzt einen Raum vor-
aus, eine Verschiedenheit von Kommunikatoren und Empfängern, just ei-
ne Ordnung, die vor diesem Kommunikationsereignis existiert. Diese Lö-
sung verschöbe also nur die Problematik gesellschaftlicher Konstitution
um eine Ebene nach »hinten«.2⁵3 Dies gilt im übertragenen Sinne auch für
denVersuch, Institutionen, Kollektive, soziale Systeme als eine Art »Perso-
nalitäten« höherer Ordnung zu betrachten.2⁵⁴ In Husserls a priori gesetz-
tem Ich, Quellpunkt aller Ontologien, welche die Region des Wissbaren
bestimmen,2⁵⁵ erkennt er damit ein grundlegendes »Problem« nicht der
empirischen, sondern »der transzendentalen Intersubjektivität«.2⁵⁶ Wie
will Schütz diese Unmöglichkeit, Gesellschaftliches in der Phänomenolo-
gie zu denken, überwinden?

Das Problem der Begründung einer gesellschaftlichen Welt über ein
transzendentales Ich überwindet Schütz, indem er es vergisst: Er wechselt,
ähnlich wie Merleau-Ponty, schlicht das a priori und geht nicht mehr vom
Ich, sondern vom Sozialen als primärer Instanz der Wirklichkeit aus.2⁵⁷
Schütz verabschiedet damit schlicht das transzendentale Ego als Ausgangs-
punkt der sozialen Welt und ihrer Erscheinungsformen. Oder anders aus-
gedrückt: Er möchte es im Begriff des Sozialen verschwinden lassen, um
damit die genuin soziologische Perspektive, gleichermaßen abgrenzend
wie erweiternd zu Husserls Phänomenologie, zu begründen. Wie lassen
sich dann aber die »Subjektverbände« begreifen, die das Soziale bilden
und die je in sich konstituierende Egos tragen? Ergibt es überhaupt Sinn,
von mehreren transzendentalen Egos zu sprechen, setzte dies nicht das
»Urich« eines Zuschauers voraus, einen »vereinsamten Philosophen«?2⁵⁸
Schütz löst das Problem, indem er den ganzen Referenzhorizont des Ge-
dankensystems auswechselt: Intersubjektivität ist selbst nicht konstituiert,
sondern steht jeder Konstitution voran. Die Intersubjektivität, und nicht

252 Ebd., S. 114.
253 Ebd., S. 105–106.
254 Ebd., S. 114.
255 Schütz 1971c, S. 77–78.
256 Schütz 1971a.
257 Schütz 1971d, S. 192–203.
258 Schütz 1971a, S. 111, 114.

171

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

das Urich, ist die »ontologische Grundkategorie« des menschlichen Seins
in der Welt und somit aller philosophischen Anthropologie: »Solange
Menschen von Müttern geboren werden, fundiert Intersubjektivität und
Wir-Beziehung alle anderen Kategorien des Menschseins«.2⁵⁹ Das heißt
auch die Möglichkeit der Reflexion auf das Selbst: »die Entdeckung des
Ich, die Fähigkeit zumVollzug jeglicher Epoché, aber auchdieMöglichkeit
aller Kommunikation und der Etablierung einer kommunikativen Um-
welt« gründet auf dieser »Urerfahrung« einer Kollektivität. Schütz nennt
sie »Wir-Beziehung«.2⁶⁰

Hat dieser Wechsel des Apriori – bei gleichzeitiger Beibehaltung der
Grundprämisse der Phänomenologie, der Hervorbringung von Realität
über Wahrnehmung – Konsequenzen für die Annahme eines Anonymen
als Grund für die Konstitution einer (sozialen) Welt? Oder verbirgt sich
gar im Husserl’schen Anonymen letztlich genau diese Einsicht, dass vor
dem konstituierenden Urich letztlich das Moment der Sozialität steht, die
von dieser Konzeption nicht benannt werden kann? In Schütz’ erkennt-
nislogischen Ausführungen zu Husserl fehlt, so weit absehbar, eine syste-
matische Erörterung der Anonymität, er gebraucht den Begriff auch nicht
mehr in derWeise, wie esHusserl tat. Doch der Begriff verschwindet nicht.
Im Gegenteil: Er taucht in den soziologischen Schriften von Schütz flugs
wieder auf und nimmt dort, wie Natanson zeigt, eine zentrale Bedeutung
ein.2⁶1 Heißt das nun, dass sein Soziales doch nicht so erkenntnislogisch
unproblematisch gegeben ist?

Das Anonyme der phänomenologischen Soziologie

Es fragt sich also, welche Bedeutung »Anonymität« in Schütz’ Schriften
einnimmt. Bemerkenswerterweise denkt auch Schütz die Intersubjektivi-
tät, so sehr sie auch als gegeben erscheint, immer von einem Individuum
aus, dessenWahrnehmungshorizont – wie die immerwieder verwendeten
Metapher nahelegt – dem eines Scheinwerfers entspricht, der Licht auf
unterschiedliche Wirklichkeitsbereiche mit unterschiedlicher Intensität

259 Schütz 1971a, S. 116.
260 Ebd., S. 116.
261 Schütz referiert kurz auf parallel verlaufendeDiskurse derMassengesellschaft.

Das Individuum erfährt die Gesellschaft in der »Anonymität des ›irgendwer‹,
kann es nur als ›man‹ erfahren«. In dieser Hinsicht, so Schütz, wird das In-
dividuum zum »sozialen Automaton«, indem es tut, was man so tut (Schütz
1971b, S. 166). Doch damit ist das Soziale für Schütz, die Frage, wie Inter-
subjektivität möglich ist, allerdings gerade nicht erschlossen. Das Anonyme
erhält bei Schütz vielmehr eine neue Bedeutung und unterscheidet sich vom
Anonymen derMassengesellschaft, wie es imDiskurs derWeimarer Republik
erschien, deutlich.

172

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ABGRÜNDE PHÄNOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

wirft.2⁶2 Diese Scheinwerfer-Individuen bewegen sich in einer mehr oder
weniger bekannten Umgebung, der Lebenswelt, die durch ihren Blick, ih-
re Wahrnehmung beleuchtet wird. Innerhalb dieses Lichtkegels tauchen
Menschen auf und verschwinden wieder, bekannte und unbekannte. Die
Lebenswelt erscheint den Individuen nicht als amorphes Etwas, sondern
aufgrund ihres eigenen Wissensvorrats und aufgrund der eigenen »Re-
levanzstrukturen« als geordnet, ausgeleuchtet. Was in dieser Welt durch
den Aufmerksamkeitsstrahl beleuchtet wird, gewinnt an Form oder ver-
bleibt unbesehen.2⁶3 Dies geschieht so auch mit den anderen Menschen,
die innerhalb dieses Horizonts auftauchen. Sofern diese anderen aus ei-
nem Grund als relevant erscheinen, aber nicht namentlich bekannt sind
oder als Bekannte identifiziert werden, werden die Sinnesdaten, die ihre
Erscheinung liefert, gleichsam mit einer inneren Registratur abgeglichen,
aufgrund von Merkmalen, die im Erfahrungshorizont abgespeichert sind.
Diese Daten werden mit anderen in Verbindung gebracht, so in den Re-
levanzhorizont hineingedeutet undmit Handlungsanweisungen versehen:
Diesem mürrischen Betrunkenen ist besser aus dem Weg zu gehen. Wis-
sen und Gestaltwahrnehmung »verschmelzen« eigentlich zu einer sinnli-
chen Präsenz.2⁶⁴

Allerdings gibt es auch die Möglichkeit, dass die anderen Individuen
nur ganz am Rande im Horizont der Wahrnehmung auftauchen, sie sind
dann nicht unmittelbar präsent, sondern allenfalls vermittelt wahrnehm-
bar, über Zeichen, Ergebnisse von Aktionen, Spuren; sie bilden gleichsam
das menschliche Hintergrundrauschen des Alltags, das kaum im Bewusst-
sein bleibt, es sind die anderen, die einfach da sind. Ihre Bedeutung zeigt
sich bloß negativ. Man ruhe an einem Sommernachmittag in einem Ho-
telzimmer, bei geöffneten Fenstern, und wie auf einen Schlag verstummt
der Straßenlärm. Das plötzliche Fehlen der menschlichen Geräusche er-
zeugt einen ästhetischen Schock, der als Bestandteil filmischer und litera-
rischer Imaginationen plötzlich und unversehens menschenleerer Welten
verwendet wird.2⁶⁵

Um diese grundsätzlich unterschiedlichen Erscheinungsformen der
anderen überhaupt fassen zu können, sie dennoch als Ausdruck dessel-
ben, anderer Menschen, denken zu können, dazu dient Schütz das Kon-
zept der Anonymität. Schütz erkennt verschiedene Schichten der Anony-
mität: Es ließe sich sagen, dass die soziale Welt der Zeitgenossen eigent-

262 Vgl. zu dieser Scheinwerfertheorie, die bereits auf Husserl zurückgeht: Wal-
denfels 1983, S. 19. Husserl spricht allerdings von »Blickstrahl«, sieheHusserl
1913, S. 189.

263 Schütz 1988a, S. 136–139.
264 Schütz 1988b, S. 155.
265 Umeine exemplarische Fiktion dieser ImaginationmenschenleererWelten zu

nennen: Peter Weiss’ Traktat von der ausgestorbenen Welt, siehe Weiss 1982.
Ich danke Beat Mazenauer für den Hinweis.

173

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

lich nach »Stufen der Anonymität« gegliedert sei, so heißt auch der Ti-
tel eines Kapitels in seinen Schriften zu den Strukturen der Lebenswelt.2⁶⁶
Schütz konzipiert so Anonymität als eine Art kontinuierlicher Größe: Er
spricht von verschiedenen Graden der »Anonymität«,2⁶⁷ resultierend aus
der Bekanntheit, der Vertrautheit, der Fremdheit oder Irrelevanz der an-
deren. »Anonymität« wird hier zur technischen »Variable«.2⁶⁸ Sie bezeich-
net nicht die Abwesenheit von Ordnung, sondern verhilft eine Ordnung
von Erscheinungen zu benennen. Schütz formuliert es so: »Je anonymer
der personale Idealtypus in der Ihreinstellung auftritt, in desto höherem
Maß ist der subjektive Sinnzusammenhang … durch aufeinander aufge-
stufte objektive Sinnzusammenhänge ersetzt«.2⁶⁹ Durch die Anonymität
der personalen Erscheinung hindurch meldet sich der objektive Sachver-
halt von Gesellschaft selbst, während Persönliches diesen über Einzigarti-
ges verwischt.

Die Markierung anderer Personen, die nicht in einem direkten, per-
sönlichen Nahverhältnis stehen, vollzieht sich demnach über Typen, die
der Logik einer »objektiven«, also nicht-persönlichen Einordnung folgen.
Der Grad der Abstraktheit, die Leere einer Typisierung entspricht dem
Grad der Anonymität. Die »Inhaltserfülltheit« hingegen, die Anreiche-
rung von Wissen über den Typus, seine Erscheinungsform, seine Rolle,
seine Geschichte, lässt ihn als weniger anonym erscheinen. In SchützWor-
ten: »Wir können auch sagen, dass ein Typus um so weniger anonym ist,
in je größere Umweltnähe er gerückt werden kann«.2⁷⁰ Je vertrauter, ein-
zigartiger ein Mensch einem anderen erscheint, desto weniger lässt er sich
auf allgemeine Kategorien reduzieren. Er hat einen Namen, eine Identität,
obgleich er auch Vertreter eines Typus ist: Dieses individualisierte Wissen
unterläuft stets die kategoriale Zuordnung.2⁷1 Je unbekannter er ist, desto
allgemeiner, typenhafter erscheint er hingegen; er wird, sofern die Auf-
merksamkeit auf ihn fällt, mit vorgegebenen Rastern gedeutet: Die Men-
schen werden in diesem Fall unter Kategorien subsumiert, sie erscheinen
als bloße Typen. Der Zeitgenosse, der »nur vermittels solcher Typisierun-
gen erfasst werden kann«, ist in diesem Sinne »anonym«. Je entfernter
er sich im Horizont des Einzelnen ansiedelt, je irrelevanter er ist, desto
stärker ist die Typenhaftigkeit seines Erscheinens, desto umfassender die
Anonymität, so ließe sich das Argument zusammenfassen. Die Existenz
dieser anonymen anderen ist dann nicht einmal erfahren, allenfalls ver-
mutet oder als fraglos gegeben gesetzt.2⁷2 Die maximale Anonymität der

266 Schütz 1988a, S. 110 ff.
267 Ebd., S. 137.
268 Ebd., S. 137.
269 Schütz 1981, S. 273.
270 Ebd., S. 273.
271 Schütz 1982, S. 91.
272 Schütz 1988a, S. 110–111.

174

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ABGRÜNDE PHÄNOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

Präsenz dieser anderen fände sich in einer Situation, die kaum Aufmerk-
samkeit benötigt, wer die da sind, denn sie sind einfach da.2⁷3 Radikal hat
sich der Sinn der Anonymität vom Topos der Unruhe zu einem der be-
sänftigenden Ordnung gewandelt.

Doch auf welche Weise verbinden sich diese Welten der maximalen
Anonymitätmit der höchstmöglichen persönlichenBekanntheit vonMen-
schen, beides zusammen bildet ja die Erscheinungsform der Gesellschaft?
Der Sinn der Typisierung tritt nun hervor. Sie schlägt eine Brücke zwi-
schen Anonymität und persönlicher Bekanntheit.2⁷⁴ Sie bestimmt, zusam-
men mit dem Grad der Inhaltserfülltheit, auf welche Weise ein Reprä-
sentant einer Kategorie als Individualität erscheint, i.e. mit Wissen und
Geschichten versehen ist. Der Freund eines Freundes ist so beispielswei-
se »minimal anonym«, weil der Freund diesen mit Geschichten versehen
kann.2⁷⁵ Das Wissen um diese Menschen überblendet die Typisierung,
aufgrund derer sie in den Erfahrungshorizont treten. Schütz nennt die-
se Erscheinungsweise »personale Typen.« Demgegenüber ist der alltägli-
che Umgang moderner Menschen mit Personen des öffentlichen Lebens,
die ausschließlich in ihrer Funktion erscheinen, unpersönlicher, sei es
mit dem Postbeamten oder der Serviceangestellten. Sie verkörpern nach
Schütz »Funktionärstypen«, und sie sind schon eine Stufe anonymer, weil
der Name, die Geschichte der Person letztlich irrelevant bleibt. Noch wei-
ter entfernt von personalisiertem Wissen sind »soziale Kollektiva«, wie
das Parlament, die Polizei, bis hin zu sozialen Klassen, »Feinde des Vol-
kes«, aber auch abstrakten Kategorien wie dem Staat und Prozeduren, die
mit Staat und Bürokratisierung verbunden sind: Solche Erscheinungswei-
sen sind, so Schütz, »hochanonym«.2⁷⁶ Doch gemeint ist damit keines-
wegs eine Realität höherer Ordnung wie dem Staat oder der sozialen Klas-
se als eigenlogisch funktionierenden, institutionellen Akteuren; vielmehr
handle es sich, wie bei allen sozialen Einheiten höherer Ordnung, bloß
um »anthropomorphistische Metaphern« für ein Gewimmel individuel-
ler Handlungen. Mit Max Weber sagt Schütz, dass diese Gebilde lediglich
Konglomerate von Abläufen spezifischen Handelns einzelner Menschen
darstellten – für die Soziologie gebe es keine »handelnden« Kollektivper-
sönlichkeiten.2⁷⁷ Letztlich erscheinen damit solche anonyme Gebilde wie
der Staat oder die Bürokratie als »hochkomplexe Aufschichtungen von
mitweltlichen personalen Idealtypen«,2⁷⁸ etwa von seinerseits anonymem
bürokratischem Personal. Die Vorstellung von Gesellschaft ist folglich als

273 Ebd., S. 90.
274 Schütz 1981, S. 274.
275 Schütz 1988a, S. 110–111.
276 Ebd., S. 112.
277 Schütz 1981, S. 279.
278 Ebd., S. 279.

175

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

eine unendliche Menge von Individuen gedacht, die dem Wahrnehmen-
den als Konglomerate idealtypisch erfasster Menschen erscheint.

Kulminationspunkt einer solchen Anonymisierungsreihe, aufgrund
derer die Welt dem Ego erscheint, ist für Schütz das technische Artefakt:
Aufgrund einer Idee hergestellt, ist es Resultat unzähliger »vorvergangener
menschlicher Handlungen« und Ideen, die nie in dem Sinn aufgehen, der
sich in seinem konkreten Gebrauch spiegelt.2⁷⁹ Dennoch sind diese vor-
vergangenen, anonym bleibenden Menschen im Artefakt stets präsent.2⁸⁰
Mit dieser Logik, bei der Anonymität erscheint, wo Inhaltsfülle schwin-
det, lassen sich für Schütz nicht nur die Grade der Anonymität individu-
eller Horizonte beschreiben, mit ihr lassen sich auch ganze Gesellschaf-
ten kennzeichnen (gedacht als Konglomerate von Individuen im obigen
Sinne). So zeigt sich die Anonymisierung in Gesellschaften, die auf »Un-
mittelbarkeit und Wechselseitigkeit beruhen«, als vergleichsweise gering
ausgeprägt. Sie ist selten, sogar ungewöhnlich,2⁸1 währenddessen große
Gesellschaften sich konsequenterweise anonymer zeigen. In diesem Fall
äußert sich Anonymität selbst im Umgang mit den Dingen der Welt und
der Prozesse, die damit verbunden sind, beispielsweise in der technischen
Interaktion mit Automaten.2⁸2

Dieser Aufriss zeigt allerdings mit aller Deutlichkeit, wie sehr Schütz,
und entgegen seiner Intention, die Intersubjektivität als a priori zu set-
zen, die soziale Welt immer noch aus der Perspektive des Egos konzipiert,
sie egologisch entlang seinerMetapher des Scheinwerfer-Individuums auf-
baut, während, um zwei Beispiele zu nennen, Norbert Eliasmit seiner Idee
der Figuration gerade gegenteilig mit dem Apriori einer fortwährenden
Balancierung von Strukturen zwischen Menschen arbeitet, oder Talcott
Parsons das Soziale wiederum von seiner Systemlogik her denkt.2⁸3 Die
Intersubjektivität gilt zwar bei Schütz als ein Apriori, um die Frage des So-
lipsismus ad acta zu legen,2⁸⁴ de facto bildet sie, wie im Folgenden gezeigt
wird, bei seiner Analyse »sozialer Strukturen der Lebenswelt« gerade nicht
den erkenntnisleitendenAusgangspunkt, vielmehr besteht dieser nachwie
vor in der Ich-Perspektive auf die Welt.

Die nächste Umgebung wird gebildet durch die singulär markierten
anderen. Schon alleine aus Gründen begrenzter Aufmerksamkeitsressour-

279 Schütz 1988b, S. 282.
280 Ebd., S. 282.
281 Ebd., S. 132.
282 Ebd., S. 132.
283 Elias 1976. Nicht zu sprechen davon, dass Talcott Parsons sich absolut im-

mun gegen Bekehrungsversuche zur phänomenologischen Subjektivität zeigt.
Er erkennt in Schütz’ Theorie nichts anderes als den Ausdruck eines über-
kommenen Essentialismus; siehe dazu den entsprechenden Briefwechsel zwi-
schen den Kontrahenten, Schütz und Parsons 1978, S. 74.

284 Siehe beispielsweise Schütz 1988b, S. 157.

176

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ABGRÜNDE PHÄNOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

cen ergeben sich dannunmarkierte andere amRande desWahrnehmungs-
horizontes, den das Ego nicht mehr richtig auszuleuchten vermag. Exem-
plarisch kommt diese Ich-Geografie über die Existenz der Personalpro-
nomen zum Ausdruck, die als soziologische Kategorien damit deckungs-
gleich sind mit der Wahrnehmung der entsprechenden Kategorie der In-
dividuen selbst.2⁸⁵ Diese persönliche Nomenklatur dient Schütz schlicht
dazu, die theoretisch konzipierte Anonymität auch als persönliche Erfah-
rung der Gesellschaftsmitglieder darzustellen:

»Untersuchen wir die Begriffe ›Wir,‹ ›Ihr,‹ ›Sie,‹ die ›Eigengruppe‹ (in-
group) und ›Fremdgruppe‹ (out-group), die Begriffe ›Mitmenschen‹,
›Zeitgenossen,‹ ›Vorgänger‹ und ›Nachfolger‹, so gilt für sie und für ihre
besondere Strukturierung der Vertrautheit und Anonymität, dass sie in
den Typisierungen des Alltagsdenkens zumindest impliziert sind, wenn
sie nach deren Konstitution mit beteiligt sind«.2⁸⁶

Dies gälte notabene nicht nur für die Personen in der Gesellschaft, son-
dern auch für jene, die sie beobachten. Obgleich Schütz die Reziprozität
der anonymen Beziehungen annimmt – ich bin als Reisender für den Zug-
führer ebenso anonymer Typus wie er für mich Repräsentant eines anony-
men Typus erscheint –, so ist diese Reziprozität letztlich dennoch egolo-
gisch gedacht: Das Gemeinsame der Anonymitätserfahrung ergibt sich ja
durch eine nur mit mir geteilte Aufmerksamkeit, denn es ist mein Schein-
werfer, der auf denselben Aspekt der Realität, eine Reise, gerichtet ist wie
jener des Beamten.2⁸⁷ Doch hier zeichnet sich auch ein Problem ab: Der
»Beleuchtungsgrad« weist nach außen zur gesellschaftlichen Wirklichkeit,
die sich gerade nicht egologisch erfassen lässt, aber mit dem Konzept der
Anonymität in die lebensweltliche Erfahrung normalisierend eingebracht
werden soll.

Dieser Vektor der Anonymisierung birgt bei genauerer Betrachtung
entsprechend auch ein Moment der Unruhe, der Instabilität: Das Ge-
genüber transzendiert die Wahrnehmung durch das Ego. So ist sein In-
nenleben dem anderen nicht unmittelbar zugänglich.2⁸⁸ Die Typologie,
mit denen ein Ich die Welt ordnet, ist folglich niemals identisch mit den
Wahrnehmungs- undOrdnungsleistungen anderer »konkreter alter egos«.
Diese Inkongruenz wird nicht nur empirisch alltäglich erfahren, sie ergibt
sich schon alleine aus der Erkenntnislogik der Typisierung, die gerade nie
die konkrete Wirklichkeit unmittelbar abbildet, sondern diese eigentlich
»idealisiert«. Schütz folgt damit der neukantianischen Erkenntnislogik des
Idealtypus, wie sieMaxWeber zur Anwendung bringt.2⁸⁹ Oder anders aus-

285 Siehe dazu auch die kritischen Fragen von Welz 1996, S. 159 f., sowie ebd.,
S. 180. Desgleichen auch Theunissen 1965, S. 408–409.

286 Schütz 1971g, S. 44.
287 Schütz 1988b, S. 282–284.
288 Ebd., S. 158.
289 Schütz 1981, S. 257.

177

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

gedrückt: Die Typisierung im Alltag ist der Idealtypus des Mannes auf der
Straße. Doch diese Übertragung ist nicht so problemlos möglich, wie es
scheint. Max Weber hat den Idealtypus nicht als alltagspraktischen Mo-
dus des Handelns entworfen, sondern als ein ideales Instrument des wis-
senschaftlichen Erkennens. Max Webers Idee des Idealtypus geht von ei-
nem Konstrukt aus, das sich gerade durch höchstmögliche Wirklichkeits-
fremdheit auszeichnet.2⁹⁰ Idealtypen sind in Webers Perspektive keine Re-
präsentationen, keine »Darstellung des Wirklichen«; sie dienen lediglich
dazu, für die Wissenschaft »eindeutige Ausdrucksmittel« zu schaffen, ha-
ben also instrumentalen Charakter.2⁹1 Die Idealtypen sind nicht wirklich,
sondern wie Weber immer wieder ausdrücklich sagt: Sie tragen eher den
Charakter einer »Utopie«.2⁹2 Sind die Schütz’schen Typologien utopische
Konstrukte? Dies scheint unmöglich, weil die Typen, die Schütz vorschwe-
ben, augenscheinlich zur unmittelbaren Repräsentation von Anwesenden
dienen. Dieser hier ist der Postbote, er ist ein Repräsentant des Typs des
Postboten, er trägt sogar die Insignien, die ihm der Konzern verliehen hat.
»Nur insofern sie als Träger einer solchen Funktion sind, sind sie für mich
in mitweltlicher Einstellung relevant als Typen, und zwar als Idealtypen«.
Obgleich als Leerformel konzipiert, die mit konkreten anderen gleichsam
gefüllt werden, bestehen sie als Typen aus Fleisch und Blut.2⁹3 Eine sol-
che Konzeption verändert klar die Idee des Idealtypus von Weber. Schütz
spricht sogar von einem »materialen Idealtypus«.2⁹⁴ Doch der Preis ist,
dass dessen epistemologischer Status völlig im Unklaren bleibt und Zwei-
fel entstehen, wie er so als abstrakte Kategorie im Alltag funktionieren
soll: De facto geht der konkret andere, wie er leibhaftig vor die Türe tritt,
gerade nicht in einer Kategorie auf. Postbote oder Serienmörder in Postbo-
tenuniform, was soll denn die Dame annehmen, wenn sie die Türe schon
geöffnet hat?

Die Problematik benennt Schütz in klaren Worten, obwohl er vom
Konstrukt des Idealtypus nicht Abstand nehmen will. Gerade aufgrund
dieser Unbestimmtheit ergibt sich, dass die konkreten anderen nur wahr-
scheinliche Repräsentanten des Typus darstellen: »Es könnte sein, dass der
in einer Automobilfabrik mit dem Anziehen einer Schraube Beschäftigte
gar nicht ›Arbeiter‹ ist, sondern etwa leitender Ingenieur oder Werkstu-
dent«,2⁹⁵ oder aber vielleicht etwas ganz anderes noch unbekannter Art,
vielleicht ein Betriebsspion. Die Wahrnehmung und die Nomenklatur des
Sozialen im Kopf modifizieren sich beständig angesichts der realen Erfah-
rungen, versuchen sich zu adjustieren, oder in Schütz’ Worten: Die »wirk-

290 Weber 1922, S. 190–193.
291 Vgl. zur Diskussion Keller 2001b.
292 Weber 1922, S. 191 f.
293 Schütz 1981, S. 258–259.
294 Ebd., S. 262.
295 Ebd., S. 272.

178

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ABGRÜNDE PHÄNOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

lichen« und »umweltlichen« Erfahrungen modifizieren in einem fort die
idealtypischen Konstruktionen des »mitweltlichen alter egos«, doch leitet
dieses Kategorienschema die Auslegung des konkreten anderen an.2⁹⁶ An-
derswo drückt sich Schütz so aus: Die direkte Erfahrung lässt die Katego-
risierung offen (das »Sosein« ist »dahingestellt«); Individuen, die nicht in
direktem Bezug zum Wahrnehmenden stehen, aber die für das Ego doch
von Relevanz sind (die Leute, die mit »ihr« bezeichnet werden), können
letztlich überhaupt erst im Modus der Anonymität begriffen und bezeich-
net werden.2⁹⁷

So aber tritt nun die Bedeutung, die Anonymität bei Schütz einnimmt,
klarer hervor. Sie drückt bei genauerem Hinsehen nur scheinbar Normali-
tät aus. Anonymität markiert die Präsenz, die sich überhaupt adressieren
lässt, aber diese Präsenz trägt nicht schon die Typisierung in sich, denn
ihr gegenüber ist jede Typisierung stets mit einem Moment der Unwirk-
lichkeit und Instabilität behaftet. Diese prinzipiell hervortretende Unwirk-
lichkeit derWahrnehmung anderer ließe sich alltäglich wohl kaum aushal-
ten. Aber unter der Kategorie und demPostulat einer normalen Anonymi-
tät verschwindet sie zumindest aus dem Bewusstsein, nicht von Soziopa-
then, aber zumindest von phänomenologischen Soziologen. Der Begriff
der Anonymität steht hier erneut zu Diensten, eine Kluft zu überbrücken:
eine Kluft zwischen als Typus markierten anderen und jenen, die sich aus
Fleisch und Blut in der Welt bewegen. Diese Beruhigung hat allerdings
ihren Preis, wie bereits kenntlich geworden ist.

Der »gut informierte Bürger« und die anonymen Mächte

Die Darstellung der Anonymität als normaler Erscheinungsform großer
Gesellschaften stellt das, was der Begriff erfassen soll, keineswegs ruhig.
In zwei Essays, in denen Schütz seine Theorie auf konkrete Phänomene
anwendet, zeichnet sich eine Ambivalenz des Anonymen auch in der phä-
nomenologischen Soziologie ab. Die beiden Essays diskutieren zwei ent-
gegengesetzte Figuren des Sozialen: der Fremde und der wohlinformier-
te Bürger.2⁹⁸ Der Fremde tritt von einem räumlichen Außen in eine ihm
fremde Gesellschaft, während der gut informierte Bürger sich darin wohl
aufgehoben findet. Der erste Text zeigt die Normalisierung des Anony-
men, wie sie die phänomenologische Soziologie praktiziert, der zweite
Text hingegen deckt ein Moment auf, das über diese Normalisierung hin-

296 Ebd., S. 272–273.
297 In Schütz’ Worten tritt diese Unklarheit deutlich hervor: »Das mitweltliche

alter ego ist also insofern anonym…als sein Dasein nur als Individuation eines
typischen Soseins, aber auch das nur im Modus des Möglichen, Vermutlichen,
Widerspruchsfrei-dahingestellt-bleibenden gesetzt werden kann«, siehe ebd.,
S. 274.

298 Schütz 1972a,b.

179

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

ausreicht und direkt auf die Abgründigkeit des Anonymen auch in der
phänomenologischen Soziologie verweist.

Der »Fremde«, wie er ihn Schütz idealtypisch darstellt, sieht sich in
der Situation eines Außenstehenden angesichts einer dominanten Kultur,
mit der er sich letztlich auseinandersetzen muss. Als Fremden definiert
Schütz dabei einen »Erwachsenen unserer Zeit undZivilisation«, der »von
der Gruppe, welcher er sich nähert, dauerhaft akzeptiert oder zumindest
geduldet werden möchte«. Dahingehend ist der Fremde gefordert, sein
Verhältnis zur Zivilisation und Kultur »einer sozialen Gruppe zu bestim-
men« und sich »in ihr neu zurechtzufinden«.2⁹⁹ Es geht Schütz nicht dar-
um, eine Assimilation zu beschreiben, sondern Prozesse einer Annähe-
rung (approaching) an die neue Gesellschaft, die jeglicher Assimilation
überhaupt erst vorausgehen.3⁰⁰ Die soziostrukturelle Voraussetzung die-
ser Annäherung klammert er entsprechend der phänomenologischen Me-
thode aus: das Verhältnis der Herkunfts- zur Zielgesellschaft, die Frage,
weshalb der Fremde auftaucht, seine Beweggründe, Notwendigkeiten. In
dieser Hinsicht gibt sich Schütz als distanzierter wissenschaftlicher Beob-
achter, indem er nicht an den unterschiedlichen Plänen, Handlungen,Mo-
tiven und Chancen interessiert ist, die den konkreten Fremden charakte-
risieren. Schütz möchte nur mit »wohlgeordneten Ausdrücken« die Situa-
tion des Fremden beschreiben, gemäß den wissenschaftlichen Idealen der
Kohärenz und Konsistenz.3⁰1 Oder anders ausgedrückt: Er skizziert eine
idealtypische Welt, die sichmit der phänomenologischen Soziologie inter-
pretieren lässt.

So verwendet Schütz eine ganze Reihe von strikten Einordnungen und
Vorannahmen, um das Fremdsein überhaupt zu studieren: Der Fremde
möchte in der neuen Gesellschaft akzeptiert werden, Akzeptiertwerden
ist also keine Anforderung, die ihm als Zwang entgegentritt. Als Frem-
der gilt Schütz nur, wer erwachsen ist und einer höheren Zivilisation an-
gehört. Er sagt es ausdrücklich: »Kinder und Primitive« vermögen den
Status des Fremden gar nicht zu erreichen,3⁰2 desgleichen können »Indi-
viduen und Gruppen verschiedener Zivilisationsstufen« nicht als Frem-
de gelten.3⁰3 Was ist genau eine »Zivilisationsstufe« im »subjektiv erfah-
renen lebensweltlichen Horizont«? Es fragt sich, ob angesichts dieser Ka-
tegorie Schütz nicht zwei erkenntnislogisch differente Bereiche ineinan-
der überführen will, aufgrund der Tatsache, dass eine Zivilisationsstufe
etwas ist, das, sofern es sie gibt, sich wohl ausschließlich außerindividu-
ell bestimmen lässt. Der Impetus, diese beiden Bereiche zusammenzufüh-
ren, tritt allerdings deutlich hervor: Schütz sichert sich einen kategoria-

299 Schütz 1972a, S. 53.
300 Ebd., S. 53.
301 Ebd., S. 54.
302 Ebd., S. 53.
303 Ebd., S. 53.

180

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ABGRÜNDE PHÄNOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

len Rahmen, innerhalb dessen sich die Individuen überhaupt erst gegen-
seitig als unterschiedliche innerhalb eines gesetzten Raums wahrzuneh-
men vermögen. Angesichts divergenter Lebenswelten von Kindern und
Erwachsenen, Primitiven und Zivilisierten wäre es seiner Ansicht zumin-
dest erschwert, eine Korrespondenz zwischen Fremden und Autochtho-
nen zu postulieren. Denn der Wahrnehmungshorizont von Fremden und
Autochthonen muss sich zumindest zu einem bestimmten Anteil über-
schreiben, was nicht nur einen gemeinsamen Raum, sondern auch eine
ähnlich psychische Verarbeitung der Realität voraussetzt, wodurch Kin-
der und Barbaren von der phänomenologischen Analyse des Fremdseins
ausgeschlossen bleiben.

Eine derart phänomenologisch konzipierte Welt gliedert sich für In-
dividuen graduell nach Relevanzschichten. Hier greift Schütz zu eigent-
lichen geografischen Metaphern: Er spricht von »Isohypsen« und »hyp-
sographischen Konturen der Relevanz«; seine Relevanzstrukturen zeich-
net das Individuum, so die Metapher, indem es wie ein Kartograf Punkte
gleicher Höhe mit Konturenlinien verbindet, um eine Gebirgslandschaft
darzustellen. Doch diese Karte der Relevanz sei kein geschlossenes Sys-
tem, sondern es gäbe verstreute Gebiete unterschiedlicher Größe und Ge-
stalt,3⁰⁴ unterschiedlicher Bekanntheitsgrade, und zwischen diesen Gebie-
ten unmarkierte »Zonen des vollständigen Nichtwissens«. Das Wissen
über dieWelt ist nicht homogen, sogar inkohärent, weder klar noch keines-
wegs frei von Widersprüchen – wobei diese Friktionen vornehmlich dem
interesselosen Beobachter erscheinen, während sie im Alltag meist keine
Probleme darstellen. Für die Individuen, die in denselben Räumen der Le-
benswelt leben, trägt alles den »Schein genügender Kohärenz, Klarheit und
Konsistenz«,3⁰⁵ zumindest, um hinreichend Kommunikation mit ande-
ren und Verständnis von Situationen zu ermöglichen. Es ist eine Art frag-
los hingenommenes Rezeptwissen, Ausdruck »relativ natürlicher Weltan-
schauung«.3⁰⁶

Doch was hält dieses inkohärente Denk- und -Wahrnehmungssystem
zusammen? Es sind verschiedene Grundannahmen, die offensichtlich im-
plizit von den Menschen geteilt werden, die einer Kultur angehören: dass
das (soziale) Leben weiterhin so bleiben wird, wie es gewesen ist; dass
das traditionelle, übernommene Wissen verlässlich ist; dass im alltägli-
chen Ablauf genügt, über den typischen Verlauf der Dinge in Kenntnis
zu sein und nicht alle Details kennen zu müssen; dass dieses Glaubenssys-
tem auch von den anderen desselben Kulturkreises, den »Mitmenschen«,
geteilt wird.3⁰⁷ All dies erhöht schlicht die »objektiven Chancen für die

304 Ebd., S. 55–56.
305 Ebd., S. 57.
306 Ebd., S. 58.
307 Ebd., S. 58–59.

181

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Wirksamkeit« der alltäglichen Routinen im Umgang mit der Welt.3⁰⁸ Die-
ses Wissen hat keinen Namen, keinen bekannten Ursprung. Es handelt
sich schlicht um sinnvolles Verhalten eines Mitglieds eines bestimmten
Kulturkreises, um sich an »anonymen Typen«, an »anonymen typisierten
Verhalten« auszurichten. »Anonymität« erscheint hier nicht mehr als De-
fizit, sondern gar als Privileg einer »in-group«, ihr Verhalten ökonomisch
zu maximieren: Je mehr Vorgänge ein Einzelner in die äußere Peripherie
der Relevanz- und Aufmerksamkeitsstrukturen verschieben kann, desto
unproblematischer vermag er sich in einer komplexen Welt zu bewegen.
Es sei schlicht ökonomisch, im alltäglichen Umgang sich gegenseitig als
anonyme »Typen« wahrzunehmen.3⁰⁹ Die Schalterbeamtin, die plötzlich
persönliche Fragen zu stellen beginnt, stößt schnell auf Abweisung.

Diese Möglichkeiten anonymisierter Handlungen und Typisierungen
sind nun aber dem Fremden verwehrt. Der Fremde teilt gerade die er-
wähnten Grundannahmen nicht, respektive sind sie ihm wohl auch ver-
schlossen: »Er [der Fremde] ist wesentlich der Mensch, der fast alles, das
den Mitgliedern der Gruppe, der er sich nähert, unfraglich erscheint, in
Frage stellt«, da er nicht an der geschichtlichen Tradition teilnimmt und
diese für ihn auch keine Autorität besitzt,31⁰ selbst wenn er sich ihr annä-
hern möchte. Während der Fremde die Kulturmuster der anderen Gesell-
schaft zuvor von außen gleichsam teilnahmslos betrachten oder sie sich
zumindest vorstellen konnte, springt er, sobald er in die neue Gesellschaft
einreist, gleichsam vom Parkett auf die Bühne. Er sieht sich gezwungen,
sich mit diesen Mustern auseinanderzusetzen: Aus den »anonymen Inhal-
ten« der Beobachtung werden vor seinen Augen konkrete soziale Situatio-
nen, die vorher gefertigten »Typologien fallen auseinander«.311 Dies ist für
ihn insofern schwierig, als das Bild des Kollektivs, mit dem er sich diesem
annähert und das er sich zur Vorbereitung der Einreise zurechtgelegt hat,
nicht für den Gebrauch innerhalb dieses Kollektivs entworfen wurde. Die
vorgefassten Vorstellungen über diese Kultur und ihr Funktionieren ope-
rieren dann gleichsam im Leeren: Er kann sich selbst nicht im Orientie-
rungssystem der fremden Gruppe lokalisieren, mit demselben Koordina-
tensystem arbeiten: »Er findet sich«, so Schütz, »als Grenzfall außerhalb
des Gebietes, das von dem geläufigen Orientierungsschema der Gruppe
gedeckt wird«.312 Entsprechend setzt er notwendigerweise ein »anderes
Maß für die Anonymität und die Typizität der sozialen Handlungen« ein.
Er leidet gleichsamunter einerArt Anonymitätsentzug, sieht inMenschen
ausschließlich singuläre Erscheinungen, die er deuten muss, die er nicht

308 Schütz 1972a, S. 65.
309 Ebd., S. 66.
310 Ebd., S. 59.
311 Ebd., S. 612.
312 Ebd., S. 58.

182

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ABGRÜNDE PHÄNOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

einordnen kann oder die ihm Anlass zu fehlerhaften Schlussfolgerungen
geben:

Für den Fremden haben die beobachteten Handelnden in der Gruppe,
welcher er sich nähert, nicht – wie für deren Mit-Handelnde – eine spe-
ziell vorausgesetzte Anonymität, nämlich nur Leistende typischer Funk-
tionen zu sein, sondern sie sind für ihn Individuen. Anderseits neigt er
dazu, rein individuelle Züge als typische anzusehen. Daher konstruiert er
eine soziale Welt der Pseudoanonymität, Pseudointimität und Pseudoty-
pizität.313

Für wen ist dies aber Pseudoanonymität? Diese Feststellung setzt wieder-
um den Standpunkt eines Dritten voraus, der gleichsam beide Kulturen
übersieht, sie objektiv bestimmen kann, und der eigentlich so in der Phä-
nomenologie nicht vorgesehen ist. Womöglich wird die Frage, ob Anony-
mität wahr oder pseudohaft sei, in der Normalität des Alltags nicht zum
Problem. Doch entgeht dem Fremden auf jeden Fall die entlastende Leis-
tung von Anonymisierung imAlltag. Denn für den, dem dieWelt vertraut
ist, erscheint die Anonymität als ein »Schutz«, der ihn vor der Überfor-
derung durch die Komplexität des Alltags schützt. Anonymität reguliert,
hierin zeigt sich allerdings ein altes Muster, einen Erfahrungsdruck, der
ansonsten die Wahrnehmung zu überlasten droht.31⁴ Dieser Schutz fehlt
dem Fremden, er ist eigentlich von der Anonymität der Gesellschaft aus-
geschlossen und damit von einer sozialen Ressource, die das Leben der au-
tochthonen Bevölkerung unterstützt.

Deshalb kann er [der Fremde] nicht die von ihm konstruierten Perso-
naltypen in ein kohärentes Bild der Gruppe, welcher er sich nähert, in-
tegrieren, und er kann sich nicht darauf verlassen, dass sie seinen Erwar-
tungen entsprechend reagieren. Und noch viel weniger kann der Fremde
selbst jene typische und anonyme Haltung einnehmen, die ein Mitglied
der in-group mit Recht von seinem Partner in einer typischen Situation
verlangt.31⁵

Hier sagt Schütz implizit etwas Entscheidendes. Anonymität ist nicht ein
Effekt des Fremdseins, sondern paradoxerweise gerade ein Phänomen der
Vertrautheit mit der Kultur. Die eigene Kultur ist dermaßen markiert und
für den einzelnen interpretierbar, dass das Individuum sie gleichsam »un-
markieren« muss, um kognitiv nicht überfordert zu sein. Dem Fremden
ist allerdings der Luxus unmarkierter Räume verwehrt; er muss perma-
nent interpretieren und markieren.

Die Anonymität ist Signum der Normalität, von welcher der Fremde
ausgeschlossen ist. Die Konsequenz ist, dass er Zugang zu einem Wissen
erhält, das ihn noch fremder erscheinen lässt. Seine Fremdheit, die ihm

313 Ebd., S. 67.
314 Vgl. die Seiten S. 149 ff. im ersten Band dieser Untersuchung.
315 Schütz 1972a, S. 67.

183

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

verwehrt, die ihm kulturell eigenen Typisierungsmuster anzuwenden, so-
dass ihm die fremde Welt als ein Komplex von Singularitäten erscheint,
führt zu einer spezifischen Form von Wissen, das ihn von den Autochtho-
nen unterscheidet. Er entwickelt eine Sensibilität gegenüber der Inkohä-
renz und Inkonsistenz jener Gesellschaft, der er sich als Fremder nähert,
die die Autochthonen selbst nichtmehr sehen. Dies führe dazu, dass er das
Heraufkommen einer Krise, welche die übliche »natürliche«Weltanschau-
ung bedroht, früher spürt als die Mitglieder der in-group, die sich ans Ge-
wohnte halten. Mehr noch, die »zweifelhafte Loyalität des Fremden« sei
»leider« mehr als nur Vorurteil, sie sei »wahr«, insbesondere in den Fällen,
»wo sich der Fremde als unwillig oder unfähig erweist, die neuen Zivilisati-
onsmuster vollständig anstelle der Heimatgruppe zu setzen«,31⁶ dies nicht
zuletzt aufgrund des Unverständnisses der in-group selbst angesichts der
Tatsache, dass er sich den Kultur- und Zivilisationsmustern nicht unter-
wirft, respektive nicht unterwerfen kann.

Anonymität erscheint hier als Faktor der Ordnung, die das Leben in
einer Gesellschaft stabilisiert; die Möglichkeit zu anonymisieren, stellt so-
gar eine Art Kapital dar, das dem Fremden verwehrt bleibt. Anonymi-
tät signalisiert keine Krise, sondern sichert die Ordnung selbst, so sehr,
dass ihre Fragilität nicht mehr erkannt werden kann. In dem Sinne, über
Schütz hinaus, übernimmt die Anonymitätswahrnehmung alltagsweltlich
die Funktion, gesellschaftliche Widersprüche einer dominanten gesell-
schaftlichen Ordnung zu überblenden. Dies erkennen nur jene, die von
der Anonymität ausgeschlossen sind. Doch die integrative Gesellschaft
vermag auch diese potenzielle Subversion zu absorbieren. Die »Anglei-
chung« desNeuankömmlings an die in-group sei ein kontinuierlicher Pro-
zess, der gleich mit dem Eintreffen des Fremden einsetzt. Der Fremde
untersucht fortwährend die Kultur- und Zivilisationsmuster der fremden
Gruppe. Dann werden diese Muster und Elemente für den Neuankömm-
ling irgendwann eine Selbstverständlichkeit, »ein unbefragbarer Lebens-
stil, Obdach und Schutz«. Oder anders ausgedrückt, sie werden auch für
ihn anonym: »Aber dann ist der Fremde kein Fremdermehr, und seine be-
sonderen Probleme wurden gelöst«.31⁷ Die »Probleme des Fremden« wer-
den also »gelöst«, so Schütz, indem der Fremde selbst in der Kultur, der
er sich annähert, aufgeht. Mit ihm verschwindet jenes Wissen, das durch
die Anonymität überblendet wird.

Obgleich idealtypisch konzipiert, wird hier die Kultur der Gastkultur
absolut gesetzt, als ob sie durch das Auftauchen der »Fremden« nicht sich
selbst auch veränderte. Schütz lässt unberücksichtigt, dass der Fremde
sehr wohl eine soziale Position innerhalb der Gruppe einnehmen kann,
also selbst schon typisiert ist durch die Wahrnehmung der Gastkultur, sei-

316 Schütz 1972a, S. 68. Hervorhebung von mir.
317 Ebd., S. 69.

184

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ABGRÜNDE PHÄNOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

ne Existenzweise also schon institutionell wie kulturell vorhergesehen ist,
denn nur so kann er Fremder sein. Also ist er als Fremder schon bekannt,
und die Gesellschaft begegnet ihm auf eine bestimmte, wenn auch ambiva-
lente Weise,31⁸ die ihn auch wieder in seiner Position formt. Müsste eine
Phänomenologie, welche die Intersubjektivität uranfänglich stellt, nicht
gerade von dieser Dialektik zwischen Fremdem und Gesellschaft ausge-
hen? Denn der Fremde, das Fremde definiert sich nur wechselseitig über
das Bekannte; das eine ohne das andere lässt sich schwer vorstellen, inso-
fern gehört der Fremde eigentlich schon zur Gesellschaft.31⁹ Dagegen re-
konstruiert Schütz den Fremden oder das Fremdsein nur aus der Perspek-
tive der Eigenerfahrung des Fremden und nicht als Problem der Wahr-
nehmung durch andere, etwa als Problem eines Verhältnisses zwischen
verschiedenen Kollektiven und Kulturen. Dies hat zur Folge, dass das,
was als Anonymität wahrgenommen wird, augenscheinlich eine funktio-
nale Überhöhung erfährt. Es symbolisiert das Geheimnis des scheinbaren
Funktionierens der Gesellschaft, die den Fremden als Fremden definiert.

Doch Schütz korrigiert die homogenisierende Perspektive dieses Es-
says in einem anderen Aufsatz selbst, und als Folge daraus zeigt auch die
Anonymität ein anderes Gesicht. Denn es lässt sich die Frage aufwerfen,
ob eine moderne Gesellschaft nicht gerade dadurch funktioniert, dass sie
eben keine gemeinsam geteilten Wissenskarten mit identischen Relevanz-
strukturen aufweist. Tatsächlich geht Schütz auch auf diese Möglichkeit
ein, dass Wissen »sozial verteilt« ist, und die zugrundeliegenden Mecha-
nismen dieser Verteilung das Thema einer ganzen soziologischen Diszi-
plin, der Wissenssoziologie, sein könnte. Nachdem er im Artikel zum
Fremden eine Homogenität der Wissensbestände in einer Zivilisation
konstruiert und konzipiert hat, konzentriert sich Schütz im Text zum gut
informierten Bürger auf die Differenzierung dieserWissensbestände inner-
halb einer Kultur selbst. Oder anders ausgedrückt: Während der Frem-
de den Blick des Außen repräsentiert, untersucht nun Schütz den Blick
von innen auf die Gesellschaft. Wie verändert sich damit, und wenn über-
haupt, der Status des Anonymen? Jede in-group weise ein eigenes »rela-
tiv natürliches Weltkonzept« auf. »Der gut informierte Bürger« hingegen
steht gleichsam im Kreuzungspunkt divergierender Wissensformen einer
Kultur: Er ist der Antipode des Fremden, der von außen kommt.32⁰ Doch
positioniert Schütz diesen Typus nicht in Opposition zum Fremden, son-
dern zu den Idealtypen des »Experten« und des »Mannes auf der Straße«.
Dabei handelt es sich wiederum um ein bemerkenswertes Stück phäno-
menologischer Reduktion: Das Außen dieses so bestimmten Feldes wird
schlicht negiert, um den konstituierten Ausschnitt beobachten zu können.

318 Siehe hierzu Bauman 2005, S. 92–124.
319 Vgl. zu einer in diesem Sinne anderen »Phänomenologie« des Fremden Kris-

teva 1990.
320 Schütz 1972b, S. 86.

185

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Die Typen sind dem Alltagsverständnis entnommen: Das Wissen der
Experten ist präzise, aber eingeschränkt, dieser vermag es zu begründen;
es ist ein Wissen, das innerhalb eines Kollektivs zusammen mit anderen
Experten geklärt, erläutert wird und das der Experte Außenstehendenmit-
teilt. Außerhalb dieses spezialisiertenWissenshorizonts verhält er sich wie
alle anderen. Das Wissen des »Mannes auf der Straße« mag zwar umfas-
send sein, es ist aber weniger genau, in sich oft widersprüchlich und al-
lenfalls »vorgewusst«.321 Aber es reicht hin für die Praktiken des Alltags.
Der gut informierte Bürger hingegen besitzt weder Expertenwissen noch
strebt er es an, allerdings begnügt er sich auch nicht mit der Vagheit des
Alltagswissens und seinenWidersprüchen, seiner Irrationalität. »Wohl in-
formiert« heißt, dass der Bürger nach »vernünftig begründeten« Meinun-
gen strebt, in Bereichen, die ihn etwas angehen.322 Ebenso selbstverständ-
lich ist für Schütz, dass sich diese drei Typen sehr wohl auch in einer Per-
son überschneiden können, je nach Wissensgebiet, das zur Anwendung
kommt. Doch es ist dem gut informierten Bürger ein Anliegen, nicht nur
zu wissen, dass es Experten für eine Frage gibt, die er nicht beantworten
kann, sondern dass er zugleich auch weiß, was ein guter Experte ist und
wie er einen Experten selbst beurteilen kann.

Wiederum konzipiert Schütz den Alltag der Menschen als Landkar-
te, mit verschiedenen Isohypsen der Relevanz. Je nach Interesse und Be-
deutung verändert sich das Wissen, wechselt seine Bedeutung; was im
fernen Horizont des Alltags geschieht, ist wenig von Relevanz, entspre-
chend gering ist das Wissen; dort, wo der Mensch sein ureigenstes Gebiet
erforscht, sind seine Kenntnis und Kompetenz trivialerweise hoch. Zwi-
schenhinein gibt es einen »Sektor« der Welt, der von den »Mitmenschen«
bevölkert ist. Hier entsteht eine Welt gemeinsamer Reichweite, womög-
lich gemeinsamer Interessen. Auch wenn die Perspektive und die Rele-
vanzen des Anderen notwendigerweise different sind, ist diese Welt die
Basis der Beziehungen, der Intersubjektivität (die er allerdings ja wieder-
um als gegeben voraussetzt).323 Zumindest bei einer gegenseitigen Auf-
merksamkeit, oder Zuwendung, sind »einige wesentliche Relevanzen ge-
meinsam«.32⁴ Doch die Lichtkegel der Scheinwerfer decken jeweils nur
partiell die gleichen Bereiche, nur bestimmte Teile des »Systems der we-
sentlichen Relevanzen« ab. Dies bedeutet, dass, wenn zwei Personen inter-
agieren, Relevanzstrukturen von anderen zwangsläufig übernommenwer-
den müssen, um überhaupt eine Wechselwirkung in einer symbolischen
Welt zu erzeugen. Schütz spricht in diesem Zusammenhang von »aufer-
legten Relevanzen«,32⁵ wobei es natürlich fraglich bleibt, inwieweit solche

321 Schütz 1972b, S. 90.
322 Ebd., S. 88.
323 Ebd., S. 94.
324 Ebd., S. 94.
325 Ebd., S. 94.

186

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ABGRÜNDE PHÄNOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

fremden Relevanzstrukturen akzeptiert werden.32⁶ Allerdings zeigen sich
die fremdenRelevanzen keineswegs als vollumfänglich zugänglich für den
anderen, sie sind bloße Vermutungen, so Schütz. Sie bleiben »leere, uner-
füllte Antizipationen«.32⁷ Dennoch sind sie unabdingbar, ummit anderen
in Wechselwirkung zu treten.

Je komplexer die Gesellschaft, je größer die Gesellschaft, je »anonymer
der Andere wird«, je weniger sein »Platz im sozialen Kosmos« bestimm-
bar bleibt, umso geringer erscheint für Schütz die Zone der gemeinsamen
wesentlichen Relevanzen und umso mehr wächst die Zone der »auferleg-
ten Relevanzen«.32⁸ Das Reich der auferlegten, antizipierten Relevanzen
vergrößert sich mit dem Grad der Anonymität, die in einer Gesellschaft
herrscht:

Das Anwachsen der wechselseitigen Anonymität der Partner ist jedoch
charakteristisch für unsere moderne Zivilisation. In unserer sozialen Si-
tuation werden wir immer weniger durch Beziehungen mit individuellen
Partnern innerhalb unserer mittelbaren oder unmittelbaren Reichweite
bestimmt, sondern mehr und mehr durch höchst anonyme Typen, die
keinen festen Platz im sozialen Kosmos haben. Wir sind immer weniger
fähig, unsere Partner in der sozialen Welt zu suchen und unser soziales
Leben mit ihnen zu teilen. Wir sind sozusagen potenziell das Subjekt der
versteckten Kontrolle jedermanns.32⁹

Dieser anonyme Jedermann, durch den die Gesellschaft an die einzelnen
Personen herantritt, fordert einen Tribut, um von ihm gehört zu werden:
die Steuerung und damit auch Fremdkontrolle der eigenen Relevanzstruk-
turen. Während für den Fremden Anonymität eine essenzielle Ressource
der Gesellschaft darstellt, von der er ausgeschlossen bleibt, tritt Anony-
mität den Gesellschaftsmitgliedern selbst als Macht entgegen, der sie sich
fügen müssen, ohne deren Ursprung benennen zu können.

Auch in anderer Hinsicht ist hier die Homogenität der Gesellschaft,
wie sie dem Fremden gegenübertritt, aufgebrochen, denn Schütz spricht
eigentlich von einer weltgesellschaftlichen Konstellation (der Aufsatz er-
schien 1946 zum ersten Mal). Die Weltgesellschaft ist nicht mehr an eine
konkrete soziale Formation wie der Großstadt oder des modernen Staates
und seines Territoriums gebunden, sondern umfasst global alles Soziale,
lässt kein Außen zu:

326 Schütz’ Text scheint dahingehend die Vorwegnahme eines größeren Diskur-
ses um das Auftauchen eines »Radar-Typs« darzustellen, der im später er-
schienenen Werk von David Riesman als »außengeleiteter Mensch« bezeich-
net wird, siehe Riesman 1958. Vgl. zur Diskussion dieses Diskurses um den
Radar-Typen die Arbeit von Lethen 1996.

327 Schütz 1972b, S. 95.
328 Ebd., S. 95.
329 Ebd., S. 95.

187

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Es gibt keinen Fleck auf der Erde, der mehr als 30 Flugstunden entfernt
ist; elektromagnetische Wellen tragen Botschaften im Bruchteil einer Se-
kunde von einemEnde der Erde zumandren; und der Platz dieser Erde ist
das mögliche Ziel von Zerstörungswaffen, die von jedem beliebigen Ort
aus starten können. Unsere eigene soziale Umgebung ist innerhalb der
Reichweite von jedermann, überall; ein anonymer Anderer, dessen Ziel
uns wegen seiner Anonymität unbekannt ist, kann uns und unser System
der Relevanzen und Interessen unter seine Kontrolle bringen.33⁰

Mit dieser Fremdkontrolle durch das Kollektiv der anonymen anderen
geht einher, dass der Einzelne immer weniger das Recht oder die Mög-
lichkeit besitzt oder schlicht das Vermögen aufweist, das »System der Re-
levanzen und Interessen« unter seine Kontrolle zu bringen.331 Stillschwei-
gend erhält nun Anonymität auch bei Schütz eine beunruhigende gesell-
schaftspolitische Dimension. Inwieweit müssen diese sozial auferlegten
Relevanzen erkannt sein, oder zumindest durchschaut werden? Diese Fra-
ge diskutiert er über die Skizzierung der drei Idealtypen, die gleichsam die
Matrix dermöglichenVerhaltensweise abstecken. Der »Mann auf der Stra-
ße« ist dahingehend »naiv«. Auferlegte Relevanzen sind für ihn einfach ge-
geben, »es lohnt sich für ihn nicht, ihren Ursprung und ihre Struktur zu
verstehen«; deshalb wird er bei seiner Meinungsbildung auch mehr von
Gefühlen und Informationen geleitet, er zieht »die Seite mit den Comics
den ausländischen Nachrichten in der Zeitung« vor,332 Widersprüche stel-
len für ihn kein Problem dar, sie werden in sein vorbewußt operierendes
Gedankensystem einfach irgendwie eingebaut.

Der Experte bezeichnet dahingehend das Gegenteil des naiven Man-
nes auf der Straße, er ist in den ihm auferlegten Relevanzen eigentlich
zu Hause, sie bezeichnen sein Wissensgebiet, seine wissenschaftliche Ge-
meinschaft, die ihn allerdings im eigentlichen Sinne des Wortes diszipli-
niert. Er operiert in einer bestehenden Matrix von Rätseln und Lösungs-
mitteln,333 das Wissen über bestehende Lösungen kommuniziert er eben-
so wie die offenen Fragen. Wenn er nichts weiß, schweigt er. Der gut infor-
mierte Bürger ist dagegen jener, der die vorgegebene Struktur desWissens,
sei es in FormvonRätseln, Lösungen, und Lösungswegen nicht hinnimmt:
Er setzt kein Wissensgebiet absolut, er hinterfragt sämtliche Relevanzen,
die ihm auferlegt werden, er untersucht sie, er sammelt so viel Wissen wie
möglich über ihren Ursprung, über ihr Zustandekommen. Dahingehend
ist der gut informierte Bürger auch in gewissem Sinne verletzbar, schutz-
los: »Es gibt keine vorgegebenen, fixfertigen Ziele, keine festen Grenzen,
in denen er Schutz suchen kann«.33⁴ Er bemüht sich zwar, die »Zone des

330 Schütz 1972b, S. 95.
331 Ebd., S. 95.
332 Ebd., S. 96.
333 Kuhn 1997.
334 Schütz 1972b, S. 97.

188

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ABGRÜNDE PHÄNOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

Irrelevanten« einzuschränken, aber er vermag nicht die ganze Welt für re-
levant zu erklären. Er lebt unter der beständigen Drohung, dass das, was
heute irrelevant sei, ihm morgen als primäre Relevanz auferlegt werden
könnte, und dass die Zonen der vermeintlich »absoluten Irrelevanz« sich
unversehens als »die Heimstätte der anonymen Mächte enthüllen kann,
die ihn zu überwältigen drohen«.33⁵ Gerade die Zonen des Unmarkierten
erscheinen dann als die Gewaltvollsten, weil er sie übersehen hat, überse-
hen musste, um nicht überfordert zu sein.

Hier sind sie wieder, die anonymenMächte. Sie drohen erneut zu über-
wältigen: und zwar nichts weniger als das Alter Ego von Schütz selbst, den
gut informierten Bürger.33⁶ Der Bürger sieht sich der Tatsache ausgesetzt,
dass die große »Masse« des Wissens nicht aus Erfahrungen des eigenen
Erkennens entsteht, sondern von anderen, Zeitgenossen, Vorgängern pro-
duziert wurde und sich in seinem Selbst sedimentierte, ohne dass er die-
sen Prozess kontrollieren könnte. Im übertragenen Sinne materialisiert
sich hier Husserls Problem, das er mit dem Anonymitätsbegriff bezeich-
nen wollte: Was konstituiert das, was konstituiert? Woher nimmt das Ich
seine Kategorien, aufgrund derer es die Welt? Was diese Fragen beantwor-
ten könnte, bleibt tatsächlich selbst anonym. In diesem Text wird jedoch
die Frage der Anonymität nicht als logisches Problem abgehandelt, son-
dern als ein Phänomen der existierenden Weltgesellschaft, in der das Sub-
jekt gleichsam treibt. Was es von dieser Welt weiss, ist bloß noch »sozial
abgeleitetes Wissen«.33⁷ Es ist Wissen, von dem sich annehmen lässt, es
resultiere aus Situationen, die andere erfahren haben, die aber auch das
eigene Selbst gemacht haben könnte, wenn es ihnen ausgesetzt gewesen
wäre. Dabei formieren sich diese einzelnen abgeleiteten Erfahrungen zu
einer Macht, die nicht zu durchschauen ist.33⁸

Diese »Macht« des anonymen, »sozial gebilligten Wissens« sei so aus-
gedehnt, dass als »selbstverständlich hingenommen wird«, wie in einer
Kultur gemeinhin gedacht und gehandelt wird: »Es wird ein Element der
relativ natürlichen Weltanschauung, obwohl die Quelle dieses Wissens
in ihrer Anonymität völlig verborgen ist«.33⁹ Der gut informierte Bürger
ringt mit dieser anonymen Macht, er versucht sie aufzuklären, ihre Quel-
len zu zeigen, die Urheber zu nennen, auch wenn er von ihr überwältigt
wird. Doch Schütz, nach der Erfahrung des Weltkriegs und der totalitä-
ren Bewegungen, ist in Sorge: Indem der »Mann auf der Straße« sich über
diese Zusammenhänge und über die Macht der auferlegten Relevanzen
keine Gedanken macht, sondern sie einfach hin- und das Wissen und die

335 Ebd., S. 97. Hervorhebung von mir.
336 Ebd., S. 98.
337 Ebd., S. 98.
338 Hierin besteht durchaus eine gewisse Verwandtschaft zur anonymenUrheber-

schaft von Imitationsströmen bei Tarde, siehe die Ausführungen S. 125 ff.
339 Schütz 1972b, S. 100.

189

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Normen übernimmt, indem er aber gleichzeitig die Quelle von Beobach-
tungswissen darstellt – Meinungsumfragen, Statistiken, Interviews, Leser-
briefe – bildet dieses unreflektierte Wissen wiederum die Basis dessen,
was dann als »öffentliche Meinung« gilt. Und diese akkumulierten unin-
formierten Meinungen drängen sich den informierten Bürgern selbst wie-
der als auferlegte Relevanz auf. Es sei eine fehlinterpretierte Demokratie,
»in welcher die Meinung des uninformierten Mannes auf der Straße« vor-
zuherrschen droht. Es sei daher schlicht die Pflicht des gut informierten
Bürgers, seine private Meinung gegenüber der öffentlichen Meinung auf
der Straße selbst zur Geltung zu bringen.3⁴⁰ Die reflektierende Wohlinfor-
miertheit stellt er heroisch gegen das anonymeWissen, das nicht zu fassen
ist.

Damit bringt Schütz verschiedene Topoi zusammen, die sich im Ver-
lauf der Auseinandersetzung um das Wissen großer moderner Gesell-
schaften gebildet hat: unbekannte Menschen, Wissen ohne Urheber, Typi-
sierung des Sozialen, öffentlicheMeinung und schließlich anonymeMäch-
te. Doch gleichzeitig kommt etwas Neues hinzu. Das Anonymewird nicht
mehr in einem bestimmten Zirkulationsraum gebunden, sondern gleich-
sam gesellschaftlich universalisiert (im Sinne einer Globalisierung, die
kein Außen zulässt). Sei es nun in der Großstadt oder der Kleinstadt, in
Form von Texten oder Statistiken: Das Anonyme wird zum generischen
Bestandteil von Wissen, das die Gesellschaft durchströmt, Stoff für Ty-
pisierungen darstellt, aber zusehends nicht mehr eingeordnet, typisiert
werden kann. Schütz hat darin, so die Interpretation, eine Konstellation
beschrieben, die seine eigene phänomenologische Soziologie historisiert.
Denn in ihrem Zentrum steht, ungeachtet des Postulats der Intersubjekti-
vität, eine Gestalt in Form des wohlinformierten Bürgers. Er ist zugleich
auch ein »Mann der Straße«, der seine Welt und seine Relevanzen zu kon-
stituieren versucht, die Welt mit dem Scheinwerfer seiner Erkenntnis aus-
leuchtet, Kreise des Relevanten zieht. Doch die Zeit dieses Subjekts ist
gekommen, in einer neuen historischen Konstellation wird der wohlin-
formierte Bürger eigentlich von Wissensformen überwältigt, die er nicht
mehr zu kontrollieren vermag. Dies sieht Schütz als gesellschaftspoliti-
sches Problem globaler Gesellschaften, aber vielleicht ist das, was über-
wältigt wird, gar nicht so sehr das konkrete Individuum in der Weltgesell-
schaft, sondern die historische Idee des weltenbauenden Ichs selbst.

Die Essentialisierung des Anonymen

Die fundamentale Bedeutung des Anonymen ist in Schütz’ Phänomeno-
logie bereits angelegt, sein Schüler Maurice Natanson3⁴1 arbeitet dessen

340 Schütz 1972b, S. 101.
341 Ich danke Thomas Eberle für den Hinweis auf die Bedeutung Natansons.

190

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ABGRÜNDE PHÄNOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

grundlegende Relevanz aber explizit heraus; er klärt das Konzept, radi-
kalisiert es sogar, aber eng innerhalb des Kategoriensystems, das bereits
Schütz entwickelt hat.3⁴2 FürNatanson bildet Anonymität schlicht die sub-
stanzielle Basis von Gesellschaften, ohne die es keine Ordnung gäbe. Ent-
sprechend liefere das Anonyme den »transzendentalen Schlüssel«, um das
Werk von Schütz überhaupt zu verstehen. Er diskutiert die Bezüge von
Schütz zu Husserl vielfältig, doch nur kurz erwähnt er, dass die Idee des
Anonymen bei Schütz letztlich in Husserls Philosophie gründet.3⁴3 Huss-
erls Ringen um die Konstitution des Ichs, das überhaupt Anlass zur Ein-
führung des Begriffs war, lässt er wie Schütz beiseite, ebenso wie die An-
tinomien, die dem Konzept in der Phänomenologie zugrunde liegen.3⁴⁴
Ungeachtet dessen führt er die Leistung der Anonymitätsvorstellung ge-
nau auf das Problem zurück, das eine phänomenologische Perspektive ins-
gesamt behelligt, nämlich den Fallen des Solipsismus zu entgehen. Ohne
dass er darauf verweist, kommt für Natanson letztlich demAnonymen ein
ähnlicher Stellenwert zu wie in Husserls Denken: Es soll das Denksystem
der Phänomenologie stabilisieren, indem es einen epistemologischen Ab-
grund gleichsam überbrückt.3⁴⁵

Natansons geht von Schütz’ Ontologie aus und beschreibt wie dieser
das intersubjektiv Soziale als ein Apriori; es ermöglicht erst, dass ein Ich
überhaupt anderen begegnen kann, das heißt die Wahrnehmung eines sn-
deren ist dem Intersubjektiven nachgelagert: »In essence, face-to-face ex-
perience is not derivative from the intersubjective world; the intersubjec-
tive world presupposes the face-to-face experience. In turn, the latter is
grounded, in its pure form, in the primordial We-relationship«.3⁴⁶ Auch
Husserl hatte wie oben dargestellt den »puren Anderen« und die Inter-
subjektivität als Setzung eingeführt, im Versuch, die Welt außerhalb des
Ichs zu sichern. Bei der soziologischen Phänomenologie soll nun das »pu-
re Wir« die Trägerrolle des scheinbar unkonstituierten an-sich Vorhan-
denen übernehmen, oder wie Natanson Schütz zitiert: »If the pure We-
relationship were merely a modification of social relationship in general,

342 In einem frühen Aufsatz ist für Natanson allerdings auch die Arbeit Sartres
grundlegend; das Konzept des Anonymen, das Sartre nicht kennt, übernimmt
er aber schon damals von Schütz, siehe Natanson 1966.

343 Natanson 1979b, S. 541.
344 Natanson 1986, S. 22. Natanson ignoriert eigentlich, dass Husserl sich syste-

matisch mit Anonymität auseinandergesetzt hat, beispielsweise in dieser Stel-
le: »For Husserl, the transcendental ego has the power of origin – a central
word in the vocabulary of phenomenology – and is not called ›anonymous‹«,
siehe ebd., S. 140.

345 Vgl. Natanson 1966, 1970, 1975, 1979a,b, 1986. Natansons Diskussion des
Anonymen wird, nahe an der Logik von Schütz’ Soziologie, in folgenden Ar-
beiten referiert: Thomason 1990, Coenen 1985, S. 203–235 sowie Da Costa
2016.

346 Natanson 1979b, S. 542.

191

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

it could be identifizied equally with direct social orientation and with so-
cial interaction. But, strictly speaking, the pure We-relationship is given
prior to either of these«.3⁴⁷ Natanson folgt dieser Einschätzung zunächst.
Die reine Wir-Beziehung sei auch der Ausdruck einer schieren Präsenz
des Anderen, sie stelle sich in der physischen Gegenwart eines anderen
notwendig ein: »I experience his presence from the outset as that of a re-
al existent«.3⁴⁸ Doch diese Formulierung, diese Konzeption eines »Wir«
vor aller Konstitutionsarbeit des Ichs erweist sich schnell widerspruchs-
voll: Das Personalpronomen ist ja direkt mit einer egologischen Perspek-
tive amalgamiert, das »Wir« lässt sich nicht außerhalb eines Egos denken
(imGegensatz zuMerleau-Pontys radikaler Lösung eines Dazwischen), es
wird allenfalls orchestriert geäußert, wasNatanson allerdings nicht thema-
tisiert.3⁴⁹

Natanson konzentriert sich aber nicht alleine auf die vorgegebene In-
tersubjektivität oder die Wir-Beziehung, sondern er möchte das Anony-
me als ein eigenständiges Phänomen selbst bestimmen: »How are we to
understand the anonymous itself, on its own terms, as a phenomenon
of man and world, as an emblem of transcendence and death?«3⁵⁰ Eine
solche Bestimmung als eigenständige Instanz einer Gesellschaftstheorie
bedarf zunächst einer Abgrenzung gegenüber der alltagsweltlichen Ver-
wendung des Begriffs, gegenüber der damals üblichen Bedeutung von An-
onymität als Unbekanntes, ohne Identität, ja als Verborgenes.3⁵1 In Kon-
trast zu dieser wahrgenommenen kritischen Alltagsbedeutung lässt er in
einem ersten Schritt diese »alltäglich wahrnehmbare« Form von Anony-
mität als »normal« erscheinen, indem er die Bedeutung von »anonym«
mit namenlos oder unbekannten Namen gleichsetzt: Er kenne nur die we-
nigstenMenschen dieserWelt, der Rest sei ihm »anonym«, doch dies stelle

347 Schütz zitiert nach Natanson 1979b, S. 541.
348 Natanson 1986, S. 14.
349 Exemplarisch kommt diese Eigenschaft des »Wir« an folgender Textstelle

zum Ausdruck: »Denn all unser Wissen von der Sozialwelt, selbst unser Wis-
sen um ihre höchst anonymen entlegenen Phänomene, unser Wissen von
den verschiedensten Typen sozialer Gemeinschaften ist auf der Möglichkeit
der Erfahrung eines alter ego in lebendiger Gegenwart gegründet«, so Schütz
1971d, S. 203.

350 Natanson 1979b, S. 541.
351 Nach der Durchsicht des Katalogs der Yale-Bibliothek bemerkt er, dass nach

dem Eintrag zur Anonymität das nächste klassifizierte Schlagwort ausgerech-
net der Literatur entstamme (»ohne Autor«), ohne diese Spur weiterzuverfol-
gen. Er rückt hingegen die alltagsweltliche Verwendung von »Anonymität« in
die Nähe von Entfremdungsvorstellungen; der Begriff bezeichnet für Natan-
son im Alltäglichen keinen wünschbaren Zustand, vgl. Natanson 1986, S. 23.
Entfremdung fasst er dabei als Entstrukturierung des Sozialen auf (destructu-
ration), als »Enttypisierung« gleichsam, siehe dazu Natanson 1979b, S. 544.

192

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ABGRÜNDE PHÄNOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

keine Schwierigkeit dar, im Gegenteil: »This is the normal state of the af-
fair«.3⁵2

Freilich, diese unproblematische Abwesenheit von Namen und Kenn-
zeichnungen ist noch keine Anonymität. Anonymität markiert etwas,
setzt also eine Problematisierung voraus.3⁵3 Was kommt bei Natanson
zumNamenlosen hinzu, wenn er das unproblematisch Namenlose als An-
onymität beschreibt, wenn er Anonymität definiert als »being anonymous
is being nameless« und bestimmt: »anonymity, in general parlance, me-
ans the state of being unknown, without identity, a kind of hidenness«?3⁵⁴
Ist Anonymität die Eigenschaft einer Existenz oder erscheint sie lediglich
in der Wahrnehmung eines Anderen? Wenn sie mehr ist als eine Wahr-
nehmung, was ist sie dann? Aus einer archäologischen Perspektive des
Anonymitätsbegriffs, die in dieser Arbeit zum Zuge kommt, bezeichnet
Natansons Konzeption auf jeden Fall eine signifikante Verschiebung der
bisherigen Bedeutung: Denn die Anonymitätsvorstellung im Bereich des
Sozialen, wie auch in der Textwelt, die den Begriff überhaupt erst her-
vorbrachte, entstand als die Problematisierung von Bereichen, die zuvor
»spannungslos« namenlos waren. Nun wird dieses Problematisierte wie-
derum selbst normalisiert. Doch der Zustand nach dieser Umdefinition
kommt keinesfalls der Rückkehr zu einem Zustand vor der Problemati-
sierung gleich. Dies zeigt sich direkt darin, dass Natanson die Normalität
überhaupt erst begründen muss. Hierzu wendet er sich vom operativen
Konzept der Bezeichnungsweise eines Unmarkierten ab undweist der An-
onymität einen ontologischen Status zu: Anonymität bezeichnet nun eine
»positive« Essenz der Gesellschaft, er essentialisiert sie zu etwas an sich Be-
stehendem: Anonymität ist gleichsam material, eine positive Essenz, mit
lebewesenhaftem Charakter und mit einem eigenen Habitat: »The social
world is the home of anonymity and of anonymization«.3⁵⁵ Er sagt: »an-
onymity is part of the structure of social world«, und erläutert: »it should
be understood that anonymity is an invariant feature of an existence lived
in the taken-for-grantedness of ordinary life«.3⁵⁶ Anonymität ist Teil einer
Struktur, ein Element, das im Sozialen eine Heimat findet. Sie ist für ihn
sogar eine Art »Elixier« der Gesellschaft selbst, ein invariantes Kennzei-
chen einer Existenz, die im Vorbewussten des alltäglichen Lebens immer
schon vorhanden ist und deshalb übersehen wird: »The subject, I have de-
cided, is so obvious that it is dark«.3⁵⁷ Diese Aussage ist in historischer
Hinsicht nicht ohne Ironie: Das Dunkle des Anonymen tauchte auf als

352 Natanson 1986, S. 24.
353 Dies wird ausführlich im einleitenden Teil des ersten Bandes dieser Untersu-

chung dargelegt, siehe insbesondere S. 63 ff.
354 Natanson 1986, S. 23.
355 Ebd., S. 21.
356 Ebd., S. 24.
357 Ebd., S. 23.

193

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Gefährdung einer symbolischen Ordnung, nun erscheint es (um Natan-
sons Gleichsetzung zu verwenden) als ein Normales, das wiederum selbst
etwas verschleiert. Oder anders ausgedrückt: Anonymität wird nun gleich-
sam zu einer Art dunklen Materie des Sozialen, die allen anderen gesell-
schaftlichen Formen blueht.

Doch was verschleiert Anonymität genau? Wenn Anonymität pro-
blemlos wäre, weshalb widmet Natanson ihre eine größere und vor allem
grundlegende Forschung? Es ist gerade eineAbgründigkeit, die sich in die-
semNormalen desAnonymen verbirgt, dieNatanson fasziniert. Schon die
Einleitung zu seiner Studie lässt vermuten, dass es gerade die Frage der
scheinbaren Normalität des Sozialen ist, dieses »taken for granted«, die
unmittelbare Plausibilität der Welt, die auch einen entscheidenden Hin-
weis zu ihrer an sich grundlegenden Instabilität enthält: »This world of
everyday life is indeed the unquestioned but always questionable matrix
within which all your inquiries start and end«, so zitiert er Schütz,3⁵⁸ und
ebenso: »The social world precedes my being born into it – it is ›alrea-
dy there‹ – and that precedence is intrinsically problematic«.3⁵⁹ Es geht
um die potenzielle Abgründigkeit der Existenz der sozialen Welt, die über
die alltägliche Plausibilität des Weltgeschehens gelegt wird. Diese existen-
tielle Fraglosigkeit sichert die Kommunikation mit anderen, sichert das
gemeinsame zweifelsfreie Wissen über die Realität der Welt.3⁶⁰ Oder an-
ders ausgedrückt: Augenscheinlich zeigt sich einmal mehr das Ringen mit
der Frage, welche die Phänomenologie eigentlich verfolgt, inwiefern sich
da draußen wirklich eine Welt außerhalb der Wahrnehmung nachweisen
lässt: eine »ongoing world ›out-there‹ whose reality is incontestable«, die
auch tatsächlich unabhängig von den Individuen existiert, »factually exis-
tent« ist.3⁶1

Natansons Argument lautet nun, hier folgt er klar seinem Lehrer Al-
fred Schütz, dass sich die Leute angesichts der potenziellen Unwägbarkeit
der Welt, der Singularitäten, Brüche, Friktionen, den unberechenbaren
anderen stabilisieren, indem sie die Welt typisierend ordnen und so vor-
hersehbar machen, aufgrund von Erfahrungen, von Kommunikation mit
anderen Menschen, die sich dann im Bewusstsein und Gedächtnis sedi-
mentieren. Er weist allerdings auch darauf hin, dass diese Typisierungen
individuelle Konstruktionen darstellen: »The social world as amatrix of ty-
pes precedes its ›construction‹ by the individual; without the construction
of the typified world by the individual, there can be no common sense rea-
lity«.3⁶2 Die erkenntnislogische Begründung beruht dabei, wie bei Schütz,
auf der neukantianischen Weber’schen Idee des Idealtypus, nun in das

358 Natanson 1986, S. 2.
359 Ebd., S. 3.
360 Ebd., S. 3.
361 Ebd., S. 4.
362 Ebd., S. 66.

194

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ABGRÜNDE PHÄNOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

Alltagspraktische hineingedacht.3⁶3 Es sind »miniatur idealtypes«,3⁶⁴ wie
sich Natanson ausdrückt, die hier ihre alltagspraktische Wirkung entfal-
ten. Doch er zieht deutlicher als Schütz auch eine Differenz zum epistemo-
logischen Idealtypus der Sozialwissenschaften. Während der Weber’sche
Idealtypus ein Konstrukt zweiter Ordnung darstellt, mit der die Sozial-
wissenschaften die Welt begreifen, sind diese alltäglichen Typisierungen
Konstrukte »erster Ordnung«, die direkt im Alltag funktionieren: »The
›second-order‹ constructs of the theorist give us a purely anonymous rea-
lity through which we are able to comprehend the correspondingly anony-
mous ›first-order‹ constructs of human beings in daily life«.3⁶⁵

Ungeachtet der Veralltäglichung dieser erkenntnislogischen Operatio-
nen funktionieren beide Formen von Idealtypen auch für Natanson auf
gleicheWeise. Sie teilen die grundlegenden epistemologischen Eigenschaf-
ten, insofern sie die Wirklichkeit nicht unmittelbar abbilden, sondern sie
zurüsten, auf den Punkt bringen, damit idealisieren. Mit anderen Worten
gesagt: Typen sind Hypothesen angesichts einer letztlich nicht mehr re-
duzierbaren Komplexität der Welt (»›posits‹ in the indeterminacy of the
world«).3⁶⁶ Gleichzeitig sind die beiden Formen miteinander verwoben
in dem Sinn, als dass die Typisierungen zweiter Ordnung auf den alltags-
weltlichenTypen ersterOrdnung beruhen, sodass diese auch immer natür-
lichsprachlich formuliert werden können und unmittelbar interpretierbar
sind.

Doch auf welche Weise werden diese Idealtypen gewonnen, sowohl
der ersten wie auch der zweiten Ordnung? Dies geschieht durch den Pro-
zess der analytischen Abstraktion vom Konkreten und Singulären: Schon
auf der Ebene der ersten Ordnung geschieht das Gewinnen des Idealty-
pus über einen hoch selektiven Abstraktionsprozess. Über Abstraktionen
und Typifizierung zweiter Ordnung auf der Basis der Typisierungen ers-
ter Ordnung öffnet sich ein Zugang zur anonymen Wirklichkeit, die das
Alltägliche schlechthin durchzieht: »The ›second-order‹ constructs of the
theorist give us a purely anonymous reality through which we are able to
comprehend the correspondingly anonymous ›first order‹ constructs of
human beings in daily life.«.3⁶⁷

In diesem Sinne sind jegliche Typen, die die Stabilität des Wissens um
die Welt ermöglichen, Abstraktionen vom Realen, das sich nur selbst in
einer Unendlichkeit zerstreuter Evidenzen zeigt. Dies bedeutet auch, dass
jegliche Abstraktionsleistung eine Negation von Singulärem darstellt, und
eine Typisierung letztlich primäre Evidenzen (»primes«) und Komplexitä-
ten verdrängt: »Abstraction is the instrument of suppression. The primes

363 Ebd., S. 27.
364 Ebd., S. 37, 66.
365 Ebd., S. 87.
366 Ebd., S. 37.
367 Ebd., S. 87.

195

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

which are suppressed are, in effect, deemed superfluous or distractive of
the type«, so Natanson.3⁶⁸ Typifikation meint generell Negation primärer
Materie und damit Abstraktion, in dem Sinne greifen die Typisierungen
der ersten und zweiten Ordnung auf dieselbe Welt zu: »To say that sup-
pression of the primes is characteristic of typification of all kinds is to hold
that the ›miniature‹ ideal types of commonsense thinking and the ›second-
order‹ constructs of scientific thought share, in strikingly different ways,
the same ground of abstraction.«3⁶⁹ Dieser Vorgang der Verdrängung von
Singulärem ist für Natanson wissenschaftlich durch den Prozess der phä-
nomenologischen Einklammerung gerechtfertigt und kommt auf der Ebe-
ne der Konstruktion erster Ordnung einer Art unbewusster Epoché des
kleinen Mannes gleich.3⁷⁰

Auf diese Weise abstrahieren Typisierungen vom Raum der Singulari-
täten, auf die sich die Eigennamen beziehen, insofern tritt aufgrund der
Abstraktions- und Typisierungsprozesse und der damit verbundenen Ne-
gation der namentlichen Singularitäten eine Zone des Anonymen umso
deutlicher hervor. In Natansons Worten: »The greater the clarity we achie-
ve about the mundane the more anonymous it becomes«, und: »The ›pri-
mes‹ of life have been suppressed to yield the purity of the type – more
or less. Thus: the greater the purity, the greater the anonymity«.3⁷1 Je kla-
rer und reiner die typifizierte Ordnung, desto größer ist die Anonymität.
Für Natanson ist damit Anonymität nicht Effekt der Typisierung, der ty-
pisierenden Tätigkeit, wie sich erwarten ließe, sondern Anonymität exis-
tiert schon vor der Typisierung, bildet derenGrundlage, deren Instrument:
»anonymity is the central instrument of typification, the structuration of
the social by way of the abstractive power of consciousness«.3⁷2 Die Dis-
kussion der Typisierungsprozesse ließe eine existierende Zone des Anony-
men erst deutlich werden: »It would be seem, then, that our discussion of
typification and abstraction leads to a stratum of social anonymity«.3⁷3

Anonymisierung ist die zentrale Grundlage der Typifizierung und da-
mit der Strukturierung des Sozialen schlechthin, weil sie vom konkreten
Singulären, vomDingraum, abstrahieren kann. In diesem Sinne postuliert
Natanson eine Differenzierung auch auf Ebene des wahrnehmenden Ichs,
welche in dieserArbeit3⁷⁴ als gesellschaftsgeschichtlicherVorgang desAus-
einandertretens eines Ding- und Systemraums rekonstruiert wurde. Die
Etablierung eines systemischen Raums von Typologien ist für das Indi-

368 Natanson 1986, S. 55.
369 Ebd., S. 52.
370 Ebd., S. 66.
371 Ebd., S. 114.
372 Natanson 1979b, S. 545.
373 Hervorhebung von mir. Natanson 1970, S. 14.
374 Vgl. das Kapitel Gesellschaft als System- und Dingraum, S. 440 ff. im ersten

Band dieser Untersuchung.

196

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ABGRÜNDE PHÄNOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

viduum existenziell, um überleben zu können, dasselbe gilt entsprechend
auch für die zugrunde liegenden Abstraktions- und Anonymisierungspro-
zesse. Anonymisierung als Negation der Singularitäten verhindere, in ei-
ner vollends fragmentiertenWelt demWahnsinn zu verfallen. Die Typisie-
rung ist für das Leben essenziell, sie rettet vor den potenziellenAbgründen
der alltäglichen Normalität:3⁷⁵

Eine Welt ohne Anonymisierung und Unterdrückung der Indizes gliche
in gewisser Weise einigen Aspekten des psycho-pathologischen Verhal-
tens. Hier ist gerade die Fähigkeit, sich von einer begrifflichen Ordnung
zur anderen zu bewegen und selbst Namen und Kategorien zu gebrau-
chen, eingeschränkt oder überhaupt nicht mehr gegeben. Eine solcher-
maßen kranke Person lebt in einer partikularisierten, bruchstückhaften
Welt von Augenblicken, die voneinander isoliert sind. In dieser Welt hat
sie keine Möglichkeit, von Einzelheiten so zu abstrahieren, dass sie über
sie hinweg oder durch diese hindurch eine öffentlich zugängliche, inter-
subjektive und kommunikationsfähige Welt betreten kann. Die soziale
Realität setzt das Prinzip der Anonymisierung voraus und ist darauf auf-
gebaut.3⁷⁶

Anonymisierung rettet vor dem Irrsinn des Realen, indem es ein Sys-
tem von Typen ermöglicht, ein Koordinationssystem, eine Geografie der
Welt mit Relevanzen und Typen, welche allerdings nur insofern funktio-
niert, als dass diese Ich-Geografie deckungsgleiche Zonen zu anderen Ich-
Geografien aufweist und damit eine Kongruenz der Wahrnehmung und
Relevanzen besteht. Damit ist aber die Frage offen, was im Dazwischen
von nicht deckungsgleich markierten Zonen geschieht, was dort existiert.
Umdies zu erfassen, ändert Natanson schlicht dieQualität dessen, was der
Anonymitäts-Begriff ausdrückt. Anonymität sei so etwas wie eine »pure
Präsenz«: »pure presence … may be thought of as the form of pure anony-
mity«.3⁷⁷ Nachdem zunächst Anonymisierung einen Prozess bezeichneit,
der vom Individuumausgeht und von ihm aus gedacht wird, gerät nunAn-
onymität zu einer Eigenschaft des Sozialen schlechthin. Anonymität gerät
zur Chiffre für die pure Präsenz vonGesellschaft, für das, was eine auf sub-
jektiven Perspektiven gründende Phänomenologie sonst nicht benennen
kann. Anonymität ist ontologische Voraussetzung (»ontological given«)
aller sozialen Erscheinungen und sogar der singulären Erscheinungen von
anderen Menschen: »Being face-to-face is not reducible to the faces which
look at each other. To the contrary, the faces emerge as having individu-
al character over and against the circumstance of their being«.3⁷⁸ Es ist
gerade jene Zone des Wirklichen, die die Egologie und die Ich-Geografie
der sozialen Welt überschreiten soll: »All acts of recognition are rescues of

375 Natanson 1986, S. 13.
376 Natanson 1979a, S. 85. Hervorhebung von mir.
377 Natanson 1979b, S. 542.
378 Ebd., S. 542.

197

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

identity and from the anonymous ground of presence. It is not permissible
to speak here of ›my‹ anonymity or of ›yours‹«.3⁷⁹

Anonymität dient also für Natanson dazu, eine Präsenz des Sozialen
zu bezeichnen, das nicht konstituiert, das nicht markiert ist: sei es inter-
subjektiv oder egologisch. Er postuliert einen unmarkierten Raum, der
an sich existiert. Doch dieser »erscheint« auch den Menschen selbst, de-
ren Wahrnehmungen ja letztlich Ausgangspunkt einer phänomenologi-
schen Soziologie sind: als etwas, das so nicht geformt ist; als etwas, das
die konkrete Existenz transzendiert, als das ganz andere (otherness). Die-
ses namenlose Andere bildet eine Art Enklave im Sinnhorizont: »Yet the
›otherness‹ does present itself as the ›nameless‹«.3⁸⁰ Das Individuum be-
findet sich somit mit seiner notwendig beschränkten Ich-Geografie in
einer durchwegs anonymen Welt. Natanson erkennt darin eine resultie-
rende erkenntnislogische Gefahr. Auch im Anonymen lauert eine Gefahr
des Wahnsinns, in dem es einen Sog erzeugen kann, der die Kategorien
der markierten Welt wieder aufzulösen droht: »Either we must say that
Schutz’s notion of anonymity, even if carried to its philosophical limits,
remains essentially methodological or else – and this is what I believe –
the extension of Schutz’s concept of anonymity leads ultimately to a deso-
lation of common sense.«3⁸1

Doch die Radikalisierung dieses Begriffs, die gleichzeitig mit einer ei-
gentümlichenNormalisierung der Anonymitätsvorstellung einhergeht, er-
weist sich als sperrig, weil Natanson das methodologische Erbe der Phä-
nomenologie nicht verlassen kann und letztlich stets die Leistung des
transzendentalen Ichs als Ausgangspunkt allen Denkens im Vordergrund
bleibt. Dies bedeutet nichts anderes, als die erkenntnislogischen Grund-
lagen des Anonymen selbst als anonym zu bezeichnen, was nahe an ei-
ner Tautologie vorbeischürft: »In phenomenological terms, the ›genesis‹
of our world – the world of daily life – has as its transcendental ground an
originary, anonymous ego. That anonymous transcendental ego constitu-
tes the anonymity of the life-world«.3⁸2 Das transzendentale Ego hat sich
zwar anonymisiert, bleibt aber im Zentrum des Raums des Wirklichen,
nichts weniger als ein Demiurg, der eine Phänomenwelt für die Lebenden
aufbaut: Es fragt sich, was denn überhaupt noch zu klären bleibt, wennNa-
tanson schreibt, dass die basale Struktur der Welt »viewed in extreminity
… is that of anonymity engaging anonymity«.3⁸3 Diese Erkenntnis, dass
sich die gesellschaftliche Wirklichkeit dadurch ergibt, dass ein Anonymes
selbst wieder Anonymes erzeugt, erinnert letztlich an den Nullpunkt, den
Husserl auf allgemeinster Ebene erreicht hatte, und auf den Natanson nun

379 Natanson 1979b, S. 542.
380 Natanson 1986, S. 98.
381 Ebd., S. 129 f.
382 Ebd., S. 140.
383 Natanson 1966, S. 263.

198

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ABGRÜNDE PHÄNOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

auf der Ebene des Sozialen trifft. Allerdings: Weshalb bedarf es dann einer
Anonymisierung, wenn die Welt wie das erkennende Prinzip, das tran-
szendentale Ego, eh schon anonym sind und letzteres eine anonyme Welt
erzeugt? Es scheint, als bleibe Natanson in Husserls epistemologischem
Käfig gefangen, seine Flucht bleibt auf halbem Weg stehen, im Gegensatz
zuMerleau-Pontys Strategie, konsequent dasDazwischen als »Essenz« des
Wirklichen darzustellen, von dem aus alle, auch die erkenntnislogischen
Konstrukte, emergieren.3⁸⁴

Unruhen in Kosmion

Wie lässt sich dieser Versuch der phänomenologischen Soziologie inter-
pretieren, das Anonyme zu normalisieren? Waldenfels erkennt einen Auf-
stand des »Mundanen gegen das Transzendentale«, der sich beim späten
Schütz und bei Natanson abzeichnet3⁸⁵ und der in einer Hoffnung auf ein
Zurückmelden des Wirklichen jenseits des Subjektiven gründet. Wie die-
ser Aufstand mit der Verwendung des Anonymitätsbegriffs in der Phä-
nomenologie zusammenhängt, lässt sich erkennen, wenn genau beobach-
tet wird, mit welcher Vorstellung von Welt die Phänomenologie das ge-
sellschaftliche Geschehen studieren will: »Theorists are model-creators,
theorists are individuals who are paid to be observers«, sagt Natanson.
»More than that, theorists are tinkerers of the imagination. The models
of human actors and action which are built by the theorist are stripped of
their concrete, life-historical biographies and endowed by their creators
with no rights save those ascribed them by their authors«.3⁸⁶ Der gesell-
schaftliche Stoff, mit der die Soziologie arbeitet, besteht aus Individuen
und Biografien. Diese werden von kreativen Wissenschaftlern so model-
liert, dass daraus eine puppenstubenähnliche gesellschaftliche Welt ent-
steht. Dieses Minitheater ist bevölkert von Homunculi, kleinen artifiziel-
len Menschenwesen, die der Sozialwissenschaftler selbst erschafft, in ein
Modell stellt, um das soziale Verhalten studieren zu können und um sie
nach seinen Vorstellungen manipulieren zu können.3⁸⁷ Jeder einzelne Ho-
munculus ist perfekt gestaltet, geht in seiner Funktion vollständig auf, er
ist eigentlich ein Roboterwesen der Sozialwissenschaft, das in einer sys-
temähnlichen Matrix operiert, oder in Schütz Worten: »Er [der Homun-
culus] ist nichts weiter als der Urheber seiner typischen Funktion, da das
ihm zugeschriebene künstliche Bewusstsein nur die notwendigen Elemen-
te enthält, die jene Funktion subjektiv sinnvoll machen«.3⁸⁸ Diese Vorstel-

384 Vgl. Abschnitt Am Nullpunkt der Perspektiven, S. 157 ff. in diesem Band.
385 Waldenfels 1983, S. 24.
386 Natanson 1986, S. 44.
387 Schütz 1971f, S. 47.
388 Ebd., S. 47.

199

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

lung findet sich auch bei Natanson ungebrochen als Grundlage des wis-
senschaftlichen Weltbilds:

This model … is not peopled with human beings in their full humanity,
but with puppets, with types, they are constructed as though they could
perform working actions and reactions. Of course, these working actions,
and reactions are merely fictitious, since they do not originate in a living
consciousness as manifestations of its spontaneity, they are only assigned
to the puppets by the grace of the scientist.3⁸⁹

Die Gesellschaft ist aus erkenntnislogischen Gründen zusammenge-
schrumpft zu einem Puppenhausmodell, in der die Puppen Typen dar-
stellen, die der Soziologe aufstellt, mit künstlichem Bewusstsein versieht
und mit ihnen spielt, um das Reale zu begreifen. Es fehlen vollständig
die gesellschaftlichen Brüche, die abstrakte sich selbst verstärkenden und
zerstörenden Prozesse, eine eigenständige sich entwickelnde ökonomi-
sche Dynamik, wie sie andere Gesellschaftstheorien entwickeln, es fehlt
die Vorstellung der Gesellschaft als abstrakter Systemraum, es fehlen die
Techniken, die Wissen über die Gesellschaft erzeugen. Das, was an Gesell-
schaft begreifbar, beschreibbar ist, beschränkt sich auf eine übersichtliche
Welt, die verstanden werden muss.

Grundlage dafür ist bezeichnenderweise ein Gesellschaftsbild, das
Eric Voegelins Arbeit entnommenwird und denAufbau der antiken Stadt-
staatenGriechenlands beschreibt. Auf die entsprechendeDarlegung bezie-
hen sich sowohl Schütz wie Natanson explizit.3⁹⁰ Die entsprechende Text-
stelle in Voegelins Arbeit lautet:

Denn die menschliche Gesellschaft ist mehr als eine Tatsache oder ein Er-
eignis der Außenwelt, das ein Beobachter wie ein Naturphänomen unter-
suchen könnte. Zwar ist ihr Außenweltcharakter eine der Komponenten
ihres Seins, aber im Ganzen ist sie eine kleine Welt, ein Kosmion, von in-
nen her mit Sinn erfüllt durch menschliche Wesen, die sie in Kontinuität
schaffen und erhalten als Modus und Bedingung ihrer Selbstverwirkli-
chung.3⁹1

Bezeichnenderweise erscheint die Textstelle im Zusammenhang mit Voe-
gelins Rede vom Ende der Modernität, es handelt sich bei diesem Werk
um einen Versuch der »Wiederherstellung der Wahrheit der kosmischen
Ordnung«.3⁹2 Dieser Versuch der Restauration einer alten symbolischen
Ordnung, des »Kosmion«, als Puppenstubenmodell der Gegenwartsge-
sellschaft, damit sie überschau- und untersuchbar bleibt, kontrastiert

389 Schütz 1945, S. 572. Natanson zitiert diese Stelle, um die Differenz des Wis-
sens des Beobachters zu den beobachteten natürlichen Realitäten zu ziehen,
siehe Natanson 1986, S. 90.

390 Ebd., S. 61. Schütz zitiert dieselbe Stelle, siehe Schütz 1971e, S. 388.
391 Voegelin 2004, S. 43. Hervorhebung von mir.
392 Ebd., S. 173–174.

200

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ABGRÜNDE PHÄNOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

auf eigentümliche Weise mit der globalgesellschaftlichen Perspektive, die
Schütz in demAufsatz zumwohl informiertenBürger eröffnet hat, welcher
von» anonymenMächten« überwältigt wird. Odermit anderenWorten ge-
sagt: Diese überschaubaren Puppenstubengesellschaften besitzen notwen-
digerweise ein Außen, das selbst nicht von ihnen erfasst ist, aber nun doch
als »Überwältigung« erscheint.

Das damit verbundene Problem erkennt Natanson deutlich: »The ›ex-
ternality‹ of human society is a problemnot only for the individual but also
– and centrally – for the theoretical observer«.3⁹3 Das Spiel in der Puppen-
stube alleine begründet damit kein Forschungsprogramm. Es muss eine
Brücke hin zu diesem Außen geben, dessen Erkennen als »an sich« ver-
sperrt ist, doch derWeg der Überprüfung vonModellen, wie sie die Natur-
wissenschaften vornehmen, verbietet sich den phänomenologischen Sozi-
alwissenschaften stillschweigend. Immerhin lässt sich ein Übergang von
Modell zur Wirklichkeit suchen. Und in diesem Zusammenhang erhält
der Begriff des Anonymen in der Phänomenologie seine Bedeutung und
seine Funktion. Die Vorstellung des Anonymen will gerade die Weltlich-
keit der Modelle sichern, die aus einer namenlosen Wirklichkeit, dem An-
onymen als »Elixier« der Gesellschaft gezogen sein sollen. Oder anders
ausgedrückt: Bei der phänomenologischen Soziologie kommt dem An-
onymen die Funktion zu, Wirklichkeit in den modellhaften, theaterarti-
gen Raum einzubringen, um diesen mit »purer Präsenz« zu versehen, im
gesellschaftlich Realen zu erden.

Bei genauerem Hinsehen, als Bestandteil der puppenstubenartigen
Modellgesellschaft, negiert diese Vorstellung von Anonymität aber gera-
de jene pure Präsenz.3⁹⁴ Auch wenn das Anonyme in der phänomenolo-
gischen Soziologie eine Normalisierung erfährt, so handelt es sich letzt-
lich nur scheinbar um eine Deproblematisierung. Denn augenscheinlich
erscheint dieses Anonyme doch immer nur aufgrund einer Epoché, sei
es des Alltagsmenschen, sei es des Wissenschaftlers, und bleibt in dieser
Kategorie gefangen.3⁹⁵ So erweist sich dieses Anonyme letztlich als eine
gedankliche Form, die dem Denksystem der Phänomenologie entspringt,
ungeachtet des Versuchs Natansons, es als eine Art Essenz oder Ding an
sich erscheinen zu lassen. Denn dieses, konsequent phänomenologisch ge-
dacht, wäre ein Widerspruch in sich.

Merleau-Ponty hat das Scheitern dieses Versuchs auf den Punkt ge-
bracht: Die Welt sei zwar der Ort, an dem die Menschen zusammenkom-

393 Natanson 1986, S. 61.
394 In den Worten Gurvitchs: »Im Falle vollständiger Anonymität werden die ty-

pisierten Individuen als austauschbar erscheinen«, Gurvitch 1971, S. XXXI.
395 Die Vergeblichkeit dieses Ringens ist zahlreich festgestellt worden: Habermas

1988a, S. 196–197; Theunissen 1965, S. 406–412; Welz 1996, S. 199–203. Na-
tanson argumentiert so engmit Schütz’ philosophischen Begründungen, dass
er nicht darüber hinausgeht.

201

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

men. Doch: »Jeder Versuch, die Illusion des ›Dinges selbst‹ wiederherzu-
stellen«, hier die pure Präsenz im Sinne Natansons, »stellt in Wirklichkeit
denVersuch dar, aufmeinen Imperialismus und auf denWertmeines Din-
ges zurückzukommen. Ein solcher Versuch führt uns nicht aus dem Solip-
sismus heraus: Er ist ein neues Zeugnis für denselben«.3⁹⁶ Oder anders
ausgedrückt: Diese normalisierende Anordnung von Anonymität im All-
tag überblendet die Tatsache, dass dieseAnonymität nicht pure Präsenz ist,
sondern eine Fiktion, die sich aus der theoretischen Modellierung der Ge-
sellschaft selbst ergibt. Die phänomenologische Normalisierung enthüllt
unversehens ihre Abgründe. DieWelt derHomunculi droht den Forschen-
den zu entgleiten. Damit, auf den zweiten Blick, ist diese phänomenologi-
sche Anonymität keineswegs ein ruhiges Gewöhnliches, sondern es droht
die Subversion der aktuellen Ordnung über einen Aufstand der Homun-
cili, die ihre Maskerade abstreifen.

3.4 Imaginäre Revolutionen

Die Idee, das Anonyme ließe sich durch den Akt der Reflexion aufklä-
ren, über die rationalen Kategorien der Epoché erfassen, hat Husserl in
seiner Arbeit, wie gesehen, aufgegeben. Das Reich der Phänomene bleibt
von Anonymität durchwirkt, etwas Anonymes hat sie in dieser Sichtweise
überhaupt erst in derWelt hervortreten lassen.DerVersuch soziologischer
Klärung, Anonymität als Bestandteil der normalen sozialen Ordnung zu
begreifen, wie es die phänomenologische Soziologie intendiert, führt da-
gegen zu Selbstwidersprüchlichkeiten oder Tautologien. Ungeachtet des-
sen ist es bemerkenswert, dass sich an verschiedenen Orten auf ähnliche
Weise Einsichten in die Nicht-Fassbarkeit des Anonymen äußern, so bei
Merleau-Ponty, aber auch, wie dieses Kapitel zeigt, bei Foucault und Cas-
toriadis, wobei doch die Vorstellung eines Anonymen durch diese Wer-
ke erst auch produziert, respektive zumindest reimaginiert wird. Mögli-
cherweise ist das ein Hinweis darauf, dass sich eine generelle Konstellati-
on ändert, dass der Diskurs um die Gesellschaft und um die individuel-
le Existenz in eine neue Phase tritt, die die Grenzen zwischen dem, was
Gesellschaft ist und was nicht, was Ich ist und was nicht, anders zieht, oh-
ne dass die zugrundeliegenden Formen selbst schon obsolet würden. Im
Zuge dieser Entwicklung wird die Idee des Anonymen gleichsam aus der
abstrakten Sphäre der Bezeichnung von Dingen und Menschen heraus-
gehoben und als eine eigene Existenzweise entworfen, die wiederum die
Kategorien der Gesellschaft und des (erkennenden) Ichs entgrenzt. Was
sich in den vorherigen Verwendungsweisen des Anonymitätsbegriffs in
den diskutierten Gebieten der Humanwissenschaften bereits abgezeich-
net hat, wird nun deutlicher zum Ausdruck gebracht. Das Anonyme gerät

396 Merleau-Ponty 1985, S. 26.

202

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IMAGINÄRE REVOLUTIONEN

zur Grundlage eines gesellschaftlichen Seins, das sich in den sichtbaren,
benennbaren Formen nur partikular abschattiert, dem dafür aber umso
größere Wirkungsmächtigkeit zugeschrieben wird.

In Michel Foucaults Werk und in Carlos Castoriadis’ Entwurf der Ge-
sellschaft als »imaginärer Institution« wird der Anonymitätsbegriff in die-
ser Hinsicht aber nicht nur konsequent weiterentwickelt, er lässt auch eine
ebenso reale wie imaginäre Wirklichkeit erahnen, welche die existierende
Welt verändern könnte – nun nicht mehr als ein persönliches Projekt, wie
bei Jaspers, sondern als eine Art gesellschaftliche Revolution. Dieses An-
onyme muss allerdings zuerst »befreit« werden, damit es seine Wirkung
entfalten kann, denn es ist gleichsam verhüllt in der Ordnung der Dinge
und des Wissens.3⁹⁷ Oder anders ausgedrückt: Im Grund aller Dinge liegt
Gefährliches und zugleich etwas, das den Möglichkeitshorizont einer an-
deren Existenzweise in sich trägt.

Diese Konzeptionen lassen bereits erahnen, dass diese so bezeichne-
ten anonymen Zonen auch Orte der Unruhen darstellen könnten, die die
etablierte Ordnung zur Disposition stellen, Orte des Entstehens neuer an-
derer Welten, Utopien und Mythen. Deshalb sagt Michel Foucault auch:
»Wir müssen die Anonymität erobern«.3⁹⁸

Ein anthropologischer Traum

Foucault thematisiert das Anonyme in zwei Phasen: zu Beginn seiner Ar-
beit und dann, nach langer Pause, nochmals gegen Ende seines Schaffens.
Die erste Diskussion des Anonymen dient ihm dazu, das Andere der be-
stehenden Ordnung zu artikulieren. In der zweiten Phase erhält das An-
onyme wieder stärker programmatische, politische Züge. Doch zu Beginn
spiegelt sich in ihm ein traumähnliches Moment, das auf seine Auseinan-
dersetzung mit der Phänomenologie und Psychoanalyse verweist.

Dass dem Anonymen bei Foucault eine verblüffend ähnliche zentra-
le Bedeutung zukommt wie bei Husserl, ist erklärbar,3⁹⁹ weil Foucaults
frühe Arbeit sich als intensive Auseinandersetzung mit der Phänomeno-
logie Husserls verstehen lässt.⁴⁰⁰ Dreyfus und Rabinow erkennen sogar,
dass Foucault Husserls Werk zu seinem Endpunkt hinführt: Bei Foucaults

397 Das Anonyme »is so obvious that it is dark«, so auch Natanson, siehe Natan-
son 1986, S. 23.

398 Foucault 2001d, S. 764.
399 Zur einzigen auffindbaren Schrift, die sich explizit mit dem Status des Anony-

men bei Foucault befasst, gehört die Arbeit von Bordeleau 2012. Bordeleau
widmet sich vornehmlich dem widerständigen Potenzial des Anonymen; in
diesemKapitel geht es indessen umdie Logik desHervortretens, denVersuch,
über das Angebot des Anonymen, Widersprüche zu lösen.

400 Davon berichtet akribisch die Chronologie in der von Defert und Ewalt her-
ausgegebenen Schrift, insbesondere sind die Jahre 1958 bis 1962 zu nennen,
siehe Defert und Ewald 2001.

203

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Werk handle es sich nichts weniger als um eine Phänomenologie, die al-
le Phänomenologien beende.⁴⁰1 Foucault überwinde, so diese Auffassung,
die unlösbaren Paradoxien der Phänomenologie, das Wissen im Men-
schen selbst zu begründen, indem er die Figur des Menschen selbst als
Wissensobjekt begreift, oder anders ausgedrückt als bereits konstituiertes
Objekt innerhalb einer geschichtlichen Konfiguration und nicht als das
voranfängliche konstituierende Ego. Das Ich, von Husserl bis Schütz abso-
lut gesetzt, erhält hier eine Genealogie. Welche Rolle nimmt nun aber das
Anonyme bei der Verbindung zwischen Husserls Phänomenologie und
Foucaults frühen Untersuchungen ein?

Dass sich Foucault mit seinem Begriff des Anonymen gegen Husserls
Phänomenologie wendet, heißt auch, dass er ihr in dieser Phase seines
Schaffens noch folgt, wie sich zeigen lässt. Während für Husserl das An-
onyme das Abgespaltene der Konstitutionstätigkeit des erkennenden Sub-
jekts darstellt, erscheint umgekehrt das Subjekt für Foucault als Effekt ei-
nes anonymen Raumes, der sich in der Geschichte bewegt und verändert.
Husserl und Foucault markieren so gleichsam Eckpunkte einerMatrix des
Denk- und Wahrnehmbaren im Reich der Phänomene.⁴⁰2

Die Genese des Anonymitätsbegriffs in Foucaults Arbeit verweist auf
eine seiner sehr frühen Schriften, welche die Basis legt für die späteren
mächtigen Theoriegebäude, bevor sein Denken, wie Waldenfels schreibt,
sich hin zu einer Stelle bewegt, wo die Philosophie selbst »im Anonymen
versickert«, um dort eine Art »geheime Wirksamkeit« zu entfalten.⁴⁰3 Bei
dieser Schrift handelt es sich umdas Vorwort zu einer französischenÜber-
setzung von Binswangers Arbeit Traum und Existenz, die selbst länger ge-
raten ist als der zu publizierende Text selbst.⁴⁰⁴ In dieser Vorrede zeigt sich
deutlich der Einfluss von Husserls Phänomenologie, was sich sogar in der
Begrifflichkeit zeigt.⁴⁰⁵ Mit diesem Aufsatz möchte Foucault schlicht die
psychoanalytische Theorie des Traumes aufgrund einer phänomenologi-
schen Kritik überwinden. Damit legt er auch den Pfad zu seiner weiteren
Arbeit: Erwill nichts weniger als eine »Wendung von der Phänomenologie
zur Anthropologie« vollziehen.⁴⁰⁶

401 Dreyfus und Rabinow 1987, S. 69. Nur sporadisch, aber nicht systematisch,
geht Rudi Viskers Sammelband auf die Bedeutung von Husserl für Foucault
ein, Referenzpunkt darin ist vielmehr die französische Philosophie, siehe Vis-
ker 1999, S. 30–38.

402 In dieser Hinsicht wandelt Natanson irgendwo zwischen Husserls und Fou-
caults Standpunkt.

403 Waldenfels 1998a, S. 516.
404 Binswanger 1992.
405 Allerdings erkennt Smyth auch einen Einfluss Heideggers, siehe Smyth 2011,

S. 91. Dieser (vermeintliche) Einflusswird von Foucault selbst, der sich in phä-
nomenologischer Hinsicht ausschließlich auf Husserl beruft, notabene nicht
expliziert.

406 Foucault 1992, S. 7.

204

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IMAGINÄRE REVOLUTIONEN

Ausgangspunkt dieser suchenden Bewegung ist die bemerkenswerte
Zeitgleichheit des Erscheinens von Husserls logischen Untersuchungen
(respektive deren »Prolegomena«) und der Traumdeutung Freuds, die bei-
de im Jahr 1900 veröffentlicht wurden. Sowohl Psychoanalyse wie Phäno-
menologie schieben das Ich auf je unterschiedliche Weise in den Vorder-
grund, so Foucault, einerseits als weltenkonstituierendes Ego und anderer-
seits als etwas, das auf beunruhigende Weise nicht Herr im eigenen Haus
ist: eine Konstellation, bei der eine oberflächliche Lesart gerade davon aus-
gehen könnte, dass die Psychoanalyse eine Destabilisierung der phänome-
nologischen Konstitution darstellte.⁴⁰⁷ Die Etablierung einer subjektiven
Erkenntnislogik und das Auftauchen einer tiefenpsychologischen Traum-
deutung besäßen indes eine tiefere Korrespondenz. Der Schlüssel hierzu
liegt im Traum. Der Traum bilde, so interpretiert Foucault Binswangers
Ausführungen, eine Entität, die gleichsam jenseits des bewussten Subjekts
entsteht und dennoch augenscheinlich in ihm existiert: Der Traum erzeu-
ge aufgrund einer intensiven Bildwelt eine »Anwesenheit«, die sich, von
der Logik ihrer Form der Produktion her gedacht, nicht vollständig auf et-
was anderes, etwa ein lebensgeschichtliches Ich oder ein konstituierendes
Ego, reduzieren lässt. Entsprechend beurteilt Foucault die Psychoanalyse
Freuds als ungenügend, diese vermöge die nicht-subjektive Wirklichkeits-
ebene des Traumes nicht zu fassen. Die Traumerfahrung als »Rhapsodie
in Bildern« berge einen Gehalt, der sogar umso reicher sei, »je weniger er
sich auf psychologische Bestimmungen reduzieren lässt«.⁴⁰⁸

Die Psychoanalyse Freuds konzentriere sich einzig auf die Trauminhal-
te, sie analysiere lediglich die »semantische Funktion« der Bilder, die es zu
entziffern gälte.⁴⁰⁹ Doch die semantische Funktion bildet nur eine Dimen-
sion der Träume.⁴1⁰ Der semantische Bedeutungshorizont von Träumen
erscheint Foucault, der offensichtlich wenig Vertrauen in die Deutungs-
kompetenz der Psychoanalyse hat, zudem enorm instabil, hypothetisch,
mit anderen Worten gesagt: »Es ist der Psychoanalyse nicht gelungen, die
Bilder zum Sprechen zu bringen«.⁴11 Die Psychoanalyse scheitert nach
Foucault an dem Begriff des Symbols, den sie nicht diskursiv stabilisie-
ren kann.⁴12 Auf die Oberflächlichkeiten der Trauminhalte fixiert, vermag
die Psychoanalyse nicht zu dem vorzudringen, was der Akt des Träumens
selbst bezeichnet: die Tatsache also, dass einMensch überhaupt träumt, ge-
meint sind die »Modalitäten des Existierens« des Traums als solchem.⁴13

407 Ebd., S. 13.
408 Ebd., S. 32.
409 Ebd., S. 15.
410 Ebd., S. 17, 59.
411 Ebd., S. 20.
412 Ebd., S. 21.
413 Ebd., S. 12.

205

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Lässt sich der Traum, nun greift er Husserl auf, demgegenüber aus ei-
nem konstituierenden Ego heraus begreifen? Ist der Traum etwas Konsti-
tuiertes, im Sinne der Phänomenologie? Foucault lehnt auch diese Inter-
pretation ab: Das, was in den Träumen auftaucht, registriert und interpre-
tiert wird, lässt sich auch nicht alleinig auf eine subjektive Konstitution
zurückführen,⁴1⁴ die beobachtbaren Bilder weisen vielmehr eine »Wider-
ständigkeit« gegenüber jeglicher phänomenologischen Reduktion aus, da
sich die Wirklichkeit eines Symbols nicht auf die Intentionen oder dieGe-
schichte eines Ichs reduzieren lässt:

Jedes Symbol (etwa ein mathematisches Zeichen), jedes Bild oder jedes
Wort, ob ausgesprochen oder niedergeschrieben, ob im strengen Lauf der
Rede oder im Träumen der Imagination, es bringt immer eines mit sich:
Es taucht etwas Neues außer uns auf; was von unserer Erwartung ein biss-
chen abweicht; und zwar aufgrund der Widerständigkeit des bildlichen,
sprachlichen oder symbolischen Materials.⁴1⁵

Mit der präzisen phänomenologischen Befragung desWirklichen tritt erst
dieser Widerstand der Formen hervor: Diesen erkennen zu lassen, sei ge-
rade die bemerkenswerte Leistung der Phänomenologie. Die Phänomeno-
logie zeige damit (allerdings wohl entgegen ihrer Intention), dass die Sym-
bolwirklichkeiten konstituiert sind, sich aber nicht vollumfänglich als auf
die subjektive Intention reduzierbar erweisen. Dies lässt auch die Traum-
wirklichkeit als Phänomen neu begreifen, ihre Bilderwelt wird eigentlich
von der subjektiven Konstitution freigestellt.⁴1⁶ Der Traum wird dahin-
gehend greifbar, ungeachtet der Frage, was er bedeutet, was er repräsen-
tiert. Allerdings sagt dies alleine für sich noch wenig über das aus, was
der Traum ausdrücken könnte, vielmehr: »Der Phänomenologie ist es ge-
lungen, die Bilder zum Sprechen zu bringen, aber sie hat niemandem die
Möglichkeit gegeben, ihre Sprache zu verstehen«.⁴1⁷

Foucault treibt die Phänomenologie des Traumes gleichsam über sich
selbst hinaus zu einer Theorie des Ausdrucks, also zu dem, was sich im
»Akt« des Träumens selbst exprimiert, und nicht, was der Trauminhalt
(unbewusst) bedeutet.⁴1⁸ Oder anders ausgedrückt: Der Traum selbst bil-
det sich innerhalb einer umfassenden menschlichen Wirklichkeit. An die-
ser Vorstellung sei die psychoanalytische Methode noch gescheitert. Sie
»setzt eine radikale Objektivierung des träumenden Subjekts voraus, das
seine Rolle als symbolische Figur zwischen Kulissen und anderen Perso-
nen spielt«;⁴1⁹ dieses Subjekt spielt im Traum und gleichzeitig mit dem
Traum, eine Paradoxie, die sich als Traumtheater äußert. Aus phänome-

414 Foucault 1992, S. 70.
415 Ebd., S. 26.
416 Ebd., S. 27.
417 Ebd., S. 29.
418 Ebd., S. 70 f.
419 Ebd., S. 58.

206

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IMAGINÄRE REVOLUTIONEN

nologischer Perspektive schlössen sich damit Konstituierendes und Kon-
stituiertes in einer »radikalen Subjektivität« eigentlich kurz.⁴2⁰

Aber es heißt, und nun führt Foucault die beiden Stränge zusammen
und entwickelt daraus etwas Neues, auch etwas ganz anderes, nämlich
dass der Akt des Träumens nicht ein Abbild eines Vergangenen sein kann,
sondern durch die Tatsache des Geschehens über das bereits Vorhandene
hinausweist: Dass im Akt des Träumens sich eine ganze Ontologie offen-
bart, die auf nichts anderes reduzierbar ist als auf diemenschliche Existenz
selbst.⁴21 Und darin haftet dem Traum etwas Universelles an, das in ihm
erst zum Ausdruck kommt: »Wie jede bildhafte, imaginäre Erfahrung ist
also der Traum eine spezifische Form der Erfahrung, die sich nicht zur
Gänze psychologisch erklären lässt und die den Menschen als ein tran-
szendiertes Wesen aufweist«.⁴22 Beide, das konstituierende Ego ebenso
wie das Subjekt der Psychoanalyse, verschwinden hinter der Traumwirk-
lichkeit, in der sich nun ein anderes, allgemein Menschliches zeigt.

Das Transzendieren der Traumwelt, von demwir oben gesprochen haben,
ist weder als Objektivität aufzufassen noch ist sie wegen ihrer »Subjektivi-
tät« auf eine mystifizierte Immanenz zu reduzieren. In seinem Transzen-
dieren enthüllt der Traum die ursprüngliche Bewegung, mit der sich die
unaufhebbar einsame Existenz auf eine Welt hin entwirft, die sich als Ort
ihrer Geschichte konstituiert.⁴23

Mit anderen Worten: Der Akt des Träumens eröffnet ein ganz anderes
Seinsgebiet, ein »Gewebe ausTraumundWirklichkeit«⁴2⁴ jenseits der Phä-
nomenologie und jenseits der Psychoanalyse. Damit ist aber der Weg von
der Phänomenologie zur Anthropologie gewiesen: »In seinem Transzen-
dieren enthüllt der Traum die ursprüngliche Bewegung, mit der sich die
unaufhebbar einsame Existenz auf eine Welt hin entwirft«, als handle es
sich um eine Wirklichkeit, die sich selbst erzeugt: »Die Kosmogonie des
Träumens ist der Ursprung der Existenz selber«.⁴2⁵ Darin lässt sich eine
eigentliche »anthropologische Bedeutung des Traums herauslesen«,⁴2⁶ sie
manifestiert sich nicht in der Bedeutung des Traums, sondern im Akt des
Träumens selbst, der diese anthropologisch-existentielle Bedeutung aus-
drückt.⁴2⁷

420 Ebd., S. 59.
421 In den Worten Foucaults: »Der Traum hat so viel Gewicht für die Bezeich-

nung der existentiellen Bedeutung, weil er mit seinen grundlegenden Koor-
dinaten die Bewegung der Existenz markiert«, siehe ebd., S. 63.

422 Ebd., S. 36.
423 Ebd., S. 47.
424 Ebd., S. 71.
425 Ebd., S. 47.
426 Ebd., S. 56.
427 Worin Foucault Husserl folgt, ist eine Trennung des Symbols in die Aspek-

te der Anzeige, des Ausdrucks und der Bedeutung. Er sieht die Husserl’sche

207

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Vor dem Hintergrund dieser Theorie des Ausdrucks, die sich in sei-
ner Auseinandersetzung mit dem Phänomen des Traums abzeichnet, voll-
zieht nun Foucault eine ebenso erkenntniskritische wie ikonoklastische
Geste gegenüber allen Formen des Subjekts, welche von der Psychoana-
lyse und der Phänomenologie entworfen worden sind. Denn wenn die
Koordinaten der Existenz durch den Traum gebildet werden, bedeutet
dies auch, dass der Fixierung auf die Traumbilder als konstituierte Bilder
(wie in der Phänomenologie) oder als Ausdruck der Krankheitsgeschich-
te (wie in der Psychoanalyse) etwas grundsätzlich Imaginäres anhaftet: in-
dem sie Scheinsubjekte zu »Quasi-Subjekten« transformieren.⁴2⁸ »Subjekt
des Traumes« sei nicht so sehr eine Person, die »ich« sagt, »sondern der
gesamte Traum mit seinem gesamten Inhalt«.⁴2⁹ Der Wachzustand ist die
Welt der schon konstituierten Formen, der Bilder,⁴3⁰ der Traum dagegen
verweist zum Imaginären, also dem Vor-Bildlichen, das gerade dadurch
einen »Modus der Wirklichkeit« darstellt.⁴31 Das Bild als »kristallisierte
Form«⁴32 istmodus operandi der Alltagswirklichkeit, der Typisierung und
Formung, aber gerade darin führt diese Formoberfläche des Traumes vom
Eigentlichen weg, das eben nicht geformt ist. Die kristallisierten Formen,
die Bilder, zerstören darin letztlich auch die Imagination: »Es [das Bild]
besetzt den Platz der Imagination und jener Bewegung, die mich zum Ur-
sprung der konstituierten Welt zurückträgt«, das Bild ist lediglich »eine
List des Bewusstseins, das nicht mehr imaginieren = bilden mag«.⁴33 Da-
hingegen ist die Imagination »wesenhaft bilderstürmerisch«. Hier zieht
Foucault auch einen Vergleich zur dichterischen Imagination, die ähnlich
wirkt:⁴3⁴ Sie zertrümmert die Formen, lässt ein Anderes jenseits und in
ihnen erkennen, das tiefer reicht. Die Dichtkunst ist dazu da, die Macht
und Faszination der Bilder zu »brechen«.⁴3⁵ Traumbilder zu analysieren,
dabei bereits konstituierte Formen verwendend, diese sogar rational erklä-
rend in Bezug zu einer Lebensgeschichte zu stellen, bedeutet, blind zu sein
für die anthropologischen Dimensionen der Existenz, oder mit Foucaults
Worten: »DasWachbewusstseins bemächtigt sich so seiner Traummomen-

Phänomenologie sich vornehmlich auf die Bedeutungskonstitution (oder die
Eidetik respektive Signifikation) konzentrieren, während diejenige des Aus-
drucks unterentwickelt bliebe, siehe Foucault 2001b, S. 123. In dieser Kritik
lässt sich eine Vorwegnahme seiner eigenen späterenTheorie der bedeutungs-
resistenten positiven Äußerung (»énoncé«) erkennen.

428 Foucault 1992, S. 59.
429 Ebd., S. 62.
430 Ebd., S. 77.
431 Ebd., S. 77.
432 Ebd., S. 77.
433 Ebd., S. 87.
434 Ebd., S. 88.
435 Ebd., S. 89.

208

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IMAGINÄRE REVOLUTIONEN

te«, es kolonisierte die anthropologische Wahrheit eigentlich, unterwirft
sie der eigenen Logik.⁴3⁶

Foucaults Schrift zu Traum und Existenz haftet damit etwas radikal
Ikonoklastisches an, sowohl gegenüber den Traumbildern wie gegenüber
dem Bild des konstituierenden Subjekts. Doch ihr Ziel ist keineswegs bloß
destruktiv. Foucault will die Spuren zu einem Allgemeinen freilegen, das
in den Hintergrund tritt angesichts der Tatsache, dass die konstituierten
Formen und Typen, wie Natanson ja zeigte, immer auf einer Verdrängung
des Heterogenen beruhen. DemTraum kommt hier eine Schlüsselrolle zu:

Der Traum ist nicht etwa die Wahrheit der Geschichte. Aber indem er
das in der Existenz auftauchen lässt, was sich am wenigsten auf die Ge-
schichte zurückführen lässt, zeigt er den Sinn auf, den die Geschichte für
eine Freiheit annehmen kann, welchen den Moment ihrer Universalität
in einem objektiven Ausdruck nicht erreicht hat. Deshalb der unbedingte
Primat des Traumes für die anthropologische Erkenntnis des konkreten
Menschen.⁴3⁷

Diese Stelle lässt, auch wenn noch nicht explizit, die Bedeutung des An-
onymen für Foucaults gesamtes weiteres Werk bereits hervortreten. Er
folgt dabei, so zeigt sich, zunächst Husserl. Wie Husserl eine phänomeno-
logische (eidetische) Reduktion betreibt, so löst Foucault die Kategorie des
Traumes von dem konkret träumenden empirischen Individuum, doch er
verankert den Traum nicht in einer konkreten erzeugenden Instanz oder
Form, etwa einem transzendentalen Ego: Er sieht in ihm Signum der an-
thropologischen Existenz als solcher, einer Existenz, die aber durch die
kristallisierten Formen der Alltagswirklichkeit verdeckt ist. Es gibt also
jenseits der Ordnung der Typen, Klassifikationen, Namen einen anderen
Ort, eine unmarkierte Zone der anthropologischen Existenz. Auch wenn
diese nur als Traum erscheint, erhellt sie doch das Dasein der einzelnen
»konkreten« Menschen. Dies ist der Ausgangspunkt, von dem aus sich die
Dimensionen des Anonymen bei Foucault erschließen lassen.

Jenseits aller Diskurse

Vor dem Hintergrund dieser anthropologischen Deutung des Traums
lässt sich nicht nur eine Linie des Denkens vonHusserl zu Foucault ziehen.
Das rätselhafte Kapitel in seiner klassischen Untersuchung zur Archäolo-
gie der Humanwissenschaften in seinem frühen Werk Die Ordnung der
Dinge, mit dem Titel Der anthropologische Schlaf, erhält vor dem Hinter-
grund der Binswanger-Schrift erst seine Bedeutsamkeit.⁴3⁸ In dieser Ar-
chäologie des Wissens beginnt Foucault auch mit dem Konstrukt des An-

436 Ebd., S. 89.
437 Ebd., S. 89.
438 Foucault 1991a.

209

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

onymen zu experimentieren: als Suche nach einem Jenseits der »kristalli-
sierten Formen«, die die menschliche Wirklichkeit innerhalb einer histo-
rischen symbolischen Ordnung fassen. Seine Archäologie der Humanwis-
senschaften verfolgt das Hervortreten des Menschen als Figur der Beob-
achtung, des Erkennens, des Wissens, der Reflexion, gleich wie auch das
absehbare Verschwinden dieser Instanz. So war die Idee des Menschen als
Objekt und zugleich Quelle des Wissens nach Foucaults berühmter These
in den sogenannten klassischen Epistemen nicht vorgesehen; der Mensch
und sein Erkennen kommen darin schlicht kaum vor:⁴3⁹ DieWelt ließ sich
in der Ordnung des Wissens fraglos repräsentieren. Erst die Problemati-
sierung dieser vollumfänglichen Repräsentierbarkeit der Welt lässt jene
Instanz hervortreten, die die Welt überhaupt erkennt und die Erkenntnis-
bedingungen reflektiert, nämlich der Mensch als das namengebende We-
sen schlechthin: »Die Anthropologie als Analytik des Menschen … war
von dem Moment an notwendig geworden, in dem die Repräsentation die
Kraft verloren hatte, für sich allein und in einer einzigen Bewegung das
Spiel ihrer Synthesen und Analysen zu bestimmen«.⁴⁴⁰ Doch Foucaults
Ikonoklasmus macht auch vor diesem Konstrukt des Menschen-Subjekts
nicht Halt, nachdem die Formen universaler Repräsentierbarkeit zerstört
worden sind. Wie er das Subjekt der Psychoanalyse auflöst, zerstört er das
Subjekt der Humanwissenschaften schlechthin, um zu einem gänzlich an-
onymen Anderen vorzudringen.

Diese historischen Verschiebungen der grundlegenden Kategorien ist
nicht auf einzelne Denker, soziale Bewegungen oder strukturelle Momen-
te zurückführbar. Vielmehr handelt es sich um einen »anonymenWissens-
korpus«, der die verschiedenen Formen und Figuren des Wissens immer
neu in sich erzeugt und sie oft abrupt verschiebt.⁴⁴1Wie die verschiedenen
Aussagen erscheinen, sich auflösen, sich erneut zusammensetzen, rekur-
rierende Strukturen bilden, neue Inhalte annehmen, so erscheinen auch
die Begriffe und Namen der Dinge in Texten, Büchern und Schriften al-
ler Art »anonym« verstreut. Die Art und Weise dieser Verstreuung bildet
erst einen »Diskurstyp«,⁴⁴2 der bestimmten Erzeugungsregeln folgt: »In
der Analyse, die hier vorgeschlagen wird«, so Foucault weiter, »haben die
Formationsregeln ihren Platz nicht in der ›Mentalität‹ oder dem Bewusst-
sein der Individuen«. Sie auferlegen sich vielmehr »gemäß einer Art uni-
former Anonymität allen Individuen, die in diesem diskursiven Feld spre-
chen«.⁴⁴3 In gleicher Weise dient Foucault das Konzept des Anonymen
auch dazu, seine Vorstellung von »diskursiver Praxis« zu erläutern:

439 Foucault 2001c, S. 698.
440 Foucault 1991a, S. 410.
441 Ebd., S. 14.
442 Foucault 1981, S. 89.
443 Ebd., S. 92.

210

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IMAGINÄRE REVOLUTIONEN

Man kann sie [die diskursive Praxis] nicht mit dem expressiven Tun ver-
wechseln, durch das ein Individuum eine Idee, ein Verlangen, ein Bild
formuliert, noch mit der rationalen Aktivität, die in einem System von
Schlussfolgerungen verwendet wird; noch mit der »Kompetenz« eines
sprechenden Subjekts, wenn es grammatische Sätze bildet. Sie ist eine
Gesamtheit von anonymen, historischen, stets im Raum und in der Zeit
determinierten Regeln, die in einer gegebenen Epoche und für eine ge-
gebene, soziale, ökonomische, geografische oder sprachliche Umgebung
die Wirkungsbedingungen der Aussagefunktion definiert haben.⁴⁴⁴

Es geht bei seiner Idee der Analyse einer »diskursiven Formation« und
der damit verbundenen Praktiken darum, ein Feld von Ereignissen zu un-
tersuchen, das gleichsam jenseits der Individuen und der namentlichen
Urheberschaft operiert. Diese Aufgabe setze voraus, »dass das Feld der
Aussagen nicht als eine Übersetzung von Operationen oder Prozessen be-
schrieben wird, die sich anderswo (im Denken der Menschen, in ihrem
Bewusstsein oder ihrem Unbewussten, in der Sphäre der transzendenta-
len Konstitution) abwickeln«,⁴⁴⁵ es sindÄußerungen, die hier und jetzt für
sich selbst Geltung erlangen. Die Zone des Anonymen ist nicht mehr bloß
ein Außen des Unmarkierten, sie realisiert sich in den Erscheinungsfor-
men selbst, die nichts weniger sind als die Realisierung dieses anonymen
Systems.

Mit anderen Worten gesagt bricht Foucault hier mit der Tradition der
Phänomenologie, welche die Konstitution in einem transzendentalen Ego
verortet, er überwindet den Punkt, woNatanson später stehen bleiben und
zögern wird weiterzugehen: Es handelt sich schlicht darum, die Geschich-
te der Ereignisse als solche zu analysieren, sie in »einer Anonymität ent-
falten zu lassen, der keiner transzendentalen Konstitution die Form des
Subjekts auferlegen würde«.⁴⁴⁶ Das Feld der Aussagen, das sich als Positi-
vität der Erscheinungen des Gesellschaftlichen selbst begreifen lässt, setze
im Gegenteil voraus, so wiederum in Abgrenzung gegenüber der Phäno-
menologie, »dass dieses Aussagenfeld nicht auf ein individuelles Subjekt,
nicht auf etwas wie ein kollektives Bewusstsein, eine transzendentale Sub-
jektivität bezogen wird, sondern dass man es als ein anonymes Feld be-
schreibt, dessen Konfiguration den möglichen Platz der sprechenden Sub-
jekte definiert«.⁴⁴⁷

444 Ebd., S. 171. Hervorhebung von mir.
445 Ebd., S. 177.
446 Ebd., S. 289.
447 Ebd., S. 177; Hervorhebung von mir. Selbst gegen den Versuch Husserls, das

konstitutierende Ego zu anonymisieren, wendet sich Foucault (ohne Husserl
direkt zu nennen): Man müsse sich von der Idee verabschieden, »eine Ge-
schichte der gesagten Dinge schreiben zu können, die mit Fug und Recht
gleichzeitig in ihrer Form, in ihrer Regelmäßigkeit und ihn ihrerNatur dieGe-

211

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Nachdem die Formen des Subjektiven, des Egologischen sich gleich-
sam als Traumformen erwiesen haben, die sich nicht nach ihren Inhalten
beurteilen lassen, gälte es ein »Draußen« wiederzufinden, in dem sich die
Aussagen in einem »entfalteten« Raum zerstreuen,⁴⁴⁸ ohne auf metaphy-
sische Konstrukte wie den Wandel der Mentalitäten zurückzugreifen.⁴⁴⁹
Foucault erkennt hier ein »praktisches Gebiet«, das autonom funktioniert
und auf einer eigenen Ebene beschrieben werden muss, es ist der Herr-
schaftsbereich einer »Gesamtheit« von »anonymenRegeln«, stets in Raum
und Zeit »determinierten« und also »historischen« Regeln, die in einer
Epoche die Aussagelogik definieren⁴⁵⁰ und damit auch den »möglichen
Platz der sprechenden Subjekte« im Gefüge dieser Aussagen.⁴⁵1

Umgekehrt bedeutet dies konsequenterweise auch, dass die Ordnung
der Namen, der benannten Singularitäten, eigentlich eine Behinderung
der Erkenntnis eines Wesentlichen darstellt: Die Namen, nach denen sich
Diskurse ordnen, überblenden eigentlich den umfassenderen Wissenszu-
sammenhang, so legt zumindest seine paradigmatische Analyse von Die-
go Velázquez’ Las Meninas nahe. Die Eigennamen seien in diesem Spiel
des Gemäldes nur ein »Kunstmittel«: Sie erlauben es zu zeigen, Punkte im
Bildraum zu markieren, sich durch das Bild zu bewegen. Doch wenn man
hinter diese Ordnung vorstoßen möchte, der Frage sich nähern wolle, auf
welche Weise Sprache und Bild sich hier konfigurieren, ohne vereinbar zu
sein, »dann muss man die Eigennamen auslöschen«. Dann leuchtet durch
die »graue, anonyme« Sprache hindurch die Helligkeit der Malerei auf, so
die Aussage.⁴⁵2 Das Anonyme als Signum der Krise des Benennens, wie
so oft in der Geschichte des Begriffs vor Foucault, wandelt sich zur Be-
zeichnung der Zonen von etwas anderem, nicht De-formiertem, einem
undefinierbaren Leuchten.

Foucault überschreitet damit den Horizont der Namen, er sucht nach
den zugrundeliegenden Konfigurationen, die ihm ein »anonymes und all-
gemeines Denken« offenbaren.⁴⁵3 Er untersucht in seiner Archäologie der
Humanwissenschaften ein »Spiel der Formen, die anonym zwischen den
Menschen laufen« (»qui courent anonyment entre les hommes«); sie stel-
len die Grundlagen der diskursiven Formationen dar, doch sie vermögen

schichte eines individuellen oder anonymen Bewusstseins« wäre, siehe Fou-
cault 1981, S. 178.

448 Ebd., S. 177.
449 Ebd., S. 176.
450 Ebd., S. 171.
451 Ebd., S. 177.
452 Foucault 1991a, S. 38.
453 Ebd., S. 38. Unschwer zu erkennen, übernimmt er einArgument, das er schon

angesichts der Textwelt und der Autorschaft formuliert hat. Texte sind ein
»Gewimmel sprachlicher Spuren«, die ein Individuum nach seinem Tod hin-
terlässt und dir unter Umständen zu einem Eigennamen zusammengefasst
werden, siehe Foucault 1981, S. 37.

212

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IMAGINÄRE REVOLUTIONEN

wie Sand in beständiger Bewegung kein umfassendes Fundament dieser
Formationen zu bilden.⁴⁵⁴

Die zirkulierenden Evidenzen sind nun nicht mehr Texte, Individuen,
sondern eben das, was Foucault »Äußerungen« (»énonciations«) nennt.
Diese Positivitäten ordnet er zu Serien, damit lassen sich wiederum Seri-
en von Serien produzieren, ganze Formationen.⁴⁵⁵ Er strebt eine Geolo-
gie von Formationen an. Die Ideen, Äußerungen, Singularitäten, die sich
nicht wiederholen (im Gegensatz zu dem, was er »Aussagen« nennt) er-
scheinen als eine Art Vagabunden der diskursiven Formation, die popula-
tion flottante der Wissensgeschichte, die sich miteinander verbinden, er-
gänzen können und so Gefüge bilden, nur um dann wieder zu verstieben.
Diese nicht geordneten Äußerungen werden von Wissenschaftlern beob-
achtet, registriert – um bei der Übertragung auf Menschen zu bleiben:
wie die Hobos in den Auffangstationen Chicagos. Und wie diese Hobos
den Auffangstationen wieder entrinnen, so entfliehen die einzelnen Äu-
ßerungen flugs wieder den Schemata der diskursiven Formationen, um
eine andere Identität anzunehmen. Die Geschichte der Ideen, jenseits der
Zentren der Formationen, ist entsprechend auch eine Geschichte der Sub-
versionen dieser Formationen: Unversehens können Ideen die Form ei-
nes »insidieuse pensée« annehmen,⁴⁵⁶ der sich nur durch Rumoren wahr-
nehmbar äußert, ein Rumoren, das sich nicht mehr einem einzelnen, na-
mentlichen Individuum oder Autor zuschreiben lässt. Oder anders ausge-
drückt: Foucault selbst beschreibt die frei vagabundierenden Äußerungen
in verblüffend ähnlicher Weise wie den Plebs, der sich keiner Ordnung
staatlicher Beobachtung fügt.

Diese Renitenz der singulären Äußerungen, die im Raum der diskur-
siven Formationen zirkulieren, gegenüber ihrer Aufhebung in einen sym-
bolischen Raum, weswegen sie anonym bleiben; diese merkwürdige Ho-
mologie der Beschreibung von verstreuten Äußerungen und der Kenn-
zeichnung dessen, was Foucault auch als »plebejisch« bezeichnet,⁴⁵⁷ bei-
des zeigt die Möglichkeit, das Anonyme als Form der Widerständigkeit
selbst zu nutzen. Denn in diesen vagabundierenden Äußerungen liegt das
Potenzial, diskursive wie soziale Formationen zu sprengen. Dies bezeich-

454 Ebd., S. 195. Hervorhebung von mir. Im französischen Original heißt es:
»L’histoire des idées s’adresse à toute cette insidieuse pensée, à tout ce jeu de
représentations qui courent anonymement entre les hommes; dans l’interstice
des grands monuments discursifs, elle fait apparaître le sol friable sur lequel
ils reposent.« »Représentations« wird im Deutschen als »Repräsentationen«
übersetzt, was im Deutschen etwas meint, das auf ein anderes schon Vorhan-
denes verweist. In Französischen ist der Bedeutungshorizont breiter: »Repré-
sentations« sind auch Vorstellungen, selbst Bilder, Inszenierungen.

455 Ebd., S. 16.
456 Ebd., S. 195.
457 Foucault 2003a, S. 542.

213

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

net auch denModus der zweiten Verwendungsart des Anonymen bei Fou-
cault: Das Anonyme gerät selbst zu einem Ort des Widerständigen, näm-
lich zu etwas, das es zu erobern gilt.⁴⁵⁸

Foucault selbst trifft indes hier auf die Grenzen der Sprache und des
Sagbaren: So etwa, wenn er mit dekonstruktiver Absicht schreibt, dass ein
anonymes Feld den Platz des sprechenden Subjekts übernehme.⁴⁵⁹ Dieses
»anonyme Feld« tritt schon in grammatikalischer Hinsicht als Aktant an
die Stelle eines anderen, eines (metaphysischen) Subjekts: Es agiert selbst
wieder als eine Form mit dem Namen des Anonymen, und nimmt da-
durch, dass es seine Herkunft desartikuliert, beinahe einen mystischen
Charakter an. Foucault versucht der entsprechenden Falle zu entgehen:
Bei dem,was sich in denÄußerungen kenntlich zeige, handle es sichweder
um eine gemeinsame, i.e. öffentliche Meinung, noch um eine kollektive
Tatsache, die sich dem Individuum auferlege, so gegen Durkheim gewen-
det. Es gäbe keine anonyme Metastimme oder Instanz: Unter einer herr-
schenden Aussagenlogik dürfe man »keine große anonyme Stimme ver-
stehen, die notwendig durch die Diskurse eines jeden spräche«, es handle
sich vielmehr um die schiere »Menge der gesagten Dinge«, um »die Rela-
tionen, die Regelmäßigkeiten und Transformationen, die darin beobach-
tet werden«.⁴⁶⁰

Dennoch, diese verstreuten Äußerungen und Äußerungsmodalitäten,
die sich zu Aussagen verbinden, erfahren in Foucaults Werk eine Singu-
larisierung, sie werden eingeschmolzen zu diskursiven Einheiten, die Na-
men erhalten: große Namen, die Jahrhunderte überspannende Formatio-
nen bezeichnen, so die Episteme der Klassik, der Moderne, beispielsweise.
Diese Taufe der Diskurse erfolgt wiederum durch ein Subjekt namens Mi-
chel Foucault und verkettet sich, über seinen immensen Erfolg, zu weite-
ren Diskursen der Wissenschaft und ihrer Öffentlichkeit, gerät zum zirku-
lierenden Wissen, das sich durch sich selbst bestätigt, je mehr der Name
Foucaults gleichsam als Garant ihrer Wahrheit gilt. Doch was er über das
sprechende Subjekt im Generellen sagt, muss logischerweise auch auf ihn
zutreffen. Konsequent gedacht: Foucault ist sich selbst ein anonymes Feld,
das den Platz des sprechenden Subjekts, hier nun »Foucault«, definiert.
Auf welche Weise kann Foucault dieser Schlaufe entrinnen?

Bereits in seiner Inauguralvorlesung am Collège de France im Jahr
1970 imaginierte er eine andere Stimme, die sich zugleich mit dem Spre-
chenden äußert, gleichsam in seinem Hintergrund. Es gibt ein anonymes
Anderes, das gleichzeitig mit dem Sprechenden als seine zweite Stimme
spricht. Und diese zweite Stimme, die der ersten voraus ist, ist gleichzeitig

458 Foucault 2001d, S. 764.
459 Foucault 1981, S. 177.
460 Ebd., S. 178.

214

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IMAGINÄRE REVOLUTIONEN

jene, die den Sprechenden Foucault in einem größeren Zusammenhang
aufhebt, ihn entlastet:

In den Diskurs, den ich heute zu halten habe, und in die Diskurse, die
ich vielleicht durch Jahre hindurch hier werde halten müssen, hätte ich
mich gern verstohlen eingeschlichen … Ich hätte gewünscht, während
meines Sprechens eine Stimme ohne Namen zu vernehmen, die mir im-
mer schon vorauswar: Ichwäre es dann zufrieden gewesen, an ihreWorte
anzuschließen, sie fortzusetzen,mich in ihren Fugenunbemerkt einzunis-
ten, gleichsam, als hätte sie mir ein Zeichen gegeben, indem sie für einen
Augenblick aussetzte … Anstatt der Urheber des Diskurses zu sein, wäre
ich im Zufall seines Ablaufs nur eine winzige Lücke und vielleicht sein
Ende.⁴⁶1

Es zeichnet sich hier der Versuch des Verbergens des eigenen Namens
ab, da dieser die Wahrheit des anonymen Diskurses unterminiert. Es er-
scheint verblüffend, wie damit eine Idee Jaspers in neuem Gewande aber
ohne expliziten theoretischen Bezug wieder auftaucht.⁴⁶2 Wenn das Ich
nur wagt, sich der Macht der Sprache hinzugeben, beginnt es sich aufzu-
lösen, sich so davon zu befreien, weil die Sprache nie der alleinige Besitz
eines Egos sein kann.⁴⁶3 An die Stelle der Innerlichkeit, die noch mit dem
»Ich denke« operiere, trete eine eigene Existenzform ohne Namen, ohne
Grenze zwischen Innen und Außen: eine »Form – oder weniger als eine
Form, etwas formlos und hartnäckig Anonymes –, die das Subjekt seiner
einfachen Identität beraubt, es entleert«.⁴⁶⁴ Doch diese Formlosigkeit hat
eine Stimme, von der Foucault im obigen Zitat spricht. Diese namenlose
Stimme wäre ihm voraus, sie orchestriert sein Sprechen, und sie ist nicht
verortbar. Sie entlastet ihn als Autor und Namensgeber von den drohen-
den Paradoxien seiner Rede, nämlich dass nur über Namen über das an-
onyme Andere der Diskurse gesprochen werden kann.

Um diese zugleich sich auflösende wie zuvorkommende Stimme über-
haupt sich vorstellen zu können, imaginiert er einen namenlosen Beglei-
ter: eine »deckungsgleiche Figur« des Selbst, eine namenlose, paradox
»formlose« Figur, eine anonyme Figur, die das Recht nimmt, »unmittel-
bar Ich« zu sagen.⁴⁶⁵ Hierzu taucht er tief in die Erzählungen von Mau-
rice Blanchot ein, dessen Werk er die Idee des Begleiters entnimmt.⁴⁶⁶
Mit dem Topos des namenlosen »Begleiters« umgeht Foucault die Para-
doxie, dass er als sprechendes Subjekt die Subjekthaftigkeit des Sprechens
selbst hinterfragt.⁴⁶⁷ Wenn also aus dem wirren Gemurmel eine einsa-

461 Foucault 1991b, S. 9. Hervorhebung von mir.
462 Vgl. das Kapitel Anonyme Mächte, S. 139 ff. in diesem Band.
463 Foucault 2001a, S. 694.
464 Ebd., S. 690.
465 Ebd., S. 690.
466 Blanchot 2002.
467 Foucault 2001a, S. 690–693.

215

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

me feste Stimme hervortritt, sieht er sogleich die »Hintergrundfigur ei-
nes stets verborgenen Begleiters« auftauchen. Es ist ein Doppelgänger,
der sich mit unerschütterlicher Deutlichkeit aufdränge, ein ferner Dop-
pelgänger, der in seiner Ähnlichkeit sich präsentiert.⁴⁶⁸ Es zeige sich eine
»Form«, so exemplifiziert er die enigmatische Rede, die gleichzeitig das
Formhafte negiert: »etwas formlos und hartnäckig Anonymes«.⁴⁶⁹ Es sei
dieses Formlose-Anonyme, die das Subjekt von seiner einfachen Identität
befreie, indem es dieses in »zwei gleichartige, aber nicht deckungsgleiche
Figuren« entleere. Das nimmt ihm das Recht, »ganz unmittelbar Ich zu
sagen«, der Begleiter setzt »gegen seinen Diskurs eine Sprache«, die »un-
auflösbar Echo und Verneinung zugleich ist«.⁴⁷⁰ Der Begleiter ist Schatten
und Echo in einem, verharrt in »wesenhafter Anonymität«, er ist eine »na-
menlose Grenze« des Subjekts selbst.⁴⁷1 »Ohne Gesicht und Blick«, sich
immer wieder zurückziehend, den Fragen ausweichend, verweist dieser
Begleiter auf eine »Nacht ohne Dunkelheit«, eine »namenlose Reinheit«,
»eine vollkommene gestaltlose Sichtbarkeit«.⁴⁷2 Dieser Andere lässt die
Erfahrung eines Außenraums erahnen, die Erfahrung einer Sprache, die
den Sprechenden selbst auslöscht.⁴⁷3 In diesem »murmelndenRaum« lässt
sich nun eine »anonyme, befreite und ihrer eigenen Grenzenlosigkeit aus-
gelieferte Sprache« gänzlich ohne Figuration vernehmen,⁴⁷⁴ sie löst sich
auf in ein »formloses Rauschen und Rieseln«, sie verbirgt hierin ihre eige-
ne Macht des Verbergens.⁴⁷⁵

In dieser raunenden Rede von einer anonymen Existenzweise zeigt
sich allerdingsmehr als die Sehnsucht nach der Auflösung einer Ordnung,
in der Foucault selbst steht. Sie gründet vielmehr in direkter Weise in der
Argumentation, die Foucault in der Vorrede zu Binswangers Schrift vor-
legte. Er versucht das Projekt der Anthropologie zu umreißen, indem er
die bestehenden Diskurse auflöst, doch sein Diskurs wird immer mysti-
scher. Wie ein Traumgebilde ist das Subjekt eine geformte Form, und die
Form selbst verweist auf einAnderes, dasmit ihr entsteht, und dessenWis-
sen verborgen, nicht artikuliert ist. Das Ich, das Subjekt ist stets das Fal-
sche, die neuen Episteme, die Foucault heraufziehen sieht, lassen es »ex-
plodieren«: »Was ist dieses anonyme System ohne Subjekt. Was denkt da?
Das ›Ich‹ ist explodiert (man denke nur an die moderne Literatur) – dem
folgt nun die Entdeckung des ›es gibt‹«.⁴⁷⁶ Damit erweist sich der namen-

468 Foucault 2001a, S. 690.
469 Ebd., S. 690.
470 Ebd., S. 690.
471 Ebd., S. 691.
472 Ebd., S. 693.
473 Ebd., S. 694.
474 Ebd., S. 695.
475 Ebd., S. 694.
476 Foucault 2001b, S. 666.

216

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IMAGINÄRE REVOLUTIONEN

lose Begleiter letztlich als Figuration, oder vielleicht eher Bote eines um-
fassenderen Anderen, das sich nicht bestimmen lässt: »Wir setzen nicht
den Menschen an die Stelle Gottes, sondern ein anonymes Denken; ein
Wissen, das kein Subjekt hat,Theoretisches, das keine Identität besitzt«.⁴⁷⁷
Das Anonyme gerät zum Kernpunkt eines Mythos, der sich an die Stelle
Gottes setzt.⁴⁷⁸

Der namenlose Begleiter, der zu alledem führt, ist damit zugleich eine
prophetengleiche Gestalt, die nicht nur hilft, die aktuellen Paradoxien von
Foucaults Rede zu überwinden. Sie kündigt auch die andere, neue Exis-
tenzweise an. In einem kommenden Denksystem sei das Ich als Organi-
sationsprinzip des Wissens weitgehend erloschen. Wissen lässt sich nicht
mehr zuschreiben, es zirkuliert in der Gesellschaft, ohne sich mit einer
Ordnung der Namen von Individuen zu verbinden. Das Ziel der Philoso-
phie sei es, gerade diese Möglichkeit freizulegen, sie zu kommunizieren:

»Wir denken stets innerhalb eines anonymen, zwingenden Gedankensys-
tems, das einer Zeit und einer Sprache zugehört. Dieses Denksystem und
diese Sprache haben ihre eigenen Transformationsgesetze. Aufgabe der
heutigen Philosophie und all der oben genannten theoretischen Diszipli-
nen ist es, dieses Denken vor demDenken, dieses System vor dem System
aufzudecken … Es bildet die Grundlage, auf der unser ›freies‹ Denken
entsteht und für einen kurzen Moment funkelt«⁴⁷⁹

Seine Wissenschaft, die Geschichte von Denksystemen, verspräche so ge-
sehen einen Moment der Befreiung aus den Zwängen der Formlogik, die
eine Zeit dominiert: Dazumüsste nur dieses System »vor« demSystemauf-
gedeckt werden, das die Formungen erst erzeugt.⁴⁸⁰ Foucault ist indessen
vorsichtig, skeptisch gegenüber einfachen Befreiungsversuchen: Bedeutet
die Befreiung vom Subjekt nicht andererseits wieder eine Abhängigkeit,
eine Unterwerfung unter ein anderes System?⁴⁸1

477 Ebd., S. 666.
478 Damit wird Foucault zum Vordenker einer Verbindung von mystischem An-

archismus und Anonymität, siehe Keller 2021a.
479 Foucault 2001b, S. 666.
480 In dieser Hinsicht interpretiert Érik Bordeleau, dass in Foucaults Konzept des

Anonymen generell einwiderständigesMotiv steckt, das letztlich in einer poli-
tischen Widerständigkeit, einer neuen Form des Politischen seinen Ausdruck
findet, siehe Bordeleau 2012.

481 Das folgende Zitat lässt vermuten, dass hier Foucault selbst skeptisch gegen-
über der Vorstellung einer Befreiung ist, indem so immer nur ein anderes,
ein vorhergehendes System gelöst wird. So mag die Imaginationsfigur des
Menschen zwar verschwinden, doch eine neue Form der Strukturierung war-
tet schon: »Die Art, wie die Menschen denken, schreiben, urteilen, sprechen
(selbst auf der Straße, im Gespräch, in den alltäglichen Formen des Schrei-
bens), aber auch die Art und Weise, in der die Leute die Dinge prüfen, in der
ihr Empfindungsvermögen reagiert, ihr ganzes Verhaltenwird von einer theo-
retischen Struktur gesteuert, von einem System, das sich mit der Zeit und von

217

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

So erweist sich die Programmatik, die Foucault hier entwirft, letztlich
als abgründig. Wenn ein Archäologe des Wissens symbolische Formen er-
stellt, in der Evidenzen nach zentralen Epistemen organisiert und damit
individualisiert werden, so kommt diese Tätigkeit in gewisser Weise der
Analyse von Traumbildern durch den Analytiker gleich, der selbst eine
Oberfläche von Formen im therapeutischen Gespräch hervorbringt und
individualisiert, um sie zu analysieren. Doch wer sagt, dass das aufgedeck-
te System das letztlich Entscheidende ist? Was, wenn hinter den Idolen
nur weitere Idole existieren? Auf die Nachfrage, ob er bei seiner Analy-
se der Archäologie des Wissens letztlich jenseits der Gedanken-Systeme
gestanden sei, die er identifiziert, artikuliert hat, antwortet er auf seltsam
verklärende Weise:

Bei demVersuch, das System zu denken, stand ich unter demZwang eines
hinter dem System liegenden Systems, das ich nicht kenne und das im
selben Masse zurückweichen wird, wie ich es enthülle oder wie es sich
enthüllt.⁴⁸2

Foucault artikuliert folglich ein Anderes, das stets zurückweicht, sobald es
benannt werden soll. Es ist das, was Foucaults Rede überhaupt erst ermög-
licht: eine Art mystische Existenzform, die sich dem Begreifen entzieht.

Wagt man allerdings, diese übermächtige These dennoch in Bezug zu
historischen Artikulationsweisen des Anonymen zu setzen, so stellt sich
die Vermutung ein, dieses Andere könnte nicht ein Vorgängiges sein, son-
dern etwas, das sich als eine unmarkierte Zone gerade als das Andere der
Inauguration einer formenden, klassifizierenden, markierenden Kraft er-
gibt, die Foucault innerhalb seines Wissenssystems selbst geschaffen hat:
die unhintergehbareMacht der Diskurse. Ungeachtet dessen erscheint die-
ses Anonyme bei Foucault zugleich auch entscheidend weiterentwickelt:
Nunmehr ist das Anonyme nicht mehr die Abwesenheit des Namens ei-
nes Individuums, sondern selbst die Negation des Gattungsnamens des
Menschen selbst, wie der Schluss des Werks Die Ordnung der Dinge zeigt.
Nebender erkenntnislogischenRadikalisierung, dieHusserl betriebenhat,
vollzieht nun Foucault eine ontologische Radikalisierung. Hierin erreicht
der Diskurs um das Anonyme einen neuen Kulminationspunkt.

Das Imaginäre der Namen

Die Humanwissenschaften, so Foucaults These, sind angesichts der Vor-
stellung des Menschen in einen »anthropologischen« Schlaf versunken.
Im Traum erscheint der Mensch selbst. Dieses Traumbild ist weder stabil

Gesellschaft zu Gesellschaft verändert, aber zu allen Zeiten und allen Gesell-
schaften präsent ist«, siehe Foucault 2001b, S. 666. Hervorhebung von mir.

482 Ebd., S. 667.

218

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IMAGINÄRE REVOLUTIONEN

noch zeitlos.⁴⁸3 Doch die imaginierte Form ist so stark, dass der Eindruck
des Wachseins entsteht, der Träumende träumt, so Foucault, er besäße ei-
ne »Analytik« dafür, die ursprüngliche »Unreinheit« zu überbrücken.⁴⁸⁴
Erst im Akt des Aufwachens würde auch die dominante Traumfigur des
Menschen selbst verschwinden.⁴⁸⁵ Dann träte ein neuer, nicht markierter,
ein symbolisch leerer Raum hervor, der ein anderes Denken ermöglich-
te: »In unserer heutigen Zeit kann man nur noch in der Leere des ver-
schwundenen Menschen denken. Diese Leere stellt kein Manko her, sie
schreibt keine auszufüllende Lücke vor. Sie ist nichts mehr und nichts
weniger als die Entfaltung eines Raums, in dem es schließlich möglich
ist, zu denken«.⁴⁸⁶ Es handelt sich zwar »um einen untätigen und grauen
Raum«, aber dennoch um einen Raum »der Empirizität«.⁴⁸⁷ Empirizität
meint hier: Da ist etwas, das keinen Namen trägt.

Was träte in dieser Situation dann hervor? Die Arbeit des Psychoanaly-
tikers undMarxistenCornelius Castoriadis⁴⁸⁸ reiht sich ein in den intellek-
tuellen Horizont, innerhalb dessen auch Foucaults Auseinandersetzung
mit der Phänomenologie stattfand.⁴⁸⁹ In Castoriadis Arbeit zeigt sich, dass
dasmystische Raunen allmählich der Vision einer politischen Praxis Platz
macht, einer Praxis anonymer Kollektive, die den Antinomien politischer
Repräsentation entgehen soll.⁴⁹⁰ Ausgangspunkt ist für Castoriadis das
Gesellschaftliche schlechthin, das er in seinem Hauptwerk als imaginäre
Institution begreift, imaginär nicht im Sinne eines Unwirklichen, sondern
einerWelt von Bildern, die nicht repräsentieren, sondern Vorstellungswel-
ten und Praktiken erzeugen.⁴⁹1 Die Gesellschaft ist für Castoriadis also et-
was ganz anderes als das Soziale beiWeber und Schütz, das sich aus den or-
chestrierten Handlungen und Interpretationen von Individuen ergibt.⁴⁹2

483 Vgl. das Kapitel zur Analytik der Endlichkeit. Foucault 1991a, S. 377–384.
484 Ebd., S. 417.
485 Ebd., S. 411.
486 Ebd., S. 412.
487 Ebd., S. 412.
488 Ich danke Peter Scheiffele für die Vermittlung seines Wissens über Castoria-

dis.
489 Siehe zu den vielfältigen Bezügen und Abgrenzungen innerhalb des französi-

schen Theoriediskurses dieser Zeit die Arbeit von Dosse 1992.
490 Diese Falle der politischen Repräsentation, resultierend aus einem Vertre-

tungsanspruch, hatte Pierre Bourdieu in klarenWorten analysiert, siehe Bour-
dieu 1991.

491 Castoriadis 1990a, S. 12, siehe auch die Idee einer Forma formans bei Cassirer
1992, S. 43.

492 Castoriadis formuliert eine massive Kritik an Webers methodologischem In-
dividualismus und der Vorstellung, Gesellschaft ließe sich auf individuelle
Handlungen rückführen und so verstehen. Er spricht von »Irreduzibilität«
von Institutionen und gesellschaftlichen Bedeutungen auf »individuellesHan-
deln«, siehe Castoriadis 2010b, S. 207. Eine tote Sprache ließe sich lernen, stu-
dieren, die zugrundeliegenden Institutionen ließen sich begreifen. Der Rück-

219

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Gesellschaftliche Realität resultiert aus einerVielheit vonBildern undWis-
sensformen, die sich in einem fort neu produzieren: »Es ist unaufhörliche
und (gesellschaftlich-geschichtlich und psychisch) wesentlich ›indetermi-
nierte‹ Schöpfung von Gestalten, Formen, Bildern, die jeder Rede ›von
etwas‹ zugrunde liegen«.⁴⁹3 Doch »wer« produziert diese Bilder und For-
men? Wie verändert diese Konzeptionen die Vorstellung des Anonymen
als konstitutiven Bestandteils der Gesellschaft?

Der Ausgangspunkt von Castoriadis’ Arbeit ist eine Marx-Kritik, an-
gesichts der Frage, wie eine Revolution nochmöglich sei. Ein wesentlicher
Bestandteil dieser Kritik, nämlich die Frage des Proletariats als histori-
schen Akteurs, steht in einem engen Zusammenhang mit der Einführung
einer grundsätzlich neuen Konzeption des Anonymen. Die Vorstellung
der marxistischen Theorie, deren gesellschaftlichen Wert oder »Notwen-
digkeit« er nicht bestreitet, wurzelt für Castoriadis in dem deterministi-
schen Weltbild des 19. Jahrhunderts.⁴⁹⁴ Diese mechanistische Vorstellung
vonGesellschaft verwickelt sich für ihn inWidersprüche. Der hauptsächli-
che Einwand gegenüber Marx, den Castoriadis erhebt, beruht auf dessen
Auffassung eines Determinismus der Geschichte, den Marx selbst nicht
adäquat als Produkt einer spezifisch historischen Situation zu erkennen
vermag: »Es gibt keinen Ort und keinen Blickwinkel, der der Geschichte
und der Gesellschaft äußerlich wäre, der ihnen ›logisch vorausginge‹ und
von wo aus man die Theorie beider erstellen könnte … Jedes Denken von
Gesellschaft und Geschichte ist selbst deren Teil. Jeder Gedanke, was im-
mer er enthaltenmag, was immer sein ›Gegenstand‹ sei, ist nur einModus
und eine Form des gesellschaftlich-geschichtlichen Tuns.«⁴⁹⁵ Castoriadis
verneint einen externen geometrischen Standpunkt, eine systemräumli-
che Perspektive, die die einzelnen Positionen, Situationen bestimmen lie-
ße, und er verneint eine dialektische Fortbewegung der Geschichte insge-
samt: Vielmehr ist jede Beschreibung der Gesellschaft selbst historisch,⁴⁹⁶
verändert die Gesellschaft selbst.

Gesellschaft entwickelt sich in einem fort durch Praktiken, die nicht
außerhalb ihrer selbst stehen, und deshalb ist auch das Wissen um die Ge-
sellschaft eine aktive Hervorbringung, Teil einer umfassenden Praktik.⁴⁹⁷
So kommt denn auch eine Theorie des Proletariats für Castoriadis nicht
von außen in die Gesellschaft, sondern es handelt sich um die Hervor-
bringung einer Kategorie (des Proletariats) in einem geschichtlichen Pro-

griff auf das Verstehen individueller Akteure in diesem Zusammenhang sei
schlicht absurd, vgl. Castoriadis 2010b, S. 203.

493 Castoriadis 1990a, S. 12.
494 Ebd., S. 87–91.
495 Ebd., S. 12 f.
496 Ebd., S. 27–28.
497 Ebd., S. 12–13.

220

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IMAGINÄRE REVOLUTIONEN

zess.⁴⁹⁸ Insofern ist Marx’ Arbeit selbst ein Wirken in der Geschichte; es
handelt sich nicht um eine universelle Theorie als solche. Freilich, wenn
die Subjekte der Geschichte, die Klassen, zur Disposition stehen, fragt es
sich: »Wenn von der Geschichte gesprochen wird – wer spricht dann?«⁴⁹⁹
Es sei illusorisch, dass jemand im Namen der Geschichte oder eines Kol-
lektivs wie des Proletariats zu sprechen vermöchte: »Nie spricht jemand
im Namen von jemand«, es sei denn, er besäße ein ausdrückliches Man-
dat.⁵⁰⁰ Die Frage des Subjekts des Sprechens, die ihren Anfang in der Text-
welt gefunden hat, wird auf die gesellschaftliche Entwicklung selbst über-
tragen. Marx erkennt das Problem, Castoriadis zufolge, vermag es aber
nicht in seine Theorie zu integrieren. Marx sieht seine Theorie als Aus-
druck des Standpunkts des Proletariats, der letztlich die ganze Mensch-
heitsgeschichte auszudrücken vermag,⁵⁰1 sie erscheint dann als Stimme,
die der ganzen Geschichte einen Namen gibt.

In allgemeinerer Form ausgedrückt: Marx entwirft logische Gesetze,
die gleichsam in der Geschichte präsent sind, diese in einem dialektischen
Prozess vorantreiben. Gleichzeitig ist diese Geschichtslogik auf die Praxis
eines handelnden Kollektivsubjekts angewiesen, des Proletariats, das der
Geschichte zum Durchbruch verhilft. Wenn aber die geschichtslogischen
Gesetze als solche gelten, wäre das Proletariat nur ein Heer ferngesteuer-
ter Roboter, die der Geschichtslogik dienen, womit das Primat der Praxis
als Durchsetzung der revolutionären Ordnung ad absurdum geführt wä-
re. Eine solche Konzeption lasse ganze Kollektive nur als Funktionäre der
Geschichtslogik erscheinen. Dies ist für Castoriadis vor allem auch ein
theorielogischer Widerspruch. Oder anders gesagt, führe Marx mit der
Notwendigkeit des Kampfes und dem Postulat der Geschichtslogik zwei
gegenläufige Aspekte in seine Theorie ein, die sich nicht in einem Dritten
aufheben lassen, denn ein logisch determinierter Kampf sei letztlich kei-
ner: »Im übrigen lässt sich gerade an diesem Beispiel erweisen, dass der
ökonomische Determinismus auf der einen und der Klassenkampf auf der
anderen Seite zwei aufeinander nicht zurückführbare Erklärungsmodelle
liefern – und dass diese beiden im Marxismus nicht wirklich eine ›Synthe-
se‹ bilden, sondern dass vielmehr das zweite Modell zugunsten des ersten
beseitigt wird«.⁵⁰2

Der Widerspruch zeigt sich insbesondere in der Frage des Bewusst-
seins, respektive des falschen Bewusstseins. Wenn es ein »richtiges« Be-
wusstsein gäbe, dann wäre dies nur eine Widerspiegelung der Lage, im ei-
gentlichen Sinne gar kein Bewusstsein. Paradoxerweise gilt dies aber auch

498 Damit steht er keineswegs alleine. Siehe etwa Thompson 1987 und Bourdieu
1985b.

499 Castoriadis 1990a, S. 59.
500 Ebd., S. 14.
501 Ebd., S. 61.
502 Ebd., S. 55.

221

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

für das falsche Bewusstsein des Lebens, denn dann müsste dahinter wie-
derum eine Bewusstseinsform existieren, die objektiv wäre: »Glaubt man
nun aber nicht an Magie, so ist das bewusst oder unbewusst motivierte
Handeln des Einzelnen offenbar eine unerlässliche Schaltstelle jeder Wir-
kung von ›Kräften‹ oder ›Gesetzen‹ in der Geschichte. Es wäre demnach
eine ›ökonomische Psychoanalyse‹ zu begründen, die als Ursachemensch-
lichen Handlungen den latenten ›wahren‹ (nämlich ökonomischen) Sinn
herauszuarbeiten hätte«.⁵⁰3 Doch eine solche Determinationsmacht, die
Individuen und Gesellschaft gleichschaltet, erscheint Castoriadis als wi-
dersinnig. Tatsächlich beruht für Castoriadis das ganze Funktionieren der
gesellschaftlichen Logik gerade darauf, dass es in der individuellen Logik
nicht aufgehen kann: »Eine Fabrik, in der die Arbeiter tatsächlich restlos
zu bloßen Rädchen in der Maschinerie geworden wären und blind die An-
ordnung der Direktion ausführten, würde binnen einer Viertelstunde still-
stehen«.⁵⁰⁴ Castoriadis nennt diesen Umstand auch das »Nicht-Kausale«,
um den falschen Determinismus des Gesamtsystems der Geschichte und
Gesellschaft zu kritisieren.

Castoriadis’ Ziel lautet demnach, einen Gegenentwurf zu diesem de-
terministischen Projekt zu entwickeln, der diesesNicht-Kausale integriert,
ohne die Idee der Revolution aufzugeben. Castoriadis formuliert eine pa-
radoxe Gesellschaftstheorie, welche die Möglichkeit der totalen Erkenn-
barkeit wie der theoretischen Erfassung der Gesellschaft negiert, ohne die
Idee der Gesellschaft, die Existenz eines gesellschaftlich Wirklichen selbst
aufzugeben. Dieses paradoxe Unterfangen beruht einerseits auf einer Ab-
lehnung der strukturalistischen wie funktionalistischen Vorstellung von
Gesellschaft, welche beide die Logik des Sozialen eigentlich jenseits der
»konkreten« lebenden Menschen situieren, als eigenlogische Systeme be-
greifen (hierin ist vor allem eine Kritik an Lévi-Strauss’ Strukturalismus
gemeint).⁵⁰⁵ Andererseits wendet er sich aber gegen einen anderen Pol der
Gesellschaftstheorie, vornehmlich jenen der Phänomenologie, die das So-
ziale aufgrund von konstitutiven Setzungen von Subjekten begreifen will,
damit in der Nachfolge Husserls eine egologische Perspektive etabliert.⁵⁰⁶

Für seinen eigenen theoretischen Entwurf kreuzt er nun Strukturalis-
mus und Phänomenologie eigentlich übereinander. Es handelt sich einer-
seits um die Idee einer gleichsam verkörperlichten, in den realen Men-
schen gründenden Gesellschaft (gleich wie die Phänomenologie den Kör-
per in die Theorie integriert), und andererseits um eine subjektlose Phä-
nomenologie (gleich wie der Strukturalismus nicht in der Ich-Perspektive
denkt), die er verfolgen will, um die Möglichkeiten einer Revolution neu
zu ergründen. Dieses Projekt erfordert eine zweifache Dekonstruktion:

503 Castoriadis 1990a, S. 49 f.
504 Ebd., S. 31.
505 Ebd., S. 237 ff.
506 Ebd., S. 596.

222

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IMAGINÄRE REVOLUTIONEN

des Subjekts als konstituierenden Ursprungs und der Idee einer bloß im-
manent wirkenden systemischen oder institutionellen Logik. In dieser de-
konstruktiven Arbeit muss aber auch eine neue Art der Verankerung des
Gesellschaftlichen in der Wirklichkeit selbst gedacht werden. Diese leis-
tet die Vorstellung der Existenz anonymer Kollektive, wie gezeigt werden
soll.

Autonomie und Gesellschaft

Das Ziel einer revolutionären Praxis, wie Castoriadis sie sieht, ist die Au-
tonomie, konkret die Autonomie der Individuen, die nicht ohne das mög-
lich ist, was Castoriadis als Autonomie der Gesellschaft selbst bezeichnet.
Autonomisierung heißt, die Mauern zu durchbrechen, die das bestehen-
de, konventionelle Denken errichtet hat, die Regulation durch etablierte
Fiktionen zu unterminieren, um neue Fiktionen freizulegen. Denn das
Individuum, auch jenes abstrahierte der Phänomenologie, ist für Casto-
riadis zuallererst eine gesellschaftliche Institution.⁵⁰⁷ Es wird von der Ge-
sellschaft eigentlich »hergestellt«;⁵⁰⁸ die Gesellschaft, so Castoriadis’ Wor-
te, »produziert« die Individuen eigentlich über komplizierte sozio- und
idiogenetische Prozesse. Aus einem kleinen Wesen mit seiner ursprüngli-
chen genügsamen Weltwahrnehmung, in der alles »Ich« ist, wird ein ge-
sellschaftliches und handelndes Individuum herauspartialisiert.⁵⁰⁹ Doch
dies meint gerade nicht, dass in einem gesellschaftlichen Prozess ein Sub-
jekt einer bestehenden Ordnung vollständig unterworfen werde, wie es
etwa die Althusser’sche Subjektphilosophie postuliert.⁵1⁰ Denn schon im
Individuum findet sich der Kern einer Autonomie, der sich gerade dann
verwirklichen kann, wenn die ursprünglich-ödipale Weltsicht durchbro-
chen wird. Dies ist aber wiederum nur über einen gesellschaftlichen Vor-
gang möglich. Gesellschaft formt also nicht nur das Individuum, sondern
kann ihm auch zu Autonomie verhelfen. Oder in den Worten Castoriadis’:
»Nur die Institution der Gesellschaft kann die Psyche aus ihrem ursprüng-
lichen nomadischen Wahn befreien«.⁵11 Die Verkettung mit der ödipal-
familialen Struktur wird durch die Gesellschaft eigentlich durchtrennt.

Dieses aus der ödipalen Struktur befreite Individuum ist selbst wieder-
um essenziell für die Gesellschaft, die nicht ohne Individuen »existieren«
kann, respektive ohne deren Praxis zu toten, bewusstlosen Strukturen er-
starren würde: Die Hervorbringung von Gesellschaft »schließt… notwen-
dig die Institution des gesellschaftlichen Individuums ein«.⁵12 Dies meint

507 Ebd., S. 413.
508 Ebd., S. 437.
509 Ebd., S. 437.
510 Althusser 1977.
511 Castoriadis 1990a, S. 511.
512 Ebd., S. 604.

223

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

auch: Nur durch Individuen kann die Gesellschaft auch autonom existie-
ren. Und er erkennt: »Auf diese Weise erschafft die Gesellschaft Individu-
en, für die es Wahrnehmung, Sprache und Reflexion gibt und die sich als
gesellschaftliche Individuen unbegrenzt selbst reproduzieren können«.⁵13
Mit anderen Worten gesagt, handelt es sich um eine dialektische Bewe-
gung der Autonomisierung: Die Gesellschaft erschafft in gewissem Sinne
gesellschaftliche Individuen, um überhaupt als Gesellschaft zu existieren;
die Existenz der Gesellschaft ist aber notwendig, dass das Individuum sich
von seiner bloß biologischen Existenz autonomisieren kann. Es handelt
sich um eine gegenseitige Befreiung und gleichzeitig um eine gegenseitige
Abhängigkeit.⁵1⁴

Castoriadis versteht damit Autonomie nicht in dem Sinne, wie es ei-
ne naive Opposition von »Individuum versus Gesellschaft« postulierte, al-
so dass sich das Individuum der Herrschaft der Gesellschaft entledigen
könnte und dann für sich autonom in der Welt stünde. Vielmehr durch-
dringt Gesellschaftliches das Individuum selbst, fabriziert es als gesell-
schaftliches Individuum überhaupt, und erst über diesen Weg könnte es
als autonome Instanz schließlich existieren. Der gegenwärtige Zustand,
von dem er spricht, ist indes der, dass dieser dialektische Zusammenhang
nicht bewusst ist, weshalb es doch zu einer Abhängigkeit kommt. Das In-
dividuum im gegenwärtigen Zustand spricht nicht, es wird gesprochen,
durch die gesellschaftliche Welt, die sich in ihm spiegelt. Fatalerweise mel-
det sich das verdrängte Gesellschaftliche in verdeckter Form wieder: Die
Menschen »verflüchtigen« sich in der »kollektivenAnonymität«, verlieren
sich in der »Unpersönlichkeit« der Marktmechanismen, der Planungsra-
tionalität, den unpersönlichen Institutionen. Doch gerade aufgrund die-
ser Verhüllung treten sie dann nur um so wirkungsmächtiger als »Ande-
re« aus dieser Unbewusstheit oder anonymen Verborgenheit heraus, als
marschierende Truppen mit »Maschinenpistole«, mit einem »Mobilisie-
rungsbefehl«, als Schlange von Arbeitslosen vor den Arbeitsämtern, oder
als Gefängnispopulation. Diese Individuen sind gesellschaftlich »verkör-
pert«, materialisiert, aber im Allgemeinen nicht im eigenen Bewusstsein
präsent, sofern die Maschinenpistole nicht abgefeuert wird, keine Gefäng-
nismeuterei stattfindet, die Belegschaft im Lohnarbeitsverhältnis still vor
sich hin arbeitet.⁵1⁵

Die völlige Beseitigung eines »undurchschaubaren Diskurses des An-
deren« im Selbst, die Aufklärung über die Existenz der Anderen, wäre
allerdings illusorisch, ungeschichtlich.⁵1⁶ Vielmehr stellt sich die Frage,
wie das eigene Bewusstsein, das Selbstbild mit der Wahrnehmung ande-
rer Menschen sich verbinden lässt, ohne dabei die Andersheit und Anwe-

513 Castoriadis 1990a, S. 605.
514 Ebd., S. 179.
515 Ebd., S. 186.
516 Ebd., S. 178.

224

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IMAGINÄRE REVOLUTIONEN

senheit der Anderen systematisch zu verdrängen. Diese Frage ist letztlich
eine nach der Bewusstheit von Gesellschaftlichkeit. Sie führt Castoriadis
zur Idee des Eigennamens. Der Eigenname verkörpert für ihn nichts we-
niger als die Ideologie einer falschen Autonomie.⁵1⁷ Er wendet sich ge-
gen die Vorstellung, dass Namen, vornehmlich Eigennamen, bloß singu-
larisieren. Sie verbergen im Gegenteil bei genauerem Hinsehen eine Öff-
nung hin zu einem weiten gesellschaftlichen Bedeutungshorizont. Was ist
damit gemeint? Streng genommen, so Castoriadis, »gibt es keine ›Eigen-
namen‹«, vielmehr verweise der Name eines Individuums, sei es Person,
Ding, Ort, auf den »grenzenlosen Ozean dessen, was dieses Individuum
›ist‹«,⁵1⁸ etwas, das sich nie singularisieren lässt, sondern auf die Weite des
Gesellschaftlichen verweist, das sich im Gedächtnis der Körper letztlich
ausdrückt. Natürlich funktionieren Namen in der Praxis als Kennzeich-
nung, Aufruf, Registrierung, doch sie bezeichnen auch immer ein Mehr,
das darin gerade nicht bezeichnet wird. Im Prinzip hält er an der Vorstel-
lung einer Kripke’schen Taufe fest,⁵1⁹ ein Name ist also keine Abkürzung
für eine Beschreibung, sondern eine Taufe amalgamiert einen Namen mit
einer Identität; doch womit er sich mit einem Taufakt verbindet, ist mehr
als mit der individuellen Existenz, obwohl der Körper einer Person damit
eindeutig singularisiert wird. Der Name verbindet sich mit einem ganzen
geschichtlichen Horizont, der damit aktualisiert wird. Castoriadis erklärt
dies am Beispiel des Sokrates: Der Name »Sokrates«, fälschlich »Eigenna-
me« geheißen, umfasst eine für die »Bedürfnisse der Praxis hinreichend«
genaue Kennzeichnung der historischen Person mit Namen Sokrates, von
dem es nur einen geben kann. Doch zugleich enthält der Name Sokrates
eine Bedeutung, die auf zahllose andere Bedeutungen sowie auf unzählige
Aspekte des Seienden verweist, schlicht der griechischen Geschichte.⁵2⁰
Semiotisch ausgedrückt: Namen denotieren nicht nur und verketten rigi-
de, sie konnotieren immer auch etwas, das nicht da ist, das weder real noch
notwendig rational ist, sondern gerade imaginär. Namen fixieren nicht
nur Singularitäten, sie erzeugen einen Horizont des Möglichen, das eben
nicht »eigen« ist.⁵21

ImNamen, soCastoriadis’ Erweiterung, steckt also neben seiner Funk-
tion als rigider Designator etwas inhärent gesellschaftlich Imaginäres, un-
geachtet seiner gesellschaftspraktischen oder technischen Funktion. Dies
hat gerade dann eine besondere gesellschaftliche Bedeutung und kommt
dann besonders klar zum Ausdruck, wenn nicht ein Einzelner, sondern
ein Kollektiv mit Namen versehen und so erst hervorgebracht wird: »Die-
se Gruppe, dieses Kollektiv, diese Gesellschaft, was ist das? Zunächst ein

517 Ebd., S. 253–254.
518 Ebd., S. 566, 567.
519 Vgl. die Ausführungen auf S. 70 ff. im ersten Band dieser Untersuchung.
520 Castoriadis 1990a, S. 575.
521 Ebd., S. 254.

225

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Symbol: die Insignien, mit denen sich jeder Stamm, jede Stadt, und jedes
Volk stets der eigenen Existenz versichert hat. Vor allem natürlich ein Na-
me«,⁵22 im Kripke’schen Sinne. Doch dazu kommt die historische Genese,
die den Namen mit dem Kollektiv verbindet. Mehr noch, durch den histo-
rischen Akt der Taufe erhält dieses Kollektiv eine ganz neue Qualität und
auch Macht, die auf die Genese als Durchsetzung eines Neuen gegen die
bestehende Realität verweist. Dies alles ist angesichts des Gebrauchs des
Namens nicht sichtbar präsent, notwendig nur als Abwesendes vorhan-
den, aber es ist letztlich auch vorstellbar, das heißt, es ist »imaginär«.

Castoriadis begründet diesen Aspekt in einer ausführlichen mengen-
logischen Diskussion. Er geht dabei von der klassischen Definition der
Menge, wie sie Cantor lieferte, aus (die er als naiv bezeichnet), um darin
ihren notwendig enthaltenen Überschuss zu zeigen: »Unter einer ›Menge‹
verstehen wir jede Zusammenfassung von bestimmten wohlunterschiede-
nen Objekten unserer Anschauung oder unseres Denkens … zu einem
Ganzen«.⁵23 Dieses Ganze, das in der Bestimmung der Menge zusammen-
gefasst wird, ist etwas, das nicht in den Teilen liegt; es ist ein Imaginäres,
und wenn es mit einer Bezeichnung versehen wird, erhält dieses Imaginä-
re einen Ausdruck zuweilen einen institutionellen Ausdruck und soziale
Macht, sofern es ein Gesellschaftliches betrifft, das Individuen vereint.

Eines der Grundprobleme des Sozialen liegt dahingehend gerade in
der Frage, was die Vielen bedeuten: »Wer sind wir, als Gemeinschaft? Was
sind wir, die einen für die anderen? Wo und worin sind wir? Was wol-
len wir, was begehren wir, was fehlt?«⁵2⁴ Doch was »diese Gruppe, dieses
Kollektiv, diese Gesellschaft« ist, bleibt letztlich imaginär. Symbole, Insi-
gnien sind letztlich nur Ausdruck dieses Imaginären, wenn auch äußerst
wirkungsmächtige und gerade aufgrund der imaginären Kraft äußerst rea-
le, so etwa imKonstrukt der Nation, das sich nicht negieren lässt, etwamit
dem Hinweis, dass die Menge der letztlich darunter gefassten Leute eine
bloße Idee darstelle – schließlich seien unter Umständen Millionen da-
für gestorben.⁵2⁵ DieNamensgebung »setzt dieGemeinschaft als bestimm-
te und dauerhafte Substanz jenseits ihrer vergänglichen Moleküle«,⁵2⁶ so
weit folgt Castoriadis auch Kripkes Theorie des Namens hinsichtlich der
Bezeichnung vonGattungen,⁵2⁷ doch erweist auch darüber hinaus. Indem
die Setzung sich auf Symbole bezieht, welche eine Abwesenheit meinen,
wird damit eine Verbindung zu einer »anderen Realität« erst hergestellt,
dem Bereich des Imaginären.⁵2⁸ Der Akt der Taufe, um mit Kripke zu

522 Castoriadis 1990a, S. 253.
523 Ebd., S. 375.
524 Ebd., S. 252.
525 Vgl. hierzu auch die Arbeiten von Anderson 2006 und Nancy 1988.
526 Castoriadis 1990a, S. 255.
527 Kripke 1981.
528 Castoriadis 1990a, S. 255.

226

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IMAGINÄRE REVOLUTIONEN

sprechen, kreiert nicht nur ein neues Amalgam von Symbol und Entität,
er öffnet gleichzeitig auch den Raum zu einem Imaginären (was notabene
selbst dem christlichen Konzept der Taufe inhärent ist).

Gleichzeitig sind diese sozialen Namen, diese gesellschaftlichen Kate-
gorien, nicht eigentlich dadurch gefestigt, dass sie ein Imaginäres in sich
tragen. Castoriadis zeigt dies anhand der Bourgeoisie als Klasse: Sie ent-
steht nicht aus sich selbst, sie wird in eine Gesellschaft geboren, die be-
reits Klassen kennt, in der hierarchische Systeme ebenso wie Praktiken
der Ausbeutung üblich sind. Doch gerade dadurch, dass dieser Name der
Bourgeoisie auch imaginär aufgeladen ist, dadurch seine Macht, sein Pres-
tige bezieht, kann er auch als Name bekämpft oder negiert werden, etwa
indem die »unterdrückte Klasse« lernt, auf dieses Imaginäre, das der Na-
me mit transportiert, zu antworten, oder »indem sie das gesellschaftliche
Imaginäre … als Ganzes ablehnt und ihm [dem Namen] die Realität ei-
ner wesenhaften Gleichheit aller Menschen entgegensetzt«.⁵2⁹ Doch hier
lässt Castoriadis die Frage offen, was diese autonomisierende dekonstruk-
tive Praktik für die Eigennamen einzelner Individuen selbst bedeutet. Ei-
nerseits kann der Eigenname die Ideologie einer falschen Autonomie an-
nehmen, doch öffnen Eigennamen gerade, indem sie mit der Gesellschaft
verbunden sind, wie gesehen auch erst den grenzenlosen »Ozean dessen,
was dieses Individuum ist«.⁵3⁰ Bedeutet dann die Verweigerung des Na-
mens, folglich die Anonymität, dass das Individuum sich vom Strom des
Imaginären abschneidet und damit auch von der Vorstellung einer mögli-
chen anderen Existenzweise? Die Geschichte der politischen Praktik der
Anonymität zeigt gerade, dass hier die produktive Zerstörung des eigenen
Namens dasselbe utopisch-imaginäre Moment in sich tragen kann.

Anonyme Kollektive

Die Verbindung zwischen Mengentheorie und Namensgebung ist für Cas-
toriadis letztlich entscheidend für die Produktion von gesellschaftlicher
Ordnung überhaupt, auch wenn das, was er Gesellschaftliches nennt, sich
darin nicht erschöpfen kann. Gesellschaftliche Ordnung besteht aus In-
stitutionen. Und mit der Namensgebung, dem Akt der Taufe, »verdichtet
und materialisiert sich die Institution«.⁵31 Institutionen werden für Cas-
toriadis über Prozesse hergestellt, bei denen die Namensgebung eine ent-
scheidende Rolle spielt, in Verbindung mit den mengen- und identitäts-
theoretischen Prämissen, die er »wohl oder übel« übernimmt, um sie letzt-
lich zu überwinden.⁵32 Die Institutionen entstehen einerseits über die Fa-
brikation und Singularisierung von Entitäten, andererseits über die Ver-

529 Ebd., S. 167.
530 Ebd., S. 567.
531 Castoriadis 1990b, S. 254.
532 Ebd., S. 310.

227

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

bindung dieser Entitäten, und schließlich über die Taufe mit einem Na-
men. Castoriadis nennt die Fabrikation von Singularitäten das teukein,
das so viel meint wie herstellen, bewirken, zusammenstellen, zurichten,
aufbauen.⁵33 Die Verbindung dieser Entitäten zu Einheiten, Kollektiven,
die Produktion von Nexus und Gesellschaftlichem nennt Castoriadis le-
gein. Die Praktiken des legein umfassen benennen, unterscheiden, aus-
wählen, aufteilen, zusammenstellen und schließlich auch zählen.⁵3⁴ Legein
meint dasjenige, was die Singularitäten symbolisch verbindet, trennt und
benennt. Doch durch diese Fabrikation von Ordnung, dieses Erzeugen
von Nexus, so hatte schon Whitehead gesagt, wird auch eine Sphäre von
Potenzialitäten geschaffen, indem die Verbindungen immer auch auf eine
andere Weise möglich wären; es entsteht das, was nun Castoriadis Ima-
ginäres nennt.⁵3⁵ Doch dieses Imaginäre ist nicht einfach etwas, das sich
gleichsam als Nebeneffekt ergibt, es ist selbst konstitutiv für diese Gefüge
oder Institutionen, die die Praktiken des teukein und legein überhaupt er-
stellt haben; es weist dem Gefüge selbst einen Ort in der Gesellschaft zu,
verleiht ihnen symbolische Macht und auch Wahrnehmbarkeit.

Die Schlussfolgerung, die Castoriadis daraus zieht, besteht schlicht
darin, dass Gesellschaft etwas Umfassenderes bezeichnet als gesellschaft-
liche Ordnung, als funktionierende Institutionen. Das Gesellschaftliche
ist mehr als seine Fabrikationslogik, obwohl sie ohne diese weder mög-
lich noch denkbar ist.⁵3⁶ Auf das institutionelle Gefüge reduziert, wäre
die Gesellschaft ein toter, für sich existierender Apparat, oder in Castoria-
dis Worten: »Wir können das Gesellschaftliche als Koexistenz nicht mit
den Mitteln der überkommenen Logik denken, das heißt: Wir können es
nicht als Einheit einer Mannigfaltigkeit (im üblichen Sinne der Ausdrü-
cke), nicht als bestimmbare Menge bestimmter und wohlunterschiedener
Elemente begreifen«.⁵3⁷ Doch wie lässt sich dieses Imaginäre fassbar ma-
chen, inwiefern ist es mehr als bloß ein Postulat?

Es gibt zusätzlich etwas, das die Errichtung von gesellschaftlicher Ord-
nung antreibt, die Fabrikation von Gesellschaft mit Energie versieht, vor-
wärtstreibt, wiederum in den Worten Castoriadis: »Das Gesellschaftlich-
Geschichtliche besteht einerseits aus vorgegebenen Strukturen, Institutio-
nen und ›materialisierten‹ Werken (die auch immateriell sein können),
zum anderen jedoch aus dem, was da strukturiert, instituiert und mate-
rialisiert«.⁵3⁸ Was ist denn dieses, »was da strukturiert, instituiert und ma-
terialisiert«? Menschliche Gesellschaft ist für Castoriadis nicht eine un-
bestimmte Zahl von Individuen, sondern etwas, das sich nicht unter ei-

533 Castoriadis 1990a, S. 299, 375.
534 Ebd., S. 298–299.
535 Vgl. die Ausführungen auf S. 67 ff. im ersten Band dieser Untersuchung.
536 Castoriadis 1990a, S. 382.
537 Ebd., S. 310.
538 Ebd., S. 184 f.

228

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IMAGINÄRE REVOLUTIONEN

nem Obergriff subsumieren lässt, etwa als Spezialfall biologischer Syste-
me oder kybernetischer Informationslogik. Das Gesellschaftliche mag als
Struktur erscheinen, aber es übersteigt jegliche gegebene Struktur, es ist
ein »ungreifbares Ferment, ungestaltet Gestaltendes«, und dennoch ist es
eine Präsenz von allem und keinem.⁵3⁹ Es ist eine instituierte und institu-
ierende Vielheit von materialen, ideellen und menschlichen Formen.⁵⁴⁰

Die Frage bleibt: Wie lässt sich dann das Imaginäre der Gesell-
schaft fassen, als etwas, das mehr ist als ein Gefüge von biologisch-
kybernetischen und technischen Automaten, was ist die Realität des
Imaginären? Hier greift er auf das phänomenologische Argument der
Leiblichkeit zurück: Gesellschaft muss letztlich auch einen körperlichen
Ausdruck besitzen.⁵⁴1 Der Körper ist für Castoriadis eine »›materielle‹
Struktur, die einen virtuellen Sinn in sich trägt«.⁵⁴2 Der Körper ist gleich-
sam der Ort, der nicht entfremdet sein kann, das heißt: nicht auflösbar ist
in einer institutionellen Struktur. Der Körper bedeutet Partizipation an
der Welt, er ist ursprünglich, er konstituiert die erste Form eines Bedeu-
tungsuniversums; er ist durch und durch in der »Welt«, weder abstrakte
Kategorie noch Monade.⁵⁴3

Die ontologische Bedeutung körperlicher Präsenz für die Gesellschaft
bedeutet aber gerade nicht, dass Individuen Gesellschaft stiften, oder eine
Menge von Subjekten, weil Individuen, wie gesehen schon selbst sozial »fa-
briziert« sind. Doch hier erscheint nun der psychoanalytische Aspekt: Die
Körperlichkeit verbindet sichmit der Psyche, beides ist verschmolzen über
Begehren, Wünsche, Ängste, wobei dies als Gesamtes der vollständigen
gesellschaftlichen Unterwerfung widersteht. »Die Institution der Gesell-
schaft kann die Psyche als radikale Imagination niemals in sich aufsaugen
– und eben dies ist eine positive Bedingung der Existenz und des Funktio-
nierens der Gesellschaft«.⁵⁴⁴ Dialektisch gewendet heißt dies: Gerade weil
es ein Psychisch-Körperliches gibt, ist die Gesellschaft in gewissem Sinne
auch autonom. Entsprechend ist die Gesellschaft auch nicht auf eine Ord-
nung der Individuen rückführbar, wie gesehen; und siewar es nie. Die fort-
schreitende Dialektik zwischen Psychisch-Körperlichem und gesellschaft-
lichen Institutionen erzeugt ein Gesellschaftlich-Geschichtliches, das sich
nicht auf das Intersubjektive reduzieren lässt.⁵⁴⁵ Castoriadis folgert dar-
aus: »Das Gesellschaftliche setzt sich aus Intersubjektivem zusammen, ist

539 Ebd., S. 191.
540 Ebd., S. 44.
541 Ebd., S. 194.
542 Ebd., S. 180.
543 Ebd., S. 180–181.
544 Ebd., S. 529.
545 Halfbrodt und Wolf 2006, S. 135. Castoriadis steht mit dieser Konzeption

nicht alleine: Als Ergänzung einer solchen Verbindung zwischen Psyche und
Gesellschaft könnte auch Norbert Elias’ Zivilisationsgeschichte aufgeführt
werden, siehe König 1993. Eine Verbindung zwischen Freud und Marx fin-

229

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

ihm aber auch vorausgesetzt«. Für Castoriadis ist damit Intersubjektivi-
tät nur Teil und Moment des Gesellschaftlichen selbst, existiert als, wie
er sagt, Teil einer »gesellschaftlichen und geschichtlichen Existenz«, die
ihr blueht.⁵⁴⁶Wenn indes das Individuelle nicht imGesellschaftlichen auf-
geht und das Gesellschaftliche nicht im Individuellen, besäße jede gesell-
schaftliche und individuelle Form etwas, das in der spezifischen histori-
schen Formation von psychisch-körperlicher Existenz und Gesellschaft
nicht aufgeht. Aber gerade dieser Rest, diese unmarkierte Zone, ist für
Castoriadis der Bereich, in dem die Ordnung selbst erzeugt wird, ohne
den sie in ewiger Selbstbezüglichkeit erstarren würde.

Castoriadis bezeichnet diesen produktiven Rest als schöpferisches Ele-
ment⁵⁴⁷ der Gesellschaft, die sich über diesen Rest so eigentlich selbst her-
vorbringt; aus ihm »quillt« etwas, das er desgleichen metaphorisch, aber
auch mit seiner Theorie begründet und mit Pathos als »Magma« bezeich-
net.⁵⁴⁸ Magma ist unstrukturierte Form, Masse. Mit dem Begriff versucht
er weniger auf ein ursprüngliches Chaos hinzuweisen, sondern er will
zeigen, dass die Gesellschaft als Koexistenz von Vielen, Gegenwärtigen,
Vergangenen und Zukünftigen sich mit den Mitteln der (Mengen-)Logik
nicht denken ließe. Das Magma widersteht auch stets, eine »Einheit ei-
ner Mannigfaltigkeit« zu bilden, die sich als bestimmbare Menge von Ele-
menten festlegen ließe, die ja selbst schon wieder gesellschaftlich wären.
Vielmehr meint Castoriadis damit eine »nicht-mengenförmige Organisa-
tionsweise einerMannigfaltigkeit«.⁵⁴⁹ Bei derHervorbringung vonGesell-
schaft habe man es genau mit solchen Magmen zu tun, mit einem Magma
von Magmen sogar.

Castoriadis’ Magma, trägt neben seiner ontologischen Dimension in
Bezug zur Mengenlehre, auch die Bedeutung einer gewaltigen, zerstöre-
rischen Energie in sich, und ebenso einer gleichzeitig gesteinsbildenden
Masse. Inseln können über Magmaströme aus dem Meer entsteigen, letzt-
lich schwimmen die Kontinente, die sichtbare und materiale Ordnung
selbst, auf Magma, das selbst nicht sichtbar ist. Nur zuweilen eruptiv, ka-
tastrophisch und von den Geologen oft nicht vorhersehbar, vermag es als
Ursache des Vulkanismus, als Lava auf die Oberfläche hervorzubrechen,

det sich stillschweigend auch in der »dialektischen Fantasie« der Frankfurter
Schule, siehe Jay 1976.

546 Castoriadis 1990a, S. 184.
547 Ebd., S. 307.
548 Castoriadis schildert die Geschichte dieser Metapher in Castoriadis 2010a,

1990a, S. 310. Er hatte sie nach langem Suchen beim Kollektiv Bourbaki ge-
funden. Letztendlich hat sie Gründe in der Kontextualisierung der Mengen-
theorie und bezieht sich für Castoriadis zuallererst auf die Frage der Zerleg-
barkeit einer Totalität. Doch er sagt auch, dass er den Begriff wegen seiner
Konnotationen gewählt habe, weil er sich eignet, normalsprachlich darüber
zu reden, siehe Castoriadis 2010a, S. 118.

549 Castoriadis 1990a, S. 310.

230

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IMAGINÄRE REVOLUTIONEN

zu zerstören, um dann, erkaltet, eine fruchtbare Fläche zu bilden. Aber im-
mer ist Magma nicht schon Form, es ist meist ein unsichtbarer Strom, ein
unsichtbares Feld; mit anderen Worten gesagt bildet es ein unmarkiertes
Etwas. Von daher gereicht ihm die Vorstellung des Magmas dazu, ein Jen-
seits dessen zu zeichnen, was die Institutionen und Namen überhaupt erst
hervorbringen, ein notwendig vorgängig Reales also, das nicht bloß nebu-
lös oder als analytischer Effekt erscheint. Aber diese Vorstellung von Mag-
ma muss dennoch auf irgendeine Weise mit dem Bereich der Gesellschaft
und des Menschlichen in Verbindung gebracht werden, es wäre sonst eine
Wirklichkeit ohne »Fleisch«,⁵⁵⁰ denn die Gesellschaft steht für Castoriadis
nicht außerhalb der Körperlichkeit von Individuen, sondern bildet sich
über sie, mehr noch in und durch die leibliche Präsenz der Individuen.

Wenn das Magma also nicht schon (symbolische) Ordnung ist, stellt
sich die Frage, wie diese Konzeption denn material fassbar wird, nicht
bloßMetapher darstellt, sodass die Gesellschaft selbst schlicht ein Phantas-
ma bliebe. Letztlich sucht Castoriadis ja immer nach einer revolutionären
Praxis – mit dem bloßen Hoffen auf einen Magmastrom geschähe nicht
viel. Doch wo bildet sie sich und wie? Castoriadis’ lapidare Antwort auf
diese Frage lautet: Man kann es nicht wissen. Das Geschehen des Mag-
mas ist eher ein Unbewusstes der Gesellschaft selbst. Denn gleich wie sich
das Unbewusste nicht verdrängen, beseitigen ließe, so werde eine Gesell-
schaft sich selbst nie vollständig transparent sein. Ein solches »absolutes
Wissen«, das von allen gekannt würde, wäre nur in einer Gesellschaft oh-
neWirklichkeit, ohne körperliche Realität denkbar:⁵⁵1 »Niemals wird eine
Gesellschaft völlig transparent sein, schon deshalb nicht, weil die Indivi-
duen, aus denen sie sich zusammensetzt, sich selbst niemals völlig durch-
schauen«, und weiter: »das Gesellschaftliche schließt etwas ein, das sich
als solches immer entzieht«.⁵⁵2

Dieses Postulat der unmöglichenWissbarkeit der Gesellschaft und der
Existenz unterirdischer, respektive unbewusster Magmaströme, die wie-
derum die Gesellschaft als Bereich des Nicht-Identischen hervorbringen,
sind für Castoriadis’ Argumentation absolut entscheidend, denn sie eröff-
nen erst dieMöglichkeit für das, was er als revolutionäre Praxis bezeichnet:
Praktiken ohne Namen, ausgeführt von Kollektiven, die nicht schon ei-
ner Mengenlogik subsumiert sind. Zur Bezeichnung dieser negativen Po-
sitivität greift er – entlang der vorliegenden Untersuchung sehr folgerich-
tig – zum Konstrukt des Anonymen, aber dieses Anonyme kann gemäß
seiner Logik der Körperlichkeit der Gesellschaft nicht als solches existie-
ren, es kann auch nicht über Praktiken des legein und teukein zu einer
Organisation gerinnen; es sind vielmehr anonyme Kollektive und ihre an-

550 Ebd., S. 194.
551 Ebd., S. 194.
552 Ebd., S. 191.

231

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

onymen Praktiken, die namenlose, unbekannte, unverbundene Träger des
Magmas sind, vielleicht das Magma selbst bilden. Aus den anonymen Kol-
lektiven entstehen imaginäre Vorstellungshorizonte wie konkrete Institu-
tionen, ohne dass diese Hervorbringung adressierbar wäre (womit wie-
derum an Tardes Theorie der anonymen Anfänge von Nachahmungsströ-
men erinnert wäre).⁵⁵3 Castoriadis geht nun so weit, das Gesellschaftlich-
Geschichtliche, die Gesellschaft also in der Zeit, sogar mit der Vorstellung
des anonymen Kollektivs gleichzuschließen:

Das Gesellschaftlich-Geschichtliche ist das anonyme Kollektiv, das
Unpersönlich-Menschliche, das jede gegebene Gesellschaftsformati-
on ausfüllt und umfasst, das jede Gesellschaft in eine Kontinuität von
Gesellschaften einreiht, in der gewissermaßen auch die vergangenen,
anderswo bestehenden und sogar künftig erst entstehenden gegenwärtig
sind.⁵⁵⁴

Das anonyme Kollektiv ist zugleich real wie imaginär. Es ist körperlich
(somatisch), aber nicht unmittelbar sichtbar präsent. Denn obwohl das
anonyme Kollektiv seinen materialen Ort hat, transzendiert es auch die
konkrete zeit-räumliche Präsenz. Dahingehend ist es die Quelle des ra-
dikal Imaginären und damit des »Magmas« der Gesellschaft selbst. Die-
ses »offene Strömen des anonymen Kollektivs« formt das Gesellschaftlich-
Geschichtliche unweigerlich: Es umfasst sogar jene, die namenlos die ge-
genwärtige Welt gebaut haben, desgleichen jene, die als Imagination der
Zukunft ihreWirkung in der Gegenwart entfalten. Dahingehend ist dieses
anononyme Kollektiv nicht einfach die Summe einzelner realer Individu-
en, die eine unbegrenzbare Menge bilden, denn als Individuen sind sie ja
selbst schon gesellschaftlich. Vielmehr durchdringt das anonyme Kollek-
tiv alle Formen der Präsenz auch einer einzelnen Person selbst:

Die gesellschaftlich-geschichtlichenDimensionen als Dimension desKol-
lektiven und Anonymen stellt jeden und alle in ein simultanes Verhältnis
von Innerlichkeit und Äußerlichkeit, von Beteiligung und Ausschluss. Es
kann gar keine Rede davon sein, dieses Verhältnis abzuschaffen oder in
einem wie auch immer vage definierten Sinne »beherrschen« zu wollen.
Das Gesellschaftliche, das sind alle und ist keiner.⁵⁵⁵

553 Dies ist genau der Ansatzpunkt der Kritik von Jürgen Habermas an Castoria-
dis: Er sieht keine Zurechenbarkeit der Praxis für »intersubjektive, vergesell-
schaftete Individuen«, siehe Habermas 1985, S. 383. Das ist allerdings Kern
der Sache, die überhaupt erst Autonomie ermöglicht. Denn Zurechenbarkeit
in einer aktuellen Gesellschaftsformation bedeutet gemäß Castoriadis’ Logik
bereits Entfremdung, da das zurechenbare Individuum gesellschaftlich kon-
stituiert ist.

554 Castoriadis 1990a, S. 184. Hervorhebung von mir.
555 Hervorhebung von mir ebd., S. 191.

232

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IMAGINÄRE REVOLUTIONEN

Diese radikal materiale wie imaginäre Existenz eines anonymen Kollek-
tivs ist im Allgemeinen schlicht nicht vorstellbar oder adressierbar, aber
dies sei letztlich auch nicht notwendig, um in der Gesellschaft handeln zu
können,⁵⁵⁶ denn »um ein gesellschaftliches Individuum zu sein, braucht
sich niemand die Totalität der gesellschaftlichen Institution und die von
ihr getragenen Bedeutungen ›vorzustellen‹; das könnte auch niemand«.⁵⁵⁷

Nun schließt sich auch der Kreis zur Nicht-Wissbarkeit, zum gesell-
schaftlich »Unbewussten« des anonymen Kollektivs: »Es ist das, was nie-
mals fehlt und doch fast nie als solches da ist; ein Nichtsein, das wirkli-
cher ist als alles Sein, in das wir eingelassen sind, das uns aber niemals
in persona sichtbar gegenübertreten kann«.⁵⁵⁸ Eine Gesellschaft, die voll-
ständig um sich weiß, respektive eine Gesellschaft, deren Mitglieder sich
selbst gegenseitig transparent wären, eine Gesellschaft, die in ihren In-
stitutionen aufginge, wäre undenkbar. Castoriadis exemplifiziert dies an
einem Gedankenmodell: Eine biologische Mutation führe dazu, dass je-
des Gesellschaftsmitglied mit den anderen telepathisch verbunden wä-
re, es gäbe keine Inauthentizität, keine Lügen, kein Geheimnis; dies lie-
ße unverzüglich ein Chaos entstehen, die Gesellschaft zerfiele vollstän-
dig.⁵⁵⁹ Doch im Konkreten zeigt sich die Realität des anonymen Kollek-
tivs sehr wohl: beispielsweise in der Kreation von Institutionen wie der
Sprache, den Verwandtschaftsbeziehungen, den Ideen, in den vielen sicht-
baren Erscheinungsweisen der Gesellschaft selbst, die nicht auf einzelne
Autoren und Erfinder rückführbar sind, oder in den Worten von Casto-
riadis selbst: »Die Institutionen und die gesellschaftlichen imaginären Be-
deutungen sind Schöpfungen des radikalen Imaginären, des gesellschaft-
lich instituierenden Imaginären, sowie der schöpferischen Fähigkeit des
anonymen Kollektivs, die zum Beispiel in der und durch die Schöpfung
von Sprache, Familienformen, Sitten und Gebräuchen, Ideen usw. deut-
lich zum Ausdruck kommt«.⁵⁶⁰ Institutionen, so etwa die Sprache, sind
Schöpfungen des »gesellschaftlich-geschichtlichen Feldes«, das für Casto-
riadis synonym ist mit dem anonymen Kollektiv. Das Entstehen solcher
Institutionen, ihre Existenz transzendiert jede produzierende Praktik ein-
zelner Individuen, konkreter Mengen von Individuen oder sinnstiftender

556 Er gebraucht hier die Metapher des Arztes, der heilen könne, auch ohne ei-
ne vollständige Theorie des Organismus zu besitzen. Niemand käme auf den
Gedanken, den Ärzten die Ausübung der Medizin »mit der Begründung zu
verhindern, es liege bisher keine befriedigende Theorie des Organismus als
Ganzheit vor, ja nicht einmal eine genaue Definition von Gesundheit«. Der
Arzt geht immer vom Organismus als Ganzem aus, ohne dieses Ganze voll-
umfänglich zu kennen, siehe ebd., S. 151 sowie ebd., S. 125.

557 Ebd., S. 598.
558 Ebd., S. 191.
559 Ebd., S. 194.
560 Castoriadis 2012b, S. 120.

233

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

einzelner Subjekte.⁵⁶1 Castoriadis sieht das Problem, dass selbst der Begriff
des Kollektivs eine Singularisierung voraussetzt. So kann ein Kollektiv rea-
liter nur als bereits instituiertes existieren, dann, wenn es auf irgendeiner
Weise symbolisch zentriert ist (über Namen, Götter, Gesetz der Geschich-
te, Marktmechanismen). Solche Institutionalisierungen bergen aber die
Gefahr zu erstarren, unantastbar zu werden und sich ihre eigenen kon-
formen Individuen zu schaffen:⁵⁶2 Sie bedeuteten den Sieg der Ordnung
über das Imaginäre, gerade dies gälte es über eine revolutionäre Praxis zu
verhindern.

Die revolutionäre Praxis besteht deshalb darin, diesen institutionel-
len Wiederholungszwang, die erstarrte Ordnung zu durchbrechen und so
neue Autonomie zu schaffen. Dies kann aber nicht mit denselben Mitteln
der Institutionen getan werden, deren inhärenter Widerstand gegen Ver-
änderung gerade das Problem darstellt. Die Autonomie der Gesellschaft
besteht also gerade nicht darin, Zonen des Indeterminierten zu erobern,
genauso wenig wie es darum geht, das Unbewusste durch das Ich zu ver-
nichten. Vielmehr geht es bei Castoriadis’ Vision darum, solche Zonen des
Unmarkierten überhaupt zu schaffen, um so ein radikales Imaginäres als
kollektive Praxis freizusetzen.⁵⁶3 Dazu gehört, zuallererst ein Wissen zu
ermöglichen, das den Blick auf die Möglichkeit eines Anderen, das nicht
determiniert ist, öffnet.

Damit etabliert Castoriadis schlicht eine andere Vorstellung von Revo-
lution. Marx sah sie bekanntlich geschichtsnotwendig heraufziehen. Für
Castoriadis braucht es zunächst eine Befreiung des Imaginären als Mög-
lichkeitsbedingung revolutionärer Praxis: Es ist ein Appell an das Wissen,
dass ein Anderes möglich ist, aber dass dieses Andere nicht automatisch
kommt, sondern auf eine »radikale Zerstörung der bekannten Institutio-
nen der Gesellschaft« angewiesen ist, um eine neue bessere Gesellschaft
zu erschaffen. Revolutionäre Politik bezeichnet eine Politik, welche die
Existenz einer Totalität anerkennt, ohne diese vollumfänglich darstellen
zu wollen.⁵⁶⁴ Diese revolutionäre Praxis gründe wiederum in einem »po-
litischen Tun« ebenso wie in einem »politischen Denken«, das eine sich
»selbst schöpfende« Gesellschaft akzeptiert. Um ein grundsätzlich Ande-
res zu erkennen, zum Durchbruch zu verhelfen, beruht diese Politik auf
unmarkierten Zonen, auf einer »Unbestimmtheitsmarge«,⁵⁶⁵ die in letz-
ter Instanz, wenn auch technisch und institutionell durchdrungen, doch
auf menschlichen Praktiken und Präsenzen beruht. Die Idee des »Gesell-
schaftlich-Geschichtlichen als anonymes Kollektiv«, seiner Existenzwei-

561 Halfbrodt und Wolf 2006, S. 135.
562 Castoriadis 2012b, S. 120.
563 Ebd., S. 120.
564 »Revolutionäre Politik besteht darin, die Probleme der Gesellschaft als Totali-

tät anzuerkennen und deutlich zu machen«, siehe Castoriadis 1990a, S. 154.
565 Ebd., S. 250.

234

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IMAGINÄRE REVOLUTIONEN

se als »instituierendes und Bedeutung schöpfendes radikales Imaginäres«
überbrückt nicht nur die sonst irreduzible Kluft zwischen Psyche und Ge-
sellschaftlichem,⁵⁶⁶ die durch dysfunktionale verhärtete Strukturen auf-
rechterhalten wird. Sie bildet vor allem auch die Basis einer Revolution,
die nicht schon einer institutionellen Logik unterworfen ist, getragen von
einem anonymen Kollektiv, das dann wie ein Magmastrom durch die
Strukturen hindurchbricht und sie auflöst.⁵⁶⁷

Die Spuren verlorener Revolutionen

Castoriadis’Theorie zeigt auf den ersten Blick eine Art Selbstwidersprüch-
lichkeit. Das Postulat der Unmöglichkeit des Erkennens eines Ganzen
trägt genau jene Kennzeichen, die Castoriadis an einer generellen Gesell-
schaftstheorie kritisiert: Es gibt sich zeitlos allgemein als Bestandteil einer
umfassenden Theorie. Doch dieser gesellschaftstheoretische Entwurf ist
letztlich nur Mittel zum Zweck. Er ist ein notwendiges Bemühen, um ein
Verborgenes freilegen. Um zu einem Nicht-Markierten und Anonymen
vorzustoßen,muss Castoriadis nämlich stets eineOrdnung entwerfen, um
ein Revolutionäres überhaupt als ein Anderes denkbar zu machen, das
nicht schon institutionell kontaminiert und determiniert ist. Seine Theo-
rie ist gedacht als eine Intervention, und bringt gerade, parallel zu Fou-
caults Rede vom Anonymen, damit eine andere Dimension in die Anony-
mitätsdiskurse ein, die sich auch schon bei Foucault abgezeichnet hat.

Die Formulierung von anonymen Kollektiven als Trägern des gesell-
schaftlich Imaginären trägt selbst Züge einer breiteren gesellschaftlichen
Konstellation, die durch eine gescheiterte Revolution gekennzeichnet ist
(ohne dass sie sich darauf reduzieren ließe). Zur Zeit, als Castoriadis das
Werk verfasste, verflachte die revolutionäre Energie der Achtundsechzi-
ger, der Ruf nach der »Fantasie an die Macht« war verhallt,⁵⁶⁸ übrig blieb
die Wahrnehmung eines immensen Spektakels von Bildern.⁵⁶⁹ Die revo-
lutionären Gruppen der 1960er-Jahre waren zu diesem Zeitpunkt selbst
schon ausgedeutet, ihre Herkunft bestimmt.⁵⁷⁰ Die soziologischen Merk-
male der Träger der 68er-Bewegungwurden bis ins letzteDetail durch um-
fangreiche internationale Surveys erhoben, durch neue Computertechno-

566 Castoriadis 2010b, S. 206, 2010a, S. 112.
567 Dies bedeutet keineswegs, und es wäre in seinem Theoriegebäude unlogisch,

dass sich das anonyme Kollektiv als solches in einer Art Vollversammlung ar-
tikuliert und konstituiert, vielmehr bildet seine Imaginationskraft den Iden-
tifikationskern eines anderen, »starken« von der gesellschaftlichen Heterono-
mie losgelösten »Wir«, siehe Castoriadis 2012a, S. 87. Wie dieses aussehen
könnte, darüber muss sich auch Castoriadis ausschweigen.

568 Gilcher-Holtey 1995.
569 Debord 1978, S. 3 f.
570 Bourdieu und Passeron 1969.

235

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

logien,⁵⁷1 die damals auftauchten, verrechnet und statistisch gedeutet.⁵⁷2
Selbst die kulturelleOrdnungder 1970er-Jahrewurde vonder Forschungs-
gruppe um Pierre Bourdieu zeitgleich mit dem Erscheinen von Castoria-
dis’ Werk desillusionierend analysiert, en detail korrespondenzanalytisch
kartografiert. Bourdieus Ergebnisse gingen dahin, dass die körperlichen
unbewussten Praktiken der Individuen nicht einen Ort der Widerständig-
keit darstellen, sondern habituell diese Ordnung reproduzieren.⁵⁷3 Doch
den vermessenen Systemraum der Gesellschaft, die Logik der sozialen Fel-
der hat Castoriadis mit der Mengen- und Identitätslogik durchaus als Rea-
lität zur Kenntnis genommen, sie sind eingespiesen in seine Theorie; den-
noch überschreitet Castoriadis diesen sich selbst reproduzierenden Raum
hin zur Imagination der Existenz eines anderen, anonymenKollektivs, das
körperlich existent, aber zugleich nicht symbolisierbar bleibt, doch stets
präsent ist: eine neue Form eines »revolutionären Potenzials«.

Die anonymen Kollektive vergegenwärtigen sich für Castoriadis in ei-
nemNicht-Raum, in einemNicht-Ort, in einemDazwischen von sozialen
Räumen und Identitäten, oder anders ausgedrückt: in einem Utopos, der
aber gleichzeitig höchst real ist. Dieser ist so machtvoll, dass er Institutio-
nenwie die Sprache gebiert. Anonyme Kollektive siedeln sich an zwischen
Imaginärem und Realem, lassen diesen Nicht-Raum überhaupt vorstell-
barwerden; sie sind – ein Topos, der in anderer Form schon in derChicago
School aufgetaucht ist – zentraler Produktionsort von Gesellschaft.

Diese Artikulation eines gesellschaftlichen Anonymen als Imaginati-
onsraum und gleichzeitig als intervenierende Praxis bezeichnet, zusam-
men mit Foucaults Forderung »wir müssen die Anonymität erobern«,
über ihren intervenierenden Impetus eine neue Dimension in den An-
onymitätsdiskursen. Die Problematisierung des Unmarkierten geht nun
über zur Bezeichnung der möglichen Praktiken, welche die bestehenden
Ordnungen zu unterlaufen vermögen. Doch es geht nicht mehr darum,
eine Gefährdung durch das Namenlose darzustellen, sondern es soll der

571 Vgl. Kapitel 5.1, S. 391 ff. in diesem Band.
572 Barnes und Kaase 1979; Inglehart 1977.
573 Der Habitus ist bekanntlich der Vermittler zwischen Struktur und Praxis,

kennzeichnet die inkorporierte soziale Ordnung, siehe Bourdieu 1974a. Cas-
toriadis’ Gesellschaft als imaginäre Institution erschien 1975 erstmals, Pierre
Bourdieus Die feinen Unterschiede 1979, nachdem viele Aspekte zuvor schon
in der Zeitschrift Actes de la recherche en sciences sociales veröffentlicht wor-
den sind. Womöglich müssten Bourdieus und Castoriadis’ Forschungspro-
gramme idealtypisch alsGegensatzpaare eines intervenierendenBlicks auf die
Gesellschaft gedacht werden. Bourdieus Forschungsprogramm kartografier-
te und modellierte den sozialen Raum in noch nie bekanntem Maße, nicht
nur zur soziologischen Darstellung, sondern auch zur Intervention in die Ge-
sellschaft und zur Dekonstruktion ihrer Illusionen. Vgl. zur Begründung des
klassifizierenden Intervenierens die entsprechenden Ausführungen in Bour-
dieu 1974b, 1985a.

236

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IMAGINÄRE REVOLUTIONEN

Weg gewiesen werden zu einem anderen, noch utopischen Gesellschaft-
lichen. Diese Bewegung ist breiter, als dies die gesellschaftstheoretischen
Diskurse erahnen lassen, die nolens volens in einem eigenen Sprachspiel
verfangen sind; sie ist auch thematisch umfassender als noch die politi-
sche Programmatik von Urheberschaft im 19. Jahrhundert. Exemplarisch
äußern sich diese Projekte in künstlerischen Bewegungen, welche in der
Vorstellung des Anonymen je länger und je mehr eine Art Utopie erken-
nen, nun neue symbolische Produktions- und damit neue menschliche
Existenzweisen zu kreieren, und die dabei mit Mitteln arbeiten, die ganz
am Anfang der Herausbildung der Anonymitätsvorstellungen stehen. Es
lässt sich die These formulieren: Je exakter sich die Gesellschaft beobach-
tet und beschreibt, je umfassender die Produktion von Fiktionen selbst in-
stitutionalisiert, geordnet und durch staatliche und kapitalistische Logik
reguliert wird, desto mehr tritt dieses utopische Moment hervor. Die Ar-
tikulation eines solchen setzt aber wiederum eine Wahrnehmung voraus,
die Spuren dieses Anderen in der Realität nachzeichnen kann: nämlich ei-
ne Ästhetisierung des namenlos Bleibenden selbst, dem sich das nächste
Kapitel widmet.

237

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Die Krise des Sichtbaren
	Die Zertrümmerung der Person
	Anonyme Mächte

	Das Anonyme der inneren Territorien
	Der Stachel der Anonymität
	Am Nullpunkt der Perspektiven

	Die Abgründe phänomenologischer Normalisierung
	Das Erbe Husserls: das Rätsel der Gesellschaft
	Die Essentialisierung des Anonymen
	Unruhen in Kosmion

	Imaginäre Revolutionen
	Ein anthropologischer Traum
	Jenseits aller Diskurse
	Das Imaginäre der Namen
	Anonyme Kollektive
	Die Spuren verlorener Revolutionen


