3. Die Suche nach einer reinen Theorie des
Anonymen

Ungeachtet der epistemischen Instabilitat des Wissens, der dunkel blei-
benden Szenen einer Sociology noir, zeigen die Forschungen der Chicago
School, dass einer partiellen Unfassbarkeit des Sozialen eine zentrale so-
ziologische Bedeutung zukommt. Um diese Nichtidentifizierbarkeit zu be-
zeichnen, fithrt die Chicago School bereits kursierende Vorstellungen von
Anonymitit weiter, verwissenschaftlicht sie, ohne die Antinomien des Be-
griffs zu ignorieren. Bemerkenswerterweise zeigen die Forschungen, dass
sich diese opaken Riume sehr nahe am Zentrum moderner Gesellschaf-
ten befinden, an den inneren Bezirken von Grofistidten. Es sind gerade
diese Bereiche, die immer auch soziale Ordnung suspendieren, in der die
Gesellschaft mit sich selbst experimentiert. Oder anders ausgedriickt: Es
ist, als existiere innerhalb der Gesellschaft eine Zone des Unmarkierten,
das sich nicht fassen lasst, welche aber gerade dadurch von Bedeutung ist:
als anonymer Raum, der gleichzeitig Ort des Entstehens neuer sozialer
Formen darstellt.

Der okologische Ansatz, dem die Chicago School folgt, lasst indessen
einen wesentlichen Aspekt der Genese sozialer Formen offen. Wie kommt
es zur Emergenz neuer Formen, zur Anpassung einiger anderer Formen
oder zu deren Verschwinden? Entlang dieses 6kologischen Ansatzes ge-
dacht, emergieren soziale wie pflanzliche Lebensformen in konkreten Um-
welten, iiberleben, verbreiten sich dort, gehen wieder zugrunde. Wie in
der Evolutionstheorie gibt es kein tibergeordnetes System oder eine Theo-
rie, schon gar nicht eine Zielgerichtetheit, aufgrund derer sich die Dyna-
mik dieser Formen innerhalb ihrer Umgebung begreifen lief3e.

Diese Erkenntnis betrife konsequenterweise auch die urbane Form
von Chicago selbst. Das Chicago von Park, Burgess, Palmer und Zorbaugh
wire schlicht eine amerikanische Singularitat des beginnenden 20. Jahr-
hunderts, die nichts anderes dokumentiert als sich selbst. Es erwiese sich
als unmaoglich, eine generelle Soziologie daraus zu bilden. Dennoch fiigt
sich beispielsweise das Chicago der Chicago School, trotz aller Partikulari-
tdten, in eine grofere, historische Grammatik der Architekturgeschichte
der Stadte, indem Chicago selbst auch schon Formen der Architektur, des
Verkehrs tibernimmt, aber desgleichen auch neue architektonische For-
men wie den Wolkenkratzer hervorbringt.' Dies gilt dhnlich auch fiir die
Kulturen und Praktiken der Bevolkerung, die dort lebt. Die Genese der
Gesellschaft beruht in dieser Hinsicht stets auf Formen, die irgendwo ent-
stehen, sich breiter etablieren, verbreiten, streuen, stabilisieren, um dann

1  Girouard 1985, S. 305-324.

117

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

wieder zu verschwinden, aber dennoch eine Form von Gesellschaft bilden,
die sich augenscheinlich nicht alleine auf Chicago beschrankt.

Die Suche nach einer moglichen theoretischen Fassung dieses Phiano-
mens, und gleichzeitig die Begriindung, dass sich in der Singularitit Chi-
cagos dennoch ein Generelles zeigt, fithrt Park zu Gabriel Tardes Theo-
rie des Sozialen. Als Antithese zur dominanten Durkheim-Schule? wurde
Tardes Ansatz von der Chicago School aufmerksam rezipiert.’ Soziale Rea-
litaten, so das wesentliche Element von seiner Imitationstheorie, entste-
hen durch die Wiederholung von »urspriinglichen« Singularititen. Dau-
ert diese Wiederholung an, stabilisiert sie sich und fiihrt letztlich zu dem,
was Park soziale Institutionen nennt. Park tént dies alles nur kursorisch
an.* Aber er hilt Gabriel Tardes Theorie fiir vielversprechend, weil sie den
konkreten Ursprung der sozialen Formen explizit aufler Acht lasst und
damit von einer Totalerkldrung sozialer Wirklichkeit Abschied nimmt.’

Tardes Zugang zur Wirklichkeit ldsst sich indes als eine Art »armchair
theorising« verstehen,® was sich schon alleine in den drastischen Beschrei-
bungen der sozialen Massen dufert, die zu Beginn dieses Bandes thema-
tisch waren; Beschreibungen, die, wie gesehen, nur aus ihrer immensen
Distanz zum Geschehen {iberhaupt nachvollziehbar bleiben. Es ist ein an-
derer Aspekt von Tardes Theorie, auf den sich hier Park bezieht. Er ist
nicht konkret-empirischer, sondern grundlegender Art. Denn wenn samt-
liche kultureller Artefakte und soziale Erscheinungen auf Imitationshand-
lungen beruhen, lasst sich die Genese aktueller Gesellschaften schon fast
auf naturwissenschaftliche Weise beobachten, indem sich im Idealfall die
»Imitationsstrome« exakt rekonstruieren, nachzeichnen lassen, ungeach-
tet der Tatsache, dass die urspriinglichen Aktionen meist unbeobachtet,
willkiirlich, zuféllig entstehen. Die entsprechenden Wiederholungsprak-
tiken signalisieren dann, wie sich eine neue Realitét etabliert. Dieser Zu-
gang bietet fiir Park die Chance zu einer weitergehenden Verwissenschaft-
lichung, denn die Entwicklung der Gesellschaft ist dann nicht mehr nur
eine Sache der Interpretation, sondern bildet vielmehr die Voraussetzung
fur Interpretationen.”

Freilich, dieser wissenschaftliche Zugang basiert auf einem Kern, der
gerade der Wissenschaft nicht zugénglich ist. Denn wie bereits erwihnt,

2 Keller 2009a; Latour 2001b.

3 Park 1904, 1921, S. 422-424; Park und Burgess 1921, S. 21 f;; Hughes 1961.

4 Eswire wohl méglich, Tardes Imitationstheorie und die Okologie ineinander
tiberzufiihren, das Leben iiber Vererbung und Anpassung fiir Tarde nichts an-
deres als eine bestimmte Ausgestaltung eines Imitationsstroms darstellt, siche
Tarde 1895b, S. XVII. Aber diese Arbeit wurde von der Chicago School nicht
vorgenommen und ist hier nicht von Relevanz.

5  Park 1921, S. 423.

Harvey 1987, S. 180.

7 Park 1921, S. 423.

[e)}

118

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

vermag der Ursprung dieser Vervielfiltigungen und Wiederholungen von
sozialen Formen selbst unverstidndlich zu bleiben, ohne die wissenschaft-
liche Beobachtung damit zu stéren. Diese Ursprungshandlungen lassen
sich nicht bezeichnen, bleiben wie der Erfinder meist unkenntlich, finden
aber stets innerhalb der Gesellschaft statt, ohne notwendig eine soziale Tat-
sache darzustellen. Indem Tarde den verhiillten Ursprung von Formen in
Akten namenloser Individuen, von »Monaden, sucht, fithrt er en passant
auch eine Form des Anonymen ein, das selbst die Existenzweise der Indi-
viduen problematisieren wird. Der Begriff der Anonymitit erhélt in dieser
Auffassung, so wird zu zeigen sein, eine neue erkenntnislogische Funkti-
on, die individueller und kollektiver Formen des Wahrnehmens und Wis-
sens problematisiert. Anonymitét wird gleichsam zu einem »epistemisch
Anonymenc.

Der Ausgangspunkt im eigentlichen Sinne des Wortes fiir diese Vor-
stellung von Gesellschaft liegt in der Frage nach dem Entstehen neuer For-
men. Was fiir die Chicago School weder beobachtbar noch identifizierbar
ist, der Ursprung von Formen im sozialen »Labor« Chicagos, begreift Tar-
de als Phidnomen, das zwar selbst unfassbar ist, aber innerhalb einer be-
stehenden Ordnung erscheint: im Innern der Gesellschaft selbst. Dieses
»Innere« der Gesellschaft bilden die singuldren Aktionen der selbst nicht
dechiffrierbaren und einsehbaren Monaden, die beide, die Monaden und
ihre Aktionen indes in Relation zur Gesellschaft stehen.®* Wihrend Durk-
heim Individuen und ihre Eigenheiten selbst nicht als soziale Tatsachen,
gleichsam als Auflen der Gesellschaft betrachtete (der einzelne Selbstmord
ist soziologisch nicht relevant, jedoch die Tatsache variierender statisti-
scher Haufigkeit von Selbstmorden), sind Individuen fiir Tarde schlicht
elementarer Bestandteil der Gesellschaft, die sie bilden und hervorbrin-
gen, auch wenn ihre Praktiken selbst unbegreifbar sind. Gegen Durkheim
gewendet, sagt er: »Nous constatons clairement que, 'individuel écarté, le
social nest rien, et quil n'y a rien, absolument rien, dans la société, qui
nexiste, a [état de morcellement et de répétition continuelle, dans les indi-
vidus vivants, ou qui nait existé dans les morts dont ceux-ci procédent«.”

8  Mit dieser Relationierung tiberwindet Tarde Gegensitze von gesellschaftli-
chenm und nicht-gesellschaftlichem Handeln, so Lazzaratos Interpretation,
ein Auflen gibt nur als Bestandteil der Gesellschaft Sinn, so die inhérente Dia-
lektik, siehe dazu Lazzarato 2002, S. 250 f.

9  Tarde 1895a, S. 222. Diesen Einwand gegen Durkheims Konzeption von Ge-
sellschaft, dass sie letztlich eine imaginére Konstruktion darstelle, formuliert
Tarde in aller Schérfe: Wenn die Gesellschaft, eine eigenstdndige Realitét dar-
stellt, was wire dann die Gesellschaft ohne Individuen? Durkheims Idee, dass
auflerhalb der Individuen eine imaginére Instanz existiert, die Gesellschaft,
erscheint Tarde schlicht als absurd. Wie kénne eine kollektive Idee auflerhalb
aller Individuen existieren, und wie konne diese Idee sich spiegeln, bevor sie

119

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Es sind fiir Tarde lediglich zwei Prozesse oder Vorginge, die vermit-
telt tiber die Titigkeiten der Monaden das Phidnomen gesellschaftlicher
Ordnung hervorbringen: »Linvention et 'imitation sont acte social élé-
mentaire«.'® Innovation und Imitation sind voneinander nicht zu trennen,
bedingen sich wechselseitig, und die alleinige Konzentration auf die Imi-
tation wire verfinglich."

Doch Imitationen und Regularitit, Stabilitit und Ordnung bezeich-
nend, gehoren zur Gesellschaft selbst und damit zum Gegenstandsbereich
der Soziologie, mehr noch: Tarde definiert letztlich Gesellschaft als einen
einzigen Synchronraum von Monaden, also nicht wieder aufteilbaren Sin-
gularitdten, die sich tiber Nachahmungsprozesse angleichen und damit
Gesellschaft tiberhaupt erst hervorbringen: »Nous dirons donc, avec plus
de largeur maintenant, qu’une société est une groupe des gens qui pré-
sentent entre-eux beaucoup des similitudes produites par 'imitation ou
par contre-imitation.«' Diese Praktiken der Angleichung bezeichnet Tar-
de als Imitation. Sie umfassen schlief3lich all das, was sich auf vorgingi-
ge Praktiken bezieht: nicht nur Nachahmung, sondern auch abgrenzende
Praktiken, Widerstande aufgrund bestehender Aktionen, so die »contre-
imitation, die letztlich doch den aktuellen Zustand einer Gesellschaft dar-
stellen. Die Fahigkeit, die Aktionen anderer zu erkennen, sie zu imitieren,
zeichnet die Monaden iiberhaupt als soziale, i.e. verbindungsfihige We-
sen aus (wihrend andere »Gesellschaften« andere Formen der differen-
zierenden Wiederholung kennen, etwa die Vererbung).'® Insofern ist Ge-
sellschaft letztlich nichts anderes als ein immenser Raum von Imitations-
ereignissen, ja Gesellschaft ist Imitation: (»Quest-ce que la société? nous
avons répondu: cest I'imitation«).™*

Freilich, die alleinige Wiederholung, die aus Imitationen resultiert,
schafft nichts Neues; geschahen nur Wiederholungen, wiirde die Welt

tiberhaupt in den Praktiken der Individuen zu existieren begonnen hat? Vgl.
zur Debatte Keller 2009a.

10 Die deutsche Ubersetzung spricht von Erfindung und Nachahmung als
»Handlungen«. So heifit es in der deutschen Ausgabe: »Wie wir bereits wis-
sen, sind Erfindung und Nachahmung die elementaren sozialen Handlun-
gen«, Tarde 2003, S. 168 . Eine solche Ubersetzung ist nicht unproblematisch,
da Tarde zum einen im Original im Singular von einem »acte« und nicht von
»action« spricht; zum anderen setzt eine »Handlung« fiir ihn eine Bewusstheit
voraus, die unter Umstinden gerade nicht gegeben ist. Imitationen ereignen
sich auch, ohne dass diese den Akteuren bewusst sind. Insofern wire die Be-
zeichnung »Imaginationsereignisse« oder »Imitationsakte« wohl préziser.

11 Tarde 1900d, S. 188.

12 Tarde 1895b, S. XII. Hervorhebung des Autors.

13 »Létre social, en tant que social, est imitateur par essence, et que I'imitation
joue dans les sociétés un role analogue a celui de 'hérédité dans les organismes

ou de Jondulation dans les corps bruts, ebd., S. 12.
14 Ebd., S. 80.

120

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

selbst in Konformitdt erstarren: »Répétition signifie production conser-
vatrice, causation simple et élémentaire sans nulle création, car leffet, élé-
mentairement, reproduit la cause, comme le montre la transmission du
mouvement d’'un corps a un autre«.'® Bei der Wiederholung, alleine fiir
sich betrachtet, handelt es sich um eine »konservative Produktiong, eine
einfache, aber elementare Verursachung, die aber ohne Schépfung aus-
kommt. Sie reproduziert alleine das ursachliche Ereignis, wie dies bei der
Weitergabe kinetischer Energie von einem Korper auf den anderen vor-
kommt.

Wenn aber die Imitation nur Reproduktion ist, und Gesellschaft letzt-
lich nichts anderes als Imitation: Weshalb erstarrt dann die Gesellschaft
nicht, weshalb erleidet sie keinen »Kaltetod«?'® Und wie kommt iiber-
haupt etwas in die Welt, das wiederholt werden kann? Wenn die Wieder-
holung die grundlegende Tatsache ist, ist das, was am Anfang eines Imi-
tationsstromes steht, selbst ein Bestandteil der Gesellschaft. Tarde nennt
es Erfindung, Innovation. Die Erfindung stellt als solches ein auflergesell-
schaftliches Ereignis dar, doch sie verwirklicht sich erst als Bestandteil
von Gesellschaft, indem sie »erkannt« und wiederholt wird, oder anders
ausgedriickt: sich ein Nexus zu anderen Existenzen bildet. Und letztlich
geschieht die Erfindung selbst immer innerhalb eines gesellschaftlichen
Raums, auch wenn sie nicht genau benennbar ist. Auf alle Félle ist es die
Erfindung, die erst die Vergesellschaftung hervorbringt und auch antreibt.

Tarde fasst diesen Zusammenhang letztlich metaphorisch: Die Erfin-
dung verhilt sich zur Wiederholung wie der Berg zum Fluss."” Ohne Er-
findung versiegt auch der Imitationsstrom: »On peut dire pourtant qu’il
y a évolution sociale quand une invention se répand tranquillement par
imitation, ce qui est le fait élémentaire des sociétés«.'® Doch im Gegensatz
zur Wiederholung und Imitation, die sogar statistisch fassbar sind, bleiben
Erfindungen nicht direkt adressierbar, obgleich sie im Akt der Wiederho-
lung selbst prasent und erkennbar bleiben, dhnlich einer Quelle, die nicht
genau lokalisierbar ist, weil Wasser irgendwo heraustritt, zusammenflief3t,
bis ein Bach erkennbar wird, der immer breiter wird und sich geografisch
verzeichnen lasst. Mit anderen Worten gesagt: Auch bei Tarde ist ein mar-
kierter Raum (der Raum der Imitationen) mit einem unmarkierten (dem
Raum der Erfindungen) untrennbar verwoben.

Was sich metaphorisch begreifen lasst, ist soziologisch allerdings nur
auf paradoxe Weise zu benennen. In gewisser Weise lokalisiert sich die Er-

15 Tarde 1899a, S. 9.

16 Diese Frage des Endzustandes, des sozialen Kiltetodes, beschiftigt Tarde im-
mer wieder, siehe Keller 2009a, S. 248. Seine Gedankenexperimente finden
Einschlag in seinem Sciencefictionroman Fragment d’historie future, Tarde
1896.

17 Tarde 1895b, S. 7.

18 Ebd., S. 200.

121

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

findung auflerhalb der Gesellschaft, insofern sie nicht ihren Gesetzen un-
terworfen ist: »I'imitation seule, et nullement I'invention, est soumise a des
lois proprement dites«.'® Und selbst der Erfinder kann sich zum Zeitpunkt
seiner Erfindung an einem Ort jenseits der Gesellschaft befinden, bei-
spielsweise durch das euphorische Erlebnis der Entdeckung, oder wie Tar-
de sich ausdriickt, er ist dann »supra-social«: »Pour innover, pour décou-
vrir, pour séveiller un instant de son réve familial ou national, 'individu
doit échapper momentanément a sa société. Il est supra-social, plutt que
social, en ayant cette audace si rare«.*®

Doch gleichzeitig argumentiert Tarde, dass es kein Auflerhalb der Ge-
sellschaft gibt. Es handelt sich nur um eine Erfindung, wenn sie sich gesell-
schaftlich verwirklicht, und ein solches Ereignis ist keineswegs auf einen
Erfinder angewiesen, sondern kann sich aufgrund einer zufilligen Varia-
tion oder Konstellation des Bestehenden ergeben. Die Erfindung ereignet
sich unter Umstdnden einfach durch eine Verkettung von Zufillen, im
Kreuzungspunkt verschiedener bestehender Imitationsstrome, und muss
dann nur noch wahrgenommen werden:*' sie ist so eigentlich ohne kon-
kreten Urheber. Dieser Umstand lasst es als immens schwierig erscheinen,
iiberhaupt eine Erfindung als solche zu erkennen, zumal sie aus potenziell
vielen Einzelteilen besteht. Das heifdt aber vice versa auch, dass die Kon-
stellation der Imitationsstrome, die zum Ereignis einer Erfindung fiihren,
ebenso wie der Verlauf der Wiederholungen, welche in eine stabile Institu-
tion miinden, enorm schwierig zu rekonstruieren sind: »on I'y découvrira
sionles décompose en autant déléments quil y a en eux, dans le plus simp-
le dentre eux, d’inventions distinctes combinées, déclairs de génies accu-
mulés et devenus de banales lumiéres: analyse, il est vrai, fort difficile«.”?
In ersten Ausgabe Annales de I'lnstitut International de Sociologie, die den
ersten soziologischen Kongress in Frankreich dokumentiert, formuliert
Tarde in direkter Antwort auf Durkheims »scholastische Ontologie«:

Lensemble de ces réfractions, a partir d'une impulsion initiale due a un
inventeur, a un découvreur, a un innovateur ou modificateur quelconque,
anonyme ou illustre, est toute la réalité d’'une chose sociale a un moment
donné; réalité qui va changeant comme toute réalité, par nuances insen-
sibles.”?

Es gibt, keine gesellschaftliche Realitdt auferhalb aller Individuen, so
noch einmal das Argument gegen Durkheims Gesellschaftsvorstellung.
Die Aktionen, Verschiebungen, ausgehend von einem anfinglichen Im-
puls durch einen Erfinder, Entdecker, Erneuerer oder Modifikator, ver-

19 Tarde 1895Db, S. 155.

20 Ebd., S.95.

21 Ebd, S. 50.

22 Ebd,S. 3.

23 Tarde 1895a, S. 213. Hervorhebung von mir.

122

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

gegenstandlichten fiir Tarde die gesamte Realitat einer sozialen Sache zu
einem bestimmten Zeitpunkt; eine Realitét, die sich, wie jede Realitit, al-
lerdings bestindig verandert, wenn auch nur iiber unmerkliche Nuancen.

Freilich, seine Wissenschaft will sich auch den Impulsen stellen, die
die Gesellschaft in Bewegung halten; hierzu bedarf es allerdings einer ei-
genen Wissenschaft. Er stellt den statistischen Verfahren, die Imitationen
registrieren und so die Bewegungen von Nachahmungsstromen verfolgen
konnen, die archdologische Methode gegeniiber, die fiir ihn im Prinzip
ebenso ein soziologisches Verfahren darstellt und gegentiber Regularita-
ten der Gesellschaft als Imitations- respektive Systemraum die Erfindun-
gen als singuldre Ereignisse zu rekonstruieren versucht. Der Fundstitte
eines steinzeitlichen Grabs offenbart dem Anthropologen Informationen
tiber die Menschengattung, die hier gelebt hat. Der Archiologe sucht aber
nach Spuren von Erfindungen und Imitationen, etwa der Topfherstellung,
um sich daraus ein Bild der Kultur und der sich hier kreuzenden Nachah-
mungsstréme zu machen. Dank der Archdologie ldsst sich erfahren, wann
eine Entdeckung auftauchte, wohin sie ausstrahlte und fiir wie lange sie
ibernommen wurde. Die Archéologie fithrt zwar nicht zum allerersten
Ofen, der eine Hiitte erwdrmte, doch in das Milieu, in dem er erfunden
wurde, so Tarde. Daher leisten die Archdologen im Prinzip auch soziolo-
gische Forschungsarbeit.** Freilich bleiben ihm das Bild der Person, die
Namen, die Uberreste der Menschen, die hier gelebt haben, die vielleicht
neue Erfindungen gemacht haben, verborgen.>® Aber der erste Ofen bleibt
unbekannt und namenlos bleibt sein Erfinder.

Mit einer solchen Archéologie will Tarde zum »Herz der Dinge« vor-
stoflen, und das Herz der Dinge ist heterogen, gebildet aus einer nicht re-
duzierbaren Vielheit von Singularititen und Ereignissen: »Lhétérogene
et non 'homogeéne est au cceur des choses«.?® Die Erfindung ist etwas an-
deres als eine Wiederholung, ist in sich radikal heterogen und dennoch
das Herz der Dinge, das heifit der Gesellschaft. Dieses Herz der Dinge
selbst verbleibt aber gemafd der dargestellten Argumentation in den aller-
meisten Fallen im Namenlosen, nicht weil der Urheber keinen Namen hit-
te, sondern weil er nicht erreichbar, identifizierbar oder aus einer Menge
von Beteiligten nicht herauszuheben ist. Tarde sucht also einen Weg, die
Unbeobachtbarkeit des Ursprungs zu bezeichnen, ohne ihn punktuell, i.e.
namentlich adressieren zu miissen, oder ihn zu kennen. Das ist der Ort, in
dem nun Tarde das Anonyme als Begriff in die Sozialwissenschaften ein-
fihrt. Das heifit, der Begriff iibernimmt eine bestimmte Arbeit innerhalb
von Tardes Argumentation. Er besitzt eine prazise diskursive Funktion:
namlich etwas in ein Wissen zu integrieren, das selbst iiber die Imitations-

24 Tarde 1895b, S. 124 f.
25 Ebd, S. 98.
26 Ebd,S.77.

123

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

strome eine Prisenz hat, aber als solches nicht erreichbar, nicht bezeichen-
bar, nicht direkt symbolisierbar ist.

Der initijerende Impuls, der die Gesellschaft am Leben erhalt, geht
von einem beliebigen, beriihmten oder aber véllig anonymen Individuum
aus. Den Ruhm einzelner Erfinder hélt Tarde selbst fiir eine Art Epiphéno-
men. Er geht zwar davon aus, dass das Genie eine singulédre Erscheinung
sei: »Il 0’y a rien que d’individuel en fait de génie«.”” Er nimmt auch die
Ideenwelt des 19. Jahrhunderts auf, die das Genie als etwas erscheinen
lasst, das sich gleichsam jenseits der Gesellschaft ansiedelt und sich nicht
erkliren lisst.>® Doch auch wenn die Quelle der Innovationen einem Ge-
nie entstammt, das Genie entspringt doch selbst einer Konstellation aus
Zeitumstinden und Kreuzungspunkten von Imitationsereignissen (etwa
zufilliger Vererbung aufgrund mehr oder weniger zufilliger Ehen), die
sich wieder eindeutig der selbst subjektlos operierenden gesellschaftlichen
Ordnung zurechnen lassen, die {iber Imitationsserien iiberhaupt erst még-
lich ist.*® Tarde wendet sich entsprechend dagegen, die Innovationskraft
und die Bedeutung namentlich bekannter Menschen, Berithmtheiten, zu
uiberschitzen. Oder anders ausgedriickt, seine soziologische Perspektive
zeichnet sich gerade dadurch aus, dass im Allgemeinen der Erfinder kein
iiberragendes gesellschaftliches Individuum darstellt. Erfindungen zeich-
neten sich vielmehr dadurch aus, dass sie generell »anonyme« sind, wie es
gleich zu Beginn seines Hauptwerks zu den Gesetzen der Nachahmung
heiflt. Damit zeigt er sich geradezu markant anti-idealistisch und anti-
individualistisch:

Gardons-nous de cet idéalisme vague; gardons-nous aussi bien de
l'individualisme banal qui consiste a expliquer les transformations socia-
les par le caprice de quelques grands hommes. Disons quelles sexpliquent
plutdt par l'apparition, accidentelle dans une certaine mesure, quant a
son lieu et a son moment, de quelques grandes idées, ou plutét d'un
nombre considérable d’idées petites ou grandes, faciles ou difficiles, le
plus souvent inapercues a leur naissance, rarement glorieuses, en général
anonymes, mais d’'idées neuves toujours, et qu’a raison de cette nouveauté
je me permettrai de baptiser collectivement inventions ou découvertes.*

Um die Erfindungen unter einem soziologischen Gesichtspunkt zu be-
trachten, sei es gerade notwendig, sich von einem vagen Idealismus und

27 Tarde 1910, S. 162.

28 Keller 2004, S. 90-95.

29 »Linvention, dou je fais tout découler socialement, nest pas a mes yeux un fait
purement social dans sa source: elle nait de la rencontre du génie individuel,
éruption et caractéristique de 'intermittente race, fruit savoureux d’une série
d’heureux mariages, avec des courants et des rayonnements d’imitation qui
se sont croisés un jour dans un cerveau plus ou moins exceptionnel«, Tarde
1895b, S. XVII f.

30 Ebd., S. 2. Hervorhebung von mir.

124

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

einem banalen Individualismus zu distanzieren, die auf die groffen Ideen
grofler Ménner zdhlen. Vielmehr beruhen die Ideen der groflen Manner
auf jenen der vielen kleinen namenlosen Menschen: »Mais, encore une
fois, tous les grands hommes nont dii leur force quaux grandes idées dont
ils ont été les exécuteurs encore plus que les inventeurs, et qui ont été le
plus souvent inventées par une suite de petits hommes inconnus«.** Solche
Neuerungen erscheinen unvorhergesehen, bruchartig, in unklaren zeitli-
chen und raumlichen Umstidnden. Sie resultieren nur zu oft aus unzéhli-
gen kleinen Innovationen, die sich unversehens verdichten, die im Einzel-
nen oft gar nicht in ihrer Bedeutung kenntlich sind, nicht wahrgenommen
werden, weshalb die Individuen unbekannt bleiben, die sie ins Leben ru-
fen; etwas, was der Technikhistoriker Siegfried Giedion akribisch in seiner
»anonymen Geschichte« der Technik nachzeichnet: Es waren zahlreiche,
»anonyme Erfindungen«, welche die Industrialisierung in Gang setzten.*?
Im kollektiven Gedéchtnis bleiben James Watt und Thomas Edison. Tarde
erklart selbst makrosoziologische Prozesse wie das Entstehen von Arbeits-
teilung iiber solche Entdeckungen (und dies wiederum im Gegensatz zu
Durkheim): »Chaque nouveau métier a pris naissance par suite d’'une dé-
couverte analogue a la précédente, anonyme le plus souvent«.>

Ganze soziale Institutionen wie die Sprache entstehen anonym. Die
Volkskunst hat meist keinen konkreten Urheber, die Grammatik, in der
die Texte geschrieben sind, ebenso wenig. Diese Institutionen bilden zu-
dem keine monolithischen sozialen Tatsachen. Sie verdndern sich perma-
nent, aufgrund von mikrologischen Tatigkeiten, deren Ursprung sich gar
nicht verfolgen ldsst, aber dennoch in ihnen présent bleibt: »N'est-ce pas
par de minuscules créations dexpressions imagées, de tournures pittores-
ques, de mots nouveaux ou de sens nouveaux, que notre langue autour de
nous senrichit, et chacune de ces innovations, pour étre dordinaire an-
onyme, en est-elle moins une initiative personnelle imitée de proche en
proche?«** Gerade diese Tatsache evoziert die Illusion, dass Institutionen
wie die Biirokratie selbst unpersonlich oder anonym seien. Dabei handelt
es sich fiir Tarde klar um einen Kategorienfehler: Nicht die Erfindungen
selbst sind anonym, ihre Wirkungen sind ja erkennbar, sondern jene, die
sie hervorgebracht haben. Es handle sich, schreibt er, um einen ...

erreur de penser qu’une institution est nécessairement toujours une ceu-
vre anonyme et que I'accomplissement, méme lent et graduel, d'un plan
systématique de reconstruction sociale, sorti ex abrupto, d’un cerveau
individuel, est un réve chimérique. Il est pourtant assez clair que tou-
tes les modifications sociales, petites ou grandes, émanent en définiti-

31 Ebd,S. 88.

32 Giedion 1987, S. 62.
33 Tarde 1895b, S. 31.
34 Tarde 1899a, S. 149.

125

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

ve d’initiatives individuelles, de fragments de plans personnels plus ou
moins déchirés.*®

Mit anderen Worten gesagt, lassen sich die Zirkulationen der vielen Imita-
tionshandlungen, Wiederholungen gar nicht in die symbolische Ordnung
einer Nomenklatur fassen, weder der Eigennamen noch der sozialen Klas-
sifikationen. Deshalb erscheinen sie als anonym, was tatsdchlich eine Illu-
sion ist, erzeugt durch die Unméglichkeit, den Raum der Imitationen und
das gesellschaftliche Wissen in eine gemeinsame Ordnung {iberzufiihren,
die sich iiber eine nachvollziehbare Genese erklaren ldsst.

Auch fiir Tarde dient der Begrift dazu, die epistemische Kluft zwischen
zwei Realitdtsebenen zu iiberwinden, um die sichtbare gesellschaftliche
Oberflache der Imitationsstrome und die singuldren Evidenzen als ein ge-
sellschaftliches Ganzes zu denken. Doch die Koexistenz dieser zwei Lo-
giken legt nahe, dass alle Ordnung letztlich héchst instabil bleibt, denn
sie beruht auf Imitationspraktiken, die wiederum auf hochst akzidentelle
Inventionen angewiesen sind, die selbst keiner Ordnung gehorchen, de-
ren Existenzweise vielmehr »virtuell« ist.*® Anders ausgedriickt: Die Er-
findungen ereignen sich zufallig, sind nicht rational und daher auch nicht
vorhersehbar. Aber einmal in die Welt gesetzt, sind die Effekte einer Entde-
ckung, sofern denn solche existieren, irreversibel (das Wasser eines Flus-
ses, so Tarde, flief3t niemals zuriick zur Quelle und l6scht sie aus). Die
Konsequenz daraus lautet, dass sich die bestehenden begrenzten Ordnun-
gen stets aufzulosen drohen.’”

Dies bedeutet konsequenterweise auch, dass ein Moment der Destabi-
lisierung in jegliche gesellschaftliche Ordnung eingeschrieben bleibt, so-
dass diese irgendeinmal daran zerbrechen kann: »Ce quon appelle une ci-
vilisation particuliére, est un véritable systéme, une théorie plus ou moins
cohérente, dont les contradictions intérieures se fortifient ou éclatent a la
longue et la forcent a se déchirer en deux«.*® Anders ausgedriickt: Das
»Herz« der Dinge, unreduzierbar heterogen, ist womdoglich auch der Ur-
sprung der Destabilisierung der Ordnung, die von ihm am Leben erhal-
ten wird. Erst ausgehend von urspriinglichen Impulsen erneuern, veran-

35 Tarde 19004, S. 307.

36 Der Begriff des Virtuellen bei Tarde bediirfte einer genaueren Erlduterung, es
ist augenfillig, wie oft Tarde den Begriff gebraucht. Kurz geht Maurizio Lazz-
arato auf die Bedeutung des Konzepts in Tardes Werk ein: in dem Sinne, dass
eine Invention letztlich eine Aktualisierung einer Virtualitat darstellt. Beziig-
lich der Instabilitét schreibt er: »Les inventions, en actualisant les virtualités
inconnues et profondément inconnaissables >avant leur réalisation méme a
une intelligence infinie, font jaillir des profondeurs de Iétre, a la surface phé-
noménale, de réelles nouveautés impossibles a prévoir auparavant«, Lazzarato
2002, S. 67; siehe zur Vorstellung des Virtuellen auch Deleuze 1992, S. 264.

37 Tarde 1899b, S. 191 f.

38 Tarde 1895b, S. 75.

126

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

dern, stabilisieren sich die Realitdten.** Wenn die Urspriinge und Ursa-
chen selbst aber nicht identifizierbar, nicht lokalisierbar, unvorhersehbar
bleiben, erscheint es als nur konsequent, dass der Vorstellung der Exis-
tenz einer Gesellschaft, die mehr ist als die bestdndigen Wiederholungen,
etwas Fantasmagorisches anhaftet: »la société, ce long réve collectif, ce
cauchemar collectif si souvent«, erkennt Tarde.*® Letztlich ist das Sicht-
bare der Gesellschaft nur eine bestindig variierende Multiplikation von
einem namenlosen Ereignis, das sich irgendwo, willentlich oder nicht, er-
gibt.*! Hierin impliziert dieses Anonyme ein neues Moment der Unruhe,
aber auch der Faszination: als Bezeichnung eines Ereignisses, das inmitten
sozialer Ordnung stattfindet, aber selbst nicht greifbar, namenlos bleibt.
Oder anders ausgedriickt: Der anonyme Grund der Gesellschaft erweist
sich also in letzter Konsequenz als Abgrund.

Tarde liefert, aufgrund der hohen theoretischen Abstraktheit seiner
Theorie auch eine neue Vorstellung des Anonymen, eines abstrakten, epis-
temischen Anonymen. Doch diese Form des Anonymen folgt einer Lo-
gik, die gerade auch fiir ein konkretes Forschungsprogramm wie jenes
der Chicago School attraktiv ist, weil sie etwas Nicht-Fassbares als Teil
des soziologisch Erklarbaren erscheinen lasst. Der Effekt der Verwissen-
schaftlichung des Blicks auf das Soziale tritt nun riickblickend deutlich
hervor. Unvorhergesehene Dinge ereignen sich im sozialen Raum. Die
Beobachtung eines Mercier zeigte schon eine iiberblickende Systematik;
entdeckte er etwas Neues, begab er sich in die Menge, um es zu untersu-
chen. Das umfassende Bild des Sozialen, seine Kategorien traten dann vor
dem Konkreten in den Hintergrund; doch die Inkommensurabilitdt der
Perspektiven bildete fiir ihn allenfalls ein poetisches Moment.** Obwohl
die Chicago School nicht als Erste den Anonymititsbegriff auf gesellschaft-
liche Verhéltnisse tibertrigt, stellt sie sich doch erstmals der Herausfor-
derung, den bereits problematisierten sozialen Raum systematisch zu co-
dieren, zu beschreiben und theoretisch zu begreifen, ohne das singulére
Geschehen, die Ereignisse und die Figuren, damit zu negieren, sondern
diese gerade als konstitutiv fiir die Ordnung zu betrachten. Mehr noch,
das Forschungskollektiv beobachtet fasziniert, wie die Leute diesen un-
markierten Zustand eigentlich suchen, ungeachtet des 6konomischen und
sozialen Elends, das sich hier ausbreitet, wie sie auch mit neuen sozialen
Formen experimentieren, die noch keinen Namen tragen. Anstatt diesen
Zustand sozialreformerisch bannen zu wollen, zu kontrollieren, tiberneh-
men sie den Namen der Anonymitit, fiigen ihn ihr theoretisches System

39 Tarde 18954, S. 213, 1900c, S. 322.

40 Tarde 1895b, S. XX.

41 Latour sieht darin einen letzten Rest von Metaphysik in Tardes Theorie, siche
Latour 2014, S. 7.

42 Vgl wiederum das Kapitel Die neuen Beobachter des Sozialen, S. 330 ff. im
ersten Band dieser Untersuchung.

127

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

ein und betrachten damit das Unmarkierte selbst als Element der sozio-
logischen Theorie. Tarde liefert mit seiner Vorstellung des Sozialen die
gesuchte theoretische Begriindung, dieses namenlos bleibende Singulére
nicht als AufSen der Gesellschaft und damit des soziologisch Relevanten,
sondern als konstitutiven Ort der Gesellschaft schlechthin zu betrachten.
Soziologisch begriffene wie epistemische Anonymitét sind als Konzept de-
finitiv eingefithrt. Doch das Unmarkierte ist zu widerstandig, als dass es
sich durch einen wissenschaftlichen Begriff fassen liele. Vielmehr erreicht
nun das Anonyme auch das Innere der Personen, der Monaden.

3.1 Die Krise des Sichtbaren

Die Zertriimmerung der Person

Es hat einen Grund, weshalb Tarde die Statistik neben der Archaologie
zur vorrangigen Technik der Erfassung des Sozialen erklart. Das Singula-
re tritt vor dem Hintergrund der markierten Realitét iiberhaupt erst her-
vor. Die anonyme Erfindung bleibt unsichtbar, sichtbar sind alleine die
statistisch nachvollziehbaren Nachahmungsserien. Freilich, die Monaden
und ihre Praktiken, die eine gesellschaftliche Ordnung hervorbringen, zu-
gleich stabilisieren, aber auch destabilisieren oder sogar zerstdren konnen,
bleiben fiir Tarde noch das piéce de résistance gegeniiber einer umfas-
senden Markierung. Doch das Uncodierbare zieht sich mit der fortschrei-
tenden Entwicklung der Humanwissenschaften weiter zuriick, gleichsam
in das Innere der Gesellschaftsmitglieder selbst.** Dieser neue anonyme
Raum resultiert aus einer Konstellation, die sich als industriegesellschaft-
lich bezeichnen liefSe: Techniken, Produktionsweisen, Verwissenschaftli-
chungen, die neue symbolische Formen des Sozialen erzeugen, nachdem
sie die Ordnung der Sichtbarkeit der traditionellen Gesellschaft in die Kri-
se gestiirzt haben.

Dass Anonymitét mit einer Krise der Sichtbarkeit einhergeht, lasst sich
schon in den Schriften der Chicago School erkennen. Individuen erschei-
nen in Raumen der Anonymitét als Gestalten, die visuell nicht entziffer-
bar, nicht fassbar sind. Die Chicago School gebraucht hierfiir den Aus-
druck »blank faces«: Leere, nicht deutbare Gesichter, ohne klare Identitit.
»Blank faces« gedeihen in der Okologie der anonymen Hotels; sie korre-
spondieren in direkter Weise mit dem Hotelleben und damit der urbanen
Gesellschaft selbst:** »[This] pattern represents a response to the stimula-

43 Vgl. dazu Kapitel Die Abgriinde phinomenologischer Normalisierung, S. 164 F.
in diesem Band. Foucault spricht beispielsweise von einer Anonymitit der
Existenz angesichts der Erfindung des Menschen in den Humanwissenschaf-
ten, siehe Bordeleau 2012.

44  Siehe auch Lindner 1990, S. 92.

128

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DES SICHTBAREN

tions and excitements that tend to be associated with life in a hotel«.** Was
sich hier bereits mit der Erscheinung der ungreifbaren »blank faces« ab-
zeichnet, tritt in einer anderen soziologischen und historischen Situation,
jener der Weimarer Republik, deutlicher hervor: Es ereignet sich verdich-
tet etwas, das die Kategorie der Anonymitit erneut verschieben wird und
Anonymitit als Frage der Fassbarkeit der Gestalt der Menschen in einer
neuen gesellschaftlichen Konstellation zur Disposition stellt.

In Deutschland tritt die Diskussion um die Anonymitéit der Gesell-
schaft und der Menschen in der Gesellschaft, und nicht in der Presse, ver-
gleichsweise spat auf. Dirk Oschmann erklédrt in seinem Aufsatz zur An-
onymitit als Symptom in der Literatur der Weimarer Republik das »ver-
zOgerte« Erscheinen der gesellschaftlichen Anonymititsdiskurse mit der
Tatsache, dass sich Deutschland entlang Plessners Diktum als »notorisch
verspitete Nation« begreifen lasst.*® Grofistddte von »Rang, als Katalysa-
toren fiir Anonymitétsdiskurse, bildeten sich spat.*” Diese Transformation
der deutschen Gesellschaft geht auch einher mit der Ausbreitung der Oko-
nomie und Kultur von Industriegesellschaften. Zwar verkorperte das Chi-
cago der Chicago School die Avantgarde der industriegesellschaftlichen
Entwicklung, doch gerade angesichts des als »verspatet« wahrgenomme-
nen beschleunigten Wandels der deutschen Gesellschaft, die sich in der
Weimarer Republik krisenhaft verdichtet, tritt nun auch ein neues Ver-
stindnis des Anonymen hervor, und zwar tiber eine Krise, ja Zertriimme-
rung der Sichtbarkeit des Sozialen und seiner Typologie schlechthin.

Exemplarisch fiir diese neue Wahrnehmungsweise sind die Ausfiih-
rungen von Bertolt Brecht zum Dreigroschenprozess als »soziologisches
Experiment«. Brecht schreibt, dass selbst die fotografische Erfassung
nichts mehr iiber die Realitét auszusagen vermochte, sie hat sich in ein Un-
sichtbares zuriickgezogen: »Die Lage wird dadurch so kompliziert, dass
weniger denn je eine einfache Wiedergabe der Realitdt etwas tiber die Rea-
litdt aussagt. Eine Fotografie der Kruppwerke oder AEG ergibt beinahe
nichts tiber diese Institute. Die eigentliche Realitit ist in die Funktionale
gerutscht«.*® Die sichtbare Ordnung ist allenfalls noch Epiphdnomen von

45 Hayner 1928, S. 795.

46 Plessner 1969. Zur kritischen Diskussion dieses Topos, siehe Winkler 2002.

47 Oschmann 2011, S. 290. Oschmann diskutiert vornehmlich literarische An-
onymitit, ohne aber auf die viel frither einsetzenden Debatten um die Anony-
mitit in der Presse einzugehen, die in Deutschland aber eine immens wichtige
Bedeutung hatten, vgl. hierzu das Kapitel Die Presse: Anonymitdit als Kriegs-
maschine, S. 214 ff. im ersten Band dieser Untersuchung. Die Frage der Be-
deutung des Namens und damit der Namenlosigkeit in der Literatur der Wei-
marer Republik thematisiert auch Stiegler, vor allem im Abschnitt um Jiinger,
siehe Stiegler 1994. Im Wesentlichen folgen die deutschen Diskurse der lite-
rarischen Anonymitat den Mustern, die bereits im 18. und 19. Jahrhundert
auftauchten, vgl. dazu Pabst 2018.

48 Brecht 1992b, S. 469.

129

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

gesellschaftlichen Funktionen, die sich unsichtbar abspielen, dahingehend
16st sich auch die Gestalt der Individuen auf. Wie sich das Verhalten der
Menschen fixieren liefle, so Brecht, lehre mittlerweile die »Medizin, die
Biologie, die Statistik usw.« besser als jede andere individuelle und gesell-
schaftliche Erfahrung.*

Angesichts dieser Technisierung der gesellschaftlichen Beobachtung
tritt aber die individuelle Wahrnehmbarkeit, die Lesbarkeit der Menschen
schlechthin zuriick: Eingespannt in den grof3flichigen Systemraum nume-
rischer Kollektive verlieren die Menschen ihre Gestalt ebenso wie ihren
Namen. Sie sind fiir Brecht nicht mehr Person: »Sie [die Person] fillt in
Teile, sie verliert ihren Atem. Sie geht iiber in anderes, sie ist namenlos, sie
hort keinen Vorwurf mehr, sie flieht aus ihrer Ausdehnung in ihre kleinste
Grofe, aus ihrer Entbehrlichkeit in das Nichts«.*® Dieser Prozess verkor-
pert fiir Brecht indes eine revolutiondre Bewegung jenseits biirgerlicher
Subjektivitdt, das Namenlose ldsst gar neue Potenziale der politischen Sub-
version erkennen.

Bertolt Brecht erkennt, wie die kapitalistische Dynamik eigentlich in
die Konstitution der Existenzen eingreift; er betrachtet die industrielle Dy-
namik der Organisation von Kollektiven, der wissenschaftlichen Betriebs-
fithrung, wie sie im Taylorismus zum Ausdruck kommt, als ursachlich fiir
die Auflésung von Subjektivitdit und damit Bezeichenbarkeit von Perso-
nen: »In den wachsenden Kollektiven erfolgt die Zertriimmerung der Per-
son«.”’ Die Person, ihre Existenz und ihr Denken verstreuen, verlieren
sich im neuen gesellschaftlichen Raum. Jedes realistische Abbild der Le-
bensverhiltnisse erscheine dadurch als absurd. Ein addquates Modell fiir
die neue Wahrnehmung liefere ausschliefSlich der Systemraum der mo-
dernen Sozial- und Humanwissenschaften. In ihm lassen sich allein noch
»sichtbares Verhalten« fixieren, die Gestalten identifizieren, allerdings nur
in ihrer unpersonlichen Form.>

Diese Diagnose der Auflosung der bestehenden Formen der Person
angesichts einer sich industrialisierenden Welt, einer damit einhergehen-
den Krise der Sichtbarkeit, teilt auch der programmatisch kontrar operie-
rende Ernst Jiinger. Jiinger sah in seinem 1932 veréffentlichten Werk Der
Arbeiter. Herrschaft und Gestalt die Welt sich verschleiern: »Ein Tarnnetz
ist iber die Welt geworfen, ein anonymer Vorhang, hinter dem ein neu-
er Auftritt sich gebiert«,** doch was tritt hinter dem anonymen Vorhang
hervor? Es sind »neue Gestalten; sie kiindigen, so der raunende Diskurs,
eine neue Gesellschaft an. Den Grundgedanken dieser Schrift erlauterte
Jiunger allerdings erst spater, in seiner Untersuchung zu Typus, Name, Ge-

49 Brecht 1992b, S. 469.
50 Brecht 1992¢, S. 320.
51 Brecht 1992b, S. 469.
52 Ebd, S. 469.

53 Jiinger 1981, S. 351.

130

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DES SICHTBAREN

stalt,>* die allerdings noch tief den Geist der Schrift von Der Arbeiter und
der krisenhaften Stimmung der Weimarer Republik atmet.>® Die Schrift
greift tief in die menschliche Wirklichkeitsauffassung ein. Jiinger sieht den
Menschen konfrontiert mit dem Realen der Welt, das er nie vollstindig
kontrollieren kann und doch sein Leben ausmacht. Er nennt diese uner-
schlossene Wirklichkeit das »Ungesonderte«, respektive das »Namenlose«
und erkennt: »Das Ungesonderte und das Namenlose sind ein und dassel-
be«.*s

Die Menschen versuchen die Situation zu bewiltigen, indem sie dem
Unerschlossenen Namen verleihen. Was dem Bergmann das Grubenlicht
sei, seien die Namen fiir die Menschen. Der Mensch erkennt, indem er
Namen gibt, er vermag sich so zu orientieren und zu handeln, doch wie
die Schwirze, die den Bergmann umgibt, so ist das »Namenlose ungleich
grofer als alles, was wir mit dem Namen aus ihm herausheben«.”” Benen-
nen heifle, dem Namenlosen einen » Bannkreis« abzugewinnen, »der mehr
als Sichtbares umfasst«.>® Die Wirklichkeitserfassung tiber Namen kennt
fur Jinger dabei zwei wesentliche Modi: Typus und Gestalt. Typen resul-
tieren aus Einordnungen, sie seien »Pragstock« unserer Anschauung aus
rationalen wissenschaftlichen Praktiken, der Ordnung der Welt.>® Para-
digmatisch ist fiir ihn Linnés Nomenklatur. Damit werden »Parzellen aus
dem Namenlosen« abgesteckt, der Gewinn ist eine Ernte.®® Er gebraucht
dafiir auch eine technische Metapher des Films und der Fotografie: Die
Realitdt wird eigentlich »entwickelt« wie die Fotografie in einem Labor,
die Wirklichkeit erscheint, sodass sie bearbeitet werden kann.**

Doch diese typensetzende Gewalt befindet sich fiir Jiinger in einer tie-
fen Krise. Nicht nur in der Kunst, »auch gesellschaftlich und physiogno-
misch ist der Typenschwund unverkennbar: als Auflosung der Stinde und
der personlichen Art«.®* Als Griinde dafiir deutet er nur an, es sei schlichte
Abnutzung des Gebrauchs oder die Tatsache, dass die logischen Typen die
namenlose Ungeschiedenheit niemals ganzlich zu fassen vermégen und
ihr Mangel irgendeinmal zutage tritt.*> Doch die Weltbearbeitung tiber
Typologien ist nur ein Modus, mit dem die Menschen auf die Wirklichkeit
zugreifen. Der andere ist die Gestalt. Benennen iiber Typen bedeutet ra-
tionale Weltbearbeitung, ein Eingreifen, ein Ordnen des Wissens tiber die
Welt. Gestalten lassen sich nicht in ein tibergeordnetes System einordnen

54 Jinger 1963.
55 Ebd., S.47-48.
56 Ebd,S.15.

57 Ebd,S. 87.

58 Ebd,S.11.

59 Ebd,S.47.

60 Ebd., S. 42.

61 Ebd,S.12.

62 Ebd,S.44.

63 Ebd., S.69.

131

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

(der Ozean ist eine Gestalt, das Schwarze Meer, der Atlantik sind Typen).
Gestalten konnen die Menschen vielmehr iiberwiltigen, da sie naher am
Realen liegen, jenem, das sich nicht klassifikatorisch logisch ordnen ldsst.
Das Ungesonderte meldet sich in der Gestalt in aller Méchtigkeit, die Kon-
trolle durch den Menschen ist nicht moglich oder gescheitert: »Mit der
Benennung von Typen ist eine Besitzergreifung durch den Menschen ver-
kntipft. Wo dagegen Gestalten mit Namen genannt werden, diirfen wir an-
nehmen, dass eine Besitzergreifung am Menschen vorausgegangen ist«.®*

Uber Gestalten tritt zwar das Namenlose an den Menschen unmittel-
barer heran, aber eine Gestalt erscheint auch nur iiber die Benennung, es
gibt keine Gestalt an sich. Die Krise der (bestehenden) Typen ist fiir Jiin-
ger deshalb keine andauernde, denn sie eréffnet einen neuen Raum fiir
das Gestaltbare. »Die untergehende Sonne, so die Prophezeiung, »bringt
neuen Welten Licht«.®® Vor dem Hintergrund der Macht der Gestalten,
welche die alte Ordnung verabschieden, werden die Menschen auch die
»typensetzende Gewalt« zuriickgewinnen konnen,*® eine neue Welt kre-
ieren, sogar ein neues »Menschentum, wie es in der Schrift zum Arbeiter
heif3t.®” Nicht der Umriss eines soziologischen Profils der Arbeiterklasse
steht im Vordergrund, sondern die Gestalt des Arbeiters als Form des Na-
menlosen, Ungeschiedenen. Die logischen Nomenklaturen bilden Netze,
die Wirklichkeit eigentlich einfangen. »Wo hingegen Gestalten eintreten,
sind sie logisch nicht einzufangen; sie wirken systembrechend«.®®

In dieser Konstellation lokalisiert Jiinger das Auftreten des Arbeiters,
nicht als Kollektiv von Individuen, nicht als Typus, sondern eben als Ge-
stalt. Diese Gestalt des Arbeiters tritt gerade aufgrund einer iiberwiltigen-
den Menge an Typisierungen und wissenschaftlichen Markierungen tiber-
haupt erst hervor, die allerdings die Realitét dessen, was sich ereignet nicht
zu fassen vermogen. Es handelt sich industriell bedingt um ein quantitati-
ves Phanomen, es tibersteigt allerdings den schieren zahlenméfligen Um-
fang. Die Gestalt des Arbeiters ist mehr als die Summe des Ganzen, mehr
als durch eine Volkszahlung und 6konomische Analysen zuginglich ist.
Zunichst ist ja der Arbeiter ein Mensch, der arbeitet, ein jeder kann die-
se Rolle einnehmen.* Die Ruinen unter dem Sand der Wiiste zeugen von
vergangener namenloser Arbeit einer vergangenen Zivilisation, ohne dass
das Moment der Arbeit dominant geworden wére.”® Doch es ereignet sich
eine Umwilzung: Arbeit wird, technisch indiziert, zum dominanten Mo-
dus der Gesellschaft, mittels der Verfiigung tiber Maschinen und Maschi-

64 Jinger 1963, S. 116.
65 Ebd, S. 47.

66 Ebd, S.57.

67 Junger 1981, S. 78.
68 Jinger 1963, S. 107.
69 Ebd, S. 90.

70 Jinger 1981, S. 67.

132

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DES SICHTBAREN

nenkombinate gleichermaflen wie der kulturellen Verdichtungen.”* Die
Gestalt des Arbeiters ist in dieser neuen Gesellschaft abstrakt, doch der
»Verlust an Leibhaftigkeit« bedeutet auch den »Gewinn eines neuen Poten-
zials«.”? Es entsteht ein neuer Raum der Macht, der durch Arbeit bestimmt
wird. Es sei belanglos, dass das Kollektiv der Arbeiter in diesem iiber Par-
teien, Revolutionen nach Macht strebe. Denn in dieser Gesellschaftsform
driickt die Gestalt des Arbeiters die Macht dieser Gesellschaftsformation
selbst aus, er ist die Macht.”?

Doch was genau lasst die Gestalt des Arbeiters erscheinen? Jiinger lo-
kalisiert am Ende einer Epoche, des biirgerlichen Zeitalter einen »Ein-
bruch elementarer Krifte in den biirgerlichen Raum«,”* welche gleichsam
die alte Ordnung eindschern. Die biirgerliche Ordnung, das biirgerliche
Subjekt und die unmittelbare Kenntlichkeit des anderen als Gegentiber er-
weisen sich vor dem Hintergrund der Transformationen der Gesellschaft
als obsolet. Technik und Okonomie schlagen in die Wahrnehmung der
Menschen durch. Die neue Gestalt des Arbeiters ist tief eingefiigt in den
Industrialismus: »Die Maschinentechnik ist zu begreifen als das Symbol ei-
ner besonderen Gestalt, nimlich der des Arbeiters — indem man sich ihrer
Formen bedient, tut man dasselbe, als wenn man das Ritual eines fremden
Kultes iibernimmt«.”® Oder anders ausgedriickt: Die Erscheinung des Ar-
beiters resultiert eigentlich aus dieser Matrix aus maschineller, standardi-
sierender Technologie und industrieller Herrschaftsstrukturen,”® die ihm
in aller Kenntlichkeit hervortreten. Dieser Vorgang ergreift auch gesell-
schaftliches Wissen. Die Markierung des sozialen Raumes und der Indi-
viduen ist so weit fortgeschritten, dass Ziffern und Register die Personen-
namen ersetzen konnen. Jinger schildert, wie die Menschen schlicht als
»alphabetische Anordnung der unzihligen Verzeichnisse und Register« er-
scheinen, »durch die man sich tiber den Einzelnen Aufschluss verschaftt.
Diese alphabetische Anordnung erteilt den Buchstaben Ziffernwert«. Es
bestehe darin ein grofier Unterschied etwa zur ehrwiirdigen alten Militar-
rangliste.”” Diese Verzeichnisse haben schlicht keine andere Bedeutung als
zu adressieren. Doch hinter der logischen Markierung tritt erst die Gestalt
eines neuen Menschen hervor. Jinger gibt hier eine eigene, aber prazise
Beschreibung der industriellen Gesellschaft als Systemraum:

Der Kraft-, Verkehrs- und Nachrichtendienst erscheint als ein Feld, in
dessen Koordinatensystem der Einzelne als bestimmter Punkt zu ermit-
teln ist — man »schneidet ihn an«, etwa indem man die Ziffernscheibe

71 Jiinger 1963, S. 91.

72 Ebd, S.91.

73 Jinger 1981, S. 70-71.
74 Ebd, S. 52-63.

75 Ebd, S. 72.

76 Ebd.,, S. 81, 102.

77 Ebd., S. 149.

133

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

eines automatischen Fernsprechers stellt. Die funktionale Welt solcher
Mittel wachst mit der Zahl der Teilnehmer - niemals erscheint aber diese
Zahl als Masse im alten Sinn, sondern stets als eine Grofie, die in jedem
Augenblicke ziffernméfig zu prazisieren ist.”®

Die Ziffernreihe, die Statistik, tritt an die Stelle, in »der der Einzelne nur
noch als Maske erscheint«.”” Aber gleichzeitig sieht Jiinger den Traum ei-
ner umfassenden Ordnung sich verwirklichen: Nicht nur besitzt jedes In-
dividuum einen Ort im markierten Raum der Gesellschaft, auch das Wis-
sen iber die Gesellschaft ist in diesem Koordinatenraum klar befestigt.
Frither spendete die Literatur soziale Identitét, heute ist es ein Tabellen-
werk: »Ganz ohne Zweifel besitzt heute ein Kursbuch grofiere Bedeutung
als die letzte Ausfaserung des einmaligen Erlebnisses durch den biirgerli-
chen Roman«.*® Die Gestalt des Arbeiters erscheint also vor dem Hinter-
grund der industriell markierten Gesellschaft, die im Modus der Ziffern-
folgen und Quantifizierung operiert und in der die Individuen nicht mehr
fassbar sind. Beides hangt miteinander zusammen und vergegenstindlicht
fiir Jiinger den Advent eines verkldrten Kommenden.

Diese Diagnose der Auflosung bestehender Formen tiber die Quanti-
tat und der Quantifizierung, die den Individuen etwas Maskenhaftes, In-
differentes verleihen und das Phinomen der »blank faces« ubiquitar wer-
den lassen, teilt Jiinger nicht nur mit Brecht, sondern auch mit Simmel
und Kracauer. Auch Simmel sieht den Grund fiir diese Transformation
in der Verwissenschaftlichung nach dem Modell der Naturwissenschaften,
der demografischen Anhaufung grofier Zahlen von Menschen, als auch in
der Okonomisierung, entlang derer sich alles in geldméfligem Tauschwert
ausdriicken lasst. Die Welt sei dabei, sich »in ein Rechenexempel zu ver-
wandeln, jeden Teil ihrer in mathematische Formeln festzulegen«. Dies
entspriache der »rechnerischen Exaktheit des praktischen Lebens, die ...
die Geldwirtschaft gebracht hat«.®' Die Oberfliche des gesellschaftlichen
Lebens, so Simmel, ergabe sich zusehends nur noch tiber Berechnungen,
ein abstraktes Koordinatensystem, in dem die Individuen, Avatare von Zif-
fernfolge navigieren und sich orientieren.®*

78 Jinger 1981, S. 149 f.

79 Ebd., S. 149.

80 Ebd, S.151.

81 Simmel 1903, S. 191.

82 Ebd, S. 191 f. Die Ununterscheidbarkeit in der Situation, die Unverbunden-
heit fithrt indes fiir Simmel dialektisch auch zu einer Zelebration dsthetischer
Singularitat, die damit freilich ihre Originalitit verliert. Denn fiir Simmel
fithrt diese Differenzierung, wie als Gegenbewegung, zu umfassender Stan-
dardisierung ebenso wie zu einem permanenten Unterscheidenwollen. Sie
miindet in eine Suche nach Einzigartigkeit, die aber, da sie nur noch in blofler
Differenz zu anderen eine Erfiillung sein kann, vergeblich bleibt.

134

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DES SICHTBAREN

Diese neuen sozialen Formen, die durch die alte Ordnung allméhlich
hindurchscheinen, sich dann immer weiter entwickeln, um schliefllich do-
minant zu werden, sind nicht blof3 abstrakt fassbar. Das eminent Visuel-
le dieser neuen Auflerungsformen, die mathematische Prézision der Er-
scheinungsweisen neuer Formen analysiert Kracauer in seinem Aufsatz
zum Ornament der Masse, der als ein bedeutender Ausdruck der Gesell-
schaftswahrnehmung dieser Zeit gelesen werden kann. Die Dominanz
der »Kalkulabilitit«, der systematischen Ordnung durch die Zahlen, fithrt
zur Negation der individuellen und kulturellen Personlichkeit: » Volksge-
meinschaft und Personlichkeit vergehen, wenn Kalkulabilitit gefordert ist;
der Mensch als Massenteilchen allein kann reibungslos an Tabellen em-
porklettern und Maschinen bedienen«.** Doch wihrend Jiinger und Sim-
mel diese Verbindung zwischen Individuen im mathematisch vermesse-
nen System- und Zirkulationsraum der Gesellschaft schlicht als eine neue
Form des Sozialen behandelt, erkennt Kracauer, wie schon in dem Auf-
satz zur Hotelhalle, die abgriindige Unfassbarkeit des Anonymen in die-
ser Konstellation. In der Konstellation, die Kracauer entwirft, erscheint
das Individuum als Person nur noch als namenlose Figur einer geglitteten
reinen Oberfliche, die Kracauer das Massenornament nennt, ein dstheti-
scher Reflex des durch den kapitalistischen Prozess erzeugten Sozialen,
der wiederum diese Sphére der Anonymitét erzeugt:

Die im Massenornament eingesetzte menschliche Figur hat den Auszug
aus der schwellenden organischen Pracht und der individuellen Gestalt-
haftigkeit zu jener Anonymitit angetreten, zu der sie sie sich entduflert,
wenn sie in der Wahrheit steht und die aus dem menschlichen Grund
herausstrahlenden Erkenntnisse die Konturen der sichtbaren natiirlichen
Gestalt auflosen.®

Die Anonymitit, fiir Kracauer eine Form der »Entduflerungs, erscheint
hier als Signum einer verlorenen Ordnung und gleichzeitig als Moment
einer neuen Vorstellung des Sozialen und gleichzeitig als etwas, das sich
in der positiven Welt nicht einordnen ldsst. Die Funktionslogik der kapita-
listischen Ordnung und der Humanwissenschaften, die Standardisierung
und Objektivierung, ergreift das Individuum: »Hinausgeschleudert in die
kalte Unendlichkeit des leeren Raumes und der leeren Zeit, befindet es
sich angesichts eines jeglicher Bedeutung entblofiten Stoffes«, wie es in
Kracauers Soziologie als Wissenschaft heif3t.®®

Gleichzeitig wird die Transformation als Ausdruck von etwas Neu-
em gesehen, eines neuen Gesellschaftsentwurfs, die eine neue Wahrneh-
mungsweise erfordert. Diese progressive Abstraktion vom Konkreten
zeigt sich in aller Deutlichkeit in Otto Neuraths und Gerd Arntz’ Ver-

83 Kracauer 1977a, S. 59.
84 Ebd, S. 59.
85 Kracauer 1922, S. 12.

135

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

such der Entwicklung einer visuellen Weltsprache, die in ihrem Projekt
der Bildstatistik und Isotype ihren Ausdruck findet®. Die resultierende
visuelle Reprasentation des Sozialen verleiht der anonymisierenden Neu-
formierung des Sozialen eine visuelle Sprache, indem sie die numerisch-
figiirliche Représentation der Individuen standardisiert und exakt ge-
formt zu einer neuen Artikulationsform des Sozialen verbindet, um nichts
weniger als soziale Aufklarung zu betreiben. Neuraths und Arntz’ Dar-
stellungen erscheinen als Massenornament im Sinne Kracauers, als ha-
be hier Jiingers Arbeiter visuelle Gestalt angenommen; das Serielle, Un-
personliche, Quantifizierende kommt hier zu einer idealtyptischen Aus-
drucksform, die der Wissenschaftstheoretiker Otto Neurath schlicht als
Aufkldrung iiber die Zeit versteht. Kapitalistische Produktionsbedingun-
gen und visuelle Gestalt sind ineinander verwoben, wie die Abbildung 10
zeigt. Es handelt sich um eine Bildstatistik, wie sie in Ausstellungen auf
Bildtafeln dem Publikum gezeigt wurden.®” Es wurden hierfiir eigentliche
»Gesellschaftsmuseen« gebaut, Orte der Spiegelung und Vermittlung neu-
er Formen des Sozialen, so das Gesellschafts- und Wirtschaftsmuseum in
Wien oder das Sozialmuseum in Berlin.*® Die vorliegende Bildtafel zeigt
den Strukturwandel der Industrie im Deutschen Reich, der Schwund der
Kleinbetriebe, die Konzentration auf Groflbetriebe. Die Arbeiter erschei-
nen als Einzelwesen, aber in Form von standardisierten Piktogrammen, je-
de Figur zeigt eine Million Beschiftigte, wobei die visuelle Représentation
mit der Struktur des Betriebs einhergeht (weif3 fiir Kleinbetriebe, schwarz-
weif3 fir mittlere Betriebe, schwarz fiir Grof3betriebe). Der Typus des Ar-
beiters verschmilzt eigentlich mit der Industrieform; was erscheint, lasst
sich tatsichlich als eine Formgebung der Industriegesellschaft bezeichnen.

In einer anderen Grafik, iiber die Arbeitslosen in Berlin,®® stehen die
Figuren der Arbeitslosen in geometrischen Reihen mit gesenktem Kopf,
meist in Vierergruppen hintereinander, die oberste Reihe ist vergleichs-
weise kurz, darunter folgen die Kolonnen anderer statistischer Jahre mal
kiirzer, mal linger, aber am unteren Ende der Grafik wird die Reihe unver-
sehens sehr viel linger: eine traurige Formation, die fiir sich selbst spricht,
alle Erzdhlungen ausspart, die zu diesen Daten fithren, wie auch die Frage,
woher die Menschen auftauchen, die die standardisierten Figuren verkor-
pern.

Neuraths und Arntz’ Sprache der globalen Gesellschaft® soll die Rea-
litadten prézise abbilden und gleichzeitig im »Jahrhundert des Auges«®!

86 Neurath 1991b.

87 Stadler 1982.

88 Neurath 1991a, S. 200. Siche zu dieser breiten Bewegung der Gesellschafts-
museen auch Katscher 1917.

89 Neurath 1991c, S. 233.

90 Neurath 1991d.

91 Neurath 1991, S. 234.

136

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DES SICHTBAREN

Abbildung 10: Bildstatistik aus Gesellschaft und Wirtschaft, ca. 1925.
Quelle: Neurath 1991a, S. 200.

unmittelbar verstindlich machen,’? indem sie den figiirlichen und den
systemischen Raum neu gestaltet. Die Figuren erinnern daran, dass die
kapitalistischen Prozesse Menschen seriell, quantitativ verarbeiten, damit
sie gerade als pure Oberfliche, als Ornament ihre Realitdt gewinnen. Das
Bemerkenswerte an dieser visuellen Sprache der Quantifizierung ist aller-
dings ihre Ambivalenz.”® Die grafische Methode greift einerseits auf das
Figiirliche zuriick, negiert aber alle Individualitit der Figur, um sie dann
als Mittel purer Darstellung von Quantititen zu verwenden, die die Ge-

92 Vgl. hierzu die ausfiihrliche Diskussion von Stadler 1982.
93 Keller 2013.

137

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

sellschaft ausmachen, als zeige sich hier die Authebung der Werktatigen
im Arbeiter als Gestalt der Industriegesellschaft.”*

Diese Einsichten Jiingers, Simmels, Kracauers, Brechts, so unter-
schiedlich sie im Einzelnen sind, diagnostizieren alle in ihrer je eigenen
Perspektive ein Verschwinden des »Erscheinungsraums«®® fassbarer Per-
sonen, darin einen Gestaltwandel der Gesellschaft selbst bezeichnend, der
aufgrund einer Krise traditioneller sichtbarer Formen das Heraufziehen
von einem Neuen erkennt. Was in der Textkultur des Ancien Régime, der
Verddchtigungen des anonymen Kapitals, der polizeilichen Identifikati-
onstechniken noch mit dem Gestus des Enthiillens verbunden war, um
Verborgenes aufzuspiiren, erscheint nun als Signum einer gesellschaftli-
chen Konstellation: Die Individuen sind zwar numerisch in einen Raum
eingebunden, aber hdchstens noch als genereller Typus identifizierbar.
Auch hier erzeugt die Markierung des sozialen Raumes und der Indivi-
duen eine Vorstellung dessen, was sich nicht identifizieren ldsst. Doch es
gibt weder eine Notwendigkeit noch eine Moglichkeit, diese unmarkierten
Réume durch Namen zu erlésen.

Der Begriff des Anonymen erlebt damit im Diskurs der Weimarer Re-
publik eine neuerliche Transformation. Angesichts der Krise der Sichtbar-
keit des Sozialen, der »biirgerlichen« Formen, dient das Anonyme dazu,
die entsubjektivierten Formen des Sozialen der Industriegesellschaft und
das Hervortreten neuer Formen zu bezeichnen. Dieses Anonyme ldsst sich
nicht mehr auflsen, indem schlicht Namen verliehen werden. Vielmehr
bezeichnet es neue gesellschaftliche Realititen, allenfalls dunkel die An-
kunft eines Neuen, das wieder einen Namen erhalt, weil die »typenbilden-
de Macht« freigestellt ist »fiir neue Aufgaben«.’® Es zeichnet sich ab, dass
das Anonyme langsam eine transzendentale Dimension erhilt. Dahinge-
hend fithrt der Diskurs weiter, was bei Tarde schon angelegt war. Was
» Anonymitat« bezeichnet, wird zur epistemischen Kategorie und virtua-
lisiert sich gleichzeitig, das heif3t, enthebt sich von dem Konkreten immer
mehr, um gerade dadurch einer neuen Form des gesellschaftlich Imagina-
ren Raum zu geben.

Doch damit gerit das Anonyme auch in den Fokus weitergehender
theoretischer Diskussionen. Das Konzept wird nun philosophisch gehar-
tet. Es gilt zu zeigen, dass auch hier der Begriff des Anonymen verwen-
det wird, um Paradoxien zu umgehen oder sogar zu artikulieren. Jaspers
lasst dieses Zwischenstadium des Anonymititsbegriff zwischen Soziologie
und Philosophie deutlich erkennen. Seine Begriffsverwendung antwortet

94 Die Problematisierung und Neuerfindung sozialer Formen, Gestalten und Ty-
pen zeigt sich selbst in der Doméane dokumentarischer Fotografie. Das Ver-
héltnis der Fotografie, auch in der Weimarer Republik, zur Anonymitat wird
im Kapitel Die Asthetik des Anonymen, S. 238 ff., diskutiert.

95 Arendt 1981, S. 193-201.

96 Jinger 1981, S. 65.

138

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DES SICHTBAREN

noch einer konkreten soziologischen Konstellation, die durch die umfas-
sende Markierung des sozialen Raumes, seiner Quantifizierung und damit
der gesteigerten Identifikationsmoglichkeit entsteht. Mit Husserl wird das
Anonyme dann zu einer rein erkenntnislogischen Kategorie, die aber vor
allem eine Unmdoglichkeit bezeichnet und paradoxerweise dadurch neue
Vorstellungen eines existenzialen gesellschaftlich Anonymen erzeugt.

Anonyme Miichte

Die Massenornamente, zu der sich Menschen formieren, die »blank faces«
der Hotellobbies, die standardisierten Figuren der statistischen Diagram-
me, sie alle legen einen gesellschaftlichen Operationsmodus nahe, der sich
in der Bearbeitung von Oberflichen erschopft. Angesichts dieser breiten
Wahrnehmungsweise der Weimarer Gesellschaft gibt Jaspers seine Schrift
Die geistige Situation der Zeit heraus.”” Diese Schrift, 1931 erstmals ver-
offentlicht, ist zum einen aufgrund ihres Erfolgs bemerkenswert, sie wur-
de innerhalb von drei Jahren fiinfmal neu aufgelegt; zum anderen aber
auch aufgrund der Tatsache, dass sie sich ungeachtet des Titels seltsam
bezugslos zu den konkreten Zeitumstanden zeigt, in der die Herrschafts-
ergreifung durch den Nationalsozialismus sich bereits abzeichnete. Die-
se Schrift konzentriert sich so sehr auf eine generelle Kritik an der Kul-
tur und Gesellschaft, dass der bevorstehende Zusammenbruch der Wei-
marer Republik keine Beriicksichtigung findet.’® Jaspers fithrt vielmehr
die bestehenden Diagnosen der industriellen Gesellschaft zu einem philo-
sophischen Kulminationspunkt weiter, mit dem er, das macht das Werk
hier bemerkenswert, dem Anonymitatsdiskurs eine neue transzendentale
Dimension verleiht. Jaspers propagiert nichts weniger als die Vorstellung
schon fast metaphysischer »anonymer Michte«, die das Dasein bewegen.

Die totale Erfassung samtlicher gesellschaftlicher Realitdten durch die
Industrialisierung und die industrielle Standardisierung, die selbst die Per-
son als Einheit zerbrechen lésst, erzeugt fiir Jaspers etwas anderes, ein
UnmarKkiertes, ein verborgenes Anonymes, das, so der scholastische Weg,
durch die Philosophie allerdings erschliefen werden kann.*® Fiir Jaspers
resultiert das Anonyme nicht mehr blof aus der Beschreibung einer Ord-
nung, sondern es verlagert sich auf den Beschreibenden selbst. Das An-
onyme bildet fiir Jaspers eigentiimlicherweise die Voraussetzung dafiir,
dass das namentliche Individuum als Singuléres tiberhaupt hervortreten
kann. Die Einschitzung der Existenzweisen, welche die industrielle Gesell-
schaft fiir Menschen bereithilt, die in ihr leben, teilt er mit den im vorhe-
rigen Abschnitt genannten Zeitdiagnosen in vielerlei Hinsicht; sie bilden

97 Jaspers 1979.
98 Siehe dazu die Untersuchung von Harth 1986.
99 Jaspers 1979.

139

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

den Ausgangspunkt, von dem aus Jaspers weiter denkt. Gesellschaft er-
scheint als vereinheitlichender Systemraum, schon fast mathematisch bis
auf den letzten Punkt vermessen. »Mein Ortx, schreibt Jaspers, »ist gleich-
sam durch Koordinaten bestimmt: Was ich bin, ist die Funktion dieses
Ortes«. In dieser Positionierung ist ein jeder »eine Folge oder Modifikati-
on oder Glied, festgeschrieben als Wesen in einem historischen Moment
wie in einer »soziologischen Lage«.'® Doch er zieht einen Gegensatz zu
den Wissenschaften, die glauben, damit sei die Position des Individuums
in der Gesellschaft tatsichlich erkennbar. Auch dem Individuum selbst
ist seine eigentliche Lage verschlossen. Es brauchte das Wissen eines La-
place’schen Didmons, den »Standort einer zusehenden Gottheit«, die die-
ses »Bild des Ganzen« zu iiberblicken vermochte,'®* um die Lage des In-
dividuums zu erkennen. Entsprechend unmaoglich ist es, dass sich ein Ein-
zelner in seiner Position innerhalb des Ganzen wahrnehmen konne. Doch
auch wenn ein Gesamtbild dieser einordnen Mechanismen nicht méglich
sei, dieses Koordinatennetz, diese Markierung der Gesellschaft, existiert,
sie wirkt auf die Existenz jedes Einzelnen.

Zur Etablierung dieses Koordinatennetzes, das die Gesellschaft und
ihre Individuen erfasst, tragen auch fiir Jaspers die »Wissenschaften vom
Menschen« - Soziologie, Psychologie und Anthropologie — entscheidend
bei, deren Leistung er in polemischer Uberspitzung schildert.'®> Der
Soziologie erscheine demnach zwar der einzelne Mensch unbegreiflich,
nicht aber die Gesellschaft als Ganzes. So beschreibt sie in einem Um-
kehrschluss das Individuum alleine aus der Perspektive dieses gesellschaft-
lichen Systemraums und definiert es nachtriglich in seiner sozialen La-
ge.'®® Die Anthropologie dagegen erfasst exakt die korperliche Sichtbar-
keit der Menschen, fixiert sie dariiber hinaus als Rolleninhaber statisch
konzipierter Ethnien.'** Desgleichen technisch und mathematisch ope-
riert der Staat, der sein Staatsgebiet der Berechnung unterwirft und so das
Kollektiv der Individuen zu einer imaginaren Ganzheit, der Staatsgesell-
schaft, verschmilzt.'*®

Doch die wissenschaftliche und exakte Markierung erfasst fiir Jaspers
nun auch das Innere einer Person. Die Psychologie, Beispiel ist ihm hier
die Freud’sche Psychoanalyse, markiert selbst auch die Psyche der Men-
schen eindeutig, sodass diese nur noch als »Marionetten« innerer Mecha-

100 Jaspers 1979, S. 26 f.

101 Ebd,, S. 26.

102 Ebd., S. 138-148.

103 Ebd., S. 139. Max Weber nimmt er von dieser Konstruktion klar aus, weil
seine relativistischen und idealtypischen Konstruktionen den einzelnen Men-
schen selbst nicht erfassen wollen, vgl. ebd., S. 141.

104 Ebd., S. 145.

105 Ebd., S. 102.

140

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DES SICHTBAREN

nismen erscheinen.'® So polemisch diese Schilderungen klingen, so an-
zweifelbar sie im Einzelnen auch sein mogen: Jaspers stellt sich keineswegs
gegen die durchaus wertvollen Erkenntnisse der Verwissenschaftlichung
des Menschen. Ohne Soziologie sei keine Politik zu machen, die Psycho-
logie konne geistige Verwirrungen mit wissenschaftlicher Niichternheit
angehen.'”” Doch letztlich handelt es sich bei der Soziologie, Psycholo-
gie und Anthropologie, die die Menschen zu eindeutig beschreibbaren
»Objekten« geraten lassen, um »Verschleierungen des Menschen« als sol-
chem.'®® Die menschliche Existenz erschopft sich indes nicht in einem
»bloflen Resultatsein«.'®® Das heifit, es gibt ein Anderes, ein von den Wis-
senschaften nicht Markiertes, das nun umso deutlicher hervortritt. Fir die
Philosophie 6ffnet sich damit eine unbeschriebene Zone, eine Zone der
»anonymen Michte« nunmehr innerhalb der Person selbst.'*°

Diese neue Zone des Nichtbeschreibbaren entsteht sich fiir Jaspers an-
gesichts einer Fixierung des Menschen durch die Technik. Damit meint
er auch die oben erwédhnten Techniken des Beschreibens. Doch » Technik
und Apparat« sind fiir ihn zugleich »Bedingungen des Menschseins«.'"!
Rationalisierung und Mechanisierung, welche die Existenz industrialisier-
ter Gesellschaft bestimmen, geschehen nicht einfach aulerhalb des Men-
schen, sondern bestimmen selbst die Ausgestaltung seines Daseins. Die
Technik bringt in einer bestimmten Konstellation bestimmte Formen des
Menschen hervor, wie etwa den Massenmenschen: » Technik und Masse
haben einander hervorgebracht.« Dies bedeutet zugleich: Technik wird
auch die Masse zum Verschwinden bringen, was Jiinger ja bereits erkannt
hatte.''? Das Flieflband, die Maschinen sind fiir die Menschen, die in gro-
8er Zahl an der Massenproduktion beteiligt sind, eingerichtet. Das Funk-
tionieren dieses riesigen Apparates ist wiederum auf den Massenmarkt
angewiesen, auf dem die Giiter konsumiert werden. Die »Bevolkerungs-
massen« konnen nicht leben ohne diesen riesigen »Leistungsapparat, in
dem sie als Ridchen mitarbeiten«. Doch auch die politische Form ist von
dieser Organisationsweise betroffen, sie fiihrt »notwendig zur Demokra-
tie in irgendeiner Gestalt«. In der Demokratie sieht er eine logische Kon-
sequenz dieser Konstellation. Demokratie heifit fiir ihn, dass die Massen
iiber sich selbst bestimmen, indem die Einzelnen in grofien Mengen als
zahlbare Einheit ihre Stimme abgeben.'** Die Masse allerdings ist fiir Jas-
pers, wie gesehen, ein Epiphdnomen der technischen Bedingungen, die

106 Ebd., S. 142.

107 Ebd., S. 146.

108 Ebd., S. 145.

109 Ebd., S. 148.

110 Ebd., S. 152-164.
111 Ebd,, S. 32.

112 Ebd,, S. 34.

113 Ebd,, S.33 f.

141

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Oberflache des Erscheinens, das, was Kracauer als » Massenornament« be-
schrieben hat. Sie fungiert keinesfalls als Akteur wie noch im traditionel-
len Massendiskurs von Le Bon. Tatsdchlich ist die »Masse« fiir Jaspers nur
ein »betorendes Wortc, resultierend aus einer 6konomischen Technik der
Beschreibung von Gesellschaft, um die Vielheiten unter einem Konzept zu
fassen und zu thematisieren. Die durch einen » Apparat gegliederte Masse«
ist nimmer einheitlich, »jeder ist moglicher Einzelner«, und er kann sich
mit den Bedingungen seiner eigenen Konstitution auseinandersetzen.'**
Aber gerade die Prisenz der Individuen in der Masse, in der sie zu
verschwinden drohen, nimmt Jaspers nun zum Anlass einer umfassen-
deren Analyse des Verhéltnisses von Technik und Mensch. »Ein Mensch
[geht] als Einzelner nie ganz in eine Daseinsordnung ein, welche ihm ein
Sein nur als Funktion fiir den Bestand des Ganzen liefle«.!** Es bleibt ein
Rest, der selbst tiber die komplexeste Technologie und Adressierung nicht
erreichbar ist. Und diese Form der Widerstandigkeit des Einzelnen ge-
geniiber der gleichzeitig notwendigen technischen Bedingtheit bildet den
Brennpunkt von Jaspers Analyse. Die gesellschaftlichen Bedingungsver-
héltnisse bilden fiir ihn ohnehin nie ein Ganzes, in sich erfass- und be-
schreibbar, sondern blof$ einen »unbestimmten Horizont« immer nahe
am » Abgrund des Nichtmehrseins«.''® Dieser unbestimmte und damit un-
markierte Horizont ist letztlich das Wesentliche in Jaspers Existenzialphi-
losophie, denn hier ist der Ort, in der ein Mensch ohne Determinierung
durch technische und symbolische Systeme sich hervorbringen kann.
Aber wie lasst sich dieser offene Horizont selbst erfassen, wenn doch
jede Beschreibung eine symbolische Technik ist, die den Moglichkeitsho-
rizont notwendig einschrankt? Der Name des Namenlosen ist die Anony-
mitdt, Jaspers zieht diesen bestehenden Begriff heran, erweitert ihn und
nennt einen ganzen Abschnitt die »anonymen Méchte«,''” der in ein Ka-
pitel mit dem Titel Was aus dem Menschen werden kann eingegliedert ist.
Die Anonymitit, auf einen unmarkierten Raum verweisend, wird hier al-
so gebraucht, um eine Potenzialitit zu benennen. Damit erhilt die Wen-
dung »anonyme Michte«, die im 19. Jahrhundert noch ein Verschwo-
rungsdenken bezeichnete, eine unvorhergesehene Wendung. Mit diesen
Begriffen mdchte Jaspers auf eine Existenz verweisen, die nicht durch Mar-
kierung, durch Namen deformiert wurde. » Anonymitét« wird dahinge-
hend zu nichts weniger als zur » Voraussage eigentlichen Seins«.!*® Die Pa-
radoxie der Benennung von etwas, das keinen Namen tragen kann, aber
gerade auf das eigentliche Sein verweist, ist damit Bestandteil seines Kon-

114 Jaspers 1979, S. 35.
115 Ebd.,, S. 39.

116 Ebd., S. 103.

117 Ebd,, S. 152-163.
118 Ebd., S. 159.

142

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DES SICHTBAREN

zepts: Das Anonyme ist wortlos, ohne Ausweis, ohne Anspruch."*® Es ist
das » Dasein des Nichtseins, dessen Macht unvergleichlich und nicht zu fas-
sen ist«.'?® »Es ist der Keim des Seins als seine unsichtbare Gestalt«.'?!
Hier liegt also etwas Verborgenes, das sich der symbolisch-technischen
Formung entzieht und fiir Jaspers die eigentliche Existenz bestimmt, aber
»nur solange es noch im Wachsen ist und die Welt ihm keinen Widerhall
gewihren kann«.'”> Widerhall meint, dass keine Kraft oder Technik vor-
handen ist, die das Anonyme in Form bringen kann, denn dann wiirde
es sogleich wieder entschwinden. Das Anonyme in dieser Hinsicht bleibt
eine reine Potenzialitdt: »Es ist wie eine Flamme, welche eine Welt durch-
glithen konnte, oder die in einer zum Aschenhaufen gewordenen Welt sich
zusammenzieht zu dem glimmenden Funken, der sich bewahrt, um ein-
mal neu zu entziinden oder im endgiiltigen Ende sich dem Ursprung rein
zuriickgeben«.'??

Doch diese immense Macht weckt auch eine Begehrlichkeit, das An-
onyme doch zu fassen, in das Koordinatennetz einzuspannen, wenn auch
vergeblich:

Wie der Primitive Ddmonen gegeniiberstand mit dem Bewusstsein, wenn
ich ihren Namen kenne, so werde ich ihrer Herr, dhnlich steht der gegen-
wartige Mensch diesem Unfasslichen gegentiber, das ihm seine Berech-
nungen stort: wenn ich es erst erkannt habe - so glaubt er wohl -, kann
ich es zu meinem Diener machen. Wie Analoga der Ddmonen sind die
anonymen Michte des Nichts in der entgdtterten Welt.**

Der Versuch, das Anonyme zu benennen, lasst es, dies ist ja bereits im
Begriff selbst ausgelegt, sogleich wieder zuriickweichen: Diese anonymen
Michte zu fassen, kommt einem »Kampf ohne Front« gleich, der Gegner
ist nicht kenntlich, die Front taucht auf und verschwindet in einem »tur-
bulenten Durcheinander und Wechsel«.'** Mehr noch, »die anonymen
Michte entgleiten und verwandeln sich«.'** Doch wollen die technisch-
kulturell formierten Menschen zu einer Form der Deformiertheit, der
Existenz finden, bleibt ihnen nichts anderes iibrig als dieser Kampf mit
dem Anonymen ihres Selbst und der Welt aufzunehmen: Denn, nochmals,
»das Anonyme ist das eigentliche Sein, fiir das offen zu sein einzig die Ver-
gewisserung schaftt, dass nicht nichts ist«.'*” Darin ist es unheilvoll wider-
spriichlich, denn es ist gleichzeitig »das Dasein des Nichtseins« und »das,

119 Ebd,, S. 159.
120 Ebd,, S. 162.
121 Ebd, S. 162.
122 Ebd,, S. 159.
123 Ebd,, S. 162.
124 Ebd,, S. 163.
125 Ebd,, S. 163.
126 Ebd., S. 164.
127 Ebd,, S. 162. Hervorhebung im Original.

143

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

womit eins zu werden mich zum Aufschwung bringt, und es ist das, woge-
gen ich kimpfen muss, wenn ich das Sein suche«.'*®

In diesem, letztlich absurden Kampf gegen die nicht kenntliche, nicht
benennbare Existenzweise eines Anderen der bestehenden Einordnung
liegt indes die Chancen eines neuen » Adels«; eines Adels nicht im sozio-
logischen oder anthropologischen Sinne, sondern eines Adels der » Men-
schen, die sie selbst sind«.'*® Dieser Adel habe sich irgendwie, in einem
dunklen Kampf gegen das, was sich nicht sehen, nicht benennen lasst, in
einer volligen unbekannten Zone hervorgebracht gegen die Herrschaft der
eigenen »Namen« und damit gegen die Herrschaft dessen, das den Na-
men verliehen hat. Und dieser Adel kann selbst nur anonym sein: »Will
aber der Adel im Menschen sich verstehen als ein bestimmtes Dasein und
sich auslesen, so verfilscht er sich; der wahre ist anonym als Anspruch des
Menschen in sich, der falsche wird Gebirde und Anspruch an Andere«.'*
Da jeder Name eine Formung und fiir Jasper zugleich »Verformung« ist,
benennt der Held seinen Kampf nicht. Im Gegensatz zum Sophisten, der
sich und die Welt vergeblich iiber Denkweisen, Kategorien, Methoden in
Griff bekommen will,"*! schweigt dieser anonyme Adel: » Aber die Offen-
heit des grenzenlosen Sehenwollens wird in ihm zum Schweigen, nicht
zum Verschweigen, was er weif$ und sagen konnte, sondern um nicht in
Gesagtes zu ziehen, was in der Existenz durch diese Falschlichkeit sich sel-
ber unklar wiirde. Diese unauthebbare Anonymitit ist sein [des Helden]
Zeichen«."*

Die Selbstkonstitution dieses Adels iiber das Anonyme beruht bei ge-
nauerem Hinsehen auf etwas, was in Kripkes Theorie des Eigennamens
nicht vorkommt: Die Taufe, immer auch eine symbolische Unterwerfung,
erzeugt zugleich ein Unmarkiertes.’>* In diesem Unmarkierten sieht Jas-
pers aber gerade das Wesentliche und nennt es Anonymitit. Namen erfas-
sen den Leib, aber nicht die Existenz einer Person im umfassenderen Sin-
ne. Indem dieses Anonyme iiber die Sichtbarkeit der korperlichen Iden-
titat hinausweist, ein anderes Mogliches aber nicht Benennbares erahnen
lasst, erhalt es bereits utopische Ziige, die sich bemerkenswerterweise in
verschiedenen kulturellen Avantgarden erkennen lassen, wie die weitere
Untersuchung zeigen wird. Als utopisch lasst sich diese Vorstellung be-
zeichnen, weil Jaspers nicht die Ursache der Unterworfenheit der Indivi-
duen angeht (wie etwa Brecht), sondern mit aller Verve eine Gegenwelt
artikuliert, in der die menschliche Existenz eine andere Gestalt annimmt.

128 Jaspers 1979, S. 162.

129 Hervorhebung im Original. ebd., S. 176.

130 Ebd,, S. 181.

131 Ebd, S. 157.

132 Ebd,, S. 162.

133 Vgl. die Ausfithrungen zu Kripkes Namenstheorie, S. 330 ff. im ersten Band
dieser Untersuchung.

144

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KRISE DES SICHTBAREN

Aber Jasper nimmt hier auch, neben der Begriindung der Existenzial-
philosophie, um die es ihm eigentlich geht, eine Erweiterung dessen vor,
was der Anonymititsbegriff leisten kann: Seine Vorstellung von Anonymi-
tat verweist auf eine Existenzweise, die wie dunkle Materie nur zu erahnen
ist: »Das Anonyme, das begriffen wiirde, wire nie gewesen«.'** Anonymi-
tét, so klart Jaspers auf, ist nicht das schlichte Gegenteil von Benennbar-
keit, von Namentlichkeit: »Die Frage nach anonymen Méchten ist nicht
die Frage nach dem Unbekannten, das man finden und erkennen wird«.'*
Sondern sie verweist auf eine Form der Présenz, die nicht ausgeldscht wird
durch einen Namen, sondern die sich blof3 zuriickzieht, um woanders wie-
der aufzutauchen. Namen bringen Anonymitit nicht zum Verschwinden,
sie lassen sie nur woanders neu erscheinen.

Mit diesem Anonymitétsbegrift ist nun tatsdchlich etwas Neuartiges
in die Welt gekommen."*® Was sich hier abzeichnet, ist eine vollstandige
Abstraktion der konkreten Vorstellung, was denn anonym sei, eine eigent-
liche Defiguration des Konzepts. Das Anonyme ist nicht mehr der leere
Platz einer Figur oder Gestalt, die dann mit verschiedenen Imaginationen
oder Diskursen angereichert'*” oder der namentlichen Bezeichnung zu-
gefithrt werden kann. Dieses Anonyme bezeichnet nicht mehr einen un-
markierten Raum voller losgeloster namenloser Gestalten wie in Taines
anonymer Gesellschaft oder in Kracauers Beschrieb der Hotelhalle: Das
Anonyme bei Jaspers ist vielmehr das Wissen eines Anderen, das jenseits
des Symbolisierbaren steht, deshalb auch nicht benennbar oder iiber Na-
men aufzuheben ist.

Ungeachtet dieser Wende des Begriffs, und v6llig unabhéngig von neu-
en Erkenntnisweisen, folgt die Artikulation des Konzepts des Anonymen,
in einer spezifischen Konstellation, jener der industriellen Gesellschaft.
Die Vorstellung eines genuin Nichtbezeichenbaren, das sich in diesem
Raum der industrietechnischen und wissenschaftlichen Vermessung und
Standardisierung 6ffnet, erschliefit sich dabei nur der Philosophie. Doch
die Neuartigkeit des Denkens und die Radikalitat, die Jaspers Schrift fiir
sich in Anspruch nimmt, folgt einem Operationsmuster, das sich zuvor in
anderen, profaneren Gebieten auf dhnlicher Weise beobachten lief3: Mar-
kiertes erzeugt Unmarkiertes, die Vorstellung der Anonymitt verhilft die-
sem zur Prasenz. Ein anonymes Nichterfassbares iiberhaupt zu postulie-
ren, beruht gerade auf der Wahrnehmung umfassender Beschreibung und
Normierung iiber industrielle Technologie und Wissenschaft.

Freilich, was Jaspers Konstruktion nun entsteigt, ist schlicht der
Mensch im Singular (dahingehend fasst der Titel der englischen Uber-

134 Jaspers 1979, S. 155.

135 Ebd,, S. 155.

136 Ferry 2002. Allerdings in einem anderen Zusammenhang, den Ferry in der
Grof3stadtliteratur erkennt.

137 Lyotard 2002.

145

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

setzung, Man in Modern Age, das Argument besser als der deutsche
Originaltitel). Um den Menschen in seiner Singularitit geht es Jaspers.
Und er diirfte sich gewahr gewesen sein, dass die Konstruktion schon
damals problematisch war: »Der Mensch«, so sagt es Brecht in einer
etwa zeitgleich erscheinenden Schrift, »war eine Funktion, Grund sach-
licher Interessen, und spaltete sich danach in riesige Gruppen, die auch
unter sich den Menschen voéllig auflgsten«, es gab schon nach der Klassik
den Menschen nicht mehr.'*® Die Singularitit unter dem Konstrukt des
Menschen im Singular zu fassen, ihn zu markieren, ruft hier die Vorstel-
lung des Anonymen hervor, um das Konstrukt des Menschen in seiner
zweifelhaften Position noch zu retten, bevor sein Gesicht im Sand des
Meeresufers zerrinnt. Die geisterhafte Gestalt eines namenlosen Adels,
zu dem ihn Jaspers dann noch erhebt, trigt allerdings bereits Ziige eines
Verschwindens.

Die »anonymen Michte« bei Jaspers sind keine Bedrohung der Ord-
nung mehr, weil die gegenwirtige Ordnung die falsche ist. Das Wissen
um diese Falschheit zeigt den Weg zu einer anderen Welt da drauflen, die
nicht auf eine Benennbarkeit angewiesen ist. Doch auch wenn Jaspers die
Konstellation des Hervortretens anonymer Méchte in ein technisches und
wissenschaftliches Dispositiv hineindenkt, ist der Endpunkt der Epistemo-
logisierung noch nicht erreicht. Das heifit, einmal von den konkreten Na-
men befreit, entwickelt sich eine Eigenlogik des Konzepts, es wird immer
radikaler befragt. Der Kulminationspunkt dieser Epistemologisierung des
Anonymen liegt womoglich in Husserls Untersuchungen. Er will eine rei-
ne Theorie des Anonymen denken, allerdings nicht um den Menschen,
sondern die Grundlagen seiner Phdnomenologie zu retten.

3.2 Das Anonyme der inneren Territorien

Husserls Gebrauch des Anonymen ldsst sich — zusammen mit Jaspers’ Dis-
kussion - als eine epistemologische Wende der Anonymitétsvorstellung
verstehen. Die Ubernahme dieses Begriffs kommt nicht von Ungefihr.
Husser] denkt die Konstitution der Welt konsequent vom Subjekt aus. Also
gibt es etwas anderes, was nicht Subjekt ist, oder von diesem »konstituiert«
wird: einen unmarkierten erkenntnislogischen Raum. Husserl ist auf die-
sen angewiesen, um der Gefahr des Solipsismus zu begegnen, und dieser
Raum bietet die Grundlage fiir den Einbezug des Anonymen in Husserls
Werk.

Der Begriff nimmt in Husserls Forschung auf den ersten Blick eine
unauffillige Stellung ein, gemessen an der spérlichen Sekundarliteratur,

138 Brecht 1992a, S. 321.

146

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANONYME DER INNEREN TERRITORIEN

die dem Gebrauch dieses Konzepts gewidmet ist.'** Auch verwendet er
das Anonyme nicht von Beginn an in seinen phidnomenologischen Unter-
suchungen, vielmehr er fithrt den Begriff erst allmahlich ein, um das an-
gesprochene epistemologische Problem der Existenz einer Auflenwelt zu
tiberbriicken. Doch Husserls Verwendung des Anonymen erdffnet auch,
gerade aufgrund der Radikalitit, mit der er das Konzept mit einem phé-
nomenologischen Blick auf die gesellschaftliche Wirklichkeit verbindet,
das Tor fiir neue Diskurse iitber Wissen und Gesellschaft. Der Begriff, des-
sen Spuren sich von den Ideen zu einer reinen Philosophie bis hin zur Kri-
sis-Schrift nachzeichnen lassen,'*° fiillt nicht einfach eine Liicke: Er wird
selbst eingehend reflektiert und erhalt hierin seine Bedeutung. Das An-
onyme ist gerade dasjenige, das sich durch ein Bezeichnungssystem der
Phénomenologie nicht erfassen lasst. Es ist ein Anonymes, das sich vor
dem Hintergrund der Theoretisierung abzeichnet, als Rest der Themati-
sierung stets prasent bleibt und aufgrund seiner Unfassbarkeit erst seine
spezifische Bedeutung erhlt."*!

Im gewissen Sinne schliefft Husserl dabei an eine Problematik an, die
sich schon bei Tardes Soziologie abzeichnete und bei Jaspers zum generi-
schen Prinzip der Anonymitit erhoben wird. Tarde sah sich, wie gesehen,
mit einem konzeptionellen Problem konfrontiert, ndmlich dass in seiner
Theorie die Erfindung einerseits den Ursprung und die Basis der Gesell-
schaft bildet und andererseits ein singuléres konkretes Ereignis in der Rea-
litdt darstellt, dieses aber soziologisch selbst nicht fassbar bleibt. Der Er-
finder und die Erfindung verharren in der » Anonymitit«: Das Herz der
Gesellschaft schlagt anonym.

Den Bruch, den Husserl mit dem inzwischen alltdglichen Gebrauch
des Begriffs des Anonymen herbeifiihrt, ldsst sich in der Frage der Fass-
barkeit des wahrnehmenden Subjekts und des Urgrundes des Wirklichen
erkennen. Ausschlaggebend ist fir Husserl nicht das Gesellschaftliche,
sondern das Erkennen schlechthin. Mit seinem epistemologischen Pro-
gramm der Epoché trennt er Fragen des Erkennens und Konstituierens
von Welt von dem gegebenen Sein in dieser Welt, um dadurch einen ana-

139 Die beiden ausfiihrlichsten und prazisesten Arbeiten zur Thematisierung von
Anonymitit bei Husserl verfassten Zahavi 2002 und Hoffmann 1997. Auf al-
tere Diskussionen verweist der Lexikonartikel von Held 1971. Mittelbar dis-
kutieren das Konzept der Anonymitit die Texte von Aguirre 1982, S. 136-
143; Liangkang 1998, S. 87 f.; van Peursen 1962, S. 494 ff.; Landgrebe 1971,
S.195-203. Es lasst sich konstatieren, dass erst mit der Arbeit Merleau-Pontys
das Phanomen der Anonymitit in den Fokus der Phanomenologie riickt (sie-
he nichsten Abschnitt); die Grundprobleme sind meiner Ansicht jedoch bei
Husserl angelegt.

140 Siehe Husserl 1913 und Husserl 1976. Die Krisis der europdischen Wissenschaf-
ten und die transzendentale Phinomenologie geht auf Vorlesungen zuriick, die
Husserl 1935 hielt.

141 Waldenfels 1998b, S. 105.

147

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

lytisch reinen Raum des Erkennens zu gewinnen. Er erzeugt damit aber
auch eine nicht bezeichenbare Realititsebene, ein neues Anonymes, das
sich allerdings alles andere als theoretisch bandigen lasst (und spiter in
der Theoriegeschichte des Anonymen »erobert« werden soll). Dies fiihrt
dazu, wie zu zeigen ist, dass das Anonyme auf jene Instanz zuriickfillt, die
iberhaupt Namen gibt: d. h. auf das Namen gebende und damit Welten
konstituierende Ich des Menschen schlechthin.

Im Gegensatz zu Jaspers entwickelt Husserl eine abstrakte Theorie der
Wirklichkeitskonstitution, gezielt unabhingig von jeglicher historischen
Wirklichkeit. Es ist eine Philosophie, die die Autonomie von dem konkret
Wirklichen gerade zur Voraussetzung hat, um es begreifen. Husserl ent-
wirft ein transzendentales Ich, das in einem bestidndigen Erlebnisstrom sei-
ne Umwelt erfahrt und tiber den es die konkreten Dinge der Welt gleichzei-
tig formt. Damit ist nicht ein empirisches Ich gemeint, sondern ein analyti-
sches Konstrukt. Husserl spricht {iber ein Bewusstsein, das in héchstmég-
licher Reinheit und Abstraktheit hervortritt, gleichsam jenseits des histo-
rischen, psychologischen und soziologischen Ichs und seinen nicht redu-
zierbaren Verbindungen und Verwicklungen mit der Wirklichkeit. Doch
die Diskussion eines solchen transzendentalen Egos erfordert ein systema-
tisches Ausblenden (Ausklammern), ein Auflerkraftsetzen, Suspendieren
alles Konkreten, Empirischen. Diese Suspendierung des empirisch Wirk-
lichen nennt sich auch transzendentale Reduktion oder Epoché und bildet
einen Kern von Husserls Programm.'*

Von den konkreten empirischen oder psychologischen Einzelbe-
wusstseinen abstrahiert und damit von allem, was in die Quere kommt,
auch vom Wissen der Naturwissenschaften, tritt erst das reine Bewusst-
sein hervor.'*® Aber was existiert dann fiir das abstrahierte Ego, wenn
alles Wirkliche aufler Aktion gesetzt ist? »Was kann denn {ibrig bleiben,
wenn die ganze Welt, eingerechnet uns selbst mit allem cogitare aus-
geschaltet, respektive ausgeklammert ist?«'** Eine konkrete abgezihlte
Menge von Evidenzen als empirisch Wahrgenommenes kann systema-
tisch ausgeblendet werden, um das Funktionieren des Bewusstseins zu
untersuchen, nicht aber die Existenz arithmetischer Zahlenfolgen und
der Arithmetik generell, sie existieren fiir Husserl schlechthin, i.e. jenseits
konkreter Subjekte und ihrer Wahrnehmungsweisen.'**

Zu einem solchem Ubrigbleibenden gehort aber auch das reine, abstra-
hierte Bewusstsein selbst, »das in seinem absoluten Eigenwesen durch die

142 Diese Diskussion durchzieht Husserls Werk. Hier relevant sind Textabschnit-
te in Husserl 1977, S. 63 £, 70, Husserl 2012, § 17, Husserl 2002a.

143 Husserl 1913, S. 56.

144 Ebd,, S. 56.

145 Husserl bezeichnet dieses Ubrigbleibende als eine Art »reines Wesen« (oder
»Eidos«), siehe ebd., S. 5.

148

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANONYME DER INNEREN TERRITORIEN

phanomenologische Ausschaltung nicht betroffen wird«."*¢ Dieses philo-
sophische System will indes die Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit
schlechthin begreifen. Wie bringt nun Husserl eine stattfinde Wirklich-
keit, um die es doch immer geht, wieder in diese abstrakte Konstruktion
der Epoché hinein? Sein Argument lautet: Das Bewusstsein kann sich erst
verwirklichen, indem es sich dem sogenannten »Erlebnisstrom« aussetzt.
Dieser lasst sich abstrakt konzipieren, de facto griindet er aber in einer
wirklichen Welt und in dieser zielt er immer auf etwas Konkretes: Jegli-
ches Bewusstsein ist Bewusstsein von etwas.'*” Oder anders ausgedriickt:
Wenn ein Bewusstsein immer ein Bewusstsein von etwas ist, muss es auch
eine Welt auf8erhalb des Ichs geben, welche die Phanomenologie qua no-
men schlicht auch voraussetzt.

Das heif3t, eine erscheinende Welt lasst sich nicht iiber eine schlichte
Menge isolierbarer und damit analysierbarer Daten begreifen, die sich im
Beobachter ansammeln, oder gerade gegenteilig iiber die Beschreibung ei-
nes Objekts, wie es im Bewusstsein erscheint. Bewusstsein ist im Prinzip
produzierende Tatigkeit angesichts eines im Erlebnisstrom vermittelten
Gegenstandes, auf das das Bewusstsein zielt. Und in der aktiven Ausein-
andersetzung mit diesem Erlebnisstrom konstituiert das Bewusstsein Wel-
ten. Es geht dabei wiederum nicht um den konkreten empirischen Vor-
gang, sondern um die prinzipielle Operationsweise: Das Blatt Papier, das
vor mir liegt und das ich intensiv betrachte, wird als Ding in aller Sinnlich-
keit wirklich. Aber es existiert mit vielen anderen Dingen des Biirotischs
zugleich, die dann aber schlicht nicht wahrgenommen werden, wenn ich
das Papier als Papier erkenne.'*® Die Wahrnehmung konstituiert das Ding,
indem es anderes ausblendet.

In Husserls Vorstellung erscheint die Wirklichkeit damit ausschlief3-
lich als Auseinandersetzung des Bewusstseins mit der Welt: »Was die Din-
ge sind, die Dinge, von denen wir allein Auslagen machen, tiber deren Sein
oder Nichts, Sosein oder Anderssein wir allein streiten und uns verniinftig
entscheiden konnen, das sind sie als Dinge der Erfahrung«.'** Die Wirk-
lichkeit wird aufgrund von Wahrnehmungsleistungen in seiner Erschei-
nungsform produziert oder konstituiert, damit geordnet in eine Form ge-
gossen: namlich als »eine morphologisch geordnete Welt«.'** Damit ver-
bunden ist eine Kritik an Kants Vorstellung des Dings »an sich«. Es sei
ein Irrtum zu glauben, die Wahrnehmung komme »an das Ding selbst
nicht herang, die Wahrnehmung selbst ist das Ding, die Sinnesdaten kle-
ben nicht wie Abziehbilder auf einem »Ding an sich«.*!

146 Ebd.,, S. 59.

147 Husserl 1977, S. 79.
148 Husserl 1913, S. 62.
149 Ebd,, S. 88.

150 Ebd.,, S. 110.

151 Ebd,, S. 78.

149

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Husserls Perspektive ist hier radikal und droht ihn in die Néhe des
Solipsismus zu riicken: Es sei durchaus moglich, so Husserl, dass unse-
re anschauliche Welt die letzte wire, »hinter< der es eine physikalische
tiberhaupt nicht gibe«.'** Zugleich sei eine Welt auferhalb unserer Welt
zwar eine logische Moglichkeit, aber ein sachlicher Widersinn.'** Denn
wenn eine Welt und ihre morphologische Erscheinung durch Beobach-
tung, durch Wahrnehmung konstituiert ist, »[gilt] eine absolute Realitit
genau so viel wie ein rundes Viereck«.'** Fiir Husserl scheint die sich kon-
kret ergebende »wirkliche Welt« eher ein Spezialfall einer Vielheit von
»moglichen Welten« darzustellen, die selbst je verschieden bewusstseins-
mafig konstituiert werden konnen.**

Die Ausarbeitung dieses Programms erscheint Husserl zur Zeit, als
er die Ideen zu einer »reinen« Phianomenologie niederschrieb, noch als
vollumfinglich durchfiihrbar, in seinen Grundlagen benennbar. Er sah
die Moglichkeit einer »Methode vollkommen klarer Wesenserfassung«.'
Was sich noch in der »Dunkelheitssphire« befindet, ldsst sich kldren, so-
bald es »an die Pforte der Anschauung« klopft.'*” Doch diese Argumen-
tation der Hervorbringung (Konstitution) der Welt durch ein (reines) Be-
wusstsein muss sich konsequenterweise auch auf sich selbst beziehen, soll
es ein reines Programm sein. Oder anders ausgedriickt: Die Frage nach
demjenigen, das die Bewusstseinsleistung der Wirklichkeitskonstruktion
iberhaupt erst moglich macht, stellt sich im Verlaufe der Entwicklung ei-
ner reinen Phidnomenologie immer hartnackiger.

Denn sobald das Subjekt als wirklichkeitssetzende Instanz inthroni-
siert ist, stellt sich aufgrund der Radikalitat, mit der Husserl seine Philo-
sophie betreibt, das Problem, inwiefern dieses Ich sich letztlich auch auf
sich selbst beziehen kann. Wer oder was konstituiert das wahrnehmen-
de Ich; ist es nicht das »reine Ich«'*® selbst? Wenn nicht, was dann? In
den Ideen zu einer reinen Phdnomenologie behandelt Husserl diese Frage
im Abschnitt Phinomenologie und die Schwierigkeiten der »Selbstbeobach-
tung«.'>® Hier betrachtet er die Frage noch als ein Scheinproblem. Wie das
Ego sich konstituiert, liefSe sich nicht sinnvoll beantworten, zumindest,
wenn es sich auf ein empirisches Ich beziehe. Husserls Argument lautet,
dass sich die Geometrie auch nicht darum kiimmere, »wie die Existenz
der Figuren auf der Tafel oder der Modelle im Schrank methodisch zu si-

152 Husserl 1913, S. 78.
153 Ebd., S. 90.

154 Ebd., S. 106.

155 Ebd., S. 88.

156 Ebd., S. 128.

157 Ebd., S. 129.

158 Ebd., S. 160.

159 Ebd., § 78.

150

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANONYME DER INNEREN TERRITORIEN

chern seien«,'® sie erforscht die Logik des Kreises als solches unabhéngig
seiner konkreten Verwirklichung in Geometriebiichern. Geometrie und
Phanomenologie »als Wissenschaften reiner Essenz« kennen »keine Fest-
stellung tber reale Existenz«.'®" Die Phinomenologie sei schlicht keine
Tatsachenwissenschaft. Sie erforscht das Hervortreten der Dinge und die
»prinzipielle Bedingung ihrer Moglichkeit«, das, was Husserl » Wesensfest-
stellungen« nennt:'** die Art, wie die Dinge erscheinen und Wirklichkeit
bilden, und nicht, was sie sind.

Doch eine Phanomenologie, die sich als reine, i.e. voraussetzungslo-
se Wissenschaft versteht, kommt nicht darum herum, auch auf analyti-
scher Ebene zu fragen, wie das Welten erkennende und bauende Ego mit
den eigenen Mitteln der Phinomenologie zu begreifen sei, und das kann
nur durch dieses nunmehr transzendental gefasste Ego selbst geschehen.
Dies ist fiir Husserl zunichst durchaus moglich: In einer »Riickbiegung
des Blicks«'®® kann dieses reflektierende Bewusstsein sich selbst thema-
tisch werden. Indem dieses Subjekt sich auf sich selbst bezieht, erscheint
es auch doppelt, als ein ebenso konstitutierendes und konstituiertes Ich.
Es ereignet sich damit eine Spaltung dieses Ichs:'** das Bewusstsein ist ei-
nerseits ein reflektierendes und andererseits ein wahrgenommenes.

Diese Spaltung bedeutet in letzter Konsequenz, dass Husserl das rei-
ne Ich nicht ausschlie3lich als sich selbst geniigende transzendente Form
beschreiben kann, wie einen Kreis, der sich unabhingig von seiner kon-
kreten Materialisierung mathematisch fassen lasst. Wiirde die Weltkonsti-
tution lediglich aus der Perspektive eines gleichsam »transzendentalen«
Subjekts gedacht, so Husserl spiter, »verschlange« »der Subjektbestand
der Welt ... sozusagen die gesamte Welt und damit sich selbst, i.e. ein
metaphysisches Subjekt, ebenso abstrakt wie unwirklich, brachte die Welt
hervo.« und er erkennt: »welch ein Widersinn«.'®® Die Phdnomenologie
zeichnet sich gerade dadurch aus, dass sie das In-der-Welt-Sein des Ichs
nicht vergisst. Das bewusstseinssetzende Ich hat einen Korper, der Weg
des Kantianismus, es schlicht als a priori zu setzen, verschlief3t sich ihm.
Es ist erkenntnislogisch notwendig, das »cogitierende Subjekt« gleichsam
zu verweltlichen, als in der Welt befindlich zu konzipieren.'*® Oder anders
ausgedriickt: Selbst ein abstrahiertes, transzendentales, weltenkonstituie-
rendes Ego lasst sich nicht im Raum der Metaphysik ansiedeln, gleichsam
oberhalb der empirischen Welt, sondern es lokalisiert sich in der Wirklich-

160 Ebd., S. 153.

161 Ebd.,, S. 153.

162 Ebd,, S. 153.

163 Husserl 1956, S. 263.

164 Husserl 1959, 40. Vorlesung.

165 Husserl 1976, S. 183.

166 Vgl. hierzu auch van Peursen 1962.

151

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

keit und den individuellen Praktiken.'”” Diese Doppelheit in der Selbst-
Beobachtung und Konstitutierung der Welt, die Unmoglichkeit, in einem
Jenseits von Raum und Zeit die Menschen und ihre Weltwahrnehmung
zu situieren, hat nun aber mafigebliche Konsequenzen auf die Moglich-
keit, ein logisch konsistent gefiigtes Ich zu konzipieren, das die Welt kon-
stituiert. Es 6ffnet sich erneut eine Kluft, wenn der Wahrnehmungspro-
zess erkenntnislogisch betrachtet wird: ndmlich zwischen kérperlichem
In-der-Welt-Sein und der abstrahierten Instanz des wahrnehmenden Ichs,
das sich selbst beobachtet. Und doch muss beides zusammengedacht sein,
soll die Epoché Sinn ergeben.

Wie lésst sich dieses Nicht-Enthaltene, Nicht-Markierte, das sich in
dieser Kluft 6ffnet, dann fassen? Gar nicht, es erscheint vielmehr als »an-
onym«: »Auch wenn ich reflektierend mich als das Subjekt des Weltbe-
wusstseins {iberhaupt erfasse, geschieht das vermoge eines Ich- und Gel-
tungslebens hoherer Stufe, das nun selbst, als das reflektierende »ich tues,
»ich bringe zur Geltung« anonym ist«, so Husserl.'*® Weil diese Erkenntnis
nun wiederum selbst nicht in metaphysischen Liiften jenseits des zeitlich-
rdumlichen Realen schwebt, sondern in einer konkreten Welt operiert, er-
gibt sich damit, dass das Problem der Konstitution des erkennenden Ichs
selbst unabschliefSbar bleibt. In Husserls Worten: »Ich kann immer aufs
neue reflektieren und immer aufs neue habe ich ein Ich der Reflexion, ...
das, wihrend es das tut, in Wesensnotwendigkeit unthematisch, unerfasst,
und auch nicht ... bewusst ist«.'®’

Husserl entwickelt ein eigentliches Geflecht von Konzeptionen, damit
ihm diese Selbstkonstitution nicht in die vollstindige Abstraktheit ent-
gleitet: So fithrt er die Dimension der Zeitlichkeit ein, um den Riss zwi-
schen wahrnehmendem und wahrgenommenem Ich zu iiberbriicken. Er
sagt, die Riickspiegelung ereigne sich in der Zeit: Das eine, wahrnehmen-
de, konstituierende Ich wird gleichsam auf einer Zeitachse im Nachhinein
wahrgenommen.'”® Das erste Ich wird also nicht simultan reflektiert, son-
dern in einem vergangenen Zustand erinnert; gleichzeitig sind beide Ichs
aber als eine notwendige Einheit zu denken, da das reflektierende Ich das
leibliche Ich in der raumzeitlichen Welt eben auch erst voraussetzt. Also
sind sie in der Zeit getrennt und doch vereint. Doch dies bietet keinen Aus-
weg: Denn hier kann die logische Argumentationskette nur von Neuem
einsetzen, denn was eint die Differenz zwischen vergangenem und aktu-

167 Jedes Transzendentale ist bezogen auf den Menschen in seinen Handlungen
und Gewohnheiten: »Es ist eine Art >Lokalisierungs, die nachtraglich unwei-
gerlich eintritt und die selbst die Reduktion lokalisieren lasst im Menscheng,
Husserl 2002b, S. 323 f. Den Hinweis auf diese pragnante Textstelle entnahm
ich Gander 2010, S. 302.

168 Hervorhebung von mir. Husserl 1976, S. 457.

169 Ebd., S. 457 f.

170 Vgl. diesbeziiglich Husserl 2002b, S. 299 f.

152

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANONYME DER INNEREN TERRITORIEN

ellem Ich? Mit anderen Worten gesagt, die Spaltung des Ichs wird in der
Dimension der Zeitlichkeit zwar aufgehoben, aber auf einer anderen Ebe-
ne neu erzeugt. Die Selbstwahrnehmung ist de facto nur durch eine Wahr-
nehmung des leiblichen Ichs in der Welt moglich. Aber dieses Ich eines
realen Menschen ist dann wiederum nicht jenes, das reflektiert, oder radi-
kal gedacht: »Ich ... bin nicht der Mensch, jener Mensch, der in der Welt
steht und diese aufgrund seiner Voraussetzungen, seines Wissens, konsti-
tuiert.'”!

Dieser Reflexionsprozess ist es nun, der das Anonyme hervortreten
lasst. Es ist gleichzeitig jenes, das von dem unendlichen Regress befreit.
Husserl zieht den Begrift des Anonymen augenscheinlich heran, um iiber
die Benennung des Unbenennbaren sein Theoriegebdude zu stabilisieren.
Damit tiberblendet er die Frage nach dem, was das Konstitutierende kon-
stituiert, respektive warum dieses sich nicht selbst wahrnehmen kann. Das
Reich des Bewusstseins bleibt sich dadurch selbst anonym: »Eben dieses
in gerader Erinnerung anonyme vergangene Ich und Bewusstsein kommt
in einer Reflexion ... zur Enthiillung«.'”?> Dieses Anonyme wird zur In-
stanz, die sichert, dass eine Welt tiberhaupt konstituiert werden kann. Es
ist zugleich das Andere des Ichs, das ermoglicht, eine Welt zu begreifen,
ohne permanent fragen zu miissen, wie ich diese Welt selbst hervorbrin-
ge. Oder anders ausgedriickt: Alle intentionalen Leistungen des Erfahrens,
»wodurch die Dinge schlechthin da sind«, vollzégen sich »anonym«.'”?
Das Anonyme hat auch hier die Form des Nicht-Bezeichenbaren, das sich
im Akt des Bezeichnens (oder Konstituierens) ergibt, doch es ist nun in sei-
ner Logik des Erscheinens geklart: Es ist das epistemologisch reflektierte,
mit dem Namen der Philosophie versehene Ich, das im Wahrnehmungs-
akt selbst gar nicht erscheinen kann. Die Form der Anonymitit, die Huss-
erl erkennt, und damit meldet sich die Geschichte des Begriffs, resultiert
also wiederum aufgrund eines unmarkierten Raumes, der unumgénglich
auf der markierenden Leistung einer Instanz, hier des Egos, tiberhaupt erst
erscheint.

Der Begriff des Anonymen verhilft damit zu einer Deproblematisie-
rung des infiniten Regresses der Frage nach der Herkunft des Wissens. Es
ist unabdingbarer Bestandteil des logischen Systems von Husserl. Im All-
tag stellen diese Fragen allerdings kein Problem: Wir leben in die Welt
»hinein«,'”* so Husserl, ohne sich darum zu kilmmern, wie sie zustande
gekommen ist. Dieses Zustandekommen bleibt anonym.

171 Husserl 1976, S. 457.
172 Husserl 1956, S. 264.
173 Husserl 1977, S. 157.
174 Husserl 1976, S. 327.

153

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Der Stachel der Anonymitdit

Doch mit dem Konzept der unschuldigen Naivitat des Alltags ist die reine
Phanomenologie selbst keineswegs befreit, sich dem Anonymen zu stellen,
es bleibt fiir die radikale Philosophie ein Stachel des Ungreifbaren, i.e. des
Unbegriftenen. Immer wieder erkennt Husserl das »Bediirfnis diese An-
onymitét zu liften«.'”® Es besteht der Drang, »das Weltbewusstsein von
seiner Anonymitit« zu befreien: Fiir Husserl ist dies dann moéglich, wenn
zugestanden wird, dass dieser unendliche Regress selbst zum Erkennen
gehort, jeder Horizont, der sich erdffnet letztlich nur die Folge eines Ho-
rizontes vor ihm ist.

In Husserls Worten: »Ich erkenne freilich, dass ich, ohne diese Anony-
mitét zu liften, nicht das voll konkrete Ego gewinne, das ich in der Epo-
ché bin«.'”® Entsprechend auch erscheint das Anonyme, das sich so sehr
in den Kern von Husserls Phinomenologie hineindrangt, schlicht als eine
Art zwingende Gewalt, die sich dem erkennenden Ego aufsetzt:

Wir sagen: Durch unser Wahrnehmungsleben und tiberhaupt Erfah-
rungsleben geht hindurch eine besondere Einheitsstruktur, eine Struk-
tur der einheitlichen Abhebung, der Einheitlichkeit in der Affektivitit,
die all dem Subjektiven, in dem und durch das die Objektwelt fiir uns da
ist, die Anonymitét aufzwingt. Diese Anonymitit besagt: Die stromende
Gesamtwahrnehmung, die zu allem Leben und in jedem Lebensmoment
gehort, hat bestandig eine Seite, die subjektive, die des Objektwelt konsti-
tuierenden Lebens, die nicht nur unbeachtet bleibt, sondern fiir das Spiel
der Aufmerksamkeit iiberhaupt nicht in Betracht kommt."””

Dieses Andere des Subjektiven, das immer da ist, muss permanent ausge-
blendet werden, damit die Objektwelt iberhaupt als eine objektive Welt
wahrgenommen werden kann, das heifit, es muss ignoriert werden, dass
»das Subjektive an diesem Vorzug nicht teilhat, ja sogar anonym bleiben
muss, damit ein objektiv gerichtetes Leben, ein Leben in objektiver Ein-
stellung moglich sei.«'”® Folgerichtig bedeutet dies: Nicht nur das, was das
Ego hervorgebracht hat, ist anonym, sondern das Subjekt ist in sich selbst
letztlich anonym. Aber genau dies bewahrt es vor dem Solipsismus, da-
vor, dass ihm die Welt nicht blof3 als eine subjektive Halluzination gelten
kann.'”® Denn es ist etwas anonym da, das mit der Welt verbindet und
nicht Halluzination sein kann, da es nicht unmittelbar vom Ego konstitu-
iert ist.

Der Preis fiir eine Authebung des Anonymen wire, dass die Phino-
menologie als Ganzes ins Transzendentale entschwindet, sich gleichsam

175 Husserl 1956, S. 96.
176 Husserl 2002b, S. 177.
177 Husserl 2008, S. 24.
178 Ebd,, S. 24.

179 Husserl 2002b, S. 199.

154

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANONYME DER INNEREN TERRITORIEN

entweltlicht, »entmundanisiert«, was gerade nicht Husserls Idee ist. Aber
nur im Transzendentalen wiirde das »Weltbewusstsein ... von seiner An-
onymitit« befreit.'®® Der Ausdruck »befreien« signalisiert erneut, dass
Anonymitit fiir Husser] als eine Art Gewalt erscheint, die sich dem Ego
eigentlich aufdringt, dann, wenn es in der Welt diese Welt wahrnimmt
und sich selbst in diesem Akt nicht erkennen kann. Auch stellt die Tat-
sache, dass tiberhaupt eine Befreiung von der Anonymitat im Transzen-
dentalen moglich wire, nur eine weitere Schlaufe in einem infiniten Re-
gress dar, namlich iiber eine phdanomenologische Untersuchung zu unter-
suchen, was eine phanomenologische Reduktion ist: »Wie ich es auch aus-
zudriicken pflegte, die phdnomenologische Reduktion bedurfte, um ihren
Totalhorizont zu gewinnen, einer »Phdnomenologie der phdnomenologi-
schen Reduktion««.'®' Weil die Phanomenologie sich gerade nicht mit der
Transzendenz eines reinen Ich-Wesens begniigen kann, sondern dieses zu-
gleich in der Welt denkt, muss Husserl erkennen: Es ldsst sich schlicht kein
Licht in das Anonyme bringen, indem es reflektiert wird. ** Jeder Ver-
such, die Anonymitit aufzuheben, zu benennen, fithrt auf einer anderen
Ebene zu einem erneuten Auftauchen eines anonymen Konstituierenden,
das erst die Wahrnehmung einer Instanz »tieferer« Stufe ermoglicht. '*

Der einzige Moment, den Husserl sieht, in dem sich Reflexion und
Konstitution kurzweilig fiigen konnten, wére eine Art Schnittpunkt, ein
Akt, ein Ereignis, bei dem Wahrnehmung, Reflexion und Benennung
plotzlich zusammenfallen, ein im »Jetzt Entspringendenc, eine Art Aktua-
litdtserlebnis, das als ein solcher »Urquellpunkt« der Genese und gleich-
zeitig Beobachtung fungiert. Freilich, so Husserl, »fiir all das fehlen uns
die Namen«, dieser Moment bleibt verhiillt.'®* Wie bei Tarde bleibt der
Ursprung der Dinge notwendig anonym.

Was Husserl also als Anonymes denkt - jene Kategorien, Werkzeuge,
Praktiken, die Phdnomene hervorbringen, aber in ihnen selbst unartiku-
liert bleiben -, l4sst sich damit weder durch eine positive Aufkliarung rest-
los wegdenken noch iiber Reflexion vollumfénglich kldren. Hier erreicht
Husserls Phanomenologie definitiv die Grenze ihrer Welt.'*> Das Anony-
me der Phianomenologie bezeichnet ein wirkungsmaichtiges Reales, das

180 Husserl 2012, S. 284 f.

181 Ebd.,, S. 267.

182 Husserl 2002b, S. 199 sowie: Husserl 1956, S. 262 f.

183 Vgl. hier die Ausfiihrungen des Husserl-Schiilers Ludwig Landgrebe, der dar-
legt, dass gerade diese Doppelheit der Reflexion, die Unmdglichkeit, das tran-
szendentale Ich absolut zu denken, der Grund dafiir ist, dass eben die An-
onymitit nicht aufgehoben werden konne, so Landgrebe 1971, S. 197 £. Dies
fithre dazu, dass die zugrunde liegenden Begriffe sich selbst verschleiern, ebd.,
S. 202 ff.

184 Husserl 1928, S. 42; vgl. auch van Peursen 1962, S. 495.

185 Zahavi 2002, S. 84.

155

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

»ritselhaft« bleibt,'®® ein Reales, das der Benennung »entflieht«,'®” aber
zugleich im Akt der Bezeichnung und Beobachtung immer wieder neu
entsteht: ein Raum unbestimmter, aber gerade dadurch konstitutiver »Lee-
re«, der sich zwischen den Namen und den Dingen in einem fort erzeugt,
im Innern des erkennenden Subjekts selbst.

Damit bleibt dieses Anonyme trotz seiner Unbenennbarkeit stets re-
al, ohne dass es als abgrenz- und benennbare Identitdt in der Welt selbst
existierte.'*® Das phanomenologische Projekt, die »Dunkelheitssphare
im Vorraum der Wahrnehmungspforten zu durchdringen, wie Husserl es
in seiner reinen Phdnomenologie vorhatte, gelingt indes nicht. Die Span-
nungen, die der Begriff der Anonymitit erzeugt, werden in Husserls Pha-
nomenologie damit augenscheinlich nicht gelost.'® Vielmehr, streng aus
dem erkenntnislogischen Programm der Phanomenologie Husserls ge-
dacht, erscheint das Anonyme wie ein Schatten des weltformenden Egos,
der sich nicht greifen lasst, demjenigen immer enteilend, der nach ihm
haschen méchte.

Das Programm der Phianomenologie sucht in seiner Radikalitat sei-
nesgleichen. Husserl hat mit aller Deutlichkeit gezeigt, dass die Erfassung,
die Benennung einer Welt, kurz ihre Konstitution tiber logische Mittel der
Beschreibung nicht vollumfanglich begriffen werden kann. Zwischen ei-
nem reinen Erkennen und der Existenz des Subjekts in der empirischen
Welt klaftt eine Liicke, die keine Erkenntnislogik zu tiberbriicken vermag:
Die Benennung der Welt erzeugt einen Rest, der mit Bedingungen der
Errichtung einer Nomenklatur selbst einhergeht. Ein unproblematisches
Ganzes hat es freilich nie gegeben, sobald das Subjekt oder die Vielheit der
Individuen problematisch werden, konnen diese nur zum Preis einer sich
abzeichnenden logischen Anarchie beschrieben werden, die allenfalls als
Anonymes adressierbar ist.

Das Anonyme erscheint gerade dadurch fiir Husserl als ein erkennt-
nislogisch wie phanomenologisch konstitutiver Bestandteil der Welt: ein
faktisch Existierendes gleichsam ohne Namen. Die Welt, welche die Men-
schen hervorbringen, bildet fiir sich ein anonym gebliebenes Phanomen,
das sein Entstehen verhiillt.* Hierin bietet der Begriff des Anonymen sei-
ne »klassische« Leistung an: den Namen des Namenlosen dennoch zu be-
zeichnen, eine Zone des Unbenennbaren als real darzustellen, ohne eine
Ordnung, hier eine phdnomenologische Ordnung, zu opfern. Fiir Husserl
bedeutet dies, sich dem Wissen dieser »unbestimmten Leere« im Versuch
der Benennung dessen, was die Welt gebaut hat, zu 6ffnen.

186 Andermann 2012, S. 85.

187 Waldenfels 2015, S. 252.

188 Husserl 1976, S. 458.

189 Siehe van Peursen 1962, S. 495; Held 1971; Hoffmann 1997; Landgrebe 1971.
190 Husserl 1976, S. 120 ff.

156

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANONYME DER INNEREN TERRITORIEN

Husserl bringt hier, in einer Zeit, als auch die »Zertrimmerung der
Person« artikuliert wird, eine Denk-Bewegung zum Ausdruck, die schon
lange zuvor und breiter begonnen hat.*** Insofern betreibt die Phanome-
nologie Husserls tatsachlich eine Klarung: Das, was Namen gibt und damit
eine Welt hervorbringt, bleibt sich selbst anonym.

Am Nullpunkt der Perspektiven

Es ist bemerkenswert, dass, ausgehend von Husserls erkenntnislogischer
Radikalisierung, der Charakter des Anonymen als epistemische Kategorie
der Welterschlieflung sich erneut zu verandern beginnt. Die Paradoxien,
mit denen Husserl kimpfte, der Versuch, die Anonymitat aufzuheben, tre-
ten in den Hintergrund, das Spannungsverhiltnis erschopft sich oder geht
schlicht vergessen. In der phanomenologischen Philosophie wie der phé-
nomenologischen Soziologie gerat das Anonyme zu einem Normalen. Der
Stachel, dass sich Anonymitét nicht autheben lésst, scheint wie verschwun-
den; Anonymitét wird zum Signum menschlicher Existenz in der Philoso-
phie und normaler Bestandteil der Gesellschaft in der Soziologie.

Dieser Umschlag des Anonymititsdiskurses tritt in Merleau-Pontys
Werk exemplarisch hervor.'**> Merleau-Ponty greift zundchst Husserls Pro-
blematik auf, die zur Einfiihrung des Anonymen fiihrte, er nimmt den
Begriff auf, schldgt dann aber einen anderen Weg ein, um ihn fiir seine
phidnomenologische Theorie fruchtbar zu machen. Er bleibt zunichst in
engem Dialog mit Husserl, verschreibt sich desgleichen dem »Primat der
Wahrnehmung«.'** So entspricht auch seine Verwendung des Anonymen
zundchst durchaus Husserls Gebrauch, namlich als Authebung der Para-
doxie dessen, was Husserl Ich-Spaltung nannte: Das weltgebundene Ich
und das abstrakte, reflektierende Ich bezeichnen zwei grundlegend ver-
schiedene Existenzweisen. Was Husserl noch das mundane Ich nannte,
bezeichnet Merleau-Ponty indes nun als den Leib. Der Korper bleibt die
Ermoglichung der Welt, begrenzt aber immer auch das Ich, das nicht wie
ein Geist iiber der Welt schweben kann, sondern der Welt verhaftet ist;
desgleichen bleibt es im Akt des Erkennens sich selbst nicht thematisch,
das heif3t, es ist sich »anonyme«. »Was die Zentrierung unserer Existenz er-
moglicht, ist zugleich, was ihre absolute Zentrierung verhindert: Das an-

191 Diese Denkbewegung wurde im ersten Band dieser Untersuchung diskutiert:
Das transzendentale Ich ist ein analytisches Abstraktum, eine keineswegs be-
liebige, aber notwendige theoretische Fiktion (»theoretical fiction«), dhnlich
dem Durchschnittsmenschen in der Statistik; siehe Carr 2002, S. 34.

192 Vgl. zur Verbindung des Husserl'schen Anonymen zu Merleau-Pontys Kon-
zeption die Arbeit von Andermann 2012. Freilich geht es Andermann zen-
tral um die Frage einer anonymen Erfahrung, genauer um das Herausarbei-
ten von »passivisch-anonymischen Dimensionen der Erfahrung« und weni-
ger um die Logik des Begriffs selbst, siche ebd., S. 98.

193 Waldenfels 1998a, S. 143.

157

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

onyme Wesen unseres Leibes ist unaufhoérlich in eins Freiheit und Knecht-
schaft«.'”* Das kérperliche Eingebundensein in eine konkrete Welt bedeu-
tet, dass die Verhiltnisse knechten, doch gleichzeitig erzeugen sie auch
einen Moglichkeitshorizont, da immer etwas der Erfassung und Einbin-
dung entgeht. Der eigene Leib ist anonym, nicht nur, weil er im Akt der
Wahrnehmung selbst zuriicktritt, seine existenzialen Grundlagen bleiben
unartikuliert. Er kommt in die Welt und vergeht wieder, doch die eigene
Geburt und der Tod erschlielen sich dem Bewusstsein nicht, bleiben also
»anonym«. Oder in Merleau-Pontys Worten: Das Subjekt geht und ver-
schwindet in einer anonymen Natalitat, in einer anonymen Mortalitat.'**

Merleau-Ponty nimmt damit auf, fithrt konsequent fort, was bei Huss-
erl schon angelegt war, ndmlich dass die Auflenwelt nicht an der Grenze
des Ichs authort, sondern immer schon »innerhalb« des Ichs prasent ist.
Derjenige, der wahrnimmt, ist und bleibt nicht nur anonym, indem er sich
selbst beim Wahrnehmen nicht gleichzeitig erkennen kann, sondern auch,
weil der Rahmen der Wahrnehmung selbst schon vorkonstitutiert ist. Der
Wahrnehmende tibernimmt eine » Wahrnehmungstraditions, ist Bestand-
teil einer »geschichtlichen Dichtigkeit«,'*® die iiber lange Zeit entstanden
und in welche das wahrnehmende Subjekt eigentlich eingelassen ist. Die
Wahrnehmung »driickt« also auch eine gegebene Vorgegebenheit aus: Ich
nehme etwas Blaues wahr, weil ich dafiir »geschaffen« bin, Blaues wahr-
zunehmen. Oder anders ausgedriickt, »es« nimmt in mir Blaues wahr und
dieses »Es« ist nun wieder selbst anonym."’

Doch auch mit der Annahme, dass die Wahrnehmung des Ichs in einer
konkreten Situation gegeben ist, »es« mit mir wahrnimmt, hat Merleau-
Ponty das Problem des Solipsismus noch nicht ginzlich iberwunden.
Denn selbst wenn das Subjekt Kategorien des Wahrnehmens iibernimmt,
die ihm nicht bewusst sind, erschliefit sich die Welt aus dem Subjekt
heraus. Merleau-Ponty vollzieht deshalb eine kategorische Wende, die
schlicht die Perspektive von der Person weg lenkt, er durchtrennt den gor-
dischen Knoten mit einer Figur, die parallel dazu auch in der phdnome-
nologischen Soziologie auftaucht, wie zu zeigen ist. Fiir Husserl ist, wie
gesehen, die Wahrnehmung von anderen Menschen, die Wahrnehmung
»zu« anderen Korper. Dass es sich hierbei um bewusstseinsfahige Men-
schen und nicht um Roboter handelt, bleibt letztlich, streng logisch von
der transzendentalen Reduktion aus gedacht, eine blole Hypothese.'*®

194 Merleau-Ponty 1966, S. 110.

195 Ebd,, S. 253.

196 Ebd., S. 278.

197 Ebd., S. 253.

198 Husserl 1959, S. 63. Daran andert auch nicht, dass Husserl trennt zwischen
»puren Anderenc, die fraglos zur Welt gehoren, sofern sie nicht eine univer-
sale Pest dahingeraftt hat, und die »fiir mich anderenc, die in der Wahrneh-
mung konstituiert sind, siehe Husserl 2012, S. 179. Einmal mehr verschiebt

158

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANONYME DER INNEREN TERRITORIEN

Merleau-Ponty durchbricht diese Annahme. Die Welt resultiert nicht
blof aus der Existenz eines Bewusstseins (gegebenenfalls in Konfrontati-
on mit einem anderen),'®® sondern aus der Koexistenz unendlich vieler
Bewusstseine.”*® Diese sind stets in der Welt prasent, als vergangene und
lebende, nicht zuletzt, weil die gesellschaftliche Welt mit Artefakten ge-
tullt ist, die irgendwo produziert wurden, ohne dass ihre Herstellung sich
auf ein konkretes Subjekt reduzieren liefle: »Im Kulturgegenstand erfahre
ich die ndchste Gegenwart von Anderen unter dem Schleier der Anonymi-
tat«.”** Die Welt, die symbolische wie die materiale, ist gebaut von Wesen,
die zumeist abwesend sind. Doch in der materialen Welt, etwa der Din-
ge oder der Architektur, spiegelt sich ihre Gegenwart noch, ohne dass sie
als konkrete Individuen kenntlich bleiben. Diese Prisenz des Abwesen-
den nennt Merleau-Ponty ebenfalls Anonymitat. Die vergangene Idee der
zumindest erkenntnislogischen Liiftung dieser Anonymitét spiegelt sich
allenfalls noch in der Erwdhnung des »Schleierhaften.

Doch Merleau-Ponty geht noch weiter. Er iiberwindet die Vorstellung
des autonomen Ichs, das die Gegenwart der Anderen erst konstituiert.>*>
Vielmehr sind das Ich und Andere »in einer einzigen Welt versammelt
..., an der wir alle als anonyme Subjekte des Wahrnehmens teilhaben«.**®
Das heifit, einerseits ist das Selbst anonym, wie dies schon bei Husser] er-
kenntlich war: »Ich, das ist in Wirklichkeit Niemand, es ist das Anony-
me; es muss so sein, jeder Objektivierung, jeder Benennung voraus, um
Fungierender zu sein oder derjenige, dem all dies zust6fit«.*** Anderer-
seits tragen auch die anderen Menschen dieser Welt, selbst wenn sie na-
mentlich bekannt sind, stets ein Anonymes in sich. Die Anderen sind nie
ginzlich greifbar, wie desgleichen das Selbst fiir Andere nicht vollumfang-
lich greifbar bleibt. Menschen nehmen sich gegenseitig als Gestalten wahr.

hier Husserl das Problem nur eine Stufe weiter auf eine andere Ebene, nach-
dem die »puren Anderen« nur a priori gesetzt werden koénnen.

199 Merleau-Ponty 1966, S. 404.

200 Ebd., S. 404.

201 Ebd., S. 399.

202 In ghnlicher Weise lasst sich eine solche Uberwindung der Gefahr des Solip-
sismus auch bei Sartre beobachten: Die Existenz der Welt kann nicht an ein
Ich gebunden werden, sondern: Die »Vielheit der Bewusstseine [ist] grund-
satzlich uniiberschreitbar«. Hierin ergibt sich fiir Sartre auch keine Losung:
»Kein logischer oder epistemologischer Optimismus« konne diesen »Skandal
der Pluralitit der Bewusstseine« beenden, siehe Sartre 1991, S. 430. Sartres
setzt hingegen die existenzielle Situation ins Zentrum, in der sich die Men-
schen gegenseitig wahrnehmen und so bewusst werden. Die Situation ma-
nifestiert sich in dem gegenseitigen Erblicken, etwas, das sich zwischen den
Menschen ereignet und nicht auf einen Einzelnen riickfiihrbar ist; die Sicht-
barkeit der Anderen wird zum entscheidenden Moment. Zur »franzésischen
Wende« der Phdnomenologie siche Waldenfels 1998a.

203 Merleau-Ponty 1966, S. 404.

204 Merleau-Ponty 1994, S. 310.

159

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Doch was im wahrnehmbaren Korper des Anderen stattfindet, bleibt fiir
die Betrachter selbst namenlos, dennoch, und hieraus resultiert das be-
sondere Spannungsverhaltnis, sind sie leibhaftig und als solche konkret
wahrnehmbar in der Welt prisent.>*®

Damit 6ffnet sich ein neuer Horizont des Anonymen: Eine wahrhaft
radikale Reflexion miisse einen »Hof« von Allgemeinheit, eine Atmosphé-
re der »Sozialitit« erfassen, indem jeder sich selbst anonym ist.>*® Frei-
lich, auch mit dieser Konzeption hat Merleau-Ponty das wahrnehmende
Subjekt als Zentralinstanz noch nicht ganzlich verlassen: »Konkreter Tra-
ger dieser doppelten Anonymitit ist unser Sein-zur-Welt«,?*” schreibt er.
Erst im fragmentarisch gebliebenen Werk Das Sichtbare und das Unsicht-
bare**® will Merleau-Ponty augenscheinlich doch dariiber hinaus gehen:
»Man spricht immer vom Problem des >Anderens, der »Intersubjektivitat«
usw. ... In Wirklichkeit miissen iiber die >Person« hinaus die Existentialien
begriffen werden«.?*> Merleau-Ponty entwirft in der Folge eine Zwischen-
welt,”*° die sich nicht allein aus der Perspektive eines Subjekts reflektie-
ren lasst, und stellt damit eine Frage, welche, folgt man Theunisssen, die
frithere Phidnomenologie schlicht offen gelassen hatte: Wie lasst sich »die
Genese der Perspektivitat aus der unperspektivischen Wirklichkeit« be-
greifen?*!!

In Merleau-Pontys nicht-perspektivischer Welt, die dieser Frage zu-
grundeliegt, tragen die Dinge keinen Namen, da sie nicht als Singuldres
hervortreten. Es handelt sich bei dieser Welt um eine Art Sphére, die er
»chair« nennt, eine Art »Fleisch« der Welt.”'> Diese Kategorie tritt auf-
grund des fragmentarisch gebliebenen Werks nur undeutlich hervor, aber
ist fir den weiteren Diskurs der Anonymitit von Bedeutung.?'* »Chair«
meint ja vom Begriff her bereits etwas, das nicht mehr durch Eigennamen
weiter gegliedert werden kann, Fleisch ist weltlicher Stoff, ein faseriges,
aber nicht raumzeitlich umgrenzbares Korperliches. Mit dem Begriff des

205 Siehe Heidsieck 2012, S. 82 sowie Barbaras 1991, S. 278

206 Merleau-Ponty 1966, S. 509.

207 Ebd,, S. 509.

208 Merleau-Ponty 1994.

209 Heindmaa insistiert indessen darauf, dass Merleau-Ponty Husserls Subjekt-
philosophie verhaftet bleibt, siche Heindmaa 2015, S. 128.

210 Merleau-Ponty 1994, S. 335.

211 Theunissen 1965, S. 488.

212 Waldenfels iibersetzt »chair« mit Leib, Leib der Welt, siehe Waldenfels 1998a,
S. 200. Doch Leib meint etwas Geformtes, Begrenztes in Raum und Zeit;
ein Leib hat Glieder: eine Bezeichnung, die m.E. gerade die Vorstellung von
Fleisch als ein Unbestimmtes (»de la chair«), noch nicht Geformtes, ignoriert.
Mehr noch: der Leib selbst hat eine Hiille, die Haut, sie verbirgt das Fleisch.
Auch dies ist ein Grund, den Begriff »Fleisch der Welt« der Wendung »Leib
der Welt« vorzuziehen.

213 Siehe Barbaras 1991, S. 181-202.

160

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANONYME DER INNEREN TERRITORIEN

»chair« versucht Merleau-Ponty augenscheinlich das Primat der Phéno-
menologie als eine Philosophie aufrechtzuerhalten, die nicht im blof§ Abs-
trakten, sondern in und mit der Wirklichkeit operiert. Gleichzeitig will er
auch die umgrenzte »singularisierende« Kategorie des Leibes und des Ichs
der klassischen Phanomenologie iiberschreiten, ohne in einen Essentialis-
mus oder Idealismus zu verfallen: »Das Fleisch [ist] kein Seinsatom, kein
hartes An-sich, das an einem einzigen Augenblick Platz finde«, schreibt
er im Bemithen um Abgrenzung vor einer solchen falschen Alternative:
»Man darf sich das Fleisch nicht von den Substanzen Korper und Geist
aus denken, denn dann wire es eine Einheit von Gegensitzen, sondern
muss es wie gesagt, als Element und als konkretes Emblem einer allgemei-
nen Seinsart denken«.*'*

Merleau-Ponty begreift das »Fleisch der Welt« nicht als Materie oder
Geist, eher als ein »Element« im Sinne von »Wasser« oder »Feuer«.*®
Ein Mensch, der einen Wiirfel betrachtet, er ist in diesem Akt sichtbar in
der Welt, und selbst die Seite des Wiirfels, die er nicht sieht, strahlt auch
»irgendwohin« aus.”'® Es handelt sich um eine Gesamtsituation, die sich
nicht auf das Objekt »Wiirfel«, das Sehen, auf die sich ergebende Appri-
sentation und auf den Korper der Person reduzieren lésst, sondern die
vielmehr auch auf dem Dazwischen dieser Instanzen beruht. Was setzt
den Wiirfel mit dem Betrachter in Bezug, was ist zwischen den beiden
Dingen? Es eben dieses »chair« der Welt, es ist die » Urprésentierbarkeitc,
der Bereich des Sichtbaren, der (perspektives) Sehen iiberhaupt erst er-
moglicht.*"”

Merleau-Pontys Versuch, dieses »chair« zu vergegenwartigen, fiihrt ei-
gentlimlicherweise wiederum zum Topos des Hotels, respektive zu Magrit-
tes Gemilde Les valeurs personelles aus dem Jahre 1952. Das Gemilde
zeigt ein Zimmer voller Dinge. Den Gegenstinden nach, Schrank, Bett,
Kamm, Wasserglas, Streichholz, Rasierpinsel, handelt es sich um ein Zim-
mer, in dem niemand auf Dauer lebt, aber wo die personlichen Gegenstin-
de fiir eine kurze Zeit deponiert werden. Der Raum ist menschenleer, wird
aber augenscheinlich von einem oder mehreren Menschen bewohnt; sie
bleiben namenlos im Bild présent, iiberdeutlich prasent, denn die Gegen-
stande des tiglichen Gebrauchs erscheinen surreal hypertroph, obwohl ih-
re Kennzeichnung selbst keine Abweichung zum Erwartbaren feststellen
lasst. Der Kamm ist ein ikonischer Kamm, der Rasierpinsel ein Rasierpin-
sel, der der iiblichen Vorstellungswelt entstammt. Doch die Gegenstande
sind in ihrem Bezug zueinander perspektivisch verdreht, uniiblich, zusam-
mengestellt. Die Winde erscheinen als Darstellung des Himmels, es konn-
te eine Offenheit sein oder aber, uniiblich eine Wandverkleidung. Die Gro-
214 Merleau-Ponty 1994, S. 193.

215 Ebd., S. 177.

216 Ebd., S. 178.
217 Ebd., S. 177.

161

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Benverhaltnisse der Dinge untereinander stimmten nicht. Das Wasserglas
im Vordergrund konnte durchaus in unmittelbarer Néihe des Betrachten-
den stehen. Nicht nur die Gréf3enverhéltnisse evozieren so den eigentli-
chen surrealen Effekt, als seien die Gegenstidnde aus Puppenhdusern von
unterschiedlichen Grélendimensionen zusammengestellt, sondern auch
die Perspektiven, wie die kaum moglich scheinende Spiegelung der Zim-
merfliche im Schrankspiegel unterstreicht, verharren im Surrealen. Der
Raum versammelt verschiedene Perspektiven des Sehens, die sich nicht
auf einer generelleren Ebene autheben lassen. Gerade darin zeigt sich aber
das, was sonst nicht sichtbar wire, die konstitutive Kraft des Dazwischen,
das die Gegenstiande erst zur nachvollziehbaren Wahrnehmbarkeit eines
Zimmers erhebt, das nicht existieren kann. Aber in Kombination der Enti-
taten erscheint das Sichtbare im Bild als Gesamtheit, die als ein Hotel- oder
Gastezimmer erkennbar bleibt. Oder mit anderen Worten gesagt: Die Din-
ge, so bringt dieses Gemalde zum Ausdruck, sind eigentlich »vom Sichtba-
ren eingefasst; es ist das »Fleisch der Welt, eine per se noch »unperspek-
tivische Welt«,?*® die im Bild erscheint und die sich nicht auf den Blick
eines einzelnen Sehenden reduzieren lasst. Hier wird die Divergenz zwi-
schen Ding- und Systemraum, die die Moderne kennzeichnet, radikal zur
Disposition gestellt, und es erscheint etwas anderes, ein Dazwischen.
Auch wenn die Menschen nur als Abwesende présent sind, so be-
zieht Merleau-Ponty in der Diskussion des Geméldes seine Konzeption
des »chair« explizit auch auf die Sozialwelt. »So gilt es denn,« schreibt er,
»nach der Naturwelt, auch die Sozialwelt neu zu entdecken nicht als Ob-
jekt oder Summe von Gegenstdnden, sondern als eigenstandiges Feld oder
Dimension der Existenz«.?'* Damit eroffnet er nicht weniger als das Pro-
gramm eines neuen Verstdndnisses der Gesellschaft, oder des Sozialen:

Es ist ebenso irrig, uns in die Gesellschaft als Gegenstand unter anderen
Gegenstidnden zu setzen, wie die Gesellschaft in uns als Gedankenobjekt,
und beidemal besteht der Irrtum im Ansatz des Sozialen als Objekt. Es gilt
auf das Soziale zuriickzugehen, so wie wir mit ihm durch unser blofes
Existieren schon in Berithrung sind und ihm verbunden sind vor aller
Objektivierung. ... Das Soziale ist ja schon da, ehe wir es erkennen und
dariiber urteilen.**

Die Wende in der phdnomenologischen Theorie ist radikal: Merleau-
Ponty setzt nicht mehr das transzendentale Ego, sondern das Soziale als
a priori. Somit erscheint auch das Soziale in seiner spezifischen Form als
»Fleisch der Welt«. Merleau-Ponty nennt es eine »Promiskuitit von Ge-
sichtern, Reden, Handlungen«.?*' Und diese Gemengelage partieller hu-

218 Merleau-Ponty 1994, S. 263.
219 Merleau-Ponty 1966, S. 414.
220 Ebd., S. 414.

221 Merleau-Ponty 1994, S. 117.

162

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANONYME DER INNEREN TERRITORIEN

maner Erscheinungen bleibt selbst namenlos, nicht subjektivierbar. Es
scheint so, dass der Begriftf des Anonymen nun die soziale Welt insgesamt
ergreift.

Doch stellt sich die Frage, weshalb Merleau-Ponty den Begriff des An-
onymen {iberhaupt braucht, nachdem die formlose Grundlage der Welt,
das »Fleisch«, schon namenlos ist. Augenfillig ist, dass Merleau-Ponty das
Anonyme ausschliefllich fiir das Soziale verwendet, dann, wenn Mensch-
liches, als Ich oder als Vielheit von Anderen, ins Spiel kommt. Das Anony-
me erscheint nicht im Bereich der Dinge und der Natur.??* Das Anonyme
konstituiert damit das Soziale oder die Gesellschaft aus dem »Fleisch der
Welt«, ohne dass der andere oder das Selbst, Subjektivitdt oder Intersub-
jektivitit, schon gesetzt sein miissten, so die Interpretation. Die Phanome-
nologie Merleau-Pontys versucht damit auch die wirklichkeitsfixierende
Kraft des Namengebens eigentlich zu untergraben, um eine andere Exis-
tenzweise hervortreten zu lassen: Denn »das Ich, das benannt ist, das nam-
hafte Ich ist ein Objekt«.?** Das heif3t, das Anonyme befreit von dieser Ob-
jekthaftigkeit, von dieser uniiberbriickbaren Verkettung zwischen Name
und Existenz.”** Mit dem Anonymen nahert sich Merleau-Ponty einer pa-
radoxen existierenden »Negativitit« an, die angesichts der »Person, der
eigenen und auch der anderen, »nicht zu fassen« ist, »da sie »nichts« ist«.**®
Auf eine Weise erinnert dies noch an das Konzept des Anonymen bei Jas-
pers, doch nun anders gewendet. Das Anonyme ist der Stoff des Sozialen
schlechthin.

Die Diskussion des fragmentarisch gebliebenen Werks Merleau-
Pontys zum Sichtbaren und Unsichtbaren erweisen sich naturgemaf als
schwierig, doch der Diskurs, den Merleau-Ponty hier eroffnet, erscheint
fir die spitere Theorie des Anonymen zentral, weil er den Begriff des
Anonymen auf einer neuen Wirklichkeitsebene operieren lisst. Sowohl
Foucaults Rede von der Eroberung der Anonymitit wie Castoriadis’
Vorstellung anonymer Kollektive lassen sich vor diesem Umbruch der
Phinomenologie verstehen. Das Werk dokumentiert den Ubergang von
einer Phanomenologie, in der das Anonyme Effekt des wahrnehmenden
Subjekts darstellt, das sich phanomenologisch nicht begriinden kann,
wie bei Husserl, hin zu einer Anonymitit, die nicht mehr als nachgela-
gerter Effekt eines weltenbauenden, abstrakten Ichs erscheint. Vielmehr

222 Dies lasst sich deutlich in der Schrift zur Phéinomenologie der Wahrnehmung
erkennen. »Anonymitit« kommt in Kapitel IT Der Raum und in Kapitel III
Das Ding und die natiirliche Welt nicht vor, sehr wohl aber dann in Kapitel IV.
Die Anderen und die menschliche Welt, dort vornehmlich auf den Seiten: 398-
400, 404-405, 407, sowie etwas weniger hdufig im Kapitel zum emphCogito,
siehe Merleau-Ponty 1966, S. 421 ff.

223 Merleau-Ponty 1994, S. 310.

224 Kripke 1981.

225 Merleau-Ponty 1994, S. 310.

163

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

umgekehrt: Das Anonyme als Stoff der Welt ldsst Namentliches, Bezeich-
nenbares, Singuldres wie Blasen in einem dunklen Meer ohne Wissen
um die Quelle auftauchen. Das Anonyme gerat zur Uranfinglichkeit der
Welt selbst.>** Damit taucht auch hier, wie bei Tarde und Husserl, die
inhidrente Verbindung von Anonymitit und Ursprung erneut auf. Diese
Perspektiven erldutern sich gegenseitig. Der Ursprung der sichtbaren
Ordnung bleibt anonym, weil das, was diesen Ursprung mit einem Na-
men versehen konnte, notwendig spéter als der Ursprung erscheint und
diesen entsprechend auch nicht vollumfinglich fassen kann. Denn der
Ursprung existiert gleichsam »vor« den Namen.

Indes tritt das Anonyme auch in diesen Theorieansitzen erst als Ef-
fekt von Nomenklaturen oder symbolisiertem Wissen hervor, aber nicht
mehr als Rest des Benennbaren, sondern gleichsam als Stoff der Ordnung
selbst. Hierin gewinnt das Anonyme eine eigene Faszination, Magie, es
wird zum Signum einer anderen sozialen Welt, bevor die Ordnung der Ge-
sellschaft emergiert. Merleau-Ponty bezeichnet nicht nur den Nullpunkt
der Perspektiven, sondern auch den Nullpunkt jeglicher Anonymitatsdis-
kurse. Das Anonyme gerat allméhlich zur immensen Projektionsfliche,
die die Ordnung als ihr Anderes spiegelt.

3.3 Die Abgriinde phdnomenologischer Normalisierung

Es scheint, als enthalte der Begriff des Anonymen ein verfiihrerisches An-
gebot: ein Unbenennbares in einem System von Bezeichnungen und Be-
schreibungen zu integrieren, um darin gerade seine Unbenennbarkeit zu
bezeichnen. Der Begriff des Anonymen bringt das namenlos Bleibende
nicht zum Verschwinden, sondern hilt es gerade présent, nicht zuletzt,
um das System der Beschreibungen angesichts eines Unbenennbaren auf-
rechtzuerhalten. Das Namenlose ist dann keine Problemzone mehr, son-
dern bezeichnet eine Normalitit. Es gibt, so Waldenfels, ein Vertreter der
gegenwirtigen Phianomenologie, eine » Anonymitit«, die normal ist, in
der wir uns normalerweise verhalten.?”” Das Unbekannte ohne Namen fiil-
le oft eine »funktionale Leerstelle« im Ordnungsgefiige der Gesellschaft.
Die Anonymitét dieser Leerstelle erscheint dann selbst als »funktional«.
Diese Einsicht seiner theoretischen Arbeit tibertragt Waldenfels auch auf

226 Stawarska weist in ihrer Untersuchung dieser These auch auf die Diskussion
zu Entwicklungspsychologie des Kindes hin. Die These, dass die Figuratio-
nen des Selbst und des Anderen aus dem anonymen »Fleisch« im Verlaufe
der Entwicklung des Kindes emergieren, wird allerdings einer kritischen Dis-
kussion neuerer Ergebnisse der Entwicklungspsychologie unterworfen, siehe
Stawarska 2004, S. 297.

227 Waldenfels 2015, S. 253. Hervorhebung von mir.

164

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ABGRUNDE PHANOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

das alltdgliche Leben: Dort ist das Anonyme »einbesénftigt« in die Wahr-
nehmung der Welt.>*® Was bedarf genau einer Besdnftigung?

Bemerkenswerterweise vollzieht sich diese Normalisierung des An-
onymen nicht nur in der Philosophie, genauer der phdnomenologischen
Philosophie, sondern zeitgleich auch in der Soziologie. Welche Normalitét
das Anonyme hier erreicht, zeigt sich exemplarisch in einem klassischen
Werk der Nachkriegszeit: Bergers und Luckmanns 1966 erstmals verof-
fentlichtes Werk Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit.**® Die
Autoren schildern die Normalitdt dessen, was sie Anonymitit nennen, an-
hand eines Beispiels. Jemand sdhe den Zeitungshandler, der sich an der
Straflenecke, in unmittelbarer Nahe seiner Wohnung, regelmaflig einrich-
tet, beinahe so oft wie die eigene Frau, aber sein Name bleibe ihm unbe-
kannt. Man kenne den Zeitungshédndler nicht und man interessierte sich
auch nicht fiir ihn.**° Diese Person erscheint als »anonyme, obwohl man
weif3, dass sie einen Namen hat, von anderen mit einem Namen gerufen
wird; Anonymitdt meint hier blof3e Irrelevanz namentlicher Identifikati-
on. So kénne eine Person selbst noch ein Namensschild tragen, an einem
Schalter beispielsweise, und sie bleibe dennoch fiir den Besucher vor dem
Schalter »anonym«. Anonymitét bezeichnet entlang dieser Sichtweise ei-
ne graduelle, beliebig sich verandernde Grofie, die den Grad personlicher
Vertrautheit und Bekanntheit ausdriickt. Sie ist funktionaler Normalfall
in der Geometrie des Alltags. Jenseits des kleinen Theaters des Privaten
und seiner Bithnen erscheinen Gestalten in umfassender Anonymitit, oh-
ne dass diese besondere Aufmerksamkeit erzeugten oder eine Provokation
darstellten. Kracauers anonyme Menschen in der Hotellobby besitzen nur
noch geringe soziologische Relevanz, bleiben ritsellos, der Detektiv bleibt
der Szene fern.

Hier zeigt sich eine erkenntnislogisch wie soziologisch befriedete, ei-
ne spannungslose Gesellschaft, in der sich die Wahrnehmung der anderen
unproblematisch in einem Relevanzhorizont arrangieren lésst, eine gliick-
liche Nachkriegssoziologie,?** welche die epistemologischen und sozialen
Traumata der Weimarer Republik hinter sich gelassen hat. Der Zeitungs-
héndler verhilt sich als ein »anonymer« Zeitungshéndler, er wird es auch
morgen tun und iibermorgen. Er ist weder Gangster, der das Haus beob-
achtet, noch Terrorist, dem eine neue Gesellschaft vorschwebt, oder der
lange gesuchte Serienmérder, der nur auf seine Gelegenheit wartet. Der
Versuch der Chicago School, mit Anonymitét eine nicht begreifliche an-
archische Produktion gesellschaftlicher Formen zu erfassen, erweist sich

228 Ebd.,, S. 253.

229 Berger und Luckmann 1969.

230 Ebd., S. 35.

231 Vgl. zur Diskussion des Milieus des Entstehens der phdanomenologischen So-
ziologie Embree und Michael 2017. Leider diskutiert dieses Werk vornehm-
lich Biografien von Autoren und personelle Konstellationen.

165

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

anscheinend als obsolet, die verruchten Straflenziige mit ihren Apparte-
menthausern, denen sich die Chicago School noch widmete, gehen verges-
sen; es braucht sie nicht, um Anonymitét zu leben.

Auch Husserls Auseinandersetzung mit der Anonymitét, sein Fragen,
sein Ringen mit dem begrifflich Unfassbaren, taucht in diesen Diskussio-
nen gar nicht erst auf, obgleich die aktuellen Phanomenologien auf seiner
Arbeit beruhen. Der Begriff erfiahrt in der phdnomenologischen Soziolo-
gie eine Normalisierung, die an eine Banalisierung grenzt. Doch schon
bei Waldenfels’ Ausfithrungen lasst sich fragen: Wenn das Anonyme so
normal ist, weshalb ist es dann iiberhaupt der Rede wert, bildet es sogar
eine »Schliisselfrage«; weshalb bedarf es einer Aufmerksamkeit, einer eige-
nen Bezeichnung, einer Diskussion dariiber wie selbstverstandlich es sei?
Weshalb beldsst es die Theorie nicht bei einer schlichten Erwidhnung ei-
nes »Unbekannten« oder bleibt beim Begriff der Indifferenz, den schon
Simmel gebrauchte??*?

Etwas scheint nicht normal jann diesem Normalen: Denn im Anony-
men, dass es iiberhaupt eines sein kann, zeigt sich stets ein Reales, und
dieses lasst sich weder iiber Beschreibung noch Benennung vollstandig ru-
hig stellen. Also handelt sich bei einer solchen Verwendung des Begriffs
des Anonymen selbst um die Ausblendung dessen, was die potenzielle
Subversion und Anarchie sozialer Phdnomene iiberhaupt »einzubesinf-
tigeny, still zu stellen vermag. Es 6ftnet sich durch diese normalisierende
Ausblendung nurmehr wieder ein anderer, neuer Untergrund, eine neue
Instabilitat, die im soziologischen Denken der Nachkriegszeit iibersehen
wird. Um diese These zu plausibilisieren, bedarf es der Rekonstruktion,
wie die phdnomenologische Soziologie die erkenntnislogische Problema-
tik der Beschreibung von Gesellschaft, die noch in der Philosophie Huss-
erls steckte, zu iberwinden versucht. Das Werk von Maurice Natanson
iiber Anonymitat, das in dieser Tradition der phanomenologischen Sozio-
logie operiert,**® zeigt, dass die Unruhe, die im Begriff steckt, bestenfalls
notdiirftig still gestellt ist.

Das Erbe Husserls: das Ritsel der Gesellschaft

Ungeachtet seiner Normalisierung behilt das Anonyme in der phdnome-
nologischen Soziologie seine grundlegende Bedeutung. Die Anonymitt
der sozialen Welt ist fiir diese Wissenschaft gleichsam der Stoff, die eine
wahrnehmbare Ordnung des Sozialen iiberhaupt erst hervortreten lasst:
iiber unendliche Typisierungs- und Retypisierungsprozesse, welche die
Gesellschaftsmitglieder in einem fort vornehmen. Um dabei Husserls Er-
be eines drohenden Solipsismus zu iberwinden, verfolgt Schiitz eine Stra-
tegie, die in dhnlicher Art auch schon Merleau-Ponty anwandte. Es sollen,

232 Simmel 1903.
233 Natanson 1986.

166

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ABGRUNDE PHANOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

in einer Art Durchtrennung des gordischen Knotens, schlicht die Annah-
men a priori iber die Existenzweise von Individuen und Gesellschaft ge-
wechselt werden.***

Eine von Husserl offen gelassene Frage, die Schiitz fiir seine Losungs-
strategie aufgreift, liefle sich so formulieren: Was halt ein Bewusstsein so
konstant, dass iiberhaupt eine morphologische Welt als stabil erscheint;
was hilt eine Vielzahl von Bewusstseinen so orchestriert, dass die Welt
nicht in unzéhlige Rinnsale blof} subjektiver Wahrnehmungsstrome zer-
flief3t, sich in uniiberschaubare »Regionen« auflost, gebildet aus blinden,
stummen Individuen in einer sonst leeren Welt? Wie gesehen ist diese Fra-
ge auf der Basis eines transzendentalen Egos nicht beantwortbar. Die pha-
nomenologische Soziologie fragt indes primar nach der Moglichkeit der
Koexistenz von Vielen, die dem Ego als je andere erscheinen. Um zu er-
kennen, was Schiitz zur Verwissenschaftlichung einer soziologischen Per-
spektive beitragt und dabei auf die Vorstellung des Anonymen angewie-
sen bleibt, hilft ein kurzer Riickblick auf Husserls Arbeit. Der Schritt zur
Existenz von Anderen gilt Husserl als Schritt zu einer »objektiven« Welt
iiberhaupt (im Gegensatz zu einer subjektiven).?*> Doch bei einem sol-
chen Entwurf melden sich schnell dieselben Schwierigkeiten, die schon
eine rein egologische Perspektive kennzeichneten: Auch der Andere ist
Spiegelung meiner selbst, und doch nicht eigentlich Spiegelung; er ist Ana-
logon meiner selbst, und doch wieder nicht Analogon im gewdhnlichen
Sinne.?*®

Die verwinkelten gedanklichen Konstruktionen Husserls verweisen
prézise auf das Problem, dieses Mobius-Band der Konstitution des Ande-
ren aufzuldsen, das immer wieder zu den Erkenntnisleistungen des Sub-

234 Die intellektuelle Vorgeschichte von Schiitz’ Denken in der Tradition der
deutschen Soziologie hat Thomas Eberle akribisch nachgezeichnet, sieche
Eberle 1984, S. 5-39. Es geht an dieser Stelle nicht so sehr um die generel-
le Soziologie von Schiitz, sondern um die Transformation des erkenntnislo-
gisch erscheinenden Anonymen hin zu einem »sozialen« Anonymen. Beach-
tenswert aber ist, dass Schiitz eine Verwissenschaftlichung der bestehenden
Soziologie vornehmen wollte. Er zollte Simmels Formenlehre der menschli-
chen Gesellschaft seinen Tribut, doch sei Simmels methodische Grundhal-
tung vielfach »verworren und unsystematisch, siehe Schiitz 1981, S. 12. Dar-
tiber hinaus méchte Schiitz auch tiber Max Weber hinausgehen, der ihm als
Begriinder einer wissenschaftlichen Soziologie gilt, der jedoch das Problem
des Anderen und des Selbst nicht geldst, sondern in einem alltidglichen Vor-
verstandnis belassen habe, vgl. ebd., S. 15-17. Doch auch den Versuchen von
Schiitz, das Wissen um das Soziale in eine wissenschaftliche Form zu gief3en,
stellen sich Grenzen, auf die hier nur verwiesen werden kann; siehe die kri-
tischen Auseinandersetzungen mit der phanomenologischen Soziologie von
Welz 1996 und Theunissen 1965, S. 406-412.

235 Husserl 1977, S. 111.

236 Ebd., S. 96.

167

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

jekts zuriickfithrt. Husserl muss ein Mehr zu dieser urspriinglichen Paa-
rung eines Egos mit einem Anderen in seinem Wahrnehmungshorizont
postulieren. Die Annahme einer raumzeitlichen Welt, bevolkert von vie-
len Menschen, die als solche schon vor dem konkreten empirischen Sub-
jekt existierten, setzt er nun als fraglos gegeben voraus. Doch wie kann er
diese Welt denken, ohne dass sie von einem transzendentalen Ego konsti-
tuiert ware? Es scheint, als iiberblende Husserl dieses Problem, indem er,
neben der weltenkonstituierenden ersten methodischen Perspektive des
transzendentalen Egos, damit schlicht eine zweite einfiihrt: eine Perspek-
tive auf die empirischen Egos in der Welt. Husserl spricht beispielsweise
von einer Menschengemeinschaft, in der jeder schon sinnhaft als Mitglied
einer empirisch bevolkerten Welt aufgehoben ist.>*”

Doch diese Hilfskonstruktion gentigt nicht, um das Problem der Exis-
tenz von Anderen zu 16sen. Husserl fithrt eine weitere Unterscheidung ein,
ndmlich zwischen » puren< Anderenc, die irgendwie immer schon da sind,
und »fiir mich »Andere«, die im eigenen Horizont tatsdchlich konstituier-
ten werden.”®® Es liegt im Wesen dieser »puren Anderenc, dass sie noch
keinen weltlichen Sinn haben. Die »puren Anderen« weisen vielmehr ei-
ne durchwegs mysteridse Eigenschaft auf: Sie sind da, weil die Welt so ist,
wie sie ist. Die Welt der Monaden, das Kollektiv der »puren Anderenc, er-
scheint als fraglos gegeben, sie wird a priori gesetzt. Aber nicht nur ihre
Existenz wird damit vorausgesetzt, sondern auch eine gleichzeitige Pra-
senz in einem Raum, ohne dass sie in irgendeiner Weise wahrgenommen
wiirden. Es ist diese Annahme einer raumzeitlichen Koexistenz, die das er-
moglicht, was Husserl auf eine seltsame Weise »Harmonie der Monaden«
nennt, die Moglichkeit einer Koexistenz Vieler*** ohne Wahrgenommen-
heit. Darin sind sie wiederum nur abstrakte Annahme, denn dass es pure
Andere sind, meint ja zuallererst, dass sie unabhéngig von einer indivi-
duellen Konstitution existieren. Darin sind sie womdglich auch Ursprung
von Sinnesdaten, doch wenn Sinnesdaten aufgrund eines Anderen auf das
Individuum einstrémen, sind es ja zugleich auch »fiir mich Andere«, das
heif3t Sinnesdaten, die in dem Horizont des weltenbetrachtenden Egos auf-
tauchen und als Menschen wahrgenommen werden. Es handelt sich dann
schlicht um Monaden, die »innerhalb« einer Monade konstituiert werden.

Wie bringt Husserl aber die Perspektive auf die »puren Anderen« mit
jener auf die »Anderen fiir mich« in Einklang? Lésst sich ein »purer An-
derer«, der zu einem »fiir mich Anderen« geworden ist, noch als »purer
Anderer« bezeichnen? Die »puren Anderen« und die » Anderen fiir mich«
existieren vielmehr auf zwei verschiedenen erkenntnislogischen Ebenen.
Es erstaunt entsprechend, wie unproblematisch hier Husserl die Ande-

237 Husserl 1977, S. 133.
238 Ebd,, S. 109.
239 Ebd, S. 110.

168

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ABGRUNDE PHANOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG
ren als Gegebene einfiihrt,”*’ um die Fallen des Solipsismus zu umgehen.
Denn sollten sie auf irgendeine Weise real sein, so ist ihre Prisenz selbst
eine subjektive Konstitution aufgrund eines Erfahrungsstroms, dem das
Individuum ausgesetzt ist.>** Gilt also hier nicht gerade das, was Husserl
zuvor gesagt hatte, dass hinter den subjektiven Konstitutionen sich wo-
moglich keine Welt verbirgt, somit auch keine Anderen?>** Husserl spricht
von »sehr schwierigen Problemen«,*** die sich daraus ergében, dass er mit
seiner reinen Phinomenologie von einem abstrakten, also in analytischer
Hinsicht gesehen einzigen Subjekt ausgehen muss, de facto aber die Welt
von Individuen bevolkert ist, die in je ihre eigenen Welten leben, respekti-
ve diese konstituieren.

In seinen Ideen zu einer »reinen Phanomenologie« halt Husserl be-
kanntlich einen Losungsvorschlag bereit, der wegweisend sein sollte fiir
die ganze Richtung der phanomenologischen Soziologie: die sogenannte
Intersubjektivitit. Die individuelle Konstitution der wahrnehmbaren Din-
ge der Welt*** versucht er nun nicht mehr riickwirts durch eine unbenenn-
bare innere Welt zu stabilisieren, die iiberhaupt die Idee des Anonymen
auftauchen lie3, sondern durch eine Art Uberlagerung einer Menge indivi-
dueller Konstitutionen, durch das, was Husserl »intersubjektiv identisch«
nennt. Die Existenz eines gemeinsam wahrgenommenen Dings setzt eine
»offene Mehrheit« voraus, im Sinne einer Vielzahl von Subjekten, die ein
grundlegendes »Einverstindnis« teilen.*** Es handelt sich gleichsam um
eine kollektiv geeinte Wahrnehmung der Welt, deren Wirklichkeitsgehalt
durch Mehrheiten entschieden wird. Doch dieses »Einverstdndnis« setzt
Husserl in Anfiihrungszeichen, und zwar ohne diese entscheidende Mar-
kierung weiter zu erldutern. Dies geschieht nicht ohne Grund. Denn die
Existenz oder zumindest Stabilitét dieser intersubjektiven Welt bleibt in-
sofern stets fatal, als es eine intersubjektive Wahrnehmung streng genom-
men in Husserls System gar nicht geben kann, jedenfalls nicht im Sinne ei-
ner iibergeordneten Instanz, die diese Welt fiir sich erscheinen lasst, denn
diese wire, wie gesehen, wiederum nur als transzendentales Ich ohne jeg-
liche korperliche Korrelation denkbar, was die Idee einer reinen Phino-
menologie ad absurdum fithren wiirde.**®

240 Piv¢evi¢ 1970, S. 111 f,; Theunissen 1965, S. 58-78.

241 Husserl 1956, S. 63.

242 Husserl 1913, S. 318.

243 Ebd,, S. 318.

244 Ebd., § 151.

245 Ebd,, S. 317.

246 Mit dem Konstrukt der »Einfiihlung« sucht Husserl nach einer anderen Mog-
lichkeit, ein Auflen des Ichs real werden zu lassen und den Solipsismus zu
uberwinden, siehe ebd., S. 317. Die Einfithlung wird fiir Husserl zu einem
entscheidenden Baustein der Briicke des Subjekts nach dem Aufen. Uber An-
schauung lassen sich »fremde Akte« fremder Egos verstehen, siehe ebd., S. 8,

169

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Husserl 16st die Problematik nicht auf, eher scheint es, er formuliere sie
immer wieder neu. Einer Soziologie, die sich in grundlegender Hinsicht
auf Husserl beruft, wie jene von Schiitz,** stellt sich so die Schwierigkeit,
diese unterschiedlichen Perspektiven ineinander {iberzufiihren, also jene,
die stringent vom transzendentalen Ego als erkenntnislogischer Grundla-
ge spricht, und jene, die von einer bevolkerten Welt jenseits dieser »ego-
logischen« Wahrnehmung ausgeht.”*® Das Ziel der Soziologie, so Schiitz,
sei es zu untersuchen, wie die Menschen die Welt »in ihrer natiirlichen
Einstellung erfahren«.>*” Was wire aber hier der Gegenbegriff zu diesem
Natiirlichen?**® Was wire das Kiinstliche? Was trennt beides? Soll die pha-
nomenologische Soziologie begriinden kénnen, was sie erforscht, so stellt
sich ihr unweigerlich Husserls Frage: Wie ist eine natiirliche, i.e. gemein-
same Welt iiberhaupt moglich, wenn das Ego den archimedischen Punkt
der Wahrnehmung und Konstruktion des Sozialen darstellt?

Angenommen, ein Kollektiv von Individuen vollzieht dhnliche Wahr-
nehmungsleistungen, metaphorisch gesagt, blickt in die gleiche Richtung
und konstituiert ein Phdnomen im Blickfeld zumindest teilweise auf dhn-
liche Weise, sodass sich zwischen den Individuen deckungsgleiche Wahr-
nehmungsfliachen ergeben: Dann bliebe die zugrundeliegende erkenntnis-
logische Problematik wenig relevant, oder anders ausgedriickt, sie liele
sich fiir die konkret arbeitende Soziologie schlicht ausblenden. Die Sozial-
wissenschaften miissten sich in diesem Fall nicht mit den philosophischen
Aspekten der Intersubjektivitit befassen. Dies setzte aber raumzeitlich
und individualhistorisch identische oder zumindest sehr dhnliche Stand-
punkte voraus. Die Tatsache der Gesellschaft griindet sich indes auf der
Basis der Verschiedenheit von Perspektiven, aufgrund derer sich die Indi-
viduen handelnd und kommunizierend austauschen. Die Frage der Inter-
subjektivitit sei bei Husser] nur fragmentarisch geblieben,**" so Schiitz, es
gelinge Husserl nicht, aus den Bewusstseinsleistungen des transzendenta-

68. Husserl spricht in diesem Zusammenhang auch von einem »Einfiihlungs-
zusammenhang«, Husserl 1913, S. 100. Freilich, so lsst sich fragen, woher
weifd ich, dass meine Empathie nicht einem Gespenst gilt, das meiner eige-
nen Imagination entsteigt?

247 Zur Herausarbeitung der Verbindung von Husserl zu Schiitz dienen vor allem
folgende zentrale Aufsitze: Schiitz 1971b sowie Schiitz 1971c. Zur breiteren
Diskussion: Eberle 1984, sowie in kritischer Auseinandersetzung: Welz 1996
und Theunissen 1965, S. 406-412.

248 Siehe in diesem Sinn auch Natanson 1979a, S. 85-86.

249 Schiitz 1971Db, S. 167. Hervorhebung von mir.

250 Dieses Natiirliche stiitzt sich auf das, was ihm als »natiirlichen Einstellung«
der Individuen gilt, siehe ebd., S. 172. Diese wiederum griindet nicht in dem,
was in der Welt realiter geschieht, sondern in einem »Wissensvorrat« als Er-
gebnis »synthetischer Bewusstseinsleistungens, siehe ebd., S. 169. Doch auch
hier stellt sich ihm die Frage: Was sind die Grundlagen dieser Natiirlichkeit?

251 Schiitz 19714, S. 88.

170

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ABGRUNDE PHANOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

len Egos eine gleichartige transzendentale Intersubjektivitit — mithin eine
Logik der Koexistenz, die den Fallen des Solipsismus entgeht - zu begriin-
den.?** Husserl habe das Problem der Wirklichkeit des Anderen nicht 16-
sen konnen.

Selbst die Moglichkeit, dass Sozialitit sich durch kommunikative Akte
konstituieren konnte, die dann mehr als eine einzelne Perspektive vonné-
ten machten, verwirft Schiitz: Eine Kommunikation basiert bereits auf ei-
nem Bestehenden, das die Kommunikation erst ermdglicht. Sie kann des-
halb keinesfalls als eine Art Urzeugung verstanden werden, von der aus
sich alles andere bestimmen liefle: Kommunikation setzt einen Raum vor-
aus, eine Verschiedenheit von Kommunikatoren und Empfingern, just ei-
ne Ordnung, die vor diesem Kommunikationsereignis existiert. Diese Lo-
sung verschobe also nur die Problematik gesellschaftlicher Konstitution
um eine Ebene nach »hinten«.”** Dies gilt im {ibertragenen Sinne auch fiir
den Versuch, Institutionen, Kollektive, soziale Systeme als eine Art »Perso-
nalitdten« héherer Ordnung zu betrachten.”** In Husserls a priori gesetz-
tem Ich, Quellpunkt aller Ontologien, welche die Region des Wissbaren
bestimmen,*** erkennt er damit ein grundlegendes »Problem« nicht der
empirischen, sondern »der transzendentalen Intersubjektivitit«.”>® Wie
will Schiitz diese Unmaoglichkeit, Gesellschaftliches in der Phanomenolo-
gie zu denken, tiberwinden?

Das Problem der Begriindung einer gesellschaftlichen Welt iiber ein
transzendentales Ich tiberwindet Schiitz, indem er es vergisst: Er wechselt,
ahnlich wie Merleau-Ponty, schlicht das a priori und geht nicht mehr vom
Ich, sondern vom Sozialen als primirer Instanz der Wirklichkeit aus.>*”
Schiitz verabschiedet damit schlicht das transzendentale Ego als Ausgangs-
punkt der sozialen Welt und ihrer Erscheinungsformen. Oder anders aus-
gedriickt: Er mochte es im Begriff des Sozialen verschwinden lassen, um
damit die genuin soziologische Perspektive, gleichermafien abgrenzend
wie erweiternd zu Husserls Phdnomenologie, zu begriinden. Wie lassen
sich dann aber die »Subjektverbiande« begreifen, die das Soziale bilden
und die je in sich konstituierende Egos tragen? Ergibt es iiberhaupt Sinn,
von mehreren transzendentalen Egos zu sprechen, setzte dies nicht das
»Urich« eines Zuschauers voraus, einen »vereinsamten Philosophen«?>*®
Schiitz 16st das Problem, indem er den ganzen Referenzhorizont des Ge-
dankensystems auswechselt: Intersubjektivitat ist selbst nicht konstituiert,
sondern steht jeder Konstitution voran. Die Intersubjektivitit, und nicht

252 Ebd., S. 114.

253 Ebd.,, S. 105-106.

254 Ebd., S. 114.

255 Schiitz 1971¢, S. 77-78.
256 Schiitz 1971a.

257 Schiitz 1971d, S. 192-203.
258 Schiitz 1971a, S. 111, 114.

171

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

das Urich, ist die »ontologische Grundkategorie« des menschlichen Seins
in der Welt und somit aller philosophischen Anthropologie: »Solange
Menschen von Miittern geboren werden, fundiert Intersubjektivitit und
Wir-Beziehung alle anderen Kategorien des Menschseins«.?*” Das heif3t
auch die Méglichkeit der Reflexion auf das Selbst: »die Entdeckung des
Ich, die Fahigkeit zum Vollzug jeglicher Epoché, aber auch die Moglichkeit
aller Kommunikation und der Etablierung einer kommunikativen Um-
welt« griindet auf dieser »Urerfahrung« einer Kollektivitat. Schiitz nennt
sie »Wir-Beziehung«.>*°

Hat dieser Wechsel des Apriori - bei gleichzeitiger Beibehaltung der
Grundpramisse der Phianomenologie, der Hervorbringung von Realitt
iber Wahrnehmung - Konsequenzen fiir die Annahme eines Anonymen
als Grund fiir die Konstitution einer (sozialen) Welt? Oder verbirgt sich
gar im Husserl'schen Anonymen letztlich genau diese Einsicht, dass vor
dem konstituierenden Urich letztlich das Moment der Sozialitdt steht, die
von dieser Konzeption nicht benannt werden kann? In Schiitz’ erkennt-
nislogischen Ausfithrungen zu Husserl fehlt, so weit absehbar, eine syste-
matische Erorterung der Anonymitit, er gebraucht den Begriff auch nicht
mehr in der Weise, wie es Husserl tat. Doch der Begriff verschwindet nicht.
Im Gegenteil: Er taucht in den soziologischen Schriften von Schiitz flugs
wieder auf und nimmt dort, wie Natanson zeigt, eine zentrale Bedeutung
ein.?®* Heif’t das nun, dass sein Soziales doch nicht so erkenntnislogisch
unproblematisch gegeben ist?

Das Anonyme der phdnomenologischen Soziologie

Es fragt sich also, welche Bedeutung » Anonymitét« in Schiitz’ Schriften
einnimmt. Bemerkenswerterweise denkt auch Schiitz die Intersubjektivi-
tdt, so sehr sie auch als gegeben erscheint, immer von einem Individuum
aus, dessen Wahrnehmungshorizont - wie die immer wieder verwendeten
Metapher nahelegt — dem eines Scheinwerfers entspricht, der Licht auf
unterschiedliche Wirklichkeitsbereiche mit unterschiedlicher Intensitét

259 Schiitz 1971a, S. 116.

260 Ebd.,, S. 116.

261 Schiitz referiert kurz auf parallel verlaufende Diskurse der Massengesellschaft.
Das Individuum erfahrt die Gesellschaft in der » Anonymitit des »irgendwers,
kann es nur als >manc¢ erfahren«. In dieser Hinsicht, so Schiitz, wird das In-
dividuum zum »sozialen Automatonc, indem es tut, was man so tut (Schiitz
1971b, S. 166). Doch damit ist das Soziale fiir Schiitz, die Frage, wie Inter-
subjektivitat moglich ist, allerdings gerade nicht erschlossen. Das Anonyme
erhilt bei Schiitz vielmehr eine neue Bedeutung und unterscheidet sich vom
Anonymen der Massengesellschaft, wie es im Diskurs der Weimarer Republik
erschien, deutlich.

172

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ABGRUNDE PHANOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

wirft.>*? Diese Scheinwerfer-Individuen bewegen sich in einer mehr oder
weniger bekannten Umgebung, der Lebenswelt, die durch ihren Blick, ih-
re Wahrnehmung beleuchtet wird. Innerhalb dieses Lichtkegels tauchen
Menschen auf und verschwinden wieder, bekannte und unbekannte. Die
Lebenswelt erscheint den Individuen nicht als amorphes Etwas, sondern
aufgrund ihres eigenen Wissensvorrats und aufgrund der eigenen »Re-
levanzstrukturen« als geordnet, ausgeleuchtet. Was in dieser Welt durch
den Aufmerksamkeitsstrahl beleuchtet wird, gewinnt an Form oder ver-
bleibt unbesehen.*®® Dies geschieht so auch mit den anderen Menschen,
die innerhalb dieses Horizonts auftauchen. Sofern diese anderen aus ei-
nem Grund als relevant erscheinen, aber nicht namentlich bekannt sind
oder als Bekannte identifiziert werden, werden die Sinnesdaten, die ihre
Erscheinung liefert, gleichsam mit einer inneren Registratur abgeglichen,
aufgrund von Merkmalen, die im Erfahrungshorizont abgespeichert sind.
Diese Daten werden mit anderen in Verbindung gebracht, so in den Re-
levanzhorizont hineingedeutet und mit Handlungsanweisungen versehen:
Diesem miirrischen Betrunkenen ist besser aus dem Weg zu gehen. Wis-
sen und Gestaltwahrnehmung »verschmelzen« eigentlich zu einer sinnli-
chen Prasenz.>**

Allerdings gibt es auch die Moglichkeit, dass die anderen Individuen
nur ganz am Rande im Horizont der Wahrnehmung auftauchen, sie sind
dann nicht unmittelbar prisent, sondern allenfalls vermittelt wahrnehm-
bar, tiber Zeichen, Ergebnisse von Aktionen, Spuren; sie bilden gleichsam
das menschliche Hintergrundrauschen des Alltags, das kaum im Bewusst-
sein bleibt, es sind die anderen, die einfach da sind. IThre Bedeutung zeigt
sich blof$ negativ. Man ruhe an einem Sommernachmittag in einem Ho-
telzimmer, bei gedftneten Fenstern, und wie auf einen Schlag verstummt
der Stralenldrm. Das plotzliche Fehlen der menschlichen Gerausche er-
zeugt einen dsthetischen Schock, der als Bestandteil filmischer und litera-
rischer Imaginationen plétzlich und unversehens menschenleerer Welten
verwendet wird.®

Um diese grundsitzlich unterschiedlichen Erscheinungsformen der
anderen tiberhaupt fassen zu konnen, sie dennoch als Ausdruck dessel-
ben, anderer Menschen, denken zu konnen, dazu dient Schiitz das Kon-
zept der Anonymitét. Schiitz erkennt verschiedene Schichten der Anony-
mitét: Es liefle sich sagen, dass die soziale Welt der Zeitgenossen eigent-

262 Vgl. zu dieser Scheinwerfertheorie, die bereits auf Husserl zuriickgeht: Wal-
denfels 1983, S. 19. Husserl spricht allerdings von »Blickstrahl«, siehe Husserl
1913, S. 189.

263 Schiitz 1988a, S. 136-139.

264 Schiitz 1988Db, S. 155.

265 Um eine exemplarische Fiktion dieser Imagination menschenleerer Welten zu
nennen: Peter Weiss' Traktat von der ausgestorbenen Welt, sieche Weiss 1982.
Ich danke Beat Mazenauer fiir den Hinweis.

173

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

lich nach »Stufen der Anonymitét« gegliedert sei, so heifit auch der Ti-
tel eines Kapitels in seinen Schriften zu den Strukturen der Lebenswelt.>*®
Schiitz konzipiert so Anonymitit als eine Art kontinuierlicher Gréfle: Er
spricht von verschiedenen Graden der » Anonymitit«,**” resultierend aus
der Bekanntheit, der Vertrautheit, der Fremdheit oder Irrelevanz der an-
deren. » Anonymitit« wird hier zur technischen »Variable«.>*® Sie bezeich-
net nicht die Abwesenheit von Ordnung, sondern verhilft eine Ordnung
von Erscheinungen zu benennen. Schiitz formuliert es so: »Je anonymer
der personale Idealtypus in der Ihreinstellung auftritt, in desto hherem
Maf3 ist der subjektive Sinnzusammenhang ... durch aufeinander aufge-
stufte objektive Sinnzusammenhinge ersetzt«.*** Durch die Anonymitit
der personalen Erscheinung hindurch meldet sich der objektive Sachver-
halt von Gesellschaft selbst, wahrend Personliches diesen tiber Einzigarti-
ges verwischt.

Die Markierung anderer Personen, die nicht in einem direkten, per-
sonlichen Nahverhaltnis stehen, vollzieht sich demnach {iber Typen, die
der Logik einer »objektivenc, also nicht-personlichen Einordnung folgen.
Der Grad der Abstraktheit, die Leere einer Typisierung entspricht dem
Grad der Anonymitit. Die »Inhaltserfiilltheit« hingegen, die Anreiche-
rung von Wissen {iber den Typus, seine Erscheinungsform, seine Rolle,
seine Geschichte, lasst ihn als weniger anonym erscheinen. In Schiitz Wor-
ten: »Wir kénnen auch sagen, dass ein Typus um so weniger anonym ist,
in je grofere Umweltnihe er geriickt werden kann«.*”° Je vertrauter, ein-
zigartiger ein Mensch einem anderen erscheint, desto weniger ldsst er sich
auf allgemeine Kategorien reduzieren. Er hat einen Namen, eine Identitat,
obgleich er auch Vertreter eines Typus ist: Dieses individualisierte Wissen
unterléuft stets die kategoriale Zuordnung.””* Je unbekannter er ist, desto
allgemeiner, typenhafter erscheint er hingegen; er wird, sofern die Auf-
merksamkeit auf ihn fillt, mit vorgegebenen Rastern gedeutet: Die Men-
schen werden in diesem Fall unter Kategorien subsumiert, sie erscheinen
als blole Typen. Der Zeitgenosse, der »nur vermittels solcher Typisierun-
gen erfasst werden kann, ist in diesem Sinne »anonymc«. Je entfernter
er sich im Horizont des Einzelnen ansiedelt, je irrelevanter er ist, desto
stiarker ist die Typenhaftigkeit seines Erscheinens, desto umfassender die
Anonymitit, so liefle sich das Argument zusammenfassen. Die Existenz
dieser anonymen anderen ist dann nicht einmal erfahren, allenfalls ver-
mutet oder als fraglos gegeben gesetzt.’”? Die maximale Anonymitat der

266 Schiitz 1988a, S. 110 ff.
267 Ebd., S. 137.

268 Ebd., S. 137.

269 Schiitz 1981, S. 273.

270 Ebd., S. 273.

271 Schiitz 1982, S. 91.

272 Schiitz 1988a, S. 110-111.

174

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ABGRUNDE PHANOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

Prasenz dieser anderen fiande sich in einer Situation, die kaum Aufmerk-
samkeit bendtigt, wer die da sind, denn sie sind einfach da.?”* Radikal hat
sich der Sinn der Anonymitit vom Topos der Unruhe zu einem der be-
sanftigenden Ordnung gewandelt.

Doch auf welche Weise verbinden sich diese Welten der maximalen
Anonymitit mit der hchstmoglichen personlichen Bekanntheit von Men-
schen, beides zusammen bildet ja die Erscheinungsform der Gesellschaft?
Der Sinn der Typisierung tritt nun hervor. Sie schldgt eine Briicke zwi-
schen Anonymitat und personlicher Bekanntheit.?”* Sie bestimmt, zusam-
men mit dem Grad der Inhaltserfiilltheit, auf welche Weise ein Repra-
sentant einer Kategorie als Individualitét erscheint, i.e. mit Wissen und
Geschichten versehen ist. Der Freund eines Freundes ist so beispielswei-
se »minimal anonyme, weil der Freund diesen mit Geschichten versehen
kann.””* Das Wissen um diese Menschen iiberblendet die Typisierung,
aufgrund derer sie in den Erfahrungshorizont treten. Schiitz nennt die-
se Erscheinungsweise »personale Typen.« Demgegeniiber ist der alltagli-
che Umgang moderner Menschen mit Personen des 6ffentlichen Lebens,
die ausschliefllich in ihrer Funktion erscheinen, unpersonlicher, sei es
mit dem Postbeamten oder der Serviceangestellten. Sie verkorpern nach
Schiitz »Funktiondrstypen, und sie sind schon eine Stufe anonymer, weil
der Name, die Geschichte der Person letztlich irrelevant bleibt. Noch wei-
ter entfernt von personalisiertem Wissen sind »soziale Kollektiva«, wie
das Parlament, die Polizei, bis hin zu sozialen Klassen, »Feinde des Vol-
kes«, aber auch abstrakten Kategorien wie dem Staat und Prozeduren, die
mit Staat und Biirokratisierung verbunden sind: Solche Erscheinungswei-
sen sind, so Schiitz, »hochanonym«.?’® Doch gemeint ist damit keines-
wegs eine Realitdt hoherer Ordnung wie dem Staat oder der sozialen Klas-
se als eigenlogisch funktionierenden, institutionellen Akteuren; vielmehr
handle es sich, wie bei allen sozialen Einheiten hoherer Ordnung, blof3
um »anthropomorphistische Metaphern« fiir ein Gewimmel individuel-
ler Handlungen. Mit Max Weber sagt Schiitz, dass diese Gebilde lediglich
Konglomerate von Abldufen spezifischen Handelns einzelner Menschen
darstellten - fiir die Soziologie gebe es keine »handelnden« Kollektivper-
sonlichkeiten.””” Letztlich erscheinen damit solche anonyme Gebilde wie
der Staat oder die Biirokratie als »hochkomplexe Aufschichtungen von
mitweltlichen personalen Idealtypen«,*”® etwa von seinerseits anonymem
biirokratischem Personal. Die Vorstellung von Gesellschaft ist folglich als

273 Ebd., S. 90.

274 Schiitz 1981, S. 274.

275 Schiitz 1988a, S. 110-111.
276 Ebd., S. 112.

277 Schiitz 1981, S. 279.

278 Ebd., S. 279.

175

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

eine unendliche Menge von Individuen gedacht, die dem Wahrnehmen-
den als Konglomerate idealtypisch erfasster Menschen erscheint.

Kulminationspunkt einer solchen Anonymisierungsreihe, aufgrund
derer die Welt dem Ego erscheint, ist fiir Schiitz das technische Artefakt:
Aufgrund einer Idee hergestellt, ist es Resultat unzéhliger »vorvergangener
menschlicher Handlungen« und Ideen, die nie in dem Sinn aufgehen, der
sich in seinem konkreten Gebrauch spiegelt.>”* Dennoch sind diese vor-
vergangenen, anonym bleibenden Menschen im Artefakt stets prasent.”®°
Mit dieser Logik, bei der Anonymitat erscheint, wo Inhaltsfiille schwin-
det, lassen sich fiir Schiitz nicht nur die Grade der Anonymitét individu-
eller Horizonte beschreiben, mit ihr lassen sich auch ganze Gesellschat-
ten kennzeichnen (gedacht als Konglomerate von Individuen im obigen
Sinne). So zeigt sich die Anonymisierung in Gesellschaften, die auf »Un-
mittelbarkeit und Wechselseitigkeit beruhen, als vergleichsweise gering
ausgeprégt. Sie ist selten, sogar ungewdhnlich,?®** wihrenddessen grofle
Gesellschaften sich konsequenterweise anonymer zeigen. In diesem Fall
duflert sich Anonymitét selbst im Umgang mit den Dingen der Welt und
der Prozesse, die damit verbunden sind, beispielsweise in der technischen
Interaktion mit Automaten.*®

Dieser Aufriss zeigt allerdings mit aller Deutlichkeit, wie sehr Schiitz,
und entgegen seiner Intention, die Intersubjektivitét als a priori zu set-
zen, die soziale Welt immer noch aus der Perspektive des Egos konzipiert,
sie egologisch entlang seiner Metapher des Scheinwerfer-Individuums auf-
baut, wihrend, um zwei Beispiele zu nennen, Norbert Elias mit seiner Idee
der Figuration gerade gegenteilig mit dem Apriori einer fortwahrenden
Balancierung von Strukturen zwischen Menschen arbeitet, oder Talcott
Parsons das Soziale wiederum von seiner Systemlogik her denkt.*®* Die
Intersubjektivitat gilt zwar bei Schiitz als ein Apriori, um die Frage des So-
lipsismus ad acta zu legen,?®* de facto bildet sie, wie im Folgenden gezeigt
wird, bei seiner Analyse »sozialer Strukturen der Lebenswelt« gerade nicht
den erkenntnisleitenden Ausgangspunkt, vielmehr besteht dieser nach wie
vor in der Ich-Perspektive auf die Welt.

Die nichste Umgebung wird gebildet durch die singuldr markierten
anderen. Schon alleine aus Griinden begrenzter Aufmerksamkeitsressour-

279 Schiitz 1988b, S. 282.

280 Ebd,, S. 282.

281 Ebd, S. 132.

282 Ebd., S. 132.

283 Elias 1976. Nicht zu sprechen davon, dass Talcott Parsons sich absolut im-
mun gegen Bekehrungsversuche zur phanomenologischen Subjektivitat zeigt.
Er erkennt in Schiitz’ Theorie nichts anderes als den Ausdruck eines iiber-
kommenen Essentialismus; siehe dazu den entsprechenden Briefwechsel zwi-
schen den Kontrahenten, Schiitz und Parsons 1978, S. 74.

284 Siehe beispielsweise Schiitz 1988b, S. 157.

176

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ABGRUNDE PHANOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

cen ergeben sich dann unmarkierte andere am Rande des Wahrnehmungs-
horizontes, den das Ego nicht mehr richtig auszuleuchten vermag. Exem-
plarisch kommt diese Ich-Geografie tiber die Existenz der Personalpro-
nomen zum Ausdruck, die als soziologische Kategorien damit deckungs-
gleich sind mit der Wahrnehmung der entsprechenden Kategorie der In-
dividuen selbst.*** Diese persénliche Nomenklatur dient Schiitz schlicht
dazu, die theoretisch konzipierte Anonymitit auch als personliche Erfah-
rung der Gesellschaftsmitglieder darzustellen:

»Untersuchen wir die Begriffe >Wir,« >Ihr,« »Sie,« die »Eigengruppe« (in-
group) und >Fremdgruppe« (out-group), die Begriffe >Mitmenschens,
»Zeitgenossen,« »Vorginger« und >Nachfolgers, so gilt fiir sie und fiir ihre
besondere Strukturierung der Vertrautheit und Anonymitit, dass sie in
den Typisierungen des Alltagsdenkens zumindest impliziert sind, wenn
sie nach deren Konstitution mit beteiligt sind«.?*®

Dies gilte notabene nicht nur fiir die Personen in der Gesellschaft, son-
dern auch fiir jene, die sie beobachten. Obgleich Schiitz die Reziprozitit
der anonymen Beziehungen annimmt - ich bin als Reisender fiir den Zug-
fithrer ebenso anonymer Typus wie er fiir mich Représentant eines anony-
men Typus erscheint -, so ist diese Reziprozitit letztlich dennoch egolo-
gisch gedacht: Das Gemeinsame der Anonymitétserfahrung ergibt sich ja
durch eine nur mit mir geteilte Aufmerksamkeit, denn es ist mein Schein-
werfer, der auf denselben Aspekt der Realitit, eine Reise, gerichtet ist wie
jener des Beamten.”®” Doch hier zeichnet sich auch ein Problem ab: Der
»Beleuchtungsgrad« weist nach auflen zur gesellschaftlichen Wirklichkeit,
die sich gerade nicht egologisch erfassen lisst, aber mit dem Konzept der
Anonymitit in die lebensweltliche Erfahrung normalisierend eingebracht
werden soll.

Dieser Vektor der Anonymisierung birgt bei genauerer Betrachtung
entsprechend auch ein Moment der Unruhe, der Instabilitit: Das Ge-
geniiber transzendiert die Wahrnehmung durch das Ego. So ist sein In-
nenleben dem anderen nicht unmittelbar zuginglich.?*® Die Typologie,
mit denen ein Ich die Welt ordnet, ist folglich niemals identisch mit den
Wahrnehmungs- und Ordnungsleistungen anderer »konkreter alter egos«.
Diese Inkongruenz wird nicht nur empirisch alltdglich erfahren, sie ergibt
sich schon alleine aus der Erkenntnislogik der Typisierung, die gerade nie
die konkrete Wirklichkeit unmittelbar abbildet, sondern diese eigentlich
»idealisiert«. Schiitz folgt damit der neukantianischen Erkenntnislogik des
Idealtypus, wie sie Max Weber zur Anwendung bringt.”*® Oder anders aus-

285 Siehe dazu auch die kritischen Fragen von Welz 1996, S. 159 f.,, sowie ebd.,
S. 180. Desgleichen auch Theunissen 1965, S. 408-409.

286 Schiitz 1971g, S. 44.

287 Schiitz 1988b, S. 282-284.

288 Ebd,, S. 158.

289 Schiitz 1981, S. 257.

177

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

gedriickt: Die Typisierung im Alltag ist der Idealtypus des Mannes auf der
Strale. Doch diese Ubertragung ist nicht so problemlos méglich, wie es
scheint. Max Weber hat den Idealtypus nicht als alltagspraktischen Mo-
dus des Handelns entworfen, sondern als ein ideales Instrument des wis-
senschaftlichen Erkennens. Max Webers Idee des Idealtypus geht von ei-
nem Konstrukt aus, das sich gerade durch hochstmogliche Wirklichkeits-
fremdheit auszeichnet.”*° Idealtypen sind in Webers Perspektive keine Re-
prasentationen, keine »Darstellung des Wirklichen«; sie dienen lediglich
dazu, fiir die Wissenschaft »eindeutige Ausdrucksmittel« zu schaffen, ha-
ben also instrumentalen Charakter.>*! Die Idealtypen sind nicht wirklich,
sondern wie Weber immer wieder ausdriicklich sagt: Sie tragen eher den
Charakter einer »Utopie«.*** Sind die Schiitz’schen Typologien utopische
Konstrukte? Dies scheint unmoglich, weil die Typen, die Schiitz vorschwe-
ben, augenscheinlich zur unmittelbaren Reprasentation von Anwesenden
dienen. Dieser hier ist der Postbote, er ist ein Reprisentant des Typs des
Postboten, er tragt sogar die Insignien, die ihm der Konzern verliechen hat.
»Nur insofern sie als Tréger einer solchen Funktion sind, sind sie fiir mich
in mitweltlicher Einstellung relevant als Typen, und zwar als Idealtypenc.
Obgleich als Leerformel konzipiert, die mit konkreten anderen gleichsam
gefiillt werden, bestehen sie als Typen aus Fleisch und Blut.*** Eine sol-
che Konzeption verdndert klar die Idee des Idealtypus von Weber. Schiitz
spricht sogar von einem »materialen Idealtypus«.*** Doch der Preis ist,
dass dessen epistemologischer Status v6llig im Unklaren bleibt und Zwei-
fel entstehen, wie er so als abstrakte Kategorie im Alltag funktionieren
soll: De facto geht der konkret andere, wie er leibhaftig vor die Tiire tritt,
gerade nicht in einer Kategorie auf. Postbote oder Serienmérder in Postbo-
tenuniform, was soll denn die Dame annehmen, wenn sie die Tiire schon
geoftnet hat?

Die Problematik benennt Schiitz in klaren Worten, obwohl er vom
Konstrukt des Idealtypus nicht Abstand nehmen will. Gerade aufgrund
dieser Unbestimmtheit ergibt sich, dass die konkreten anderen nur wahr-
scheinliche Reprasentanten des Typus darstellen: »Es konnte sein, dass der
in einer Automobilfabrik mit dem Anziehen einer Schraube Beschaftigte
gar nicht »Arbeiter« ist, sondern etwa leitender Ingenieur oder Werkstu-
dent«,””® oder aber vielleicht etwas ganz anderes noch unbekannter Art,
vielleicht ein Betriebsspion. Die Wahrnehmung und die Nomenklatur des
Sozialen im Kopf modifizieren sich bestindig angesichts der realen Erfah-
rungen, versuchen sich zu adjustieren, oder in Schiitz Worten: Die »wirk-

290 Weber 1922, S. 190-193.

291 Vgl. zur Diskussion Keller 2001b.
292 Weber 1922, S. 191 f.

293 Schiitz 1981, S. 258-259.

294 Ebd.,, S. 262.

295 Ebd,, S. 272.

178

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ABGRUNDE PHANOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

lichen« und »umweltlichen« Erfahrungen modifizieren in einem fort die
idealtypischen Konstruktionen des »mitweltlichen alter egos«, doch leitet
dieses Kategorienschema die Auslegung des konkreten anderen an.**® An-
derswo driickt sich Schiitz so aus: Die direkte Erfahrung lasst die Katego-
risierung offen (das »Sosein« ist »dahingestellt«); Individuen, die nicht in
direktem Bezug zum Wahrnehmenden stehen, aber die fiir das Ego doch
von Relevanz sind (die Leute, die mit »ihr« bezeichnet werden), konnen
letztlich iiberhaupt erst im Modus der Anonymitat begriffen und bezeich-
net werden.”’

So aber tritt nun die Bedeutung, die Anonymitét bei Schiitz einnimmt,
klarer hervor. Sie driickt bei genauerem Hinsehen nur scheinbar Normali-
tat aus. Anonymitédt markiert die Préasenz, die sich iiberhaupt adressieren
lasst, aber diese Prisenz trigt nicht schon die Typisierung in sich, denn
ihr gegeniiber ist jede Typisierung stets mit einem Moment der Unwirk-
lichkeit und Instabilitit behaftet. Diese prinzipiell hervortretende Unwirk-
lichkeit der Wahrnehmung anderer lief3e sich alltiglich wohl kaum aushal-
ten. Aber unter der Kategorie und dem Postulat einer normalen Anonymi-
tat verschwindet sie zumindest aus dem Bewusstsein, nicht von Soziopa-
then, aber zumindest von phanomenologischen Soziologen. Der Begrift
der Anonymitit steht hier erneut zu Diensten, eine Kluft zu iiberbriicken:
eine Kluft zwischen als Typus markierten anderen und jenen, die sich aus
Fleisch und Blut in der Welt bewegen. Diese Beruhigung hat allerdings
ihren Preis, wie bereits kenntlich geworden ist.

Der »gut informierte Biirger« und die anonymen Machte

Die Darstellung der Anonymitét als normaler Erscheinungsform grofler
Gesellschaften stellt das, was der Begrift erfassen soll, keineswegs ruhig.
In zwei Essays, in denen Schiitz seine Theorie auf konkrete Phanomene
anwendet, zeichnet sich eine Ambivalenz des Anonymen auch in der phé-
nomenologischen Soziologie ab. Die beiden Essays diskutieren zwei ent-
gegengesetzte Figuren des Sozialen: der Fremde und der wohlinformier-
te Biirger.>”® Der Fremde tritt von einem rdumlichen Auflen in eine ihm
fremde Gesellschaft, wihrend der gut informierte Biirger sich darin wohl
aufgehoben findet. Der erste Text zeigt die Normalisierung des Anony-
men, wie sie die phdnomenologische Soziologie praktiziert, der zweite
Text hingegen deckt ein Moment auf, das iiber diese Normalisierung hin-

296 Ebd., S.272-273.

297 In Schiitz’ Worten tritt diese Unklarheit deutlich hervor: »Das mitweltliche
alter ego ist also insofern anonym ... als sein Dasein nur als Individuation eines
typischen Soseins, aber auch das nur im Modus des Moglichen, Vermutlichen,
Widerspruchsfrei-dahingestellt-bleibenden gesetzt werden kanns, siehe ebd.,
S.274.

298 Schiitz 1972a,b.

179

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

ausreicht und direkt auf die Abgriindigkeit des Anonymen auch in der
phanomenologischen Soziologie verweist.

Der »Fremdex, wie er ihn Schiitz idealtypisch darstellt, sieht sich in
der Situation eines Auflenstehenden angesichts einer dominanten Kultur,
mit der er sich letztlich auseinandersetzen muss. Als Fremden definiert
Schiitz dabei einen »Erwachsenen unserer Zeit und Zivilisation, der »von
der Gruppe, welcher er sich ndhert, dauerhaft akzeptiert oder zumindest
geduldet werden mochte«. Dahingehend ist der Fremde gefordert, sein
Verhaltnis zur Zivilisation und Kultur »einer sozialen Gruppe zu bestim-
men« und sich »in ihr neu zurechtzufinden«.?”® Es geht Schiitz nicht dar-
um, eine Assimilation zu beschreiben, sondern Prozesse einer Annéhe-
rung (approaching) an die neue Gesellschaft, die jeglicher Assimilation
tiberhaupt erst vorausgehen.>*® Die soziostrukturelle Voraussetzung die-
ser Anndherung klammert er entsprechend der phanomenologischen Me-
thode aus: das Verhiltnis der Herkunfts- zur Zielgesellschaft, die Frage,
weshalb der Fremde auftaucht, seine Beweggriinde, Notwendigkeiten. In
dieser Hinsicht gibt sich Schiitz als distanzierter wissenschaftlicher Beob-
achter, indem er nicht an den unterschiedlichen Pldnen, Handlungen, Mo-
tiven und Chancen interessiert ist, die den konkreten Fremden charakte-
risieren. Schiitz mdchte nur mit »wohlgeordneten Ausdriicken« die Situa-
tion des Fremden beschreiben, geméfl den wissenschaftlichen Idealen der
Kohirenz und Konsistenz.*** Oder anders ausgedriickt: Er skizziert eine
idealtypische Welt, die sich mit der phdnomenologischen Soziologie inter-
pretieren lasst.

So verwendet Schiitz eine ganze Reihe von strikten Einordnungen und
Vorannahmen, um das Fremdsein tiberhaupt zu studieren: Der Fremde
mdchte in der neuen Gesellschaft akzeptiert werden, Akzeptiertwerden
ist also keine Anforderung, die ihm als Zwang entgegentritt. Als Frem-
der gilt Schiitz nur, wer erwachsen ist und einer hoheren Zivilisation an-
gehort. Er sagt es ausdriicklich: »Kinder und Primitive« vermégen den
Status des Fremden gar nicht zu erreichen,*** desgleichen konnen »Indi-
viduen und Gruppen verschiedener Zivilisationsstufen« nicht als Frem-
de gelten.®”® Was ist genau eine »Zivilisationsstufe« im »subjektiv erfah-
renen lebensweltlichen Horizont«? Es fragt sich, ob angesichts dieser Ka-
tegorie Schiitz nicht zwei erkenntnislogisch differente Bereiche ineinan-
der iiberfithren will, aufgrund der Tatsache, dass eine Zivilisationsstufe
etwas ist, das, sofern es sie gibt, sich wohl ausschliefilich auflerindividu-
ell bestimmen lasst. Der Impetus, diese beiden Bereiche zusammenzufiih-
ren, tritt allerdings deutlich hervor: Schiitz sichert sich einen kategoria-

299 Schiitz 1972a, S. 53.
300 Ebd, S. 53.
301 Ebd, S. 54.
302 Ebd, S. 53.
303 Ebd,, S. 53.

180

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ABGRUNDE PHANOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

len Rahmen, innerhalb dessen sich die Individuen iiberhaupt erst gegen-
seitig als unterschiedliche innerhalb eines gesetzten Raums wahrzuneh-
men vermdgen. Angesichts divergenter Lebenswelten von Kindern und
Erwachsenen, Primitiven und Zivilisierten wére es seiner Ansicht zumin-
dest erschwert, eine Korrespondenz zwischen Fremden und Autochtho-
nen zu postulieren. Denn der Wahrnehmungshorizont von Fremden und
Autochthonen muss sich zumindest zu einem bestimmten Anteil tiber-
schreiben, was nicht nur einen gemeinsamen Raum, sondern auch eine
ahnlich psychische Verarbeitung der Realitdt voraussetzt, wodurch Kin-
der und Barbaren von der phdnomenologischen Analyse des Fremdseins
ausgeschlossen bleiben.

Eine derart phanomenologisch konzipierte Welt gliedert sich fiir In-
dividuen graduell nach Relevanzschichten. Hier greift Schiitz zu eigent-
lichen geografischen Metaphern: Er spricht von »Isohypsen« und »hyp-
sographischen Konturen der Relevanz«; seine Relevanzstrukturen zeich-
net das Individuum, so die Metapher, indem es wie ein Kartograf Punkte
gleicher Hohe mit Konturenlinien verbindet, um eine Gebirgslandschaft
darzustellen. Doch diese Karte der Relevanz sei kein geschlossenes Sys-
tem, sondern es gibe verstreute Gebiete unterschiedlicher Grofle und Ge-
stalt,’** unterschiedlicher Bekanntheitsgrade, und zwischen diesen Gebie-
ten unmarkierte »Zonen des vollstindigen Nichtwissens«. Das Wissen
tiber die Welt ist nicht homogen, sogar inkohérent, weder klar noch keines-
wegs frei von Widerspriichen - wobei diese Friktionen vornehmlich dem
interesselosen Beobachter erscheinen, wihrend sie im Alltag meist keine
Probleme darstellen. Fiir die Individuen, die in denselben Rdumen der Le-
benswelt leben, trigt alles den »Schein geniigender Kohdrenz, Klarheit und
Konsistenz«,**> zumindest, um hinreichend Kommunikation mit ande-
ren und Verstdndnis von Situationen zu ermdglichen. Es ist eine Art frag-
los hingenommenes Rezeptwissen, Ausdruck »relativ natiirlicher Weltan-
schauung«.**¢

Doch was halt dieses inkoharente Denk- und -Wahrnehmungssystem
zusammen? Es sind verschiedene Grundannahmen, die offensichtlich im-
plizit von den Menschen geteilt werden, die einer Kultur angehoren: dass
das (soziale) Leben weiterhin so bleiben wird, wie es gewesen ist; dass
das traditionelle, iibernommene Wissen verlasslich ist; dass im alltagli-
chen Ablauf geniigt, iiber den typischen Verlauf der Dinge in Kenntnis
zu sein und nicht alle Details kennen zu miissen; dass dieses Glaubenssys-
tem auch von den anderen desselben Kulturkreises, den »Mitmenschen,
geteilt wird.>®” All dies erhoht schlicht die »objektiven Chancen fiir die
304 Ebd., S. 55-56.

305 Ebd., S. 57.

306 Ebd., S.58.
307 Ebd,, S. 58-59.

181

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Wirksambkeit« der alltiglichen Routinen im Umgang mit der Welt.>*® Die-
ses Wissen hat keinen Namen, keinen bekannten Ursprung. Es handelt
sich schlicht um sinnvolles Verhalten eines Mitglieds eines bestimmten
Kulturkreises, um sich an »anonymen Typenc, an »anonymen typisierten
Verhalten« auszurichten. » Anonymitét« erscheint hier nicht mehr als De-
fizit, sondern gar als Privileg einer »in-group, ihr Verhalten 6konomisch
zu maximieren: Je mehr Vorgéinge ein Einzelner in die duflere Peripherie
der Relevanz- und Aufmerksamkeitsstrukturen verschieben kann, desto
unproblematischer vermag er sich in einer komplexen Welt zu bewegen.
Es sei schlicht 6konomisch, im alltdglichen Umgang sich gegenseitig als
anonyme »Typen« wahrzunehmen.**® Die Schalterbeamtin, die plotzlich
personliche Fragen zu stellen beginnt, stof3t schnell auf Abweisung.

Diese Moglichkeiten anonymisierter Handlungen und Typisierungen
sind nun aber dem Fremden verwehrt. Der Fremde teilt gerade die er-
wihnten Grundannahmen nicht, respektive sind sie ihm wohl auch ver-
schlossen: »Er [der Fremde] ist wesentlich der Mensch, der fast alles, das
den Mitgliedern der Gruppe, der er sich nihert, unfraglich erscheint, in
Frage stellt«, da er nicht an der geschichtlichen Tradition teilnimmt und
diese fir ihn auch keine Autoritat besitzt,*'® selbst wenn er sich ihr anni-
hern mochte. Wahrend der Fremde die Kulturmuster der anderen Gesell-
schaft zuvor von aufen gleichsam teilnahmslos betrachten oder sie sich
zumindest vorstellen konnte, springt er, sobald er in die neue Gesellschaft
einreist, gleichsam vom Parkett auf die Bithne. Er sieht sich gezwungen,
sich mit diesen Mustern auseinanderzusetzen: Aus den »anonymen Inhal-
ten« der Beobachtung werden vor seinen Augen konkrete soziale Situatio-
nen, die vorher gefertigten » Typologien fallen auseinander«.**! Dies ist fiir
ihn insofern schwierig, als das Bild des Kollektivs, mit dem er sich diesem
anndhert und das er sich zur Vorbereitung der Einreise zurechtgelegt hat,
nicht fiir den Gebrauch innerhalb dieses Kollektivs entworfen wurde. Die
vorgefassten Vorstellungen tiber diese Kultur und ihr Funktionieren ope-
rieren dann gleichsam im Leeren: Er kann sich selbst nicht im Orientie-
rungssystem der fremden Gruppe lokalisieren, mit demselben Koordina-
tensystem arbeiten: »Er findet sich, so Schiitz, »als Grenzfall auflerhalb
des Gebietes, das von dem gelidufigen Orientierungsschema der Gruppe
gedeckt wird«.>'* Entsprechend setzt er notwendigerweise ein »anderes
Maf fiir die Anonymitét und die Typizitit der sozialen Handlungen« ein.
Erleidet gleichsam unter einer Art Anonymitétsentzug, sieht in Menschen
ausschliellich singuldre Erscheinungen, die er deuten muss, die er nicht

308 Schiitz 1972a, S. 65.
309 Ebd.,, S. 66.

310 Ebd., S. 59.

311 Ebd, S. 612.

312 Ebd,, S. 58.

182

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ABGRUNDE PHANOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

einordnen kann oder die ihm Anlass zu fehlerhaften Schlussfolgerungen
geben:

Fiir den Fremden haben die beobachteten Handelnden in der Gruppe,
welcher er sich nihert, nicht — wie fiir deren Mit-Handelnde - eine spe-
ziell vorausgesetzte Anonymitdt, namlich nur Leistende typischer Funk-
tionen zu sein, sondern sie sind fiir ihn Individuen. Anderseits neigt er
dazu, rein individuelle Ziige als typische anzusehen. Daher konstruiert er
eine soziale Welt der Pseudoanonymitit, Pseudointimitat und Pseudoty-
pizitit.>"?
Fiir wen ist dies aber Pseudoanonymitat? Diese Feststellung setzt wieder-
um den Standpunkt eines Dritten voraus, der gleichsam beide Kulturen
tibersieht, sie objektiv bestimmen kann, und der eigentlich so in der Pha-
nomenologie nicht vorgesehen ist. Womdglich wird die Frage, ob Anony-
mitdt wahr oder pseudohaft sei, in der Normalitit des Alltags nicht zum
Problem. Doch entgeht dem Fremden auf jeden Fall die entlastende Leis-
tung von Anonymisierung im Alltag. Denn fiir den, dem die Welt vertraut
ist, erscheint die Anonymitit als ein »Schutz«, der ihn vor der Uberfor-
derung durch die Komplexitdt des Alltags schiitzt. Anonymitit reguliert,
hierin zeigt sich allerdings ein altes Muster, einen Erfahrungsdruck, der
ansonsten die Wahrnehmung zu iiberlasten droht.>'* Dieser Schutz fehlt
dem Fremden, er ist eigentlich von der Anonymitat der Gesellschaft aus-
geschlossen und damit von einer sozialen Ressource, die das Leben der au-
tochthonen Bevdlkerung unterstiitzt.

Deshalb kann er [der Fremde] nicht die von ihm konstruierten Perso-
naltypen in ein kohdrentes Bild der Gruppe, welcher er sich nihert, in-
tegrieren, und er kann sich nicht darauf verlassen, dass sie seinen Erwar-
tungen entsprechend reagieren. Und noch viel weniger kann der Fremde
selbst jene typische und anonyme Haltung einnehmen, die ein Mitglied
der in-group mit Recht von seinem Partner in einer typischen Situation
verlangt.®'®

Hier sagt Schiitz implizit etwas Entscheidendes. Anonymitét ist nicht ein
Effekt des Fremdseins, sondern paradoxerweise gerade ein Phdnomen der
Vertrautheit mit der Kultur. Die eigene Kultur ist dermaflen markiert und
fir den einzelnen interpretierbar, dass das Individuum sie gleichsam »un-
markieren« muss, um kognitiv nicht tiberfordert zu sein. Dem Fremden
ist allerdings der Luxus unmarkierter Rdume verwehrt; er muss perma-
nent interpretieren und markieren.

Die Anonymitit ist Signum der Normalitét, von welcher der Fremde
ausgeschlossen ist. Die Konsequenz ist, dass er Zugang zu einem Wissen
erhdlt, das ihn noch fremder erscheinen lasst. Seine Fremdheit, die ihm

313 Ebd,, S. 67.
314 Vgl. die Seiten S. 149 ff. im ersten Band dieser Untersuchung.
315 Schiitz 1972a, S. 67.

183

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

verwehrt, die ihm kulturell eigenen Typisierungsmuster anzuwenden, so-
dass ihm die fremde Welt als ein Komplex von Singularititen erscheint,
fithrt zu einer spezifischen Form von Wissen, das ihn von den Autochtho-
nen unterscheidet. Er entwickelt eine Sensibilitit gegeniiber der Inkoha-
renz und Inkonsistenz jener Gesellschaft, der er sich als Fremder néhert,
die die Autochthonen selbst nicht mehr sehen. Dies fithre dazu, dass er das
Heraufkommen einer Krise, welche die iibliche »natiirliche« Weltanschau-
ung bedroht, frither spiirt als die Mitglieder der in-group, die sich ans Ge-
wohnte halten. Mehr noch, die »zweifelhafte Loyalitdt des Fremden« sei
»leider« mehr als nur Vorurteil, sie sei »wahr, insbesondere in den Fillen,
»wo sich der Fremde als unwillig oder unféhig erweist, die neuen Zivilisati-
onsmuster vollstindig anstelle der Heimatgruppe zu setzen«,**® dies nicht
zuletzt aufgrund des Unverstindnisses der in-group selbst angesichts der
Tatsache, dass er sich den Kultur- und Zivilisationsmustern nicht unter-
wirft, respektive nicht unterwerfen kann.

Anonymitit erscheint hier als Faktor der Ordnung, die das Leben in
einer Gesellschaft stabilisiert; die Moglichkeit zu anonymisieren, stellt so-
gar eine Art Kapital dar, das dem Fremden verwehrt bleibt. Anonymi-
tat signalisiert keine Krise, sondern sichert die Ordnung selbst, so sehr,
dass ihre Fragilitat nicht mehr erkannt werden kann. In dem Sinne, iiber
Schiitz hinaus, {ibernimmt die Anonymitatswahrnehmung alltagsweltlich
die Funktion, gesellschaftliche Widerspriiche einer dominanten gesell-
schaftlichen Ordnung zu iiberblenden. Dies erkennen nur jene, die von
der Anonymitdt ausgeschlossen sind. Doch die integrative Gesellschaft
vermag auch diese potenzielle Subversion zu absorbieren. Die » Anglei-
chung« des Neuankémmlings an die in-group sei ein kontinuierlicher Pro-
zess, der gleich mit dem Eintreffen des Fremden einsetzt. Der Fremde
untersucht fortwihrend die Kultur- und Zivilisationsmuster der fremden
Gruppe. Dann werden diese Muster und Elemente fiir den Neuankomm-
ling irgendwann eine Selbstverstdndlichkeit, »ein unbefragbarer Lebens-
stil, Obdach und Schutz«. Oder anders ausgedriickt, sie werden auch fiir
ihn anonym: » Aber dann ist der Fremde kein Fremder mehr, und seine be-
sonderen Probleme wurden gelost«.>'” Die »Probleme des Fremden« wer-
den also »gelOst«, so Schiitz, indem der Fremde selbst in der Kultur, der
er sich anndhert, aufgeht. Mit ihm verschwindet jenes Wissen, das durch
die Anonymitit tiberblendet wird.

Obgleich idealtypisch konzipiert, wird hier die Kultur der Gastkultur
absolut gesetzt, als ob sie durch das Auftauchen der »Fremden« nicht sich
selbst auch verdnderte. Schiitz lasst unberiicksichtigt, dass der Fremde
sehr wohl eine soziale Position innerhalb der Gruppe einnehmen kann,
also selbst schon typisiert ist durch die Wahrnehmung der Gastkultur, sei-

316 Schiitz 1972a, S. 68. Hervorhebung von mir.
317 Ebd,, S. 69.

184

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ABGRUNDE PHANOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

ne Existenzweise also schon institutionell wie kulturell vorhergesehen ist,
denn nur so kann er Fremder sein. Also ist er als Fremder schon bekannt,
und die Gesellschaft begegnet ihm auf eine bestimmte, wenn auch ambiva-
lente Weise,**® die ihn auch wieder in seiner Position formt. Miisste eine
Phénomenologie, welche die Intersubjektivitdt uranfinglich stellt, nicht
gerade von dieser Dialektik zwischen Fremdem und Gesellschaft ausge-
hen? Denn der Fremde, das Fremde definiert sich nur wechselseitig iiber
das Bekannte; das eine ohne das andere lisst sich schwer vorstellen, inso-
fern gehort der Fremde eigentlich schon zur Gesellschaft.>'” Dagegen re-
konstruiert Schiitz den Fremden oder das Fremdsein nur aus der Perspek-
tive der Eigenerfahrung des Fremden und nicht als Problem der Wahr-
nehmung durch andere, etwa als Problem eines Verhaltnisses zwischen
verschiedenen Kollektiven und Kulturen. Dies hat zur Folge, dass das,
was als Anonymitat wahrgenommen wird, augenscheinlich eine funktio-
nale Uberhohung erfahrt. Es symbolisiert das Geheimnis des scheinbaren
Funktionierens der Gesellschaft, die den Fremden als Fremden definiert.
Doch Schiitz korrigiert die homogenisierende Perspektive dieses Es-
says in einem anderen Aufsatz selbst, und als Folge daraus zeigt auch die
Anonymitit ein anderes Gesicht. Denn es ldsst sich die Frage aufwerfen,
ob eine moderne Gesellschaft nicht gerade dadurch funktioniert, dass sie
eben keine gemeinsam geteilten Wissenskarten mit identischen Relevanz-
strukturen aufweist. Tatsdchlich geht Schiitz auch auf diese Moglichkeit
ein, dass Wissen »sozial verteilt« ist, und die zugrundeliegenden Mecha-
nismen dieser Verteilung das Thema einer ganzen soziologischen Diszi-
plin, der Wissenssoziologie, sein konnte. Nachdem er im Artikel zum
Fremden eine Homogenitdt der Wissensbestinde in einer Zivilisation
konstruiert und konzipiert hat, konzentriert sich Schiitz im Text zum gut
informierten Biirger auf die Differenzierung dieser Wissensbestdnde inner-
halb einer Kultur selbst. Oder anders ausgedriickt: Wahrend der Frem-
de den Blick des Auflen reprisentiert, untersucht nun Schiitz den Blick
von innen auf die Gesellschaft. Wie verandert sich damit, und wenn iiber-
haupt, der Status des Anonymen? Jede in-group weise ein eigenes »rela-
tiv natiirliches Weltkonzept« auf. »Der gut informierte Biirger« hingegen
steht gleichsam im Kreuzungspunkt divergierender Wissensformen einer
Kultur: Er ist der Antipode des Fremden, der von aufien kommt.**° Doch
positioniert Schiitz diesen Typus nicht in Opposition zum Fremden, son-
dern zu den Idealtypen des »Experten« und des »Mannes auf der Straf$e«.
Dabei handelt es sich wiederum um ein bemerkenswertes Stiick phéno-
menologischer Reduktion: Das Auflen dieses so bestimmten Feldes wird
schlicht negiert, um den konstituierten Ausschnitt beobachten zu konnen.

318 Siehe hierzu Bauman 2005, S. 92-124.

319 Vgl. zu einer in diesem Sinne anderen »Phanomenologie« des Fremden Kris-
teva 1990.

320 Schiitz 1972b, S. 86.

185

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Die Typen sind dem Alltagsverstdndnis entnommen: Das Wissen der
Experten ist prazise, aber eingeschrankt, dieser vermag es zu begriinden;
es ist ein Wissen, das innerhalb eines Kollektivs zusammen mit anderen
Experten geklart, erldutert wird und das der Experte Auflenstehenden mit-
teilt. Au3erhalb dieses spezialisierten Wissenshorizonts verhilt er sich wie
alle anderen. Das Wissen des »Mannes auf der Strafle« mag zwar umfas-
send sein, es ist aber weniger genau, in sich oft widerspriichlich und al-
lenfalls »vorgewusst«.>*! Aber es reicht hin fiir die Praktiken des Alltags.
Der gut informierte Biirger hingegen besitzt weder Expertenwissen noch
strebt er es an, allerdings begniigt er sich auch nicht mit der Vagheit des
Alltagswissens und seinen Widerspriichen, seiner Irrationalitit. »Wohl in-
formiert« heif3t, dass der Biirger nach »verniinftig begriindeten« Meinun-
gen strebt, in Bereichen, die ihn etwas angehen.?*** Ebenso selbstverstind-
lich ist fiir Schiitz, dass sich diese drei Typen sehr wohl auch in einer Per-
son iiberschneiden konnen, je nach Wissensgebiet, das zur Anwendung
kommt. Doch es ist dem gut informierten Biirger ein Anliegen, nicht nur
zu wissen, dass es Experten fiir eine Frage gibt, die er nicht beantworten
kann, sondern dass er zugleich auch weif3, was ein guter Experte ist und
wie er einen Experten selbst beurteilen kann.

Wiederum konzipiert Schiitz den Alltag der Menschen als Landkar-
te, mit verschiedenen Isohypsen der Relevanz. Je nach Interesse und Be-
deutung verdndert sich das Wissen, wechselt seine Bedeutung; was im
fernen Horizont des Alltags geschieht, ist wenig von Relevanz, entspre-
chend gering ist das Wissen; dort, wo der Mensch sein ureigenstes Gebiet
erforscht, sind seine Kenntnis und Kompetenz trivialerweise hoch. Zwi-
schenhinein gibt es einen »Sektor« der Welt, der von den »Mitmenschen«
bevdlkert ist. Hier entsteht eine Welt gemeinsamer Reichweite, womdg-
lich gemeinsamer Interessen. Auch wenn die Perspektive und die Rele-
vanzen des Anderen notwendigerweise different sind, ist diese Welt die
Basis der Beziehungen, der Intersubjektivitét (die er allerdings ja wieder-
um als gegeben voraussetzt).**> Zumindest bei einer gegenseitigen Auf-
merksamkeit, oder Zuwendung, sind »einige wesentliche Relevanzen ge-
meinsam«.*** Doch die Lichtkegel der Scheinwerfer decken jeweils nur
partiell die gleichen Bereiche, nur bestimmte Teile des »Systems der we-
sentlichen Relevanzen« ab. Dies bedeutet, dass, wenn zwei Personen inter-
agieren, Relevanzstrukturen von anderen zwangslaufig iibernommen wer-
den miissen, um {iberhaupt eine Wechselwirkung in einer symbolischen
Welt zu erzeugen. Schiitz spricht in diesem Zusammenhang von »aufer-
legten Relevanzen«,**® wobei es natiirlich fraglich bleibt, inwieweit solche

321 Schiitz 1972b, S. 90.
322 Ebd, S. 88.
323 Ebd, S. 94.
324 Ebd, S. 94.
325 Ebd,, S. 94.

186

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ABGRUNDE PHANOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

fremden Relevanzstrukturen akzeptiert werden.**® Allerdings zeigen sich
die fremden Relevanzen keineswegs als vollumfinglich zuganglich fiir den
anderen, sie sind blofle Vermutungen, so Schiitz. Sie bleiben »leere, uner-
fullte Antizipationen«.**” Dennoch sind sie unabdingbar, um mit anderen
in Wechselwirkung zu treten.

Je komplexer die Gesellschaft, je grofer die Gesellschaft, je »anonymer
der Andere wirdc, je weniger sein »Platz im sozialen Kosmos« bestimm-
bar bleibt, umso geringer erscheint fiir Schiitz die Zone der gemeinsamen
wesentlichen Relevanzen und umso mehr wiéchst die Zone der »auferleg-
ten Relevanzen«.**® Das Reich der auferlegten, antizipierten Relevanzen
vergrofiert sich mit dem Grad der Anonymitit, die in einer Gesellschaft
herrscht:

Das Anwachsen der wechselseitigen Anonymitit der Partner ist jedoch
charakteristisch fiir unsere moderne Zivilisation. In unserer sozialen Si-
tuation werden wir immer weniger durch Beziehungen mit individuellen
Partnern innerhalb unserer mittelbaren oder unmittelbaren Reichweite
bestimmt, sondern mehr und mehr durch héchst anonyme Typen, die
keinen festen Platz im sozialen Kosmos haben. Wir sind immer weniger
fahig, unsere Partner in der sozialen Welt zu suchen und unser soziales
Leben mit ihnen zu teilen. Wir sind sozusagen potenziell das Subjekt der
versteckten Kontrolle jedermanns.**

Dieser anonyme Jedermann, durch den die Gesellschaft an die einzelnen
Personen herantritt, fordert einen Tribut, um von ihm gehort zu werden:
die Steuerung und damit auch Fremdkontrolle der eigenen Relevanzstruk-
turen. Wahrend fiir den Fremden Anonymitit eine essenzielle Ressource
der Gesellschaft darstellt, von der er ausgeschlossen bleibt, tritt Anony-
mitét den Gesellschaftsmitgliedern selbst als Macht entgegen, der sie sich
fiigen miissen, ohne deren Ursprung benennen zu kénnen.

Auch in anderer Hinsicht ist hier die Homogenitét der Gesellschaft,
wie sie dem Fremden gegentibertritt, aufgebrochen, denn Schiitz spricht
eigentlich von einer weltgesellschaftlichen Konstellation (der Aufsatz er-
schien 1946 zum ersten Mal). Die Weltgesellschaft ist nicht mehr an eine
konkrete soziale Formation wie der Grof3stadt oder des modernen Staates
und seines Territoriums gebunden, sondern umfasst global alles Soziale,
lasst kein Auflen zu:

326 Schiitz’ Text scheint dahingehend die Vorwegnahme eines grofleren Diskur-
ses um das Auftauchen eines »Radar-Typs« darzustellen, der im spater er-
schienenen Werk von David Riesman als »auf3engeleiteter Mensch« bezeich-
net wird, siehe Riesman 1958. Vgl. zur Diskussion dieses Diskurses um den
Radar-Typen die Arbeit von Lethen 1996.

327 Schiitz 1972b, S. 95.

328 Ebd., S. 95.

329 Ebd., S. 95.

187

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Es gibt keinen Fleck auf der Erde, der mehr als 30 Flugstunden entfernt
ist; elektromagnetische Wellen tragen Botschaften im Bruchteil einer Se-
kunde von einem Ende der Erde zum andren; und der Platz dieser Erde ist
das mogliche Ziel von Zerstérungswaffen, die von jedem beliebigen Ort
aus starten konnen. Unsere eigene soziale Umgebung ist innerhalb der
Reichweite von jedermann, iiberall; ein anonymer Anderer, dessen Ziel
uns wegen seiner Anonymitit unbekannt ist, kann uns und unser System
der Relevanzen und Interessen unter seine Kontrolle bringen.>*°

Mit dieser Fremdkontrolle durch das Kollektiv der anonymen anderen
geht einher, dass der Einzelne immer weniger das Recht oder die Mog-
lichkeit besitzt oder schlicht das Vermdgen aufweist, das »System der Re-
levanzen und Interessen« unter seine Kontrolle zu bringen.*** Stillschwei-
gend erhidlt nun Anonymitit auch bei Schiitz eine beunruhigende gesell-
schaftspolitische Dimension. Inwieweit miissen diese sozial auferlegten
Relevanzen erkannt sein, oder zumindest durchschaut werden? Diese Fra-
ge diskutiert er iiber die Skizzierung der drei Idealtypen, die gleichsam die
Matrix der moglichen Verhaltensweise abstecken. Der »Mann auf der Stra-
e« ist dahingehend »naiv«. Auferlegte Relevanzen sind fiir ihn einfach ge-
geben, »es lohnt sich fiir ihn nicht, ihren Ursprung und ihre Struktur zu
verstehen«; deshalb wird er bei seiner Meinungsbildung auch mehr von
Gefiihlen und Informationen geleitet, er zieht »die Seite mit den Comics
den ausldndischen Nachrichten in der Zeitung« vor,**> Widerspriiche stel-
len fir ihn kein Problem dar, sie werden in sein vorbewuf3t operierendes
Gedankensystem einfach irgendwie eingebaut.

Der Experte bezeichnet dahingehend das Gegenteil des naiven Man-
nes auf der Strafle, er ist in den ihm auferlegten Relevanzen eigentlich
zu Hause, sie bezeichnen sein Wissensgebiet, seine wissenschaftliche Ge-
meinschaft, die ihn allerdings im eigentlichen Sinne des Wortes diszipli-
niert. Er operiert in einer bestehenden Matrix von Rétseln und Losungs-
mitteln,*** das Wissen iiber bestehende Lésungen kommuniziert er eben-
so wie die offenen Fragen. Wenn er nichts weif3, schweigt er. Der gut infor-
mierte Biirger ist dagegen jener, der die vorgegebene Struktur des Wissens,
sei es in Form von Rétseln, Losungen, und Losungswegen nicht hinnimmt:
Er setzt kein Wissensgebiet absolut, er hinterfragt simtliche Relevanzen,
die ihm auferlegt werden, er untersucht sie, er sammelt so viel Wissen wie
moglich tiber ihren Ursprung, iiber ihr Zustandekommen. Dahingehend
ist der gut informierte Biirger auch in gewissem Sinne verletzbar, schutz-
los: »Es gibt keine vorgegebenen, fixfertigen Ziele, keine festen Grenzen,
in denen er Schutz suchen kann«.*** Er bemiiht sich zwar, die »Zone des

330 Schiitz 1972b, S. 95.
331 Ebd., S. 95.
332 Ebd,, S. 96.
333 Kuhn 1997.
334 Schiitz 1972b, S. 97.

188

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ABGRUNDE PHANOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

Irrelevanten« einzuschrinken, aber er vermag nicht die ganze Welt fiir re-
levant zu erkldren. Er lebt unter der bestindigen Drohung, dass das, was
heute irrelevant sei, ihm morgen als primire Relevanz auferlegt werden
konnte, und dass die Zonen der vermeintlich »absoluten Irrelevanz« sich
unversehens als »die Heimstéitte der anonymen Mdchte enthiillen kann,
die ihn zu iiberwiiltigen drohen«.>*® Gerade die Zonen des Unmarkierten
erscheinen dann als die Gewaltvollsten, weil er sie iibersehen hat, iiberse-
hen musste, um nicht tiberfordert zu sein.

Hier sind sie wieder, die anonymen Méchte. Sie drohen erneut zu iiber-
waltigen: und zwar nichts weniger als das Alter Ego von Schiitz selbst, den
gut informierten Biirger.**® Der Biirger sieht sich der Tatsache ausgesetzt,
dass die grofle »Masse« des Wissens nicht aus Erfahrungen des eigenen
Erkennens entsteht, sondern von anderen, Zeitgenossen, Vorgingern pro-
duziert wurde und sich in seinem Selbst sedimentierte, ohne dass er die-
sen Prozess kontrollieren konnte. Im iibertragenen Sinne materialisiert
sich hier Husserls Problem, das er mit dem Anonymitétsbegriff bezeich-
nen wollte: Was konstituiert das, was konstituiert? Woher nimmt das Ich
seine Kategorien, aufgrund derer es die Welt? Was diese Fragen beantwor-
ten konnte, bleibt tatsdchlich selbst anonym. In diesem Text wird jedoch
die Frage der Anonymitit nicht als logisches Problem abgehandelt, son-
dern als ein Phanomen der existierenden Weltgesellschaft, in der das Sub-
jekt gleichsam treibt. Was es von dieser Welt weiss, ist blof3 noch »sozial
abgeleitetes Wissen«.**” Es ist Wissen, von dem sich annehmen lésst, es
resultiere aus Situationen, die andere erfahren haben, die aber auch das
eigene Selbst gemacht haben kénnte, wenn es ihnen ausgesetzt gewesen
wire. Dabei formieren sich diese einzelnen abgeleiteten Erfahrungen zu
einer Macht, die nicht zu durchschauen ist.***

Diese »Macht« des anonymen, »sozial gebilligten Wissens« sei so aus-
gedehnt, dass als »selbstverstindlich hingenommen wird«, wie in einer
Kultur gemeinhin gedacht und gehandelt wird: »Es wird ein Element der
relativ natiirlichen Weltanschauung, obwohl die Quelle dieses Wissens
in ihrer Anonymitit vollig verborgen ist«.*** Der gut informierte Biirger
ringt mit dieser anonymen Macht, er versucht sie aufzukldren, ihre Quel-
len zu zeigen, die Urheber zu nennen, auch wenn er von ihr tiberwaltigt
wird. Doch Schiitz, nach der Erfahrung des Weltkriegs und der totalita-
ren Bewegungen, ist in Sorge: Indem der »Mann auf der Strafle« sich iiber
diese Zusammenhdnge und tiber die Macht der auferlegten Relevanzen
keine Gedanken macht, sondern sie einfach hin- und das Wissen und die

335 Ebd., S. 97. Hervorhebung von mir.

336 Ebd., S. 98.

337 Ebd., S. 98.

338 Hierin besteht durchaus eine gewisse Verwandtschaft zur anonymen Urheber-
schaft von Imitationsstromen bei Tarde, siehe die Ausfithrungen S. 125 ff.

339 Schiitz 1972b, S. 100.

189

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Normen tibernimmt, indem er aber gleichzeitig die Quelle von Beobach-
tungswissen darstellt - Meinungsumfragen, Statistiken, Interviews, Leser-
briefe — bildet dieses unreflektierte Wissen wiederum die Basis dessen,
was dann als »6ffentliche Meinung« gilt. Und diese akkumulierten unin-
formierten Meinungen dringen sich den informierten Biirgern selbst wie-
der als auferlegte Relevanz auf. Es sei eine fehlinterpretierte Demokratie,
»in welcher die Meinung des uninformierten Mannes auf der Strale« vor-
zuherrschen droht. Es sei daher schlicht die Pflicht des gut informierten
Biirgers, seine private Meinung gegeniiber der 6ffentlichen Meinung auf
der Strafle selbst zur Geltung zu bringen.**° Die reflektierende Wohlinfor-
miertheit stellt er heroisch gegen das anonyme Wissen, das nicht zu fassen
ist.

Damit bringt Schiitz verschiedene Topoi zusammen, die sich im Ver-
lauf der Auseinandersetzung um das Wissen grofier moderner Gesell-
schaften gebildet hat: unbekannte Menschen, Wissen ohne Urheber, Typi-
sierung des Sozialen, 6ffentliche Meinung und schliefllich anonyme Mach-
te. Doch gleichzeitig kommt etwas Neues hinzu. Das Anonyme wird nicht
mehr in einem bestimmten Zirkulationsraum gebunden, sondern gleich-
sam gesellschaftlich universalisiert (im Sinne einer Globalisierung, die
kein Auflen zulésst). Sei es nun in der Grofistadt oder der Kleinstadt, in
Form von Texten oder Statistiken: Das Anonyme wird zum generischen
Bestandteil von Wissen, das die Gesellschaft durchstrémt, Stoff fiir Ty-
pisierungen darstellt, aber zusehends nicht mehr eingeordnet, typisiert
werden kann. Schiitz hat darin, so die Interpretation, eine Konstellation
beschrieben, die seine eigene phdnomenologische Soziologie historisiert.
Denn in jhrem Zentrum steht, ungeachtet des Postulats der Intersubjekti-
vitit, eine Gestalt in Form des wohlinformierten Biirgers. Er ist zugleich
auch ein »Mann der Strafle«, der seine Welt und seine Relevanzen zu kon-
stituieren versucht, die Welt mit dem Scheinwerfer seiner Erkenntnis aus-
leuchtet, Kreise des Relevanten zieht. Doch die Zeit dieses Subjekts ist
gekommen, in einer neuen historischen Konstellation wird der wohlin-
formierte Biirger eigentlich von Wissensformen iiberwiltigt, die er nicht
mehr zu kontrollieren vermag. Dies sieht Schiitz als gesellschaftspoliti-
sches Problem globaler Gesellschaften, aber vielleicht ist das, was tiber-
wiltigt wird, gar nicht so sehr das konkrete Individuum in der Weltgesell-
schaft, sondern die historische Idee des weltenbauenden Ichs selbst.

Die Essentialisierung des Anonymen

Die fundamentale Bedeutung des Anonymen ist in Schiitz’ Phénomeno-
logie bereits angelegt, sein Schiiler Maurice Natanson®*! arbeitet dessen

340 Schiitz 1972b, S. 101.
341 Ich danke Thomas Eberle fiir den Hinweis auf die Bedeutung Natansons.

190

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ABGRUNDE PHANOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

grundlegende Relevanz aber explizit heraus; er klirt das Konzept, radi-
kalisiert es sogar, aber eng innerhalb des Kategoriensystems, das bereits
Schiitz entwickelt hat.**? Fiir Natanson bildet Anonymitét schlicht die sub-
stanzielle Basis von Gesellschaften, ohne die es keine Ordnung gibe. Ent-
sprechend liefere das Anonyme den »transzendentalen Schliissel«, um das
Werk von Schiitz iiberhaupt zu verstehen. Er diskutiert die Beziige von
Schiitz zu Husserl vielfiltig, doch nur kurz erwahnt er, dass die Idee des
Anonymen bei Schiitz letztlich in Husserls Philosophie griindet.*** Huss-
erls Ringen um die Konstitution des Ichs, das tiberhaupt Anlass zur Ein-
fithrung des Begriffs war, lasst er wie Schiitz beiseite, ebenso wie die An-
tinomien, die dem Konzept in der Phinomenologie zugrunde liegen.>**
Ungeachtet dessen fiihrt er die Leistung der Anonymitétsvorstellung ge-
nau auf das Problem zuriick, das eine phdnomenologische Perspektive ins-
gesamt behelligt, ndmlich den Fallen des Solipsismus zu entgehen. Ohne
dass er darauf verweist, kommt fiir Natanson letztlich dem Anonymen ein
dhnlicher Stellenwert zu wie in Husserls Denken: Es soll das Denksystem
der Phinomenologie stabilisieren, indem es einen epistemologischen Ab-
grund gleichsam iiberbriickt.>*®

Natansons geht von Schiitz’ Ontologie aus und beschreibt wie dieser
das intersubjektiv Soziale als ein Apriori; es ermdéglicht erst, dass ein Ich
tiberhaupt anderen begegnen kann, das heif3t die Wahrnehmung eines sn-
deren ist dem Intersubjektiven nachgelagert: »In essence, face-to-face ex-
perience is not derivative from the intersubjective world; the intersubjec-
tive world presupposes the face-to-face experience. In turn, the latter is
grounded, in its pure form, in the primordial We-relationship«.**® Auch
Husser] hatte wie oben dargestellt den »puren Anderen« und die Inter-
subjektivitat als Setzung eingefiihrt, im Versuch, die Welt auflerhalb des
Ichs zu sichern. Bei der soziologischen Phinomenologie soll nun das »pu-
re Wir« die Trégerrolle des scheinbar unkonstituierten an-sich Vorhan-
denen tibernehmen, oder wie Natanson Schiitz zitiert: »If the pure We-
relationship were merely a modification of social relationship in general,

342 In einem frithen Aufsatz ist fiir Natanson allerdings auch die Arbeit Sartres
grundlegend; das Konzept des Anonymen, das Sartre nicht kennt, tibernimmt
er aber schon damals von Schiitz, siehe Natanson 1966.

343 Natanson 1979b, S. 541.

344 Natanson 1986, S. 22. Natanson ignoriert eigentlich, dass Husserl sich syste-
matisch mit Anonymitat auseinandergesetzt hat, beispielsweise in dieser Stel-
le: »For Husserl, the transcendental ego has the power of origin — a central
word in the vocabulary of phenomenology - and is not called >anonymous«,
siehe ebd., S. 140.

345 Vgl. Natanson 1966, 1970, 1975, 1979a,b, 1986. Natansons Diskussion des
Anonymen wird, nahe an der Logik von Schiitz’ Soziologie, in folgenden Ar-
beiten referiert: Thomason 1990, Coenen 1985, S. 203-235 sowie Da Costa
2016.

346 Natanson 1979b, S. 542.

191

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

it could be identifizied equally with direct social orientation and with so-
cial interaction. But, strictly speaking, the pure We-relationship is given
prior to either of these«.**” Natanson folgt dieser Einschitzung zunichst.
Die reine Wir-Beziehung sei auch der Ausdruck einer schieren Prasenz
des Anderen, sie stelle sich in der physischen Gegenwart eines anderen
notwendig ein: »I experience his presence from the outset as that of a re-
al existent«.**® Doch diese Formulierung, diese Konzeption eines »Wir«
vor aller Konstitutionsarbeit des Ichs erweist sich schnell widerspruchs-
voll: Das Personalpronomen ist ja direkt mit einer egologischen Perspek-
tive amalgamiert, das »Wir« ldsst sich nicht auflerhalb eines Egos denken
(im Gegensatz zu Merleau-Pontys radikaler Losung eines Dazwischen), es
wird allenfalls orchestriert geduflert, was Natanson allerdings nicht thema-
tisiert.>*’

Natanson konzentriert sich aber nicht alleine auf die vorgegebene In-
tersubjektivitit oder die Wir-Beziehung, sondern er mdchte das Anony-
me als ein eigenstdndiges Phanomen selbst bestimmen: »How are we to
understand the anonymous itself, on its own terms, as a phenomenon
of man and world, as an emblem of transcendence and death?«**° Eine
solche Bestimmung als eigenstindige Instanz einer Gesellschaftstheorie
bedarf zunichst einer Abgrenzung gegeniiber der alltagsweltlichen Ver-
wendung des Begriffs, gegentiber der damals iiblichen Bedeutung von An-
onymitit als Unbekanntes, ohne Identitt, ja als Verborgenes.**' In Kon-
trast zu dieser wahrgenommenen kritischen Alltagsbedeutung lasst er in
einem ersten Schritt diese »alltaglich wahrnehmbare« Form von Anony-
mitdt als »normal« erscheinen, indem er die Bedeutung von »anonymc«
mit namenlos oder unbekannten Namen gleichsetzt: Er kenne nur die we-
nigsten Menschen dieser Welt, der Rest sei ihm »anonyme, doch dies stelle

347 Schiitz zitiert nach Natanson 1979b, S. 541.

348 Natanson 1986, S. 14.

349 Exemplarisch kommt diese Eigenschaft des »Wir« an folgender Textstelle
zum Ausdruck: »Denn all unser Wissen von der Sozialwelt, selbst unser Wis-
sen um ihre hochst anonymen entlegenen Phanomene, unser Wissen von
den verschiedensten Typen sozialer Gemeinschaften ist auf der Moglichkeit
der Erfahrung eines alter ego in lebendiger Gegenwart gegriindet«, so Schiitz
1971d, S. 203.

350 Natanson 1979b, S. 541.

351 Nach der Durchsicht des Katalogs der Yale-Bibliothek bemerkt er, dass nach
dem Eintrag zur Anonymitit das néchste klassifizierte Schlagwort ausgerech-
net der Literatur entstamme (»ohne Autor«), ohne diese Spur weiterzuverfol-
gen. Er riickt hingegen die alltagsweltliche Verwendung von » Anonymitat« in
die Néhe von Entfremdungsvorstellungen; der Begriff bezeichnet fiir Natan-
son im Alltaglichen keinen wiinschbaren Zustand, vgl. Natanson 1986, S. 23.
Entfremdung fasst er dabei als Entstrukturierung des Sozialen auf (destructu-
ration), als »Enttypisierung« gleichsam, siehe dazu Natanson 1979b, S. 544.

192

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ABGRUNDE PHANOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

keine Schwierigkeit dar, im Gegenteil: »This is the normal state of the af-
fair«.?>?

Freilich, diese unproblematische Abwesenheit von Namen und Kenn-
zeichnungen ist noch keine Anonymitit. Anonymitit markiert etwas,
setzt also eine Problematisierung voraus.**> Was kommt bei Natanson
zum Namenlosen hinzu, wenn er das unproblematisch Namenlose als An-
onymitét beschreibt, wenn er Anonymitit definiert als »being anonymous
is being nameless« und bestimmt: »anonymity, in general parlance, me-
ans the state of being unknown, without identity, a kind of hidenness«?*>*
Ist Anonymitit die Eigenschaft einer Existenz oder erscheint sie lediglich
in der Wahrnehmung eines Anderen? Wenn sie mehr ist als eine Wahr-
nehmung, was ist sie dann? Aus einer archédologischen Perspektive des
Anonymitétsbegriffs, die in dieser Arbeit zum Zuge kommt, bezeichnet
Natansons Konzeption auf jeden Fall eine signifikante Verschiebung der
bisherigen Bedeutung: Denn die Anonymititsvorstellung im Bereich des
Sozialen, wie auch in der Textwelt, die den Begrift tiberhaupt erst her-
vorbrachte, entstand als die Problematisierung von Bereichen, die zuvor
»spannungslos« namenlos waren. Nun wird dieses Problematisierte wie-
derum selbst normalisiert. Doch der Zustand nach dieser Umdefinition
kommt keinesfalls der Riickkehr zu einem Zustand vor der Problemati-
sierung gleich. Dies zeigt sich direkt darin, dass Natanson die Normalitit
tiberhaupt erst begriinden muss. Hierzu wendet er sich vom operativen
Konzept der Bezeichnungsweise eines Unmarkierten ab und weist der An-
onymitét einen ontologischen Status zu: Anonymitét bezeichnet nun eine
»positive« Essenz der Gesellschaft, er essentialisiert sie zu etwas an sich Be-
stehendem: Anonymitit ist gleichsam material, eine positive Essenz, mit
lebewesenhaftem Charakter und mit einem eigenen Habitat: »The social
world is the home of anonymity and of anonymization«.*** Er sagt: »an-
onymity is part of the structure of social world«, und erlautert: »it should
be understood that anonymity is an invariant feature of an existence lived
in the taken-for-grantedness of ordinary life«.>*® Anonymitit ist Teil einer
Struktur, ein Element, das im Sozialen eine Heimat findet. Sie ist fiir ihn
sogar eine Art »Elixier« der Gesellschaft selbst, ein invariantes Kennzei-
chen einer Existenz, die im Vorbewussten des alltaglichen Lebens immer
schon vorhanden ist und deshalb iibersehen wird: »The subject, I have de-
cided, is so obvious that it is dark«.*®” Diese Aussage ist in historischer
Hinsicht nicht ohne Ironie: Das Dunkle des Anonymen tauchte auf als

352 Natanson 1986, S. 24.

353 Dies wird ausfiihrlich im einleitenden Teil des ersten Bandes dieser Untersu-
chung dargelegt, siehe insbesondere S. 63 ft.

354 Natanson 1986, S. 23.

355 Ebd,, S. 21.

356 Ebd,, S. 24.

357 Ebd,, S. 23.

193

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Gefihrdung einer symbolischen Ordnung, nun erscheint es (um Natan-
sons Gleichsetzung zu verwenden) als ein Normales, das wiederum selbst
etwas verschleiert. Oder anders ausgedriickt: Anonymitéit wird nun gleich-
sam zu einer Art dunklen Materie des Sozialen, die allen anderen gesell-
schaftlichen Formen blueht.

Doch was verschleiert Anonymitit genau? Wenn Anonymitét pro-
blemlos wire, weshalb widmet Natanson ihre eine grofiere und vor allem
grundlegende Forschung? Es ist gerade eine Abgriindigkeit, die sich in die-
sem Normalen des Anonymen verbirgt, die Natanson fasziniert. Schon die
Einleitung zu seiner Studie ldsst vermuten, dass es gerade die Frage der
scheinbaren Normalitit des Sozialen ist, dieses »taken for granted«, die
unmittelbare Plausibilitat der Welt, die auch einen entscheidenden Hin-
weis zu ihrer an sich grundlegenden Instabilitit enthalt: »This world of
everyday life is indeed the unquestioned but always questionable matrix
within which all your inquiries start and endx, so zitiert er Schiitz,>*® und
ebenso: »The social world precedes my being born into it - it is »alrea-
dy there« — and that precedence is intrinsically problematic«.>** Es geht
um die potenzielle Abgriindigkeit der Existenz der sozialen Welt, die iiber
die alltagliche Plausibilitdt des Weltgeschehens gelegt wird. Diese existen-
tielle Fraglosigkeit sichert die Kommunikation mit anderen, sichert das
gemeinsame zweifelsfreie Wissen tiber die Realitat der Welt.>*® Oder an-
ders ausgedriickt: Augenscheinlich zeigt sich einmal mehr das Ringen mit
der Frage, welche die Phidnomenologie eigentlich verfolgt, inwiefern sich
da drauflen wirklich eine Welt auflerhalb der Wahrnehmung nachweisen
lasst: eine »ongoing world »out-there« whose reality is incontestable«, die
auch tatsdchlich unabhingig von den Individuen existiert, »factually exis-
tent« ist.**!

Natansons Argument lautet nun, hier folgt er klar seinem Lehrer Al-
fred Schiitz, dass sich die Leute angesichts der potenziellen Unwiégbarkeit
der Welt, der Singularititen, Briiche, Friktionen, den unberechenbaren
anderen stabilisieren, indem sie die Welt typisierend ordnen und so vor-
hersehbar machen, aufgrund von Erfahrungen, von Kommunikation mit
anderen Menschen, die sich dann im Bewusstsein und Gedéchtnis sedi-
mentieren. Er weist allerdings auch darauf hin, dass diese Typisierungen
individuelle Konstruktionen darstellen: » The social world as a matrix of ty-
pes precedes its >construction« by the individual; without the construction
of the typified world by the individual, there can be no common sense rea-
lity«.**> Die erkenntnislogische Begriindung beruht dabei, wie bei Schiitz,
auf der neukantianischen Weber’schen Idee des Idealtypus, nun in das

358 Natanson 1986, S. 2.
359 Ebd,, S. 3.

360 Ebd,, S. 3.

361 Ebd,, S. 4.

362 Ebd,, S. 66.

194

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ABGRUNDE PHANOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

Alltagspraktische hineingedacht.’®® Es sind »miniatur idealtypes«,*** wie
sich Natanson ausdriickt, die hier ihre alltagspraktische Wirkung entfal-
ten. Doch er zieht deutlicher als Schiitz auch eine Differenz zum epistemo-
logischen Idealtypus der Sozialwissenschaften. Wahrend der Weber’sche
Idealtypus ein Konstrukt zweiter Ordnung darstellt, mit der die Sozial-
wissenschaften die Welt begreifen, sind diese alltiglichen Typisierungen
Konstrukte »erster Ordnung, die direkt im Alltag funktionieren: »The
»second-order« constructs of the theorist give us a purely anonymous rea-
lity through which we are able to comprehend the correspondingly anony-
mous first-order« constructs of human beings in daily life«.*®

Ungeachtet der Veralltiglichung dieser erkenntnislogischen Operatio-
nen funktionieren beide Formen von Idealtypen auch fiir Natanson auf
gleiche Weise. Sie teilen die grundlegenden epistemologischen Eigenschaf-
ten, insofern sie die Wirklichkeit nicht unmittelbar abbilden, sondern sie
zuriisten, auf den Punkt bringen, damit idealisieren. Mit anderen Worten
gesagt: Typen sind Hypothesen angesichts einer letztlich nicht mehr re-
duzierbaren Komplexitit der Welt (»posits< in the indeterminacy of the
world«).**® Gleichzeitig sind die beiden Formen miteinander verwoben
in dem Sinn, als dass die Typisierungen zweiter Ordnung auf den alltags-
weltlichen Typen erster Ordnung beruhen, sodass diese auch immer natiir-
lichsprachlich formuliert werden kénnen und unmittelbar interpretierbar
sind.

Doch auf welche Weise werden diese Idealtypen gewonnen, sowohl
der ersten wie auch der zweiten Ordnung? Dies geschieht durch den Pro-
zess der analytischen Abstraktion vom Konkreten und Singuldren: Schon
auf der Ebene der ersten Ordnung geschieht das Gewinnen des Idealty-
pus iiber einen hoch selektiven Abstraktionsprozess. Uber Abstraktionen
und Typifizierung zweiter Ordnung auf der Basis der Typisierungen ers-
ter Ordnung 6ffnet sich ein Zugang zur anonymen Wirklichkeit, die das
Alltagliche schlechthin durchzieht: »The »second-order« constructs of the
theorist give us a purely anonymous reality through which we are able to
comprehend the correspondingly anonymous >first order< constructs of
human beings in daily life.«.>*’

In diesem Sinne sind jegliche Typen, die die Stabilitat des Wissens um
die Welt ermoglichen, Abstraktionen vom Realen, das sich nur selbst in
einer Unendlichkeit zerstreuter Evidenzen zeigt. Dies bedeutet auch, dass
jegliche Abstraktionsleistung eine Negation von Singuldrem darstellt, und
eine Typisierung letztlich primidre Evidenzen (»primes«) und Komplexita-
ten verdrangt: » Abstraction is the instrument of suppression. The primes

363 Ebd., S.27.
364 Ebd., S. 37, 66.
365 Ebd., S. 87.
366 Ebd., S. 37.
367 Ebd., S. 87.

195

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

which are suppressed are, in effect, deemed superfluous or distractive of
the type«, so Natanson.>*® Typifikation meint generell Negation primérer
Materie und damit Abstraktion, in dem Sinne greifen die Typisierungen
der ersten und zweiten Ordnung auf dieselbe Welt zu: »To say that sup-
pression of the primes is characteristic of typification of all kinds is to hold
that the »miniature« ideal types of commonsense thinking and the >second-
order« constructs of scientific thought share, in strikingly different ways,
the same ground of abstraction.«** Dieser Vorgang der Verdringung von
Singuldrem ist fiir Natanson wissenschaftlich durch den Prozess der pha-
nomenologischen Einklammerung gerechtfertigt und kommt auf der Ebe-
ne der Konstruktion erster Ordnung einer Art unbewusster Epoché des
kleinen Mannes gleich.>”°

Auf diese Weise abstrahieren Typisierungen vom Raum der Singulari-
taten, auf die sich die Eigennamen beziehen, insofern tritt aufgrund der
Abstraktions- und Typisierungsprozesse und der damit verbundenen Ne-
gation der namentlichen Singularititen eine Zone des Anonymen umso
deutlicher hervor. In Natansons Worten: »The greater the clarity we achie-
ve about the mundane the more anonymous it becomes«, und: »The »pri-
mes< of life have been suppressed to yield the purity of the type — more
or less. Thus: the greater the purity, the greater the anonymity«.>”* Je kla-
rer und reiner die typifizierte Ordnung, desto grofier ist die Anonymitit.
Fiir Natanson ist damit Anonymitét nicht Effekt der Typisierung, der ty-
pisierenden Titigkeit, wie sich erwarten lie8e, sondern Anonymitat exis-
tiert schon vor der Typisierung, bildet deren Grundlage, deren Instrument:
»anonymity is the central instrument of typification, the structuration of
the social by way of the abstractive power of consciousness«.’”> Die Dis-
kussion der Typisierungsprozesse lief3e eine existierende Zone des Anony-
men erst deutlich werden: »It would be seem, then, that our discussion of
typification and abstraction leads to a stratum of social anonymity«.>”>

Anonymisierung ist die zentrale Grundlage der Typifizierung und da-
mit der Strukturierung des Sozialen schlechthin, weil sie vom konkreten
Singuldren, vom Dingraum, abstrahieren kann. In diesem Sinne postuliert
Natanson eine Differenzierung auch auf Ebene des wahrnehmenden Ichs,
welche in dieser Arbeit®”* als gesellschaftsgeschichtlicher Vorgang des Aus-
einandertretens eines Ding- und Systemraums rekonstruiert wurde. Die
Etablierung eines systemischen Raums von Typologien ist fiir das Indi-

368 Natanson 1986, S. 55.

369 Ebd.,, S. 52.

370 Ebd.,, S. 66.

371 Ebd., S. 114.

372 Natanson 1979b, S. 545.

373 Hervorhebung von mir. Natanson 1970, S. 14.

374 Vgl. das Kapitel Gesellschaft als System- und Dingraum, S. 440 ff. im ersten
Band dieser Untersuchung.

196

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ABGRUNDE PHANOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

viduum existenziell, um tiberleben zu kénnen, dasselbe gilt entsprechend
auch fiir die zugrunde liegenden Abstraktions- und Anonymisierungspro-
zesse. Anonymisierung als Negation der Singularitaten verhindere, in ei-
ner vollends fragmentierten Welt dem Wahnsinn zu verfallen. Die Typisie-
rung ist fiir das Leben essenziell, sie rettet vor den potenziellen Abgriinden
der alltiglichen Normalitat:*”®

Eine Welt ohne Anonymisierung und Unterdriickung der Indizes gliche
in gewisser Weise einigen Aspekten des psycho-pathologischen Verhal-
tens. Hier ist gerade die Fahigkeit, sich von einer begrifflichen Ordnung
zur anderen zu bewegen und selbst Namen und Kategorien zu gebrau-
chen, eingeschrénkt oder iiberhaupt nicht mehr gegeben. Eine solcher-
maflen kranke Person lebt in einer partikularisierten, bruchstiickhaften
Welt von Augenblicken, die voneinander isoliert sind. In dieser Welt hat
sie keine Moglichkeit, von Einzelheiten so zu abstrahieren, dass sie tiber
sie hinweg oder durch diese hindurch eine offentlich zugingliche, inter-
subjektive und kommunikationsfihige Welt betreten kann. Die soziale
Realitit setzt das Prinzip der Anonymisierung voraus und ist darauf auf-
gebaut.’’¢

Anonymisierung rettet vor dem Irrsinn des Realen, indem es ein Sys-
tem von Typen ermdglicht, ein Koordinationssystem, eine Geografie der
Welt mit Relevanzen und Typen, welche allerdings nur insofern funktio-
niert, als dass diese Ich-Geografie deckungsgleiche Zonen zu anderen Ich-
Geografien aufweist und damit eine Kongruenz der Wahrnehmung und
Relevanzen besteht. Damit ist aber die Frage offen, was im Dazwischen
von nicht deckungsgleich markierten Zonen geschieht, was dort existiert.
Um dies zu erfassen, andert Natanson schlicht die Qualitdt dessen, was der
Anonymitéts-Begrift ausdriickt. Anonymitit sei so etwas wie eine »pure
Prisenz«: »pure presence ... may be thought of as the form of pure anony-
mity«.*”” Nachdem zunichst Anonymisierung einen Prozess bezeichneit,
der vom Individuum ausgeht und von ihm aus gedacht wird, gerdt nun An-
onymitét zu einer Eigenschaft des Sozialen schlechthin. Anonymitét gerat
zur Chiffre fiir die pure Prasenz von Gesellschaft, fiir das, was eine auf sub-
jektiven Perspektiven griindende Phinomenologie sonst nicht benennen
kann. Anonymitét ist ontologische Voraussetzung (»ontological given«)
aller sozialen Erscheinungen und sogar der singuldren Erscheinungen von
anderen Menschen: » Being face-to-face is not reducible to the faces which
look at each other. To the contrary, the faces emerge as having individu-
al character over and against the circumstance of their being«.’”® Es ist
gerade jene Zone des Wirklichen, die die Egologie und die Ich-Geografie
der sozialen Welt iiberschreiten soll: »All acts of recognition are rescues of
375 Natanson 1986, S. 13.

376 Natanson 1979a, S. 85. Hervorhebung von mir.

377 Natanson 1979b, S. 542.
378 Ebd,, S. 542.

197

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

identity and from the anonymous ground of presence. It is not permissible
to speak here of »my« anonymity or of >yours««.*”®

Anonymitit dient also fiir Natanson dazu, eine Prisenz des Sozialen
zu bezeichnen, das nicht konstituiert, das nicht markiert ist: sei es inter-
subjektiv oder egologisch. Er postuliert einen unmarkierten Raum, der
an sich existiert. Doch dieser »erscheint« auch den Menschen selbst, de-
ren Wahrnehmungen ja letztlich Ausgangspunkt einer phanomenologi-
schen Soziologie sind: als etwas, das so nicht geformt ist; als etwas, das
die konkrete Existenz transzendiert, als das ganz andere (otherness). Die-
ses namenlose Andere bildet eine Art Enklave im Sinnhorizont: »Yet the
»otherness< does present itself as the »nameless««.>*° Das Individuum be-
findet sich somit mit seiner notwendig beschrinkten Ich-Geografie in
einer durchwegs anonymen Welt. Natanson erkennt darin eine resultie-
rende erkenntnislogische Gefahr. Auch im Anonymen lauert eine Gefahr
des Wahnsinns, in dem es einen Sog erzeugen kann, der die Kategorien
der markierten Welt wieder aufzulésen droht: »Either we must say that
Schutz’s notion of anonymity, even if carried to its philosophical limits,
remains essentially methodological or else — and this is what I believe —
the extension of Schutz’s concept of anonymity leads ultimately to a deso-
lation of common sense.«**'

Doch die Radikalisierung dieses Begriffs, die gleichzeitig mit einer ei-
gentiimlichen Normalisierung der Anonymitétsvorstellung einhergeht, er-
weist sich als sperrig, weil Natanson das methodologische Erbe der Pha-
nomenologie nicht verlassen kann und letztlich stets die Leistung des
transzendentalen Ichs als Ausgangspunkt allen Denkens im Vordergrund
bleibt. Dies bedeutet nichts anderes, als die erkenntnislogischen Grund-
lagen des Anonymen selbst als anonym zu bezeichnen, was nahe an ei-
ner Tautologie vorbeischiirft: »In phenomenological terms, the »genesis«
of our world - the world of daily life - has as its transcendental ground an
originary, anonymous ego. That anonymous transcendental ego constitu-
tes the anonymity of the life-world«.*®* Das transzendentale Ego hat sich
zwar anonymisiert, bleibt aber im Zentrum des Raums des Wirklichen,
nichts weniger als ein Demiurg, der eine Phdnomenwelt fiir die Lebenden
aufbaut: Es fragt sich, was denn tiberhaupt noch zu kléren bleibt, wenn Na-
tanson schreibt, dass die basale Struktur der Welt »viewed in extreminity
... is that of anonymity engaging anonymity«.*®*> Diese Erkenntnis, dass
sich die gesellschaftliche Wirklichkeit dadurch ergibt, dass ein Anonymes
selbst wieder Anonymes erzeugt, erinnert letztlich an den Nullpunkt, den
Husserl auf allgemeinster Ebene erreicht hatte, und auf den Natanson nun

379 Natanson 1979Db, S. 542.
380 Natanson 1986, S. 98.
381 Ebd,, S. 129 f.

382 Ebd,, S. 140.

383 Natanson 1966, S. 263.

198

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ABGRUNDE PHANOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

auf der Ebene des Sozialen trifft. Allerdings: Weshalb bedarf es dann einer
Anonymisierung, wenn die Welt wie das erkennende Prinzip, das tran-
szendentale Ego, eh schon anonym sind und letzteres eine anonyme Welt
erzeugt? Es scheint, als bleibe Natanson in Husserls epistemologischem
Kifig gefangen, seine Flucht bleibt auf halbem Weg stehen, im Gegensatz
zu Merleau-Pontys Strategie, konsequent das Dazwischen als »Essenz« des
Wirklichen darzustellen, von dem aus alle, auch die erkenntnislogischen
Konstrukte, emergieren.*®*

Unruhen in Kosmion

Wie lasst sich dieser Versuch der phanomenologischen Soziologie inter-
pretieren, das Anonyme zu normalisieren? Waldenfels erkennt einen Auf-
stand des »Mundanen gegen das Transzendentale«, der sich beim spéten
Schiitz und bei Natanson abzeichnet®®® und der in einer Hoffnung auf ein
Zuriickmelden des Wirklichen jenseits des Subjektiven griindet. Wie die-
ser Aufstand mit der Verwendung des Anonymitétsbegriffs in der Pha-
nomenologie zusammenhéngt, ldsst sich erkennen, wenn genau beobach-
tet wird, mit welcher Vorstellung von Welt die Phanomenologie das ge-
sellschaftliche Geschehen studieren will: »Theorists are model-creators,
theorists are individuals who are paid to be observers«, sagt Natanson.
»More than that, theorists are tinkerers of the imagination. The models
of human actors and action which are built by the theorist are stripped of
their concrete, life-historical biographies and endowed by their creators
with no rights save those ascribed them by their authors«.*®*® Der gesell-
schaftliche Stoff, mit der die Soziologie arbeitet, besteht aus Individuen
und Biografien. Diese werden von kreativen Wissenschaftlern so model-
liert, dass daraus eine puppenstubendhnliche gesellschaftliche Welt ent-
steht. Dieses Minitheater ist bevolkert von Homunculi, kleinen artifiziel-
len Menschenwesen, die der Sozialwissenschaftler selbst erschafft, in ein
Modell stellt, um das soziale Verhalten studieren zu kénnen und um sie
nach seinen Vorstellungen manipulieren zu konnen.*®” Jeder einzelne Ho-
munculus ist perfekt gestaltet, geht in seiner Funktion vollstindig auf, er
ist eigentlich ein Roboterwesen der Sozialwissenschaft, das in einer sys-
teméhnlichen Matrix operiert, oder in Schiitz Worten: »Er [der Homun-
culus] ist nichts weiter als der Urheber seiner typischen Funktion, da das
ihm zugeschriebene kiinstliche Bewusstsein nur die notwendigen Elemen-
te enthalt, die jene Funktion subjektiv sinnvoll machen«.?®® Diese Vorstel-

384 Vgl. Abschnitt Am Nullpunkt der Perspektiven, S. 157 ff. in diesem Band.
385 Waldenfels 1983, S. 24.

386 Natanson 1986, S. 44.

387 Schiitz 1971f, S. 47.

388 Ebd.,, S. 47.

199

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

lung findet sich auch bei Natanson ungebrochen als Grundlage des wis-
senschaftlichen Weltbilds:

This model ... is not peopled with human beings in their full humanity,
but with puppets, with types, they are constructed as though they could
perform working actions and reactions. Of course, these working actions,
and reactions are merely fictitious, since they do not originate in a living
consciousness as manifestations of its spontaneity, they are only assigned
to the puppets by the grace of the scientist.>*’

Die Gesellschaft ist aus erkenntnislogischen Griinden zusammenge-
schrumpft zu einem Puppenhausmodell, in der die Puppen Typen dar-
stellen, die der Soziologe aufstellt, mit kiinstlichem Bewusstsein versieht
und mit ihnen spielt, um das Reale zu begreifen. Es fehlen vollstandig
die gesellschaftlichen Briiche, die abstrakte sich selbst verstarkenden und
zerstorenden Prozesse, eine eigenstindige sich entwickelnde ckonomi-
sche Dynamik, wie sie andere Gesellschaftstheorien entwickeln, es fehlt
die Vorstellung der Gesellschaft als abstrakter Systemraum, es fehlen die
Techniken, die Wissen iiber die Gesellschaft erzeugen. Das, was an Gesell-
schaft begreifbar, beschreibbar ist, beschrinkt sich auf eine tibersichtliche
Welt, die verstanden werden muss.

Grundlage dafiir ist bezeichnenderweise ein Gesellschaftsbild, das
Eric Voegelins Arbeit entnommen wird und den Aufbau der antiken Stadt-
staaten Griechenlands beschreibt. Auf die entsprechende Darlegung bezie-
hen sich sowohl Schiitz wie Natanson explizit.>*° Die entsprechende Text-
stelle in Voegelins Arbeit lautet:

Denn die menschliche Gesellschaft ist mehr als eine Tatsache oder ein Er-
eignis der Auflenwelt, das ein Beobachter wie ein Naturphdnomen unter-
suchen koénnte. Zwar ist ihr Auflenweltcharakter eine der Komponenten
ihres Seins, aber im Ganzen ist sie eine kleine Welt, ein Kosmion, von in-
nen her mit Sinn erfiillt durch menschliche Wesen, die sie in Kontinuitit
schaffen und erhalten als Modus und Bedingung ihrer Selbstverwirkli-
chung.**!

Bezeichnenderweise erscheint die Textstelle im Zusammenhang mit Voe-
gelins Rede vom Ende der Modernitit, es handelt sich bei diesem Werk
um einen Versuch der »Wiederherstellung der Wahrheit der kosmischen
Ordnung«.*** Dieser Versuch der Restauration einer alten symbolischen
Ordnung, des »Kosmion, als Puppenstubenmodell der Gegenwartsge-
sellschaft, damit sie iiberschau- und untersuchbar bleibt, kontrastiert

389 Schiitz 1945, S. 572. Natanson zitiert diese Stelle, um die Differenz des Wis-
sens des Beobachters zu den beobachteten natiirlichen Realititen zu ziehen,
siehe Natanson 1986, S. 90.

390 Ebd.,, S. 61. Schiitz zitiert dieselbe Stelle, sieche Schiitz 1971e, S. 388.

391 Voegelin 2004, S. 43. Hervorhebung von mir.

392 Ebd, S.173-174.

200

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ABGRUNDE PHANOMENOLOGISCHER NORMALISIERUNG

auf eigentiimliche Weise mit der globalgesellschaftlichen Perspektive, die
Schiitz in dem Aufsatz zum wohl informierten Biirger er6ffnet hat, welcher
von» anonymen Michten« tiberwiltigt wird. Oder mit anderen Worten ge-
sagt: Diese tiberschaubaren Puppenstubengesellschaften besitzen notwen-
digerweise ein Auf3en, das selbst nicht von ihnen erfasst ist, aber nun doch
als »Uberwiltigung« erscheint.

Das damit verbundene Problem erkennt Natanson deutlich: »The »ex-
ternality< of human society is a problem not only for the individual but also
- and centrally - for the theoretical observer«.>**> Das Spiel in der Puppen-
stube alleine begriindet damit kein Forschungsprogramm. Es muss eine
Briicke hin zu diesem Auflen geben, dessen Erkennen als »an sich« ver-
sperrt ist, doch der Weg der Uberpriifung von Modellen, wie sie die Natur-
wissenschaften vornehmen, verbietet sich den phdnomenologischen Sozi-
alwissenschaften stillschweigend. Immerhin lasst sich ein Ubergang von
Modell zur Wirklichkeit suchen. Und in diesem Zusammenhang erhilt
der Begriff des Anonymen in der Phinomenologie seine Bedeutung und
seine Funktion. Die Vorstellung des Anonymen will gerade die Weltlich-
keit der Modelle sichern, die aus einer namenlosen Wirklichkeit, dem An-
onymen als »Elixier« der Gesellschaft gezogen sein sollen. Oder anders
ausgedriickt: Bei der phanomenologischen Soziologie kommt dem An-
onymen die Funktion zu, Wirklichkeit in den modellhaften, theaterarti-
gen Raum einzubringen, um diesen mit »purer Priasenz« zu versehen, im
gesellschaftlich Realen zu erden.

Bei genauerem Hinsehen, als Bestandteil der puppenstubenartigen
Modellgesellschaft, negiert diese Vorstellung von Anonymitét aber gera-
de jene pure Prisenz.>** Auch wenn das Anonyme in der phinomenolo-
gischen Soziologie eine Normalisierung erfihrt, so handelt es sich letzt-
lich nur scheinbar um eine Deproblematisierung. Denn augenscheinlich
erscheint dieses Anonyme doch immer nur aufgrund einer Epoché, sei
es des Alltagsmenschen, sei es des Wissenschaftlers, und bleibt in dieser
Kategorie gefangen.**® So erweist sich dieses Anonyme letztlich als eine
gedankliche Form, die dem Denksystem der Phianomenologie entspringt,
ungeachtet des Versuchs Natansons, es als eine Art Essenz oder Ding an
sich erscheinen zu lassen. Denn dieses, konsequent phdnomenologisch ge-
dacht, wiére ein Widerspruch in sich.

Merleau-Ponty hat das Scheitern dieses Versuchs auf den Punkt ge-
bracht: Die Welt sei zwar der Ort, an dem die Menschen zusammenkom-

393 Natanson 1986, S. 61.

394 In den Worten Gurvitchs: »Im Falle vollstaindiger Anonymitit werden die ty-
pisierten Individuen als austauschbar erscheinen«, Gurvitch 1971, S. XXXI.

395 Die Vergeblichkeit dieses Ringens ist zahlreich festgestellt worden: Habermas
1988a, S. 196-197; Theunissen 1965, S. 406-412; Welz 1996, S. 199-203. Na-
tanson argumentiert so eng mit Schiitz’ philosophischen Begriindungen, dass
er nicht dariiber hinausgeht.

201

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

men. Doch: »Jeder Versuch, die Illusion des >Dinges selbst< wiederherzu-
stellen«, hier die pure Prasenz im Sinne Natansons, »stellt in Wirklichkeit
den Versuch dar, auf meinen Imperialismus und auf den Wert meines Din-
ges zuriickzukommen. Ein solcher Versuch fithrt uns nicht aus dem Solip-
sismus heraus: Er ist ein neues Zeugnis fiir denselben«.**® Oder anders
ausgedriickt: Diese normalisierende Anordnung von Anonymitét im All-
tag iiberblendet die Tatsache, dass diese Anonymitét nicht pure Prasenz ist,
sondern eine Fiktion, die sich aus der theoretischen Modellierung der Ge-
sellschaft selbst ergibt. Die phanomenologische Normalisierung enthiillt
unversehens ihre Abgriinde. Die Welt der Homunculi droht den Forschen-
den zu entgleiten. Damit, auf den zweiten Blick, ist diese phdnomenologi-
sche Anonymitit keineswegs ein ruhiges Gewohnliches, sondern es droht
die Subversion der aktuellen Ordnung tiber einen Aufstand der Homun-
cili, die ihre Maskerade abstreifen.

3.4 Imagindre Revolutionen

Die Idee, das Anonyme liele sich durch den Akt der Reflexion aufkla-
ren, uber die rationalen Kategorien der Epoché erfassen, hat Husserl in
seiner Arbeit, wie gesehen, aufgegeben. Das Reich der Phanomene bleibt
von Anonymitit durchwirkt, etwas Anonymes hat sie in dieser Sichtweise
iiberhaupt erst in der Welt hervortreten lassen. Der Versuch soziologischer
Klérung, Anonymitit als Bestandteil der normalen sozialen Ordnung zu
begreifen, wie es die phdnomenologische Soziologie intendiert, fithrt da-
gegen zu Selbstwiderspriichlichkeiten oder Tautologien. Ungeachtet des-
sen ist es bemerkenswert, dass sich an verschiedenen Orten auf dhnliche
Weise Einsichten in die Nicht-Fassbarkeit des Anonymen duflern, so bei
Merleau-Ponty, aber auch, wie dieses Kapitel zeigt, bei Foucault und Cas-
toriadis, wobei doch die Vorstellung eines Anonymen durch diese Wer-
ke erst auch produziert, respektive zumindest reimaginiert wird. Mogli-
cherweise ist das ein Hinweis darauf, dass sich eine generelle Konstellati-
on dndert, dass der Diskurs um die Gesellschaft und um die individuel-
le Existenz in eine neue Phase tritt, die die Grenzen zwischen dem, was
Gesellschaft ist und was nicht, was Ich ist und was nicht, anders zieht, oh-
ne dass die zugrundeliegenden Formen selbst schon obsolet wiirden. Im
Zuge dieser Entwicklung wird die Idee des Anonymen gleichsam aus der
abstrakten Sphire der Bezeichnung von Dingen und Menschen heraus-
gehoben und als eine eigene Existenzweise entworfen, die wiederum die
Kategorien der Gesellschaft und des (erkennenden) Ichs entgrenzt. Was
sich in den vorherigen Verwendungsweisen des Anonymitétsbegriffs in
den diskutierten Gebieten der Humanwissenschaften bereits abgezeich-
net hat, wird nun deutlicher zum Ausdruck gebracht. Das Anonyme gerit

396 Merleau-Ponty 1985, S. 26.

202

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMAGINARE REVOLUTIONEN

zur Grundlage eines gesellschaftlichen Seins, das sich in den sichtbaren,
benennbaren Formen nur partikular abschattiert, dem dafiir aber umso
groflere Wirkungsmachtigkeit zugeschrieben wird.

In Michel Foucaults Werk und in Carlos Castoriadis’ Entwurf der Ge-
sellschaft als »imagindrer Institution« wird der Anonymititsbegriff in die-
ser Hinsicht aber nicht nur konsequent weiterentwickelt, er lasst auch eine
ebenso reale wie imaginédre Wirklichkeit erahnen, welche die existierende
Welt verdndern konnte — nun nicht mehr als ein personliches Projekt, wie
bei Jaspers, sondern als eine Art gesellschaftliche Revolution. Dieses An-
onyme muss allerdings zuerst »befreit« werden, damit es seine Wirkung
entfalten kann, denn es ist gleichsam verhiillt in der Ordnung der Dinge
und des Wissens.**” Oder anders ausgedriickt: Im Grund aller Dinge liegt
Gefahrliches und zugleich etwas, das den Mdglichkeitshorizont einer an-
deren Existenzweise in sich trégt.

Diese Konzeptionen lassen bereits erahnen, dass diese so bezeichne-
ten anonymen Zonen auch Orte der Unruhen darstellen kénnten, die die
etablierte Ordnung zur Disposition stellen, Orte des Entstehens neuer an-
derer Welten, Utopien und Mythen. Deshalb sagt Michel Foucault auch:
»Wir miissen die Anonymitit erobern«.**®

Ein anthropologischer Traum

Foucault thematisiert das Anonyme in zwei Phasen: zu Beginn seiner Ar-
beit und dann, nach langer Pause, nochmals gegen Ende seines Schaffens.
Die erste Diskussion des Anonymen dient ihm dazu, das Andere der be-
stehenden Ordnung zu artikulieren. In der zweiten Phase erhilt das An-
onyme wieder stirker programmatische, politische Ziige. Doch zu Beginn
spiegelt sich in ihm ein traumahnliches Moment, das auf seine Auseinan-
dersetzung mit der Phinomenologie und Psychoanalyse verweist.

Dass dem Anonymen bei Foucault eine verbliiffend dhnliche zentra-
le Bedeutung zukommt wie bei Husserl, ist erkldrbar,**® weil Foucaults
frithe Arbeit sich als intensive Auseinandersetzung mit der Phanomeno-
logie Husserls verstehen ldsst.**® Dreyfus und Rabinow erkennen sogar,
dass Foucault Husserls Werk zu seinem Endpunkt hinfiihrt: Bei Foucaults

397 Das Anonyme »is so obvious that it is dark, so auch Natanson, siehe Natan-
son 1986, S. 23.

398 Foucault 20014, S. 764.

399 Zur einzigen auffindbaren Schrift, die sich explizit mit dem Status des Anony-
men bei Foucault befasst, geh6rt die Arbeit von Bordeleau 2012. Bordeleau
widmet sich vornehmlich dem widerstindigen Potenzial des Anonymen; in
diesem Kapitel geht es indessen um die Logik des Hervortretens, den Versuch,
iiber das Angebot des Anonymen, Widerspriiche zu l6sen.

400 Davon berichtet akribisch die Chronologie in der von Defert und Ewalt her-
ausgegebenen Schrift, insbesondere sind die Jahre 1958 bis 1962 zu nennen,
siehe Defert und Ewald 2001.

203

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Werk handle es sich nichts weniger als um eine Phanomenologie, die al-
le Phinomenologien beende.**! Foucault iiberwinde, so diese Auffassung,
die unlosbaren Paradoxien der Phidnomenologie, das Wissen im Men-
schen selbst zu begriinden, indem er die Figur des Menschen selbst als
Wissensobjekt begreift, oder anders ausgedriickt als bereits konstituiertes
Objekt innerhalb einer geschichtlichen Konfiguration und nicht als das
voranfingliche konstituierende Ego. Das Ich, von Husserl bis Schiitz abso-
lut gesetzt, erhilt hier eine Genealogie. Welche Rolle nimmt nun aber das
Anonyme bei der Verbindung zwischen Husserls Phanomenologie und
Foucaults frithen Untersuchungen ein?

Dass sich Foucault mit seinem Begriff des Anonymen gegen Husserls
Phianomenologie wendet, heiflt auch, dass er ihr in dieser Phase seines
Schaffens noch folgt, wie sich zeigen lasst. Wahrend fiir Husserl das An-
onyme das Abgespaltene der Konstitutionstatigkeit des erkennenden Sub-
jekts darstellt, erscheint umgekehrt das Subjekt fiir Foucault als Effekt ei-
nes anonymen Raumes, der sich in der Geschichte bewegt und verdndert.
Husserl und Foucault markieren so gleichsam Eckpunkte einer Matrix des
Denk- und Wahrnehmbaren im Reich der Phanomene.*’?

Die Genese des Anonymitatsbegriffs in Foucaults Arbeit verweist auf
eine seiner sehr frithen Schriften, welche die Basis legt fiir die spéteren
machtigen Theoriegebdude, bevor sein Denken, wie Waldenfels schreibt,
sich hin zu einer Stelle bewegt, wo die Philosophie selbst »im Anonymen
versickert«, um dort eine Art »geheime Wirksamkeit« zu entfalten.**® Bei
dieser Schrift handelt es sich um das Vorwort zu einer franzosischen Uber-
setzung von Binswangers Arbeit Traum und Existenz, die selbst langer ge-
raten ist als der zu publizierende Text selbst.*** In dieser Vorrede zeigt sich
deutlich der Einfluss von Husserls Phanomenologie, was sich sogar in der
Begrifflichkeit zeigt.*>> Mit diesem Aufsatz mochte Foucault schlicht die
psychoanalytische Theorie des Traumes aufgrund einer phdnomenologi-
schen Kritik iiberwinden. Damit legt er auch den Pfad zu seiner weiteren
Arbeit: Er will nichts weniger als eine » Wendung von der Phanomenologie
zur Anthropologie« vollziehen.**®

401 Dreyfus und Rabinow 1987, S. 69. Nur sporadisch, aber nicht systematisch,
geht Rudi Viskers Sammelband auf die Bedeutung von Husser] fiir Foucault
ein, Referenzpunkt darin ist vielmehr die franzdsische Philosophie, siehe Vis-
ker 1999, S. 30-38.

402 In dieser Hinsicht wandelt Natanson irgendwo zwischen Husserls und Fou-
caults Standpunkt.

403 Waldenfels 1998a, S. 516.

404 Binswanger 1992.

405 Allerdings erkennt Smyth auch einen Einfluss Heideggers, sieche Smyth 2011,
S.91. Dieser (vermeintliche) Einfluss wird von Foucault selbst, der sich in pha-
nomenologischer Hinsicht ausschlieSlich auf Husserl beruft, notabene nicht
expliziert.

406 Foucault 1992, S. 7.

204

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMAGINARE REVOLUTIONEN

Ausgangspunkt dieser suchenden Bewegung ist die bemerkenswerte
Zeitgleichheit des Erscheinens von Husserls logischen Untersuchungen
(respektive deren » Prolegomena«) und der Traumdeutung Freuds, die bei-
de im Jahr 1900 veroffentlicht wurden. Sowohl Psychoanalyse wie Phéno-
menologie schieben das Ich auf je unterschiedliche Weise in den Vorder-
grund, so Foucault, einerseits als weltenkonstituierendes Ego und anderer-
seits als etwas, das auf beunruhigende Weise nicht Herr im eigenen Haus
ist: eine Konstellation, bei der eine oberflachliche Lesart gerade davon aus-
gehen konnte, dass die Psychoanalyse eine Destabilisierung der phdnome-
nologischen Konstitution darstellte.*”” Die Etablierung einer subjektiven
Erkenntnislogik und das Auftauchen einer tiefenpsychologischen Traum-
deutung beséflen indes eine tiefere Korrespondenz. Der Schliissel hierzu
liegt im Traum. Der Traum bilde, so interpretiert Foucault Binswangers
Ausfithrungen, eine Entitit, die gleichsam jenseits des bewussten Subjekts
entsteht und dennoch augenscheinlich in ihm existiert: Der Traum erzeu-
ge aufgrund einer intensiven Bildwelt eine » Anwesenheit«, die sich, von
der Logik ihrer Form der Produktion her gedacht, nicht vollstindig auf et-
was anderes, etwa ein lebensgeschichtliches Ich oder ein konstituierendes
Ego, reduzieren lasst. Entsprechend beurteilt Foucault die Psychoanalyse
Freuds als ungeniigend, diese vermoge die nicht-subjektive Wirklichkeits-
ebene des Traumes nicht zu fassen. Die Traumerfahrung als »Rhapsodie
in Bildern« berge einen Gehalt, der sogar umso reicher sei, »je weniger er
sich auf psychologische Bestimmungen reduzieren lasst«.**®

Die Psychoanalyse Freuds konzentriere sich einzig auf die Trauminhal-
te, sie analysiere lediglich die »semantische Funktion« der Bilder, die es zu
entziffern gélte.**® Doch die semantische Funktion bildet nur eine Dimen-
sion der Trdume.*'* Der semantische Bedeutungshorizont von Traumen
erscheint Foucault, der offensichtlich wenig Vertrauen in die Deutungs-
kompetenz der Psychoanalyse hat, zudem enorm instabil, hypothetisch,
mit anderen Worten gesagt: »Es ist der Psychoanalyse nicht gelungen, die
Bilder zum Sprechen zu bringen«.*'* Die Psychoanalyse scheitert nach
Foucault an dem Begrift des Symbols, den sie nicht diskursiv stabilisie-
ren kann.*'? Auf die Oberflichlichkeiten der Trauminhalte fixiert, vermag
die Psychoanalyse nicht zu dem vorzudringen, was der Akt des Traumens
selbst bezeichnet: die Tatsache also, dass ein Mensch tiberhaupt traumt, ge-
meint sind die »Modalititen des Existierens« des Traums als solchem.**?

407 Ebd,, S. 13.
408 Ebd,, S. 32.
409 Ebd,, S. 15.
410 Ebd., S. 17, 59.
411 Ebd,, S. 20.
412 Ebd,, S. 21.
413 Ebd,, S. 12.

205

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Lisst sich der Traum, nun greift er Husserl auf, demgegeniiber aus ei-
nem konstituierenden Ego heraus begreifen? Ist der Traum etwas Konsti-
tuiertes, im Sinne der Phanomenologie? Foucault lehnt auch diese Inter-
pretation ab: Das, was in den Traumen auftaucht, registriert und interpre-
tiert wird, lasst sich auch nicht alleinig auf eine subjektive Konstitution
zuriickfithren,*'* die beobachtbaren Bilder weisen vielmehr eine » Wider-
standigkeit« gegeniiber jeglicher phdnomenologischen Reduktion aus, da
sich die Wirklichkeit eines Symbols nicht auf die Intentionen oder dieGe-
schichte eines Ichs reduzieren ldsst:

Jedes Symbol (etwa ein mathematisches Zeichen), jedes Bild oder jedes
Wort, ob ausgesprochen oder niedergeschrieben, ob im strengen Lauf der
Rede oder im Traumen der Imagination, es bringt immer eines mit sich:
Es taucht etwas Neues aufler uns auf; was von unserer Erwartung ein biss-
chen abweicht; und zwar aufgrund der Widerstindigkeit des bildlichen,
sprachlichen oder symbolischen Materials.*'®

Mit der prézisen phdnomenologischen Befragung des Wirklichen tritt erst
dieser Widerstand der Formen hervor: Diesen erkennen zu lassen, sei ge-
rade die bemerkenswerte Leistung der Phanomenologie. Die Phdanomeno-
logie zeige damit (allerdings wohl entgegen ihrer Intention), dass die Sym-
bolwirklichkeiten konstituiert sind, sich aber nicht vollumféinglich als auf
die subjektive Intention reduzierbar erweisen. Dies ldsst auch die Traum-
wirklichkeit als Phdnomen neu begreifen, ihre Bilderwelt wird eigentlich
von der subjektiven Konstitution freigestellt.*'® Der Traum wird dahin-
gehend greifbar, ungeachtet der Frage, was er bedeutet, was er représen-
tiert. Allerdings sagt dies alleine fiir sich noch wenig iiber das aus, was
der Traum ausdriicken konnte, vielmehr: »Der Phinomenologie ist es ge-
lungen, die Bilder zum Sprechen zu bringen, aber sie hat niemandem die
Moglichkeit gegeben, ihre Sprache zu verstehen«.*'’

Foucault treibt die Phdnomenologie des Traumes gleichsam iiber sich
selbst hinaus zu einer Theorie des Ausdrucks, also zu dem, was sich im
»Akt« des Traumens selbst exprimiert, und nicht, was der Trauminhalt
(unbewusst) bedeutet.*'® Oder anders ausgedriickt: Der Traum selbst bil-
det sich innerhalb einer umfassenden menschlichen Wirklichkeit. An die-
ser Vorstellung sei die psychoanalytische Methode noch gescheitert. Sie
»setzt eine radikale Objektivierung des traumenden Subjekts voraus, das
seine Rolle als symbolische Figur zwischen Kulissen und anderen Perso-
nen spielt«;*'® dieses Subjekt spielt im Traum und gleichzeitig mit dem
Traum, eine Paradoxie, die sich als Traumtheater duflert. Aus phidnome-

414 Foucault 1992, S. 70.
415 Ebd., S. 26.

416 Ebd., S. 27.

417 Ebd., S. 29.

418 Ebd.,S. 70 f.

419 Ebd., S. 58.

206

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMAGINARE REVOLUTIONEN

nologischer Perspektive schlossen sich damit Konstituierendes und Kon-
stituiertes in einer »radikalen Subjektivitit« eigentlich kurz.***

Aber es heifdt, und nun fithrt Foucault die beiden Stringe zusammen
und entwickelt daraus etwas Neues, auch etwas ganz anderes, ndmlich
dass der Akt des Traumens nicht ein Abbild eines Vergangenen sein kann,
sondern durch die Tatsache des Geschehens tiber das bereits Vorhandene
hinausweist: Dass im Akt des Traumens sich eine ganze Ontologie offen-
bart, die auf nichts anderes reduzierbar ist als auf die menschliche Existenz
selbst.*** Und darin haftet dem Traum etwas Universelles an, das in ihm
erst zum Ausdruck kommt: »Wie jede bildhafte, imaginére Erfahrung ist
also der Traum eine spezifische Form der Erfahrung, die sich nicht zur
Génze psychologisch erkldren lasst und die den Menschen als ein tran-
szendiertes Wesen aufweist«.*** Beide, das konstituierende Ego ebenso
wie das Subjekt der Psychoanalyse, verschwinden hinter der Traumwirk-
lichkeit, in der sich nun ein anderes, allgemein Menschliches zeigt.

Das Transzendieren der Traumwelt, von dem wir oben gesprochen haben,
ist weder als Objektivitit aufzufassen noch ist sie wegen ihrer »Subjektivi-
tat« auf eine mystifizierte Immanenz zu reduzieren. In seinem Transzen-
dieren enthiillt der Traum die urspriingliche Bewegung, mit der sich die
unauthebbar einsame Existenz auf eine Welt hin entwirft, die sich als Ort
ihrer Geschichte konstituiert.***

Mit anderen Worten: Der Akt des Traumens eroffnet ein ganz anderes
Seinsgebiet, ein »Gewebe aus Traum und Wirklichkeit«*** jenseits der Phé-
nomenologie und jenseits der Psychoanalyse. Damit ist aber der Weg von
der Phanomenologie zur Anthropologie gewiesen: »In seinem Transzen-
dieren enthiillt der Traum die urspriingliche Bewegung, mit der sich die
unauthebbar einsame Existenz auf eine Welt hin entwirft«, als handle es
sich um eine Wirklichkeit, die sich selbst erzeugt: »Die Kosmogonie des
Traumens ist der Ursprung der Existenz selber«.**® Darin ldsst sich eine
eigentliche »anthropologische Bedeutung des Traums herauslesen«,**° sie
manifestiert sich nicht in der Bedeutung des Traums, sondern im Akt des
Traumens selbst, der diese anthropologisch-existentielle Bedeutung aus-

driickt.**’

420 Ebd., S. 59.

421 In den Worten Foucaults: »Der Traum hat so viel Gewicht fiir die Bezeich-
nung der existentiellen Bedeutung, weil er mit seinen grundlegenden Koor-
dinaten die Bewegung der Existenz markiertc, siche ebd., S. 63.

422 Ebd., S. 36.

423 Ebd., S. 47.

424 Ebd., S. 71.

425 Ebd., S. 47.

426 Ebd., S. 56.

427 Worin Foucault Husserl folgt, ist eine Trennung des Symbols in die Aspek-
te der Anzeige, des Ausdrucks und der Bedeutung. Er sieht die Husserl'sche

207

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Vor dem Hintergrund dieser Theorie des Ausdrucks, die sich in sei-
ner Auseinandersetzung mit dem Phanomen des Traums abzeichnet, voll-
zieht nun Foucault eine ebenso erkenntniskritische wie ikonoklastische
Geste gegeniiber allen Formen des Subjekts, welche von der Psychoana-
lyse und der Phidnomenologie entworfen worden sind. Denn wenn die
Koordinaten der Existenz durch den Traum gebildet werden, bedeutet
dies auch, dass der Fixierung auf die Traumbilder als konstituierte Bilder
(wie in der Phdnomenologie) oder als Ausdruck der Krankheitsgeschich-
te (wie in der Psychoanalyse) etwas grundsatzlich Imagindres anhaftet: in-
dem sie Scheinsubjekte zu »Quasi-Subjekten« transformieren.**® »Subjekt
des Traumes« sei nicht so sehr eine Person, die »ich« sagt, »sondern der
gesamte Traum mit seinem gesamten Inhalt«.*** Der Wachzustand ist die
Welt der schon konstituierten Formen, der Bilder,**° der Traum dagegen
verweist zum Imagindren, also dem Vor-Bildlichen, das gerade dadurch
einen »Modus der Wirklichkeit« darstellt.**' Das Bild als »kristallisierte
Form«**? ist modus operandi der Alltagswirklichkeit, der Typisierung und
Formung, aber gerade darin fithrt diese Formoberfliche des Traumes vom
Eigentlichen weg, das eben nicht geformt ist. Die kristallisierten Formen,
die Bilder, zerstoren darin letztlich auch die Imagination: »Es [das Bild]
besetzt den Platz der Imagination und jener Bewegung, die mich zum Ur-
sprung der konstituierten Welt zuriicktragt«, das Bild ist lediglich »eine
List des Bewusstseins, das nicht mehr imaginieren = bilden mag«.*** Da-
hingegen ist die Imagination »wesenhaft bilderstiirmerisch«. Hier zieht
Foucault auch einen Vergleich zur dichterischen Imagination, die 4hnlich
wirkt:*** Sie zertrimmert die Formen, lasst ein Anderes jenseits und in
ihnen erkennen, das tiefer reicht. Die Dichtkunst ist dazu da, die Macht
und Faszination der Bilder zu »brechen«.**® Traumbilder zu analysieren,
dabei bereits konstituierte Formen verwendend, diese sogar rational erkla-
rend in Bezug zu einer Lebensgeschichte zu stellen, bedeutet, blind zu sein
fiir die anthropologischen Dimensionen der Existenz, oder mit Foucaults
Worten: »Das Wachbewusstseins beméchtigt sich so seiner Traummomen-

Phianomenologie sich vornehmlich auf die Bedeutungskonstitution (oder die
Eidetik respektive Signifikation) konzentrieren, wihrend diejenige des Aus-
drucks unterentwickelt bliebe, siehe Foucault 2001b, S. 123. In dieser Kritik
lasst sich eine Vorwegnahme seiner eigenen spateren Theorie der bedeutungs-
resistenten positiven AufSerung (»énoncé«) erkennen.

428 Foucault 1992, S. 59.

429 Ebd.,, S. 62.

430 Ebd., S. 77.

431 Ebd.,, S. 77.

432 Ebd., S. 77.

433 Ebd,, S. 87.

434 Ebd.,, S. 88.

435 Ebd., S. 89.

208

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMAGINARE REVOLUTIONEN

te«, es kolonisierte die anthropologische Wahrheit eigentlich, unterwirft
sie der eigenen Logik.**®

Foucaults Schrift zu Traum und Existenz haftet damit etwas radikal
Ikonoklastisches an, sowohl gegeniiber den Traumbildern wie gegeniiber
dem Bild des konstituierenden Subjekts. Doch ihr Ziel ist keineswegs blof3
destruktiv. Foucault will die Spuren zu einem Allgemeinen freilegen, das
in den Hintergrund tritt angesichts der Tatsache, dass die konstituierten
Formen und Typen, wie Natanson ja zeigte, immer auf einer Verdrangung
des Heterogenen beruhen. Dem Traum kommt hier eine Schliisselrolle zu:

Der Traum ist nicht etwa die Wahrheit der Geschichte. Aber indem er
das in der Existenz auftauchen lésst, was sich am wenigsten auf die Ge-
schichte zuriickfithren lisst, zeigt er den Sinn auf, den die Geschichte fiir
eine Freiheit annehmen kann, welchen den Moment ihrer Universalitit
in einem objektiven Ausdruck nicht erreicht hat. Deshalb der unbedingte
Primat des Traumes fiir die anthropologische Erkenntnis des konkreten
Menschen.**’

Diese Stelle ldsst, auch wenn noch nicht explizit, die Bedeutung des An-
onymen fiir Foucaults gesamtes weiteres Werk bereits hervortreten. Er
folgt dabei, so zeigt sich, zunéchst Husserl. Wie Husserl eine phdnomeno-
logische (eidetische) Reduktion betreibt, so 16st Foucault die Kategorie des
Traumes von dem konkret traumenden empirischen Individuum, doch er
verankert den Traum nicht in einer konkreten erzeugenden Instanz oder
Form, etwa einem transzendentalen Ego: Er sieht in ihm Signum der an-
thropologischen Existenz als solcher, einer Existenz, die aber durch die
kristallisierten Formen der Alltagswirklichkeit verdeckt ist. Es gibt also
jenseits der Ordnung der Typen, Klassifikationen, Namen einen anderen
Ort, eine unmarkierte Zone der anthropologischen Existenz. Auch wenn
diese nur als Traum erscheint, erhellt sie doch das Dasein der einzelnen
»konkreten« Menschen. Dies ist der Ausgangspunkt, von dem aus sich die
Dimensionen des Anonymen bei Foucault erschlieflen lassen.

Jenseits aller Diskurse

Vor dem Hintergrund dieser anthropologischen Deutung des Traums
lasst sich nicht nur eine Linie des Denkens von Husserl zu Foucault ziehen.
Das ritselhafte Kapitel in seiner klassischen Untersuchung zur Archéolo-
gie der Humanwissenschaften in seinem frithen Werk Die Ordnung der
Dinge, mit dem Titel Der anthropologische Schlaf, erhalt vor dem Hinter-
grund der Binswanger-Schrift erst seine Bedeutsamkeit.**® In dieser Ar-
chiologie des Wissens beginnt Foucault auch mit dem Konstrukt des An-

436 Ebd., S. 89.
437 Ebd., S. 89.
438 Foucault 1991a.

209

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

onymen zu experimentieren: als Suche nach einem Jenseits der »kristalli-
sierten Formen, die die menschliche Wirklichkeit innerhalb einer histo-
rischen symbolischen Ordnung fassen. Seine Archiologie der Humanwis-
senschaften verfolgt das Hervortreten des Menschen als Figur der Beob-
achtung, des Erkennens, des Wissens, der Reflexion, gleich wie auch das
absehbare Verschwinden dieser Instanz. So war die Idee des Menschen als
Objekt und zugleich Quelle des Wissens nach Foucaults berithmter These
in den sogenannten klassischen Epistemen nicht vorgesehen; der Mensch
und sein Erkennen kommen darin schlicht kaum vor:*** Die Welt lief§ sich
in der Ordnung des Wissens fraglos reprasentieren. Erst die Problemati-
sierung dieser vollumfinglichen Reprasentierbarkeit der Welt ldsst jene
Instanz hervortreten, die die Welt iiberhaupt erkennt und die Erkenntnis-
bedingungen reflektiert, ndmlich der Mensch als das namengebende We-
sen schlechthin: »Die Anthropologie als Analytik des Menschen ... war
von dem Moment an notwendig geworden, in dem die Reprasentation die
Kraft verloren hatte, fiir sich allein und in einer einzigen Bewegung das
Spiel ihrer Synthesen und Analysen zu bestimmen«.*** Doch Foucaults
Ikonoklasmus macht auch vor diesem Konstrukt des Menschen-Subjekts
nicht Halt, nachdem die Formen universaler Reprisentierbarkeit zerstort
worden sind. Wie er das Subjekt der Psychoanalyse auflost, zerstort er das
Subjekt der Humanwissenschaften schlechthin, um zu einem génzlich an-
onymen Anderen vorzudringen.

Diese historischen Verschiebungen der grundlegenden Kategorien ist
nicht auf einzelne Denker, soziale Bewegungen oder strukturelle Momen-
te zuriickfithrbar. Vielmehr handelt es sich um einen »anonymen Wissens-
korpus, der die verschiedenen Formen und Figuren des Wissens immer
neu in sich erzeugt und sie oft abrupt verschiebt.**! Wie die verschiedenen
Aussagen erscheinen, sich aufldsen, sich erneut zusammensetzen, rekur-
rierende Strukturen bilden, neue Inhalte annehmen, so erscheinen auch
die Begriffe und Namen der Dinge in Texten, Biichern und Schriften al-
ler Art »anonyme« verstreut. Die Art und Weise dieser Verstreuung bildet
erst einen »Diskurstyp«,**? der bestimmten Erzeugungsregeln folgt: »In
der Analyse, die hier vorgeschlagen wird«, so Foucault weiter, »haben die
Formationsregeln ihren Platz nicht in der »Mentalitat< oder dem Bewusst-
sein der Individuen«. Sie auferlegen sich vielmehr »gemifd einer Art uni-
former Anonymitit allen Individuen, die in diesem diskursiven Feld spre-
chen«.*** In gleicher Weise dient Foucault das Konzept des Anonymen
auch dazu, seine Vorstellung von »diskursiver Praxis« zu erlautern:

439 Foucault 2001c¢, S. 698.
440 Foucault 1991a, S. 410.
441 Ebd., S. 14.

442 Foucault 1981, S. 89.
443 Ebd., S. 92.

210

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMAGINARE REVOLUTIONEN

Man kann sie [die diskursive Praxis] nicht mit dem expressiven Tun ver-
wechseln, durch das ein Individuum eine Idee, ein Verlangen, ein Bild
formuliert, noch mit der rationalen Aktivitat, die in einem System von
Schlussfolgerungen verwendet wird; noch mit der »Kompetenz« eines
sprechenden Subjekts, wenn es grammatische Sitze bildet. Sie ist eine
Gesamtheit von anonymen, historischen, stets im Raum und in der Zeit
determinierten Regeln, die in einer gegebenen Epoche und fiir eine ge-
gebene, soziale, 6konomische, geografische oder sprachliche Umgebung
die Wirkungsbedingungen der Aussagefunktion definiert haben.***

Es geht bei seiner Idee der Analyse einer »diskursiven Formation« und
der damit verbundenen Praktiken darum, ein Feld von Ereignissen zu un-
tersuchen, das gleichsam jenseits der Individuen und der namentlichen
Urheberschaft operiert. Diese Aufgabe setze voraus, »dass das Feld der
Aussagen nicht als eine Ubersetzung von Operationen oder Prozessen be-
schrieben wird, die sich anderswo (im Denken der Menschen, in ihrem
Bewusstsein oder ihrem Unbewussten, in der Sphire der transzendenta-
len Konstitution) abwickeln«,*** es sind Auflerungen, die hier und jetzt fiir
sich selbst Geltung erlangen. Die Zone des Anonymen ist nicht mehr blof3
ein Auflen des Unmarkierten, sie realisiert sich in den Erscheinungsfor-
men selbst, die nichts weniger sind als die Realisierung dieses anonymen
Systems.

Mit anderen Worten gesagt bricht Foucault hier mit der Tradition der
Phanomenologie, welche die Konstitution in einem transzendentalen Ego
verortet, er iiberwindet den Punkt, wo Natanson spéter stehen bleiben und
z6gern wird weiterzugehen: Es handelt sich schlicht darum, die Geschich-
te der Ereignisse als solche zu analysieren, sie in »einer Anonymitat ent-
falten zu lassen, der keiner transzendentalen Konstitution die Form des
Subjekts auferlegen wiirde«.**® Das Feld der Aussagen, das sich als Positi-
vitit der Erscheinungen des Gesellschaftlichen selbst begreifen lasst, setze
im Gegenteil voraus, so wiederum in Abgrenzung gegeniiber der Phéno-
menologie, »dass dieses Aussagenfeld nicht auf ein individuelles Subjekt,
nicht auf etwas wie ein kollektives Bewusstsein, eine transzendentale Sub-
jektivitit bezogen wird, sondern dass man es als ein anonymes Feld be-
schreibt, dessen Konfiguration den méglichen Platz der sprechenden Sub-
jekte definiert«.**’

444 Ebd., S. 171. Hervorhebung von mir.

445 Ebd., S. 177.

446 Ebd., S. 289.

447 Ebd., S. 177; Hervorhebung von mir. Selbst gegen den Versuch Husserls, das
konstitutierende Ego zu anonymisieren, wendet sich Foucault (ohne Husserl
direkt zu nennen): Man miisse sich von der Idee verabschieden, »eine Ge-
schichte der gesagten Dinge schreiben zu kénnen, die mit Fug und Recht
gleichzeitig in ihrer Form, in ihrer Regelmafigkeit und ihn ihrer Natur die Ge-

211

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Nachdem die Formen des Subjektiven, des Egologischen sich gleich-
sam als Traumformen erwiesen haben, die sich nicht nach ihren Inhalten
beurteilen lassen, gilte es ein »DraufSen« wiederzufinden, in dem sich die
Aussagen in einem »entfalteten« Raum zerstreuen,**® ohne auf metaphy-
sische Konstrukte wie den Wandel der Mentalitdten zuriickzugreifen.**’
Foucault erkennt hier ein »praktisches Gebiet«, das autonom funktioniert
und auf einer eigenen Ebene beschrieben werden muss, es ist der Herr-
schaftsbereich einer »Gesamtheit« von »anonymen Regeln, stets in Raum
und Zeit »determinierten« und also »historischen« Regeln, die in einer
Epoche die Aussagelogik definieren**® und damit auch den »moglichen
Platz der sprechenden Subjekte« im Gefiige dieser Aussagen.**!

Umgekehrt bedeutet dies konsequenterweise auch, dass die Ordnung
der Namen, der benannten Singularititen, eigentlich eine Behinderung
der Erkenntnis eines Wesentlichen darstellt: Die Namen, nach denen sich
Diskurse ordnen, iiberblenden eigentlich den umfassenderen Wissenszu-
sammenhang, so legt zumindest seine paradigmatische Analyse von Die-
go Veldzquez' Las Meninas nahe. Die Eigennamen seien in diesem Spiel
des Gemaldes nur ein »Kunstmittel«: Sie erlauben es zu zeigen, Punkte im
Bildraum zu markieren, sich durch das Bild zu bewegen. Doch wenn man
hinter diese Ordnung vorstofien mochte, der Frage sich ndhern wolle, auf
welche Weise Sprache und Bild sich hier konfigurieren, ohne vereinbar zu
sein, »dann muss man die Eigennamen ausloschen«. Dann leuchtet durch
die »graue, anonyme« Sprache hindurch die Helligkeit der Malerei auf, so
die Aussage.*>> Das Anonyme als Signum der Krise des Benennens, wie
so oft in der Geschichte des Begriffs vor Foucault, wandelt sich zur Be-
zeichnung der Zonen von etwas anderem, nicht De-formiertem, einem
undefinierbaren Leuchten.

Foucault tiberschreitet damit den Horizont der Namen, er sucht nach
den zugrundeliegenden Konfigurationen, die ihm ein »anonymes und all-
gemeines Denken« offenbaren.*** Er untersucht in seiner Archiologie der
Humanwissenschaften ein »Spiel der Formen, die anonym zwischen den
Menschen laufen« (»qui courent anonyment entre les hommes«); sie stel-
len die Grundlagen der diskursiven Formationen dar, doch sie vermogen

schichte eines individuellen oder anonymen Bewusstseins« wire, siche Fou-
cault 1981, S. 178.

448 Ebd., S. 177.

449 Ebd., S. 176.

450 Ebd., S. 171.

451 Ebd., S. 177.

452 Foucault 1991a, S. 38.

453 Ebd., S. 38. Unschwer zu erkennen, iibernimmt er ein Argument, das er schon
angesichts der Textwelt und der Autorschaft formuliert hat. Texte sind ein
»Gewimmel sprachlicher Spurenc, die ein Individuum nach seinem Tod hin-
terldsst und dir unter Umstédnden zu einem Eigennamen zusammengefasst
werden, siehe Foucault 1981, S. 37.

212

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMAGINARE REVOLUTIONEN

wie Sand in bestdndiger Bewegung kein umfassendes Fundament dieser
Formationen zu bilden.***

Die zirkulierenden Evidenzen sind nun nicht mehr Texte, Individuen,
sondern eben das, was Foucault » Aulerungen« (»énonciations«) nennt.
Diese Positivititen ordnet er zu Serien, damit lassen sich wiederum Seri-
en von Serien produzieren, ganze Formationen.*** Er strebt eine Geolo-
gie von Formationen an. Die Ideen, Auferungen, Singularititen, die sich
nicht wiederholen (im Gegensatz zu dem, was er »Aussagen« nennt) er-
scheinen als eine Art Vagabunden der diskursiven Formation, die popula-
tion flottante der Wissensgeschichte, die sich miteinander verbinden, er-
ginzen konnen und so Gefiige bilden, nur um dann wieder zu verstieben.
Diese nicht geordneten Auflerungen werden von Wissenschaftlern beob-
achtet, registriert — um bei der Ubertragung auf Menschen zu bleiben:
wie die Hobos in den Auffangstationen Chicagos. Und wie diese Hobos
den Auffangstationen wieder entrinnen, so entflichen die einzelnen Au-
Berungen flugs wieder den Schemata der diskursiven Formationen, um
eine andere Identitit anzunehmen. Die Geschichte der Ideen, jenseits der
Zentren der Formationen, ist entsprechend auch eine Geschichte der Sub-
versionen dieser Formationen: Unversehens konnen Ideen die Form ei-
nes »insidieuse pensée« annehmen,**® der sich nur durch Rumoren wahr-
nehmbar dufiert, ein Rumoren, das sich nicht mehr einem einzelnen, na-
mentlichen Individuum oder Autor zuschreiben lasst. Oder anders ausge-
driickt: Foucault selbst beschreibt die frei vagabundierenden Auflerungen
in verbliffend dhnlicher Weise wie den Plebs, der sich keiner Ordnung
staatlicher Beobachtung fiigt.

Diese Renitenz der singuldren AufSerungen, die im Raum der diskur-
siven Formationen zirkulieren, gegeniiber ihrer Authebung in einen sym-
bolischen Raum, weswegen sie anonym bleiben; diese merkwiirdige Ho-
mologie der Beschreibung von verstreuten Auflerungen und der Kenn-
zeichnung dessen, was Foucault auch als »plebejisch« bezeichnet,*” bei-
des zeigt die Moglichkeit, das Anonyme als Form der Widerstidndigkeit
selbst zu nutzen. Denn in diesen vagabundierenden Auf8erungen liegt das
Potenzial, diskursive wie soziale Formationen zu sprengen. Dies bezeich-

454 Ebd., S. 195. Hervorhebung von mir. Im franzoésischen Original heifit es:
»Lhistoire des idées sadresse a toute cette insidieuse pensée, a tout ce jeu de
représentations qui courent anonymement entre les hommes; dans 'interstice
des grands monuments discursifs, elle fait apparaitre le sol friable sur lequel
ils reposent.« »Représentations« wird im Deutschen als »Représentationen«
tibersetzt, was im Deutschen etwas meint, das auf ein anderes schon Vorhan-
denes verweist. In Franzosischen ist der Bedeutungshorizont breiter: »Repré-
sentations« sind auch Vorstellungen, selbst Bilder, Inszenierungen.

455 Ebd,, S. 16.

456 Ebd., S. 195.

457 Foucault 2003a, S. 542.

213

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

net auch den Modus der zweiten Verwendungsart des Anonymen bei Fou-
cault: Das Anonyme gerat selbst zu einem Ort des Widerstandigen, nam-
lich zu etwas, das es zu erobern gilt.**®

Foucault selbst trifft indes hier auf die Grenzen der Sprache und des
Sagbaren: So etwa, wenn er mit dekonstruktiver Absicht schreibt, dass ein
anonymes Feld den Platz des sprechenden Subjekts ibernehme.** Dieses
»anonyme Feld« tritt schon in grammatikalischer Hinsicht als Aktant an
die Stelle eines anderen, eines (metaphysischen) Subjekts: Es agiert selbst
wieder als eine Form mit dem Namen des Anonymen, und nimmt da-
durch, dass es seine Herkunft desartikuliert, beinahe einen mystischen
Charakter an. Foucault versucht der entsprechenden Falle zu entgehen:
Bei dem, was sich in den Auflerungen kenntlich zeige, handle es sich weder
um eine gemeinsame, i.e. 6ffentliche Meinung, noch um eine kollektive
Tatsache, die sich dem Individuum auferlege, so gegen Durkheim gewen-
det. Es gibe keine anonyme Metastimme oder Instanz: Unter einer herr-
schenden Aussagenlogik diirfe man »keine grofle anonyme Stimme ver-
stehen, die notwendig durch die Diskurse eines jeden sprache, es handle
sich vielmehr um die schiere »Menge der gesagten Dinge«, um »die Rela-
tionen, die Regelmafligkeiten und Transformationen, die darin beobach-
tet werden«.**°

Dennoch, diese verstreuten Auflerungen und Au8erungsmodalititen,
die sich zu Aussagen verbinden, erfahren in Foucaults Werk eine Singu-
larisierung, sie werden eingeschmolzen zu diskursiven Einheiten, die Na-
men erhalten: grofle Namen, die Jahrhunderte éiberspannende Formatio-
nen bezeichnen, so die Episteme der Klassik, der Moderne, beispielsweise.
Diese Taufe der Diskurse erfolgt wiederum durch ein Subjekt namens Mi-
chel Foucault und verkettet sich, tiber seinen immensen Erfolg, zu weite-
ren Diskursen der Wissenschaft und ihrer Offentlichkeit, gerét zum zirku-
lierenden Wissen, das sich durch sich selbst bestitigt, je mehr der Name
Foucaults gleichsam als Garant ihrer Wahrheit gilt. Doch was er tiber das
sprechende Subjekt im Generellen sagt, muss logischerweise auch auf ihn
zutreffen. Konsequent gedacht: Foucault ist sich selbst ein anonymes Feld,
das den Platz des sprechenden Subjekts, hier nun »Foucault«, definiert.
Auf welche Weise kann Foucault dieser Schlaufe entrinnen?

Bereits in seiner Inauguralvorlesung am Collége de France im Jahr
1970 imaginierte er eine andere Stimme, die sich zugleich mit dem Spre-
chenden duf3ert, gleichsam in seinem Hintergrund. Es gibt ein anonymes
Anderes, das gleichzeitig mit dem Sprechenden als seine zweite Stimme
spricht. Und diese zweite Stimme, die der ersten voraus ist, ist gleichzeitig

458 Foucault 20014, S. 764.
459 Foucault 1981, S. 177.
460 Ebd., S. 178.

214

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMAGINARE REVOLUTIONEN

jene, die den Sprechenden Foucault in einem grofieren Zusammenhang
aufhebt, ihn entlastet:

In den Diskurs, den ich heute zu halten habe, und in die Diskurse, die
ich vielleicht durch Jahre hindurch hier werde halten miissen, haitte ich
mich gern verstohlen eingeschlichen ... Ich hitte gewiinscht, wihrend
meines Sprechens eine Stimme ohne Namen zu vernehmen, die mir im-
mer schon voraus war: Ich wére es dann zufrieden gewesen, an ihre Worte
anzuschlielen, sie fortzusetzen, mich in ihren Fugen unbemerkt einzunis-
ten, gleichsam, als hatte sie mir ein Zeichen gegeben, indem sie fiir einen
Augenblick aussetzte ... Anstatt der Urheber des Diskurses zu sein, wiére
ich im Zufall seines Ablaufs nur eine winzige Liicke und vielleicht sein
Ende.*"!

Es zeichnet sich hier der Versuch des Verbergens des eigenen Namens
ab, da dieser die Wahrheit des anonymen Diskurses unterminiert. Es er-
scheint verbliffend, wie damit eine Idee Jaspers in neuem Gewande aber
ohne expliziten theoretischen Bezug wieder auftaucht.**> Wenn das Ich
nur wagt, sich der Macht der Sprache hinzugeben, beginnt es sich aufzu-
16sen, sich so davon zu befreien, weil die Sprache nie der alleinige Besitz
eines Egos sein kann.***> An die Stelle der Innerlichkeit, die noch mit dem
»Ich denke« operiere, trete eine eigene Existenzform ohne Namen, ohne
Grenze zwischen Innen und Auflen: eine »Form - oder weniger als eine
Form, etwas formlos und hartnickig Anonymes -, die das Subjekt seiner
einfachen Identitét beraubt, es entleert«.*** Doch diese Formlosigkeit hat
eine Stimme, von der Foucault im obigen Zitat spricht. Diese namenlose
Stimme wire ihm voraus, sie orchestriert sein Sprechen, und sie ist nicht
verortbar. Sie entlastet ihn als Autor und Namensgeber von den drohen-
den Paradoxien seiner Rede, ndmlich dass nur iiber Namen iiber das an-
onyme Andere der Diskurse gesprochen werden kann.

Um diese zugleich sich auflgsende wie zuvorkommende Stimme tiber-
haupt sich vorstellen zu kénnen, imaginiert er einen namenlosen Beglei-
ter: eine »deckungsgleiche Figur« des Selbst, eine namenlose, paradox
»formlose« Figur, eine anonyme Figur, die das Recht nimmt, »unmittel-
bar Ich« zu sagen.*®® Hierzu taucht er tief in die Erzdhlungen von Mau-
rice Blanchot ein, dessen Werk er die Idee des Begleiters entnimmt.**
Mit dem Topos des namenlosen »Begleiters« umgeht Foucault die Para-
doxie, dass er als sprechendes Subjekt die Subjekthaftigkeit des Sprechens
selbst hinterfragt.*” Wenn also aus dem wirren Gemurmel eine einsa-

461 Foucault 1991b, S. 9. Hervorhebung von mir.

462 Vgl. das Kapitel Anonyme Michte, S. 139 ff. in diesem Band.
463 Foucault 2001a, S. 694.

464 Ebd., S. 690.

465 Ebd., S. 690.

466 Blanchot 2002.

467 Foucault 2001a, S. 690-693.

215

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

me feste Stimme hervortritt, sieht er sogleich die »Hintergrundfigur ei-
nes stets verborgenen Begleiters« auftauchen. Es ist ein Doppelgénger,
der sich mit unerschiitterlicher Deutlichkeit aufdringe, ein ferner Dop-
pelginger, der in seiner Ahnlichkeit sich prasentiert.**® Es zeige sich eine
»Formg, so exemplifiziert er die enigmatische Rede, die gleichzeitig das
Formbhafte negiert: »etwas formlos und hartnickig Anonymes«.**® Es sei
dieses Formlose- Anonyme, die das Subjekt von seiner einfachen Identitét
befreie, indem es dieses in »zwei gleichartige, aber nicht deckungsgleiche
Figuren« entleere. Das nimmt ihm das Recht, »ganz unmittelbar Ich zu
sagen, der Begleiter setzt »gegen seinen Diskurs eine Sprache, die »un-
auflgsbar Echo und Verneinung zugleich ist«.*’° Der Begleiter ist Schatten
und Echo in einem, verharrt in »wesenhafter Anonymititc, er ist eine »na-
menlose Grenze« des Subjekts selbst.*”* »Ohne Gesicht und Blicke, sich
immer wieder zuriickziehend, den Fragen ausweichend, verweist dieser
Begleiter auf eine »Nacht ohne Dunkelheit«, eine »namenlose Reinheitc,
»eine vollkommene gestaltlose Sichtbarkeit«.*”> Dieser Andere lisst die
Erfahrung eines Auflenraums erahnen, die Erfahrung einer Sprache, die
den Sprechenden selbst ausloscht.*’? In diesem »murmelnden Raum« lasst
sich nun eine »anonyme, befreite und ihrer eigenen Grenzenlosigkeit aus-
gelieferte Sprache« ginzlich ohne Figuration vernehmen,*’* sie 16st sich
auf in ein »formloses Rauschen und Rieseln, sie verbirgt hierin ihre eige-
ne Macht des Verbergens.*’

In dieser raunenden Rede von einer anonymen Existenzweise zeigt
sich allerdings mehr als die Sehnsucht nach der Auflgsung einer Ordnung,
in der Foucault selbst steht. Sie griindet vielmehr in direkter Weise in der
Argumentation, die Foucault in der Vorrede zu Binswangers Schrift vor-
legte. Er versucht das Projekt der Anthropologie zu umreiflen, indem er
die bestehenden Diskurse auflost, doch sein Diskurs wird immer mysti-
scher. Wie ein Traumgebilde ist das Subjekt eine geformte Form, und die
Form selbst verweist auf ein Anderes, das mit ihr entsteht, und dessen Wis-
sen verborgen, nicht artikuliert ist. Das Ich, das Subjekt ist stets das Fal-
sche, die neuen Episteme, die Foucault heraufziehen sieht, lassen es »ex-
plodieren«: »Was ist dieses anonyme System ohne Subjekt. Was denkt da?
Das >Ich«ist explodiert (man denke nur an die moderne Literatur) - dem
folgt nun die Entdeckung des »es gibt««.*’® Damit erweist sich der namen-

468 Foucault 2001a, S. 690.
469 Ebd., S. 690.
470 Ebd., S. 690.
471 Ebd., S. 691.
472 Ebd., S. 693.
473 Ebd., S. 694.
474 Ebd., S. 695.
475 Ebd., S. 694.
476 Foucault 2001b, S. 666.

216

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMAGINARE REVOLUTIONEN

lose Begleiter letztlich als Figuration, oder vielleicht eher Bote eines um-
fassenderen Anderen, das sich nicht bestimmen lasst: »Wir setzen nicht
den Menschen an die Stelle Gottes, sondern ein anonymes Denken; ein
Wissen, das kein Subjekt hat, Theoretisches, das keine Identitét besitzt«.*””
Das Anonyme gerdt zum Kernpunkt eines Mythos, der sich an die Stelle
Gottes setzt.*”®

Der namenlose Begleiter, der zu alledem fiihrt, ist damit zugleich eine
prophetengleiche Gestalt, die nicht nur hilft, die aktuellen Paradoxien von
Foucaults Rede zu tiberwinden. Sie kiindigt auch die andere, neue Exis-
tenzweise an. In einem kommenden Denksystem sei das Ich als Organi-
sationsprinzip des Wissens weitgehend erloschen. Wissen ldsst sich nicht
mehr zuschreiben, es zirkuliert in der Gesellschaft, ohne sich mit einer
Ordnung der Namen von Individuen zu verbinden. Das Ziel der Philoso-
phie sei es, gerade diese Moglichkeit freizulegen, sie zu kommunizieren:

»Wir denken stets innerhalb eines anonymen, zwingenden Gedankensys-
tems, das einer Zeit und einer Sprache zugehort. Dieses Denksystem und
diese Sprache haben ihre eigenen Transformationsgesetze. Aufgabe der
heutigen Philosophie und all der oben genannten theoretischen Diszipli-
nen ist es, dieses Denken vor dem Denken, dieses System vor dem System
aufzudecken ... Es bildet die Grundlage, auf der unser »freies« Denken
entsteht und fiir einen kurzen Moment funkelt«*”

Seine Wissenschaft, die Geschichte von Denksystemen, verspriche so ge-
sehen einen Moment der Befreiung aus den Zwéngen der Formlogik, die
eine Zeit dominiert: Dazu miisste nur dieses System »vor« dem System auf-
gedeckt werden, das die Formungen erst erzeugt.** Foucault ist indessen
vorsichtig, skeptisch gegeniiber einfachen Befreiungsversuchen: Bedeutet
die Befreiung vom Subjekt nicht andererseits wieder eine Abhéingigkeit,
eine Unterwerfung unter ein anderes System?**!

477 Ebd., S. 666.

478 Damit wird Foucault zum Vordenker einer Verbindung von mystischem An-
archismus und Anonymitit, siehe Keller 2021a.

479 Foucault 2001b, S. 666.

480 In dieser Hinsicht interpretiert Erik Bordeleau, dass in Foucaults Konzept des
Anonymen generell ein widerstindiges Motiv steckt, das letztlich in einer poli-
tischen Widerstandigkeit, einer neuen Form des Politischen seinen Ausdruck
findet, siehe Bordeleau 2012.

481 Das folgende Zitat lasst vermuten, dass hier Foucault selbst skeptisch gegen-
iiber der Vorstellung einer Befreiung ist, indem so immer nur ein anderes,
ein vorhergehendes System gelost wird. So mag die Imaginationsfigur des
Menschen zwar verschwinden, doch eine neue Form der Strukturierung war-
tet schon: »Die Art, wie die Menschen denken, schreiben, urteilen, sprechen
(selbst auf der Strafle, im Gespréch, in den alltdglichen Formen des Schrei-
bens), aber auch die Art und Weise, in der die Leute die Dinge priifen, in der
ihr Empfindungsvermdogen reagiert, ihr ganzes Verhalten wird von einer theo-
retischen Struktur gesteuert, von einem System, das sich mit der Zeit und von

217

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

So erweist sich die Programmatik, die Foucault hier entwirft, letztlich
als abgriindig. Wenn ein Archdologe des Wissens symbolische Formen er-
stellt, in der Evidenzen nach zentralen Epistemen organisiert und damit
individualisiert werden, so kommt diese Tatigkeit in gewisser Weise der
Analyse von Traumbildern durch den Analytiker gleich, der selbst eine
Oberflache von Formen im therapeutischen Gespréch hervorbringt und
individualisiert, um sie zu analysieren. Doch wer sagt, dass das aufgedeck-
te System das letztlich Entscheidende ist? Was, wenn hinter den Idolen
nur weitere Idole existieren? Auf die Nachfrage, ob er bei seiner Analy-
se der Archédologie des Wissens letztlich jenseits der Gedanken-Systeme
gestanden sei, die er identifiziert, artikuliert hat, antwortet er auf seltsam
verkldrende Weise:

Bei dem Versuch, das System zu denken, stand ich unter dem Zwang eines
hinter dem System liegenden Systems, das ich nicht kenne und das im
selben Masse zuriickweichen wird, wie ich es enthiille oder wie es sich
enthillt.**?

Foucault artikuliert folglich ein Anderes, das stets zuriickweicht, sobald es
benannt werden soll. Es ist das, was Foucaults Rede itberhaupt erst ermog-
licht: eine Art mystische Existenzform, die sich dem Begreifen entzieht.

Wagt man allerdings, diese iberméchtige These dennoch in Bezug zu
historischen Artikulationsweisen des Anonymen zu setzen, so stellt sich
die Vermutung ein, dieses Andere konnte nicht ein Vorgéngiges sein, son-
dern etwas, das sich als eine unmarkierte Zone gerade als das Andere der
Inauguration einer formenden, klassifizierenden, markierenden Kraft er-
gibt, die Foucault innerhalb seines Wissenssystems selbst geschaffen hat:
die unhintergehbare Macht der Diskurse. Ungeachtet dessen erscheint die-
ses Anonyme bei Foucault zugleich auch entscheidend weiterentwickelt:
Nunmehr ist das Anonyme nicht mehr die Abwesenheit des Namens ei-
nes Individuums, sondern selbst die Negation des Gattungsnamens des
Menschen selbst, wie der Schluss des Werks Die Ordnung der Dinge zeigt.
Neben der erkenntnislogischen Radikalisierung, die Husserl betrieben hat,
vollzieht nun Foucault eine ontologische Radikalisierung. Hierin erreicht
der Diskurs um das Anonyme einen neuen Kulminationspunkt.

Das Imagindre der Namen

Die Humanwissenschaften, so Foucaults These, sind angesichts der Vor-
stellung des Menschen in einen »anthropologischen« Schlaf versunken.
Im Traum erscheint der Mensch selbst. Dieses Traumbild ist weder stabil

Gesellschaft zu Gesellschaft verdndert, aber zu allen Zeiten und allen Gesell-
schaften prisent ist«, siche Foucault 2001b, S. 666. Hervorhebung von mir.
482 Ebd., S. 667.

218

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMAGINARE REVOLUTIONEN

noch zeitlos.*** Doch die imaginierte Form ist so stark, dass der Eindruck
des Wachseins entsteht, der Traumende traumt, so Foucault, er beséf3e ei-
ne »Analytik« dafiir, die urspriingliche »Unreinheit« zu tiberbriicken.***
Erst im Akt des Aufwachens wiirde auch die dominante Traumfigur des
Menschen selbst verschwinden.**® Dann tréte ein neuer, nicht markierter,
ein symbolisch leerer Raum hervor, der ein anderes Denken ermoglich-
te: »In unserer heutigen Zeit kann man nur noch in der Leere des ver-
schwundenen Menschen denken. Diese Leere stellt kein Manko her, sie
schreibt keine auszufiillende Liicke vor. Sie ist nichts mehr und nichts
weniger als die Entfaltung eines Raums, in dem es schliellich méglich
ist, zu denken«.**® Es handelt sich zwar »um einen untitigen und grauen
Raumg, aber dennoch um einen Raum »der Empirizitit«.*®” Empirizitét
meint hier: Da ist etwas, das keinen Namen tragt.

Was trite in dieser Situation dann hervor? Die Arbeit des Psychoanaly-
tikers und Marxisten Cornelius Castoriadis*®® reiht sich ein in den intellek-
tuellen Horizont, innerhalb dessen auch Foucaults Auseinandersetzung
mit der Phanomenologie stattfand.**” In Castoriadis Arbeit zeigt sich, dass
das mystische Raunen allmahlich der Vision einer politischen Praxis Platz
macht, einer Praxis anonymer Kollektive, die den Antinomien politischer
Reprisentation entgehen soll.**° Ausgangspunkt ist fir Castoriadis das
Gesellschaftliche schlechthin, das er in seinem Hauptwerk als imagindre
Institution begreift, imaginar nicht im Sinne eines Unwirklichen, sondern
einer Welt von Bildern, die nicht représentieren, sondern Vorstellungswel-
ten und Praktiken erzeugen.*’' Die Gesellschaft ist fiir Castoriadis also et-
was ganz anderes als das Soziale bei Weber und Schiitz, das sich aus den or-
chestrierten Handlungen und Interpretationen von Individuen ergibt.**?

483 Vgl. das Kapitel zur Analytik der Endlichkeit. Foucault 1991a, S. 377-384.

484 Ebd., S. 417.

485 Ebd., S. 411.

486 Ebd., S. 412.

487 Ebd., S. 412.

488 Ich danke Peter Scheiffele fiir die Vermittlung seines Wissens tiber Castoria-
dis.

489 Siehe zu den vielfiltigen Beziigen und Abgrenzungen innerhalb des franzési-
schen Theoriediskurses dieser Zeit die Arbeit von Dosse 1992.

490 Diese Falle der politischen Reprdsentation, resultierend aus einem Vertre-
tungsanspruch, hatte Pierre Bourdieu in klaren Worten analysiert, siehe Bour-
dieu 1991.

491 Castoriadis 19904, S. 12, siehe auch die Idee einer Forma formans bei Cassirer
1992, S. 43.

492 Castoriadis formuliert eine massive Kritik an Webers methodologischem In-
dividualismus und der Vorstellung, Gesellschaft lief3e sich auf individuelle
Handlungen riickfithren und so verstehen. Er spricht von »Irreduzibilitit«
von Institutionen und gesellschaftlichen Bedeutungen auf »individuelles Han-
delng, siehe Castoriadis 2010b, S. 207. Eine tote Sprache lie3e sich lernen, stu-
dieren, die zugrundeliegenden Institutionen liefen sich begreifen. Der Riick-

219

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Gesellschaftliche Realitit resultiert aus einer Vielheit von Bildern und Wis-
sensformen, die sich in einem fort neu produzieren: »Es ist unaufhérliche
und (gesellschaftlich-geschichtlich und psychisch) wesentlich >indetermi-
nierte« Schopfung von Gestalten, Formen, Bildern, die jeder Rede »von
etwas< zugrunde liegen«.*>> Doch »wer« produziert diese Bilder und For-
men? Wie verdndert diese Konzeptionen die Vorstellung des Anonymen
als konstitutiven Bestandteils der Gesellschaft?

Der Ausgangspunkt von Castoriadis’ Arbeit ist eine Marx-Kritik, an-
gesichts der Frage, wie eine Revolution noch méglich sei. Ein wesentlicher
Bestandteil dieser Kritik, ndmlich die Frage des Proletariats als histori-
schen Akteurs, steht in einem engen Zusammenhang mit der Einfiihrung
einer grundsitzlich neuen Konzeption des Anonymen. Die Vorstellung
der marxistischen Theorie, deren gesellschaftlichen Wert oder »Notwen-
digkeit« er nicht bestreitet, wurzelt fiir Castoriadis in dem deterministi-
schen Weltbild des 19. Jahrhunderts.*** Diese mechanistische Vorstellung
von Gesellschaft verwickelt sich fiir ihn in Widerspriiche. Der hauptsachli-
che Einwand gegeniiber Marx, den Castoriadis erhebt, beruht auf dessen
Auffassung eines Determinismus der Geschichte, den Marx selbst nicht
adaquat als Produkt einer spezifisch historischen Situation zu erkennen
vermag: »Es gibt keinen Ort und keinen Blickwinkel, der der Geschichte
und der Gesellschaft duflerlich wire, der ihnen >logisch vorausginge« und
von wo aus man die Theorie beider erstellen konnte ... Jedes Denken von
Gesellschaft und Geschichte ist selbst deren Teil. Jeder Gedanke, was im-
mer er enthalten mag, was immer sein >Gegenstand: sei, ist nur ein Modus
und eine Form des gesellschaftlich-geschichtlichen Tuns.«*> Castoriadis
verneint einen externen geometrischen Standpunkt, eine systemraumli-
che Perspektive, die die einzelnen Positionen, Situationen bestimmen lie-
e, und er verneint eine dialektische Fortbewegung der Geschichte insge-
samt: Vielmehr ist jede Beschreibung der Gesellschaft selbst historisch,**®
verandert die Gesellschaft selbst.

Gesellschaft entwickelt sich in einem fort durch Praktiken, die nicht
aufSerhalb ihrer selbst stehen, und deshalb ist auch das Wissen um die Ge-
sellschaft eine aktive Hervorbringung, Teil einer umfassenden Praktik.**
So kommt denn auch eine Theorie des Proletariats fiir Castoriadis nicht
von auflen in die Gesellschaft, sondern es handelt sich um die Hervor-
bringung einer Kategorie (des Proletariats) in einem geschichtlichen Pro-

griff auf das Verstehen individueller Akteure in diesem Zusammenhang sei
schlicht absurd, vgl. Castoriadis 2010b, S. 203.

493 Castoriadis 1990a, S. 12.

494 Ebd., S. 87-91.

495 Ebd., S. 12 f.

496 Ebd., S.27-28.

497 Ebd., S. 12-13.

220

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMAGINARE REVOLUTIONEN

zess.**® Insofern ist Marx’ Arbeit selbst ein Wirken in der Geschichte; es
handelt sich nicht um eine universelle Theorie als solche. Freilich, wenn
die Subjekte der Geschichte, die Klassen, zur Disposition stehen, fragt es
sich: »Wenn von der Geschichte gesprochen wird - wer spricht dann?«**°
Es sei illusorisch, dass jemand im Namen der Geschichte oder eines Kol-
lektivs wie des Proletariats zu sprechen vermochte: »Nie spricht jemand
im Namen von jemand, es sei denn, er besif3e ein ausdriickliches Man-
dat.** Die Frage des Subjekts des Sprechens, die ihren Anfang in der Text-
welt gefunden hat, wird auf die gesellschaftliche Entwicklung selbst iiber-
tragen. Marx erkennt das Problem, Castoriadis zufolge, vermag es aber
nicht in seine Theorie zu integrieren. Marx sieht seine Theorie als Aus-
druck des Standpunkts des Proletariats, der letztlich die ganze Mensch-
heitsgeschichte auszudriicken vermag,*" sie erscheint dann als Stimme,
die der ganzen Geschichte einen Namen gibt.

In allgemeinerer Form ausgedriickt: Marx entwirft logische Gesetze,
die gleichsam in der Geschichte prisent sind, diese in einem dialektischen
Prozess vorantreiben. Gleichzeitig ist diese Geschichtslogik auf die Praxis
eines handelnden Kollektivsubjekts angewiesen, des Proletariats, das der
Geschichte zum Durchbruch verhilft. Wenn aber die geschichtslogischen
Gesetze als solche gelten, wire das Proletariat nur ein Heer ferngesteuer-
ter Roboter, die der Geschichtslogik dienen, womit das Primat der Praxis
als Durchsetzung der revolutiondren Ordnung ad absurdum gefithrt wa-
re. Eine solche Konzeption lasse ganze Kollektive nur als Funktionére der
Geschichtslogik erscheinen. Dies ist fiir Castoriadis vor allem auch ein
theorielogischer Widerspruch. Oder anders gesagt, fithre Marx mit der
Notwendigkeit des Kampfes und dem Postulat der Geschichtslogik zwei
gegenldufige Aspekte in seine Theorie ein, die sich nicht in einem Dritten
auftheben lassen, denn ein logisch determinierter Kampf sei letztlich kei-
ner: »Im tibrigen lasst sich gerade an diesem Beispiel erweisen, dass der
6konomische Determinismus auf der einen und der Klassenkampf auf der
anderen Seite zwei aufeinander nicht zuriickfithrbare Erklarungsmodelle
liefern - und dass diese beiden im Marxismus nicht wirklich eine »Synthe-
se« bilden, sondern dass vielmehr das zweite Modell zugunsten des ersten
beseitigt wird«.>*>

Der Widerspruch zeigt sich insbesondere in der Frage des Bewusst-
seins, respektive des falschen Bewusstseins. Wenn es ein »richtiges« Be-
wusstsein gibe, dann wire dies nur eine Widerspiegelung der Lage, im ei-
gentlichen Sinne gar kein Bewusstsein. Paradoxerweise gilt dies aber auch

498 Damit steht er keineswegs alleine. Siehe etwa Thompson 1987 und Bourdieu
1985b.

499 Castoriadis 1990a, S. 59.

500 Ebd., S. 14.

501 Ebd.,, S. 61.

502 Ebd., S. 55.

221

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

fiir das falsche Bewusstsein des Lebens, denn dann miisste dahinter wie-
derum eine Bewusstseinsform existieren, die objektiv wire: »Glaubt man
nun aber nicht an Magie, so ist das bewusst oder unbewusst motivierte
Handeln des Einzelnen offenbar eine unerlissliche Schaltstelle jeder Wir-
kung von >Kriften< oder >Gesetzen« in der Geschichte. Es wire demnach
eine >6konomische Psychoanalyse« zu begriinden, die als Ursache mensch-
lichen Handlungen den latenten >wahren« (ndmlich 6konomischen) Sinn
herauszuarbeiten hitte«.’*> Doch eine solche Determinationsmacht, die
Individuen und Gesellschaft gleichschaltet, erscheint Castoriadis als wi-
dersinnig. Tatsachlich beruht fiir Castoriadis das ganze Funktionieren der
gesellschaftlichen Logik gerade darauf, dass es in der individuellen Logik
nicht aufgehen kann: »Eine Fabrik, in der die Arbeiter tatsachlich restlos
zu bloflen Radchen in der Maschinerie geworden wiren und blind die An-
ordnung der Direktion ausfiithrten, wiirde binnen einer Viertelstunde still-
stehen«.*** Castoriadis nennt diesen Umstand auch das »Nicht-Kausale«,
um den falschen Determinismus des Gesamtsystems der Geschichte und
Gesellschaft zu kritisieren.

Castoriadis’ Ziel lautet demnach, einen Gegenentwurf zu diesem de-
terministischen Projekt zu entwickeln, der dieses Nicht-Kausale integriert,
ohne die Idee der Revolution aufzugeben. Castoriadis formuliert eine pa-
radoxe Gesellschaftstheorie, welche die Méglichkeit der totalen Erkenn-
barkeit wie der theoretischen Erfassung der Gesellschaft negiert, ohne die
Idee der Gesellschaft, die Existenz eines gesellschaftlich Wirklichen selbst
aufzugeben. Dieses paradoxe Unterfangen beruht einerseits auf einer Ab-
lehnung der strukturalistischen wie funktionalistischen Vorstellung von
Gesellschaft, welche beide die Logik des Sozialen eigentlich jenseits der
»konkreten« lebenden Menschen situieren, als eigenlogische Systeme be-
greifen (hierin ist vor allem eine Kritik an Lévi-Strauss’ Strukturalismus
gemeint).>*> Andererseits wendet er sich aber gegen einen anderen Pol der
Gesellschaftstheorie, vornehmlich jenen der Phanomenologie, die das So-
ziale aufgrund von konstitutiven Setzungen von Subjekten begreifen will,
damit in der Nachfolge Husserls eine egologische Perspektive etabliert.**°

Fiir seinen eigenen theoretischen Entwurf kreuzt er nun Strukturalis-
mus und Phianomenologie eigentlich tibereinander. Es handelt sich einer-
seits um die Idee einer gleichsam verkorperlichten, in den realen Men-
schen griindenden Gesellschaft (gleich wie die Phanomenologie den Kor-
per in die Theorie integriert), und andererseits um eine subjektlose Pha-
nomenologie (gleich wie der Strukturalismus nicht in der Ich-Perspektive
denkt), die er verfolgen will, um die Moglichkeiten einer Revolution neu
zu ergriinden. Dieses Projekt erfordert eine zweifache Dekonstruktion:
503 Castoriadis 1990a, S. 49 f.

504 Ebd., S.31.

505 Ebd., S. 237 ff.
506 Ebd., S. 596.

222

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMAGINARE REVOLUTIONEN

des Subjekts als konstituierenden Ursprungs und der Idee einer blof8 im-
manent wirkenden systemischen oder institutionellen Logik. In dieser de-
konstruktiven Arbeit muss aber auch eine neue Art der Verankerung des
Gesellschaftlichen in der Wirklichkeit selbst gedacht werden. Diese leis-
tet die Vorstellung der Existenz anonymer Kollektive, wie gezeigt werden
soll.

Autonomie und Gesellschaft

Das Ziel einer revolutioniren Praxis, wie Castoriadis sie sieht, ist die Au-
tonomie, konkret die Autonomie der Individuen, die nicht ohne das mog-
lich ist, was Castoriadis als Autonomie der Gesellschaft selbst bezeichnet.
Autonomisierung heif3t, die Mauern zu durchbrechen, die das bestehen-
de, konventionelle Denken errichtet hat, die Regulation durch etablierte
Fiktionen zu unterminieren, um neue Fiktionen freizulegen. Denn das
Individuum, auch jenes abstrahierte der Phanomenologie, ist fiir Casto-
riadis zuallererst eine gesellschaftliche Institution.>*” Es wird von der Ge-
sellschaft eigentlich »hergestellt«;**® die Gesellschaft, so Castoriadis’ Wor-
te, »produziert« die Individuen eigentlich iiber komplizierte sozio- und
idiogenetische Prozesse. Aus einem kleinen Wesen mit seiner urspriingli-
chen geniigsamen Weltwahrnehmung, in der alles »Ich« ist, wird ein ge-
sellschaftliches und handelndes Individuum herauspartialisiert.’*® Doch
dies meint gerade nicht, dass in einem gesellschaftlichen Prozess ein Sub-
jekt einer bestehenden Ordnung vollstindig unterworfen werde, wie es
etwa die Althusser’sche Subjektphilosophie postuliert.’*® Denn schon im
Individuum findet sich der Kern einer Autonomie, der sich gerade dann
verwirklichen kann, wenn die urspriinglich-6dipale Weltsicht durchbro-
chen wird. Dies ist aber wiederum nur iiber einen gesellschaftlichen Vor-
gang moglich. Gesellschaft formt also nicht nur das Individuum, sondern
kann ihm auch zu Autonomie verhelfen. Oder in den Worten Castoriadis’:
»Nur die Institution der Gesellschaft kann die Psyche aus ihrem urspriing-
lichen nomadischen Wahn befreien«.>'! Die Verkettung mit der 6dipal-
familialen Struktur wird durch die Gesellschaft eigentlich durchtrennt.
Dieses aus der 6dipalen Struktur befreite Individuum ist selbst wieder-
um essenziell fir die Gesellschaft, die nicht ohne Individuen »existieren«
kann, respektive ohne deren Praxis zu toten, bewusstlosen Strukturen er-
starren wiirde: Die Hervorbringung von Gesellschaft »schliefit ... notwen-
dig die Institution des gesellschaftlichen Individuums ein«.**? Dies meint

507 Ebd,, S. 413.

508 Ebd,, S. 437.

509 Ebd,, S. 437.

510 Althusser 1977.

511 Castoriadis 1990a, S. 511.
512 Ebd,, S. 604.

223

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

auch: Nur durch Individuen kann die Gesellschaft auch autonom existie-
ren. Und er erkennt: » Auf diese Weise erschaftt die Gesellschaft Individu-
en, fir die es Wahrnehmung, Sprache und Reflexion gibt und die sich als
gesellschaftliche Individuen unbegrenzt selbst reproduzieren kénnen«.>*?
Mit anderen Worten gesagt, handelt es sich um eine dialektische Bewe-
gung der Autonomisierung: Die Gesellschaft erschafft in gewissem Sinne
gesellschaftliche Individuen, um tiberhaupt als Gesellschaft zu existieren;
die Existenz der Gesellschaft ist aber notwendig, dass das Individuum sich
von seiner blof3 biologischen Existenz autonomisieren kann. Es handelt
sich um eine gegenseitige Befreiung und gleichzeitig um eine gegenseitige
Abhidngigkeit.***

Castoriadis versteht damit Autonomie nicht in dem Sinne, wie es ei-
ne naive Opposition von »Individuum versus Gesellschaft« postulierte, al-
so dass sich das Individuum der Herrschaft der Gesellschaft entledigen
konnte und dann fiir sich autonom in der Welt stiinde. Vielmehr durch-
dringt Gesellschaftliches das Individuum selbst, fabriziert es als gesell-
schaftliches Individuum tiberhaupt, und erst tiber diesen Weg konnte es
als autonome Instanz schliefflich existieren. Der gegenwirtige Zustand,
von dem er spricht, ist indes der, dass dieser dialektische Zusammenhang
nicht bewusst ist, weshalb es doch zu einer Abhangigkeit kommt. Das In-
dividuum im gegenwdrtigen Zustand spricht nicht, es wird gesprochen,
durch die gesellschaftliche Welt, die sich in ihm spiegelt. Fatalerweise mel-
det sich das verdringte Gesellschaftliche in verdeckter Form wieder: Die
Menschen »verfliichtigen« sich in der »kollektiven Anonymitit«, verlieren
sich in der »Unpersonlichkeit« der Marktmechanismen, der Planungsra-
tionalitdt, den unpersonlichen Institutionen. Doch gerade aufgrund die-
ser Verhiillung treten sie dann nur um so wirkungsméchtiger als » Ande-
re« aus dieser Unbewusstheit oder anonymen Verborgenheit heraus, als
marschierende Truppen mit »Maschinenpistole«, mit einem »Mobilisie-
rungsbefehl, als Schlange von Arbeitslosen vor den Arbeitsdmtern, oder
als Gefangnispopulation. Diese Individuen sind gesellschaftlich »verkor-
pert«, materialisiert, aber im Allgemeinen nicht im eigenen Bewusstsein
prasent, sofern die Maschinenpistole nicht abgefeuert wird, keine Gefing-
nismeuterei stattfindet, die Belegschaft im Lohnarbeitsverhéltnis still vor
sich hin arbeitet.”*

Die vollige Beseitigung eines »undurchschaubaren Diskurses des An-
deren« im Selbst, die Aufklarung {iber die Existenz der Anderen, wire
allerdings illusorisch, ungeschichtlich.’'® Vielmehr stellt sich die Frage,
wie das eigene Bewusstsein, das Selbstbild mit der Wahrnehmung ande-
rer Menschen sich verbinden lisst, ohne dabei die Andersheit und Anwe-
513 Castoriadis 1990a, S. 605.

514 Ebd., S. 179.

515 Ebd., S. 186.
516 Ebd., S. 178.

224

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMAGINARE REVOLUTIONEN

senheit der Anderen systematisch zu verdriangen. Diese Frage ist letztlich
eine nach der Bewusstheit von Gesellschaftlichkeit. Sie fithrt Castoriadis
zur Idee des Eigennamens. Der Eigenname verkorpert fiir ihn nichts we-
niger als die Ideologie einer falschen Autonomie.>'” Er wendet sich ge-
gen die Vorstellung, dass Namen, vornehmlich Eigennamen, blof3 singu-
larisieren. Sie verbergen im Gegenteil bei genauerem Hinsehen eine Off-
nung hin zu einem weiten gesellschaftlichen Bedeutungshorizont. Was ist
damit gemeint? Streng genommen, so Castoriadis, »gibt es keine >Eigen-
namenc, vielmehr verweise der Name eines Individuums, sei es Person,
Ding, Ort, auf den »grenzenlosen Ozean dessen, was dieses Individuum
»iste,”® etwas, das sich nie singularisieren lasst, sondern auf die Weite des
Gesellschaftlichen verweist, das sich im Gedéchtnis der Korper letztlich
ausdriickt. Natiirlich funktionieren Namen in der Praxis als Kennzeich-
nung, Aufruf, Registrierung, doch sie bezeichnen auch immer ein Mehr,
das darin gerade nicht bezeichnet wird. Im Prinzip hélt er an der Vorstel-
lung einer Kripke'schen Taufe fest,”*® ein Name ist also keine Abkiirzung
tiir eine Beschreibung, sondern eine Taufe amalgamiert einen Namen mit
einer Identitdt; doch womit er sich mit einem Taufakt verbindet, ist mehr
als mit der individuellen Existenz, obwohl der Korper einer Person damit
eindeutig singularisiert wird. Der Name verbindet sich mit einem ganzen
geschichtlichen Horizont, der damit aktualisiert wird. Castoriadis erklart
dies am Beispiel des Sokrates: Der Name »Sokratesc, filschlich »Eigenna-
me« geheiflen, umfasst eine fiir die »Bediirfnisse der Praxis hinreichend«
genaue Kennzeichnung der historischen Person mit Namen Sokrates, von
dem es nur einen geben kann. Doch zugleich enthdlt der Name Sokrates
eine Bedeutung, die auf zahllose andere Bedeutungen sowie auf unzahlige
Aspekte des Seienden verweist, schlicht der griechischen Geschichte.?*
Semiotisch ausgedriickt: Namen denotieren nicht nur und verketten rigi-
de, sie konnotieren immer auch etwas, das nicht da ist, das weder real noch
notwendig rational ist, sondern gerade imagindr. Namen fixieren nicht
nur Singularititen, sie erzeugen einen Horizont des Moglichen, das eben
nicht »eigen« ist.***

Im Namen, so Castoriadis’ Erweiterung, steckt also neben seiner Funk-
tion als rigider Designator etwas inharent gesellschaftlich Imaginares, un-
geachtet seiner gesellschaftspraktischen oder technischen Funktion. Dies
hat gerade dann eine besondere gesellschaftliche Bedeutung und kommt
dann besonders klar zum Ausdruck, wenn nicht ein Einzelner, sondern
ein Kollektiv mit Namen versehen und so erst hervorgebracht wird: »Die-
se Gruppe, dieses Kollektiv, diese Gesellschaft, was ist das? Zunachst ein

517 Ebd,, S. 253-254.

518 Ebd., S. 566, 567.

519 Vgl. die Ausfithrungen auf S. 70 ff. im ersten Band dieser Untersuchung.
520 Castoriadis 1990a, S. 575.

521 Ebd., S. 254.

225

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

Symbol: die Insignien, mit denen sich jeder Stamm, jede Stadt, und jedes
Volk stets der eigenen Existenz versichert hat. Vor allem natiirlich ein Na-
me«,>*? im Kripke’schen Sinne. Doch dazu kommt die historische Genese,
die den Namen mit dem Kollektiv verbindet. Mehr noch, durch den histo-
rischen Akt der Taufe erhilt dieses Kollektiv eine ganz neue Qualitit und
auch Macht, die auf die Genese als Durchsetzung eines Neuen gegen die
bestehende Realitit verweist. Dies alles ist angesichts des Gebrauchs des
Namens nicht sichtbar prasent, notwendig nur als Abwesendes vorhan-
den, aber es ist letztlich auch vorstellbar, das heif3t, es ist »imaginér«.
Castoriadis begriindet diesen Aspekt in einer ausfiihrlichen mengen-
logischen Diskussion. Er geht dabei von der klassischen Definition der
Menge, wie sie Cantor lieferte, aus (die er als naiv bezeichnet), um darin
ihren notwendig enthaltenen Uberschuss zu zeigen: » Unter einer »Menge«
verstehen wir jede Zusammenfassung von bestimmten wohlunterschiede-
nen Objekten unserer Anschauung oder unseres Denkens ... zu einem
Ganzen«.””* Dieses Ganze, das in der Bestimmung der Menge zusammen-
gefasst wird, ist etwas, das nicht in den Teilen liegt; es ist ein Imaginéres,
und wenn es mit einer Bezeichnung versehen wird, erhalt dieses Imaginé-
re einen Ausdruck zuweilen einen institutionellen Ausdruck und soziale
Macht, sofern es ein Gesellschaftliches betriftt, das Individuen vereint.
Eines der Grundprobleme des Sozialen liegt dahingehend gerade in
der Frage, was die Vielen bedeuten: » Wer sind wir, als Gemeinschaft? Was
sind wir, die einen fiir die anderen? Wo und worin sind wir? Was wol-
len wir, was begehren wir, was fehlt?«*** Doch was »diese Gruppe, dieses
Kollektiv, diese Gesellschaft« ist, bleibt letztlich imaginar. Symbole, Insi-
gnien sind letztlich nur Ausdruck dieses Imagindren, wenn auch dufSerst
wirkungsmachtige und gerade aufgrund der imaginaren Kraft duf3erst rea-
le, so etwa im Konstrukt der Nation, das sich nicht negieren ldsst, etwa mit
dem Hinweis, dass die Menge der letztlich darunter gefassten Leute eine
blofle Idee darstelle — schliefSlich seien unter Umstdnden Millionen da-
fir gestorben.>*® Die Namensgebung »setzt die Gemeinschaft als bestimm-
te und dauerhafte Substanz jenseits ihrer verginglichen Molekiile«,**® so
weit folgt Castoriadis auch Kripkes Theorie des Namens hinsichtlich der
Bezeichnung von Gattungen,**” doch er weist auch dariiber hinaus. Indem
die Setzung sich auf Symbole bezieht, welche eine Abwesenheit meinen,
wird damit eine Verbindung zu einer »anderen Realitdt« erst hergestellt,
dem Bereich des Imagindren.*?® Der Akt der Taufe, um mit Kripke zu

522 Castoriadis 1990a, S. 253.

523 Ebd., S. 375.

524 Ebd.,, S. 252.

525 Vgl. hierzu auch die Arbeiten von Anderson 2006 und Nancy 1988.
526 Castoriadis 1990a, S. 255.

527 Kripke 1981.

528 Castoriadis 1990a, S. 255.

226

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMAGINARE REVOLUTIONEN

sprechen, kreiert nicht nur ein neues Amalgam von Symbol und Entitit,
er Offnet gleichzeitig auch den Raum zu einem Imagindren (was notabene
selbst dem christlichen Konzept der Taufe inhéarent ist).

Gleichzeitig sind diese sozialen Namen, diese gesellschaftlichen Kate-
gorien, nicht eigentlich dadurch gefestigt, dass sie ein Imagindres in sich
tragen. Castoriadis zeigt dies anhand der Bourgeoisie als Klasse: Sie ent-
steht nicht aus sich selbst, sie wird in eine Gesellschaft geboren, die be-
reits Klassen kennt, in der hierarchische Systeme ebenso wie Praktiken
der Ausbeutung iiblich sind. Doch gerade dadurch, dass dieser Name der
Bourgeoisie auch imaginar aufgeladen ist, dadurch seine Macht, sein Pres-
tige bezieht, kann er auch als Name bekdmpft oder negiert werden, etwa
indem die »unterdriickte Klasse« lernt, auf dieses Imaginire, das der Na-
me mit transportiert, zu antworten, oder »indem sie das gesellschaftliche
Imagindre ... als Ganzes ablehnt und ihm [dem Namen] die Realitit ei-
ner wesenhaften Gleichheit aller Menschen entgegensetzt«.>** Doch hier
lasst Castoriadis die Frage offen, was diese autonomisierende dekonstruk-
tive Praktik fiir die Eigennamen einzelner Individuen selbst bedeutet. Ei-
nerseits kann der Eigenname die Ideologie einer falschen Autonomie an-
nehmen, doch 6ffnen Eigennamen gerade, indem sie mit der Gesellschaft
verbunden sind, wie gesehen auch erst den grenzenlosen »Ozean dessen,
was dieses Individuum ist«.>*® Bedeutet dann die Verweigerung des Na-
mens, folglich die Anonymitit, dass das Individuum sich vom Strom des
Imaginéren abschneidet und damit auch von der Vorstellung einer mégli-
chen anderen Existenzweise? Die Geschichte der politischen Praktik der
Anonymitit zeigt gerade, dass hier die produktive Zerstérung des eigenen
Namens dasselbe utopisch-imaginare Moment in sich tragen kann.

Anonyme Kollektive

Die Verbindung zwischen Mengentheorie und Namensgebung ist fiir Cas-
toriadis letztlich entscheidend fiir die Produktion von gesellschaftlicher
Ordnung tiberhaupt, auch wenn das, was er Gesellschaftliches nennt, sich
darin nicht erschépfen kann. Gesellschaftliche Ordnung besteht aus In-
stitutionen. Und mit der Namensgebung, dem Akt der Taufe, »verdichtet
und materialisiert sich die Institution«.>*" Institutionen werden fiir Cas-
toriadis iiber Prozesse hergestellt, bei denen die Namensgebung eine ent-
scheidende Rolle spielt, in Verbindung mit den mengen- und identitts-
theoretischen Pramissen, die er »wohl oder {ibel« iibernimmt, um sie letzt-
lich zu iiberwinden.**? Die Institutionen entstehen einerseits tiber die Fa-
brikation und Singularisierung von Entitdten, andererseits {iber die Ver-

529 Ebd, S. 167.
530 Ebd,, S. 567.
531 Castoriadis 1990b, S. 254.
532 Ebd,, S. 310.

227

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

bindung dieser Entitdten, und schliefSlich iiber die Taufe mit einem Na-
men. Castoriadis nennt die Fabrikation von Singularititen das teukein,
das so viel meint wie herstellen, bewirken, zusammenstellen, zurichten,
aufbauen.”®® Die Verbindung dieser Entititen zu Einheiten, Kollektiven,
die Produktion von Nexus und Gesellschaftlichem nennt Castoriadis le-
gein. Die Praktiken des legein umfassen benennen, unterscheiden, aus-
wihlen, aufteilen, zusammenstellen und schlieSlich auch zihlen.*** Legein
meint dasjenige, was die Singularititen symbolisch verbindet, trennt und
benennt. Doch durch diese Fabrikation von Ordnung, dieses Erzeugen
von Nexus, so hatte schon Whitehead gesagt, wird auch eine Sphére von
Potenzialititen geschaffen, indem die Verbindungen immer auch auf eine
andere Weise moglich wiren; es entsteht das, was nun Castoriadis Ima-
gindres nennt.>**> Doch dieses Imaginire ist nicht einfach etwas, das sich
gleichsam als Nebeneftekt ergibt, es ist selbst konstitutiv fiir diese Gefiige
oder Institutionen, die die Praktiken des teukein und legein tiberhaupt er-
stellt haben; es weist dem Gefiige selbst einen Ort in der Gesellschaft zu,
verleiht ihnen symbolische Macht und auch Wahrnehmbarkeit.

Die Schlussfolgerung, die Castoriadis daraus zieht, besteht schlicht
darin, dass Gesellschaft etwas Umfassenderes bezeichnet als gesellschaft-
liche Ordnung, als funktionierende Institutionen. Das Gesellschaftliche
ist mehr als seine Fabrikationslogik, obwohl sie ohne diese weder mog-
lich noch denkbar ist.>*® Auf das institutionelle Gefiige reduziert, wire
die Gesellschaft ein toter, fiir sich existierender Apparat, oder in Castoria-
dis Worten: »Wir kénnen das Gesellschaftliche als Koexistenz nicht mit
den Mitteln der iiberkommenen Logik denken, das heifSt: Wir konnen es
nicht als Einheit einer Mannigfaltigkeit (im tiblichen Sinne der Ausdrii-
cke), nicht als bestimmbare Menge bestimmter und wohlunterschiedener
Elemente begreifen«.’*” Doch wie lasst sich dieses Imaginare fassbar ma-
chen, inwiefern ist es mehr als blof3 ein Postulat?

Es gibt zusétzlich etwas, das die Errichtung von gesellschaftlicher Ord-
nung antreibt, die Fabrikation von Gesellschaft mit Energie versieht, vor-
wartstreibt, wiederum in den Worten Castoriadis: »Das Gesellschaftlich-
Geschichtliche besteht einerseits aus vorgegebenen Strukturen, Institutio-
nen und >materialisierten« Werken (die auch immateriell sein konnen),
zum anderen jedoch aus dem, was da strukturiert, instituiert und mate-
rialisiert«.>*® Was ist denn dieses, »was da strukturiert, instituiert und ma-
terialisiert«? Menschliche Gesellschaft ist fiir Castoriadis nicht eine un-
bestimmte Zahl von Individuen, sondern etwas, das sich nicht unter ei-

533 Castoriadis 1990a, S. 299, 375.

534 Ebd., S.298-299.

535 Vgl. die Ausfithrungen auf S. 67 ff. im ersten Band dieser Untersuchung.
536 Castoriadis 1990a, S. 382.

537 Ebd., S. 310.

538 Ebd., S. 184 f.

228

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMAGINARE REVOLUTIONEN

nem Obergrift subsumieren lasst, etwa als Spezialfall biologischer Syste-
me oder kybernetischer Informationslogik. Das Gesellschaftliche mag als
Struktur erscheinen, aber es {ibersteigt jegliche gegebene Struktur, es ist
ein »ungreifbares Ferment, ungestaltet Gestaltendes«, und dennoch ist es
eine Prasenz von allem und keinem.** Es ist eine instituierte und institu-
ierende Vielheit von materialen, ideellen und menschlichen Formen.>*°

Die Frage bleibt: Wie ldsst sich dann das Imagindre der Gesell-
schaft fassen, als etwas, das mehr ist als ein Gefiige von biologisch-
kybernetischen und technischen Automaten, was ist die Realitdt des
Imagindren? Hier greift er auf das phinomenologische Argument der
Leiblichkeit zuriick: Gesellschaft muss letztlich auch einen korperlichen
Ausdruck besitzen.**' Der Korper ist fiir Castoriadis eine » materielle
Struktur, die einen virtuellen Sinn in sich tragt«.**? Der Korper ist gleich-
sam der Ort, der nicht entfremdet sein kann, das heif3t: nicht auflosbar ist
in einer institutionellen Struktur. Der Korper bedeutet Partizipation an
der Welt, er ist urspriinglich, er konstituiert die erste Form eines Bedeu-
tungsuniversums; er ist durch und durch in der »Welt«, weder abstrakte
Kategorie noch Monade.***

Die ontologische Bedeutung korperlicher Prasenz fiir die Gesellschaft
bedeutet aber gerade nicht, dass Individuen Gesellschaft stiften, oder eine
Menge von Subjekten, weil Individuen, wie gesehen schon selbst sozial »fa-
briziert« sind. Doch hier erscheint nun der psychoanalytische Aspekt: Die
Korperlichkeit verbindet sich mit der Psyche, beides ist verschmolzen tiber
Begehren, Wiinsche, Angste, wobei dies als Gesamtes der vollstindigen
gesellschaftlichen Unterwerfung widersteht. »Die Institution der Gesell-
schaft kann die Psyche als radikale Imagination niemals in sich aufsaugen
- und eben dies ist eine positive Bedingung der Existenz und des Funktio-
nierens der Gesellschaft«.”** Dialektisch gewendet heifit dies: Gerade weil
es ein Psychisch-Korperliches gibt, ist die Gesellschaft in gewissem Sinne
auch autonom. Entsprechend ist die Gesellschaft auch nicht auf eine Ord-
nung der Individuen riickfiihrbar, wie gesehen; und sie war es nie. Die fort-
schreitende Dialektik zwischen Psychisch-Korperlichem und gesellschaft-
lichen Institutionen erzeugt ein Gesellschaftlich-Geschichtliches, das sich
nicht auf das Intersubjektive reduzieren ldsst.>** Castoriadis folgert dar-
aus: »Das Gesellschaftliche setzt sich aus Intersubjektivem zusammen, ist

539 Ebd., S. 191.

540 Ebd., S. 44.

541 Ebd., S. 194.

542 Ebd., S. 180.

543 Ebd., S. 180-181.

544 Ebd., S. 529.

545 Halfbrodt und Wolf 2006, S. 135. Castoriadis steht mit dieser Konzeption
nicht alleine: Als Ergédnzung einer solchen Verbindung zwischen Psyche und
Gesellschaft konnte auch Norbert Elias’ Zivilisationsgeschichte aufgefiihrt
werden, siehe Konig 1993. Eine Verbindung zwischen Freud und Marx fin-

229

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

ihm aber auch vorausgesetzt«. Fiir Castoriadis ist damit Intersubjektivi-
tat nur Teil und Moment des Gesellschaftlichen selbst, existiert als, wie
er sagt, Teil einer »gesellschaftlichen und geschichtlichen Existenz«, die
ihr blueht.>*® Wenn indes das Individuelle nicht im Gesellschaftlichen auf-
geht und das Gesellschaftliche nicht im Individuellen, beséfe jede gesell-
schaftliche und individuelle Form etwas, das in der spezifischen histori-
schen Formation von psychisch-korperlicher Existenz und Gesellschaft
nicht aufgeht. Aber gerade dieser Rest, diese unmarkierte Zone, ist fir
Castoriadis der Bereich, in dem die Ordnung selbst erzeugt wird, ohne
den sie in ewiger Selbstbeziiglichkeit erstarren wiirde.

Castoriadis bezeichnet diesen produktiven Rest als schopferisches Ele-
ment>* der Gesellschaft, die sich tiber diesen Rest so eigentlich selbst her-
vorbringt; aus ihm »quillt« etwas, das er desgleichen metaphorisch, aber
auch mit seiner Theorie begriindet und mit Pathos als »Magma« bezeich-
net.**® Magma ist unstrukturierte Form, Masse. Mit dem Begriff versucht
er weniger auf ein urspriingliches Chaos hinzuweisen, sondern er will
zeigen, dass die Gesellschaft als Koexistenz von Vielen, Gegenwirtigen,
Vergangenen und Zukiinftigen sich mit den Mitteln der (Mengen-)Logik
nicht denken liefle. Das Magma widersteht auch stets, eine »Einheit ei-
ner Mannigfaltigkeit« zu bilden, die sich als bestimmbare Menge von Ele-
menten festlegen liefle, die ja selbst schon wieder gesellschaftlich waren.
Vielmehr meint Castoriadis damit eine »nicht-mengenférmige Organisa-
tionsweise einer Mannigfaltigkeit«.>*® Bei der Hervorbringung von Gesell-
schaft habe man es genau mit solchen Magmen zu tun, mit einem Magma
von Magmen sogar.

Castoriadis’ Magma, tridgt neben seiner ontologischen Dimension in
Bezug zur Mengenlehre, auch die Bedeutung einer gewaltigen, zerstore-
rischen Energie in sich, und ebenso einer gleichzeitig gesteinsbildenden
Masse. Inseln konnen iber Magmastréme aus dem Meer entsteigen, letzt-
lich schwimmen die Kontinente, die sichtbare und materiale Ordnung
selbst, auf Magma, das selbst nicht sichtbar ist. Nur zuweilen eruptiv, ka-
tastrophisch und von den Geologen oft nicht vorhersehbar, vermag es als
Ursache des Vulkanismus, als Lava auf die Oberfliche hervorzubrechen,

det sich stillschweigend auch in der »dialektischen Fantasie« der Frankfurter
Schule, siehe Jay 1976.

546 Castoriadis 1990a, S. 184.

547 Ebd.,, S. 307.

548 Castoriadis schildert die Geschichte dieser Metapher in Castoriadis 2010a,
19904, S. 310. Er hatte sie nach langem Suchen beim Kollektiv Bourbaki ge-
funden. Letztendlich hat sie Griinde in der Kontextualisierung der Mengen-
theorie und bezieht sich fiir Castoriadis zuallererst auf die Frage der Zerleg-
barkeit einer Totalitdt. Doch er sagt auch, dass er den Begriff wegen seiner
Konnotationen gewihlt habe, weil er sich eignet, normalsprachlich dariiber
zu reden, siehe Castoriadis 2010a, S. 118.

549 Castoriadis 1990a, S. 310.

230

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMAGINARE REVOLUTIONEN

zu zerstoren, um dann, erkaltet, eine fruchtbare Fliche zu bilden. Aber im-
mer ist Magma nicht schon Form, es ist meist ein unsichtbarer Strom, ein
unsichtbares Feld; mit anderen Worten gesagt bildet es ein unmarkiertes
Etwas. Von daher gereicht ihm die Vorstellung des Magmas dazu, ein Jen-
seits dessen zu zeichnen, was die Institutionen und Namen iiberhaupt erst
hervorbringen, ein notwendig vorgangig Reales also, das nicht blof$ nebu-
16s oder als analytischer Effekt erscheint. Aber diese Vorstellung von Mag-
ma muss dennoch auf irgendeine Weise mit dem Bereich der Gesellschaft
und des Menschlichen in Verbindung gebracht werden, es wire sonst eine
Wirklichkeit ohne »Fleisch«,>*® denn die Gesellschatt steht fiir Castoriadis
nicht auflerhalb der Koérperlichkeit von Individuen, sondern bildet sich
tiber sie, mehr noch in und durch die leibliche Prasenz der Individuen.

Wenn das Magma also nicht schon (symbolische) Ordnung ist, stellt
sich die Frage, wie diese Konzeption denn material fassbar wird, nicht
blofl Metapher darstellt, sodass die Gesellschaft selbst schlicht ein Phantas-
ma bliebe. Letztlich sucht Castoriadis ja immer nach einer revolutiondren
Praxis - mit dem bloflen Hoffen auf einen Magmastrom geschihe nicht
viel. Doch wo bildet sie sich und wie? Castoriadis’ lapidare Antwort auf
diese Frage lautet: Man kann es nicht wissen. Das Geschehen des Mag-
mas ist eher ein Unbewusstes der Gesellschaft selbst. Denn gleich wie sich
das Unbewusste nicht verdringen, beseitigen lief3e, so werde eine Gesell-
schaft sich selbst nie vollstindig transparent sein. Ein solches »absolutes
Wissen, das von allen gekannt wiirde, wire nur in einer Gesellschaft oh-
ne Wirklichkeit, ohne korperliche Realitit denkbar:>** »Niemals wird eine
Gesellschaft vollig transparent sein, schon deshalb nicht, weil die Indivi-
duen, aus denen sie sich zusammensetzt, sich selbst niemals véllig durch-
schauen«, und weiter: »das Gesellschaftliche schliefit etwas ein, das sich
als solches immer entzieht«.>*

Dieses Postulat der unméglichen Wissbarkeit der Gesellschaft und der
Existenz unterirdischer, respektive unbewusster Magmastrome, die wie-
derum die Gesellschaft als Bereich des Nicht-Identischen hervorbringen,
sind fiir Castoriadis’ Argumentation absolut entscheidend, denn sie er6ft-
nen erst die Moglichkeit fiir das, was er als revolutiondre Praxis bezeichnet:
Praktiken ohne Namen, ausgefithrt von Kollektiven, die nicht schon ei-
ner Mengenlogik subsumiert sind. Zur Bezeichnung dieser negativen Po-
sitivitat greift er — entlang der vorliegenden Untersuchung sehr folgerich-
tig - zum Konstrukt des Anonymen, aber dieses Anonyme kann gemaf3
seiner Logik der Korperlichkeit der Gesellschaft nicht als solches existie-
ren, es kann auch nicht tiber Praktiken des legein und teukein zu einer
Organisation gerinnen; es sind vielmehr anonyme Kollektive und ihre an-

550 Ebd., S. 194.
551 Ebd., S. 194.
552 Ebd., S. 191.

231

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

onymen Praktiken, die namenlose, unbekannte, unverbundene Triger des
Magmas sind, vielleicht das Magma selbst bilden. Aus den anonymen Kol-
lektiven entstehen imagindre Vorstellungshorizonte wie konkrete Institu-
tionen, ohne dass diese Hervorbringung adressierbar wire (womit wie-
derum an Tardes Theorie der anonymen Anfinge von Nachahmungsstro-
men erinnert wire).”>* Castoriadis geht nun so weit, das Gesellschaftlich-
Geschichtliche, die Gesellschaft also in der Zeit, sogar mit der Vorstellung
des anonymen Kollektivs gleichzuschlieflen:

Das Gesellschaftlich-Geschichtliche ist das anonyme Kollektiv, das
Unpersonlich-Menschliche, das jede gegebene Gesellschaftsformati-
on ausfllt und umfasst, das jede Gesellschaft in eine Kontinuitit von
Gesellschaften einreiht, in der gewissermaflen auch die vergangenen,

anderswo bestehenden und sogar kiinftig erst entstehenden gegenwirtig
sind.***

Das anonyme Kollektiv ist zugleich real wie imagindr. Es ist korperlich
(somatisch), aber nicht unmittelbar sichtbar prasent. Denn obwohl das
anonyme Kollektiv seinen materialen Ort hat, transzendiert es auch die
konkrete zeit-rdumliche Prasenz. Dahingehend ist es die Quelle des ra-
dikal Imagindren und damit des »Magmas« der Gesellschaft selbst. Die-
ses »offene Stromen des anonymen Kollektivs« formt das Gesellschaftlich-
Geschichtliche unweigerlich: Es umfasst sogar jene, die namenlos die ge-
genwirtige Welt gebaut haben, desgleichen jene, die als Imagination der
Zukunft ihre Wirkung in der Gegenwart entfalten. Dahingehend ist dieses
anononyme Kollektiv nicht einfach die Summe einzelner realer Individu-
en, die eine unbegrenzbare Menge bilden, denn als Individuen sind sie ja
selbst schon gesellschaftlich. Vielmehr durchdringt das anonyme Kollek-
tiv alle Formen der Prasenz auch einer einzelnen Person selbst:

Die gesellschaftlich-geschichtlichen Dimensionen als Dimension des Kol-
lektiven und Anonymen stellt jeden und alle in ein simultanes Verhaltnis
von Innerlichkeit und Auferlichkeit, von Beteiligung und Ausschluss. Es
kann gar keine Rede davon sein, dieses Verhiltnis abzuschaffen oder in
einem wie auch immer vage definierten Sinne »beherrschen« zu wollen.
Das Gesellschaftliche, das sind alle und ist keiner.>*®

553 Dies ist genau der Ansatzpunkt der Kritik von Jiirgen Habermas an Castoria-
dis: Er sieht keine Zurechenbarkeit der Praxis fiir »intersubjektive, vergesell-
schaftete Individuenc, siehe Habermas 1985, S. 383. Das ist allerdings Kern
der Sache, die tiberhaupt erst Autonomie erméglicht. Denn Zurechenbarkeit
in einer aktuellen Gesellschaftsformation bedeutet geméaf3 Castoriadis’ Logik
bereits Entfremdung, da das zurechenbare Individuum gesellschaftlich kon-
stituiert ist.

554 Castoriadis 1990a, S. 184. Hervorhebung von mir.

555 Hervorhebung von mir ebd., S. 191.

232

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMAGINARE REVOLUTIONEN

Diese radikal materiale wie imaginére Existenz eines anonymen Kollek-
tivs ist im Allgemeinen schlicht nicht vorstellbar oder adressierbar, aber
dies sei letztlich auch nicht notwendig, um in der Gesellschaft handeln zu
konnen,**® denn »um ein gesellschaftliches Individuum zu sein, braucht
sich niemand die Totalitit der gesellschaftlichen Institution und die von
ihr getragenen Bedeutungen >vorzustelleng das kénnte auch niemand«.>*’

Nun schlief3t sich auch der Kreis zur Nicht-Wissbarkeit, zum gesell-
schaftlich »Unbewussten« des anonymen Kollektivs: »Es ist das, was nie-
mals fehlt und doch fast nie als solches da ist; ein Nichtsein, das wirkli-
cher ist als alles Sein, in das wir eingelassen sind, das uns aber niemals
in persona sichtbar gegeniibertreten kann«.”*® Eine Gesellschaft, die voll-
stindig um sich weif}, respektive eine Gesellschaft, deren Mitglieder sich
selbst gegenseitig transparent wiéren, eine Gesellschaft, die in ihren In-
stitutionen aufginge, wire undenkbar. Castoriadis exemplifiziert dies an
einem Gedankenmodell: Eine biologische Mutation fiithre dazu, dass je-
des Gesellschaftsmitglied mit den anderen telepathisch verbunden wé-
re, es gibe keine Inauthentizitit, keine Liigen, kein Geheimnis; dies lie-
e unverziglich ein Chaos entstehen, die Gesellschaft zerfiele vollstian-
dig.>®® Doch im Konkreten zeigt sich die Realitdt des anonymen Kollek-
tivs sehr wohl: beispielsweise in der Kreation von Institutionen wie der
Sprache, den Verwandtschaftsbeziehungen, den Ideen, in den vielen sicht-
baren Erscheinungsweisen der Gesellschaft selbst, die nicht auf einzelne
Autoren und Erfinder riickfithrbar sind, oder in den Worten von Casto-
riadis selbst: »Die Institutionen und die gesellschaftlichen imaginéren Be-
deutungen sind Schopfungen des radikalen Imagindren, des gesellschaft-
lich instituierenden Imagindren, sowie der schopferischen Fahigkeit des
anonymen Kollektivs, die zum Beispiel in der und durch die Schépfung
von Sprache, Familienformen, Sitten und Gebriuchen, Ideen usw. deut-
lich zum Ausdruck kommt«.**® Institutionen, so etwa die Sprache, sind
Schopfungen des »gesellschaftlich-geschichtlichen Feldes«, das fiir Casto-
riadis synonym ist mit dem anonymen Kollektiv. Das Entstehen solcher
Institutionen, ihre Existenz transzendiert jede produzierende Praktik ein-
zelner Individuen, konkreter Mengen von Individuen oder sinnstiftender

556 Er gebraucht hier die Metapher des Arztes, der heilen konne, auch ohne ei-
ne vollstandige Theorie des Organismus zu besitzen. Niemand kidme auf den
Gedanken, den Arzten die Ausiibung der Medizin »mit der Begriindung zu
verhindern, es liege bisher keine befriedigende Theorie des Organismus als
Ganzheit vor, ja nicht einmal eine genaue Definition von Gesundheit«. Der
Arzt geht immer vom Organismus als Ganzem aus, ohne dieses Ganze voll-
umfinglich zu kennen, siehe ebd., S. 151 sowie ebd., S. 125.

557 Ebd., S. 598.

558 Ebd., S. 191.

559 Ebd., S. 194.

560 Castoriadis 2012b, S. 120.

233

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN

einzelner Subjekte.**! Castoriadis sieht das Problem, dass selbst der Begriff
des Kollektivs eine Singularisierung voraussetzt. So kann ein Kollektiv rea-
liter nur als bereits instituiertes existieren, dann, wenn es auf irgendeiner
Weise symbolisch zentriert ist (iiber Namen, Goétter, Gesetz der Geschich-
te, Marktmechanismen). Solche Institutionalisierungen bergen aber die
Gefahr zu erstarren, unantastbar zu werden und sich ihre eigenen kon-
formen Individuen zu schaffen:*** Sie bedeuteten den Sieg der Ordnung
iiber das Imaginire, gerade dies gilte es liber eine revolutionére Praxis zu
verhindern.

Die revolutiondre Praxis besteht deshalb darin, diesen institutionel-
len Wiederholungszwang, die erstarrte Ordnung zu durchbrechen und so
neue Autonomie zu schaffen. Dies kann aber nicht mit denselben Mitteln
der Institutionen getan werden, deren inharenter Widerstand gegen Ver-
anderung gerade das Problem darstellt. Die Autonomie der Gesellschaft
besteht also gerade nicht darin, Zonen des Indeterminierten zu erobern,
genauso wenig wie es darum geht, das Unbewusste durch das Ich zu ver-
nichten. Vielmehr geht es bei Castoriadis’ Vision darum, solche Zonen des
Unmarkierten iberhaupt zu schaffen, um so ein radikales Imaginares als
kollektive Praxis freizusetzen.’®® Dazu gehért, zuallererst ein Wissen zu
ermoglichen, das den Blick auf die Moglichkeit eines Anderen, das nicht
determiniert ist, 6ffnet.

Damit etabliert Castoriadis schlicht eine andere Vorstellung von Revo-
lution. Marx sah sie bekanntlich geschichtsnotwendig heraufziehen. Fiir
Castoriadis braucht es zunachst eine Befreiung des Imaginéren als Mog-
lichkeitsbedingung revolutionérer Praxis: Es ist ein Appell an das Wissen,
dass ein Anderes méglich ist, aber dass dieses Andere nicht automatisch
kommt, sondern auf eine »radikale Zerstérung der bekannten Institutio-
nen der Gesellschaft« angewiesen ist, um eine neue bessere Gesellschaft
zu erschaffen. Revolutiondre Politik bezeichnet eine Politik, welche die
Existenz einer Totalitit anerkennt, ohne diese vollumfinglich darstellen
zu wollen.*** Diese revolutionire Praxis griinde wiederum in einem »po-
litischen Tun« ebenso wie in einem »politischen Denken«, das eine sich
»selbst schopfende« Gesellschaft akzeptiert. Um ein grundsitzlich Ande-
res zu erkennen, zum Durchbruch zu verhelfen, beruht diese Politik auf
unmarkierten Zonen, auf einer »Unbestimmtheitsmarge«,*** die in letz-
ter Instanz, wenn auch technisch und institutionell durchdrungen, doch
auf menschlichen Praktiken und Prasenzen beruht. Die Idee des »Gesell-
schaftlich-Geschichtlichen als anonymes Kollektiv«, seiner Existenzwei-

561 Halfbrodt und Wolf 2006, S. 135.

562 Castoriadis 2012b, S. 120.

563 Ebd,, S. 120.

564 »Revolutionare Politik besteht darin, die Probleme der Gesellschaft als Totali-
tit anzuerkennen und deutlich zu machen, siehe Castoriadis 1990a, S. 154.

565 Ebd,, S. 250.

234

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMAGINARE REVOLUTIONEN

se als »instituierendes und Bedeutung schopfendes radikales Imaginéres«
iberbriickt nicht nur die sonst irreduzible Kluft zwischen Psyche und Ge-
sellschaftlichem,**® die durch dysfunktionale verhértete Strukturen auf-
rechterhalten wird. Sie bildet vor allem auch die Basis einer Revolution,
die nicht schon einer institutionellen Logik unterworfen ist, getragen von
einem anonymen Kollektiv, das dann wie ein Magmastrom durch die
Strukturen hindurchbricht und sie auflost.>*”

Die Spuren verlorener Revolutionen

Castoriadis’ Theorie zeigt auf den ersten Blick eine Art Selbstwiderspriich-
lichkeit. Das Postulat der Unmoglichkeit des Erkennens eines Ganzen
tragt genau jene Kennzeichen, die Castoriadis an einer generellen Gesell-
schaftstheorie kritisiert: Es gibt sich zeitlos allgemein als Bestandteil einer
umfassenden Theorie. Doch dieser gesellschaftstheoretische Entwurf ist
letztlich nur Mittel zum Zweck. Er ist ein notwendiges Bemiihen, um ein
Verborgenes freilegen. Um zu einem Nicht-Markierten und Anonymen
vorzustof3en, muss Castoriadis namlich stets eine Ordnung entwerfen, um
ein Revolutiondres iiberhaupt als ein Anderes denkbar zu machen, das
nicht schon institutionell kontaminiert und determiniert ist. Seine Theo-
rie ist gedacht als eine Intervention, und bringt gerade, parallel zu Fou-
caults Rede vom Anonymen, damit eine andere Dimension in die Anony-
mitétsdiskurse ein, die sich auch schon bei Foucault abgezeichnet hat.
Die Formulierung von anonymen Kollektiven als Tragern des gesell-
schaftlich Imaginaren tréagt selbst Ziige einer breiteren gesellschaftlichen
Konstellation, die durch eine gescheiterte Revolution gekennzeichnet ist
(ohne dass sie sich darauf reduzieren liefle). Zur Zeit, als Castoriadis das
Werk verfasste, verflachte die revolutiondre Energie der Achtundsechzi-
ger, der Ruf nach der »Fantasie an die Macht« war verhallt,**® iibrig blieb
die Wahrnehmung eines immensen Spektakels von Bildern.** Die revo-
lutiondren Gruppen der 1960er-Jahre waren zu diesem Zeitpunkt selbst
schon ausgedeutet, ihre Herkunft bestimmt.*”® Die soziologischen Merk-
male der Trager der 68er-Bewegung wurden bis ins letzte Detail durch um-
fangreiche internationale Surveys erhoben, durch neue Computertechno-

566 Castoriadis 2010Db, S. 206, 2010a, S. 112.

567 Dies bedeutet keineswegs, und es wire in seinem Theoriegebaude unlogisch,
dass sich das anonyme Kollektiv als solches in einer Art Vollversammlung ar-
tikuliert und konstituiert, vielmehr bildet seine Imaginationskraft den Iden-
tifikationskern eines anderen, »starken« von der gesellschaftlichen Heterono-
mie losgelosten »Wir, siehe Castoriadis 2012a, S. 87. Wie dieses aussehen
konnte, dariiber muss sich auch Castoriadis ausschweigen.

568 Gilcher-Holtey 1995.

569 Debord 1978, S. 3 f.

570 Bourdieu und Passeron 1969.

235

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SUCHE NACH EINER REINEN THEORIE DES ANONYMEN
logien,””" die damals auftauchten, verrechnet und statistisch gedeutet.>”
Selbst die kulturelle Ordnung der 1970er-Jahre wurde von der Forschungs-
gruppe um Pierre Bourdieu zeitgleich mit dem Erscheinen von Castoria-
dis’ Werk desillusionierend analysiert, en detail korrespondenzanalytisch
kartografiert. Bourdieus Ergebnisse gingen dahin, dass die kérperlichen
unbewussten Praktiken der Individuen nicht einen Ort der Widerstindig-
keit darstellen, sondern habituell diese Ordnung reproduzieren.>’*> Doch
den vermessenen Systemraum der Gesellschaft, die Logik der sozialen Fel-
der hat Castoriadis mit der Mengen- und Identitatslogik durchaus als Rea-
litat zur Kenntnis genommen, sie sind eingespiesen in seine Theorie; den-
noch iiberschreitet Castoriadis diesen sich selbst reproduzierenden Raum
hin zur Imagination der Existenz eines anderen, anonymen Kollektivs, das
korperlich existent, aber zugleich nicht symbolisierbar bleibt, doch stets
présent ist: eine neue Form eines »revolutioniren Potenzials«.

Die anonymen Kollektive vergegenwirtigen sich fiir Castoriadis in ei-
nem Nicht-Raum, in einem Nicht-Ort, in einem Dazwischen von sozialen
Réumen und Identitdten, oder anders ausgedriickt: in einem Utopos, der
aber gleichzeitig hochst real ist. Dieser ist so machtvoll, dass er Institutio-
nen wie die Sprache gebiert. Anonyme Kollektive siedeln sich an zwischen
Imagindrem und Realem, lassen diesen Nicht-Raum iiberhaupt vorstell-
bar werden; sie sind - ein Topos, der in anderer Form schon in der Chicago
School aufgetaucht ist — zentraler Produktionsort von Gesellschaft.

Diese Artikulation eines gesellschaftlichen Anonymen als Imaginati-
onsraum und gleichzeitig als intervenierende Praxis bezeichnet, zusam-
men mit Foucaults Forderung »wir miissen die Anonymitit eroberns,
tiber ihren intervenierenden Impetus eine neue Dimension in den An-
onymititsdiskursen. Die Problematisierung des Unmarkierten geht nun
iiber zur Bezeichnung der méglichen Praktiken, welche die bestehenden
Ordnungen zu unterlaufen vermégen. Doch es geht nicht mehr darum,
eine Gefahrdung durch das Namenlose darzustellen, sondern es soll der

571 Vgl. Kapitel 5.1, S. 391 ff. in diesem Band.

572 Barnes und Kaase 1979; Inglehart 1977.

573 Der Habitus ist bekanntlich der Vermittler zwischen Struktur und Praxis,
kennzeichnet die inkorporierte soziale Ordnung, siehe Bourdieu 1974a. Cas-
toriadis’ Gesellschaft als imagindre Institution erschien 1975 erstmals, Pierre
Bourdieus Die feinen Unterschiede 1979, nachdem viele Aspekte zuvor schon
in der Zeitschrift Actes de la recherche en sciences sociales veroffentlicht wor-
den sind. Womdoglich miissten Bourdieus und Castoriadis’ Forschungspro-
gramme idealtypisch als Gegensatzpaare eines intervenierenden Blicks auf die
Gesellschaft gedacht werden. Bourdieus Forschungsprogramm kartografier-
te und modellierte den sozialen Raum in noch nie bekanntem Mafle, nicht
nur zur soziologischen Darstellung, sondern auch zur Intervention in die Ge-
sellschaft und zur Dekonstruktion ihrer Illusionen. Vgl. zur Begriindung des
Kklassifizierenden Intervenierens die entsprechenden Ausfithrungen in Bour-
dieu 1974b, 1985a.

236

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMAGINARE REVOLUTIONEN

Weg gewiesen werden zu einem anderen, noch utopischen Gesellschaft-
lichen. Diese Bewegung ist breiter, als dies die gesellschaftstheoretischen
Diskurse erahnen lassen, die nolens volens in einem eigenen Sprachspiel
verfangen sind; sie ist auch thematisch umfassender als noch die politi-
sche Programmatik von Urheberschaft im 19. Jahrhundert. Exemplarisch
duflern sich diese Projekte in kiinstlerischen Bewegungen, welche in der
Vorstellung des Anonymen je langer und je mehr eine Art Utopie erken-
nen, nun neue symbolische Produktions- und damit neue menschliche
Existenzweisen zu kreieren, und die dabei mit Mitteln arbeiten, die ganz
am Anfang der Herausbildung der Anonymitétsvorstellungen stehen. Es
lasst sich die These formulieren: Je exakter sich die Gesellschaft beobach-
tet und beschreibt, je umfassender die Produktion von Fiktionen selbst in-
stitutionalisiert, geordnet und durch staatliche und kapitalistische Logik
reguliert wird, desto mehr tritt dieses utopische Moment hervor. Die Ar-
tikulation eines solchen setzt aber wiederum eine Wahrnehmung voraus,
die Spuren dieses Anderen in der Realitit nachzeichnen kann: namlich ei-
ne Asthetisierung des namenlos Bleibenden selbst, dem sich das nichste
Kapitel widmet.

237

hitps://dol.org/10.5771/9783748814532-117 - am 20.01.2026, 01:04:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783748914532-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Die Krise des Sichtbaren
	Die Zertrümmerung der Person
	Anonyme Mächte

	Das Anonyme der inneren Territorien
	Der Stachel der Anonymität
	Am Nullpunkt der Perspektiven

	Die Abgründe phänomenologischer Normalisierung
	Das Erbe Husserls: das Rätsel der Gesellschaft
	Die Essentialisierung des Anonymen
	Unruhen in Kosmion

	Imaginäre Revolutionen
	Ein anthropologischer Traum
	Jenseits aller Diskurse
	Das Imaginäre der Namen
	Anonyme Kollektive
	Die Spuren verlorener Revolutionen


