
106 Das Indernet

1.4. Grenzen der natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeit

1.4.1. Wir und die Anderen

Das Gefühl der Zugehörigkeit braucht die Vorstellung eines kollektiven Wirs, zu

dem sich die Einzelperson zugehörig fühlt und von dem die Zugehörigkeit der

Einzelnen anerkannt wird (vgl. Anthias 2008, 6-9; Mecheril 2003). Das Indernet

versprach ein solches Wir bzw. eine Community, in die die Redakteur_innen und

Nutzenden aufgenommen werden konnten. Ein Wir kann aber nur in Abgrenzung

zu Anderen definiert werden, es braucht Grenzen der Zugehörigkeit12. Eine Com-

munity ist nur dann eine Community, wenn es auch jene gibt, die nicht zu ihr

gehören. Das Indernet wollte aber inklusiv sein und niemanden ausgrenzen, wie

die Selbstbeschreibung bis Mitte der 2000er zeigte:

»Unsere Zielgruppe ist primär die Generation junger, in Deutschland lebender In-

der. Doch prinzipiell kann bei uns jeder mitmachen, der Spaß an der Sache findet

und bereit ist, sich zu engagieren. Dabei spielt es also keine Rolle, welche Her-

kunft, Religion oder welches Alter man besitzt.«

Die Redaktion wollte keine natio-ethno-kulturellen Ausschlüsse produzieren. Die

Grenzziehung, die sie für ihre Community zog, beruhte allein auf Interesse und

Engagement. Trotzdem entwickelte sich die Vorstellung der Standard-Nutzer/in,

die sich in der Gestaltung des Portals und in den diskutierten Themen nieder-

schlug. Dies führte dazu, dass sich nur jene zugehörig fühlen konnten, die sich für

diese Standard-Nutzer/in und ihreThemen interessierten. Im Folgenden analysie-

re ich, welche natio-ethno-kulturellen Grenzziehungen sich trotz der gewünschten

Offenheit entwickelten – implizit und explizit, absichtlich und unabsichtlich, be-

wusst und unbewusst.

1.4.2. In der natio-ethno-kulturellen Logik

Bisher habe ich argumentiert, dass das Indernet viele Jahre als Raum für natio-

ethno-kulturelle (Mehrfach-)Zugehörige gedient hat. Die (Mehrfach-)Zugehörig-

keit zeigte sich in Selbstverortungen wie jener von Jay, der sich als »Deutscher mit

indischem, kulturellem Erbe, also Desi« bezeichnete. Die Nutzenden und Redak-

teur_innen des Indernets haben so die Logik der natio-ethno-kulturellen Eindeu-

tigkeit unterlaufen und einen Raum geschaffen, der diese Logik in Frage stellte.

Selbstverortungen, die auf Deutschland ausgerichtet waren, waren allerdings

selten. Das Indernet bezog sich in Gestaltung, Selbstbeschreibung und Themen-

wahl vor allem auf den Zugehörigkeitskontext Indien (vgl. Goel 2008a), der deut-

12 Vgl. Barth (1996), Cohen (1985, 11-15), Hall (2004, 116-122), Anthias (2008, 8).

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 107

sche Zugehörigkeitskontext kam eher implizit vor (vgl. Goel 2008b). Auch Jay be-

zeichnete sich an anderer Stelle als Inder: »Man ist Inder, das ist einfach so. Man

ist einfach Inder. Die Gene sind da, das kann man einfach nicht verleugnen. Die

sind einfach da. Man muss sich dem Schicksal fügen.« Jay verblieb hier – wie die

meisten der Interviewten – nicht nur in der Logik von natio-ethno-kulturellen Zu-

ordnungen, sondern schrieb ihnen auch – wie viele andere – eine biologische Na-

türlichkeit zu.

In Anlehnung an Brubaker (2004, 87) ist zu fragen, wieso Menschen ihre sozia-

len Erfahrungen in natio-ethno-kulturellen Begrifflichkeiten fassen und diese in

alltäglichen Praxen reproduzieren. Der Rückgriff auf natio-ethno-kulturelle Kate-

gorien erfolgt, so argumentiert Mecheril (2004a, 190), weil es gesellschaftlich an-

erkannt und anschlussfähig ist, mit diesen Kategorien Menschen zu differenzie-

ren und Handlungen zu legitimieren. Jene, die als Andere angesprochen werden,

lernen laut Gajjala (2002, 189), Erzählungen über sich selbst zu produzieren, die

sich an hegemoniale Erzählungen anpassen. Mit diesen können die Geanderten

Anerkennung von der Dominanzgesellschaft erhalten. Wie Velho (2010, 121) aus-

führt, sind die Anforderungen an Geanderte dabei jedoch unmöglich zu erfüllen,

da sie sich gleichzeitig an die Dominanzgesellschaft anpassen und als natio-ethno-

kulturell Andere erkennbar sein sollen. Selbst-Ethnisierung bzw. -Kulturalisierung,

zum Beispiel die Selbstverortung als Inder_in, sieht Velho (ebd. 121) als eine Inter-

nalisierung der Zuschreibung als Andere (vgl. Hall 1992, 256). Mecheril (2012, 193-

195) beschreibt den Prozess der Selbstethnisierung als »Doing Indianness«, sieht in

den Erzählungen der Inder_innen der zweiten Generation allerdings auch »Doing

Germanness«. Diemeisten Geanderten gehen sowohl durch Prozesse der Assimila-

tion wie der Selbst-Ethnisierung (vgl. Jain 2012), wenn auch nicht gleichzeitig. Ter-

kessidis (2004, 202) versteht die Annahme einer Identität als natio-ethno-kulturell

Andere auch als Abwendung vom Deutsch-Sein, da dieses durch rassistische Aus-

grenzung verweigert wird.

Dass das Indernet einen positiven Bezug zum Zugehörigkeitskontext Indien

schaffte (Goel 2008a) und damit auch dazu beitrug, dass Nutzende sich stärker als

Inder_innen fühlten, kann so als eine Folge von rassistischer Ausgrenzung angese-

hen werden. Allerdings war dies nicht die Selbstwahrnehmung der Redaktion (vgl.

Prolog 3) und der meisten Nutzenden. Sie wehrten sich nicht gegen Rassismus,

sondern suchten nach ihrer natio-ethno-kulturellen Identität bzw. wollten diese

stärken. Sie entwickelten ihre (Mehrfach-)Zugehörigkeit durch alltägliche, unbe-

wusste Praktiken. Werbner (1997, 4-5) spricht in solchen Kontexten von organi-

scherHybridität, die nicht auf Veränderung ausgerichtet ist.Die Redaktion und die

meisten der Nutzenden stellten die Logik der eindeutigen natio-ethno-kulturellen

Zugehörigkeit nicht grundsätzlich in Frage, sondern versuchten, innerhalb dieser

Logik einen Ort zu finden, an dem sie Anerkennung erfahren konnten. In Deutsch-

land stand ihnen hierfür der Bezug zu einer indischen Identität zur Verfügung, die

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Das Indernet

sie auf dem Indernet positiv zu füllen versuchten (vgl. 2.4.3). Sie bedienten damit

das Bild der natio-ethno-kulturell Anderen und wurden so wahrgenommen. Sol-

che Wahrnehmungen zeigen sich in Forschungsarbeiten zum Zusammenhang von

Migration und Internet, die in der Regel natio-ethno-kulturelle Identitäten als ge-

geben und entscheidend ansehen (z.B. Hunger und Kissau 2009). Greschke (2012,

199) sowie Hess (2010, 18, 20) kritisieren eine solche Ethnisierung der Forschungs-

perspektive und fordern eine transnationalere Perspektive, die auch andere Un-

gleichheitsfaktoren berücksichtigt.

Der Fokus auf natio-ethno-kulturelle Gemeinsamkeit wurde auch von Men-

schen kritisiert, die zur primären Zielgruppe des Indernets gehörten. So wehrte

sich Chris dagegen, als Inder angesprochen zu werden und nutzte das Indernet

nicht. Laras Kritik ging noch weiter:

»Mir ist nicht klar, warum ich mich auf eine Website begeben soll, die sich schon

demNamennach vor allemanMenschenmit bestimmter Ethnizitätwendet.Dazu

muss ich sagen, dass ich der sogenannten ›second generation‹ und ihren diversen

Versuchen, Netzwerke zu schaffen – und darunter habe ich für mich das Inder-

net frecher- und vielleicht ignoranterweise mal verbucht – generell eher miss-

trauisch gegenüberstehe. Oder weniger diplomatisch, dafür vielleicht noch zu-

treffender: ich reagiere allergisch darauf. Insofern ist mein fehlendes Interesse

zu einem nicht unbeträchtlichen Anteil in einer Abneigung gegenüber der ›lasst-

uns-second-generation-Netzwerke-gründen‹-Menschen, die ich kenne oder ken-

nengelernt habe begründet, deren Haltung (oder fehlende Haltung) ich den ar-

men Indernet-Machern einfach mal fieserweise unterstellt habe. Vielleicht führe

ich das kurz noch aus: Bei wirklich den allermeisten Leuten, die mit mir über das

Schaffen von irgendeiner Form von 2nd-Generation-Netzwerken gesprochen ha-

ben, habe ich eine politische/gesellschaftskritische Haltung vermisst, es ging fast

immer um den schwammigen Begriff ›Kultur‹ am besten noch gepaart mit Vo-

kabeln wie ›aufrechterhalten‹ oder ›weitertragen‹. Bei allen hatte ich das Gefühl,

Motivation ist der Wunsch, einem exklusiven Club anzugehören, sich gut zu füh-

len mit dem Gedanken, aufgrund von Ethnizität etwas Besonderes zu sein – Ab-

grenzung dabei sowohl gegenüber weißenDeutschen als auch, oder vielleicht gar

noch mehr, gegenüber anderen Schwarzköpfen – oder schlicht kultureller Chau-

vinismus.«

Lara interessierte sich für Indien bzw. Südasien.Das Indernet war aber keine Opti-

on für sie, da ihm eine gesellschaftskritischeHaltung fehle. Aus demRest des Inter-

views wird klar, dass sie damit eine Haltungmeinte, die gesellschaftliche Ungleich-

heiten kritisierte und Solidarität unter Marginalisierten schuf (vgl. Paske 2006).

Natio-ethno-kulturelle Gemeinsamkeit war für sie keine Basis für Verbundenheit

und Gemeinschaft. Von den ethnopolitischen Unternehmer_innen (vgl. 3.3.7) woll-

te sie sich nicht so kategorisieren und für deren Zwecke nutzen lassen.

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 109

Menschen mit einer ähnlichen politischen Einstellung wie Lara werden das In-

dernet nicht genutzt haben und generell Zusammenschlüssen von Inder_innen der

zweiten Generation ferngeblieben sein. Ihre Stimmen fehlten damit weitgehend

auf dem Internetportal und es war auch für mich schwierig, sie als Interviewpart-

ner_innen zu finden13. Das Indernet als Raum der zweiten Generation zu beschrei-

ben, ist damit problematisch. Es wäre passender zu sagen, das Indernet war ein

Raum von Inder_innen der zweiten Generation, die sich als solche identifizierten,

auf dieser Grundlage eine Gemeinschaft schaffen wollten und dabei keine expli-

zit gesellschaftskritische politische Haltung hatten. Oder: Das Indernet war ein

Raum, der es ermöglichte, ihn als Raum der zweiten Generation zu imaginieren.

Die Abwesenheit anderer Stimmen war dabei hilfreich.

1.4.3. Kriterien der Zugehörigkeit

Das Indernet war auch ein Ort, an dem Individuen austesten konnten, ob sie sich

zugehörig fühlten oder nicht, und wo gemeinsam verhandelt wurde, was Indisch-

Sein bedeutet. Die Verhandlungen liefen vor allem implizit darüber, dass bestimm-

te Erfahrungs- und Wissensstände vorausgesetzt und bestimmte Themen auf be-

stimmte Art und Weise besprochen wurden. Es gab aber auch explizite Verhand-

lungen der gemeinschaftlichen natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeit. So postete

eine Nutzer_in 2005 eine Liste zumThema »Du weißt, dass Du Desi bist, wenn…«.

Solche Listenmachten damals ihre virtuellen Runden und nahmen (humoristische)

Bilder über Inder_innen in der Diaspora auf. Auf dem Indernet initiierte die Lis-

te eine Diskussion darüber, wie weit diese Bilder passten, und generierte weitere

Bilder. Die Liste schloss an Erfahrungen und Zuschreibungen an und erzeugte für

jene, die mit den Bildern etwas anfangen konnten, ein Gefühl der Zugehörigkeit.

Analysierenmöchte ich hier eine Forumsdiskussion unter dem Titel »Wie muss

man drauf sein, um als indisch zu gelten?« aus dem Frühjahr 2002. Nutzer_in Ich-

fragmal startete diese mit: »Wann ist jemand für euch ein Inder? Muss er indische

Filme mögen, indische Musik und muss alles über die indische Geschichte und

Kultur wissen? Lasst mal hören!« Der Thread-Titel und die Eingangsfragen deuten

darauf hin, dass Ichfragmal Indisch- bzw. Inder_in-Sein nicht als etwas ansah, das

von alleine da war, sondern als etwas, das Anerkennung durch andere brauchte und

dem diese Anerkennung auch verweigert werden konnte. Ichfragmal bot dabei Kri-

terien für Indisch- bzw. Inder_in-Sein an, die im Verhalten, kulturellen Vorlieben

oder natio-ethno-kulturellem Wissen verortet waren. Biografische Kriterien wur-

den von Ichfragmal nicht benannt, entweder weil sie sie nicht als relevant ansah

13 Lara traf ich bei einer künstlerisch-akademischen Veranstaltung zu den Beziehungen zwi-

schen Indien und Deutschland und kam zufällig mit ihr ins Gespräch.

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Das Indernet

oder vorausgesetzt hatte. Nutzer_in Indischer Held ging auf das Biografische in

seiner Antwort ein:

»Da gibt es zwei Ansätze. Der natürliche und der kulturelle. Natürlich/biologisch

kann sich jemand als Inder betrachten, der einen indischen Elternteil (eben

Halbinder) bzw. Eltern indischer Herkunft/Rasse (z.B. auf Mauritius, Trinidad

usw.) aufzuweisen hat. Doch was zählt ist die Kultur, und das Herz…Wer eine der

beiden obigen Kriterien erfüllt, muss nicht zwangsläufig Inder sein. Er kann sich

auch als z.B. Deutscher indischer Abstammung sehen bzw. als Halbinder: Deut-

scher mit einem indischen Elternteil. Wer aber natürlich/biologisch Inder ist und

sich dazu noch mit der indischen Kultur identifizieren kann, wem beispielsweise

Tränen in die Augen steigen, horcht er dem süßen Klang indischer klassischer

Musik, wer vor Erquickung weinenmuss, fährt er mit der Bahn, dem Ambassador,

dem Tata-Bus, dem Tempo-Jeep, dem Maruti-Autöchen durch indische Land-

schaft, die Menschen und Tiere vorbeiziehend, indische Musik das Auto rockend,

kleine Safranfahnen an den Tempeln sehend, gutmütige kleine Götter auf dem

Armaturenbrettern erblickend, die Aufschrift ›Mera bharat mahan‹ (mein Indien

ist großartig) auf den bunten Lastern lesend, der ist auch vom Herzen her Inder.

Ein Herzensinder kann jedoch kulturell durchaus europäisch/deutsch/westlich

sein (was die meisten hier wohl auch sind).«

Indischer Held machte erst einmal klar, dass Anspruch auf Inder_innen-Sein nur

jene haben können, die dies biologisch über Herkunft begründen können. Min-

destens ein Elternteil müsse indischer Herkunft sein, aber nicht notwendig direkt

aus Indien kommen. Auch jene, deren Vorfahren aus Indien ausgewandert wa-

ren und der indischen Diaspora angehörten14, zählten für ihn dazu. Diese gene-

tische Verbindung zu Indien war für Indischer Held zwar notwendige aber nicht

hinreichende Bedingung für Inder_in-Sein. Zu den Genen musste noch die emo-

tionale Identifikation mit Indien hinzukommen. Wobei er betonte, dass dies mit

einer kulturellen Prägung durch den Zugehörigkeitskontext Deutschland einherge-

hen könne. Inder_in-Sein war für Indischer Held also nicht etwas Ausschließliches.

(Mehrfach-)Zugehörigkeit war grundsätzlich möglich. Entscheidend für Indisch-

Sein war die Verbindung von Herkunft und Hinwendung. Die Nutzer_in Guru

schloss sich den Ausführungen von Indischer Held an und diskutierte als weite-

res (ungenügendes) Kriterium die Staatsbürger_innenschaft:

»Indischer Held hat recht, was genetischen und kulturellen Hintergrund betrifft.

Wenn mir jemand erzählen will, dass der indische Pass jemanden zum Inder

macht, muss ich lachen (die Diskussion gab es schon mal). Es gibt Inder, die

14 Mit Mauritius und Trinidad verweist Indischer Held auf indische Gemeinschaften, die durch

sklavenähnliche Arbeitsmigration zu Kolonialzeiten entstanden sind (vgl. Bates 2001).

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 111

sind es wirklich nur auf dem Papier, um dann lauthals ›proud to be an Indian‹

schreiben zu können. Gelächter. Es gibt übrigens genug Inder ohne indischen

Pass, die weitaus mehr mit dem Herzen Inder sind.«

Guru bezog sich auf frühere Indernet-Diskussionen über die Rolle der Staatsbür-

ger_innenschaft für natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeit und distanzierte sich

klar davon, dass ein offizielles Dokument Indisch-Sein beweisen könne. Wie für

Indischer Held war für Guru Indisch-Sein nur durch die richtige Kombination

aus Herkunft und kultureller Verbundenheit erreichbar. Si_er sah dabei starke

kulturelle Prägungen durch den Zugehörigkeitskontext Deutschland, die die

Einzelnen kulturell (aber nicht biologisch) zu Deutschen machen konnten, und

sprach sich gegen eine Vereindeutigung aus. In der Annahme der kulturellen

(Mehrfach-)Zugehörigkeit sah Guru sogar eine Bereicherung und kam zum Ende

des Beitrags nochmal auf das Thema Staatsbürger_innenschaft zurück:

»Wenn wir schon dabei sind: doppelte Staatsbürgerschaft, was haltet Ihr davon?

Ich würde es sofort machen. Einerseits, um kulturell gesehen, meinen Status zu

bestätigen (nur auf dem Papier), andererseits, um auch die rechtlichen Vorteile

(in den jeweiligen Ländern) zu nutzen.«

Auch wenn Guru argumentiert hatte, dass der Pass kein ausreichendes Kriterium

für Inder_in-Sein sei, hätte si_er ihre (Mehrfach-)Zugehörigkeit gerne durch eine

doppelte Staatsbürger_innenschaft bestätigt bekommen (vgl. Goel 2006). Dagegen

sprach sich der Nutzer Foster aus. Der indische Pass klärte für ihn die natio-ethno-

kulturelle Zugehörigkeit und Loyalitätsfragen:

»Dieser Pass (dieses Stück Papier hat durchaus Berechtigung und ruft nicht nur

Gelächter hervor …) zeigt vor allem in Kriegssituationen an, für welches Landman

in den Krieg ziehen müsste. Hätte ich beide Staatsbürgerschaften und würde ich

in Deutschland bei Kriegsbeginn leben, die Entscheidung für welches Land zu

dienen, würde mir sehr schwer fallen. Außerdem wäre ich als ›Pass-Deutscher‹

befangen bezüglich aktueller Wahlkampfthemen wie Einwanderung … Ich finde

persönlich den Status Quo gut: nämlich indischer Pass mit unbefristeter Aufent-

haltsgenehmigung in Deutschland.«

Mit dem unwahrscheinlichen Szenario, dass Foster sich im Kriegsfall für Deutsch-

land oder Indien entscheiden müsste, illustrierte er die Schwierigkeit von natio-

ethno-kultureller (Mehrfach-)Zugehörigkeit, wenn diese mit der bedingungslosen

Entscheidung für einen natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeitskontext verbunden

wird. Durch die Verweigerung der doppelten Staatsbürger_innenschaft wurde Fos-

ter diese Entscheidung erspart. Der Verweis auf den Pass-Deutschen zeigt zudem

an, dass Foster sich keine Anerkennung als fragloser Deutscher vorstellen konn-

te. Was Foster mit einer möglichen Befangenheit in Wahlkampfthemen meinte,

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Das Indernet

erschließt sich mir nicht. Möglicherweise ist es eine Übernahme der Logik von

natio-ethno-kultureller Eindeutigkeit: Deutsche müssten im Interesse von Deut-

schen entscheiden und könnten daher nicht parteiisch für Migrant_innen sein. Da

aber Foster Interessen von Migrant_innen vertreten könnte, würde er nicht unvor-

eingenommen deutsch handeln. Fosters Aufenthaltsstatus entband ihn von solchen

Dilemmata, ermöglichte eine eindeutige natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeit und

erlaubte gleichzeitig ein Leben in Deutschland.

Nach Ichfragmals und Indischer Helds Kriterien wäre diese formale Zugehö-

rigkeit allerdings nicht ausreichend, um Foster als indisch zu klassifizieren. Auch

für ihn umfasste sie nicht alles. Er betonte zudem den Bezug zu seiner Familie in

Indien und auch seine emotionale Verbundenheit:

»Okay, wenn ich das saftige Grün und das dunkelblaue Meer vom Flieger, welcher

zur Landung in Trivandrum oder Cochin ansetzt, sehe, dann kommen beimir auch

die Emotionen hoch … Ich muss aber ehrlich zugeben, dass ich nicht genau weiß,

was die genaueUrsachedieserGefühlsexplosion ist. Es kanndurchaus ein, dass ich

mich auf ein lazy ›drug‹ life am Strand sowie luftiges Rumfahren auf einem Bike

freue. Bei klassischer indischer Musik und Tänzen nehme ich freiwillig Reißaus.

Bei Filmen ebenso. Saris finde ich beschissen. Lunghis werde ich niemals anzie-

hen. Bin eben westlich/materialistisch geprägt.«

Foster übernahm hier stilistisch die Art und Weise, wie Indischer Held emotionale

Verbindung zu Indien beschrieben hatte. Er brach dieses Bild aber gleich wieder,

um in Frage zu stellen, ob diese Emotionen mit einer Verbundenheit mit Indien

zu tun hatten oder eine Vorfreude auf eine gute Zeit waren. Zudem distanzierte

er sich explizit von kulturellen Praktiken, die als besonders indisch gelten, und be-

gründete dies mit seiner westlichen Prägung. So kommen auch hier seine natio-

ethno-kulturelle (Mehrfach-)Zugehörigkeit und seine Schwierigkeit der eindeuti-

gen Zuordnung zum Ausdruck.

Diskussionen wie in diesem Thread zeigen, dass Nutzende einen Bedarf hat-

ten, ihre natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeit zu klären, und damit haderten, wie

sie mit ihrer natio-ethno-kulturellen (Mehrfach-)Zugehörigkeit umgehen sollten.

Ausgangspunkt war dabei für die meisten, dass Indisch-Sein primär etwas Biolo-

gisches, Vererbtes sei. Die Gene bestimmten den Körper als indisch. Diese notwen-

dige Bedingung war für viele allerdings keine ausreichende. Zu den Genen musste

auch eine Hinwendung zu Indien hinzukommen, die sich am ehesten durch eine

Identifikation mit kulturellen Praktiken ausdrücken ließ. Redakteur_innen des In-

dernets sahen es daher auch als ihre Aufgabe, Wissen und Zugang zu Indischem

zu vermitteln, wie mir der Redakteur Robin erklärte:

»Dass ich mal ein Interview mache, mal Artikel schreibe bzw. ein Special über

indische Künstler mache, damit die Leute, die noch nicht so bekannt sind, hier

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 113

eine Plattform haben. Die zweite Generation hier in Deutschland kennt ja auch

nicht alles, was das Indische angeht. Gerade wenn der Vater Inder ist und die

Mutter deutsch oder umgekehrt, dass der Bezug nicht ganz so groß ist, wie wenn

man beidseitig indisch aufwächst. Wenn man beidseitig indisch aufwächst, dann

kommt das automatisch, wenn die Eltern schonmal Interesse haben. Es ist unter-

schiedlich mit Jugendlichen, wie die aufwachsen, ob westlich oder indisch, wie

sie das koordinieren und dementsprechend, dass man da mal schaut, dass man

das Indischemit demDeutschen verknüpft, dass die auchmal eine Ahnung haben

von Bollywood und so.«

Robin, der mit zwei indischen Eltern und viel Nähe zu indischer klassischer Kul-

tur aufgewachsen war, nahm an, dass dies nicht bei allen anderen der Fall war,

und wollte mit dem Indernet eine Lücke füllen. Das Indernet diente damit nicht

nur als Raum der natio-ethno-kulturell Gleichen, sondern auch des Ausbaus dieser

Gleichheit durch Vermittlung vonWissen und (virtueller) Sozialisation in kulturelle

Praktiken.

1.4.4. Prekäre Subjektpositionen

Die Kriterien der Zugehörigkeit zur Zielgruppe des Indernets waren weder starr

noch eindeutig. Es war möglich, den Grad der Zugehörigkeit durch (kulturelle) An-

passung zu steigern. Es gab bestimmte Merkmalskombinationen, die mit großer

Sicherheit Zugehörigkeit bzw. Nicht-Zugehörigkeit definierten. So konnten Men-

schen, die unter ihren Vorfahren keine Menschen aus Südasien hatten, davon aus-

gehen, dass sie nicht als Inder_innen (der zweiten Generation) anerkannt werden

würden. Das war kein Problem, da verweigerte Zugehörigkeit nur dann zum Pro-

blem wird, wenn sie auf ein Gefühl der Zugehörigkeit trifft und diese verunmög-

licht. Relativ fraglos als Inder_innen (der zweiten Generation) anerkannt wurden

hingegen jene, die mit zwei biologischen Eltern aus Indien aufgewachsen und mit

indischer Kultur vertraut waren, auch wenn sich unterschied, inwieweit sie sich

selbst als solche sahen. Zwischen diesen beiden Polen der (Nicht-)Zugehörigkeit

gab es eine ganze Reihe von Subjektpositionen, bei denen die Frage der Zuge-

hörigkeit zur primären Zielgruppe des Indernets weniger eindeutig beantwortet

wurde. In meinen Interviews traf ich insbesondere auf drei biografische Konstel-

lationen, die dazu führten, dass Individuen, die sich zugehörig fühlten, erlebten,

dass ihre Zugehörigkeit nicht fraglos anerkannt wurde: Erstens, Menschen, die

als Kleinkinder aus Südasien von Eltern aus der deutschen Dominanzgesellschaft

adoptiert wurden. Zweitens, Menschen, die nur einen biologischen Elternteil aus

Südasien hatten. Drittens,Menschen, die aus Afghanistanmigriert waren und sich

als Hindus oder Sikhs verstanden.

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Das Indernet

Martin, der als Kleinkind von dominanzdeutschen Eltern adoptiert wurde, er-

zählte über seinen ersten Besuch bei einer indischen Party:

»Ich muss ehrlich zugeben, es war schon ein bisschen komisch. Eigentlich müsste

man glauben, dass ich mich da total wohl fühle, weil da gehst du total unter in

den Leuten, da fällst du gar nicht auf. Aber es war schon so, dass ich irgendwo das

Gefühl hatte: ›Oh, ich komme hier unter Fremde undmussmich da erstmal einfü-

gen!‹ Es fing schon an, als ich reingekommen bin und die Musik nicht verstanden

habe, obwohl da indische, was weiß ich, Bhangra-Musik lief und so. Also man hat

auch gemerkt, dass die in Deutschland zur Schule gegangen sind, dass sie flüs-

sig deutsch gesprochen haben und da war das auch nicht so schwer. Wobei von

manchen Vätern, die dann wirklich noch streng indisch sind, wird man erst mal

so angeguckt. Zum Beispiel, ich weiß noch, dass ich mal auf einer Geburtstagsfei-

er war, da habe ich dann irgendwie was falsch gemacht und die sind dann nicht

unfreundlich oder so, aber dann dieser Blick, der dann wirklich sagt: ›Wer ist das

jetzt, den habe ich noch nie hier gesehen‹.«

Unter phänotypisch Ähnlichen zu sein, produzierte bei ihm – anders als er erwar-

tet hatte – kein Gefühl von Zugehörigkeit. Er fühlte sich so fremd, dass er erst

erkennen und betonen musste, dass die anderen gar nicht so fremd waren und

er mit ihnen doch Kontakt aufnehmen konnte. Die Gefühle des Fremdseins, der

fehlenden Kompetenz, sich richtig zu verhalten, und des von Anderen nicht als zu-

gehörig anerkanntWerdens blieben allerdings bestehen undwurde vonMartin den

indischen Vätern angelastet. Sein Äußeres und seine Gene machten Martin nicht

ausreichend zum Inder, um fraglos als zugehörig anerkannt zu werden. Ihm fehl-

te die Sozialisation ins Indisch-Sein, die Vertrautheit mit natio-ethno-kulturellen

Praktiken. Damit glich er vielen anderen aus Südasien Adoptierten. Etliche von

ihnen nutzten das Indernet, um mehr über Indien zu erfahren und natio-ethno-

kulturell Gleiche zu treffen (vgl. Reggi 2010, 124-125; Goel 2008c, 103-108). Wenn

sie sich nicht ausreichend natio-ethno-kulturelle Kompetenz aneigneten und als

nicht-wissend auffielen, blieb ihre Zugehörigkeit allerdings prekär. Auf dem In-

dernet entwickelte sich – soweit ich das beobachten konnte – kein legitimer Raum

von Adoptierten bzw. Wenig-Wissenden.

Fehlendes Wissen über Indien und indische Praktiken machten den Status als

Inder_in (der zweiten Generation) fragwürdig. Es wurde als eine signifikante Ab-

weichung von der Standard-Nutzer/in angesehen, wie die Diskussion über die

Nutzer_in Fakir auf einem Forentreffen zeigte. Fakir war ohne ihren biologischen

Vater, der aus Indien stammte, aufgewachsen und versuchte auf dem Indernet ih-

ren Zugang zu Indien zu klären. Im Sommer 2005 postete Fakir eine ganze Reihe

von Fragen, um sich besser verorten zu können. So eröffnete sie innerhalb von

sechs Wochen unter anderem Threads zu den Themen »Kommt die Farbe aus der

Sonne oder aus denGenen?«, »Was ist euchwichtig an unserer Kultur (was nicht)?«,

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 115

»PIO-Card«15 und »Dekultivierte Desis«. In letzterem antwortete eine Nutzer_in:

»Ich will nicht unfreundlich klingen, aber alle Threads, die du aufmachst, die klin-

gen irgendwie gleich.« Es war klar, dass bestimmte Fragen Fakir umtrieben und

sie dazu nach Antworten suchte, diese Frage aber nicht unbedingt die Fragen der

Mehrheit der anderen Nutzenden waren.Wie die Diskussionen über Fakir bei ver-

schiedenen Forentreffen zeigten, führten ihre Fragen nicht dazu, dass die Aner-

kennung als natio-ethno-kulturell Gleiche stieg. Das explizite Thematisieren von

Unwissenheit und Nachfragen nach Anerkennung schienen eher die Konsequenz

zu haben, als abweichend von der Standard-Nutzer/in wahrgenommen zu werden.

Wer solche Fragen hatte, schien nicht zweifelsfrei Inder_in (der zweiten Generati-

on) zu sein. Wer sie nicht stellte, konnte eher als Gleiche_r durchgehen. So hatte

ich den Eindruck, dass Paul, der in einer dominanzdeutschen Pflegefamilie aufge-

wachsen war (und seinen indischen Namen behalten hatte), als Inder der zweiten

Generation anerkannt wurde, obwohl auch er kaum mit Indischem aufgewachsen

war.

Klaus, der von einer dominanzdeutschen Familie adoptiert worden war, er-

zählte mir, dass er versucht hatte, über eine Namensänderung Anerkennung zu

erhalten:

»Name auf dem Indernet: Sanjay! Da habe ich dann schon gesagt, also Klaus, ich

wollte mich nicht irgendwie ausgrenzen oder so was, das ist dann schon ein biss-

chen komisch. Ich fand es immer ganz gut, dass sie bei den Artikeln Sanjay ge-

schrieben haben, weil wenn da nur Klaus Müller gestanden hätte, dann hätte ich

mich auch gefragt, wennman schon über Indien und übers Indernet schreibt und

dann ein komplett deutscher Name auftaucht, das ist ja schon was Anderes, als

wenn wenigstens ein indischer Name drin ist und die Leute wissen: ›Aha, gut, der

hat irgendwas mit Indien oder wird irgendetwas mit Indien zu tun haben, da-

durch, dass er einen indischen Namen hat.‹«

Klaus, der Artikel für das Indernet schrieb, nutzte auf dem Indernet nicht seinen

sonst üblichen Rufnamen, sondern seinen indischen Zweitnamen. Über diesen in-

dischen Namen wollte er sein Schreiben über indische Themen legitimieren und

sich an den Raum annähern. Soweit ich es beobachten konnte, gelang ihm dies

besser als Fakir, auch wenn seine Zugehörigkeit prekär blieb.

Nicht wirklich zugehörig fühlte sich Sarah, die ein deutsches Elternteil hatte.

Im Interview über das Indernet erzählte sie –wieMartin –über einen Partybesuch:

»Ich habe auch nicht das Gefühl gehabt, dass ich von den Anderen irgendwie ak-

zeptiert wurde. Weil dort sehr viele Inder waren, also Inder, die in Indien geboren

15 Indien führte 2003 ein offizielles Dokument für Persons of Indian Origin (PIO) ein, mit dem

diese unter anderem visafreie Einreise nach Indien bekamen.

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Das Indernet

und in Deutschland aufgewachsen sind, also irgendwie mit beiden Teilen Inder

und für die bin ich eine Deutsche und ich sehe mich eben selber auch als Deut-

sche, insofern spricht es mich nicht an.«

Einer dieser Inder hätte Subhas sein können. Er erklärte mir, dass er die meis-

ten Halb-Inder_innen für Deutsch halten würde. Als Ausnahme ließ er nur Marcus

gelten.Marcus hatte sich selbst Hindi beigebracht und viel über indische Geschich-

te gelesen. Subhas stellte daher anerkennend fest, dass Marcus Sprachkompetenz

und Wissen sogar unter jenen mit zwei indischen Elternteilen selten sei. Marcus

war so in der Lage, seinen Mangel durch angeeignete Indien-Kompetenz zu kom-

pensieren.

Dass Identifikation mit Indien und kulturelle Kompetenz kein ausreichendes

Kriterium waren, um als Inder_innen akzeptiert zu werden, erfuhren vor allem

afghanische Sikhs und Hindus (vgl. Goel 2008c, 108-111). Ich wurde darauf auf-

merksam, weil einige der Partyveranstaltenden und Webmaster aus Afghanistan

stammten. Auf diese wurde ich in Interviews hingewiesen. Rajesh beschwerte sich:

»Und dann kommt noch das Paradoxe hinzu, das wird von Afghanen geleitet und

ich frage mich immer wieder, woher sie sich dieses Recht rausnehmen, indische

Kultur weiter zu publizieren und dahinter zu stehen.« Den Afghanen unterstellte

er, dass sie vom Indienboom (vgl. 2.5.2) profitieren wollten, ohne Indien verbunden

zu sein. Selbst wenn sie indische Musik spielten, wären sie noch lange nicht Teil

der Community. Vielmehr gebe es unter ihnen viele »schwarze Schafe«, womit er

wohl fragwürdige kommerzielle Praktikenmeinte. Rajesh schien ein klares Bild da-

von zu haben, wer legitimiert war, unternehmerisch indische Kultur zu vermitteln,

undwer nicht. Gerechtfertigt taten dies nur die richtigen Inder_innen, die indische

Musik spielten und damit die indische Community ansprachen – also Leute wie

er selbst. Dies kann als Strategie eines ethnopolitischen Unternehmers, der seine

Konkurrenz vomMarkt treiben will, interpretiert werden.Wahrscheinlich war das

auch Teil seiner Motivation, aber damit lässt sich seine massive Ablehnung nicht

völlig erklären. Auch stand Rajesh mit dieser nicht alleine. Afghan_innen wurden

von einigen der Interviewten als Andere konstruiert. Dabei spielte wahrscheinlich

eine Rolle, dass Afghanisch-Sein meist mit Muslimisch-Sein gleichgesetzt wurde

und Muslim_innen für viele als Andere dienten. Die afghanischen Partyveranstal-

tenden und Webmaster, die ich interviewte, waren allerdings keine Muslime, son-

dern Sikhs und Hindus. Diese religiöse Zuordnung begründete, warum sie sich zu

Indien hingezogen und nicht als Afghan_innen fühlten, wie Hari erklärte:

»Das hat was mit meinemHeimatbegriff zu tun. Heimat ist für mich ein Land, wo

ich zugehörig bin, kulturell, religiös, von der Sprache her und wo ich mir selbst

nicht als Fremdkörper vorkomme und das ist für mich eindeutig Indien. Seit wir

hier sind, bin ich mehrmals dort gewesen und man fühlt sich dann doch schon

irgendwie in der Heimat. Auch wenn ich sage, dass, wenn ich längere Zeit dort

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 117

bin, ich dann wieder Deutschland vermisse. Aber irgendwo haben wir Afghanen

es vielleicht sogar noch ein Stückchen schwerer als die Inder hier. Weil wir keine

wirkliche Heimat haben. Also wir sind, ok ursprünglich sind wir Inder, aber wie

gesagt dann gibt es halt das Denken, Inder sind doch ein bisschen anders als wir,

richtige Afghanen sind wir auch nicht.Wir sind heimatlos und insofernmussman

sich irgendwo definieren und ich bin derMeinung ich bin doch eher Inder als alles

andere.«

In Afghanistan waren Hari und seine Familie fremd aufgrund ihrer Religion, in

Deutschland aufgrund ihrer Herkunft. In Indien aber, wo er als Kind einige Jahre

lebte und wohin er später mehrmals gereist war, fühlte er sich nicht als Fremdkör-

per. Das machte Indien zu seiner Heimat und ihn zum Inder. Dabei war sich Hari

bewusst, dass dies keine Identität war, die ihm selbstverständlich zustand. Es war

vielmehr die Abwesenheit einer selbstverständlichen Zugehörigkeit, die ihn dazu

zwang, sich selbst eine zuzulegen. Nach Abwägung seiner Erfahrungen, war eine

Identität als Inder für ihn die beste Wahl. Für Leute wie ihn, die nirgendwo richtig

dazu gehörten, fand er es wichtig, dass sie sich Orte der Begegnung schufen:

»Ich denke, dass so eine Inder-Internetplattform gerade für uns auch, gerade für

die Afghanen sehr wichtig ist, weil wir keine Heimat haben, wir brauchen irgend-

etwas, wo wir uns identifizieren können, wo wir uns definieren können, also was

wir auch sind.«

Hari nahm sich das Recht heraus, sich als Inder zu definieren und für andere wie

ihn einen indischen Raum zu schaffen. Das tat er aber nicht aus kommerziellen

Gründen, wie Rajesh unterstellte, sondern weil er nach Zugehörigkeit suchte und

weil ihn viel mit Indien verband. Dadurch, dass er in Indien gelebt hatte, eine

indische Religion praktizierte, eine indische Sprache sprach etc. verfügte er über

mehrWissen und kulturelle Kompetenzen als viele andere der vonmir interviewten

fraglos anerkannten Inder_innen (der zweiten Generation). Trotzdem wurde sein

Anspruch auf Zugehörigkeit immer wieder abgelehnt. In Internetforen musste er

Anfeindungen gegen sich und andere afghanische Partyveranstaltende lesen. Er

beschwerte sich: »Also es hat mich kein Mensch gefragt, warum ich das mache.«

Er ergänzte allerdings auch, dass er offline kaum mit Inder_innen Kontakt hätte,

da er ganz in die Community von afghanischen Hindus und Sikhs eingebunden

sei. Harsha war in seiner Deutung der Abwertung offensiver:

»Ich finde das faszinierend, auch bei den Indernet-Foren, da sind immer so geile

Diskussionen. Das zeigt eigentlich, wie orientierungslos die Leute sind, also das

Verlangen die Frage zu beantworten: Was ist eigentlich Indien? Du merkst, dass

die Leute sich mit ihrer Identität beschäftigen und keine Antworten finden und

dann in einen Mythos fallen oder ein Mythos sich zusammenbauen und pseudo-

mäßig sich sagen: ›Das und das ist Indien!‹ Sich Klischees bedienen, die von der

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Das Indernet

sogenannten in Anführungsstrichen deutschen Gesellschaft gestellt worden sind.

Kommt ja nicht vom Elternhaus. Was soll denn indisch sein? Zuhause ist auch

nichts indisch. Was soll denn da indisch sein? Das einzige, was indisch ist, sind

die Bollywoodfilme, vielleicht die Klamotten, teilweise das Essen und die Musik,

sonst ist nichts Indien. Dann sagtman sich als jugendlicher Inder: ›Das und das ist

für mich indisch!‹ Weil, du gehst irgendwo hin in Deutschland und dann sagt dir

ein Deutscher: ›Hey du bist kein Deutscher, weil du siehst nicht Deutsch aus!‹Was

auch immer das sein soll und dann fragen sich die Leute: ›Dann bin ich ja wohl

Inder! Na gut, aber Indien ist cool!‹ Dann ist der Inder da, der vollgepumpt ist mit

Mythen und Testosteron oder was auch immer und fängt dann an, über mich zu

schimpfen, weil ich ein Afghane bin und keine Ahnung habe davon.«

Auf Diskussionen, warum er indische Partys mache, würde er sich aber nicht ein-

lassen: »Ich kommuniziere nur noch über meine Partys, über die Musik und das,

was ich mache und dann habe ich eine Zeit lang nur noch von A.R. Rahman Musik

aufgelegt.« Ich musste an dieser Stelle meine Ignoranz zugeben und Harsha klärte

mich über Rahman, den »besten indischen Populärmusiker der heutigen Zeit« auf,

der mehr Alben verkauft habe als Michael Jackson. Zur Musik und seinem Party-

konzept erzählte Harsha:

»Und der Typ, was hat er gemacht? Der hat angefangen so genannte arabische Ele-

mente mit in seine Musik einzubauen. Plötzlich merkst du, dass indische Musik

überall ist. Sagen wir mal so, die heutige Zigeunermusik in Spanien, Flamenco, ist

gar nicht so weit entfernt, kein Stück, die Ursprünge liegen da oder die moderne

Arabesk in der Türkei. Man kann sogar eine lockere Verknüpfung zu der indischen

Musik bringen. Also habe ich mir gedacht: ›Hey, wenn dann machen wir es rich-

tig und ärgern die Leute!‹ Also ich will die Leute ärgern, ich will die Leute zum

Nachdenken bringen, wenn sie mir so was sagen, dann denke ich: ›Hey, ich habe

es geschafft!‹ Was ist denn indisch, wo steckt denn indische Musik drin?«

Diese Passage hörte sich an wie eine direkte Antwort auf Rajeshs Vorwurf. Harsha

hinterfragte auch sonst im Interview immerwieder das Konzept von Authentizität.

Für ihn gab es nichts authentisch Indisches. Es ging ihm viel mehr darum,Bilder in

Frage zu stellen, undmit verschiedenen Einflüssen zu spielen.Damit stellte Harsha

die Vorstellung von natio-ethno-kultureller Eindeutigkeit und Abgeschlossenheit –

wie Rajesh sie formulierte – in Frage. Frei von natio-ethno-kulturellen Festschrei-

bungen war Harsha aber auch nicht. Ganz am Anfang des Interviews erzählte er

mir ohne Aufforderung:

»Und zwar ist es so, dass meine Familie aus dem Sindh stammt, das ist jetzt in

Pakistan, war damals Indien, damals als Pakistan ein eigener Staat wurde und

dann ist meine Familie nach Afghanistan immigriert, undmeine Familie hat auch

mal untereinander geheiratet. Eigentlich sind wir immigrierte Inder.«

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 119

Er stellte so zu Beginn unseres Gespräches fest, dass er Inder qua Herkunft war

und betonte, dass die indische Herkunft durch Heiratsregelungen auch erhalten

worden war. Nachdem er so seinen genetischen Anspruch auf Indisch-Sein gelegt

hatte, erläuterte er seine natio-ethno-kulturelle (Mehrfach-)Zugehörigkeit weiter:

»Sowaswie hierDeutsch-Türken.Dort sindwir afghanische Inder gewesen. Ich bin

dritte Generation. Ich bin Afghane indischen Ursprungs, spreche auch zu Hause

mit meinen Eltern noch Sindhi, wir sind noch Hindus. Die Sprache hat sich eh

verändert, also insofern fühle ich mich nicht indisch, nicht afghanisch und doch

wieder afghanisch, genauso wie indisch.«

Auch wenn Harsha in der Beschreibung seiner Partys so gelassen mit den Anfein-

dungen umgegangen war und Hybridität gepriesen hatte, schien es ihm wichtig,

seinen Anspruch auf das Label Indisch auch jenseits von hybrider Kultur zu begrün-

den. Wie die Aussagen nicht nur von Rajesh zeigten, blieb er aber der afghanische

Partyveranstalter, dessen Vorgehen suspekt schien. Das lag sicher auch daran, dass

die Ansprüche der afghanischen Hindus und Sikhs, als Inder_innen anerkannt zu

werden, die Logiken natio-ethno-kultureller Zugehörigkeit zu sehr in Frage stell-

ten. Die Adoptierten, Halb-Inder_innen und afghanischen Inder_innen stellten die

Grenzen des Raums der Zugehörigkeit in Frage. Sie konnten sowohl eingeschlossen

als auch ausgeschlossen werden. Ihre Zugehörigkeit war prekär.

1.4.5. Einheit und Vielfalt

Im Redaktionsinterview 2004 kam das Gespräch auf die »leidige Diskussion Nord-

inder/Südinder«. Die drei (nicht-südindischen) Redakteure erzählten mir, wie im-

mer wieder Konflikte zwischen Nord- und Südinder_innen im Gästebuch und den

Foren ausbrachen, insbesondere nach Partys. Die Redaktion nahm sich selbst als

Beispiel dafür, dass das nicht passieren müsse, in ihr würden Redakteur_innen aus

verschiedenen Regionen, mit verschiedenen Religionen und auch Pakistanis mit-

arbeiten. Das wäre kein Thema. Ihr Ziel sei es, sich anders als die erste Generation

nicht entlang von regionalen Identitäten zu teilen.

Im Gegensatz zur Redaktion fand Sita, deren Eltern aus dem südindischen

Kerala stammten, das Indernet nicht besonders inklusiv. Sie sah eine Fixierung

auf Nordindisches:

»Es sind, zum Beispiel, nur nordindische Filme, die dort beschrieben werden. Ich

kann es gar nicht so festmachen, aber es ist der Eindruck. Dass Hindi als Sprache

angeboten wird, aber keine andere. Ich meine zu wissen, dass auch die, die es

zumindest gegründet haben auch Nordinder waren.«

Den Eindruck, dass das Indernet nordindisch geprägt sei, bekam Sita vor allem

durch das, was nicht auf dem Internetportal präsent war. Sie vermisste eine Dar-

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Das Indernet

stellung von Indiens Vielfalt. Dabei klassifizierte sie sowohl die Nationalsprache

Hindi wie die besprochenen Bollywood-Filme und die Gründer als nordindisch.

Diese Klassifikation von Hindi (vor allem in Nordindien gesprochen), hindispra-

chigen Filmen aus Bombay (an Indiens Westküste) und den bengalischen Grün-

dern (von Indiens Ostküste mit der lokalen Sprache Bengali) als allesamt nord-

indisch funktioniert aus der Perspektive Keralas möglicherweise, entspricht aber

nicht dem jeweiligen Selbstverständnis. Der Redakteur Ranjan erzählte:

»Wir haben uns hier mal den Spaß gemacht in der Redaktion: jetzt sind hier

Südinder-Nordinder-Konflikte, dann sagten wir immer: ›Aha! Aber das Indernet

wurde von Bengalen, also von Ostindern aufgebaut.‹ Als Spaß, als Gag, so intern.«

Die Bengalis distanzierten sich von den Konflikten, wurden aber von Nutzenden

wie Sita trotzdem als positioniert wahrgenommen. Der Begriff nordindisch be-

zeichnete bei Sita vermutlich weniger eine spezifische Region als die Dominanz-

kultur Indiens16. Hindi als Nationalsprache und Bollywood als größte Filmproduk-

tion gehören zur indischen Dominanzkultur – und wurden auf dem Indernet re-

präsentiert. Die vielen anderen Sprachen (obMalayalam oder Bengali) und anderen

Filmproduktionen (ob aus dem Punjab oder Kerala) werden im nationalstaatlichen

Diskurs zwar als Ausdruck von Indiens Vielfalt angesehen, ihnen wird aber nur

eine regionale Bedeutung zugewiesen – und auf dem Indernet kamen sie nur am

Rande und in den Foren vor.Das Indernet reproduzierte das nationalstaatliche Bild

Indiens, das Indien als einheitlich mit gemeinsamen Symbolen verstand17. Damit

griff das Indernet einen Gedanken von pan-indischer Gemeinsamkeit auf, der vor

allem im anti-kolonialen Freiheitskampf gepflegt wurde und Grundlage der Grün-

dung der indischen Republik war, der aber in Spannung zur regionalen Vielfalt

Indiens stand (vgl. Brah 1996, 161; Ray 2003, 22; Rothermund 1995). Zudem dock-

te das Internetportal an die vorherrschende Außenperspektive auf Indien an, die

von einem einheitlichen Indien ausging und die interne Vielfalt nicht wahrnahm

(vgl. Oonk 2007, 13). Die Gründe, warum das Indernet diesen pan-indischen Zu-

gang pflegte, waren vermutlich von Redakteur_in zu Redakteur_in unterschiedlich

und nur zum Teil Ergebnis einer bewussten Entscheidung. Bewusst war es sicher

denjenigen, die sich aus politischer Überzeugung für ein einheitliches Indien aus-

sprachen. Bewusst wird es auch jenen gewesen sein, die Zusammenschlüsse ih-

rer Eltern auf Basis von regionalen ethno-kulturellen Gemeinsamkeiten ablehnten

16 Dewey (2008, 130-131) beschreibt die politische undgesellschaftlicheDominanz desNordens

in Indien sowie Vorurteile gegen den Süden.

17 So nahm das Indernet-Logo, die indische Fahne als Motiv auf. Hindi wurde als eine von drei

Sprachoptionen angeboten. Indien und insbesondere die Republik Indien war der Bezugs-

rahmen der Berichterstattung.

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 121

und neue pan-indische Zusammenschlüsse schaffen wollten. Unbewusst war es al-

lerdings für die, die der indischen Dominanzkultur so nahestanden, dass sie sich

durch diese nicht ausgegrenzt fühlten, sowie für jene, denen die Kenntnisse über

die Vielfalt Indiens fehlte und die daher die Imagination eines einheitlichen In-

diens teilten. Tendenziell ausschließend war diese Ausrichtung des Indernets für

Personen, denen eine Repräsentation der Dominanzkultur nicht ausreichte.

Weitgehende Unkenntnis darüber, wie sich die Vielfalt Indiens in kulturellen

Praktiken ausprägte und welche Konflikte innerhalb Indiens herrschten, schien

mir ein verbindendes Element unter vielen Redakteur_innen und Nutzenden des

Indernets. Die meisten kannten nur die Herkunftsregion ihrer Eltern. Sie bildeten

ihr Indienbild aus deren Erzählungen, den eigenen eingeschränkten Erfahrungen

bei Indienreisen und dem dominanzdeutschen Indienbild. Auf dem Indernet be-

gegneten sie dann jungen Menschen mit unterschiedlichen Biografien und Indi-

enbildern und wurden häufig erstmalig mit der Diversität konfrontiert. Debashish

erzählte:

»Wasmir zum Beispiel am Anfang völlig unbekannt war, dass es dieses Nord- und

Südinder, diese Konkurrenz oder was es, dieses, dass die Südinder nur was mit

Südindern machen und die Nordinder sich besser finden und die Südinder sich

besser finden, war mir auch völlig unbekannt. Ich dachte erst, sind ja alles Inder.

In Königswinter zum Beispiel, da wurde ich immer gefragt, ›wo kommst du denn

her‹. Da sage ich, ›aus X-Stadt‹. ›Nein, wo aus Indien?‹ Da meinte ich, gut, ist viel-

leicht interessant. ›Ach so, du bist kein Südinder.‹ Da dachte ich auch, sind die

bekloppt, sind so ein paar Inder in Deutschland und dann fangen die noch mal

an, hier Südinder und Nordinder.«

Debashish drückte seine Überraschung über das gegenseitige Konkurrenzdenken

aus. Er beschrieb, wie er durch Herkunftsdialoge nicht nur auf eine spezifische

Herkunft in Indien festgeschrieben wurde, sondern diese auch mit einer Wertung

(als Anderer) verbunden war. Es waren nicht nur die Bengalis, die vom Nord-Süd-

Konflikt in Räumen der zweiten Generation überrascht waren. Auch Savita, deren

Eltern aus Kerala stammten und die mehrere Jahre in Indien gelebt hatte, erzählte

mir von ihrem Schock bei dem Königswinterer Seminar (vgl. 3.3.4):

»Ichwar immer vonder These ausgegangen, dass dadurch, dass sich die zweiteGe-

neration nicht in Indien, sondern in Deutschland befindet, wird es nicht zu dem

Phänomen von Communalism oder Regionalism kommen können, wie ich die in

Indien erfahren habe. Darin habe ich immer die Chance der zweiten Generation

hier gesehen. Da war es für mich so eine Art Schock bei dem Vernetzungssemi-

nar, diese Diskussionmitgekriegt zu haben im Plenum, wo die einenmeinten, die

Nordinderwürden sich nie dazu herab geben, eine südindische Sprache zu lernen.

Die Südindermeinten, es gäbe so vieleMalayalis der zweiten Generation, dieHin-

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Das Indernet

di lernenwürden. Aber sie hätten noch nie gehört, dass einNordinder der zweiten

GenerationMalayalam lernt. Da habe ich zumerstenMal diesesNord-Süd-Gefälle

wahrgenommen, dass es das gibt in Deutschland. Dass es das in Indien gibt, war

mir klar.«

Im Gegensatz zu Debashish war Savita nicht grundsätzlich vom Regionalismus

überrascht. Sie war enttäuscht, dass er in Deutschland nicht überwunden wurde.

Bozdag (2013, 147-149) stellt bei ihrer Analyse von Diasporawebseiten fest, dass es

online immer wieder um die Aushandlung von ethnischen Konflikten in den Hei-

matländern der Eltern geht. Dabei geht sie (ebd. 148) davon aus, dass es sich um ei-

ne Re-Interpretation der Konflikte aus einer diasporischen Sicht handele,wobei die

Nutzenden sowohl von Auseinandersetzungen offline geprägt sind als auch durch

die Online-Diskussionen das Herkunftsland ihrer Eltern kennenlernen. Aus mei-

nen Beobachtungen würde ich diese Überlegungen generell auf Räume der zweiten

Generation (on- und offline) beziehen. Interessant ist, dass die Indernet-Redaktion

von der »leidigen Diskussion« sprach und Bozdag (2013, 149) eine Nutzer_in zi-

tiert, die von der »typische[n] beschissene[n] Araber-Berber-Diskussion« spricht.

Die wiederkehrenden Konflikte werden als Belastung empfunden.

Im Indernet begannen diese Auseinandersetzungen meist in Gesprächen über

andere Themen. Gelegentlich wurden allerdings auch Threads explizit zu konflikt-

haften Themen gestartet. So eröffnete Bharat im Jahr 2005 eine Diskussion zu

»Dravidischer Nationalismus/Separatismus«. Er begann sie mit einem langen Post

zu dravidischem Nationalismus, also politischen Bewegungen aus Südindien, die

sich gegen eine Dominanz des Nordens über den Süden wenden (vgl. Oomen 2004,

133), und beendete diesen Post mit:

»Nordindien und Südindien sind untrennbar miteinander verwoben. Nordindi-

sche und südindische Sprachen, zum Beispiel, sind zwar sprachfamiliär nicht ver-

wandt, gleichen sich aber imKlang und in der grammatikalischen Struktur so sehr,

wie keiner anderen Sprache außerhalb des Subkontinents. Punjabis und Tamilen

mögennoch so unterschiedlich sein, sie stehennäher zu einander, als sie zu jedem

nicht-indischen Volk stehen. Indien ist eins.«

Diese Eröffnung führte zu einer lebhaften und kontroversen Diskussion. Mehrere

Nutzende argumentierten gegen die Ausführungen von Bharat, wobei sich eini-

ge als Tamil_innen positionierten. Andere unterstützen Bharats Sichtweise. Dabei

kam auch der Vorwurf des Hindu-Nationalismus auf, gegen den sich Bharat ver-

wahrte und den Proudmit Vorwürfen an die Tamil_innen konterte.Daraufmeldete

sich Indischer Kämpfer:

»Also, ich bin reinblütiger Tamile aus Indien. Meine Familienangehörigen in In-

dien sind politisch sehr engagiert und gehören einer Partei an, die insbesondere

Draviden repräsentiert! Aufgrund dessen habe ich von Haus aus eine sehr radi-

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 123

kale Einstellung! Zu den ›Hindu-Nazis‹ [ug: Vorwurf an Bharat und Proud in der

Diskussion] kann ich nur sagen, dass dieser Begriff viel zu extrem gewählt wurde,

dennoch sind diese Vorwürfe nicht völlig aus der Luft gegriffen! Einige Anhän-

ger vertreten leider eine sehr nordindisch orientierte Sichtweise. Ich persönlich

war jedoch auf einem Hindu Camp des ›Shiv Sangh‹, die der Hindutva sehr nahe-

stehen und habe festgestellt, dass dieser Vorwurf auf keinen Fall verallgemeinert

werden kann!«

Indischer Kämpfer positionierte sich damit sowohl als dravidischer Nationalist als

auch als Teilnehmer von hindunationalistischen Zusammenkünften in Deutsch-

land. Im Jahr 2004 hatte Indischer Kämpfer selbst eine Diskussion gegen Sepa-

ratismus initiiert. Mit dem Titel »Khalistan« wandte er sich gegen die Unabhän-

gigkeitsbewegung von Sikhs und bekam dabei unter anderem Unterstützung von

Proud. Auch in der Diskussion gab es eine hitzige Debatte zwischen den Verfech-

tenden einer indischen Einheit und denen, die die Anliegen der Sikhs verteidigten.

ImThread zum dravidischen Nationalismus reagierte Harpreet erbost auf den Bei-

trag von Indischer Kämpfer: »Ich wollte nur sagen, dass ihr in meinen Augen alle

Rassisten seid. Jeder einzelne von euch und ich nehme das nicht zurück. Ich mein

das wirklich so.« Diese Intervention führte aber zu keiner Veränderung der Dis-

kussion. Lebhaft wurden weiter die verschiedenen Positionen vertreten.

Im redaktionellen Teil dominierte die Repräsentation von Indien als einer ein-

heitlichen Nation, während in den Foren auch Raum für regionale ethno-kultu-

relle Vergemeinschaftung bestand. So startete eine Nutzer_in im Jahr 2004 den

Thread »Mallu World«. Daraus entwickelte sich ein Geplauder auf Deutsch, Mala-

yalam und Schweizer-Deutsch. In den Jahren 2004 und 2005 gab es verschiedene

Versuche,Threads für Punjabis bzw. Bengalis zu etablieren. Diese waren aber nicht

erfolgreich. Soweit ich beobachten konnte, ergaben sich auf dem Indernet kaum

sichtbare Vergemeinschaftungen von ethno-kulturellen Gruppen. Die Struktur des

Indernets schuf keinen expliziten Raum für ethno-kulturelle Vernetzung und för-

derte sie damit nicht (vgl. Bozdag 2013, 110). So konnte die Redaktion ihre Vision ei-

ner pan-indischen Gemeinschaft umsetzen,musste aber gelegentlich aufkeimende

Konflikte ertragen.

1.4.6. Indien und Südasien

Die Redakteurin Rahima erzählte, dass das Indernet nicht alleine auf Indien aus-

gerichtet gewesen sei:

»Von Anfang an haben die anderen Redakteure mir das so erklärt: es ist nicht

nur über Indien, sondern Südasien, also du kannst auch über Pakistan schreiben,

du kannst über Bangladesch schreiben, du kannst also Südasien allgemein. Wir

möchten uns nicht nur auf Indien beschränken.«

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Das Indernet

Diese Aussage wurde allerdings nicht durch die Selbstbeschreibung des Indernets

gestützt. In ihr wurde auf Indisches und explizit auf das Land Indien Bezug ge-

nommen. Auch in der Gestaltung und Strukturierung des Internetportals tauchte

auf den oberen Ebenen kein Verweis auf Südasien als Ganzes bzw. auf andere süd-

asiatische Länder auf. Indien wirkte als thematische Klammer. Trotzdem erklärte

auch der Redakteur Devraj, dass das Indernet sich aufmehr als die Republik Indien

bezog:

»Ichwürde sagen Indien ist,mankommtnicht darumherum,das auf zweiArten zu

definieren. Einmal ist es tatsächlich rein, jetzt von den Fakten her, ist es der Kon-

tinent, nicht der Kontinent, sondern das Land mit den klar definierten Grenzen.

Aber rein kulturell betrachtet ist es der Subkontinent.Wennmandas ursprünglich

betrachtet, sind Sri Lanka oder Bangladesch oder Pakistan in gewisser Weise in-

disch. Aber rein kulturell betrachtet. Ich will damit nicht sagen, dass das für mich

alles genau hinhaut. Aber mir würde auch kein anderes Wort dafür einfallen, wie

man das nennen sollte, das Gesamte.«

Devraj differenzierte auf Nachfrage also zwischen der Republik Indien im engeren

Sinne und einem indischen Kulturkreis im weiteren Sinne, der das gesamte Süd-

asien einschloss. Dabei ging es ihm um ein ursprüngliches Indisch-Sein. Mit »ur-

sprünglich« bezog sich Devraj möglicherweise auf ein Indien vor der Teilung 1947

bzw. ein mythisches Indien in der ferneren Vergangenheit. Im Gegensatz hierzu

steht Jacobsen und Kumars (2004, ix) Betonung, dass Südasien eine kulturell (eth-

nisch, sprachlich und religiös) so diverse Region sei wie keine andere. Kulke und

Rothermund (1982, 246) führen aus, dass in der indischen Geschichte eine Regio-

nalisierung der Macht eher die Regel als die Ausnahme war. Das Mogulreich und

Britisch Indien hatten die größte Ausdehnung, umfassten aber beide nicht den

ganzen Subkontinent. Wieso ganz Südasien ursprünglich indisch sein sollte, blieb

in Devrajs Aussage genauso unklar, wie was indisch eigentlich für ihn bedeutete.

Allerdings sprechen auch Jacobsen und Kumar (2004, ix) von einer südasiatischen

kulturellen Prägung, die die Verbindung zwischen den verschiedenen religiösen

Traditionen Südasiens darstelle (vgl. Kaviraj 1997, 26). Sie betonen dabei, dass die

genaue Bedeutung dieser kulturellen Prägung schwer fassbar sei. Die Undefiniert-

heit, Vagheit der kulturellen Gemeinsamkeit, lässt sie aus unterschiedlichen Posi-

tionen imaginieren und führt unter anderem zu Devrajs Idee von indischer Kultur.

Die Idee einer gemeinsamen Kultur in Südasien teilten auch andere Redakteur_in-

nen des Indernets. Salman erklärte:

»In meiner Sicht ist es sowieso vollkommen Jacke wie Hose, ob das jetzt Indien

oder Pakistan heißt. Es ist alles das Gleiche. Ich meine, wenn jemand sagt, ich bin

Pakistaner, dann kann er das von mir aus sein, aber in the end the same shit. Es

ist alles das Gleiche. Ich meine der Kulturkreis ist nun mal der südasiatische und

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 125

dann ist es egal, ob ich aus Pakistan komme oder aus Bangladesch oder aus Sri

Lanka oder aus Nepal. So what. Und auch Religion, ob ich nun Muslim bin oder

Hindu, sehe ich auf Indernet überhaupt kein Problem. Auch in der Community

sehe ich da kein Problem.«

Für den Sohn eines muslimischen Inders, der noch keine anderen südasiatischen

Länder besucht hatte, gab es keine wesentlichen Unterschiede zwischen den ver-

schiedenen Ländern. Er glaubte daran, dass das Indernet für alle da war und nie-

mand aufgrund von natio-ethno-kultureller Herkunft oder Religion ausgeschlos-

sen wurde. Als ich ihn später nochmal auf den Namen Indernet ansprach, der sich

direkt auf Indien bezog, relativierte er seine Aussage:

»Vom Namen her hat der Pakistaner wahrscheinlich eher Probleme damit als der

Inder. Weil er sagt, Pakistan ist ein eigenes Land und wir wollen unsere eigenen

Seiten haben. Und genauso ist es wahrscheinlich mit Sri Lanka, aber letztendlich

denke ich, es ist das Gleiche.«

Tatsächlich wurde im Jahr 2002 pak24 gestartet, ein Internetportal für Pakistanis.

Nach Auskunft von Kader, einem der Gründer, kannten sie das Indernet nicht. Zum

Zeitpunkt des Interviews gab es aber Kontakte und die Überlegungmiteinander zu

kooperieren (vgl. 3.3.6). Anders als die Indernet-Redaktion sah Kader eine kultu-

relle Differenz zwischen Pakistanis und Inder_innen, Pakistan und Indien und so

einen Bedarf für ein spezifisch pakistanisches Portal. Der Erfolg von pak24 bestä-

tigte den Bedarf.

Aus der dominanten Position Indiens (vgl. Baxter et al. 1993, 376-386) wird Süd-

asien und seine Differenzen anders wahrgenommen als aus den marginalisierten

Positionen der anderen Länder. Bates (2001, 36-39) fragt vor diesem Hintergrund,

ob es eine pan-südasiatische Identität gebe. Für die zweite Hälfte des 20. Jahr-

hunderts beobachtet er (ebd. 38) eine Re-Institutionalisierung von religiösen Dif-

ferenzen sowohl in Südasien als auch in der Diaspora. Gleichzeitig stellt er (ebd. 37)

fest, dass in der Diaspora neue Identitäten konstruiert werden. Das können sowohl

solche mit pan-südasiatischer als auch mit religio-ethno-kultureller Ausrichtung

sein. Bei den Interviewten hatte ich den Eindruck, dass sie desto mehr für eine

pan-indische bzw. pan-südasiatische Perspektive ansprechbar waren, je weniger

Kontakt sie mit und je weniger Wissen sie über Indien und Südasien hatten.

Der Indien-Pakistan-Konflikt (vgl. Baxter et al. 1993, 377-382) war auf dem In-

dernet dennoch von Anfang an präsent. Schon zu Beginn verfasste die Redaktion

mehrere Artikel zum indisch-pakistanischen Verhältnis und zur Kaschmir-Krise.

Auch in den Foren wurde darüber diskutiert, so dass eine Nutzer_in 2005 frag-

te: »Hallo, Namaste und Salam an alle! Ohne irgendeinen von euch anzugreifen,

habe ich das Gefühl, dass hier einige gegen Pakistan sind.« Dieser Einschätzung

wurde von vielen widersprochen. Als im Herbst des gleichen Jahres eine Nutzer_in

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Das Indernet

mehrere offen anti-pakistanische Diskussionen eröffnete, gab es viel Gegenwehr.

Extreme Formen des Anti-Pakistanischen wurde nicht geduldet. Trotzdem sah sich

Cricket 2006 gezwungen, eine Umfrage mit dem Titel »Es ist völlig normal für In-

dien und gegen Pakistan zu sein« zu starten. Si_er startete den Thread, weil die

Redaktion nicht auf ihre Beschwerden über beleidigende anti-pakistanische Bei-

träge reagiert hatte. Auch früher schonwar der Indien-Pakistan-Konflikt in den Fo-

ren und Gästebüchern hochgekocht. Die RedakteurinMariam erzählte, dass wegen

anti-pakistanischer Posts durch eine Nutzer_in das Gästebuch geschlossen wurde

(vgl. 2.2.4):

»Das fand ich schon ziemlich schlimm. Aber die Redaktion hat das Gästebuch

gleich geschlossen, da konnte dann niemandmehr was eintragen. Die haben sehr

schnell reagiert. Das war nicht mehr fair, das fand auch jeder so, der das gelesen

hat. Vielleicht einige, die dann zustimmend genickt haben, aber sich natürlich

nicht getraut haben, da was rein zu schreiben. Aber ansonsten, vielleicht mal, da

gab es dann so eine Sache, Miss India darf keine Pakistani sein. Da habe ich lange

nichts mehr ins Forum reingeschrieben, weil ich nicht wusste, was ich dazu noch

schreiben sollte.«

Durch mein insistierendes Nachfragen fielen ihr noch andere Diskussionen ein,

die sie anti-pakistanisch fand und die sie zum Verstummen gebracht hatten. Die

Redakteurin Rahima hatte einen solchen Vorfall zum Anlass genommen, einen Ar-

tikel über Pakistan zu schreiben. Sie erklärte:

»Das lag eigentlich ziemlich nahe, dadurch dassmein Vater oder dass wir ein biss-

chen Bezug zu Pakistan haben, habe ich mir gesagt, das finde ich interessant, das

mache ich. Es gibt nun mal diese Feindschaft zwischen Indien und Pakistan und

das finde ich furchtbar. Und da gab es auch auf dem Indernet mal einen kleinen

Konflikt. Deswegen fand ich es wichtig, das Länderporträt Pakistan zu machen.«

Rahimas Vater war indischer Muslim mit Verwandtschaft in Pakistan und hatte

kurz dort gelebt.Mit ihren Eltern war sie als Kindmehrmals nach Pakistan gereist.

Trotz dieses Bezugs zu Pakistan, definierte sich Rahima natio-ethno-kulturell über

Indien, und wurde auch von den anderen Redaktionsmitgliedern so wahrgenom-

men. Ihr »bisschen Bezug zu Pakistan« führte allerdings dazu, dass sie unter dem

Konflikt zwischen Inder_innen und Pakistanis litt. Sie erklärte:

»Pakistan gehört zu Indien, denn die Geschichte verbindet Indien mit Pakistan,

allein durch die Teilung 1947. Eine gute Seite über Indienmuss so etwas auf jeden

Fall bringen, deswegen ist es wichtig, Informationen über Pakistan zu haben. Ich

möchte auch selber über Pakistan informiert sein und wissen, wie ist das in Paki-

stan. Denn schließlich kommen wir alle aus dem gleichen ursprünglichen Land.«

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 127

Damit teilte Rahima die Einschätzung von Devraj und Salman. Indien und Paki-

stan hatten ursprünglich zusammengehört und wurden durch die Teilung ausein-

andergerissen. Auf meine Nachfrage hin, ob das Gleiche für andere südasiatische

Länder und explizit für Bangladesch gelte, bestätigte sie das. Für die anderen süd-

asiatischen Länder interessierte sie sich aber nicht so sehr wie für Pakistan. Das

galt auch für die meisten anderen.

Mariam vermutete, dass die Redaktion gerne pakistanische Nutzende gehabt

hätte. Sie glaubte aber nicht, dass sie damit erfolgreich war, und hatte den Ein-

druck, dass sich auf dem Indernet Pakistanis nur verdeckt beteiligten. Sie selbst

hatte als Tochter von pakistanischen Migrant_innen nicht damit gerechnet, von

einer indischen Redaktion positiv aufgenommen zu werden. Daher war sie posi-

tiv überrascht, dass sie nie »anders behandelt« wurde und die Redaktion »wirklich

eine Familie« war. Beim Schreiben aber blieb das Gefühl der Unsicherheit:

»Das Einzige, worüber ich mir Sorgen gemacht hätte, ist, dass wenn ich einen Ar-

tikel schreibe und dann jemand sagt, man merkt schon schnell vom Namen, dass

der muslimisch ist und dann schließt man schon schnell auf Pakistan, wobei es

ja nicht sein muss. Dass da vielleicht von den Lesern so Sachen kommen, weil die

das irgendwie nicht in Ordnung finden, dass zum Beispiel über das Taj Mahal, das

doch sehr indisch ist, vielleicht will man das nicht so gerne, dass das eine pakista-

nische Redakteurin verfasst hat.«

Mariam wusste, dass ihr Name sie als Muslimin identifizierte und hatte deswe-

gen (anders als Rahima) Sorge, nicht nur als Muslimin, sondern auch als Pakistani

erkannt zu werden. Ähnlich wie Klaus hatte sie Angst, dass ihr ohne indischen

Namen die Legitimation, über Indien zu schreiben, abgesprochen werden könn-

te18. Im Gegensatz zu Klaus passte sie aber ihren Namen nicht an, sondern stand

zu ihrer pakistanischen Zugehörigkeit. Mariam ließ anti-pakistanische und an-

ti-muslimische Äußerungen in der Regel nicht unkommentiert und entlastete so

die Redaktion. Andere Redakteur_innen erklärten mir, dass sie sich darauf verlas-

sen konnten, dass Mariam einschreiten würde. Gleichzeitig verkörperte Mariam

auch die Diversität und Liberalität der Redaktion, wie aus Robins Reaktion auf

meine Frage nach anti-muslimischen und anti-pakistanischen Positionen auf dem

Indernet deutlich wird: »Ich meine, wir hatten ja auch eine Pakistanerin bei uns

in der Redaktion und das spiegelt das wieder, dass man da nicht irgendwie anti-

irgendwas ist. Wir haben auch mit pak24 kooperiert, so ist es ja nicht.« Interes-

santerweise erwähnte Robin in dieser Rechtfertigung weder Salman noch Rahima,

18 Dass Mariam ihre Sorge mit einem Artikel über das Taj Mahal illustrierte, ist interessant.

In Deutschland ist es ein zentrales Symbol Indiens. Es ist aber auch ein muslimischer Bau.

Warum sollte eine Muslimin darüber nicht schreiben dürfen?

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Das Indernet

obwohl diese auch beide in der Redaktion waren und sich als Muslim_innen ver-

standen. Womöglich weil die beiden nicht Pakistani, sondern Inder_innen waren,

fühlte sich Robin ihnen näher und sie fielen ihm nicht als signifikante Andere ein.

Die Nutzerin Savitri hingegen führte Salman als Absicherung gegen anti-muslimi-

sche Tendenzen im redaktionellen Teil an:

»Salman ist auch Muslim. Der würde es nicht gutheißen, wenn plötzlich ein Ar-

tikel gepostet wird, in dem Vorurteile bezüglich Muslimen aufgegriffen werden.

Was das Problem sein kann, ist, dass dadurch, dass diese Foren angeboten sind,

so etwas natürlich auch zutage gefördert wird, dass einfach die Hemmschwelle

niedriger ist, seine Meinung zu äußern.«

Savitri wies darauf hin, dass die Anonymität der virtuellen Foren einen Raum schuf,

in dem sich anti-muslimische Äußerungen leicht tätigen ließen (vgl. Döring 2003,

270-279). Wenn sie diese wahrnahm, versuchte auch sie zu intervenieren.

Der Konflikt zwischen Indien und Pakistan hat jeweils aktuelle Anlässe, geht

aber auf die Teilung Britisch Indiens im Jahr 1947 zurück (vgl. Kulke und Rother-

mund 1982, 326-339). Die Kolonialmacht Großbritannien teilte ihre Kolonie in ein

mehrheitlichmuslimisches Pakistan (inklusive demheutigen Bangladesch) und ein

mehrheitlich hinduistisches Indien, und entließ diese beiden Staaten in die Unab-

hängigkeit. Diese Teilung auf Basis von Religion hatte eine längere Vorgeschichte

(vgl. Oomen 2004, 132). Unter der britischen Kolonialherrschaft wurde die Strate-

gie des Teilens und Herrschens verfolgt. Das bedeutete die Aufteilung der Koloni-

sierten in verschiedene ethnische Gruppen und die Beförderung von Konkurrenz

zwischen ihnen (vgl. Bates 2001, 4-5). Laut Bates (ebd. 1) stammt der südasiati-

sche Begriff des Communalism aus dieser Zeit der Kolonialherrschaft im 19. Jahr-

hundert und bedeutet das Ausnutzen und Manipulieren von religiösen und/oder

ethnischen Unterschieden für politische Zwecke. Diese Geschichte von Konflikten

erklärt auch, warum die Begriffe Pakistani und Muslim in Indien häufig synonym

verwandt werden (vgl. Brah 1996, 161). Muslim_innen werden des Verrats an Indien

verdächtigt. Bates (2001, 2) argumentiert zudem, dass in den 1990ern der Commu-

nalism in Indien zunahm und sich auch in Migrant_innengemeinschaften zeigte –

so auch auf dem Indernet. Trotz aller Erklärungen der Redaktion für ganz Südasi-

en und alle Religionen offen zu sein, erfuhren insbesondere Pakistanis und/oder

Muslim_innen immer wieder, dass sie nicht von allen für zugehörig gehalten wur-

den.

1.4.7. Nationalismus

Auch der deutsche Journalist Detlef ging davon aus, dass Anti-Muslimisches auf

dem Indernet keinen Platz haben könne, da Salman dies nicht zulassen würde.

Ihmwar aber aufgefallen, dass das Internetportal sehr auf Indien ausgerichtet und

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 129

nationalistisch war. Dieser Eindruck wurde von einigen der Interviewten geteilt.

Manish erklärte, dass er sich deshalb auf dem Indernet nicht ganz wohl fühlte.

Auch Devleena war durch nationalistische Beiträge abgeschreckt:

»Es geht irgendwie in fast jedem Artikel über Indien. Ich habe auch einmal oder

zweimal bei einem Artikel Jai Hind am Schluss gelesen und da weiß ich nicht, wie

das gemeint ist. Wenn dieses Jai Hind mit so einer Selbstironie dahinter gemeint

ist, dann ist es ok. Aber ich hatte manchmal durchaus das Gefühl, weil Indien im-

mer sehr hoch gelobt wurde.«

Devleena war von der Formulierung »Jai Hind« am Ende eines (oder mehrerer) Ar-

tikel irritiert. Übersetzen lässt sich dieser Ausruf mit »Es lebe Indien« oder »Sieg

Indien«. Dieser Slogan aus dem indischen Unabhängigkeitskampf wird Subhas

Chandra Bose zugeschrieben. Im Gegensatz zu Mahatma Gandhi setzte sich Bo-

se für bewaffneten Widerstand gegen die Kolonialherrschaft ein und suchte dafür

auch die Unterstützung des nationalsozialistischen Deutschlands (vgl. Kuhlmann

2003). Ob Devleenas Irritation auf diese Zuschreibung zu Bose zurückzuführen

war oder ob sie allein die nationalistische Anrufung an Hind/Indien problematisch

fand, habe ich nicht erfragt. In jedem Fall fand sie eine ernsthafte Verwendung

des Slogans problematisch. Auch ich war in einem Artikel zur Bedeutung des In-

dernets über den Abschluss »Jai Bharat – Jai Indernet!« gestolpert und hatte den

Autor Anirban befragt, ob dies ein Zeichen von Patriotismus gewesen sei. Er ant-

wortete:

»Ich glaube, im Ausland ist ein bisschen Patriotismus als… Ich will nicht sagen,

das ist nicht gegenüber den Deutschen, das war quasi ein Zuruf an die Inder. Ich

würde niemals jetzt vor den Deutschen sagen: Jai Hind und wir bekriegen euch,

das auf keinen Fall. Jai Hind habe ich gar nicht geschrieben, Jai Bharat. Jai Hind

hören, glaube ich, die Moslems nicht so gerne. Deswegen Jai Bharat.«

Anirban kam beim Antworten etwas ins Schleudern, da er ein gewalttätiges Poten-

tial des Slogans »Jai Hind« gegenüber Muslim_innen und Deutschen sah. Er schien

den Slogan aber trotzdem ernst gemeint zu haben, um für Patriotismus gegenüber

dem Herkunftsland der Eltern zu appellieren. Ob seine Begriffswahl Bharat inklu-

siver wirkte als Hind, kann ich nicht einschätzen.

Devleena störte auch, dass das Indernet ein ausschließlich positives Indienbild

verbreiten wollte. Dieses Ziel wurde mir von den Gründern des Indernets bestätigt

(vgl. 2.4.3). Das Indernet wollte einen positiven Bezug zu Indien schaffen oder wie

der Redakteur Bharat19 formulierte: »Wir hatten aber auch alle diesen Ehrgeiz,

dieses indische Ding so ein bisschen voranzutreiben.« Als ich ihn nach dem Grund

fragte, antwortete er:

19 Bharat ist sowohl eine Bezeichnung für Indien als auch ein Männername.

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Das Indernet

»Weil wir auch alle sehr also stolz sind oder, ich sag mal, froh sind, indischer Ab-

stammung zu sein. Weil, das bereichert einen. Indien ist ein großartiges Land.

So ein patriotischer Aspekt steckt auch da drin. Vielleicht auch, wenn man in der

Diaspora ist, dann glaub ich, kommen so patriotische Gefühle auf und man sucht

mehr Kontakt zu anderen Mitgliedern der Gemeinschaft.«

Auch van der Veer (1995, 4-7) argumentiert, dass Nationalismus gerade in der Mi-

gration entsteht. Erst fern von Indien werden Migrant_innen zu Inder_innen. In-

dien wird als einheitliche Nation wahrgenommen, romantisiert und entsteht da-

durch in der Imagination. Wie van der Veer (ebd. 7) argumentieren auch Gardner

und Shukur (1994, 158-159), dass Ausgrenzungserfahrungen als Migrant_innen die-

sen Prozess der nationalistischen Hinwendung zum imaginierten Herkunftsland

begünstigen können. Bozay (2005, 344-345) benennt als Gründe für verstärkte eth-

nisch-nationalistische Orientierungsmuster und türkisch-nationalistische Identi-

fikationsmerkmale sowohl offen rassistische Vorfälle als auch subtilere Ausgren-

zungen in Medien, Beruf und Alltag in Deutschland sowie politische Entwicklun-

gen in der Türkei und die Einbeziehung von Auslands-Türk_innen durch die türki-

sche Regierung. Ähnliche Faktoren dürften, wenn auch in abgeschwächter Form,

für jungeMenschen gelten, die in Deutschland als Inder_innen angesprochen wur-

den. Auch sie erfuhren offene und subtile Ausgrenzung, auch sie waren zum Teil

von politischen Entwicklungen in Indien beeinflusst und auch sie wurden von der

indischen Regierung als Inder_innen angesprochen (vgl. Santos Ribeiro de Oliveira

2014). Durch das Internet bekamen die Kinder derMigrant_innen einMedium,mit

dem sie sich, wie Miller und Slater (2000, 18-21) argumentieren, über ihre direkte

Umgebung hinaus positionieren konnten. Durch diese potentiell globale Reichwei-

te entwickelt sich laut Miller und Slater (ebd. 114-115) ein Internet-Nationalismus,

der es der Einzelnen ermöglicht, das zu werden, was si_er schon immer sein wollte

– in diesem Fall: sich zu einem natio-ethno-kulturellen Kontext zugehörig zu füh-

len und stolz auf diesen zu sein. Kuntsman (2009) wiederum analysiert, wie die

virtuelle Herstellung von Zugehörigkeit mit Gewalt (unter anderem im Namen der

Nation) gegen Andere einhergeht.

Bharat erklärte, dass er stolz auf seine indische Herkunft sei. Durch diese –

und weil Indien ein großartiges Land sei – sei er bereichert worden. Anirban war

es wichtig, dass die indische Kultur auch in der Migration erhalten bliebe. Auf

meine Frage, warum er dies wolle, antwortete er:

»Damit nichts verloren geht, was von unseren Eltern gegeben worden ist. Weil

das finde ich sehr schade. ZumBeispiel, es gibt sehr, sehr viele Kinder hier, die ihre

Sprache nicht können. Das werfe ich keinem einzigen Inder vor, aber das werfe ich

vielleicht, obwohl ich weiß nicht, obman so was vorwerfen kann. Aber viele Eltern

wollen ihren Kindern das nicht zumuten, sagen die immer. Die wollen eigentlich

nur das Beste. Das kann man ihnen auch nicht vorwerfen, aber kein Kind ist über-

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 131

fordert, zweisprachig aufzuwachsen. Die Religion, also ich finde, ich werdemeine

Kinder nicht hinduistisch erziehen oder nicht christlich, sondern einfach huma-

nistisch. Klar werde ichmeine Götter haben. Ich werde darauf achten, dass meine

Kinder auch damit aufwachsen. Genauso aber mit dem, was hier in Deutschland

gültig ist, also was hier mehrheitlich akzeptiert, praktiziert, wie das Christentum,

meinetwegen auch den Islam. Aber ich möchte, dass sie gläubig aufwachsen, das

ist fürmich dasWichtigste. Gläubig und offen und humanistisch. Das ist wichtig.«

Warum ihm wichtig war, dass das kulturelle Erbe der Eltern nicht verloren gehe,

führte Anirban nicht aus. Deutlich wurde aber, dass er das Gefühl eines Verlus-

tes hatte und diesem entgegentreten wollte. Ein vergleichbar diffuses Ringen und

Auseinandersetzen mit der (fehlenden) Zugehörigkeit zu Indien zieht sich auch

durch die Beiträge zur Rubrik »Mein Indien«. In den ersten Jahren des Indernets

erschienen unter dieser Überschrift Beiträge von Nutzenden, die sich mit Indien

und seinen Gegensätzen beschäftigten und die von dem Wunsch durchzogen wa-

ren, auf Indien stolz sein zu können. Auch im Forumwar Patriotismus immer wie-

der Thema. Aber selbst für jene, die den Begriff Patriotismus nutzten, war dieser

nicht unproblematisch. Anirban antworte mir auf die Frage, ob er sich als Patriot

verstehe:

»Also, ich weiß nicht. Patriot, Nationalist, Heimat. Ich kann mit den Begriffen we-

nig anfangen. Ich stehe auf jeden Fall dazu. Ich würde nicht in Krieg ziehen für

mein Land, ich würde generell in keinen Krieg ziehen für kein Land. Patriotismus

ist vielleicht auch eine Sache, die momentan nicht angesagt ist generell auf der

Welt.«

Wie schon in Bezug auf den Slogan »Jai Hind« war sich Anirban in Bezug auf die

Begriffe unsicher. Er sah ihre negativen Konnotationen und machte klar, dass sein

Patriotismus nicht so weit ginge, dass er dafür sterben oder töten würde. Sein

Redaktionskollege Devraj distanzierte sich klar:

»Ich halte grundsätzlich nichts von Nationalismus. Dass man sagt ›Indien über al-

les‹ und solche Sachen, davon halte ich nichts. Ich meine, es ist klar, man sollte

seine Wurzeln nicht leugnen, man soll seine Wurzeln auch nicht vergessen, man

soll, so gut wieman kann, seineMuttersprache oder überhaupt allgemein gefasst

seine Herkunft pflegen, aber man soll es auch nach außen hin nicht so übertrei-

ben.«

Wie für Anirban war es für Devraj wichtig, dass die Kultur der Eltern gepflegt

wurde. Das war aber für ihn nicht Nationalismus. Nationalismus verband er mit

einem ausschließlichen Bezug auf Indien, der alles andere abwertete. Das machte

möglicherweise auch das Unwohlsein von Anirban in Bezug auf (seinen eigenen)

Patriotismus aus. Ihr Hadern mit den Begriffen Nationalismus und Patriotismus

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Das Indernet

lässt sich durch verschiedene Ausprägungen in historischen Nationalismen erklä-

ren. In vielen ehemals kolonialisierten Ländern ist Nationalismus einerseits positiv

mit dem anti-kolonialen Kampf verbunden. Hall (1994, 221) führt dazu aus, dass in

den Unabhängigkeitsbewegungen Afrikas und Asiens die »Wiedererweckung kul-

tureller ›Wurzeln‹ und die Rückkehr zu Orthodoxie […] eine machtvolle Quelle der

Gegenidentifikation« war und häufig noch ist. Andererseits gehen mit dem eman-

zipatorischen Potential von Nationalismus gegenüber Kolonialismus und Fremd-

herrschaft Tendenzen zu innerer Dominanz, Ausgrenzung und Diskriminierung

von Minderheiten einher, wie Pieterse (2004, 34) argumentiert (vgl. Balibar 1991,

46). Zudem wird Nationalismus bzw. Patriotismus von Staaten genutzt, um Res-

sourcen gegen andere (Feindes-)Staaten zu sammeln, wie Oomen (2004, 135) ar-

gumentiert. Dabei wird Staat und Nation gleichgesetzt und Nationalismus durch

den Hass auf Andere genährt. Wallerstein (1991, 82) führt aus, dass Nationalismus

durch jegliche Gruppe, die ihre Interessen gegen andere Gruppen außerhalb des

Staates oder in einer Region des Staates mit staatlichen Mitteln durchsetzen will,

als Rechtfertigung genutzt werden kann. Nationalismus kann also sowohl eman-

zipatorisch als auch repressiv eingesetzt werden (vgl. Brah 1996, 161-162; Mannur

2003, 287). Nach Balibar (1991) ist er dabei immer mit Rassismus verflochten. Ras-

sismus lässt sich durch Nationalismus ausdrücken (vgl. ebd. 37). Die Abwertung

derer, die nicht als zugehörig zur Nation verstanden werden, und das Höherstellen

der Zugehörigen ist naheliegend. Abwertendes lässt sich auch in Bharats Verständ-

nis von Patriotismus finden. Auf meine Frage, was für ihn Patriotismus bedeutete,

erklärte er:

»So eine Art Stolz auf die Kultur. Auch die Einzigartigkeit des Landes. Ich meine,

wenn man jetzt, wenn meine Eltern aus Bolivien kommen würden oder so zum

Beispiel, da gibt es halt noch Tausend andere südamerikanische Länder, die ir-

gendwie ähnlich sind. Das wäre in der Hinsicht nicht so was Besonderes. Aber

Indien ist eine Hochkultur und existiert schon 3000 Jahre und hat auch Gandhi

hervorgebracht und so diese ganze spirituelle Sache und dasmacht schon irgend-

wie was sehr Besonderes.«

Bharat ging es nicht nur darum, dass er sich dem Herkunftsland seiner Eltern

und deren Kultur verbunden fühlte. Es ging ihm darum, dass Indien nicht nur

für ihn, sondern ganz generell etwas Besonderes, etwas Besseres sei und er sich

deswegen dazu bekenne. Um das zu argumentieren, machte er einen hypotheti-

schen Vergleich mit Bolivien. Bharat implizierte, dass es kaum Grund gäbe, auf ei-

ne Herkunft aus Bolivien stolz zu sein. Eine ähnliche Hierarchie formulierte auch

Anirban, wenngleich weniger absolut. Auch er sah Indien als etwas (objektiv) Be-

sonderes an:

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 133

»Unsere Kultur ist eine sehr schöne Kultur und in der Tat, also, es hört sich jetzt

blöd an, aber, natürlich hat jede Kultur ihre Existenzgrundlagen und ihre Berech-

tigung. Aber es gibt einfach Kulturkreise, auch Sprachen, wo ich sage, das möchte

ich nicht, ja, da ist auch ein Versperren vielleicht. Also nicht, dass ich die Leute

nicht gleichwertig ansehe. Aber damit möchte ichmich nicht näher beschäftigen,

weil das völlig uninteressant ist. Es gibt auch Kulturen, zum Beispiel die chinesi-

sche Kultur, die arabische Kultur – das interessiert mich einfach und damit würde

ich mich auch näher beschäftigen. Aber es gibt auch Kulturen, wo ich denke, das

langweilt mich.«

Anirban und Bharat begründeten ihre patriotischen Gefühle damit, dass Indien

eine besondere Hochkultur sei. Der Ausruf »Jai Bharat« und das Herausheben be-

sonderer Errungenschaften Indiens passt zu dieser Einstellung. Auf Savita machte

dies den Eindruck eines übertriebenen Nationalismus: »Ich hatte so den Eindruck

dieses indischen Nationalismus, dass Inder stolz sein können auf ihr Land. Das

wurde ein bisschen exzentrisch betrieben. Fast so wie bei der ersten Generation

kam mir das vor.« So wie Savita vom Regionalismus und Communalism von Mit-

gliedern der zweiten Generation in Deutschland überrascht war, zeigte sie sich

auch vom starken Nationalismus und der Verklärung Indiens auf dem Indernet

überrascht. Noch etwas Anderes irritierte sie: »Ich glaube es kam auch noch was

zu Ayodhya, wo Dinge erklärt wurden sehr sachlich und sehr nüchtern, wo ich mir

so dachte, so kann man das auch nicht darstellen, so in dieser Einseitigkeit.« Auf

genau welchen Artikel Savita sich dabei bezog, weiß ich nicht. In der Anfangszeit

des Indernets gab es verschiedene Artikel, die sich auf die Zerstörung der Babri

Moschee in Ayodhya im Jahr 1992 bezogen. Ayodhya steht für den Höhepunkt ei-

ner hindunationalistischen Kampagne, die nicht nur zur Zerstörung der Moschee,

sondern auch zu Pogromen gegen Muslim_innen in ganz Indien führte (vgl. Jaf-

frelot 1996, 449-481). Savita war in dieser Zeit in Bombay, wo besonders schwere

Ausschreitungen erfolgten und hatte die Gewalt direkt erlebt. Die nüchterne Be-

richterstattung über den Auftakt für einen der schlimmsten Pogrome in der Ge-

schichte der indischen Republik empfand sie einseitig und (auf meine Nachfrage)

verharmlosend.

Die Existenz nationalistischer/patriotischer Berichterstattung und das Tolerie-

ren von hindunationalistischen Beiträgen beeinflussten,wer sich zum Indernet zu-

gehörig fühlen konnte und wer nicht. So fühlten sich Manish, Devleena und Savita

nicht ganz wohl mit der Berichterstattung und den Diskussionen in den Foren. Sa-

mira, deren Vater aus Pakistan stammte, wurde gar nicht erst zu einer Nutzerin.

Sie hatte Redakteure des Indernets offline kennengelernt und sie als sehr Indien-

und Hindubezogen wahrgenommen. In Diskussionenmit ihnen fühlte sie sich un-

wohl, mit ihrer Biografie nicht einbezogen, während sie sich im Rahmen der DIG

engagierte und anerkannt sah.

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Das Indernet

1.4.8. Hindu-Nationalismus

Auch mir war die Berichterstattung zu Ayodhya verharmlosend erschienen. Auch

ich war im Dezember 1992 zufällig in Indien gewesen, hatte mich später im Rah-

men meines Studiums ausführlich mit dem Hindu-Nationalismus (vgl. Jaffrelot

1996; Basu et al. 1993) beschäftigt und mich auch danach damit auseinanderge-

setzt (vgl. Noorani 2001; Varadarajan 2002). Der Hindu-Nationalismus20 folgt der

Ideologie der Hindutva, die Indien als hinduistische Kultur definiert und von allen

Inder_innen fordert, Indien sowohl als Vaterland als auch als Heiliges Land anzu-

sehen. Für alle Religionen, deren Ursprung nicht in Indien liegt, ist dies nichtmög-

lich. Die Ausgrenzung insbesondere vonMuslim_innen – aber auch von Christ_in-

nen – gehört damit zum Grundverständnis der Hindutva und hat wiederholt zu

Pogromen geführt. Institutionalisiert ist der Hindu-Nationalismus im Bündnis

Sangh Parivar. Zu diesem gehören die Kaderorganisation RSS (Rashtriya Swayam-

sevak Sangh), der sogenannte Welt-Hindu-Rat VHP (Vishva Hindu Parisad) sowie

die Partei BJP (Bharatiya Janata Party). Die BJP vertritt dabei eine moderatere Poli-

tik als RSS und VHP, ist mit diesen aber eng verknüpft. Die BJP stellte von 1998 bis

2004 (also in der Anfangszeit des Indernets) den indischen Premierminister und

gewann 2014 sowie 2019 wieder die Wahlen. VHP und RSS mobilisierten für die

Wiedererrichtung eines Tempels für den Gott Ram in Ayodhya, der angeblich am

Ort der Babri Moschee gestanden hatte, und waren für die Zerstörung derMoschee

und die folgenden Pogrome verantwortlich. Die VHP war dabei auch im Ausland

aktiv und warb unter anderem unter den indischen Migrant_innen in Deutschland

für Unterstützung (vgl. Jürgenmeyer 1992; Dessai 1993, 22-24). Bis zur Zerstörung

derMoschee in Ayodhya war sie damit erfolgreich und konnte auch unterstützende

Grußworte aus der Dominanzgesellschaft einwerben (vgl. Jürgenmeyer 1992). Nach

den Pogromen im Dezember 1992 rückten dann etliche (aber bei weitem nicht alle)

Migrant_innen von einer offenen Unterstützung der VHP ab (vgl. Dessai 1993).

Vor diesemHintergrund reagierte ich alarmiert auf alles, was mir wie eine Ver-

harmlosung dieser rechten Ideologie und Politik vorkam. So betrachtete ich das

Indernet kritisch, war besonders aufmerksam gegenüber Anti-Muslimischem so-

wie der Gleichsetzung von Indien mit Hindus und fragte in den Interviews nach

Hindu-Nationalismus. Savita ging nicht so weit, dass von ihr Beobachtete als hin-

dunationalistisch einzuordnen, für sie war es extremer Nationalismus mit Aus-

blendungen gegenüber hindunationalistischer Gewalt. Neha, die Indologie stu-

diert hatte, widersprach vehement meinem Eindruck, dass das Indernet auch ein

Ort für Hindu-Nationalismus war. Bernd, der beim Internetportal suedasien.info

mitarbeitete, differenzierte zwischen verschiedenen Bereichen des Indernets. Auf

20 Für einen Überblick siehe auch Bhatt und Mukta (2000).

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 135

meine Frage nach seinem Eindruck des redaktionellen Teils des Indernets erklärte

er:

»Ich fand es manchmal ein bisschen nationalistisch, was ich verstehen kann aus

der Identitätsperspektive.Dass die Leutedas alles so aus einer leichtenVerklärung

betrachten. Aber ich war auch mal im Chat, irgendeine religiöse Streitsache gab

es da und da dachte ich: ›Oh Gott, das sind ja fast hindunationalistische Äußerun-

gen!‹ Das fand ich gruselig. Aber das ist nicht so ganz in den Nachrichten oder in

deren Berichten, die versuchen das schon so ein bisschen säkular und einheitlich,

Vielfalt und so einen Ansatz zu erklären alles.«

Wie Savita fand auch Bernd die Artikel auf dem Indernet nationalistisch, aber nicht

hindunationalistisch. Einen anderen Eindruck hatte er vomChat. Die Nutzerin Ni-

sha hatte Ähnliches im Forum wahrgenommen und war damit nicht alleine. Cri-

cket forderte 2006 eine andere Nutzer_in dazu auf, ihre Threads »mit deinen hin-

dunationalistischen, populistischen und verleumdenden, aus der Luft gegriffenen

Aussagen [zu] verschonen«. In den interaktiven Teilen des Indernets (vgl. 2.2.3;

2.2.4) konnte es immer wieder zu hindunationalistischen Äußerungen bzw. Ver-

harmlosung von Hindu-Nationalismus kommen. Mitra (1997, 65) beschreibt ähnli-

ches für US-amerikanische Newsgroups von Migrant_innen aus Indien. Auf dem

Indernet nahmen sie ganz unterschiedliche Formen an, wie eine Diskussion zu

indischen Parteien im »Nachrichten und Medien«-Forum im Sommer 2002 illus-

triert. Rohit eröffnete diesen Thread mit dem Post: »Kennt sich einer etwas besser

mit der indischen Politik aus? Ich kenne kaum eine Partei, außer der BJP? Wel-

che Ziele verfolgen sie? Die Witwe (Italienerin) von Rajiv Gandhi. Ist sie politisch

noch aktiv?« Aus diesen Fragen entwickelten sich im Wesentlichen drei Diskussi-

onsstränge: einer über Sonia Gandhi und die Congress-Partei, einer über die BJP

und andere rechte Parteien sowie einer über Sikhs. Mich beeindruckte dabei das

allgemeine Unwissen über indische Politik verbunden mit einer Nähe zu rechten

Parteien sowie das selbstverständliche Äußern von Anti-Muslimischem. Das Un-

wissen zeigte sich vor allem in der Diskussion über Sonia Gandhi. Zum Zeitpunkt

der Diskussion war sie Präsidentin der Congress-Partei sowie Oppositionsführerin

im Parlament, sie war also politisch höchst aktiv. Trotzdem wusste Rohit nur, dass

sie Witwe von Rajiv Gandhi war, aus Italien stammte und Kinder hatte. Aus seinen

und anderen Posts sprach eine implizite Abneigung gegenüber der Nehru-Gandhi-

Dynastie21 sowie der Nicht-gebürtigen-Inderin. Für welche Partei diese Dynastie

stand, wusste Rohit nicht. Auf eine sehr präzise Antwort von Larki reagierte er

21 Jawaharlal Nehru war der erste Premierminister Indiens. Seine Tochter Indira Gandhi wurde

später auch Premierministerin und baute ihren Sohn Sanjay zu ihrem Nachfolger auf. Nach

dessen Tod übernahm sein Bruder Rajiv diese Rolle. Als Rajiv bei einem Attentat ums Leben

kam, trat seine Witwe Sonia in die Politik ein und später ihre Kinder.

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Das Indernet

nicht, stattdessen fragte er: »Gibt es in Indien solche Parteien wie die Republika-

ner? Also stark rechte?« Diese Frage kam für mich überraschend, da Bala schon auf

Rohits Eingangsfrage geantwortet hatte: »Es gibt noch eine andere Partei namens

Shiv Sena. Da sind die Thakerays zu Hause. Die verfolgen auch mehr Ziele, Mos-

lems aus dem Land zu vertreiben. Bal Thakeray meinte einmal, dass er die Gedan-

ken und Motive von A. Hitler teilt.« Mit dieser Beschreibung liegt es nahe, die Shiv

Sena als »stark rechte« Partei einzuordnen. Rohit sah das entweder nicht so oder

las die Antworten auf seine Fragen nicht genau. Er reagierte auch nicht weiter auf

Bharats Einschätzung, dass die Shiv Sena »extrem rechts, gegen Muslime, stark

Marathi-faschistisch« sei. Die BJP wiederum wurde von Ranga als »Mitte rechts

(nationalistisch)« eingestuft und Bharat schrieb zu ihr: »Die BJP ist angeblich hin-

dunationalistisch, entpuppte sich jedoch (zum Glück) eher als Schaf imWolfspelz.

Der Premier Atal Behari Vajpayee ist recht moderat.« Neben Larki war Bharat der

Einzige dessen Antworten eine fundiertere Kenntnis indischer Politik zeigten. So

hatte er auch Informationen über die Congress-Partei gepostet und erwähnt, dass

es auch regionale und kommunistische Parteien gab.

Bharat beeindruckte nicht nur in dieser Diskussion durch Detailkenntnisse

und ausführliche Faktenbeiträge. Als ich ihn zwei Jahre später interviewte, erfuhr

ich, dass er sich intensivmit hindunationalistischen Ideen auseinandergesetzt hat-

te. Seine indische Familie stand sowohl der BJP als auch der RSS nahe. Er war

mit deren Ideologien schon als Kind vertraut gemacht worden. In seinen Ausfüh-

rungen reproduzierte er viel hindunationalistische Rhetorik, distanzierte sich aber

klar von jeder Gewalt. Er hatte sich ein Verständnis zusammengesetzt, dass ihm,

der sich in Bezug auf deutsche Politik links verortete, erlaubte, die Grundlagen der

Hindutva für richtig zu halten und gleichzeitig die Ausgrenzung vonMinderheiten

nicht als notwendige Folge zu sehen.Mit seinenDetailkenntnissen undWortgewal-

tigkeit beeindruckte Bharat sowohl in Forendiskussionen als auch in Artikeln viele

andere Nutzende und auch Redakteur_innen. Viele lasen seine Beiträge gerne. Als

ich in Interviews über seine Nähe zum Hindu-Nationalismus sprach, waren viele

überrascht bzw. sahen dies als unproblematisch an.

Savitri war eine der wenigen, die Hindu-Nationalismus als Problem bezeich-

nete. Auf meine Einschätzung, dass ich die meisten Nutzenden als eher apolitisch

wahrnahm, antwortete sie:

»Das kann schon sehr gut sein, das istmir auchwieder aufgefallen, weil damanch-

mal der sachliche Diskurs fehlt. Da merkst du dann schon, dass da irgendwelche

Argumente aufgegriffen werden, die man eigentlich in Grund und Boden stamp-

fen könnte, die nicht viel hergeben an Informationsgehalt.«

Die Diskussion um die indischen Parteien kann als Beispiel hierfür dienen. Ob-

wohl die meisten offensichtlich wenig über indische Politik wussten, diskutierten

sie miteinander und formulierten Wertungen. Jene, die mehr zu einem Thema zu

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 137

sagen hatten undwirkten, als ob sie viel wussten, konnten dabei Diskussionen prä-

gen. Zu diesen Nutzenden gehörte unter anderem Bharat. In der Diskussion über

die indischen Parteien war es auch Lion, der den dritten Diskussionsstrang mit

folgendem Post startete:

»Sonia Gandhi spinnt meiner Meinung nach. In einem Interview sagte sie, wenn

ich an die Macht komme, werde ich alle Sikhs ausrotten! (Wahrscheinlich rührt

ihre Wut daher, dass ihre Schwiegermutter (Indira Gandhi) von zwei Sikhs umge-

bracht wurde. Warum wissen wir alle.)«

Es folgte eine Reihe von Nachfragen mit Erklärungen von Lion und anderen Nut-

zenden, unter anderem über den Kampf von (einigen) Sikhs für ein unabhängiges

Khalistan. Nur eine Nutzer_in fragte nach der Quelle für das Interview, hakte aber

nicht weiter nach als Lion sagte, dass er es in Zee TV gesehen hätte. Die mir un-

wahrscheinlich scheinende offene Gewaltankündigung von Sonia Gandhi blieb so

unhinterfragt. Lion schrieb später in der Diskussion: »Ich kann nicht verstehen,

warum Sonia Gandhi so eingestellt ist. Ohne die Sikhs gäbe es heute auch keine

Hindus, sondern ganz Indien wäre muslimisch.« In dieser Aussage steckt zum ei-

nen die Annahme, dass Sonia Gandhi im Hinduismus einen besonderen Wert sah,

zum anderen, dass der Islam ein akzeptiertes Feindbild war. Die Aussage führte

zu Abwehr, aber nicht wegen des anti-muslimischen Gehalts. Ranga schrieb: »Ist

etwas krass finde ich. Es gibt ja noch Jains, Christen usw.« und Paisa widersprach:

»Das stimmt nicht! Einer der größten Kämpfer gegen die Mogulherrschaft war

Shivaji Maharaj, an seinem Königreich Maharastra sind die Moslems nie weiter-

gekommen! Deshalb gibt es südlich Maharastras kaumMoslems!«

Dass die Muslime gestoppt werden mussten, war Konsens. Die Frage war nur,

wer dafür die Anerkennung verdiente. Sowohl Sikh-Aktivist_innen wie Vertreten-

de eines starken Maharastras wollten ihre Gemeinschaft mit dem Kampf gegen

die Mogulen aufwerten. Ranga antwortete auf Paisas Post mit »Genau: Jai Shiva

jee Maharaj (von dem erzählt mir immer mein Dad)« und fragte nach, ob Paisa

auch aus Maharastra stammte. Mit dieser Verehrung für Shivaji liegt es nahe, dass

auch Rangas Vater dem Hindu-Nationalismus nahestand. Nicht nur für die Shiv

Sena ist Shivaji ein wichtiger Nationalheld. Paisas Aussage, dass es südlich von

Maharastra kaum Muslime gäbe, entbehrt jeglicher Grundlage. So war das süd-

lich gelegene Hyderabad ein muslimisches Fürstentum und gibt es in Kerala einen

großen Bevölkerungsanteil von Muslim_innen. Aber auch diese Aussage wurde so

hingenommen und nicht hinterfragt.

Über die Jahre kam es in den Foren wiederholt zu Diskussionen, ob bestimm-

te Argumentationen hindunationalistisch seien. So reagierte eine Nutzer_in 2001

in einer Diskussion zum Thema »Leitkultur (Hinduismus)« auf Beiträge von Indi-

scher Held mit: »Wenn man dich so schreiben sieht, dann kommt gleich der erste

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Das Indernet

Gedanke ›Ist diese Person vielleicht ein Mitglied der Partei RSS?‹« Daraufhin kam

es zu einer kontroversen Diskussion, wobei Indischer Held seine Position vertei-

digte und Mariam ihm zustimmte, dass Indien Hindustan sei, während Salman

die These, dass Indiens Kultur hinduistisch sei, bedenklich nah am Verständnis

der Shiv Sena sah. Zur gleichen Zeit warnte Indischer Held im Thread »Obacht!

Hindu-Nazis im Netz« vor hindunationalistischen Aktivitäten im Internet, liste-

te Links zu verschiedenen extremistischen Seiten auf und endete mit »Kein Fuß-

breit dem Faschismus!«. Wenn dies nicht ein geschickter Trick war, um die Links

unterzubringen, ohne dafür angeklagt zu werden, zeigte es, dass die Einteilung

in hindunationalistisch oder nicht, nicht so einfach war. Das zeigte sich auch in

der Forumsdiskussion »Es gibt keinen Hinduismus« im Jahr 2006. Darin ging es

auch um Hindu-Nationalismus. Proud schrieb irgendwann beleidigt: »Super. Frü-

her oder später kommt es in diesem Forum immer dazu: meine Meinung wird als

hindunationalistische Propaganda abgetan, nur, weil ich nicht mit allem einver-

standen bin, was aus dem Hinduismus gemacht wird!«, worauf ihm Beta antwor-

tete: »Erstaunlich! Diese Verletzbarkeit für jemanden, der mir noch vor kurzer Zeit

hindunationalistische Propaganda vorwarf!« Hindunationalistisch zu sein, wurde

auf dem Indernet also als Vorwurf verstanden. Die so Bezeichneten wehrten sich

gegen die Zuschreibung und versicherten, keine radikalen Ansichten zu haben und

Gewalt zu verabscheuen. Eindeutig gewalttätige Posts gab es auf dem Indernet sel-

ten. Offen zu seinen hindunationalistischen Verbindungen stand Indischer Kämp-

fer. Er schrieb wiederholt in den Foren darüber. In einer von Proud gestarteten

Diskussion darüber, ob in Deutschland eine hinduistische Lobby gebraucht werde,

führte er 2005 aus:

»Es gibt ja schon einige ähnliche Formationen/Organisationen, obwohlman nicht

wirklich sagen kann, dass es Lobbys sind! Zum Beispiel Siva Sangh, bei deren Ju-

gendseminar IndiaFirst und ichwaren! DieseGruppe ist sehr engagiert, besonders

den Jugendlichen im Ausland eine Option zu bieten, den Hinduismus auszule-

ben!«

Auf diesen Post bekam Indischer Kämpfer sowohl interessierte als auch kritische

Nachfragen und ging mit beiden souverän um. Er gab auch weitere Informationen

über das Jugendseminar, das in der Nähe von Bonn stattgefunden hatte:

»Bei dem letzten Seminar haben wir knapp 30 € bezahlt, dafür hatten wir aber

auch Unterkunft und Verpflegung für drei Tage! Es war ein Treffen, wo wir die

Möglichkeit hatten, andere Interessierte zu treffen und mit ihnen zu diskutieren.

Es wurden auch große Diskussionenmit der Leitung durchgeführt! Es waren auch

ältere Leute anwesend, an die man sich immer wenden konnte! Es gab auch ein

Angebot an körperlichen Aktivitäten: zum Beispiel konnteman traditionelle indi-

sche Spiele spielen oder indische Kampfkunst ausprobieren! Es fanden natürlich

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 139

auch Pujas und gemeinsame Gebete statt! Naja, das war jetzt eine kleine Zusam-

menfassung, ich fand es jedenfalls sehr gut!«

Seminare für Kinder und Jugendliche sind Teil der VHP-Aktivitäten gerade un-

ter indischen Migrant_innen in westlichen Industrieländern. Mathew und Pras-

had (2000, 521) argumentieren, dass viele Migrant_innen in den USA Angst da-

vor haben, dass ihre Kinder amerikanisieren und nach Möglichkeiten suchen, um

ihre Kinder an Indien und indische Traditionen heranzuführen. Hindunationalis-

tische Internetangebote, Kinder- und Jugendgruppen sowie Sommer-Camps ma-

chen dabei sowohl Eltern wie Kindern ansprechende Angebote. Den Eltern geben

sie Antworten für ihre Kinder, die ihnen fehlen (vgl. ebd., 523; Rajagopal 2000, 473).

Den Kindern bieten sie einfache und klare Angebote, indisch zu sein (vgl. Mathew

und Prashad 2000, 521) und sich dabei überlegen zu fühlen (vgl. Rajagopal 2000,

474). Allerdings beschreibt Rajagopal (ebd. 477, 483-484) auch, dass die zweite Ge-

neration sich mit dem Hindu-Rechtsextremismus unwohl fühlt und die Sommer-

Camps daher einen moderaten Ansatz haben. Dechs (1999, 78-87) Beschreibungen

von durch die VHP in Deutschland angebotene Mädchen- und Jungengruppen so-

wie Jugendcamps zeigen, dass diese nicht ausschließlich kulturelle bzw. religiöse

Inhalte vermittelten, sondern auch immer die hindunationalistische Ideologie. Die

Veranstaltungen schienen dabei hierarchisch organisiert und darauf ausgerichtet,

Disziplin und Gemeinschaftsgeist zu fördern. Wie aus den Beiträgen von Indi-

scher Kämpfer deutlich wird, stärkten die Camps eine spezifische Hindu-Identität

in Deutschland und vermittelten Argumentationen, um sich und anderen die Welt

und den Hinduismus zu erklären. Dies wird 2006 auch deutlich in einem Post von

Indischer Kämpfer in einer Diskussion zu »Indien/Pakistan«: »@X: Hindus sind

Hindus, das lernst du als erstes in einem RSS Camp!« Und etwas später im glei-

chen Thread:

»@Z: Tut mir leid, ich versteh leider nicht ganz was du mir mitteilen willst? Dass

Hindus nicht alle gleich sind? Das stimmt auf ihre Ausübung der Religion bezo-

gen! Aber doch nicht auf ihren Wert als Hindu. Mein Kommentar war nämlich

direkt auf X und seine dummen Aussagen bezogen. Er ist derjenige der versucht,

den Standpunkt der RSS zu vertreten! Die RSS sieht aber keinen Unterschied zwi-

schen AfghanHindus und indischenHindus und sonst irgendwelchenHindus! Sie

sehen auch die Sikhs als ihre Brüder. Ich war selbst in einem HSS Camp (europäi-

scher Ableger der RSS), wo ich das mit eigenen Augen gesehen hab. Also glaub

ich schon, dass ich weiß, wovon ich rede.«

Mit seiner Teilnahme amHSS Camp legitimierte Indischer Kämpfer immer wieder

seine Aussagen und machte dies recht eloquent. Damit produzierte er in der Re-

gel sowohl Widerstand als auch Zustimmung. Seine Zugehörigkeit zum Indernet

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Das Indernet

wurde aber nie in Frage gestellt. Vom Redakteur Samir erfuhr ich beim Interview,

dass sich die RSS mit einer Kooperationsanfrage an die Redaktion gewandt hatte:

»Wir versuchen die national rechts gerichteten, wobei nicht nur rechts, sondern

eigentlich auch links gerichteten Beiträge, die eindeutig Stellung beziehen, nicht

zu bringen. Wir hatten zum Beispiel, ich weiß nicht, ob dir das schon jemand er-

zählt hat, wir hatten eine Anfrage für eine Kooperation von der RSS. Deutsches

oder europäisches Amt von der RSS und denen haben wir gesagt, ›machen wir

nicht‹.«

Aufgrund ihrer politischen Ausrichtung in Indien war die RSS für die Redakti-

on kein akzeptabler Kooperationspartner. In der redaktionellen Rubrik »Land und

Leute« war sie allerdings zusammen mit der VHP, der BJP und anderen indischen

Parteien verlinkt. Zudem war es Samir wichtig zu betonen, dass die Abgrenzung

nicht nur gegenüber rechten, sondern auch linken politischen Aussagen erfolg-

te. In dieser Gleichsetzung kommt weniger eine Vorsicht gegenüber dem Hindu-

Nationalismus zum Ausdruck als der Versuch, das Indernet als unpolitisch zu po-

sitionieren (vgl. Goel 2008a, 219-220). Samir hatte allerdings ein Gespür für hindu-

nationalistische Positionen. Die Kooperationsanfrage kam von einer Organisation,

die ihnen nicht bekannt war:

»Das war auch nicht so offensichtlich bei der Anfrage. Ich weiß nicht mehr, wel-

cher Name das war. Aber ich habe dann erst mal, weil ich hatte irgendwie ein ko-

misches Gefühl, war dann auch auf der Webseite ein bisschen recherchieren. Da

habe ich dann gesehen, alles klar: RSS. Da habe ich dann die Redaktion informiert

und wir haben gesagt, ›nein ist nicht‹.«

Die Kooperationsanfrage der RSS an das Indernet mag ein Versuch gewesen

sein, sich auch im deutschsprachigen Internet besser zu vernetzen. Rai (1995), Lal

(1999), Rajagopal (2000, 484-486) sowie Brosius (2004) beschreiben, wie Hindu-

Nationalist_innen (US-amerikanische) virtuelle Räume nutzen, um ihre Ideologie

zu verbreiten und eine diasporische Hindu-Identität zu fördern. Dabei propa-

gieren sie offen Gewalt (vgl. Brosius 2004). Im deutschsprachigen Raum haben

die Vertretungen des Sangh Parivar durch die Zerstörung der Babri Moschee in

Ayodhya viel Unterstützung verloren und treten nicht mehr so offen auf (vgl.

Dessai 1993). Dech (1999, 53-104) zeigt allerdings, dass sie weiter aktiv sind, weiter

Zulauf haben und die Verstrickungen in Gewalttaten nicht allgemein bekannt sind

bzw. nicht als problematisch angesehen werden.22

22 Bei meiner Feldforschung zu einem anderen Thema begegnetemir 2019 in einerWhatsApp-

Gruppe Werbung für ein HSS-Camp. Als ich das problematisierte, verteidigten Teilnehmen-

de von vergangenen Camps diese als unproblematisch. DerModerator akzeptierte diese Ein-

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 141

Das Indernet unterschied sich erheblich von hindunationalistischen virtuellen

Räumen. Zu Religion gab es keine eigene Rubrik. Das Thema wurde in der Rubrik

»Kultur und Gesellschaft« behandelt. Es gab Artikel zum Hinduismus, Islam, Sik-

hismus und indischen bzw. hinduistischen Festen. Dabei waren diese eher distan-

ziert beschreibend und weit entfernt von der hindunationalistischen Interpretati-

on des Hinduismus. In der Rubrik »Nachrichten und Medien« (vgl. 2.2.2) fanden

sich Artikel zu einer Mischung aus hoher Politik und Konflikten sowie Vermisch-

tem und Kuriosem, dazu gehörten auch nicht-wertende Beiträge zu Pakistan. In

mehreren Artikeln wurde kommunalistische Gewalt aus Kreisen des Sangh Parivar

kritisiert. So verurteilte der Politik-Redakteur in seinem Jahresrückblick für das

Jahr 2002 die anti-muslimische Gewalt in Gujarat und explizit die Rolle des BJP-

Politikers Narendra Modi (vgl. Varadarajan 2002). Die Redaktion veröffentlichte

2002 einen kritischen Leserartikel über hindunationalistische Gewalt sowie 2003

einen Bericht über eine von mir organisierte Konferenz zu Hindu-Nationalismus

in Berlin.

Vor diesem Hintergrund ist es verständlich, dass der Redakteur Samir mei-

ner Einschätzung widersprach, dass das Indernet Raum für hindunationalistische

Einstellungen bot (vgl. Prolog 3). Meine Belege waren ihm zu dürftig. Weder un-

kritische Artikel über Ayodhya oder Subhas Chandra Bose noch das Fördern der

Nationalsprache Hindi ließ er als Zeichen einer politischen Einordnung gelten.

Ich war mir dabei weniger sicher, denn neben Samir propagierte dies vor allem

der in hindunationalistischer Ideologie geschulte Bharat23. Er tat dies nicht nur

in Artikeln und Diskussionsbeiträgen, sondern durch sein Eintreten für die sym-

bolische Hindi-Version des Indernets. Bharat erklärte, dass diese zwar kaum Be-

suchende und Inhalte hatte, sie ihm aber trotzdem wichtig war: »Es ist natürlich

auch ein Zeichen. Ich finde es sehr wichtig, dass es wenigstens eine gibt, um die-

ses Zeichen zu setzten: Indien hat auch eine eigene Sprache und das ist Hindi.«

Durch dieses Zeichen wurde das Indernet nicht zu einer hindunationalistischen

Seite. Es öffnete mir aber den Blick dafür, dass politische Botschaften auch auf

der Ebene der Struktur und des Designs der Seite enthalten waren und vermittelt

werden konnten. Dies wiederum war problematisch, wenn die Mehrheit der Re-

daktion und Nutzenden sich nicht mit hindunationalistischer Rhetorik auskannte

schätzung. Der Rest der Gruppe, zu denen auch ehemalige Indernet-Nutzende gehörten, äu-

ßerte sich nicht.

23 Hindu-Nationalist_innen fordern eine Stärkung der Nationalsprache Hindi. Nach der Wahl

2014 war eine der ersten Meldungen, dass indische Diplomat_innen Hindi anstatt Eng-

lisch nutzen werden (vgl. http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-

lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms (17.06.14)). Im Juni 2014 dis-

kutierte Rita Kothari auf dem Blog Kafila die symbolische Aufladung von Hindi als Natio-

nalsprache (vgl. http://kafila.org/2014/06/26/the-hindi-imbroglio-videshi-nationalism-rita-

kothari/(26.06.14)).

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://kafila.org/2014/06/26/the-hindi-imbroglio-videshi-nationalism-rita-kothari/
http://kafila.org/2014/06/26/the-hindi-imbroglio-videshi-nationalism-rita-kothari/
http://kafila.org/2014/06/26/the-hindi-imbroglio-videshi-nationalism-rita-kothari/
http://kafila.org/2014/06/26/the-hindi-imbroglio-videshi-nationalism-rita-kothari/
http://kafila.org/2014/06/26/the-hindi-imbroglio-videshi-nationalism-rita-kothari/
http://kafila.org/2014/06/26/the-hindi-imbroglio-videshi-nationalism-rita-kothari/
http://kafila.org/2014/06/26/the-hindi-imbroglio-videshi-nationalism-rita-kothari/
http://kafila.org/2014/06/26/the-hindi-imbroglio-videshi-nationalism-rita-kothari/
https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://timesofindia.indiatimes.com/india/Hindi-may-be-the-new-lingua-franca-of-Indian-diplomacy/articleshow/36112447.cms
http://kafila.org/2014/06/26/the-hindi-imbroglio-videshi-nationalism-rita-kothari/
http://kafila.org/2014/06/26/the-hindi-imbroglio-videshi-nationalism-rita-kothari/
http://kafila.org/2014/06/26/the-hindi-imbroglio-videshi-nationalism-rita-kothari/
http://kafila.org/2014/06/26/the-hindi-imbroglio-videshi-nationalism-rita-kothari/
http://kafila.org/2014/06/26/the-hindi-imbroglio-videshi-nationalism-rita-kothari/
http://kafila.org/2014/06/26/the-hindi-imbroglio-videshi-nationalism-rita-kothari/
http://kafila.org/2014/06/26/the-hindi-imbroglio-videshi-nationalism-rita-kothari/
http://kafila.org/2014/06/26/the-hindi-imbroglio-videshi-nationalism-rita-kothari/


142 Das Indernet

und damit verdeckte Botschaften (ob nun in Artikeln, Diskussionsbeiträgen, Auf-

bau oder Design der Seite) nicht erkennen konnte. So erklärte Devraj, der sich

gegen Hindu-Nationalismus aussprach: »Ich habe mich mit Hindu-Nationalismus

eigentlich noch nie so intensiv auseinandergesetzt. Der Punkt ist immer, sobald

das in eine gewisse Richtung geht, die gewalttätig ist, halte ich ihn nicht für gut,

auf keinen Fall.« Damit stimmte er mit Bharat überein, der ansonsten hindunatio-

nalistische Ideen begrüßte, und Anirban, der den BJP-Regierungschef Atal Bihari

Vajpayee gut fand (und dessen Stellvertreter L.K. Advani für einen »zweiten Hitler«

hielt). Offene Gewaltaufrufe oder -verherrlichung wurden auf dem Indernet nicht

geduldet. Verdecktere Rechtfertigungen von Ausgrenzung (und damit letztendlich

auch Gewalt) wurden nicht als problematisch angesehen, entweder aus politischer

Überzeugung oder aus politischer Unbedarftheit. Verstrickungen in Gewalt stan-

den nicht im Fokus und wurden tendenziell verharmlost, wie von Anirban als er

über die Vajpayee-Regierung sprach:

»Das Einzige, was in einzelnen Teilen Indiens jetzt schlechter wird, ist die kom-

munale Gewalt gegen die religiösen Minderheiten. Das ist, glaube ich, auch ein

Problem. Ich hoffe das reinigt sich von selber, aber ich glaube nicht, dass die Re-

gierung dafür verantwortlich ist, sondern eher die lokalen Regierungen, dass die

volksverhetzend oder religionsverhetzend wirken.«

Anirban benannte zwar zunehmende kommunalistische Gewalt als Problem, sah

sie aber nicht als besonders gravierend. Vor diesem Hintergrund der Verharm-

losung war es nur konsequent, dass hindunationalistische Beiträge in den inter-

aktiven Foren nicht sanktioniert wurden. Beiträge zu Ayodhya, Subhas Chandra

Bose, Atal Behari Vajpayee etc. wurden ohne eine kritische Auseinandersetzung

mit den jeweiligen Verstrickungen in ausgrenzende Politiken und Gewalt veröf-

fentlicht. So wurden vor den indischen Wahlen im Jahr 2014 Beiträge zum BJP-

Kandidaten Narendra Modi publiziert, die sich nicht mit dessen Verstrickungen in

die Pogrome in Gujarat beschäftigten, sondern sich vor allem auf seine wirtschaft-

lichen Erfolge konzentrierten. Dabei hatte Anirban mir 2004 zur Entlastung der

Vajpayee-Regierung erklärt: »Vajpayee oder die Zentralregierung sind auf keinem

Fall verantwortlich, sondern die lokale Regierung unter Modi. Da würde ich eher

die Verantwortung setzten.« In der Wahlberichterstattung 2013/14 war von dieser

Kritik nichtsmehr zumerken.Modi wurde nunwie zuvor Vajpayee als Politiker wie

alle anderen beschrieben, in den Hoffnung gesetzt werden konnte. Protest gegen

diese Darstellung kam – soweit ich das überblicken konnte – nur von mir. Bha-

rat hinterfragte, ob Modi wirklich wirtschaftlichen Fortschritt bringen würde, sah

aber (wie die wenigen anderen Postenden) kein Problem in dessen Verstrickungen

in die Pogrome. Ein Artikel zu Modis Wahl zum Premierminister im Sommer 2014

erwähnte, dass es »auch zahlreiche Kontroversen [gab], die ihm international kein

gutes Ansehen bescherten« und konkretisierte diese mit »Gewalttätigkeiten zwi-

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 143

schenHindus undMoslems im Jahre 2002 […], bei denen in Gujarat 254Hindus und

790 Moslems starben«. Die Wortwahl Kontroversen, der Verweis auf den interna-

tionalen Ruf und die Suggestion, dass es nicht um Pogrome gegen Muslim_innen,

sondern um Gewalttätigkeiten zwischen Muslim_innen und Hindus ging, wirkten

auch in diesem Artikel verharmlosend.

1.4.9. GreenCard-Inder und Pizza-Punjabis

Die Nutzenden und Redakteur_innen des Indernets wurden in Deutschland auf

Konflikte in Indien angesprochen. Eine Redakteur_in nahm dies im Herbst 2003

als Aufhänger zu einem Kommentar mit dem Titel »Toleranz einWunschdenken?«.

Sie beschrieb darin ihre Antwort auf solche Nachfragen:

»Friedliches und unvoreingenommenes Miteinander fernab von Gewalt und Hass

seien die Grundprinzipien des indischen Zusammenlebens. Der Sog der – meist

religiösen – fundamentalistischen Führer würde hauptsächlich einfache und un-

gebildeteMenschen vereinnahmen und vergiften. Besonders die sogenannte auf-

geklärte Oberschicht – erst recht die zweite Generation der in Deutschland leben-

den Südasiaten – seien gegen die populistischen Parolen der Demagogen in In-

dien immun und gälten als Beispiel für ein Zusammenleben voller Toleranz und

Verständnis.«

Im weiteren Kommentar stellte die Redakteur_in dann in Frage, ob die Inder_in-

nen in Deutschland wirklich so tolerant seien, wie sie immer dachte. Mich inter-

essiert dieses Zitat hier aber aus einem anderen Grund. In ihm steckt ein Aspekt

der Selbstdarstellung, der schon im Abschnitt über Integration deutlich wurde:

Klassismus. Mit Klassismus bezeichne ich das Machtverhältnis, das unterschiedli-

che Rechte, Privilegien und Marginalisierungen auf der Basis von (konstruiertem)

Klassenstatus rechtfertigt (vgl. Kemper und Weinbach 2009). Dabei geht es nicht

nur darum, dass diejenigen, die als Angehörige der Mittel- und Oberschicht an-

gesehen werden, über mehr ökonomische Ressourcen verfügen als jene, die der

Unterschicht bzw. Hartz IV zugeschrieben werden, sondern auch darum, dass der

Klassenstatus mit unterschiedlichen Mentalitäten, Begabungen und letztendlich

dem Wert der jeweils zugeschriebenen Individuen verbunden wird. Jene, die sich

der Mittel- bzw. Oberschicht zugehörig fühlen, gehen davon aus, dass sie sich

diesen Status verdient haben und andere ihn auch erreichen könnten, wenn sie

sich anstrengen würden bzw. die notwendigen Talente hätten. Sie behaupten, dass

sie gebildeter, vernünftiger, politisch überlegter etc. seien als jene aus der Unter-

schicht. Die Redakteur_in des Artikels zu Toleranz übernahm diesesMotiv. Religiö-

ser Fundamentalismus und Intoleranz wurden als Problem der Unterschicht defi-

niert, während die Oberschicht als ungefährdet von solchen politischen Ansichten

konstruiert wurde.Die zweite Generation in Deutschlandwurde dabei in der Ober-

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Das Indernet

schicht, also bei den Guten, verortet. Diese Einordnung passt zur Konstruktion der

Migrant_innen aus Indien alsModellminderheit, die aufgrund ihrer hohen Bildung

und beruflichen Engagements so erfolgreich und gut integriert sei. Inder_innen in

Deutschland werden durch Medien wie das Indernet als akademische, beruflich

erfolgreiche Mitglieder der Mittelklasse dargestellt (vgl. Skop 2014, 85). Das Inder-

net stärkte diesen Eindruck, indem der Fokus der Berichterstattung auf erfolgrei-

chen Persönlichkeiten, Unternehmen und Organisationen lag. Der Wirtschaftsre-

dakteur erzählte, dass er zu Wirtschaftsveranstaltungen wie der Internationalen

Automobil-Ausstellung gehen würde und nach indischen Firmen suche:

»Habe dann geguckt, welche Firmen sind da, welche Stände sind da, ob man die

interviewen kann. Was die hier zur deutschen Wirtschaft sagen können, wie sie

sich etablieren. Wir haben auch Firmeninterviews gehabt oder andere indische

Leute interviewt, die auf Manager-Level sind, wie die das Ganze sehen, was die

als nächstesmachen wollen. Also Vodafone, da ist der Chef Inder.Wir haben auch

in Hannover auf der Cebit ein Interview gehabt mit den Leuten. Das war so, dass

man schaut, wer sitzt denn da. Da war zum Beispiel auch ein Interview mit Josef

Winkler, der ist Mitglied des Bundestages. Dass man da mal guckt, es gibt Inder,

die jetzt auch mal in höheren Posten in Deutschland sind, bzw. dann auch mal

Chefs von Firmen, die auch hier vertreten sind.«

Indische Migrant_innen wurden zudem von anderen Migrant_innen differenziert.

Samir erklärte, dass die afghanischen Partyveranstaltenden einen schlechten Ruf

hätten, weil Afghanen häufig in Schlägereien verwickelt seien und einer anderen

sozialen Klasse als die »Durchschnitts-Inder« entstammten. Einer der afghani-

schen Partyveranstalter hingegen erzählte:

»Es ist nun mal so, dass Orientalen oder alles das, was mit Orientalen zu hat, und

man kann die Inder miteinschließen, dass es da schon Probleme gibt, was die Si-

cherheit betrifft. Wenn man zu viel getrunken hat, dann geht es ab. Es ist so, dass

viele männliche, jugendliche Leute, die neu nach Deutschland gekommen sind

und irgendwie in Restaurants arbeiten oder was weiß ich. Es gibt auch bestimm-

te Regeln, wenn du ausgehst, wenn du mal im Restaurant sitzt, du kannst dich

nicht einfach so benehmen, wie du gerade willst, du passt dich automatisch an

und diese Kommunikation, die funktioniert bei vielen männlichen Indern nicht.«

Dieser Partyveranstalter kulturalisierte aggressives Verhalten und schloss dabei In-

der (bzw. Punjabis) explizit ein. Wie Samir machte er zudem eine Klassenzuord-

nung. Es ging in seiner Beschreibung nicht um jene, die in Deutschland aufge-

wachsen waren, es ging auch nicht um die hochqualifizierten Zuwanderer, son-

dern um jene, die prekäre Arbeit in der Gastronomie ausübten (vgl. Goel 2014b).

Prince, ein anderer Partyveranstalter, benannte als Problemgruppen neben Pun-

jabis und Afghanis auch Tamilen und »Asylanten«, die aus anderen Milieus kä-

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 145

men, nicht richtig Deutsch könnten und anders als die zweite Generation Inder_in-

nen seien. Er bezeichnete sie als »Asoziale«. Diese Zusammenstellung von natio-

ethno-kulturellen Gruppen war nicht zufällig und nicht primär eine natio-ethno-

kulturelle. Die Interviewten beschrieben vielmehr Menschen, die als Asylbewer-

bende oder einfache Arbeitsmigrant_innen nach (West-)Deutschland gekommen

waren. Viele hatten Anfang der 2000er Jahre noch einen prekären Aufenthaltstitel

und nur zu schlecht bezahlten Arbeitsplätzen Zugang. Von diesen grenzten sich

die Kinder der etablierten indischen Migrant_innen (und jene, die einer prekä-

ren Herkunft durch Erfolg zu entfliehen hofften) ab und erklärten sie zu Anderen.

Prasad und Goel (2012, 183-184) führen aus, dass Gemeinschaftsbildung unter indi-

schenMigrant_innenmeist sehr schicht-homogen erfolgte und die Migrant_innen

der Mittelschicht meist nicht thematisierten, wie ihnen ihr Klassenstatus geholfen

hatte (vgl. Jain 2012, 166-167). Aufgrund dieser geschlossenen Kreise hatten viele

Redakteur_innen des Indernets ein sehr einseitiges Bild von indischenMigrant_in-

nen. Bharat erklärte:

»Daswar vielleicht auch so ein falsches Bild, wasman so hat. Irgendwie bin ich da-

von ausgegangen, dass die Inder eine ziemlich angepasste Ausländergruppe oder

ethnische Gruppe in Deutschland sind. Alle Inder, die ich früher kannte, sind aufs

Gymnasium gegangen, haben studiert. Nicht, dass jetzt jemand, der aufs Gym-

nasium geht, besser ist als jemand, der auf die Hauptschule geht. Aber es ist ja

meistens so, dassman sozial doch geprägt ist. Dassman,wennmanauf derHaupt-

schule ist, dann mehr so kriminell und oder – ich will jetzt nicht pauschalisieren

– eher so untere soziale Schicht ist.«

Bharat hatte eine klassistische Weltsicht. In seiner Unterscheidung von Gymnasi-

ast_innen und Hauptschüler_innen verortete er Letztere nicht nur in der Unter-

schicht, sondern schrieb ihnen auch eine kriminelle Prägung zu. Als er auf dem

Indernet auf Nutzende traf, die in einem Stil kommunizierten, den er der Unter-

schicht zuschrieb, war Bharat irritiert:

»Irgendwiewiderspricht sichmein Bild aber totalmit dem,was imGästebuch zum

Ausdruck gebracht wurde: Beleidigungen und diese Gangsta-Kultur. Obwohl an-

dererseits, wenn man die Leute fragt, was sie denn so machen, sagen sie alle, ich

studiereMedizin. Es ist ein bisschen komisch.Da ist irgendwienicht so eine selbst-

bewusste anspruchsvollere Kultur entstanden.«

Bharat hatte einen bestimmten Habitus erwartet und wurde enttäuscht. Das In-

dernet befriedigte sein Bedürfnis nach Austausch mit Gleichen und der Förderung

des Indischen nur zum Teil. Mich irritierte der Umgangston weniger. Er schien

mir sowohl altersgemäß wie internetspezifisch. Allerdings merkte ich bei der Aus-

einandersetzung mit Klassismus, dass auch ich automatisch davon ausgegangen

war, dass die Nutzenden aus der Mittelklasse kamen und einen mir vertrauten Bil-

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Das Indernet

dungsweg eingeschlagen hatten (vgl. Goel 2014b). Meine Standardannahme war,

dass fast alle Kinder von indischenMigrant_innen studierten.Dieses Bild der zwei-

ten Generation hatte sich bei Jugendseminaren und in meinen Netzwerken gebil-

det (vgl. Goel et al. 2012b, 17). Dass ich bei meinen Interviews auf etliche Redak-

teur_innen und Nutzende traf, die kein Studium anstrebten, die eine Ausbildung

machten oder jobbten, fiel für mich unter Ausnahmen, die die Regel bestätigten.

Ich recherchierte nicht weiter, ob meine Annahmen in Frage zu stellen seien. Ich

konzentrierte mich mehr darauf, wie Migrant_innen aus Indien und ihre Kinder

darauf bedacht waren ihren Klassenstatus zu wahren bzw. zu erhöhen und ihn zur

Abgrenzung gegenüber weniger Erfolgreichen nutzten. Hierzu passte, was Neha

über die Gemeinschaft der Malayalis erzählte:

»Manmuss nicht mal lesbisch sein, um anders zu sein. Es reicht auch ein burschi-

koses Mädchen zu sein oder ein wildes Mädchen oder ein kurzhaariges Mädchen

oder ein erfolgloses Mädchen. Das wäre auch schon ein Klischee, was wir Gott sei

Dank nicht so erfüllt haben, aber auch das hätte schon gereicht. Das erinnertmich

daran, dass ich eine Freundin hatte, die Einzige, die ich jemals kennengelernt

hatte, die auf der Realschule war. Das war unfassbar, die werde ich nie vergessen.«

Neha beschrieb, dass sie in der Malayali-Gemeinschaft einem hohen Anpassungs-

druck ausgesetzt war. Es gab sehr genaue Vorstellungen darüber, wie sich die Kin-

der und Jugendlichen zu verhalten hatten. Diese waren zum Teil vergeschlechtlicht

und zum anderen auf Bildung und Karriere ausgerichtet. Während Neha und ih-

re Schwester den Geschlechternormen nicht entsprachen und dafür gemaßregelt

wurden, fielen sie – zu ihrer eigenen Entlastung – nicht aus der Bildungsnorm.

Das einzige Mädchen, das nicht auf ein Gymnasium ging, blieb Neha als außeror-

dentliche Ausnahme im Gedächtnis. Die dominante Normannahme, dass alle stu-

dieren, war möglicherweise auch ein Grund, warum andere Bildungswege auf dem

Indernet wenig zumThema gemacht wurden. Solange sich die Nutzenden und Re-

dakteur_innen nicht als Nicht-Gymnasiast_innen und Nicht-Studierende outeten,

konnten sie davon ausgehen, dass die anderen sie für bildungserfolgreich halten

würden. Der angenommene gleiche Klassenstatus gehörte zu den impliziten Vor-

stellungen, die selten bewusstwurden. So stolperte Devleena im Interview darüber,

als sie erklärten wollte, warum das Indernet erfolgreich sei:

»Weil, sie sagen die ganze Zeit, dass es für deutschstämmige Migrantenkinder

und für GreenCard-Leute ist. Wobei mich dann ehrlich gesagt, wenn ich genauer

darüber nachdenke, ärgert es mich, dass sie sagen, nur für GreenCard-Inder und

nicht für Pizza-Punjabis oder so.Dahabe ichnochgar nicht sodrüber nachgedacht

eigentlich und das finde ich auch wieder ein bisschen komisch.«

Erst im Interview wurde ihr deutlich, dass einfache Arbeitsmigrant_innen in pre-

kären Arbeitsverhältnissen nicht zur Zielgruppe gehörten. Sie fügte eine Erzäh-

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 147

lung an, wie sie sich auf indischen Partys von indischen Migranten als Frau un-

angenehm angesprochen fühlte und sich in einem Dilemma sah, wie sie damit

umgehen sollte (vgl. Goel 2014b). Dabei sprach sie nicht eindeutig aus, welche Mi-

granten sie meinte, aus dem Kontext bekam ich aber den Eindruck, dass sie über

»Pizza-Punjabis oder so« sprach.

Collins (2004, 113) stellt für die USA fest, dass einige asiatischen Gruppen als

Modellminderheiten angesehen werden, nicht nur, weil sie bildungsorientiert und

unternehmerisch sind, sondern weil sie an den Staat keine Forderungen stellen.

Im deutschen Kontext schien die Unabhängigkeit von staatlichen Transferleistun-

gen und der Status als Modellminderheit für die Redakteur_innen und Nutzenden

des Indernets ein Aspekt der Besonderheit der indischenMigrant_innen.Diese Be-

hauptung konnte aber nur aufrecht gehalten werden, indem (ökonomisch) nicht-

erfolgreiche Migrant_innen aus Indien aus dem Konstrukt der indischen Commu-

nity ausgeblendet wurden.

1.4.10. Gute und schlechte Migranten

Um als Modellminderheit, wertvoller Teil der Gesellschaft und gut integriert gelten

zu können, nahmen etliche der Interviewten nicht nur eine Abgrenzung von den

Punjabis vor, sondern grenzten sich auch von anderen Gruppen von Migrant_in-

nen ab. Wie in der Diskussion zu Integration gezeigt wurde, erfolgte eine Abgren-

zung vor allem gegenüber jenen, die als Türk_innen kategorisiert wurden. Die-

se galten als unintegriert, in Ghettos lebend und Grund für den schlechten Ruf

von Migrant_innen. Bozdag (2013, 168) stellt ähnliche Abgrenzungen auf marokka-

nischen Diaspora-Webseiten fest. Auch dort betonen Nutzende, dass sie anders

seien als Türk_innen und diese für den schlechten Ruf von Muslim_innen ver-

antwortlich seien. Die Abgrenzung von Türk_innen ist damit nicht nur Teil von

anti-muslimischem Rassismus. Türk_innen stehen in der Hierarchie von Abwer-

tungen in Deutschland offensichtlich weit unten. Die Differenzierung von guten

und schlechten Migrant_innen fand sich auch im Indernet-Forum wiederholt. So

schrieb Suuper 2005 in einer Forumsdiskussion:

»›Richtige‹ und wenige Ausländer in einem Land schüren weniger Hass. Aber so,

schau dir doch mal die Türkenghettos und Russenviertel hier an! Noch dazu be-

herrscht von ihnen, die sich als Möchtegern-Mafioso sehen, als Gangster, jeden

dummanmachen, der ihnen in dieQuere kommt. Klar, dass es somit Inländer gibt,

die so was nicht gerne sehen.«

Zu viele, falsche und tendenziell kriminelle Migrant_innen sah Suuper dafür ver-

antwortlich, dass es Hass gegen Migrant_innen gab. Interessant ist, dass si_er im

Gegensatz zu den »Ausländern« von »Inländern« und nicht von Deutschen spricht.

Möglicherweise reiht si_er sich selbst in die Reihe der Inländer_innen ein, die die

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Das Indernet

falschen Migrant_innen nicht gerne sehen. Auch Bharat konstruierte andere Mi-

grant_innen, spezifischmuslimische, als Gegensatz zu den erfolgreichen Inder_in-

nen. So schrieb er Ende 2000 in einer Diskussion zum Verhältnis von Hindus und

Muslim_innen in Indien:

»Der Islam ist eine den Fortschritt eher hemmende Religion. Muslims in Deutsch-

land (z.B. die Türken) haben auch nicht gerade viel auf die Beine gestellt. So gibt

es ja z.B. indische Bürgermeister in Deutschland, aber keine türkischen.«

Die Überlegenheit der Inder_innen gegenüber anderen Migrant_innen fand sich

auch in anderen Aussagen. Proud schrieb 2005 in einer Diskussion: »Ich finde es

so diskriminierend, immer von allen als Türke angesehen zu werden«. Grace er-

klärte mir im Interview, warum ihr das Indernet gefiel: »Dadurch, dass die Inder

nicht wie Ausländer sind in Deutschland, die so typisch sind, wie so, sag ich jetzt

mal, Türken, Italiener oder Jugoslawen, fand ich das gut.« Abgrenzungen erfolgten

nicht nur gegenüber Muslim_innen sondern gegenüber den als Gastarbeiter_in-

nen angeworbenen und anderen stark marginalisierten Gruppen. Die Inder_innen

wurden als anders und besser angesehen undwollten so auchwahrgenommenwer-

den. So ging es Proud sicher nicht nur darum, dass er falsch zugeordnet wurde,

sondern dass er als Modellminderheits-Inder wahrgenommen werden wollte.

Thattamannil (2012, 177-178) kritisierte eine Teile- und-Herrsche-Strategie bei

indischenMigrant_innen und ihren Kindern.Die koloniale Herkunft dieser Strate-

gie hat bereits Mysorekar (1993) beschrieben und dabei dargestellt, wie Menschen

aus Südasien von der Kolonialmacht als Puffer zwischen den Herrschenden und

anderen Kolonialisierten genutzt wurden. Die Abgrenzung zwischen Inder_innen

und anderen Marginalisierten hat damit schon eine längere Geschichte und wur-

de zur Stabilisierung der Kolonialmacht genutzt. Sowohl Thattamannil (2012) als

auch Mysorekar (1993) plädieren dafür, sich dagegen zu wehren, sich solidarisch

mit anderen Ausgegrenzten zu zeigen und so die herrschenden Machtverhältnisse

zu bekämpfen. Individuell kann es allerdings eine erfolgversprechende Entschei-

dung sein, bei der Differenzierung mitzumachen. So beschreibt Riegel (2003, 63),

wie sich junge Christinnen gegenüber Musliminnen abgrenzen, um als emanzi-

piert zu gelten. Prasad und Goel (2012, 188) stellen fest, dass es kaum eine bessere

Möglichkeit der Integration gebe, als bei der Ausgrenzung von Muslim_innen mit-

zumachen.

Der virtuelle Raum hatte bei der Sonderstellung der Inder_innen eine besonde-

re Bedeutung. Nakamura (2002, 22) argumentiert, dass südasiatische Computer-

expert_innen als exemplarische IT-Fachleute konstruiert werden, die zur Lösung

von Problemen genutzt werden könnten. Sie sind damit nicht nur Teil einer Mo-

dellminderheit, sondern dienen auch als Ressource für die globalisierte Ökonomie

(vgl. ebd. 25). Vor diesem Hintergrund war es kein Wunder, dass sich viele der

Interviewten mit Computer-Inder_innen gleichsetzen ließen, sich aber von Pizza-

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 149

Punjabis abgrenzen wollten. Rassismen und Klassismen der Kinder von indischen

Migrant_innen verbanden sich mit dem Wunsch, in der Verwertungslogik des In-

tegrationsdiskurses erfolgreich zu sein, und führten so zu einer Abwendung und

Abwertung von anderen Migrant_innen. Da die Differenzierung zwischen guten

und schlechten Migrant_innen wiederholt an unterschiedlichen Orten im Inder-

net auftauchte, konnten sich auf dem Indernet nur jene fraglos zugehörig fühlen,

die sich selber zu den guten Migrant_innen (oder zu den Nicht-Migrant_innen)

zählten.

1.4.11. Fazit: (Un)Eindeutigkeiten

Einen Raumder natio-ethno-kulturell Gleichen herzustellen ist nicht einfach, denn

es ist alles andere als klar, wer zu den natio-ethno-kulturell Gleichen gehört. Die

Gleichen müssen erst als Gleiche konstruiert werden, damit sie sich auch als sol-

che empfinden können. Auf dem Indernet waren diese Gleichen durch die fiktive

Standard-Nutzer/in bestimmt. Dabei war dieser Referenzpunkt notwendigerwei-

se unklar in seiner genauen Ausgestaltung und variabel in seinen Ausprägungen.

Nur durch diese Diffusität konnten Nutzende sich ihm aus unterschiedlichen Po-

sitionierungen verbunden und sich unter Gleichen wahrnehmen. Gleichzeitig war

die Figur der Standard-Nutzer/in keine beliebige und nicht alle konnten sich zu-

gehörig fühlen. Das Indernet war nicht primär ein rassismuskritischer Raum, der

natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeitsordnungen grundsätzlich in Frage stellte. Es

war eher ein Raum, in dem innerhalb der Norm der eindeutigen natio-ethno-

kulturellen Zugehörigkeit ein Platz für die natio-ethno-kulturell (Mehrfach-)Zu-

gehörigen mit Zugehörigkeitskontexten Deutschland (sowie der Schweiz und Ös-

terreich) und Indien geschaffen werden sollte.

Auf dem Indernet ließen sich Bemühungen feststellen, die eigene Zugehörig-

keit eindeutig zu klären. Dominant waren dabei Versuche, sich als essentiell in-

disch zu definieren. In sich konsistent konnte dies aber nicht erfolgen. Sich dar-

auf zu berufen, genetisch von Inder_innen abzustammen und mit den kulturellen

Praktiken vertraut zu sein, führte nicht unbedingt dazu, als gleich anerkannt zu

werden. Auch die Vorstellung, was Indien bedeutete, war diffus und höchst unter-

schiedlich. Insbesondere von der Redaktion gab es Bemühungen, eine pan-indi-

sche Plattform ohne regionale Aufspaltungen zu schaffen. Zudemwurde von vielen

Redakteur_innen der gesamte indische Sub-Kontinent als Indien verstanden. So

ermöglichte das Indernet auch natio-ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehörigen mit

verschiedenen Zugehörigkeitskontexten in Südasien ein Gefühl der Zugehörigkeit.

Gleichzeitig reproduzierte diese Form der Inklusivität Ausgrenzungsmechanismen

der indischen Dominanzgesellschaft und der dominanten Position Indiens in Süd-

asien. Ein patriotisches Bekenntnis zur imaginiertenHerkunft Indien ging tenden-

ziell mit einer Abgrenzung von Pakistan und Muslim_innen einher. Damit wurden

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Das Indernet

sowohl Feindbilder aus Indien als auch aus Deutschland aufgenommen. So wur-

de der Nachweis der gut integrierten Modellminderheit in Deutschland über eine

Abgrenzung von ungewolltenMigrant_innen (insbesondereMuslim_innen und so-

zioökonomisch marginalisierten Migrant_innen) geführt.

Identitäten sind, wie Anthias (2009, 12) argumentiert, immer durch ihre Lo-

kalisierung bestimmt. Im Fall des Indernets war dies nicht nur Deutschland und

das Internet, sondern unter anderem auch die Klassenposition der Nutzenden. In

und aus einem bestimmten Kontext und bestimmten Erfahrungen wird das Wir

sowie die Anderen konstruiert (vgl. Anthias 2008, 8). Dabei geht die Annahme der

Gemeinsamkeit innerhalb der Gemeinschaft mit der Abgrenzung gegenüber Ande-

ren einher. Wie Cohen (1985, 12) ausführt ist die Grenze keine eindeutige, sondern

eine vorgestellte, die unterschiedlich wahrgenommen und mit Bedeutung gefüllt

wird. Dabei gewinnen laut Cohen (ebd. 50) die Darstellung sowohl von Gemein-

schaft als auch von ihren Grenzen an Bedeutung, je mehr die Gemeinschaften und

ihre Grenzen unklar und verschwommen werden. Das heißt, je mehr die natio-

ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehörigen das Gefühl hatten, es sei unklar, wer In-

der_innen (der zweiten Generation) waren, desto eher tauchte das Bedürfnis der

genauen Definition auf. In Anlehnung an Rommelspacher (1998, 33) lässt sich zu-

dem argumentieren, dass der Aufbau einer Gemeinschaft nicht dazu führte, dass

sich die Nutzenden und die Redaktion mit diesem Erfolg zurücklehnen konnten.

Stattdessen mussten sie sich anstrengen, das Erreichte zu bewahren und gegen

die Ansprüche von Anderen zu verteidigen. Mecheril (2003, 194) weist darauf hin,

dass die Teilhabe an einer Gemeinschaft ein normatives Einverständnis voraus-

setzt, das ungleiche Verhältnisse billigt. Fraglose Wirksamkeit kann nach Mecheril

(ebd.195) nur erlangt werden, wenn den vorherrschenden Dominanzverhältnissen

zugestimmt wird. So verwundert es nicht, dass das virtuelle Zuhause ebenso pre-

kär wie ausschließend ist und die Öffnung von einigen Grenzen mit der Stärkung

von anderen einhergeht (vgl. Kuntsman 2009, 1-5).

Ausschlüsse aus der Gemeinschaft der Gleichen können dabei auf unterschied-

liche Weisen erfolgen. Zum einen werden ex- oder implizit Kriterien für die Zu-

gehörigkeit aufgestellt. Hierzu gehörten auf dem Indernet Vorstellungen davon,

wer als Inder_in der zweiten Generation gelten konnte und damit zur primären

Zielgruppe des Internetportals gehörte. Dies schloss zum einen all jene aus, die

sich nicht als Inder_innen (der zweiten Generation) verstanden. Hierzu gehörten

zum Beispiel viele, die sich als Pakistanis (der zweiten Generation) verstanden und

eher Plattformen wie pak24 nutzten. Dieser Ausschluss war nicht problematisch,

da diese Gruppe von Menschen gar nicht als zugehörig anerkannt werden wollte.

Problematisch wurde es dort, wo Menschen sich zugehörig fühlten (wie Afghani,

Adoptierte, Menschen mit geringem kulturellem Wissen über Indien, Muslim_in-

nen sowie einige Pakistanis), ihre Zugehörigkeit aber nicht fraglos anerkannt oder

sogar explizit abgelehnt wurde. Dabei waren die Grenzen der Zugehörigkeit nicht

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 151

eindeutig festgelegt, sie verschoben sich je nach Kontext und Akteur_in. Cohen

(1985, 15) führt dazu aus, dass die Grenzen von Gemeinschaften zwar symbolisch

geteilt werden (und Gemeinschaft so geschaffen wird), aber nicht alle sie mit der

gleichen Bedeutung belegen.DieWahrnehmungen der Grenzen werden erst in den

Interaktionen konstituiert (vgl. ebd. 13).

Zum anderen werden bestimmte Umgangsweisen mit Gemeinschaft und Zu-

gehörigkeit als Norm gesetzt. Gemeinschaft kommt immer auch mit Beschrän-

kungen einher. Auf dem Indernet gehörte hierzu, dass natio-ethno-kulturelle Es-

senz und Nationalismus als selbstverständlich angesehen wurden. Diese Einstel-

lung spiegelte sich sowohl in den redaktionellen wie interaktiven Beiträgen. Ab-

weichende Meinungen kamen vereinzelt vor, erhielten aber kaum positive bzw.

überhaupt Resonanz. Mit grundsätzlicher Kritik an natio-ethno-kulturellen Zuge-

hörigkeitsordnungen oder anderen machtkritischen Beiträgen konnten keine an-

geregten Diskussionen initiiert werden und eine Nutzer_in damit nicht Teil der

Indernet-Gemeinschaft werden. Kritische Stimmen wurden zwar nicht entfernt,

aber weitgehend ignoriert und damit sinnlos. Eine Gemeinschaft, in der man sich

nicht ausdrücken kann bzw. in der die eigene Position unhörbar gemacht wird,

verschafft kein positives Gefühl der Zugehörigkeit, wie Gajjala (2008, 43) feststellt.

Für manche waren diese Ausschlüsse unproblematisch, andere reagierten auf sie,

indem sie den virtuellen Raum verließen. Andere wiederum betraten das Indernet

erst gar nicht, da sie nicht davon ausgingen, dass sie mit der politischen Ausrich-

tung einverstanden seinwürden. So fühlten sich nicht alle, denen auf dem Indernet

Zugehörigkeit aufgrund von natio-ethno-kulturellen Kriterien zugesprochen wor-

den wäre, von diesem Angebot angesprochen.

Die Abwesenheit jener, die als nicht zugehörig konstruiert wurden, und jener,

die die Konstruktionsmechanismen hinterfragten, zusammen mit einer Unschär-

fe darin, wer genau Inder_innen der zweiten Generation waren, ermöglichte es

wiederum eine Gemeinschaft von Inder_innen der zweiten Generation zu imagi-

nieren. Störende Stimmen wurden ausgeschlossen und Inkonsistenzen durch un-

klare Grenzen verdeckt. Die (Un)Eindeutigkeiten ermöglichten es vielen, sich einen

Raum der Zugehörigkeit zu schaffen und grenzten einige von dieser Möglichkeit

aus.

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013 - am 14.02.2026, 16:42:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

