
4. KAPITEL: »Kultur« als 

Relationierungsformel 

Auf die grundlegende Frage, warum die Volkskundlerinnen immer wie­
der und an prominenten Stellen explizit über »Kultur« reden, läßt sich an 
dieser Stelle als erste Antwort darauf formulieren, wie sie es tun: Wenn 
die Volkskundlerinnen über »Kultur« reden, dann diskutieren sie erstens 
die Qualität und die Erklärungskraft des Begriffs von »Kultur« als ana­
lytisches, methodisches und reflexiv kritisches Instrument zur Repräsen­
tation von Wirklichkeit. Zweitens reflektieren sie die Möglichkeiten und 
Kompetenzen dieser Kultur-Wissenschaft hinsichtlich ihrer Erkenntnis­
potentiale und in Bezug auf die Gesellschaft. Drittens bestimmen sie das 
Profil und die Position des Fachs Volkskunde als »Kulturwissenschaft« 
im universitär wissenschaftlichen und im gesellschaftlichen Kontext. 
Und viertens: Wenn die Volkskundlerinnen über »Kultur« reden, dann 
tun sie das zur grundsätzlichen Profilierung von Gesellschaft als »diffe­
renzierte Integration« vieler verschiedener Individuen, die in unter­
schiedlichen Beziehungen zueinander stehen und sich auf unterschiedli­
chen sozialen Positionen befinden, und dennoch alle gemeinsam in einer 
Gesellschaft leben. 

Der entscheidende Punkt - sozusagen die Pointe - des volkskund­
lich-kulturwissenschaftlichen Denkens und Publizierens liegt konse­
quent darin, anhand des multidimensionalen Konzepts von »Kultur« die 
Gesellschaft als ihren Gegenstand des Wissens zu entwerfen, zu reflek­
tieren und zu autorisieren. Damit erreichen die Volkskundlerinnen die 
diskursive Vereinigung der drei unterschiedlichen Dimensionen, die das 
»kulturwissenschaftliche« Wissen in den 1990er Jahren grundlegend 
charakterisieren: Indem sie den Kulturbegriff zu einer multidimensiona­
len »Relationierungsformel« ausgestalten, verbinden sie die inhaltliche 
Erkenntnisproduktion, die fachliche Profilbildung und Positionierung 
sowie die normative Modeliierung der Gesellschaft als »differenzierte 
Integration« in dem einen »kulturwissenschaftlichen Wissen«. Die drei 

245 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011 - am 13.02.2026, 13:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Dimensionen funktionieren dabei nicht als drei in sich geschlossene 
Einzelteile, sondern sie konturieren und konstituieren sich gegenseitig. 
Volkskundliche Wissensarbeit, Identitätspolitik und gesellschaftliche 
Orientierung - im Sinne der Aufklärung - werden anhand der komple­
xen diskursiven Praxis zu einem einzigen Komplex »kulturwissen­
schaftlichen Wissens« verschmolzen. 

Wie diese diskursive Verschmelzung konkret funktioniert und was 
unter dem Begriff der »Relationierungsformel« gerrau zu verstehen ist, 
soll im Folgenden expliziert werden. 

Wissensarbeit: Formierung der Volkskundlich­
kulturwissenschaftlichen E piste me 

Was bereits bei der irritierenden Skizze von Wolfgang Kaschubas Vor­
lesungsabstract in der Einleitung der Arbeit angedeutet wurde, wieder­
holt sich im Nachvollzug der diskursiven Praxis bei seinen Fachkol­
leginnen: Nicht die auf den ersten Blick offenkundige »Kultur« definiert 
den Gegenstand volkskundlicher Konstruktion, sondern die »Gesell­
schaft«. »Kultur« funktioniert als Instrument des volkskundlichen 
Arbeitens: Der Kulturbegriff öffnet den Forscherinnenblick für ein »Ka­
leidoskop von Fragestellungen« (Henkel 1997: 226), das alle möglichen 
Ebenen und Bereiche aufnimmt, die den Menschen und sein Verhältnis 
zu sich selbst, zu anderen Menschen, zu Gesellschaft und Staat sowie 
zur - natürlichen oder gebauten - Umwelt beeinflussen. Anhand des 
Kulturbegriffs können die Volkskundlerinnen die Frage nach der gegen­
seitigen Bedingtheit, Abhängigkeit und Veränderung der unterschiedli­
chen Ebenen, die das soziale Leben der Menschen bestimmen, mit der 
Frage nach der Qualität und Charakteristik dieser V ernetzungen verbin­
den. Dieser Zugang verknüpft die Beschreibung und Analyse des Lebens 
mit der Reflexion und Kritik gegebener Lebenswelten und eröffnet so 
die Möglichkeit, gleichzeitig inhaltliche Information, interpretative Er­
klärung und subjektorientiertes Verständnis zu generieren und zu ver­
mitteln. 

»Kultur« dient den Volkskundlerinnen konsequent zur Herstellung 
von Sichtbarkeit der unterschiedlichsten Inverhältnissetzungen der Men­
schen in ihren historischen und sozialen Zusammenhängen. Die Sicht­
barkeit der V ernetzungen bildet die Basis für das Deuten und Verstehen 
der menschlichen Lebenspraxis. Anhand des Kulturbegriffes verknüpfen 
die Volkskundlerinnen die soziale Organisation und Funktionalisierung 
von Geschlechtsunterschieden mit dem historischen Wandel, das Gefühl 
von Schutz und Beschränkung, Geborgenheit und Gewalt mit der Insti-

246 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011 - am 13.02.2026, 13:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. KAPITEL: »KULTUR» ALS RELATIONIERUNGSFORMEL 

tution von Familie, die ökonomische und industrielle Infrastruktur mit 
der Ausprägung von Bedürfnissen, Berufspraxen und Handlungsspiel­
räumen. »Kultur« setzt Mensch, Praxis und Materialität in analytischer 
Virtuosität immer wieder neu und anders ins Verhältnis, um der ebenso 
komplex wie nicht-linear gestalteten Wirklichkeit als Lebenswelt der 
Menschen auf die - wissenschaftlich theoretisierbare - Spur zu kom­
men. Kurz: »Kultur« ist nicht das Objekt, sondern der Schlüssel volks­
kundlichen Forschens. 

Die Spezifik dieses Schlüssels liegt darin, dass er als »Relationie­
rungsformel«1 konzipiert ist: In der Gestalt einer »Formel« besteht 
»Kultur« aus unterschiedlichen Elementen, die in ihrer abstrahierten De­
finition miteinander kombiniert werden, um eine theoretische Aussage 
machen zu können. Die unterschiedlichen Elemente der volkskundlichen 
»Kulturformel« bestehen aus vier basalen Bereichen, die das Mensch­
sein im wesentlichen prägen: Erstens ist dies der Mensch selbst. Zwei­
tens sind es die Menschen als grundsätzlich mehrere und verschiedene, 
die sich zu Gruppen zusammenschließen (können). Drittens ist dies der 
Bereich der bereits abstrahierten Gruppenbildung als »Gesellschaft« 
bzw. als »Staat«. Und viertens ist damit der Bereich der naturgegebenen 
Physis definiert. Alle diese basalen Dimensionen des Menschseins be­
stimmen - in volkskundlicher Konzeption - das Leben, den Alltag, die 
Erfahrung, Wahrnehmung und Praxis des Menschen, indem dieser sich 
selbst zu diesen unterschiedlichen Feldern in eine Beziehung setzt oder 
in bestimmter Weise dazu in ein Verhältnis gesetzt wird. Mit dem Men­
schen als analytischem Zentrum systematisiert der Kulturbegriff die vier 
genannten Dimensionen menschlicher Realität zu einem komplexen Be­
ziehungsfeld, indem er die Relationierungen formelhaft zusammenfasst. 
In dieser Konzeption als Relationierungsformel, ermöglicht es der Kul­
turbegriff den Volkskundlerlnnen, die unterschiedlichen Dimensionen 
als einzelne - und in ihrer gegenseitigen V ernetzung - in den Blick zu 
nehmen und die Verhältnisse, die über die Relationierungen artikuliert, 
festgelegt, verhandelt, reflektiert oder kritisiert werden, analytisch zu 
bestimmen und in ihrer jeweiligen Qualität zu definieren und zu deuten. 

Die drei Achsen des volkskundlichen Diskursraums - »Kultur«, 
»Wissenschaft« und »Volkskunde«- bestimmen den konkreten thema­
tischen Rahmen, der die zeitgenössische Forschungsagenda konturiert. 
Funktioniert die Relationierungsformel als Instrument für die analyti-

Die analytische Qualifizierung von »Kultur« als Relationierungsformel 
basiert auf der theoretischen Entwicklung und Exemplifizierung von dis­
kurstragenden Elementen als »Formel«, die Stefanie Duttweiler in ihrer 
Dissertation am Beispiel des »Glücks« entwickelt und vorgestellt hat (vgl. 
Duttweiler 2007). 

247 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011 - am 13.02.2026, 13:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

sehe und interpretative Realitätsdurchdringung grundsätzlich aller Wirk­
lichkeitsphänomene, strukturieren die drei Achsen das volkskundliche 
Formationsfeld in einer historisch spezifischen Weise: Sie fungieren als 
»starke Instrumente«2

, die sich die Volkskunde für ihre wissenschaftli­
che wie gesellschaftliche Herausforderung, als legitime, autorisierte In­
stitution des Wissens (weiter) zu bestehen, an die Hand gibt und als 
schützenden Rahmen ihres Denkens aufzieht. Die Achsen ermöglichen 
und organisieren (in doppelter Funktion der Struktur und Strukturierung) 
die disziplinäre Herstellung von gleichzeitig analytisch strukturiertem, 
reflexiv ausgerichtetem und kritisch intendiertem Wissen. 

Als weiteres zentrales Charakteristikum der drei volkskundlichen 
Diskursachsen zeigt sich deren gegenseitige Verknüpfung, die über die 
kulturdefinierte Relationierungsformel hergestellt wird: Die volkskund­
liche Wirklichkeitsrepräsentation gesellschaftlicher Zustände leistet im 
wesentlichen die relationierende »Kulturanalyse«, anhand der inhaltlich 
systematisiertes Wissen hergestellt wird und aufgrund dessen das 
Ordnen bzw. eine Ordnung von Gesellschaft erst denkbar und möglich 
wird. Noch einmal anders formuliert läßt sich das disziplinär konstruier­
te Dreieck aus »Kultur«, »Wissenschaft« und »Volkskunde« auch als in 
sich geschlossener Zirkel skizzieren: Der relationierende Kulturbegriff 
legitimiert in seiner theoretischen wie methodischen Potenz die Volks­
kunde als »Kultur-Wissenschaft« als gerechtfertigte- realitätsadäquate 
- Instanz der Wissensgenerierung; die »Kulturwissenschaft« dient der 
Volkskunde als institutionell autoritäres wie legitimes Fundament ihrer 
Forschung; und die volkskundliche Forschung garantiert vice versa der 
Gesellschaft qua »kulturwissenschaftliche« Expertise deren orientieren­
de Selbstdeutung aufgrund des »kulturwissenschaftlich« ermöglichten 
Verstehens der komplex gestalteten gesellschaftlichen Realität. 

Konsequent und systematisch durchdekliniert bedeutet das erstens, 
dass der Kulturbegriff die volkskundliche Kompetenz manifestiert, an­
hand derer sich das Fach positioniert, um der Gesellschaft als potente 
Wissensinstanz, die sinnvollste Ordnung vorstellbar zu machen und zu­
kunftsfahig zu stabilisieren. Das heißt zweitens, dass der Kulturbegriff­
in volkskundlicher Konstruktion als Relationierungsformel- die analyti­
sche Kraft beinhaltet, die komplexe Realität abzubilden, kritisch zu re­
flektieren und zu deuten. Und das heißt drittens, dass Wissenschaft ohne 
volkskundlich repräsentierten Kulturbegriff nicht gedacht und sinnvoll 
eingesetzt werden kann. Von der entgegengesetzten Position her be-

2 Diese Charakterisierung entstand in analoger Übertragung der Formulie­
rung von »>starken< Differenzen« als Achsen des Hygienediskurses durch 
Philipp Sarasin (vgl. Sarasin 2001). 

248 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011 - am 13.02.2026, 13:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. KAPITEL: »KULTUR» ALS RELATIONIERUNGSFORMEL 

trachtet - sozusagen ex negativo - werden die Konsequenzen sichtbar, 
die sich im Falle einer Diskreditierung oder gar institutionellen Auflö­
sung der Volkskunde ergeben würden: Ohne Kulturbegriff gelingt - in 
diesem diskursiven Sinn- keine Wissenschaftslegitimation. Ohne legi­
timen Status als autorisierte gesellschaftliche Institution kann die Volks­
kunde keine gesellschaftliche Position behaupten, wodurch sich die 
Komplexität der Wirklichkeit nicht »kulturwissenschaftlich« repräsen­
tieren - das heißt vielschichtig beschreiben, erklären und verstehen -
läßt, was wiederum die Konsequenz nach sich zieht, dass die Gesell­
schaft dann keine Instanz besitzt, die ihr einen autorisierten Entwurf der 
eigenen sozialen Ordnung - in einer Zeit der »Krise« und »komplexen« 
Vemetztheit- vorstellen bzw. zukunftsfahig etablieren kann. Mit dieser 
in sich geschlossenen, reziprok funktionierenden Konstruktion der drei 
Achsen ist dem Fach der Boden bereitet, nach innen wie nach außen le­
gitim und autoritativ die eigene Stimme zu erheben, um mit seinen Deu­
tungen über die gesellschaftliche Realität verändernd - im Hinblick auf 
eine »differenziert integrierte Gesellschaft« - am Prozess der Gesell­
schaft mitzuwirken. 

Die dreifache Achsen-Konstruktion des volkskundlichen Diskurs­
raums zeigt sich auch in der argumentativen Konzeption der volkskund­
lichen Beiträge, die im Verlauf ihrer reflexiven Darstellung die einzel­
nen - achsendefinierten - Stränge argumentativ zu einem komplexen 
Ganzen zusammenführen, wodurch dessen einzelne Achsen nur mehr 
schwer als solche erkennbar sind. Dies wiederum stützt einerseits das 
volkskundliche Credo der realen Komplexität und stabilisiert anderer­
seits die drei Achsen volkskundlichen Denkens, indem jede nur im ver­
bindenden Blick zu den zwei anderen ihren Sinn erhält bzw. das Einzel­
ne erst aus dem einheitlichen Ganzen verständlich wird. Die geschlosse­
ne Achsenkonstruktion ermöglicht konsequenterweise die doppelte Sta­
bilisierung und Stabilität der Disziplin: Die in gegenseitiger Konstitution 
aufeinander bezogene Konstruktion der Achsen verleiht dem Denkraum 
eine Konsistenz, indem sie ihn lückenlos umschließt. Die darin sichtbare 
und demonstrierte Existenz einer solchen epistemischen Ordnung legi­
timiert und autorisiert gleichermaßen die in diesem benannten und struk­
turierten Raum hervorgebrachten Denkleistungen: Rahmung und darin 
hergestelltes Wissen bilden so eine Dynamik, die sich gegenseitig er­
möglichen. 

Zusammenfassend formuliert, fungiert und funktioniert der volks­
kundliche Kulturbegriff in der Gestalt der Relationierungsformel im 
Sinne eines Perspektivenbündels, das die fachlichen Fragestellungen 
»kaleidoskopartig« öffnet, das konkrete Forschungsvorgehen und die 
Quellenwahl bestimmt, die Verbindungen systematisiert und die viel-

249 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011 - am 13.02.2026, 13:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

schichtige und mehrdeutige Relationalität des Kaleidoskops interpretie­
rend nachvollzieht. Als »Formel« bringt der Begriff sowohl das For­
schungsspektrum als auch das damit in den Blick genommene Wirklich­
keitsfeld- trotz bzw. gerade in seiner Heterogenität- in eine profilierte 
Form. So unterschiedliche und in sich selbst komplex angelegte Berei­
che der Realität wie die des Menschen in seinem Selbstbezug und 
Selbstverständnis, diejenige der menschlichen Lebensgestaltung, ihrer 
Symbolisierungen, der unterschiedlichen Gruppenbildungen und Hierar­
chisierungen im Zusammenleben, der reziproken Beziehung von Be­
dingung und Bedingtheiten zwischen Struktur und Praxis, der zeitlichen 
Dynamik - in widersprüchlichen Formen von Kontinuität und Trans­
formation-, des Werdens und Gemachtwerdens von Natur und Materia­
lität erreichen durch ihre Zusammenfassung in einen einzigen Begriff 
die Vorstellungskraft als ein komplexes, miteinander verbundenes, von­
einander abhängiges und sich gegenseitig prägendes Ganzes. »Kultur« 
als grundsätzlich weit gefasste Relationierungsformel bringt diese ganze 
Dimension in das Blickfeld der Forschung und macht sie sowohl analy­
tisch wie interpretativ handhabbar: Alles im begrifflichen Einen von 
»Kultur« eröffnet und erschließt so das Eine der Wirklichkeit in deren 
Umfassendheit einer komplex gestalteten Realität. 

»Kultur« als Relationierungsformel eröffnet konsequent ein Perspek­
tivenspektrum, mithilfe dessen die ineinandergeschachtelten Bezie­
hungsfelder, -ebenen und -aspekte entfaltet werden können und hält sie 
als eine Formel dennoch immer zusammen. Das heißt, als »Relationie­
rungsformel« ermöglicht »Kultur« die Analyse komplex gestalteter Ge­
sellschaft und das heißt vice versa, die volkskundliche Gegenstands­
konstruktion definiert sich als »kulturwissenschaftliche« Rekonstruktion 
einer »komplexen Gesellschaft«. Den analytischen Fixpunkt für die Ent­
faltung und Entschlüsselung der Relationierungen bildet im volkskund­
lichen Reden und Forschen der Mensch. Zu leitenden Kategorien, von 
denen jegliches Forschungsprojekt ausgeht, und auf die sie sich in jegli­
cher Interpretation wieder rückbezieht, bilden die Begriffe des »Sub­
jekts«, der »Subjektivität« und »Subjektivierungen«, der »persönlichen 
Aneignungen«, »Vorstellungen«, »Meinungen«, »Bedürfnisse«, »Hand­
lungen« und »Bewertungen« das kategorielle Instrumentarium für »kul­
turwissenschaftliche« Analyse. Entscheidend für die »kulturwissen­
schaftliche« Funktionalität dieser Begriffe ist deren Anleitung durch die 
Relationierungsformel. Keiner der Begriffe wird theoretisch und reflexiv 
vordefiniert, sondern sie entfalten ihre analytische Kraft und inhaltliche 
Spezifizierung erst und nur im konkreten relationierenden Forschungs­
nachvollzug der Wirklichkeit. Die definitorische Kombinatorik des 
volkskundlichen Vorgehens anhand der Relationierungsformel formiert 

250 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011 - am 13.02.2026, 13:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. KAPITEL: »KULTUR» ALS RELATIONIERUNGSFORMEL 

und formuliert sem disziplinäres Profil konsequent als »multisited 
ethnography« (vgl. Welz 1998). 

Mit dieser Konzipierung ihres Kulturbegriffs und seiner Positionie­
rung als Schlüsselelement ihrer fachlichen Wissensproduktion entspre­
chen die Volkskundlerinnen einer Anforderung an die zeitgenössische 
Geistes- und Sozialwissenschaften, die Michael Maset in seinem Beitrag 
zu »Kultur« in der Geschichtswissenschaft am Anfang des 21. Jahrhun­
derts prägnant zusammenfasst: 

»Das problematische Verhältnis von Individuum und Gesellschaft begleitet 
Soziologie, Ethnologie und Geschichtswissenschaft schon lange. Während äl­

tere Lösungsversuche sich entweder auf die >Umstände< oder das >Machen< im 

berühmten Diktum von Marx konzentrierten und dementsprechend den Vor­
rang von Strukturtheorie oder Handlungstheorie zu begründen versuchten, be­

tonen neuere Arbeiten die Notwendigkeit einer Vermittlung beider Aspekte. 

Diese Erkenntnis, deren Relevanz beim gegenwärtigen Stand der Diskussion 
unmittelbar einleuchtet, verspricht einen analytischen Komplexitätsgewinn, setzt 

aber auch einen gesteigerten Operationalisierungsaufivand voraus.« (Maset 

2002b: 159; Hervorhebungen se) 

Ebendiesen Komplexitätsgewinn ermöglicht die relationierend definierte 
»Kulturfonnel« der zeitgenössischen Volkskunde.3 

Das Angebot der Volkskunde: 
Gesellschaftliches Krisenmanagement durch 
» kulturwissen sc haftl i c he « 0 rie n tie ru n g 

Der Kulturbegriff erhält in seiner volkskundlichen Konzeption und Posi­
tionierung als Relationierungsfonnel eine Potenz, die dem gerecht wer­
den will, was Niklas Luhmann in seiner Explikation der »Wissenschaft 
der Gesellschaft« als Leistung von wissenschaftlichen Theorien defi­
niert: Bei wissenschaftlicher Theoretisierung, »handelt [es] sich nicht 
um validiertes W eltwissen, sondern um eine Re-Systematisierung, die 
eigenen Aufbauprinzipien folgt« (Luhmann 1997: 152f). Diese Resys­
tematisierung qualifiziert sich darin, dass sie »die Reduktion von Kom­
plexität zum Neugewinn von Komplexität ausnutzt und die Isolierung 

3 Ob diese Komplexitätsrepräsentation - im Hinblick auf ein bestimmtes 
theoretisches Niveau - in den konkreten »volkskundlichen« Forschungen 
auch wirklich gelingt, ist damit nicht gesagt. Oft werden die potentiell 
möglichen Erkenntnisse anhand des Quellenmaterials nur skizziert und 
wenig systematisch ausgewertet. 

251 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011 - am 13.02.2026, 13:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

der wissensfahigen Sachverhalte re-systematisiert« ( ebd.). In diesem 
Sinn produziert die Volkskunde als Wissenschaft keine Reduktion von 
Komplexität, sondern entwirft anhand ihres Kulturbegriffs eine Form 
der Erfassung und Vermittlung (im doppelten Sinne von Übersetzung 
und Übergabe) von Komplexität, die das erforschte, historische, 
menschliche, soziale und geschlechtliche Andere in einer neuen Sprache 
für Viele zugänglich und verstehbar macht. Die starke Betonung der 
Empirie als Fundament und Horizont des volkskundlichen Arbeitens 
findet darin gleichzeitig ihre Potenz, Legitimität und Autorität. » Theo­
rie« gewinnt ihren Sinn durch eine spezifische Form und Funktion: Ziel 
der Theoretisierung ist die wissenschaftlich gefasste Umformulierung 
der realen Komplexität in Form einer gesellschaftlichen Ordnung. 

Unter dem »heimlichen« Fokus, der den zeitgenössischen Diskurs 
der Volkskunde ausrichtet, ergibt sich folgende Spezifik: Analyse und 
Deutung der gesellschaftlichen Wirklichkeit orientieren sich am Ziel 
einer möglichen gesellschaftlichen Veränderung im Sinne einer Verbes­
serung. Der Mensch steht im »kulturwissenschaftlichen« Zentrum, von 
dem aus und auf den hin die Volkskunde in ihrer spätmodernen Formie­
rung denkt. Ein besserer gesellschaftlicher Zustand bemisst sich an der 
Situation seiner einzelnen, verschiedenen und in Gruppen zusammenge­
schlossenen Gesellschaftsmitglieder. Von diesem - fokussierten - Ende 
volkskundlichen Denkens wieder auf den Anfang bzw. den Ausgangs­
punkt für jede fachliche Forschung hin gedacht, richtet sich die volks­
kundliche Analyse und Blickrichtung exakt auf dieses Feld, in dem sich 
die Menschen in ihrem ganzen Lebensvollzug bewegen, Beziehungen 
aufbauen, in Verhältnisse treten und sich an einem gesellschaftlichen 
Gesamten orientieren (müssen). Sie blickt auf das komplexe Ineinander 
und Miteinander von unterschiedlichen Personen, Positionen, Materiali­
täten, Idealen und Ideologien, strukturellen Gegebenheiten, Handlungen, 
Vorstellungen, Bedürfnissen, Erfahrungen, Zuordnungen, Ausklamme­
rungen, Instrumentalisierungen und Orten, die sie über die relationieren­
de »Kultur«perspektive wahrnimmt, analytisch auswertet und im Hin­
blick auf den Menschen interpretiert. In dieser Komplexität bewegt sich 
die Volkskunde mit ihren Forschungen, und darauf bezieht sich sowohl 
ihr Erkenntnisinteresse, ihr Instrumentarium, ihre Quellenwahl sowie ihr 
Erkenntnisziel, anhand dessen sie Anleitungen zur (modifizierenden) 
Gestaltung des Sozialen entwirft. 

Die Relationierungsformel »Kultur« bietet auch hier das entschei­
dende Instrumentarium, indem die Komplexität in ihrer Vielschichtig­
keit geordnet, verstehbar und darin auch für Kritik und verbessernde 
Praxis geöffnet werden kann. Das Ziel der besseren Gesellschaft basiert 
auf einem Konzept, das gleichzeitig Appellfunktion übernimmt, das auf 

252 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011 - am 13.02.2026, 13:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. KAPITEL: »KULTUR» ALS RELATIONIERUNGSFORMEL 

die Selbstverantwortung der verschiedenen und einzelnen Gesell­
schaftsmitglieder für ihre Gesellschaft baut. Arbeit an sich selbst heißt 
hier konsequent, die eigenen- also alle möglichen, subjektiven, indivi­
duellen wie gruppenspezifischen - Selbstverständlichkeiten immer wie­
der selbst zu hinterfragen und sich - auch im eigenen Alltag - immer 
wieder verunsichern zu lassen (vgl. Kaschuba 1995a: 28). Im gleichen 
Sinn funktioniert die Thematisierung der inneren Vemetztheit von »Kul­
turwissenschaft« und Lebensalltag, die vor allem die programmatischen 
Beiträge der Volkskunde bestimmend prägt. Die Verbindungen, Paralle­
litäten und Gemeinsamkeiten des »kulturwissenschaftlichen« und des 
»normalen« Alltags, die die Volkskundlerinnen beschreiben, demon­
strieren immer wieder die Unhintergehbarkeit und die theoretische Un­
auflösbarkeit der für die späte Modeme charakteristischen Komplexität. 
Das volkskundliche Konzept der spätmodernen Subjektivität als grund­
sätzlich »kulturwissenschaftliche« Subjektivität - oder anders formu­
liert: alle Menschen sind spätestens seit dem Ende des 20. Jahrhunderts 
im Eigentlichen »Kulturwissenschaftlerlnnen« (vgl. Köstlin 1996b) -
entwirft die praktische Bearbeitungsform für den als problematisch em­
pfundenen und als »krisenhaft« erfahrenen Umgang mit der Komplexität 
des gesellschaftlichen (Zusammen-)Lebens. Anhand der »kulturwissen­
schaftlich« vermittelten Kompetenz, die scheinbar undurchdringlichen 
Verbindungen und Verknüpfungen, aus denen jeder Alltag für jeden 
Menschen besteht, beschreibbar, reflektierbar und kritisierbar zu ma­
chen, erhalten sowohl die Menschen als Individuen als auch die Gesell­
schaft als Zusammenfassung dieser individuellen Subjekte ein adäquates 
Instrument, um sich im dichten Geflecht ihrer Lebenswirklichkeit orien­
tieren zu können. 

Die »kulturwissenschaftliche« Kritik fokussiert unter der konkreten 
volkskundlichen Zielvorgabe einer »differenziert integrierten« Gesell­
schaft diejenigen Aspekte, Bedingungen und Bedingtheiten, die für 
Menschen in irgendeiner Weise hinderlich wirken. Im Hinblick auf das 
»größtmögliche Glück einer größtmöglichen Zahl an Menschen« (vgl. 
Bausirrger 1995) konzentriert sich die Volkskunde- unter dem Stich­
wort der Aufklärung - auf die Zumutungen, Chancen, Beschränkungen, 
Ambivalenzen, Widerständigkeiten und Widersprüche, die Wahlmög­
lichkeiten, Optionen und (Un-)Freiwilligkeiten, mit denen die Feld Men­
schen konfrontiert sind. Bevorzugte Forschungsthemen bilden deshalb 
im Verlauf der 1990er Jahre die »Mobilität«, »Inklusion und Exklu­
sion«, »Ethnisierung und Ethnizität«, »Differenz« in jeder Couleur und 
nationale, geschlechtsspezifische »Konstruktionen«. Sehr oft verlagert 
sich das lokale Untersuchungsfeld dementsprechend nach Osteuropa 
oder in die nahräumlichen »Brennpunkte« sozialen Lebens. 

253 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011 - am 13.02.2026, 13:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Indem der volkskundliche Denkraum als diskursive Formation in di­
rekter Abhängigkeit und Anschlussfahigkeit zur zeitgenössischen sozia­
len Wirklichkeit steht, bildet die fachliche Themensetzung die gesell­
schaftlichen Aktualitäten ab und nach. Was Ulrich Beck, Wolfgang 
Bonß und Christoph Lau in ihrem Gesellschaftsmodell der späten - in 
ihrer Diktion der »Zweiten« -Modeme als Charakteristika diagnostizie­
ren, kann gleichzeitig als Themenliste der gleichzeitigen volkskundlich­
kulturwissenschaftlichen Forschungen gelesen werden: 

»Die Gleichsetzung von Gesellschaft mit Nationalstaat, also das Container­
Modell der nationalstaatlich organisierten Gesellschaften, eingespielte neokor­

poratistische Verhandlungssysteme, geregelte industrielle Beziehungen, die 

Betriebsförmigkeit von Arbeit und Produktion, das Ideal der normalen Vollbe­
schäftigungsgesellschaft, Normalarbeitsverhältnisse mit standardisierten Er­

werbsbiographien, zuverläßig funktionierende Sozialsysteme, in Klassenkultu­

ren wurzelnde Massenparteien, Kleinfamilien mit herkömmlicher Arbeitstei­
lung zwischen Männemund Frauen oder auch klare Grenzen zwischen Wissen 

und Nicht-Wissen, klare Grenzen zwischen Wir und den Anderen- alles dies 

sind Hintergrundannahmen und Basisprinzipien des gesellschaftlichen Zusam­
menlebens, die heute im Zuge reflexiver Modernisierung in Fluss geraten 

sind.« (Beck/Bonß/Lau 2001: llf) 

Diese Themenwahlen sichern der Volkskunde die Erkennbarkeit ihrer 
fortbestehenden Relevanz sowie ihre inhaltliche Akzeptabilität. Die 
Wahlen allein machen die Themensetzungen auf der Forschungsagenda 
aber noch nicht zu volkskundlichen Thematisierungen. Dazu werden sie 
erst durch die komplexe, oben beschriebene diskursive Strukturierung 
und Profilierung, die sich in der paradoxen Dynamik aus Differenzie­
rung und Entdifferenzierung gegenüber den Mitkonkurrentinnen auf 
dem gesellschaftlichen Feld zeitgenössischer Selbstvergewisserung ent­
faltet. 

»Kultur« als Relationierungsformel bietet den Volkskundlerinnen 
dabei nicht nur das wissenschaftliche Instrumentarium, sondern bündelt 
auch die unterschiedlichen Lösungsvorschläge, die sie anhand ihrer 
konkreten Forschungen entwerfen: Die Fachwissenschaftlerinnen vertre­
ten ein Gesellschaftskonzept, das auf erhöhter Abstraktion und Differen­
zierung basiert, und zwar bezogen auf alle möglichen Ebenen sozialer 
Struktur. Seien dies theoretische Klärungen sozialer Dynamik, struktu­
relle Vorschläge für nationale und internationale Institutionen der Kon­
fliktregulierung oder praktisch-pragmatische Eingriffe in konkreten Be­
rufsfeldem des Museums oder der Vertretung bestimmter sozialer Grup­
pen. Solche Differenzierung und Abstraktion ist anhand der formelgelei­
teten Blickrichtungen erreichbar: Indem »Kultur« den Menschen in sei-

254 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011 - am 13.02.2026, 13:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. KAPITEL: »KULTUR» ALS RELATIONIERUNGSFORMEL 

ner perspektivischen Mitte hält und von dort nach seinen kontextuellen 
Inverhältnissetzungen fragt, werden »Mischungen«, »Übergänge«, 
»Zwischemäume« und »Gleichzeitigkeiten des Ungleichzeitigen« sicht­
bar, die in ihrer Transparenz gleichzeitig die Kompetenzsteigerung im 
Umgang mit diesen Relationierungen bzw. Spannungen beinhaltet. 
Letztlich dient dem - implizit immer vorgestellten Ziel der »differen­
zierten Integration« - die volkskundliche Betonung von neuen Synthe­
sen des bisherigen Wissens, Könnens und Handelns. Das heißt: »Kultur« 
als Relationierungsbegriff macht die Gesellschaft als »differenzierte In­
tegration« denkbar, weil »Kultur« als Relationierungiformel die vieldeu­
tige, immer konkretisierte Komplexität ordnet, erkennbar und neu orga­
nisierbar macht. Das begriffliche Differenzierungs- und Deutungsange­
bot, das die Volkskunde ihren Leserinnen - und als wissenschaftliche 
Institution ganz allgemein der Gesellschaft - präsentiert, liegt in der 
Form und Qualität von »Kultur« als Relationierungsformel: Die diver­
sen und analytisch differenzierten Inverhältnissetzungen des Individu­
ums in und mit seiner schwer durchschaubaren komplexen Umgebung 
bietet diesem sowohl eine erkennbare Ordnung des Ganzen als auch der 
eigenen Situation und Situiertheit an. Anhand der »begrifflichen Bändi­
gung« (Duttweiler 2005: 69) qua »Kultur« bringt die Volkskunde so­
wohl die Orientierung benötigenden Individuen wie auch das ganze Kol­
lektiv dem Ziel einer stabilisierten Gesellschaft aus differenzierter Inte­
gration näher. Stabilisiert wird so nicht nur die Existenz der Volkskunde 
aufgrund ihrer diagnostischen und orientierenden Sozialkompetenz son­
dern auch die Existenz der Gesellschaft. 

Der volkskundliche Kulturbegriff wird damit nicht zum theoretisch 
normativen Konzept, sondern er entwirft, formiert und portiert als analy­
tisch-beschreibender, kritisch-reflexiver Begriff die normativ positio­
nierte Gegenstandskonstruktion und die darin enthaltene Ordnung der 
Gesellschaft. »Kulturwissenschaft« konturiert sich deshalb als theoreti­
sierende Gesellschaftsanalyse, selbstreflexive Gesellschaftskritik und 
moralisch-normative Gesellschaftspraxis (vgl. Kaschuba 1995). Diese 
fachliche Profilierung reagiert auf die Charakteristik der spätmodernen 
Konkurrenz des Wissens: Die Selbstdeutungskompetenz der Gesell­
schaft basiert am Ende des 20. Jahrhunderts weniger auf konkretem 
Wissen selbst, als viel wesentlicher und entscheidender auf der Kenntnis 
und- in Form institutionalisierter Wissensinstanzen- auf der Handhab­
barkeit von prozedural, flexibel und komplexitätsadäquat konzipierten 
Instrumenten, die darauf ausgerichtet sind, gesellschaftliche Prozesse 
und Probleme sichtbar zu machen, um so als Orientierungshilfe zu die­
nen. 

255 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011 - am 13.02.2026, 13:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

ldentitätspolitik: Stabilisierung der 
»kulturwissenschaftlichen Volkskunde« als 
universitäre Disziplin und gesellschaftliche 
Wissensinstitution 

Mit der konzeptuellen Zurichtung des Kulturbegriffs als Relationie­
rungsformel präsentiert sich die Volkskunde als »kulturwissenschaftli­
che« Expertirr für die- als Individuen wie im Kollektiv angesprochene­
Gesellschaft und positioniert sich als Leitdisziplin- im Sinne der prima 
inter pares - gesellschaftlicher Selbstverständigung. Plausibilität erhält 
die Volkskunde in ihrem gesellschaftsmodifizierenden Stabilisierungs­
projekt anhand des hohen Wiedererkennungseffekts ihrer Themenwah­
len mit aktuell drängenden Problemlagen. Im diskursiv bewussten wie 
dezidierten Anschluss an allgemein bekannte, täglich wiederholte, als 
problematisch diskutierte und erfahrene Situationen schafft die Volks­
kunde eine Kohärenz aus Angebot und Nachfrage, die den konkreten 
Vorschlägen Akzeptanz garantieren und die Volkskunde in ihrer Selbst­
positionierung stärken. 

Die Volkskunde generiert zudem für die Vermittlung und Rezeption 
ihres »kulturwissenschaftlichen« Wissens eine zentrale Anschlussstelle: 
Indem der analytische Fixpunkt aller kulturgeleiteten Nachvollzüge von 
unterschiedlichsten Beziehungsnetzen der Mensch an sich darstellt, ent­
steht eine hohe Anschlussfahigkeit für das Publikum, das sich selbst an 
die Stelle des analytischen Zentrums setzen kann und seine eigenen Er­
fahrungen mit den konkret empirischen Erfahrungen in den Forschungs­
darstellungen abgleichen kann; dieses Anschlusspotential bietet eine der 
Grundlagen für die potentiell erfolgreiche Etablierung des volkskundli­
chen Gesellschaftskonzepts, das über den rezipierenden Erfahrungsab­
gleich der Leserinnen gleichzeitig eine Ordnung und Praxisanleitung für 
gesellschaftliche Integration bei gleichzeitiger Aufrechterhaltung eige­
ner (und anderer) Unterschiede zuläßt. »Kultur« in seiner relationieren­
den Qualität übernimmt in diesem doppelten Angebots- und Rezep­
tionskomplex sowohl die Rolle des theoretisch-wissenschaftlichen Ins­
truments sowie dasjenige realer sozialer Praxis: So wie sich die Men­
schen immer wieder, tagtäglich zueinander in ein Verhältnis setzen 
(müssen), so ermöglicht »Kultur« als analytische Relationierungsformel 
die Transparenz dieser permanent dynamischen Komplexität. Und: Die 
Profilierung von Gesellschaft als Netz von Relationen profiliert gleich­
zeitig die volkskundliche Disziplin als Einsichten vermittelnde Instanz. 

Wissen über die Gesellschaft und die eigene Wirklichkeit muss auf 
dem Boden dieser (Kultur-)Wissenschaftskonzeption immer wieder neu 
hergestellt und übermittelt werden, da es sich mit der Veränderung der 

256 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011 - am 13.02.2026, 13:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. KAPITEL: »KULTUR» ALS RELATIONIERUNGSFORMEL 

Gesellschaft ständig überholt. Die Rede über die Gesellschaft im »Wan­
del« manifestiert in diesem Sinn gleichzeitig den diskursiven Effekt und 
das Instrument der »Kulturwissenschaft« als orientierende Instanz. 
»Kultur« als »Relationierungsformel« funktioniert als inhaltlich produk­
tives, die Gesellschaft orientierendes und disziplinär identitätsprofilie­
rendes Instrument, indem die Formel die inhaltliche und identitätspoliti­
sche Ebene diskursiv auf der Ebene der einen fachlichen Episteme mit­
einander verschmilzt. Die Produktivität dieser Verschmelzung liegt in 
der gleichzeitigen Verschleierung der diskursiv doppelten Konstruktion 
aus inhalts- und identitätsorientiertem Fundament sowie der latent weiter 
wirkenden Dynamisierung von Wirklichkeitsanalyse und fachlichem 
Konkurrenzmanagement Als Dreh- und Angelpunkt in diesem diskursiv 
hergestellten und ausbalancierenden Geflecht erweist sich der Kulturbe­
griff: »Kultur« konstituiert die Volkskunde - epistemisch und institutio­
nell - als spezifisches, wissenschaftliches Fach sowie gleichzeitig das 
Fach die Definitionsmacht über den Kulturbegriff für sich in Anspruch 
nimmt. »Kultur« wird so zum Kitt der innerdisziplinären, interdiszipli­
nären und inter-institutionellen disziplinären Verbindung - zum Zweck 
der internen Konsistenz, überfachlichen Kooperation und überwissen­
schaftlichen Rezeption sowie Akzeptanz. 

In Bilder gefasst kann die Volkskunde als eine Institution beschrie­
ben werden, die sich anhand einer subtilen Guerillataktik als »geheime« 
Schlüsseldisziplin im wissenschaftlichen Untergrund bewegt. Aus einem 
anderen Blickwinkel betrachtet, schreibt sich die Volkskunde die Rolle 
des Libero zu, der als »kulturwissenschaftlicher« primus inter pares, das 
interdisziplinäre, geistes-und sozialwissenschaftliche Team anleitet und 
zu möglichst guten Resultaten anspornt. Noch einmal in neuer Positio­
nierung, begibt sich das Fach auf den Platz der Parteilosen, die als über­
spezifische Deutungsinstanz möglichst interessenungebunden das Ge­
schäft der gesellschaftlichen Ordnung und Organisation wesentlich mit­
gestaltet. Und letztlich lassen sich die Fachvertreterinnen in der Funk­
tion von moderierenden Supervisorinnen beschreiben, die als gesell­
schaftliche Expertinnen für »differenzierte Integration« werben (und 
sorgen). Dass den Volkskundlerinnen im (harten) Spiel des Bäumchen­
wechsel' -Dich dieses anspruchsvolle Rollenspiel gelingt, liegt neben der 
offensiv-defensiven - oder verzweifelt selbstbewussten - Inkorpora­
tionsstrategie, die sie mit der »Kultur-Disziplinierung« praktizieren, in 
der ausgleichend stabilisierenden Identitätsdiffusion, die sich in Form 
der Namensvielfalt- als »Fach auf der Suche« (vgl. Kaschuba 1995a: 
27) - im Sinne einer defensiven Sozialisation konstant und konstitutiv in 
die zukünftige Fachtradition einschreibt. Ob sie sich mit dieser Art der 
Existenz- und Identitätssicherung nicht eigentlich - zumindest auf Dauer 

257 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011 - am 13.02.2026, 13:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

-überfordern, bleibt als kritische Frage oder als Memento Mori hier an­
zumerken. 

Resumee: Diskursive Verschmelzung von 
volkskund I ich er Wissensarbe it, lde ntitätspol iti k 
und gesellschaftlicher Orientierung 

Pointiert zusammengefasst erreichen die Volkskundlerinnen die Reifi­
zierung ihres disziplinären Denkraums durch die diversifizierte Varietät 
der Begriffsbedeutungen von »Kultur«, die in einer quantitativen Aus­
weitung auf die zwei qualitativ unterschiedlichen Dimensionen der wis­
senschaftlichen Realitäts(re)präsentation und disziplinären Identi­
täts(re)produktion besteht. »Kultur« übernimmt die doppelte Rolle als 
inhaltlich wie institutionell funktionierende Relationierungsforrnel, die 
auf der strukturellen Diskursebene die Qualität eines disziplinären 
»Kampfbegriffs« gewinnt. 

Für die Volkskundlerinnen ist aufgrunddieser komplexen, diskursi­
ven Verbindung aller Strukturebenen - der V erknüpfung von fachlicher 
Tradition, wissenschaftlicher Autorität und Potenz sowie der gesell­
schaftlichen Relevanz bzw. der disziplinären Selbstverwandlung, Feldsi­
cherung und Allianzensicherung - so selbstverständlich, dass »Kultur« 
ein genuin fachlicher Begriff der Volkskunde darstellt. Diese disziplinä­
re Selbstverständlichkeit von »Kultur« manifestiert sich sehr evident im 
publizierenden Umgang der Studierenden mit dem Kulturbegriff - im 
Sinne erfolgreicher Fachsozialisation -, die weitgehend ohne program­
matischen und reflexiven Vorspann - zum Teil sogar ohne den Kultur­
begriff selbst, allein unter der Prämisse und Perspektive »kulturwissen­
schaftlichen« Forschens -die volkskundliche Diskurspraxis und -struk­
tur in ihre eigenen Arbeiten einschreiben (vgl. Stellwag 1991; Dom 
1991; Letsch 1994). Die Evidenz volkskundlichen Denkens entsteht 
konsequent aus der Konsistenz des diskursiv etablierten Denkraums, der 
den Effekt der kontextbedingten Konstruktionsweise darstellt. 

In der diskursiven Verschmelzung von inhaltlicher und institutionel­
ler Ebene im volkskundlichen Sprechen verbinden die Fachvertreterin­
nen die thematische und identitäre Arbeit zu der einen disziplinären 
Episteme, die gleichzeitig das volkskundliche Ringen um soziale Deu­
tungsmacht über die gesellschaftliche Ordnung spiegelt, impliziert und 
sichert (ohne sie endgültig zu garantieren). Den Kern der fachlichen 
Wissensarbeit, der Identitätspolitik und der gesellschaftlichen Orientie­
rung, die die Volkskunde konstant leisten will und muss, bestimmen in 
diesem Sinn die volkskundlich hergestellten »Kultur«-Konstruktionen: 

258 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011 - am 13.02.2026, 13:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. KAPITEL: »KULTUR» ALS RELATIONIERUNGSFORMEL 

Indem die Fachvertreterinnen den Kulturbegriff als Relationierungsfor­
mel zum potenten wissenschaftlichen wie gesellschaftlichen Deutungs­
instrument formieren, erreichen sie die besondere Qualifizierung, Profi­
lierung und Positionierung der Volkskunde als (Orientierungs-)Wissen 
schaffende Institution. 

Die volkskundliche Diskurspraxis und -konstitution erreicht so eine 
gegenseitige und damit untrennbare »innere« Verknüpfung von Gegen­
standskonstruktion und Identitätsarbeit, die das Fach in seiner konkreten 
Profilierung ohne spezifisch fachliche Episteme undenkbar macht, wie 
die Episteme ohne disziplinär identifizierbare institutionelle Basis un­
möglich wäre. Fachwissenschaftliche Identität und epistemische Fach­
wissenschaft können konsequent nur analytisch getrennt werden; real 
bedingen sie sich gegenseitig in ihrer grundsätzlichen Existenz. Die 
»Kultur«-Konstruktionen der volkskundlichen Diskurspraxis schließen 
konsequent die anhand der Relationierungsforrnel von »Kultur« herge­
stellte Konstruktion der Gesellschaft als differenzierte Integration und 
die Konstruktion von »Volkskunde« als eigenständige, interdisziplinäre 
Disziplin in dem einen Begriff zusammen: So fundamental sich in einer 
konkurrierend organisierten Wissenschaft die Konkurrenz in die Konsti­
tution des Wissens einschreibt, so fundamental konstituieren sich »Kul­
tur« und »Volkskunde« gegenseitig über die Herstellung von »kultur­
wissenschaftlichem« Wissen. 

259 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011 - am 13.02.2026, 13:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839408377-011 - am 13.02.2026, 13:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

