
6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 345

reicht und der gesellschaftliche Diskurs über den Islam wird aller Bemühungen

zum Trotz nach wie vor als negativ empfunden. Der Aufwind, den rechtspopu-

listische Parteien in Europa derzeit erfahren, verdeutlicht dies.

Die Tatsache, dass immer weniger Moscheen an der Veranstaltung teilneh-

men, könnte darauf hindeuten, dass sich der Mythos wandelt, d.h. dass die Stra-

tegie nicht mehr als rational angesehen wird. Eine andere, pessimistische Erklä-

rung wäre, dass Moscheen aufgeben, in der organisationalen Umwelt, also in den

Gesellschaften der Schweiz und Österreichs, nach Legitimität zu suchen. Die in-

terreligiösen Aspekte des Tages könnten jedoch auf eine neue Strategie verweisen:

Im Rahmen interreligiöser Dialogaktivitäten profitieren Muslime und Moscheen

von der Legitimität christlicher Kirchen. Ein neuer Mythos könnte daher sein,

dass Religionsgemeinschaften integrative Leistungen (siehe unten) vollbringen

und zu diesem Zweck zusammenarbeiten. Entsprechend kommt Tezcan zu dem

Ergebnis, dass über das Thema der Integration der Muslime christliche und mus-

limische Religionsgemeinschaften ihre gesellschaftliche Relevanz unterstreichen

(Tezcan 2008). Diese Entwicklungen sind daher weiter zu beobachten.

6.3 Moscheen im Balanceakt zwischen Mitgliedererwartungen und
gesellschaftlichem Einfluss

Wie sich gezeigt hat, müssen Moscheen im Rahmen ihrer Aktivitäten verschie-

dene Erwartungen ausbalancieren. Theoretisch lassen sich diese sowohl mit dem

Konzept der Mitglieder- und Einflusslogik (vgl. Streeck 1987; Schmitter & Streeck

1981) als auch mit den drei Dimensionen von Institutionen nach Scott (2014) er-

schließen. Scott unterscheidet regulative, normative und kulturell-kognitive Ele-

mente, welche ich in Anlehnung an Rosenow-Williams (2012) in die Kategorien

Erwartungen durch »Regulative«, durch die »Gesamtgesellschaft« und durch die

»muslimische Zielgruppe« übersetzt habe. Diese Publikumsrollen (vgl. Stichweh

2005) fungieren als Erwartungsgruppen, die sich jedoch in der Untersuchung

nicht als abgeschlossene Entitäten gezeigt haben, sondern sich überschneiden

können. Die Überschneidungen sowie meine Annahmen und Fragen aus Kapitel

3 werden im Folgenden thematisiert.

6.3.1 Staatliche Regulative

Auf der Ebene der Regulative hat sich gezeigt, dass sich die Vereinsverfasstheit

der Moscheen als best practice im organisationalen Feld der Moscheen etabliert

hat und sich die Moscheen dadurch ähnlich werden. Dies kann einerseits auf

mimetische Isomorphie aufgrund von Unsicherheit zurückgeführt werden, ande-

rerseits aber auch auf erzwungene Isomorphie, da kaum Alternativen bestehen,

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027 - am 13.02.2026, 15:49:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


346 Alltag in der Moschee

aber eine institutionelle Verfasstheit verlangt wird bzw. notwendig ist. Ein ge-

wisser Zwang, eine bestimmte Organisationsform anzunehmen, muss aber nicht

unbedingt Nachteile für die Organisation haben, er bietet auch Möglichkeiten

und Vorteile wie finanzielle Absicherung. Tezcan stellt fest, dass eine Auseinan-

dersetzung mit dem institutionellen Charakter einer Moschee bislang in der wis-

senschaftlichen Forschung weitgehend vernachlässigt worden ist. Er weist darauf

hin, dass ein Verständnis dieser Struktur dabei helfen würde, Schwierigkeiten in

Fragen der Repräsentation von Musliminnen und Muslimen besser zu verstehen

(Tezcan 2008: 124).

Aus meiner Untersuchung wurde deutlich, dass die Vereinsverfasstheit zu ei-

ner Dualstruktur (vgl. Chaves 1998) von administrativer und religiöser Autorität

führt, die eine Aushandlung zwischen diesen zwei Entitäten notwendig macht.

Die Leistungsrolle des Imams ist nur selten Teil des Vorstands. Imame sind An-

gestellte des Vereins und damit abhängig von ihm, was eine prekäre Situation

zur Folge haben kann. Meine Annahme, dass die Vereinsverfasstheit Hierarchien

und Zuständigkeiten beeinflusst, hat sich damit bestätigt. Sie trägt zur Ausdif-

ferenzierung von Leistungsrollen bei, welche jedoch nicht losgelöst von religiö-

sen Konzepten bzgl. der Bedeutung religiöser Führungspersonen sind. Glaubens-

grundsätze von institutioneller Heilsvermittlung wirken sich auf die Strukturen

und Rollen in Religionsgemeinschaften aus. Imame regulieren eben nicht den

Zugang zu Transzendenz und Heil, daher ist ihre Bedeutung für die Gläubigen

in dieser Hinsicht nicht mit der eines Priesters zu vergleichen.

Im Zusammenhang mit den Leistungsrollen steht auch die Frage, als was Mo-

scheen strukturell wahrgenommen werden. Es macht den Anschein, als würde

in den Verwaltungsstrukturen das Bild einer lokalen Kirchgemeinde auf ande-

re lokale Religionsgemeinschaften übertragen. Tezcan weist deshalb darauf hin,

dass unser Verständnis einer religiösen Gemeinschaft stark von dem kirchlichen

Verständnis einer Gemeinde bestimmt ist, bei der geographische und religiöse

Gemeinschaft zusammenfallen (Tezcan 2008: 124). In einer Moschee existiert je-

doch keine Mitgliedschaft in dem Sinne, dass Gläubige zu einer religiösen Einheit

über formale Mitgliedschaft zugehörig wären. Das Verständnis einer umma, zu

der alle Menschen muslimischen Glaubens durch Geburt gehören, besteht unab-

hängig von einem »religiös-rituell ausgewiesenen Mitgliedschaftsverständnis, wie

es die christlichen Kirchen kennen« (Klinkhammer 2008: 34). Die lose Zugehö-

rigkeit basiert auf dem oben beschriebenen Grundverständnis einer Moschee als

Ort des gemeinsamen Gebets, welche jedoch nicht zwingend eine Verpflichtung in

Form von Mitgliedschaft und Zugehörigkeit nach sich zieht. Die praktische Idee,

einen Ort für die Erfüllung religiöser Bedürfnisse und Pflichten bereitzustellen,

darf jedoch nicht mit einer allgemeinen Repräsentationsrolle verwechselt werden,

denn, so Tezcan, »it is exactly this performative act of representing that creates

the community as a religious one, i.e., that transforms migrants into an Isla-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027 - am 13.02.2026, 15:49:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 347

mic community in the public perception« (Tezcan 2008: 126). Moscheen werden

dadurch von der nicht-muslimischen Öffentlichkeit und öffentlicher Verwaltun-

gen oft als Repräsentantinnen für Musliminnen und Muslime missverstanden.

Es wird ihnen eine Einheit zugeschrieben, der sie in der Praxis nicht entspre-

chen. Und auch nicht-institutionalisierte Muslime kritisieren diesen Umstand,

da sie sich durch die Verbände aus verschiedenen Gründen nicht vertreten füh-

len (Klinkhammer 2008: 34f.). In der theoretischen Reflexion zeigt sich hier, wie

sich öffentliche Wahrnehmung und staatliche Regulierung überschneiden und

auch als Forscherin müssen die eigenen Kategorien von religiöser Gemeinschaft

reflektiert werden.

In diesem Zusammenhang konnte ich zeigen, wo im Hinblick auf die Profes-

sion des Imams bedeutende Unterschiede liegen, er nicht notwendigerweise eine

Vertretungsrolle der Gemeinde übernimmt und daher auch nicht Ansprechpartner

für die Öffentlichkeit sein muss. Denn aufgrund der flexiblen Praxis der Moschee-

besucherinnen und -besucher ist es schwer, überhaupt von einer »Gemeinde« zu

sprechen. Auch vor dem Hintergrund, dass der Großteil der Menschen muslimi-

schen Glaubens nicht in Moscheen organisiert ist, darf die repräsentative Rolle

von Moscheen für die muslimische Gemeinschaft (welche gerne auch zur Re-

präsentation von Migrantinnen und Migranten ausgeweitet wird) nicht zu hoch

aufgehängt werden. Verwaltungen brauchen jedoch Mittler, um lokale Religions-

gemeinschaften und auch Anhängerinnen und Anhänger von Religionen anspre-

chen zu können. Beispiele aus der Schweiz und Österreich zeigen, dass der Staat

auch hier gerne mit organisierter Religion und eben Religionsgemeinschaften

zusammenarbeitet oder nur mit organisierter Religion zusammenarbeiten kann

(vgl. aus religionsrechtlicher Perspektive die Beiträge in Pahud de Mortanges &

Tanner 2005). Institutionelle Verfasstheit ist daher auch eine Art, Religionen re-

gierbar oder verwaltbar zu machen (vgl. Tezcan 2008: 128).

Betrachtet man die Zuständigkeiten für religiöse Vereine auf Seiten der Kom-

munen4, so wird deutlich, dass diese strukturell bei den Fachstellen für Integra-

tion angesiedelt sind und damit Moscheen mit Integrationsfragen in Verbindung

gebracht werden (siehe Kap. 3). Wie sich im Hinblick auf die nicht-religiösen

Bildungsangebote gezeigt hat, werden integrationsbezogene Maßnahmen durch

die Kommunen gefördert. Institutionell werden Moscheen daher nach wie vor im

Zusammenhang mit Zuwanderung und Integration gesehen und nicht in erster

Linie im Zusammenhang mit dem »Kultus«.

4 Im Kanton Zürich werden religiöse Vereine gleich mit anderen Migrant*innenvereinen be-

handelt und sind bei der Fachstelle für Integrationsfragen angesiedelt. Diese wiederum un-

tersteht der Direktion der Justiz und des Innern. In Wien ist das Magistrat 17 Migration, In-

tegration und Diversität für die Moscheevereine zuständig.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027 - am 13.02.2026, 15:49:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


348 Alltag in der Moschee

Imame übernehmen zudem oft vielfältige Aufgaben, die ihnen auch aufgrund

der Erwartung einer integrativen Leistung auferlegt werden, wie nachfolgend

noch diskutiert wird. Dabei ist von Seiten der muslimischen als auch von der ge-

sellschaftlichen Öffentlichkeit ein Kritikpunkt, dass Imame unzureichend sprach-

lich und sozial integriert sind.

Darüber hinaus – und damit kommen wir zu einem weiteren regulativen

Aspekt – ist die Position des Imams auch deshalb schwierig, als dass ihre Auf-

enthaltserlaubnis in der Schweiz und in Österreich an ihre Tätigkeit gekoppelt

ist. Imame, die von einem Verein entlassen werden und dann nicht nahtlos in

einer anderen Moschee angestellt werden, müssen das Land verlassen. Ehepart-

nerinnen können keiner beruflichen Tätigkeit nachgehen, da sie keine Aufent-

haltserlaubnis haben. Dies trägt ebenfalls nicht zu einer Stärkung der Position

des Imams bei.

Schließlich ergab sich aus dem Forschungsdesign des Projektes die Frage nach

dem Einfluss von öffentlich-rechtlicher Anerkennung auf Moscheen in Österreich.

Als Annahme hatte ich formuliert, dass sie sich nicht auf die Moscheen auswirkt.

Dies hat sich in gewisser Weise auch bestätigt, sieht man von den neueren Ent-

wicklungen zur Regulierung der Auslandsfinanzierung ab. Moscheen können von

den Vorteilen der Anerkennung kaum profitieren und funktionieren wie die Mo-

scheen in der Schweiz nach dem jeweiligen Vereinsrecht ohne weitere rechtliche

oder finanzielle Vorteile. In beiden Ländern sind die Moscheen von Spenden und

Mitgliedsbeiträgen abhängig. Der mit der Anerkennung verbundene Religionsun-

terricht an öffentlichen Schulen bedingt nicht, dass die Moscheen selbst keinen

Unterricht anböten. Das Unterrichtsangebot wird aber als komplementär wahrge-

nommen, denn die Diversität der Erwartungen der muslimischen Öffentlichkeit

kann nur durch ein diverses Angebot der Moscheen aufgefangen werden. Zwar

erhält die IGGiÖ einige Privilegien, die den einzelnen Gläubigen bis zu einem ge-

wissen Grad nutzen, eine gesellschaftliche Anerkennung ist mit der rechtlichen

Anerkennung jedoch nicht verbunden. Der Diskurs um Islam und Musliminnen

und Muslime in Österreich hat sich als ähnlich negativ behaftet gezeigt wie in

der Schweiz. Daher kann davon ausgegangen werden, dass mit der rechtlichen

Anerkennung nicht zwingend eine gesellschaftliche Anerkennung einher geht.

6.3.2 Gesamtgesellschaft

Der mediale Diskurs über Islam und Menschen muslimischen Glaubens wurde

als Indikator für den gesellschaftlichen Diskurs verwendet, denn ein Spiegel von

Legitimität in der Gesamtgesellschaft ist nach Deephouse & Suchman (2008: 55f.)

die mediale Berichterstattung und Massenkommunikation. Der mediale Diskurs

greift nicht nur Erwartungen der Gesamtgesellschaft auf, sondern reproduziert

diese auch.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027 - am 13.02.2026, 15:49:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 349

Ich habe in Kapitel 3 die Annahme formuliert, dass der Diskurs als Thema in

den Moscheen präsent ist und sich auf das Handeln auswirkt, was sich in den

Analysen der einzelnen Aktivitäten bestätigte. Die Gebetspraxis zeigte sich jedoch

in den Analysen als am wenigsten betroffene Aktivität in den Moscheen. Hier steht

die rituelle Praxis im Vordergrund und auch in den Predigten, die ich mitverfol-

gen konnte, wurde der negative Islam-Diskurs nicht als Thema aufgegriffen5. Die

Analyse der Bildungsangebote hat ergeben, dass Kinder und Jugendliche Fra-

gen aus ihrer nicht-muslimischen Umgebung mitbringen und darauf Antworten

suchen. Wie diese Situationen zur Explikation selbstverständlicher Verhaltens-

weisen führen, habe ich diskutiert. Der Islamdiskurs wirkt sich daher auf den

Religionsunterricht aus und damit auch auf den konjunktiven Erfahrungsraum

»Moschee«. Als besonders deutlich hat sich der Einfluss des Diskurses als Anlass

und in der Selbstdarstellung der Moscheen im Rahmen von öffentlichkeitswirk-

samen Veranstaltungen gezeigt.

Eine weitere, zu Anfang formulierte Annahme war, dass die Fachstellen für

Integration Einfluss auf die Angebote in den Moscheen haben. Hier hat sich ge-

zeigt, dass einerseits die finanzielle Unterstützung der Kommunen Möglichkeiten

für Angebote schafft, die sonst aufgrund mangelnder Ressourcen durch die Mo-

scheen nicht erbracht werden könnten. Allerdings sind diese Angebote auch dem

Islam- und Ausländerdiskurs geschuldet und damit wird der Diskurs um das inte-

grative oder des-integrative Potential von Moscheen aufgegriffen und in gewisser

Weise fortgeführt.

Wie bereits angedeutet, sind Imame und Moscheen mit der Erwartung kon-

frontiert, eine irgendwie geartete integrative Leistung zu erbringen. Gemäß Tez-

can gelten Moscheen als integriert, die eine solche Leistung erbringen und der

Imam stellt dabei die Schlüsselperson dar (Tezcan 2008: 128). Integration ist ein

vieldeutiger Begriff und wird in Wissenschaft und Öffentlichkeit anhand unter-

schiedlicher Indikatoren gemessen. Die Vorstellungen reichen von Spracherwerb,

Befähigung zur Teilhabe bis hin zu Assimilation (vgl. Vortkamp 2008: 57ff.). Wie

ich feststellen konnte, sind Moscheegemeinden mit der Erwartung konfrontiert,

sowohl zur gesellschaftlichen Integration ihrer Mitglieder beizutragen, indem sie

Integrations- und Deutschkurse anbieten (vgl. auch Suder 2015; Martens 2013;

Bartels & De Jong 2007), als auch sich als Organisation zu integrieren, indem sie

Kontakte zu religiösen, gesellschaftlichen und politischen Institutionen pflegen.

Dies spiegelt sich im Handeln in den Moscheen wider. Andere lokale Religions-

gemeinschaften, wie beispielsweise Hindu-Tempel, sehen sich mit einer solchen

5 Dabei sei darauf hingewiesen, dass diese Beobachtung keinesfalls repräsentativ ist, da ich

einerseits nur an einer begrenzten Auswahl von Freitagsgebeten, in einer begrenzten Zahl

von Moscheen anwesend war. Zum anderen waren die Predigten nicht immer auf Deutsch,

so dass ich nicht verstehen hätte können, um was sie sich drehen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027 - am 13.02.2026, 15:49:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


350 Alltag in der Moschee

Erwartung weniger konfrontiert (vgl. Rückamp & Limacher 2016). Diskursana-

lysen haben einerseits ergeben, dass Musliminnen und Muslime als wenig in-

tegriert gelten, andererseits sind muslimische Organisationen durch ihre große

Zahl für die Verwaltungen sichtbarer. Indem Moscheen aber entsprechend dieser

Erwartungen handeln, nehmen sie das gesellschaftliche Image der »Integrations-

bedürftigkeit« von Musliminnen und Muslimen auf und reproduzieren es. Sie

befinden sich also in einem Dilemma: Wenn sie nicht entsprechend handeln, gel-

ten sie als schlecht integriert, wenn sie danach handeln, reproduzieren sie den

Diskurs.

Dabei ist die Teilnahme an staatlich geförderten integrationswirksamen Maß-

nahmen für die Moscheen auch ein Mittel, Legitimität zu erlangen, da sie sich mit

bereits legitimen Akteuren vernetzen (vgl. Suchman 1995: 588). Auch kann dies

zu einer Professionalisierung im Sinne einer Schaffung von Professionen führen,

denn für die Kurse werden Expertinnen und Experten benötigt, die Knowhow

weitergeben können. Dadurch werden Kompetenzen angewendet und geübt, die

wiederum eine integrative Wirkung entfalten können (vgl. Foley & Hoge 2007:

226). Wie bereits angedeutet kann bei Imamen die Übernahme von Mehrfachrol-

len jedoch zur Überforderung führen, wenn sie neben Vorbetern und Seelsorgern

auch noch Integrationsbeauftragte und Mediensprecher sein sollen. Moscheen

wird dadurch eine Funktion zugesprochen, die weit über ihre religiösen Kern-

aufgaben hinausgeht.

Allerdings deutet die Erwartung der integrativen Leistung auch auf ein ge-

wandeltes Bild von Moscheen hin. Sie widerspiegelt nicht ein Bild von Orten der

Radikalisierung und Parallelgesellschaften, sondern macht sie zu einem Partner

der öffentlichen Hand. Wie Tezcan anmerkt, wird ihnen dadurch die Rolle auf-

erlegt, für Sicherheit zu sorgen (Tezcan 2008: 129).

6.3.3 Mitgliedererwartungen und muslimische Zielgruppe

Die Erwartungen und das Handeln der Moscheebesucherinnen und -besucher

wurden mit der Hilfe teilnehmender Beobachtung und narrativer Interviews ana-

lysiert. Sie bilden den Kern der Analyse, da ihr Handeln Moscheen am stärks-

ten beeinflusst. Daher wird ihnen im Folgenden besondere Aufmerksamkeit ge-

schenkt.

Zwischen ethnischer Gemeinschaft und pragmatischer Nutzung

Übergreifend über alle Aktivitäten in der Moschee hat sich eine flexible und prag-

matische Nutzung der Angebote gezeigt (vgl. auch Yükleyen 2012; Tezcan 2008).

Diese ist vor allem auf das Fehlen einer formalen Mitgliedschaft im Islam zurück-

zuführen, die die Gläubigen zu einer religiösen Einheit zusammenfassen würde.

Die Bindung an eine Moschee ist daher als lose zu beschreiben und hat in erster

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027 - am 13.02.2026, 15:49:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 351

Linie das Ziel, die religiöse Praxis zu ermöglichen. Jedoch wurde auch gleichzeitig

deutlich, dass nach wie vor die ethnische Gemeinschaft und der geteilte Erfah-

rungsraum von großer Bedeutung für die Moscheen und die Menschen, die sie

aufsuchen, ist. Besonders die ethnischen Moscheen in meinem Sample zeichne-

ten sich durch eine im Vergleich höhere Zahl an formalen Mitgliedern aus. Hier

wird deutlich, dass die Motivation für eine solche Mitgliedschaft nicht in erster

Linie religiöse Gründe hat, sondern auf einem Wunsch nach Zugehörigkeit zu

einer ethnischen Gemeinschaft beruht.

Diese zwei scheinbar im Widerspruch stehenden Beobachtungen von Zuge-

hörigkeit und pragmatischer Nutzung sind erst einmal kein Problem für die Mo-

scheen. Gemeinschaft im Gebet und individuelle Verantwortung ohne die Not-

wendigkeit der Heilsvermittlung bilden theologische Grundlagen des Glaubens.

Wie Beilschmidt konnte ich daher feststellen, dass Prozesse der Individualisie-

rung und Kollektivierung gleichzeitig stattfinden und zwischen subjektivem Er-

leben und Gemeinschaftlichkeit problemlos hin und her gewechselt wird (Beil-

schmidt 2015: 125f.). Formen pragmatischer Religiosität und Zugehörigkeit gehen

Hand in Hand.

Einerseits werden Moscheen als Orte gesehen, die ein allumfassendes Angebot

bereitstellen sollen, andererseits scheint auch eine De-Institutionalisierung statt-

zufinden, gerade wenn es um die Aneignung religiösen Wissens geht. Religiöse

Autoritäten können nicht nur in der Gestalt von Lehrpersonen in Moscheen ge-

funden, sondern diese Funktion kann auch von anderen Akteuren übernommen

werden. Die sich darin zeigende Individualität religiöser Wissensaneignung spie-

gelt sich auch in der Praxis des Moscheebesuchs wider. Diese Praxis beruht einer-

seits auf der Prämisse, dass die Gläubigen sich individuell vor Gott verantwortlich

zeigen und es keiner vermittelnden Instanz bedarf, andererseits ist aus ihr auch

ein gesamtgesellschaftlicher Trend von De-Institutionalisierung und Individua-

lisierung religiöser Praxis abzulesen (vgl. Stolz 2012). Mögliche Entwicklungen

zeigen die Beispiele junger Musliminnen und Muslime in meinem Sample so-

wie Arbeiten zu Neo-Moslems und De-Institutionalisierung religiöser Praxis und

Wissensaneignung auf (vgl. Güvercin 2012; Stolz 2012; Halm 2010). Neue Formen

religiöser und zivilgesellschaftlicher Vergemeinschaftung könnten entsprechend

auch fluide, netzwerkförmige Strukturen aufweisen (vgl. Hitz 2012).

Eine weitere Möglichkeit, diese Beobachtungen im Kontext der Religionsfor-

schung zu diskutieren bestehen in den Konzeptionen von Davie. Mit dem Begriff

»vicarious religion« beschreibt sie die Vorstellung, dass Religion ausgeübt wird

»by an active minority but on behalf of a much larger number, who (implicitly

at least) not only understand, but, quite clearly, approve of what the minority is

doing« (Davie 2007: 22). Religiosität findet hier nicht außerhalb der traditionel-

len Strukturen und Institutionen statt, so wie sie in den 1990er Jahren noch mit

ihrem Begriff des »believing without belonging« (Davie 1990) ihre Beobachtungen

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027 - am 13.02.2026, 15:49:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


352 Alltag in der Moschee

beschrieben hat. Mit Bezug auf christliche Kirchen in Großbritannien konsta-

tiert Davie trotz der Abnahme der Kirchenmitgliederzahlen ein hohes Maß an

Interesse an kirchlichen Ritualen wie Hochzeiten und Begräbnissen.

Auch in der Systemtheorie wird das Phänomen der »Trittbrettfahrer« behan-

delt. Bezogen auf Organisationen spricht Stichweh von einer Entkoppelung von

Verein und Organisation. Manche Menschen sähen sich demnach als Mitglieder

und wollten mitgestalten. Andere kommunizierten lediglich ihre Leistungserwar-

tungen an eine Dienstleistungsorganisation (vgl. Stichweh 2000: 28). Wenn also

über religiöse Organisationen gesprochen wird und die Frage, wen sie vertreten,

muss diese Unterscheidung immer mitgedacht werden: Nicht alle Personen sind

in gleicher Weise auch Mitglieder, wie von Stichweh beschrieben, es gibt auch ei-

ne große Zahl an Menschen, die nur vereinzelt Angebote konsumieren und daher

nicht in gleicher Weise erreichbar für die Moscheen sind, wie ihre Mitglieder.

Stolz hat festgestellt, dass eine De-Institutionalisierung religiöser Praxis an

manchen Stellen auch zu einer »Pluralisierung des religiösen Angebots und zu

mehr Markt« (Stolz 2012: 89) führen kann, der sich nicht nur im Bereich der al-

ternativen Spiritualität bildet, sondern auch in Großkirchen anzutreffen ist (vgl.

auch Bochinger et al. 2007). Die Gläubigen konsumieren Dienstleistungen auf

dem religiösen Markt. Diese Beobachtung kann, wie ich in meiner Untersuchung

festgestellt habe, bis zu einem gewissen Grad auch auf Moscheen ausgeweitet

werden. Das pragmatische Auswählen von Angeboten zeigte sich in den unter-

suchten Moscheen vor allem im Ramadan, bei den großen Festgebeten oder auch

beim Freitagsgebet. Diese haben sich als die zentralen Ereignisse von Gemein-

schaftlichkeit erwiesen, auch für Menschen, die sonst die Moschee nicht aufsu-

chen. Aber auch bei den wöchentlichen Angeboten wählen die Menschen unter

verschiedenen Angeboten in unterschiedlichen Moscheen aus (Gebet, Religions-

unterricht, Frauentreffen). Zwar konnte ich Formen von De-Institutionalisierung

und Individualisierung religiöser Praxis beobachten, diese bedeuteten jedoch oft

keine gänzliche Abkehr von der institutionalisierten religiösen Praxis in der Mo-

schee. Eine Rückkehr zur Moschee wird im Lebensverlauf immer als Möglichkeit

mitgedacht, was zum Beispiel aus dem Bedürfnis nach religiöser Erziehung der

eigenen Kinder erwachsen kann. Religiöse Bildung in der Moschee, in der man

die gleiche Herkunft teilt, kann Sicherheit bieten, denn die Wahl auf dem religiö-

sen Markt setzt einen gewissen Wissensstand voraus. Menschen nehmen häufig

aber an den Festgebeten teil oder erwarten Beratung, ohne als Mitglieder einen

finanziellen Beitrag zu leisten oder sich zu engagieren. Wohingegen die Kirchen

jedoch noch in gewisser Weise eine finanzielle Absicherung durch die Kirchen-

beiträge haben, ist die Lage für Moscheen häufig prekär, da die Räumlichkeiten

und Angebote nur durch Mitgliederbeiträge und Spenden finanziert werden.

Auch in der Organisationsforschung wird dieses Phänomen der Trittbrettfah-

rer diskutiert. Hier hat sich als Lösung der Ansatz etabliert, dass in diesen Fällen

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027 - am 13.02.2026, 15:49:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 353

selektive Anreize für die Mitgliedschaft gesetzt werden müssen, da Organisa-

tionen unter diesen Trittbrettfahrern leiden (vgl. Olson 2004). Für Moscheen ist

dies allerdings aus besagten Gründen nicht so leicht, da sie den Zugang zur Tran-

szendenz nicht regulieren und Mitgliedschaft eben gerade nicht heilsrelevant für

die Gläubigen ist. Entsprechend stellt Pries fest, dass der Beitritt zu einem Mo-

scheeverein eher jenseits rationaler Wahlentscheidungen »aus dem Bauch heraus«

geschieht (Pries 2010: 35). Beobachtete Lösungen sind daher die direkte Finan-

zierung von Angeboten über Gebühren oder durch Unterstützung von staatlicher

Seite. Auch die Ausbildung von Professionen, so dass auf Ehrenamtliche verzich-

tet werden kann, kann eine solche, wenn auch kostspielige Lösung sein. Dass

Professionalisierung und Effektivität in der Administration, bei den Räumlich-

keiten und im Religionsunterricht eine Erwartung der Mitglieder ist, konnte ich

in den Analysen zeigen.

Moschee als Ort der Reproduktion kultureller, sozialer und religiöser

Zugehörigkeit

Neben der Beobachtung pragmatischer Religiosität und loser Zugehörigkeit hat

sich die Moschee auch als sozialer Ort gezeigt: Vor allem für die erste Generation

der Zugewanderten ist die Moschee landsmannschaftliches Zusammenkommen

und ein Ort kultureller, sozialer und religiöser Selbstversicherung.

Roy identifiziert drei maßgebliche Veränderungen, die durch den Wechsel des

Wohnortes und die Ankunft in einer fremden Kultur eintreten: Erstens die Auf-

lösung der ursprünglichen Kultur, in der Religion in eine gegebene Kultur und

Gesellschaft eingebettet war. Die zweite Veränderung ist das Fehlen von legitimen

religiösen Autoritäten, die die Normen des Islams definieren könnten. Dieses Feh-

len habe eine Krise hinsichtlich der Weitergabe von Wissen zur Folge. Und letzt-

lich konstatiert Roy die Unmöglichkeit jeglicher Form rechtlicher, sozialer und

kultureller Zusammengehörigkeit (Roy 2004: 151). Die Bedeutung von Moscheen

für die erste Generation der Einwanderer lässt sich in diesem Kontext verorten.

Die Moschee ist ein Ort, an dem zumindest Teile der ursprünglichen Kultur repro-

duziert werden können. Für Musliminnen und Muslime bedarf es einer Ausein-

andersetzung mit der neuen Situation und ein Platz in der Ankunftsgesellschaft

muss erst erarbeitet werden. Dabei muss erst ein neuer gemeinsamer Erfah-

rungsraum erschaffen werden. Die Reproduktion des Erfahrungsraumes findet

in den Aktivitäten der Moschee statt: Das gemeinsame Gebet, synchron in Rei-

hen durchgeführt, schafft ein Gemeinschaftsgefühl. In den Bildungsangeboten

werden Verhaltensmuster und sprachlich-kulturelle Zugehörigkeit tradiert und

verhandelt. Eine nicht unerhebliche Rolle nehmen dabei Fragen von Arbeitskol-

leginnen und -kollegen, Nachbarinnen und Nachbarn oder aus den Schulklassen

ein, welche das Fehlen der Verankerung der eigenen Religion in der neuen Kultur

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027 - am 13.02.2026, 15:49:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


354 Alltag in der Moschee

deutlich machen. Daher ist die Moschee ein Ort, wohin Unsicherheit in Bezug

auf das moralisch »richtige« Leben im Kontext von Migration und Minderhei-

tenrolle ausgelagert wird. Bildung ist dadurch mehr als Wissensaneignung: Die

Eltern bringen ihre Kinder in die Moschee, damit sie im fremdkulturellen Kon-

text eine klare, moralisch korrekte Identität entfalten können. Dies wird auch

deshalb umso wichtiger, also dass durch die Minderheitenrolle der Einfluss eines

kulturell-normativen gesellschaftlichen Drucks nachlässt und die Verantwortung

zur Einhaltung von Normen und Vorschriften eher bei den Gläubigen selbst liegt

(vgl. Roy 2004: 148).

Die Gründung von Moscheen durch die erste Generation von Einwanderern

galt daher, neben der Schaffung einer Infrastruktur für die Durchführung des

gemeinsamen Gebetes, vor allem auch der Weitergabe religiöser und kultureller

Sozialisation und der Schaffung eines geschützten Raumes. Deshalb dienten zu

Anfang die neuen Moscheen auch der ethnischen, kulturellen und sprachlichen

Gemeinschaft und der Weitergabe an die nächste Generation.

They had to create a space in which they not only could fulfill their religious

rituals but also could socialize and inculcate their culture in their children.

Mosques and religious organizations took on the roles of socialization, net-

working, and ethnic bonding and became sites for life-cycle rituals like cir-

cumcisions, marriages, and funerals. (Yükleyen 2012: 9)

Aber nicht nur für die Älteren, auch für junge Menschen ist die Moschee ein Ort,

an dem sie sich nicht erklären müssen, wo sie nicht als fremd auffallen und sie

sich in einem geschützten Raum mit anderen treffen können, wie in meiner Un-

tersuchung deutlich wurde. In den Interviews zeigte sich, wie ein konjunktiver

Erfahrungsraum, der sich aus religiös-kultureller und biographischer Zugehörig-

keit speist, Sicherheit geben kann (vgl. auch Schiffauer 2009).

Die letzten beiden von Roy beschriebenen Veränderungen, das Fehlen einer

religiösen Autorität und der rechtlichen, kulturellen und sozialen Zusammenge-

hörigkeit, lassen sich am Beispiel des Religionsunterrichts in Moscheen verdeutli-

chen, welcher sich als Spiegel der Diversität der muslimischen Community zeigte.

Die Diversität begründet sich in dem Fehlen einheitlicher Vorgaben, sprich einer

legitimen religiösen Autorität auf Landesebene. Imame können das Vakuum re-

ligiöser Autorität versuchen aufzufangen, allerdings fehlen noch übergeordnete

theologische Autoritäten an Hochschulen oder in Dachverbänden6.

Musliminnen und Muslime finden sich durch die Migration in einer Situation

wieder, in der es nicht den »einen Islam« gibt, der in die »eine Kultur« eingebettet

ist, sondern sie treffen auf verschiedene kulturell geprägte Ausdrucksformen von

6 Auch die IGGiÖ sieht sich nicht als theologische Autorität, sondern hat lediglich administra-

tive und repräsentative Aufgaben.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027 - am 13.02.2026, 15:49:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 355

Islam, was landsmannschaftliche Beziehungen noch wichtiger machen dürfte.

Wegen der von Roy genannten engen Verbindung von Religion und Kultur erfolgt

neben der religiösen Sozialisation auch immer eine Weitergabe von Sprache und

Kultur und es wird damit Diversität in der Moscheelandschaft reproduziert. Ich

vermute daher, dass so lange der Islam nicht in der Aufnahmegesellschaft ange-

kommen und integriert ist, sich also nicht eine österreichische oder Schweizer

Form des Islam bildet, der Islam und auch die Moscheen nach wie vor durch

die Kultur der Herkunftsländer geprägt und die ethnischen Moscheen weiterhin

bedeutend sein werden. Einen »österreichischen« oder »Schweizer Islam« kann

es aber nur geben, wenn eine theologische Auseinandersetzung in den jeweiligen

Ländern stattfindet. Dafür braucht es eine theologische Ausbildung. Aus der Per-

spektive des Neo-Institutionalismus führt eine Vereinheitlichung der Inhalte und

Standards einer Profession zu normativem Isomorphismus, das heißt, dadurch

würden sich die Moscheen ähnlich werden und ein lokal geprägter Islam könnte

sich bilden, zumindest was religiöse Praxis innerhalb der Moscheen anbelangt.

In ihrer Funktion als Orte kultureller Zugehörigkeit begründet sich daher die

nach wie vor ungebrochene Bedeutung ethnisch-nationaler Moscheen. Denn diese

Form der Sicherheit kann nur gegeben werden, wenn die Mitglieder den gleichen

kulturellen Hintergrund und eine gemeinsame Migrationsgeschichte teilen. Ir-

ritationen entstehen in multiethnischen Moscheen, wo Menschen verschiedener

Erfahrungsräume aufeinandertreffen. Als Kristallisationspunkt hat sich das Bei-

spiel der Rolle von Frauen gezeigt: Hier werden Verhaltensmuster weitergegeben,

die sich im Kontakt mit Musliminnen anderer Herkunft erst in der Krise zeigen.

Was ist Kultur, was religiöse Vorschrift? Das muss hier neu ausgehandelt werden.

Wandel

Mit dem Verweis auf religiöse Grundsätze werden Kultur und Tradition zuneh-

mend infrage gestellt7. Dies konnte ich besonders bei Angehörigen der zweiten

Generation sowie bei Konvertierten beobachten. Denn im Wechsel derjenigen, die

die Angebote in den Moscheen nutzen und bereitstellen, von der ersten Einwan-

derergeneration auf die zweite und dritte Generation, verlieren der Bezug zum

Herkunftsland und die Sprache an Bedeutung. Die Kinder sprechen Schweizer-

deutsch oder Deutsch, sie sind in den Schulen in der Schweiz und in Österreich

sozialisiert und sehen sich mit neuen Herausforderungen konfrontiert, die sich

von denen der Eltern unterscheiden. Für die Moscheen bedeutet dies, dass sie

sich darauf einstellen müssen und sich in Zukunft wandeln werden.

Moscheen sind daher mit verschiedenen, teils widersprüchlichen Erwartun-

gen konfrontiert. Dies hat sich in meiner Untersuchung besonders im Hinblick

auf die Rolle von Frauen und die Geschlechtertrennung in Moscheen gezeigt.

7 Vgl. auch für evangelikale Aussiedler die Studie von Elwert (2015: 312).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027 - am 13.02.2026, 15:49:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


356 Alltag in der Moschee

Das ImanZentrum hat in meinem Sample, wenn man so will, eine Art Vorrei-

terrolle. Durch die räumliche Situation im Zentrum wird Frauen nicht nur eine

direkte Teilhabe am Gebet ermöglicht, sondern sie übernehmen auch führende

Rollen in der Leitung der Moschee. Halm et al. (2012: 67) geben zwar an, dass die

räumlichen Gegebenheiten nicht ausschlaggebend für die Teilnahme von Frauen

am Gebet seien, allerdings deuten Aussagen meiner Gesprächspartnerinnen dar-

auf hin, dass sie eben gerade das ImanZentrum Volketswil sehr gerne deshalb

aufsuchen, weil es ausreichend Platz für Frauen gibt und sie direkt am Gebet

teilnehmen können (vgl. auch Heine et al. 2012: 125f.).

Frauen organisieren sich allerdings häufig parallel zu der offiziellen Struktur.

Diese Form der Entkoppelung von formaler Struktur und Praxis ist ein Zeichen

dafür, dass anders die Moscheen den unterschiedlichen Erwartungen nicht ge-

recht werden können (vgl. F.A.A. Becker-Ritterspach & J.C.E. Becker-Ritterspach

2006: 102). Frauen beanspruchen Raum in der Moschee und da sie keinen Platz

in den offiziellen Strukturen finden, organisieren sie sich selbst. Dabei hat sich

gezeigt, dass der Platz der Frauen keine soziale Tatsache, sondern einer Aushand-

lung unterworfen ist, die von Fragen der Sozialisation und Generation beeinflusst

ist. Das Beispiel des ImanZentrums mit seiner Präsidentin und den vielen Frauen

im Vorstand zeigt den Spielraum auf, den es im Hinblick auf die Rolle von Frauen

in Moscheen gibt. Auch hier finden Prozesse der De-Ethnisierung und Universa-

lisierung statt, wenn Frauen ihre Rechte auf religiöse Grundsätze beziehen und

diese von Kultur und Tradition differenzieren. Dies bezieht sich denn auch auf

räumliche Fragen, die in den Moscheen jeweils ganz unterschiedlich ausgelegt

werden.

Im Aushandlungsprozess zwischen verschiedenen Erwartungen nehmen Mo-

scheen Ideen auf und übersetzen sie in ihren lokalen Kontext. Moscheen sind

dadurch in stetigem Wandel befindliche soziale Tatsachen, die durch verschie-

dene Faktoren beeinflusst werden, wodurch Anpassungsleistungen stattfinden.

Erfahrungen aus den Herkunftsländern werden mit in die Schweiz und nach Ös-

terreich gebracht und an die nachfolgende Generation weitergeben. Gleichzeitig

findet aber ein Übersetzung- und Adaptationsprozess in den neuen Kontext statt,

der von Faktoren wie Raum, finanziellen Möglichkeiten, rechtlicher Stellung und

Sozialisation beeinflusst wird. Diese Übersetzungsleistung wird dabei nicht nur

von der ersten Generation, sondern auch von den nachfolgenden Generationen

vollbracht. In einer Abwägung zwischen universalen, unveränderlichen Prinzipien

des Islams und der Adaption an den lokalen Kontext findet eine Neuinterpreta-

tion des Islams statt. Diese kann aber nur dann erfolgen, wenn eine Auseinan-

dersetzung mit dem impliziten Wissen stattfindet. Eine Moschee kann dafür den

geeigneten Rahmen bieten, denn sie ist ein wichtiger Akteur in diesem Aushand-

lungsprozess.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027 - am 13.02.2026, 15:49:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 357

Die Beantwortung der These, ob die Rolle der ethnischen Zugehörigkeit zu

einer Moschee mit der Sozialisation der Menschen in der schweizerischen und

österreichischen Gesellschaft zugunsten eines Verständnisses einer multiethni-

schen Gemeinschaft der Musliminnen und Muslime abnimmt, muss unbeant-

wortet bleiben. Ergebnisse aus der Studie von Halm et al. (2012) deuten darauf

hin, dass der Generationenwandel innerhalb der Moscheen stattfindet und es

weniger zu Neugründungen kommt. Hier müssen also die Entwicklungen weiter

beobachtet werden, denn es sind verschiedene Erwartungen und Einflussfaktoren

am Werk, die sich in unterschiedliche Richtungen bewegen.

6.4 Was ist eine Moschee? Ausblick und Implikationen für Forschung
und Praxis

Was ist also eine Moschee? Die vorangegangenen Ausführungen haben gezeigt,

dass sich die Moscheen in einem Wandlungsprozess befinden, welcher durch

verschiedene Erwartungen bedingt ist. Eine Moschee in der Schweiz und in Ös-

terreich ist ein vielfältiger Raum. Sie ist zunächst kein Sakralgebäude, sondern

Sakralität wird situativ durch das gemeinsame Ritual als performative Sakralität

hergestellt.

Dabei lassen sich Moscheen nicht in erster Linie dadurch definieren, dass sie

einen Imam haben, denn jeder kann religiöse Autorität sein. Daher wäre eine

Definition von religiöser Gemeinschaft durch das Vorhandensein einer stetig an-

wesenden religiösen Autorität, wie Chaves (1998) es für christliche Gemeinden tut,

nicht zutreffend. Vielmehr definiert sich eine Moschee über das Handeln, welches

auf religiöse Zwecke ausgerichtet ist. Wobei Handeln zu »religiösem Handeln«

wird, dadurch dass es auf eine Transzendenz ausgerichtet ist (vgl. Riesebrodt

2007). In diesem Falle ist dies allem anderen voran das gemeinsame Gebet, für

das eine Moschee Raum bietet und das eine Moschee zur Moschee macht. Die

Moschee ist daher kein intrinsisch heiliger Ort, die Heiligkeit wird ihr nicht durch

Weihe oder einen ähnlichen Akt verliehen, sondern sie wird situativ und perfor-

mativ im Gebet hergestellt. Die performative Herstellung einer heiligen im Sin-

ne einer besonderen Bedeutung der Moschee wird durch meine Beobachtungen

unterstrichen, dass eine bestimmte Bekleidung angelegt wird, die sich von der

Alltagskleidung unterscheidet (Kaftan, Kopfbedeckung bei Männern und Frauen,

lange Röcke). Damit wird der Raum »Moschee« als sozial konstruierter Raum (vgl.

Löw 2004) von dem Raum außerhalb unterschieden und ihm eine herausgeho-

bene Bedeutung zugemessen. Gebäude und situativ rituell konstruierter sozialer

Raum müssen daher unterschieden werden.

Dabei ist auch wichtig zu beachten, dass Heil nicht verbunden ist mit Or-

ganisation, das heißt, eine Moschee hat keine Vermittlerfunktion, es gibt keine

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027 - am 13.02.2026, 15:49:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

