6 Zusammenfassung - Reflexion - Ausblick

reicht und der gesellschaftliche Diskurs iiber den Islam wird aller Bemithungen
zum Trotz nach wie vor als negativ empfunden. Der Aufwind, den rechtspopu-
listische Parteien in Europa derzeit erfahren, verdeutlicht dies.

Die Tatsache, dass immer weniger Moscheen an der Veranstaltung teilneh-
men, konnte darauf hindeuten, dass sich der Mythos wandelt, d.h. dass die Stra-
tegie nicht mehr als rational angesehen wird. Eine andere, pessimistische Erkli-
rung wire, dass Moscheen aufgeben, in der organisationalen Umwelt, also in den
Gesellschaften der Schweiz und Osterreichs, nach Legitimitit zu suchen. Die in-
terreligiosen Aspekte des Tages konnten jedoch auf eine neue Strategie verweisen:
Im Rahmen interreligiéser Dialogaktivititen profitieren Muslime und Moscheen
von der Legitimitit christlicher Kirchen. Ein neuer Mythos kénnte daher sein,
dass Religionsgemeinschaften integrative Leistungen (siehe unten) vollbringen
und zu diesem Zweck zusammenarbeiten. Entsprechend kommt Tezcan zu dem
Ergebnis, dass iiber das Thema der Integration der Muslime christliche und mus-
limische Religionsgemeinschaften ihre gesellschaftliche Relevanz unterstreichen
(Tezcan 2008). Diese Entwicklungen sind daher weiter zu beobachten.

6.3 Moscheen im Balanceakt zwischen Mitgliedererwartungen und
gesellschaftlichem Einfluss

Wie sich gezeigt hat, miissen Moscheen im Rahmen ihrer Aktivititen verschie-
dene Erwartungen ausbalancieren. Theoretisch lassen sich diese sowohl mit dem
Konzept der Mitglieder- und Einflusslogik (vgl. Streeck 1987; Schmitter & Streeck
1981) als auch mit den drei Dimensionen von Institutionen nach Scott (2014) er-
schlieRen. Scott unterscheidet regulative, normative und kulturell-kognitive Ele-
mente, welche ich in Anlehnung an Rosenow-Williams (2012) in die Kategorien
Erwartungen durch »Regulative«, durch die »Gesamtgesellschaft« und durch die
»muslimische Zielgruppe« iibersetzt habe. Diese Publikumsrollen (vgl. Stichweh
2005) fungieren als Erwartungsgruppen, die sich jedoch in der Untersuchung
nicht als abgeschlossene Entititen gezeigt haben, sondern sich iiberschneiden
kénnen. Die Uberschneidungen sowie meine Annahmen und Fragen aus Kapitel
3 werden im Folgenden thematisiert.

6.3.1 Staatliche Requlative

Auf der Ebene der Regulative hat sich gezeigt, dass sich die Vereinsverfasstheit
der Moscheen als best practice im organisationalen Feld der Moscheen etabliert
hat und sich die Moscheen dadurch &dhnlich werden. Dies kann einerseits auf
mimetische Isomorphie aufgrund von Unsicherheit zuriickgefithrt werden, ande-
rerseits aber auch auf erzwungene Isomorphie, da kaum Alternativen bestehen,

- am 13.02.2026, 15:49:51.

545


https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

346

Alltag in der Moschee

aber eine institutionelle Verfasstheit verlangt wird bzw. notwendig ist. Ein ge-
wisser Zwang, eine bestimmte Organisationsform anzunehmen, muss aber nicht
unbedingt Nachteile fir die Organisation haben, er bietet auch Moglichkeiten
und Vorteile wie finanzielle Absicherung. Tezcan stellt fest, dass eine Auseinan-
dersetzung mit dem institutionellen Charakter einer Moschee bislang in der wis-
senschaftlichen Forschung weitgehend vernachlissigt worden ist. Er weist darauf
hin, dass ein Verstindnis dieser Struktur dabei helfen wiirde, Schwierigkeiten in
Fragen der Reprisentation von Musliminnen und Muslimen besser zu verstehen
(Tezcan 2008: 124).

Aus meiner Untersuchung wurde deutlich, dass die Vereinsverfasstheit zu ei-
ner Dualstruktur (vgl. Chaves 1998) von administrativer und religioser Autoritit
fithrt, die eine Aushandlung zwischen diesen zwei Entititen notwendig macht.
Die Leistungsrolle des Imams ist nur selten Teil des Vorstands. Imame sind An-
gestellte des Vereins und damit abhingig von ihm, was eine prekire Situation
zur Folge haben kann. Meine Annahme, dass die Vereinsverfasstheit Hierarchien
und Zustindigkeiten beeinflusst, hat sich damit bestitigt. Sie trigt zur Ausdif-
ferenzierung von Leistungsrollen bei, welche jedoch nicht losgeldst von religis-
sen Konzepten bzgl. der Bedeutung religiéser Fithrungspersonen sind. Glaubens-
grundsitze von institutioneller Heilsvermittlung wirken sich auf die Strukturen
und Rollen in Religionsgemeinschaften aus. Imame regulieren eben nicht den
Zugang zu Transzendenz und Heil, daher ist ihre Bedeutung fir die Glaubigen
in dieser Hinsicht nicht mit der eines Priesters zu vergleichen.

Im Zusammenhang mit den Leistungsrollen steht auch die Frage, als was Mo-
scheen strukturell wahrgenommen werden. Es macht den Anschein, als wiirde
in den Verwaltungsstrukturen das Bild einer lokalen Kirchgemeinde auf ande-
re lokale Religionsgemeinschaften tibertragen. Tezcan weist deshalb darauf hin,
dass unser Verstindnis einer religiésen Gemeinschaft stark von dem kirchlichen
Verstindnis einer Gemeinde bestimmt ist, bei der geographische und religiose
Gemeinschaft zusammenfallen (Tezcan 2008: 124). In einer Moschee existiert je-
doch keine Mitgliedschaft in dem Sinne, dass Gliubige zu einer religiosen Einheit
iiber formale Mitgliedschaft zugehérig wiren. Das Verstindnis einer umma, zu
der alle Menschen muslimischen Glaubens durch Geburt gehoren, besteht unab-
hingig von einem »religids-rituell ausgewiesenen Mitgliedschaftsverstindnis, wie
es die christlichen Kirchen kennen« (Klinkhammer 2008: 34). Die lose Zugeho-
rigkeit basiert auf dem oben beschriebenen Grundverstindnis einer Moschee als
Ort des gemeinsamen Gebets, welche jedoch nicht zwingend eine Verpflichtung in
Form von Mitgliedschaft und Zugehoérigkeit nach sich zieht. Die praktische Idee,
einen Ort fiir die Erfillung religioser Bediirfnisse und Pflichten bereitzustellen,
darf jedoch nicht mit einer allgemeinen Reprisentationsrolle verwechselt werden,
denn, so Tezcan, »it is exactly this performative act of representing that creates
the community as a religious one, i.e., that transforms migrants into an Isla-

- am 13.02.2026, 15:49:51.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Zusammenfassung - Reflexion - Ausblick

mic community in the public perception« (Tezcan 2008: 126). Moscheen werden
dadurch von der nicht-muslimischen Offentlichkeit und dffentlicher Verwaltun-
gen oft als Reprisentantinnen fiir Musliminnen und Muslime missverstanden.
Es wird ihnen eine Einheit zugeschrieben, der sie in der Praxis nicht entspre-
chen. Und auch nicht-institutionalisierte Muslime kritisieren diesen Umstand,
da sie sich durch die Verbinde aus verschiedenen Griinden nicht vertreten fith-
len (Klinkhammer 2008: 34f.). In der theoretischen Reflexion zeigt sich hier, wie
sich o6ffentliche Wahrnehmung und staatliche Regulierung tiberschneiden und
auch als Forscherin miissen die eigenen Kategorien von religioser Gemeinschaft
reflektiert werden.

In diesem Zusammenhang konnte ich zeigen, wo im Hinblick auf die Profes-
sion des Imams bedeutende Unterschiede liegen, er nicht notwendigerweise eine
Vertretungsrolle der Gemeinde iibernimmt und daher auch nicht Ansprechpartner
fiir die Offentlichkeit sein muss. Denn aufgrund der flexiblen Praxis der Moschee-
besucherinnen und -besucher ist es schwer, iiberhaupt von einer »Gemeinde« zu
sprechen. Auch vor dem Hintergrund, dass der Grof3teil der Menschen muslimi-
schen Glaubens nicht in Moscheen organisiert ist, darf die reprisentative Rolle
von Moscheen fir die muslimische Gemeinschaft (welche gerne auch zur Re-
prisentation von Migrantinnen und Migranten ausgeweitet wird) nicht zu hoch
aufgehingt werden. Verwaltungen brauchen jedoch Mittler, um lokale Religions-
gemeinschaften und auch Anhingerinnen und Anhinger von Religionen anspre-
chen zu kénnen. Beispiele aus der Schweiz und Osterreich zeigen, dass der Staat
auch hier gerne mit organisierter Religion und eben Religionsgemeinschaften
zusammenarbeitet oder nur mit organisierter Religion zusammenarbeiten kann
(vgl. aus religionsrechtlicher Perspektive die Beitrage in Pahud de Mortanges &
Tanner 2005). Institutionelle Verfasstheit ist daher auch eine Art, Religionen re-
gierbar oder verwaltbar zu machen (vgl. Tezcan 2008: 128).

Betrachtet man die Zustindigkeiten fiir religiose Vereine auf Seiten der Kom-
munen*, so wird deutlich, dass diese strukturell bei den Fachstellen fiir Integra-
tion angesiedelt sind und damit Moscheen mit Integrationsfragen in Verbindung
gebracht werden (siehe Kap. 3). Wie sich im Hinblick auf die nicht-religiésen
Bildungsangebote gezeigt hat, werden integrationsbezogene Mafinahmen durch
die Kommunen geférdert. Institutionell werden Moscheen daher nach wie vor im
Zusammenhang mit Zuwanderung und Integration gesehen und nicht in erster
Linie im Zusammenhang mit dem »Kultus«.

4 Im Kanton Zirich werden religidse Vereine gleich mit anderen Migrant*innenvereinen be-
handelt und sind bei der Fachstelle fiir Integrationsfragen angesiedelt. Diese wiederum un-
tersteht der Direktion der Justiz und des Innern. In Wien ist das Magistrat 17 Migration, In-
tegration und Diversitat fiir die Moscheevereine zustandig.

- am 13.02.2026, 15:49:51.

347


https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

348

Alltag in der Moschee

Imame iibernehmen zudem oft vielfiltige Aufgaben, die ihnen auch aufgrund
der Erwartung einer integrativen Leistung auferlegt werden, wie nachfolgend
noch diskutiert wird. Dabei ist von Seiten der muslimischen als auch von der ge-
sellschaftlichen Offentlichkeit ein Kritikpunkt, dass Imame unzureichend sprach-
lich und sozial integriert sind.

Dariiber hinaus - und damit kommen wir zu einem weiteren regulativen
Aspekt — ist die Position des Imams auch deshalb schwierig, als dass ihre Auf-
enthaltserlaubnis in der Schweiz und in Osterreich an ihre Titigkeit gekoppelt
ist. Imame, die von einem Verein entlassen werden und dann nicht nahtlos in
einer anderen Moschee angestellt werden, miissen das Land verlassen. Ehepart-
nerinnen konnen keiner beruflichen Titigkeit nachgehen, da sie keine Aufent-
haltserlaubnis haben. Dies trigt ebenfalls nicht zu einer Stirkung der Position
des Imams bei.

Schliefilich ergab sich aus dem Forschungsdesign des Projektes die Frage nach
dem Einfluss von 6ffentlich-rechtlicher Anerkennung auf Moscheen in Osterreich.
Als Annahme hatte ich formuliert, dass sie sich nicht auf die Moscheen auswirkt.
Dies hat sich in gewisser Weise auch bestitigt, sieht man von den neueren Ent-
wicklungen zur Regulierung der Auslandsfinanzierung ab. Moscheen kénnen von
den Vorteilen der Anerkennung kaum profitieren und funktionieren wie die Mo-
scheen in der Schweiz nach dem jeweiligen Vereinsrecht ohne weitere rechtliche
oder finanzielle Vorteile. In beiden Lindern sind die Moscheen von Spenden und
Mitgliedsbeitrigen abhingig. Der mit der Anerkennung verbundene Religionsun-
terricht an 6ffentlichen Schulen bedingt nicht, dass die Moscheen selbst keinen
Unterricht anboten. Das Unterrichtsangebot wird aber als komplementar wahrge-
nommen, denn die Diversitit der Erwartungen der muslimischen Offentlichkeit
kann nur durch ein diverses Angebot der Moscheen aufgefangen werden. Zwar
erhilt die IGGIO einige Privilegien, die den einzelnen Gliubigen bis zu einem ge-
wissen Grad nutzen, eine gesellschaftliche Anerkennung ist mit der rechtlichen
Anerkennung jedoch nicht verbunden. Der Diskurs um Islam und Musliminnen
und Muslime in Osterreich hat sich als dhnlich negativ behaftet gezeigt wie in
der Schweiz. Daher kann davon ausgegangen werden, dass mit der rechtlichen
Anerkennung nicht zwingend eine gesellschaftliche Anerkennung einher geht.

6.3.2 Gesamtgesellschaft

Der mediale Diskurs iiber Islam und Menschen muslimischen Glaubens wurde
als Indikator fiir den gesellschaftlichen Diskurs verwendet, denn ein Spiegel von
Legitimitit in der Gesamtgesellschaft ist nach Deephouse & Suchman (2008: 55f.)
die mediale Berichterstattung und Massenkommunikation. Der mediale Diskurs
greift nicht nur Erwartungen der Gesamtgesellschaft auf, sondern reproduziert
diese auch.

- am 13.02.2026, 15:49:51.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Zusammenfassung - Reflexion - Ausblick

Ich habe in Kapitel 3 die Annahme formuliert, dass der Diskurs als Thema in
den Moscheen prisent ist und sich auf das Handeln auswirkt, was sich in den
Analysen der einzelnen Aktivititen bestitigte. Die Gebetspraxis zeigte sich jedoch
in den Analysen als am wenigsten betroffene Aktivitit in den Moscheen. Hier steht
die rituelle Praxis im Vordergrund und auch in den Predigten, die ich mitverfol-
gen konnte, wurde der negative Islam-Diskurs nicht als Thema aufgegriffen®. Die
Analyse der Bildungsangebote hat ergeben, dass Kinder und Jugendliche Fra-
gen aus ihrer nicht-muslimischen Umgebung mitbringen und darauf Antworten
suchen. Wie diese Situationen zur Explikation selbstverstindlicher Verhaltens-
weisen fithren, habe ich diskutiert. Der Islamdiskurs wirkt sich daher auf den
Religionsunterricht aus und damit auch auf den konjunktiven Erfahrungsraum
»Moschee«. Als besonders deutlich hat sich der Einfluss des Diskurses als Anlass
und in der Selbstdarstellung der Moscheen im Rahmen von 6ffentlichkeitswirk-
samen Veranstaltungen gezeigt.

Eine weitere, zu Anfang formulierte Annahme war, dass die Fachstellen fir
Integration Einfluss auf die Angebote in den Moscheen haben. Hier hat sich ge-
zeigt, dass einerseits die finanzielle Unterstittzung der Kommunen Moglichkeiten
fiir Angebote schafft, die sonst aufgrund mangelnder Ressourcen durch die Mo-
scheen nicht erbracht werden kénnten. Allerdings sind diese Angebote auch dem
Islam- und Auslinderdiskurs geschuldet und damit wird der Diskurs um das inte-
grative oder des-integrative Potential von Moscheen aufgegriffen und in gewisser
Weise fortgefithrt.

Wie bereits angedeutet, sind Imame und Moscheen mit der Erwartung kon-
frontiert, eine irgendwie geartete integrative Leistung zu erbringen. Gemif} Tez-
can gelten Moscheen als integriert, die eine solche Leistung erbringen und der
Imam stellt dabei die Schliisselperson dar (Tezcan 2008: 128). Integration ist ein
vieldeutiger Begriff und wird in Wissenschaft und Offentlichkeit anhand unter-
schiedlicher Indikatoren gemessen. Die Vorstellungen reichen von Spracherwerb,
Befihigung zur Teilhabe bis hin zu Assimilation (vgl. Vortkamp 2008: 57{f.). Wie
ich feststellen konnte, sind Moscheegemeinden mit der Erwartung konfrontiert,
sowohl zur gesellschaftlichen Integration ihrer Mitglieder beizutragen, indem sie
Integrations- und Deutschkurse anbieten (vgl. auch Suder 2015; Martens 2013;
Bartels & De Jong 2007), als auch sich als Organisation zu integrieren, indem sie
Kontakte zu religiosen, gesellschaftlichen und politischen Institutionen pflegen.
Dies spiegelt sich im Handeln in den Moscheen wider. Andere lokale Religions-
gemeinschaften, wie beispielsweise Hindu-Tempel, sehen sich mit einer solchen

5 Dabei sei darauf hingewiesen, dass diese Beobachtung keinesfalls reprasentativ ist, da ich
einerseits nur an einer begrenzten Auswahl von Freitagsgebeten, in einer begrenzten Zahl
von Moscheen anwesend war. Zum anderen waren die Predigten nicht immer auf Deutsch,
so dass ich nicht verstehen hatte konnen, um was sie sich drehen.

- am 13.02.2026, 15:49:51.

349


https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

350

Alltag in der Moschee

Erwartung weniger konfrontiert (vgl. Riickamp & Limacher 2016). Diskursana-
lysen haben einerseits ergeben, dass Musliminnen und Muslime als wenig in-
tegriert gelten, andererseits sind muslimische Organisationen durch ihre grofie
Zahl fiir die Verwaltungen sichtbarer. Indem Moscheen aber entsprechend dieser
Erwartungen handeln, nehmen sie das gesellschaftliche Image der »Integrations-
bediirftigkeit« von Musliminnen und Muslimen auf und reproduzieren es. Sie
befinden sich also in einem Dilemma: Wenn sie nicht entsprechend handeln, gel-
ten sie als schlecht integriert, wenn sie danach handeln, reproduzieren sie den
Diskurs.

Dabei ist die Teilnahme an staatlich geférderten integrationswirksamen Maf3-
nahmen fiir die Moscheen auch ein Mittel, Legitimitit zu erlangen, da sie sich mit
bereits legitimen Akteuren vernetzen (vgl. Suchman 1995: 588). Auch kann dies
zu einer Professionalisierung im Sinne einer Schaffung von Professionen fiihren,
denn fiur die Kurse werden Expertinnen und Experten bendtigt, die Knowhow
weitergeben koénnen. Dadurch werden Kompetenzen angewendet und geiibt, die
wiederum eine integrative Wirkung entfalten kénnen (vgl. Foley & Hoge 2007:
226). Wie bereits angedeutet kann bei Imamen die Ubernahme von Mehrfachrol-
len jedoch zur Uberforderung fithren, wenn sie neben Vorbetern und Seelsorgern
auch noch Integrationsbeauftragte und Mediensprecher sein sollen. Moscheen
wird dadurch eine Funktion zugesprochen, die weit iiber ihre religiésen Kern-
aufgaben hinausgeht.

Allerdings deutet die Erwartung der integrativen Leistung auch auf ein ge-
wandeltes Bild von Moscheen hin. Sie widerspiegelt nicht ein Bild von Orten der
Radikalisierung und Parallelgesellschaften, sondern macht sie zu einem Partner
der 6ffentlichen Hand. Wie Tezcan anmerkt, wird ihnen dadurch die Rolle auf-
erlegt, fir Sicherheit zu sorgen (Tezcan 2008: 129).

6.3.3 Mitgliedererwartungen und muslimische Zielgruppe

Die Erwartungen und das Handeln der Moscheebesucherinnen und -besucher
wurden mit der Hilfe teilnehmender Beobachtung und narrativer Interviews ana-
lysiert. Sie bilden den Kern der Analyse, da ihr Handeln Moscheen am stirks-
ten beeinflusst. Daher wird ihnen im Folgenden besondere Aufmerksamkeit ge-
schenkt.

Zwischen ethnischer Gemeinschaft und pragmatischer Nutzung

Ubergreifend iiber alle Aktivititen in der Moschee hat sich eine flexible und prag-
matische Nutzung der Angebote gezeigt (vgl. auch Yiikleyen 2012; Tezcan 2008).
Diese ist vor allem auf das Fehlen einer formalen Mitgliedschaft im Islam zuriick-
zufithren, die die Gliubigen zu einer religiésen Einheit zusammenfassen witrde.
Die Bindung an eine Moschee ist daher als lose zu beschreiben und hat in erster

- am 13.02.2026, 15:49:51.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Zusammenfassung - Reflexion - Ausblick

Linie das Ziel, die religiose Praxis zu ermdglichen. Jedoch wurde auch gleichzeitig
deutlich, dass nach wie vor die ethnische Gemeinschaft und der geteilte Erfah-
rungsraum von grofRer Bedeutung fiir die Moscheen und die Menschen, die sie
aufsuchen, ist. Besonders die ethnischen Moscheen in meinem Sample zeichne-
ten sich durch eine im Vergleich hohere Zahl an formalen Mitgliedern aus. Hier
wird deutlich, dass die Motivation fiir eine solche Mitgliedschaft nicht in erster
Linie religiose Griinde hat, sondern auf einem Wunsch nach Zugehérigkeit zu
einer ethnischen Gemeinschaft beruht.

Diese zwei scheinbar im Widerspruch stehenden Beobachtungen von Zuge-
horigkeit und pragmatischer Nutzung sind erst einmal kein Problem fiir die Mo-
scheen. Gemeinschaft im Gebet und individuelle Verantwortung ohne die Not-
wendigkeit der Heilsvermittlung bilden theologische Grundlagen des Glaubens.
Wie Beilschmidt konnte ich daher feststellen, dass Prozesse der Individualisie-
rung und Kollektivierung gleichzeitig stattfinden und zwischen subjektivem Er-
leben und Gemeinschaftlichkeit problemlos hin und her gewechselt wird (Beil-
schmidt 2015: 125f.). Formen pragmatischer Religiositit und Zugehorigkeit gehen
Hand in Hand.

Einerseits werden Moscheen als Orte gesehen, die ein allumfassendes Angebot
bereitstellen sollen, andererseits scheint auch eine De-Institutionalisierung statt-
zufinden, gerade wenn es um die Aneignung religiosen Wissens geht. Religiose
Autorititen kénnen nicht nur in der Gestalt von Lehrpersonen in Moscheen ge-
funden, sondern diese Funktion kann auch von anderen Akteuren iibernommen
werden. Die sich darin zeigende Individualitit religioser Wissensaneignung spie-
gelt sich auch in der Praxis des Moscheebesuchs wider. Diese Praxis beruht einer-
seits auf der Primisse, dass die Glaubigen sich individuell vor Gott verantwortlich
zeigen und es keiner vermittelnden Instanz bedarf, andererseits ist aus ihr auch
ein gesamtgesellschaftlicher Trend von De-Institutionalisierung und Individua-
lisierung religioser Praxis abzulesen (vgl. Stolz 2012). Mogliche Entwicklungen
zeigen die Beispiele junger Musliminnen und Muslime in meinem Sample so-
wie Arbeiten zu Neo-Moslems und De-Institutionalisierung religidser Praxis und
Wissensaneignung auf (vgl. Giivercin 2012; Stolz 2012; Halm 2010). Neue Formen
religioser und zivilgesellschaftlicher Vergemeinschaftung konnten entsprechend
auch fluide, netzwerkférmige Strukturen aufweisen (vgl. Hitz 2012).

Eine weitere Moglichkeit, diese Beobachtungen im Kontext der Religionsfor-
schung zu diskutieren bestehen in den Konzeptionen von Davie. Mit dem Begriff
»vicarious religion« beschreibt sie die Vorstellung, dass Religion ausgeiibt wird
»by an active minority but on behalf of a much larger number, who (implicitly
at least) not only understand, but, quite clearly, approve of what the minority is
doing« (Davie 2007: 22). Religiositit findet hier nicht auflerhalb der traditionel-
len Strukturen und Institutionen statt, so wie sie in den 1990er Jahren noch mit
ihrem Begriff des »believing without belonging« (Davie 1990) ihre Beobachtungen

- am 13.02.2026, 15:49:51.

351


https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

352

Alltag in der Moschee

beschrieben hat. Mit Bezug auf christliche Kirchen in Grofbritannien konsta-
tiert Davie trotz der Abnahme der Kirchenmitgliederzahlen ein hohes Maf} an
Interesse an kirchlichen Ritualen wie Hochzeiten und Begribnissen.

Auch in der Systemtheorie wird das Phinomen der »Trittbrettfahrer« behan-
delt. Bezogen auf Organisationen spricht Stichweh von einer Entkoppelung von
Verein und Organisation. Manche Menschen sihen sich demnach als Mitglieder
und wollten mitgestalten. Andere kommunizierten lediglich ihre Leistungserwar-
tungen an eine Dienstleistungsorganisation (vgl. Stichweh 2000: 28). Wenn also
tiber religiése Organisationen gesprochen wird und die Frage, wen sie vertreten,
muss diese Unterscheidung immer mitgedacht werden: Nicht alle Personen sind
in gleicher Weise auch Mitglieder, wie von Stichweh beschrieben, es gibt auch ei-
ne grofRe Zahl an Menschen, die nur vereinzelt Angebote konsumieren und daher
nicht in gleicher Weise erreichbar fiir die Moscheen sind, wie ihre Mitglieder.

Stolz hat festgestellt, dass eine De-Institutionalisierung religioser Praxis an
manchen Stellen auch zu einer »Pluralisierung des religiésen Angebots und zu
mehr Markt« (Stolz 2012: 89) fithren kann, der sich nicht nur im Bereich der al-
ternativen Spiritualitit bildet, sondern auch in Grof3kirchen anzutreffen ist (vgl.
auch Bochinger etal. 2007). Die Gliubigen konsumieren Dienstleistungen auf
dem religiésen Markt. Diese Beobachtung kann, wie ich in meiner Untersuchung
festgestellt habe, bis zu einem gewissen Grad auch auf Moscheen ausgeweitet
werden. Das pragmatische Auswihlen von Angeboten zeigte sich in den unter-
suchten Moscheen vor allem im Ramadan, bei den grofien Festgebeten oder auch
beim Freitagsgebet. Diese haben sich als die zentralen Ereignisse von Gemein-
schaftlichkeit erwiesen, auch fiir Menschen, die sonst die Moschee nicht aufsu-
chen. Aber auch bei den wochentlichen Angeboten wihlen die Menschen unter
verschiedenen Angeboten in unterschiedlichen Moscheen aus (Gebet, Religions-
unterricht, Frauentreffen). Zwar konnte ich Formen von De-Institutionalisierung
und Individualisierung religioser Praxis beobachten, diese bedeuteten jedoch oft
keine ginzliche Abkehr von der institutionalisierten religiosen Praxis in der Mo-
schee. Eine Rilckkehr zur Moschee wird im Lebensverlauf immer als Moglichkeit
mitgedacht, was zum Beispiel aus dem Bediirfnis nach religioser Erziehung der
eigenen Kinder erwachsen kann. Religiése Bildung in der Moschee, in der man
die gleiche Herkunft teilt, kann Sicherheit bieten, denn die Wahl auf dem religis-
sen Markt setzt einen gewissen Wissensstand voraus. Menschen nehmen hiufig
aber an den Festgebeten teil oder erwarten Beratung, ohne als Mitglieder einen
finanziellen Beitrag zu leisten oder sich zu engagieren. Wohingegen die Kirchen
jedoch noch in gewisser Weise eine finanzielle Absicherung durch die Kirchen-
beitriage haben, ist die Lage fiir Moscheen hiufig prekir, da die Riumlichkeiten
und Angebote nur durch Mitgliederbeitrige und Spenden finanziert werden.

Auch in der Organisationsforschung wird dieses Phinomen der Trittbrettfah-
rer diskutiert. Hier hat sich als Losung der Ansatz etabliert, dass in diesen Fillen

- am 13.02.2026, 15:49:51.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Zusammenfassung - Reflexion - Ausblick

selektive Anreize fiir die Mitgliedschaft gesetzt werden miissen, da Organisa-
tionen unter diesen Trittbrettfahrern leiden (vgl. Olson 2004). Fiir Moscheen ist
dies allerdings aus besagten Griinden nicht so leicht, da sie den Zugang zur Tran-
szendenz nicht regulieren und Mitgliedschaft eben gerade nicht heilsrelevant fiir
die Gliubigen ist. Entsprechend stellt Pries fest, dass der Beitritt zu einem Mo-
scheeverein eher jenseits rationaler Wahlentscheidungen »aus dem Bauch heraus«
geschieht (Pries 2010: 35). Beobachtete Losungen sind daher die direkte Finan-
zierung von Angeboten iiber Gebithren oder durch Unterstiitzung von staatlicher
Seite. Auch die Ausbildung von Professionen, so dass auf Ehrenamtliche verzich-
tet werden kann, kann eine solche, wenn auch kostspielige Losung sein. Dass
Professionalisierung und Effektivitit in der Administration, bei den Riumlich-
keiten und im Religionsunterricht eine Erwartung der Mitglieder ist, konnte ich
in den Analysen zeigen.

Moschee als Ort der Reproduktion kultureller, sozialer und religioser
Zugehorigkeit

Neben der Beobachtung pragmatischer Religiositit und loser Zugehorigkeit hat
sich die Moschee auch als sozialer Ort gezeigt: Vor allem fiir die erste Generation
der Zugewanderten ist die Moschee landsmannschaftliches Zusammenkommen
und ein Ort kultureller, sozialer und religioser Selbstversicherung.

Roy identifiziert drei mafigebliche Verinderungen, die durch den Wechsel des
Wohnortes und die Ankunft in einer fremden Kultur eintreten: Erstens die Auf-
16sung der urspriinglichen Kultur, in der Religion in eine gegebene Kultur und
Gesellschaft eingebettet war. Die zweite Verinderung ist das Fehlen von legitimen
religidsen Autorititen, die die Normen des Islams definieren konnten. Dieses Feh-
len habe eine Krise hinsichtlich der Weitergabe von Wissen zur Folge. Und letzt-
lich konstatiert Roy die Unmdoglichkeit jeglicher Form rechtlicher, sozialer und
kultureller Zusammengehérigkeit (Roy 2004: 151). Die Bedeutung von Moscheen
fiir die erste Generation der Einwanderer ldsst sich in diesem Kontext verorten.
Die Moschee ist ein Ort, an dem zumindest Teile der urspriinglichen Kultur repro-
duziert werden kénnen. Fiir Musliminnen und Muslime bedarf es einer Ausein-
andersetzung mit der neuen Situation und ein Platz in der Ankunftsgesellschaft
muss erst erarbeitet werden. Dabei muss erst ein neuer gemeinsamer Erfah-
rungsraum erschaffen werden. Die Reproduktion des Erfahrungsraumes findet
in den Aktivititen der Moschee statt: Das gemeinsame Gebet, synchron in Rei-
hen durchgefiihrt, schafft ein Gemeinschaftsgefiihl. In den Bildungsangeboten
werden Verhaltensmuster und sprachlich-kulturelle Zugehérigkeit tradiert und
verhandelt. Eine nicht unerhebliche Rolle nehmen dabei Fragen von Arbeitskol-
leginnen und -kollegen, Nachbarinnen und Nachbarn oder aus den Schulklassen
ein, welche das Fehlen der Verankerung der eigenen Religion in der neuen Kultur

- am 13.02.2026, 15:49:51.

353


https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3b4

Alltag in der Moschee

deutlich machen. Daher ist die Moschee ein Ort, wohin Unsicherheit in Bezug
auf das moralisch »richtige« Leben im Kontext von Migration und Minderhei-
tenrolle ausgelagert wird. Bildung ist dadurch mehr als Wissensaneignung: Die
Eltern bringen ihre Kinder in die Moschee, damit sie im fremdkulturellen Kon-
text eine klare, moralisch korrekte Identitit entfalten konnen. Dies wird auch
deshalb umso wichtiger, also dass durch die Minderheitenrolle der Einfluss eines
kulturell-normativen gesellschaftlichen Drucks nachlisst und die Verantwortung
zur Einhaltung von Normen und Vorschriften eher bei den Gliubigen selbst liegt
(vgl. Roy 2004: 148).

Die Griitndung von Moscheen durch die erste Generation von Einwanderern
galt daher, neben der Schaffung einer Infrastruktur fir die Durchfithrung des
gemeinsamen Gebetes, vor allem auch der Weitergabe religiéser und kultureller
Sozialisation und der Schaffung eines geschiitzten Raumes. Deshalb dienten zu
Anfang die neuen Moscheen auch der ethnischen, kulturellen und sprachlichen
Gemeinschaft und der Weitergabe an die nichste Generation.

They had to create a space in which they not only could fulfill their religious
rituals but also could socialize and inculcate their culture in their children.
Mosques and religious organizations took on the roles of socialization, net-
working, and ethnic bonding and became sites for life-cycle rituals like cir-
cumcisions, marriages, and funerals. (Yitkleyen 2012: 9)

Aber nicht nur fiir die Alteren, auch fiir junge Menschen ist die Moschee ein Ort,
an dem sie sich nicht erkliren miissen, wo sie nicht als fremd auffallen und sie
sich in einem geschiitzten Raum mit anderen treffen kénnen, wie in meiner Un-
tersuchung deutlich wurde. In den Interviews zeigte sich, wie ein konjunktiver
Erfahrungsraum, der sich aus religiés-kultureller und biographischer Zugehorig-
keit speist, Sicherheit geben kann (vgl. auch Schiffauer 2009).

Die letzten beiden von Roy beschriebenen Verinderungen, das Fehlen einer
religiosen Autoritit und der rechtlichen, kulturellen und sozialen Zusammenge-
horigkeit, lassen sich am Beispiel des Religionsunterrichts in Moscheen verdeutli-
chen, welcher sich als Spiegel der Diversitit der muslimischen Community zeigte.
Die Diversitit begriindet sich in dem Fehlen einheitlicher Vorgaben, sprich einer
legitimen religiosen Autoritit auf Landesebene. Imame konnen das Vakuum re-
ligioser Autoritit versuchen aufzufangen, allerdings fehlen noch tbergeordnete
theologische Autorititen an Hochschulen oder in Dachverbinden®.

Musliminnen und Muslime finden sich durch die Migration in einer Situation
wieder, in der es nicht den »einen Islam« gibt, der in die »eine Kultur« eingebettet
ist, sondern sie treffen auf verschiedene kulturell geprigte Ausdrucksformen von

6 Auch die IGGiO sieht sich nicht als theologische Autoritit, sondern hat lediglich administra-
tive und reprasentative Aufgaben.

- am 13.02.2026, 15:49:51.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Zusammenfassung - Reflexion - Ausblick

Islam, was landsmannschaftliche Beziehungen noch wichtiger machen diirfte.
Wegen der von Roy genannten engen Verbindung von Religion und Kultur erfolgt
neben der religiosen Sozialisation auch immer eine Weitergabe von Sprache und
Kultur und es wird damit Diversitit in der Moscheelandschaft reproduziert. Ich
vermute daher, dass so lange der Islam nicht in der Aufnahmegesellschaft ange-
kommen und integriert ist, sich also nicht eine osterreichische oder Schweizer
Form des Islam bildet, der Islam und auch die Moscheen nach wie vor durch
die Kultur der Herkunftslinder geprigt und die ethnischen Moscheen weiterhin
bedeutend sein werden. Einen »osterreichischen« oder »Schweizer Islam« kann
es aber nur geben, wenn eine theologische Auseinandersetzung in den jeweiligen
Lindern stattfindet. Dafiir braucht es eine theologische Ausbildung. Aus der Per-
spektive des Neo-Institutionalismus fiithrt eine Vereinheitlichung der Inhalte und
Standards einer Profession zu normativem Isomorphismus, das heifdt, dadurch
wiirden sich die Moscheen dhnlich werden und ein lokal gepragter Islam kénnte
sich bilden, zumindest was religiose Praxis innerhalb der Moscheen anbelangt.
In ihrer Funktion als Orte kultureller Zugehdorigkeit begriindet sich daher die
nach wie vor ungebrochene Bedeutung ethnisch-nationaler Moscheen. Denn diese
Form der Sicherheit kann nur gegeben werden, wenn die Mitglieder den gleichen
kulturellen Hintergrund und eine gemeinsame Migrationsgeschichte teilen. Ir-
ritationen entstehen in multiethnischen Moscheen, wo Menschen verschiedener
Erfahrungsriume aufeinandertreffen. Als Kristallisationspunkt hat sich das Bei-
spiel der Rolle von Frauen gezeigt: Hier werden Verhaltensmuster weitergegeben,
die sich im Kontakt mit Musliminnen anderer Herkunft erst in der Krise zeigen.
Was ist Kultur, was religiése Vorschrift? Das muss hier neu ausgehandelt werden.

Wandel
Mit dem Verweis auf religiése Grundsitze werden Kultur und Tradition zuneh-
mend infrage gestellt’. Dies konnte ich besonders bei Angehérigen der zweiten
Generation sowie bei Konvertierten beobachten. Denn im Wechsel derjenigen, die
die Angebote in den Moscheen nutzen und bereitstellen, von der ersten Einwan-
derergeneration auf die zweite und dritte Generation, verlieren der Bezug zum
Herkunftsland und die Sprache an Bedeutung. Die Kinder sprechen Schweizer-
deutsch oder Deutsch, sie sind in den Schulen in der Schweiz und in Osterreich
sozialisiert und sehen sich mit neuen Herausforderungen konfrontiert, die sich
von denen der Eltern unterscheiden. Fiir die Moscheen bedeutet dies, dass sie
sich darauf einstellen miissen und sich in Zukunft wandeln werden.

Moscheen sind daher mit verschiedenen, teils widerspriichlichen Erwartun-
gen konfrontiert. Dies hat sich in meiner Untersuchung besonders im Hinblick
auf die Rolle von Frauen und die Geschlechtertrennung in Moscheen gezeigt.

7 Vgl. auch fiir evangelikale Aussiedler die Studie von Elwert (2015: 312).

- am 13.02.2026, 15:49:51.

355


https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

356

Alltag in der Moschee

Das ImanZentrum hat in meinem Sample, wenn man so will, eine Art Vorrei-
terrolle. Durch die riumliche Situation im Zentrum wird Frauen nicht nur eine
direkte Teilhabe am Gebet ermaglicht, sondern sie iibernehmen auch fithrende
Rollen in der Leitung der Moschee. Halm et al. (2012: 67) geben zwar an, dass die
rdumlichen Gegebenheiten nicht ausschlaggebend fir die Teilnahme von Frauen
am Gebet seien, allerdings deuten Aussagen meiner Gesprichspartnerinnen dar-
auf hin, dass sie eben gerade das ImanZentrum Volketswil sehr gerne deshalb
aufsuchen, weil es ausreichend Platz fiir Frauen gibt und sie direkt am Gebet
teilnehmen konnen (vgl. auch Heine etal. 2012: 125f.).

Frauen organisieren sich allerdings hiufig parallel zu der offiziellen Struktur.
Diese Form der Entkoppelung von formaler Struktur und Praxis ist ein Zeichen
dafiir, dass anders die Moscheen den unterschiedlichen Erwartungen nicht ge-
recht werden konnen (vgl. F.A.A. Becker-Ritterspach & J.C.E. Becker-Ritterspach
2006: 102). Frauen beanspruchen Raum in der Moschee und da sie keinen Platz
in den offiziellen Strukturen finden, organisieren sie sich selbst. Dabei hat sich
gezeigt, dass der Platz der Frauen keine soziale Tatsache, sondern einer Aushand-
lung unterworfen ist, die von Fragen der Sozialisation und Generation beeinflusst
ist. Das Beispiel des ImanZentrums mit seiner Prisidentin und den vielen Frauen
im Vorstand zeigt den Spielraum auf, den es im Hinblick auf die Rolle von Frauen
in Moscheen gibt. Auch hier finden Prozesse der De-Ethnisierung und Universa-
lisierung statt, wenn Frauen ihre Rechte auf religiose Grundsitze beziehen und
diese von Kultur und Tradition differenzieren. Dies bezieht sich denn auch auf
rdumliche Fragen, die in den Moscheen jeweils ganz unterschiedlich ausgelegt
werden.

Im Aushandlungsprozess zwischen verschiedenen Erwartungen nehmen Mo-
scheen Ideen auf und ibersetzen sie in ihren lokalen Kontext. Moscheen sind
dadurch in stetigem Wandel befindliche soziale Tatsachen, die durch verschie-
dene Faktoren beeinflusst werden, wodurch Anpassungsleistungen stattfinden.
Erfahrungen aus den Herkunftslindern werden mit in die Schweiz und nach Os-
terreich gebracht und an die nachfolgende Generation weitergeben. Gleichzeitig
findet aber ein Ubersetzung- und Adaptationsprozess in den neuen Kontext statt,
der von Faktoren wie Raum, finanziellen Méglichkeiten, rechtlicher Stellung und
Sozialisation beeinflusst wird. Diese Ubersetzungsleistung wird dabei nicht nur
von der ersten Generation, sondern auch von den nachfolgenden Generationen
vollbracht. In einer Abwigung zwischen universalen, unveridnderlichen Prinzipien
des Islams und der Adaption an den lokalen Kontext findet eine Neuinterpreta-
tion des Islams statt. Diese kann aber nur dann erfolgen, wenn eine Auseinan-
dersetzung mit dem impliziten Wissen stattfindet. Eine Moschee kann dafiir den
geeigneten Rahmen bieten, denn sie ist ein wichtiger Akteur in diesem Aushand-
lungsprozess.

- am 13.02.2026, 15:49:51.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Zusammenfassung - Reflexion - Ausblick

Die Beantwortung der These, ob die Rolle der ethnischen Zugehérigkeit zu
einer Moschee mit der Sozialisation der Menschen in der schweizerischen und
oOsterreichischen Gesellschaft zugunsten eines Verstindnisses einer multiethni-
schen Gemeinschaft der Musliminnen und Muslime abnimmt, muss unbeant-
wortet bleiben. Ergebnisse aus der Studie von Halm etal. (2012) deuten darauf
hin, dass der Generationenwandel innerhalb der Moscheen stattfindet und es
weniger zu Neugriindungen kommt. Hier miissen also die Entwicklungen weiter
beobachtet werden, denn es sind verschiedene Erwartungen und Einflussfaktoren
am Werk, die sich in unterschiedliche Richtungen bewegen.

6.4 Was ist eine Moschee? Ausblick und Implikationen fiir Forschung
und Praxis

Was ist also eine Moschee? Die vorangegangenen Ausfithrungen haben gezeigt,
dass sich die Moscheen in einem Wandlungsprozess befinden, welcher durch
verschiedene Erwartungen bedingt ist. Eine Moschee in der Schweiz und in Os-
terreich ist ein vielfiltiger Raum. Sie ist zunichst kein Sakralgebiude, sondern
Sakralitit wird situativ durch das gemeinsame Ritual als performative Sakralitit
hergestellt.

Dabei lassen sich Moscheen nicht in erster Linie dadurch definieren, dass sie
einen Imam haben, denn jeder kann religiése Autoritit sein. Daher wire eine
Definition von religioser Gemeinschaft durch das Vorhandensein einer stetig an-
wesenden religiésen Autoritit, wie Chaves (1998) es fir christliche Gemeinden tut,
nicht zutreffend. Vielmehr definiert sich eine Moschee iiber das Handeln, welches
auf religiose Zwecke ausgerichtet ist. Wobei Handeln zu »religiosem Handeln«
wird, dadurch dass es auf eine Transzendenz ausgerichtet ist (vgl. Riesebrodt
2007). In diesem Falle ist dies allem anderen voran das gemeinsame Gebet, fiir
das eine Moschee Raum bietet und das eine Moschee zur Moschee macht. Die
Moschee ist daher kein intrinsisch heiliger Ort, die Heiligkeit wird ihr nicht durch
Weihe oder einen dhnlichen Akt verliehen, sondern sie wird situativ und perfor-
mativ im Gebet hergestellt. Die performative Herstellung einer heiligen im Sin-
ne einer besonderen Bedeutung der Moschee wird durch meine Beobachtungen
unterstrichen, dass eine bestimmte Bekleidung angelegt wird, die sich von der
Alltagskleidung unterscheidet (Kaftan, Kopfbedeckung bei Mannern und Frauen,
lange Rocke). Damit wird der Raum »Moschee« als sozial konstruierter Raum (vgl.
Low 2004) von dem Raum auflerhalb unterschieden und ihm eine herausgeho-
bene Bedeutung zugemessen. Gebiude und situativ rituell konstruierter sozialer
Raum miissen daher unterschieden werden.

Dabei ist auch wichtig zu beachten, dass Heil nicht verbunden ist mit Or-
ganisation, das heif’t, eine Moschee hat keine Vermittlerfunktion, es gibt keine

- am 13.02.2026, 15:49:51.

357


https://doi.org/10.14361/9783839456330-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

