3 Das Subjekt Lacans

3.1 Zur Begegnung von Tierethik und Psychoanalyse

3.1.1 Das ,Zentrum* des Anthropozentrismus und das Lacan’sche
Unbewusste

Ein fiir die Tierethik relevanter Aspekt des (kritischen) Posthumanismus
besteht u. a. im Hinterfragen jenes menschlichen Selbstverstindnisses, das
sich auf die von Jacques Derrida (1983, 26) so bezeichnete Annahme einer
»Selbstprasenz des cogito® stiitzt. Dass sich das vernunftbegabte Ich zum
Zwecke der Selbstvergewisserung als autonomer Schopfer und Herr seiner
Gedanken missversteht, kann dabei als Ausdruck eines problematischen
Logozentrismus und Anthropozentrismus gesehen werden (siche Kap.
2.4.2.1). Diese Idee ist nicht neu und hat einen weiteren prominenten
Vertreter, denn auch Sigmund Freuds Begriff des Unbewussten steht fiir
einen grundlegenden Zweifel an der Annahme eines autonomen Ichs.
Er spricht sogar von einer Krinkung der menschlichen Eigenliebe oder
Groflensucht, die durch die Einsicht entsteht, dass das bewusste Ich eben
nicht ,Herr ist im eigenen Hause“ (Sigmund Freud 2000a, 284) — laut
Freud die groffte von insgesamt drei historischen Krinkungen. Sie steht
damit in einer Reihe mit der Erkenntnis tber die dezentrale Stellung
der Erde im Weltall und dber die evolutionire Abstammung der Spezies
Mensch aus dem Tierreich (ebd., 283-284).

Lacan betrachtet die ,,Entdeckung” des Unbewussten als Ausgangs- und
Referenzpunkt seines eigenen Theoriegebaudes und formuliert eine Sub-
jekttheorie, die Gber weite Strecken unter dem Motto einer Riickkehr
zu der fir ihn grundlegenden Einsicht Freuds steht (z. B. Jacques Lacan
2016f). Anhand der Annahme eines Unbewussten kann der Mensch nicht
einfach als ein mit Bewusstsein und Selbstbewusstsein identifiziertes Zen-
trum der Erkenntnis oder ein denkendes Bewusstsein betrachtet werden.
Die Besonderheit Lacans liegt allerdings nicht blof darin, ein sich dem
Bewusstsein entziehendes Unbewusstes zu behaupten, das unsere nur ver-
meintlich autonomen Handlungen steuert. Das Unbewusste entspricht
nicht der Idee des Urspringlichen, das ,vor dem BewufStsein“ (Jacques
Lacan #1996c, 30) liegen wiirde. Das, was im Unbewussten geschieht, ist
homolog zu den Vorgingen auf der Ebene des Bewusstseins (ebd.). Lacan

99

am 13.01.2026, 11:48:16. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

spricht erstens von einem Subjekt des Unbewussten, bleibt also (wenn
auch kritisch) auf das vernunftfahige Subjekt der Philosophie bezogen,
und gibt der Theoretisierung des Unbewussten zweitens eine sehr spezielle
Ausrichtung. Diejenige Funktion, die Lacan als besonders relevant fiir die
menschliche Psyche und das Unbewusste erachtet, ist die strukturierende
Funktion der Sprache. Diese Annahmen tGber das Unbewusste haben dabei
zwar mit der Frage nach dem spezifisch Menschlichen zu tun, doch gleich-
zeitig nehmen sie der Vorstellung des Humanen die Selbstverstandlichkeit,
sofern sich diese auf die vermeintliche ,Eigentlichkeit“ des (sich selbst)
denkenden Bewusstseins als Synonym fir Rationalitit und Autonomie
bezieht. Kurz gesagt: Das sich seiner selbst gewisse Ich ist nicht das selbst-
transparente Zentrum des Denkens, fiir das es sich halt.

Eine Frage ist jedoch, ob die Annahme eines ,denkenden Zentrums®
eine epistemische oder moralische Sonderstellung impliziert. Der Anthro-
pozentrismus ist z. B in der Tierethik vor allem dort Ziel von Kritik,
wo sich Menschen in einer moralischen Sonderstellung gegentiber Tieren
wihnen bzw. als moralisches Zentrum der Welt verstehen. Im strikten
moralischen Anthropozentrismus zdhlt einzig und allein der Mensch. Wie-
wohl von einem ganzlich anderen Hintergrund ausgehend, kritisiert auch
Lacan den Hochmut jeder Form von ,Monozentrismus“ (Jacques Lacan
1988a, 24). Er ist aber skeptisch, was die mogliche Auflosung solcher
»Zentrismen® betrifft, etwa im Hinblick auf den kindlichen Egozentris-
mus, den er nicht nur als eine Etappe in der kindlichen Entwicklung
begreift (Jacques Lacan 21990a, 67; siche Kap. 3.2.4). Er legt die Annahme
nahe, dass bei der vermeintlichen Uberwindung monozentrischer Weltbil-
der zuweilen nur ein Zentrum durch ein anderes ersetzt wird (Jacques
Lacan 1988a; 21991b). Dabei hat er u. a. den Wechsel vom geozentrischen
zum heliozentrischen Weltbild im Auge, weil selbst im Heliozentrismus
zunichst immer noch die Idee eines Zentrums gegeben ist, um das her-
um sich die Rotationsbewegungen von Himmelskérpern in Form konzen-
trisch angeordneter Kreise vollziehen. Die Sonne ersetzt zwar die Erde als
Zentrum, aber die Bezugspunkte des Zentrums und der (idealen) Kreisbe-
wegung bleiben bestehen. Aus Sicht Lacans bedeutet dies offenbar, dass
das mit Kopernikus assoziierte heliozentrische Weltbild nur scheinbar eine
Revolution darstellt und auch nicht das ist, was Freud als eine der drei
historischen Krinkungen der menschlichen Eigenliebe bezeichnet (Jacques
Lacan 1988a, 23-24; 2013, 23; Sigmund Freud 2000a, 283-284). Lacan be-
ruft sich hier auf den Philosophie- und Wissenschaftshistoriker Alexandre
Koyré (1957), der davon ausgeht, dass das mathematische Verstindnis der
modernen Galilei’schen Wissenschaft die mittelalterliche Vorstellung eines

100

am 13.01.2026, 11:48:16. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Zur Begegnung von Tierethik und Psychoanalyse

wohlgeordneten, hierarchisch organisierten und geschlossenen Kosmos
abloste (vgl. Elisabeth Roudinesco 2011, 94; Jacques Lacan 2015g, 402).
Die Einsicht, dass der Mensch nur ein verschwindend kleiner Teil eines
unendlich groen Universums ist, ist fiir Lacan insofern revolutionir, als
dass es hier nicht darum geht, ein neues Zentrum zu bestimmen, das sich
idealisieren lasst.

Es ist Lacans Konzeption der Art und Beschaffenheit des Unbewussten,
die eine entscheidende neue Perspektive auf den Menschen liefert. Das
Subjekt ist kein selbstbewusstes Zentrum und nicht mit dem Ich identisch,
sondern ein Produkt des Unbewussten. Entgegen moglicher Missverstind-
nisse gilt es zu betonen: Erstens ist das Unbewusste nicht einfach das Nega-
tiv des Bewussten, da das Wesentliche nicht darin liegt, dass gewisse Dinge
unbewusst ablaufen - das ,Unbewusste“ ist nicht gleichbedeutend mit
sunbewusst* (Jacques Lacan 2008c, 17-18). Es gibt auch andere unbewuss-
te Prozesse im menschlichen Korper. Zweitens ist das Unbewusste laut
Lacan keine blofe Ansammlung von tierlichen Instinkten, irrationalen
Uberzeugungen, egoistischen Bedirfnissen oder verdringten Erlebnissen,
die dem rationalen, verniinftigen und (selbst-)bewussten Erkenntnissub-
jekt entgegengesetzt wire. Die Prozesse im Unbewussten sind homolog zu
jenen im Bewusstsein, das somit nicht der einzige oder vorrangige Ort des
Sprechens ist (Jacques Lacan 41996c, 30).

Das Unbewusste ist also (vor allem gemif fritheren Thesen Lacans)
logisch bzw. ,grammatisch und sprachlich strukturiert und steht mit
den gesellschaftlichen Normen, Gesetzen und Verboten — der Ordnung
des Symbolischen — in diskursiver Beziehung (Jacques Lacan 2016g, 582—
626; 41996¢, 26; 2008c, 41). Das Symbolische wird etwa durch die Eltern
eines Kindes reprasentiert, die dieses in die Sprache integrieren, ihr oder
ihm einen Namen geben und ein soziales Band mit dem Kind kniipfen.
Der symbolische Andere (franz. ’Autre) ist daher eigentlich kein konkretes
Gegenuber des Subjekts, sondern ein fiktives, ibergeordnetes Drittes, das
z. B. die Kommunikation zweier Individuen umrahmt.?? Die grundsatz-

22 Wenn in dieser Arbeit vom Anderen die Rede ist, wird meist der mannliche
Artikel verwendet: der Andere. Dies entspricht auch dem Gebrauch des Begriffs
des Anderen in der deutschsprachigen Literatur zu Lacan. Beim sprachlichen
oder symbolischen Anderen geht es im Grunde um eine Andersheit, mit der das
Subjekt konfrontiert ist, nicht um das biologische Geschlecht. Statt ,,der Andere®
bietet sich daher auch ,das Andere“ an. Der mannliche Artikel erscheint aber
dennoch auch deshalb zweckmiRig, weil der grofSe Andere (franz. le grand Aut-
re) fir die symbolische Ordnung steht, die wiederum traditionell als vaterliche
Ordnung gedacht ist (,Im-Namen-des-Vaters“; siche Kap. 3.2.3). Sofern Lacan

101

am 13.01.2026, 11:48:16. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

liche Logik des Symbolischen besteht in dem differenziellen Verhaltnis
der Signifikanten zueinander, also z. B. den nach bestimmten Regeln ver-
ketteten Buchstaben, Wortern oder Satzen innerhalb der Sprache. Die
Signifikanten (Buchstaben) liefern nicht nur das Material, aus dem das
Unbewusste gebaut ist, sondern sie stehen am Anfang jeder Moglichkeit
fir das Subjekt, Bedeutungen erfassen und produzieren zu konnen (siche
Kap. 3.2.1). Das Symbolische ist Teil einer Trias, welche die subjektive
Wirklichkeit konstituiert.

Die zweite Dimension der subjektiven Wirklichkeit ist laut Lacan das
Imagindre, das dem Subjekt zu vereinheitlichenden, konsistenten Vorstell-
ungen und zu Kontinuitit im bewussten Wirklichkeitserleben verhilft.
Dies gilt auch fiir das sprachliche Material, mit dem Eltern ihr Kind kon-
frontieren. Das Imaginire erlaubt dem Subjekt, den Signifikanten Sinn zu
geben (Peter Widmer 31997, 67). Das Imaginire entspricht dem Feld der
Identifikationen, des Bildhaften und des Narzissmus. Das heifSt, dass jedes
bewusste Verstehen und Erkennen in enger Beziehung zum Verkennen
und zur Tauschung, zur Idealisierung und Selbstliebe, zum Fabulierten
und Halluzinierten steht. Die illusorische Selbstkenntnis eines korperlich
noch unbeholfenen Kindes im Angesicht seines als ideal erlebten Spiegel-
bildes ist ein Beispiel hierfir (siehe Kap. 3.2.4).

Doch das Subjekt wird noch von einer dritten, etwas schwerer zu er-
klirenden Dimension bestimmt: dem Realen, einem nicht zu Symbolisie-
renden, von dem sich das Subjekt keine konsistente Vorstellung machen
kann. Daher ist es nicht mit ,Realitit“ gleichzusetzen. Das Reale bekommt
im Laufe des Lacan’schen Werks immer wieder neue Akzentuierungen
und nimmt vor allem im letzten Jahrzehnt seiner Lehre eine zunehmend
gewichtige Rolle ein. Zunachst kann das Reale bei Lacan negativ bestimmt
werden, da es nicht symbolisch und auch nicht imaginir ist (Peter Widmer
31997, 58). Dass das Reale mehr Facetten besitzt, wird noch zu zeigen sein
(siche Kap. 3.3.2). Die Trias des Symbolischen, Imaginiren und Realen
gehort seit der Zeit von Seminar I im Jahre 1953 zum fixen Bestand der
Lacan’schen Theorie.

Lacan stellt das Selbstverstindnis des Menschen in Frage, indem er
an der Freud’schen Entdeckung des Unbewussten festhilt und es neu
interpretiert. Die vermeintliche kopernikanische Revolution, wie sie tbli-
cherweise verstanden werde, so scheint Lacan nahzulegen, sei eine ,Rezen-

Weiblichkeit als Infragestellung der Allgemeingtiltigkeit ,méannlicher Herrensi-
gnifikanten definiert (sieche Kap. 3.3.5.4 und 4.5.3.6), wire ein weiblicher Artikel
seiner Theorie gemaf wohl auch wenig zielfithrend.

102

am 13.01.2026, 11:48:16. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Zur Begegnung von Tierethik und Psychoanalyse

trierung® (Jacques Lacan 1988a, 23), die offenbar hinter ihrem eigenen
revolutiondren Gedanken zurtickbleibt und wiederum in die Ersetzung
eines Zentrums durch ein anderes muinde (Jacques Lacan 21991b, 47).
Folgt man Lacan, so gibt dies ein paradigmatisches Beispiel fir andere
vermeintliche Revolutionen im menschlichen Selbstverstindnis ab. Der
entscheidende Erkenntnisgewinn des heliozentrischen Weltbildes, dass die
Sonne gar nicht in einem Zentrum (innerhalb eines idealen Kreises) steht,
werde demnach haufig tbersehen. Die Berechnungen Johannes Keplers
zeigen, dass die Bewegungen der Planeten nicht in kreisrunden, sondern
in elliptischen Bahnen verlaufen. Die heliozentrische Revolution beziehe
sich also nicht auf die Himmelskorper, wie gemeinhin angenommen, son-
dern auf die Umlaufbahnen (Jacques Lacan 1988a, 32). Fiir Lacan zahlt
hier, dass man dabei eigentlich nicht am Ideal eines spharisch aufgebauten
Universums festhalten kann, sondern mit dem umgehen muss, was er das
Reale nennt (ebd., 34). Die mathematische Physik erscheint ihm hier als
Moglichkeit, dies zu demonstrieren.

Unabhingig von der Frage, wie angemessen oder unangemessen man
Lacans Bezugnahme auf die Mathematik findet (vgl. Alan Sokal/Jean
Bricmont 1999), so ist fiir ihn Folgendes relevant: Bei der Mathematik
bzw. der mathematischen Physik handelt es sich um ein Denken in
Formeln, das sich nicht an der Empirie orientiert und zunichst keine
Bedeutungen vermittelt (Jacques Lacan 1997, 218-219; siche Kap. 4.3).
Die mathematischen Formeln, die dazu genutzt werden, Naturgesetze zu
beschreiben, sind zunichst reine Signifikanten — oder besser: Buchstaben.
Genauer gesagt stehen Buchstaben bei Lacan fiir die materielle und zu-
nichst bedeutungslose Grundlage der Sprache (Dylan Evans 2002, 65-67).
Als bedeutungslose — d. h. wenig anschauliche — Elemente setzen die
mathematischen Formeln der Vorstellungskraft Grenzen, aber sie stellen
dennoch die Grundlage fiir ein entzifferbares oder vermittelbares Wissen
— bzw. fur die Produktion von Wissen — dar. Das ,mathematische Unverste-
hen® (Jacques Lacan 2013, 50; Hervorhebung im Original) ist ein wichtiger
Bezugspunkt fir die Thematisierung des Unverstehens in der Psychoanaly-
se des Unbewussten, das nicht nur durch das Symbolische, sondern ebenso
durch das Reale bestimmt ist. Lacan beniitzt den Neologismus der ,Mathe-
me“ (ebd., 55), der auch die Formeln und Kirzel beschreibt, die er fir
seine eigenen Theorien verwendet.?? In der Mathematik geht es um eine
»Schrift®, die keine Deutungen zulasst (Jacques Lacan 2022, 113).

23 Das Wort ,Mathem® verwendet Lacan erst in den frithen 1970er Jahren explizit,
obwohl er schon wesentlich frither beginnt, seine Theorien auch zu formalisie-

103

am 13.01.2026, 11:48:16. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

Mit ,,Unverstehen® ist auch gemeint: Das Subjekt kennt das Reale nicht
(vgl. Genevieve Morel 2017, 85). Sofern man das Reale tber die Forma-
lisierung zu erreichen sucht, ist man zugleich mit der ,Sackgasse der
Symbolisierung oder Formalisierung® (Slavoj Zizek 2020a, 44) konfron-
tiert, vor allem was die ,,Ubersetzung® der Formeln in das alltigliche Rea-
lititserleben der Menschen und ihr Verstindnis der Welt betrifft. Zizek
bezeichnet die moderne Wissenschaft seit Galileo daher sogar insofern
als posthuman, als sie eine Kluft einfiihre, die sie vom normalen mensch-
lichen Realititsverstindnis trenne; zur Veranschaulichung beruft er sich
auch auf den Physiker Richard Feynman, dem zufolge man angeblich die
Quantenphysik nicht verstehen konne (Slavoj Zizek 2018, 37). Die Gesetze
der Quantenphysik, so hebt Zizek hervor, sind nicht einfach mit jenen
Worten wiederzugeben, die unser Alltagsverstindnis der Realitdt pragen.
Einfach gesagt: Es ist sehr schwierig, einem Laien die Quantenphysik bzw.
Quantenmechanik anschaulich zu erklaren. Die Wissenschaft erzeugt ,un-
natiirliche® Objekte der Erkenntnis, denn diese liegen auferhalb unserer
,Erfahrungswirklichkeit® (ebd., 45). Eine auf diese Weise als posthuman
verstandene moderne Wissenschaft spiegelt sich so gesehen in Lacans Auf-
fassung des Subjekts des Unbewussten wider, dem diese (Selbst-)Transpa-
renz und Anschaulichkeit ebenfalls fehlt. Lacan interessiert sich dabei fiir
das Subjekt der modernen Wissenschaft, das er zugleich als das von den
Signifikanten geteilte Subjekt des Unbewussten versteht, mit dem sich
Praxis und Theorie der Psychoanalyse auseinandersetzen (Jacques Lacan
2015g). Fur Lacan steht die Theorie somit stets im Dienst der Praxis, deren
Ziel nicht einfach die ,Rezentrierung® des geteilten Subjekes ist. Es geht
nicht darum, dem Ich zu einer ,sphérischen® — an einen in sich geschlos-
senen Kosmos erinnernde — Form zu verhelfen, in der das fragmentierte
Subjekt zur idealen Einheit zusammengefiigt wird (Jacques Lacan 21991a,
307). Das Subjekt des Unbewussten bzw. das Unbewusste bildet keine
Einheit mit einem Ego, das vollige Selbsttransparenz besifle. Gegen die
Idee der idealen monozentrisch-spharischen Form spricht etwa Lacans Be-
schiftigung mit der Topologie, z. B. dem Torus oder dem Mobiusband
(siehe Kap. 3.3.4).

Lacan merkt an, dass sich zwar die imaginire, mit Sinn beladene Welt
des menschlichen Subjekts, aber nicht das Reale ,rund dreht, das die
Welt in dieser Hinsicht aus der Bahn wirft (Jacques Lacan 2006b, 67).

ren. Der Neologismus leitet sich anscheinend vom Begriff des Mythems von
Claude Lévi-Strauss sowie dem griechischen mathema ab (Elisabeth Roudinesco
2011, 352; Dylan Evans 2002, 184).

104

am 13.01.2026, 11:48:16. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Zur Begegnung von Tierethik und Psychoanalyse

Die mit der modernen Wissenschaft assoziierte Zerstreuung der idealen
oder idealisierten Form eines sphirischen Weltaufbaus betrifft hier das
menschliche Selbstverstindnis. Dem Subjekt fehlt als ein von den Signi-
fikanten Geteiltes die Einheitlichkeit bzw. Gewissheit im eigenen Sein,
die das Subjekt durch sein eigenes Denken (zuriick-)gewinnen will. Der
cartesianische Zweifel 16st sich bei Lacan letztlich nicht auf. Keine dufSere
Instanz (Gott) garantiert die Wahrheit (das, was das Subjekt klar erkennt)
bzw. die Ubereinstimmung von Denken und Sein. Es gibt keine Macht,
an der sich das geteilte Subjekt im Sinne einer Selbstvervollkommnung
yrezentrieren® kann (wie der Heliozentrismus an der Sonne), es sei denn
in Form einer fragilen Illusion. Sofern man von einem ,,Zentrum® subjek-
tiven Seins sprechen kann, geht es Lacan um die Ursache des Begehrens,
das er als Objekt a bezeichnet, doch ,[d]as Subjekt steht [...] im inneren
Ausschluss zu seinem Objekt“ (Jacques Lacan 2015g; siehe Kap. 3.2.6). Das
Innen und das Aufen des Subjekts gehen ineinander tber.

Das Verhaltnis dessen, was gleichzeitig auflen und innen ist, was iden-
tisch und anders ist, ist Teil von Lacans Interesse an der Topologie, inklu-
sive der Topologie der Knoten. Der Borromiische Knoten steht fiir die
subjektive Wirklichkeit, die sich aus dem Symbolischen, dem Imaginaren
und dem Realen zusammensetzt und in diesem Fall als drei ineinander
verschlungene Ringe dargestellt wird (Jacques Lacan 21991b, 2017). Das
Reale ist darin ein eigenes Element neben den anderen und beschreibt
somit keine Funktion innerhalb des Symbolischen, wie im Falle der
mathematischen Formeln in der Physik (Colette Soler 2018, 11, 14).
Diese ,Eigenstindigkeit® relativiert sich allerdings dadurch, dass in den
verschlungenen Knoten die drei Dimensionen wechselseitig voneinander
abhingig sind, was eine isolierte Betrachtung im Prinzip ausschlieft (Dy-
lan Evans 2002, 64; Matthias Waltz 2001, 101; Nina Ort 2012, 243). Das
Reale sticht besonders in einer Hinsicht hervor: ,Das Reale hat keine
Ordnung® (Jacques Lacan 2017, 153). Sofern das Reale des Sprechwesens
(franz. parlétre; Jacques Lacan 1990b, 133) — ungeordnet ist, bildet das
Unbewusste in diesem Zusammenhang kein System bzw. kein mutmaf-
liches Ganzes sprachlicher Gesetze und klar zugeordneter Bedeutungen,
die das unbewusste Denken bestimmten (vgl. Colette Soler 2018). Das
unbewusste Wissen im Realen, das die Unmoglichkeit der Vollstindigkeit
demonstriert, verschliefSt sich der Mathematisierung und damit der Wei-
tergabe in Form von Mathemen (Elisabeth Roudinesco 2011, 353). Einem
saufklarerischen® Bemithen um Formalisierung steht gleichzeitig eine Be-
tonung der Irreduzibilitat des Subjekts gegentiber (Alain Badiou/Elisabeth
Roudinesco 2013, 53). Die Art und Weise, wie das Reale in die Konstituie-

105

am 13.01.2026, 11:48:16. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

rung des Subjekts involviert ist, verweist nicht auf ein durch Signifikanten
ygrammatisch® und ,metaphorisch® verfasstes Subjekt des Unbewussten
bzw. das Subjekt der Wissenschaft, sondern steht auch fiir ein sprechendes
Lebewesen, zu dem man sich keine klare Vorstellung bildet und das auch
nicht ginzlich vom Symbolischen erfasst ist (Colette Soler 2018, 11). So
geschen radikalisiert Lacan hier einerseits seine Idee, dass die Welt des
Subjekts bzw. des Sprechwesens nicht ,sphiarisch®, d. h., auf ideale Weise
aufgebaut ist. Andererseits umfassen seine Annahmen nicht mehr nur
das Subjekt des Signifikanten, sondern auch das (lebendige) Individuum
(Jacques Lacan 21991b, 154-155).

Kevin Andrew Spicer (2018) diskutiert die Idee, dass Lacans Verstandnis
der (mathematischen) Wissenschaft und sein Begriff des Realen auch fiir
die Problematisierung des Anthropozentrismus und fiir ein okologisches
Denken bzw. fiir die Beriicksichtigung des Nichtmenschlichen Wert hat.
Im Gegensatz zur anthropozentrischen Vorstellung tber das Eigene des
Menschen, die durch das Imaginire gepragt sei, weise Lacans Fokus auf
den ,Buchstaben im Realen® auf etwas, das sich nicht sinnvoll in das
eigene Selbstbild integrieren lasse — und genau dadurch den Raum fiir die
Anerkennung des Nichtmenschlichen oder Unmenschlichen 6ffne (ebd.,
109-110). Spicer bringt hier indirekt zum Ausdruck, was Lacan ,Rezen-
trierung® nennt: die Tatsache, dass Menschen dazu neigen, alte Zentren
durch neue zu ersetzen, um insgeheim an einer harmonischen Weltord-
nung oder einem eindeutigen Sinn festhalten zu konnen (Jacques Lacan
1988a, 21991b). Wenn man Wissen dagegen als etwas Reales begreift, 16st
sich diese Idealitit auf. Lacans Begriff des Realen wirft damit Fragen tber
die Grenzziechungen zwischen dem Eigenen und dem Anderen oder zwi-
schen Mensch und Tier auf, die fir den kritischen Posthumanismus von
Relevanz sind.

Die begriffliche Trennung von moralischem Anthropozentrismus und
epistemischem Anthropozentrismus in der Tierethik und anderen Diszi-
plinen scheint allerdings von einem dhnlichen Phinomen betroffen zu
sein wie jenes, das Lacan im Ubergang vom Geo- zum Heliozentrismus
identifiziert. Das moralische Zentrum Mensch wird durch das epistemi-
sche Zentrum Mensch ersetzt, ohne die Idee des monozentrischen Dreh-
und Angelpunktes an sich zu hinterfragen. Die scheinbar triviale Einsicht
lautet: Der Mensch ist in moralischer Hinsicht nicht der Mittelpunket der
Welt, um den sich alles dreht. Tiere existieren nicht nur um der Men-
schen willen. Dahingehend scheint der moralische Anthropozentrismus
iberwindbar zu sein. Aber die menschliche Perspektive bildet den Aus-
gangspunkt unserer moglichen Erkenntnisse uber die Wirklichkeit oder

106

am 13.01.2026, 11:48:16. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Zur Begegnung von Tierethik und Psychoanalyse

das, was wir als diese wahrnehmen. Wir erkennen als Menschen, was richtig
oder falsch ist (zumindest potentiell), wir kdnnen aber auch ungerechtfer-
tigten Uberzeugungen unterliegen. Der epistemische Anthropozentrismus
(Anthropozentrik) ist auf diese Weise unwiderlegbar.

Betrachtet man diese Uberlegungen allerdings vor dem Hintergrund der
psychoanalytischen Subjekttheorie, kann hier nicht von einer Art koperni-
kanischen Revolution oder Krinkung im Hinblick auf die menschliche
Eigenliebe die Rede sein, sondern eher von einer ,Rezentrierung“ oder
einem ,,Austausch“ des Zentrums im Lacan’schen Sinne. Der auf die Welt
schauende Mensch wird als etwas Sehendes und Erkennendes thematisiert,
wihrend das Subjekt bei Lacan zunichst etwas vom (symbolischen) Ande-
ren Angeblicktes und Erkanntes ist (vgl. August Ruhs 2010, 110; Nina Ort
2014, 171). Die Frage, was man fiir den Anderen ist, pragt das Unbewusste
und strukturiert die Art und Weise, wie wir ,die Welt“ sehen. Lacan
geht von einem Subjekt des Unbewussten oder einem begehrenden oder
geniefenden Sprechwesen aus, dessen ,,Erkenntnisobjekt® stets die implizi-
te Frage nach dem eigenen Sein betrifft, das aber nicht innerhalb eines
»spharisch“ gedachten Ichs angesiedelt ist. Das Subjekt ist durch das unbe-
friedigende Gefiihl des ihm Entzogenen bestimmt und strukturiert das ei-
gene Verstindnis der Welt anhand einer Sprache, deren Aneignung nicht
von vornherein durch Vertrautheit und Eindeutigkeit geprigt ist. Peter
Widmer (1994, 13) sagt etwa, dass die Sprache als Mittel des Erkennens das
verfehlt, was man zu erkennen sucht. Daher kann nicht nur die Sprache
als eine Art Prothese verstanden werden, die aufgrund der mangelnden
instinktiven Anpassungsfahigkeit des Menschen notwendig ist (Michael
Lewis 2008, 54-57), sondern auch das, was aufgrund dieses Versagens der
Sprache und der Unmoglichkeit von ,Fille® ins Spiel kommt: das Objekt
(Objekt a) als Ursache des Begehrens oder des Mehr-GenieSens (Slavoj
Zizek 2018, 57-58; siche Kap. 3.2.6 und 2.4.2.2). Lacan erwihnt, dass das
menschliche Subjekt ,mit seinem Objekt denkt“ (Jacques Lacan 41996c,
68; vgl. 2022, 213). Wird es als Ursache des Begehrens verstanden, ist
dieses ,abgetrennte“ Objekt das ,epistemische Zentrum® des eigentlich
dezentrierten Subjekts, das sich nicht durch eine strikte Unterscheidung
zwischen einem Innen und einem AufSen definiert (siche Kap. 3.2.6).

Anthropozentrismus-Kritik kann aus diesem Grund nicht bei der Un-
terscheidung von Begriffen (moralische und epistemische Form des An-
thropozentrismus) stehen bleiben, wenn diese Unterscheidung z. B. nur
dazu dient, die Vorstellung des Subjekts als einem denkenden Zentrum
aufrechtzuerhalten — als ,Selbstprasenz des denkenden Bewusstseins, wie
Derrida sagt. In der von Lacan angeregten Verunsicherung tber die Be-

107

am 13.01.2026, 11:48:16. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

stimmtheit der ,Natur® des Menschen nahert er sich zumindest in gewis-
sen Aspekten dem tierethisch relevanten Posthumanismus an bzw. steht
trotz einiger Unvereinbarkeiten zum Teil in einem Naheverhiltnis zu
Derrida (siche Kap. 2.4.2.1 und 2.4.2.2). Dies betrifft etwa die Annahme,
dass der Mensch ein von (sprachlichen) Prothesen abhiangiges Wesen ist
(Cary Wolfe 2010). Martin Kurthen (2011, 11) ist der Ansicht, dass die
Psychoanalyse — er bezieht sich hier auf Sigmund Freud, Jacques Lacan
und Slavoj Zizek — zwar keine Theorie des technologischen Post- oder
Transhumanen ist, dass sie aber Gber die Bezugnahme auf das Unbewusste
dabei helfen kdnne, das Menschliche in Begriffen der Kinstlichkeit zu
denken, die in diesem Fall zugleich eine eigene Form der Posthumanitit
beschreibt. Wie in Kapitel 3.2 noch genauer gezeigt wird, betrachtet Lacan
die Sprache als das definierende Merkmal des menschlichen Subjekts und
beschreibt das Unbewusste dabei als etwas durch die Sprache ,Gemach-
tes®, das zugleich die grundlegende Abhangigkeit vom (symbolischen) An-
deren demonstriert und auf eine Erfahrung der Entfremdung im Spiegel
des Anderen verweist. Mit Lacans Begriffen des Realen und des GeniefSens
sowie seiner Vorstellung des Borromiischen Knotens wird aber klar, dass
das Symbolische in seiner bestimmenden Funktion Grenzen hat (siche
Kap. 3.3). Nicht nur die Sprache oder bestimmte Signifikanten kénnen als
Prothesen interpretiert werden — Lacans Begriff des phallischen Signifikan-
ten weist z. B. in diese Richtung (vgl. Patricia Gherovici/Manya Steinkoler
[Hg.] 2016, 7) —, sondern auch die Objekte der eigenen Phantasie oder des
Geniefens sowie individuelle Symptome (die nicht nur als Stérelemente
zu betrachten sind; vgl. Jacques Lacan 2017).

3.1.2 Lacan in der Tierethik: Chancen und Schwierigkeiten

Verfolgt man einen dekonstruktiven Zugang in der Kritik am Anthropo-
zentrismus, geraten auch Annahmen dber die ,Wahrheit® des menschli-
chen Subjekts ins Visier. Die Psychoanalyse Lacans umfasst jedoch Theori-
en dariber, wie Realitit oder Wirklichkeit fiir das Subjekt entsteht und
wie sich damit verbunden die Wahrheit seines subjektiven Begehrens au-
Bert (vgl. Slavoj Zizek 2008, 12). Auch wenn Jacques Lacan (21991b, 99—
100) betont, dass Wahrheit nur ,halb“ gesagt werden konne, war seine
Arbeit als Psychoanalytiker immer auch dieser Wahrheit der subjektiven
Wirklichkeit gewidmet. Lacan geht es also um die subjektive Position,
von der aus Wahrheiten formuliert werden, z. B. nicht um die fragliche
Korrespondenz zwischen einer Uberzeugung und einer objektiven, vom

108

am 13.01.2026, 11:48:16. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Zur Begegnung von Tierethik und Psychoanalyse

Subjekt unabhingigen Wirklichkeit. Die psychoanalytische Ethik ist eine
Ethik des subjektiven Begehrens und Genieffens und dient nicht der
Formulierung universell giltiger regelbasierter Prinzipien (die tber die
psychoanalytische Praxis hinausgehen). So ist die Frage aus psychoanalyti-
scher Sicht z. B. weniger, wie Menschen handeln sollen, sondern wie sie
sich tiberhaupt bestimmten Normen verpflichtet fithlen kénnen. Das Sub-
jekt steht in einem Verhiltnis zum (sprachlichen) Anderen, der die Frage
der Normen tiberhaupt erst wirksam macht. Auch die Gewissensfrage im
Angesicht tierlichen Leids und im Hinblick auf die Ambivalenzen in der
Mensch-Tier-Beziechung geht somit tiber das hinaus, was ,,objektiv (d. h.
in dem Fall: unabhingig vom einzelnen Subjekt) richtig oder falsch ist.
Die Botschaft der Psychoanalyse ist allerdings nicht, dass alles z. B. im
Umgang mit Tieren erlaubt ist, sondern dass das Genieffen manchmal
selbst zur Last wird. Die Wahrnehmung der Ambivalenzen in der Mensch-
Tier-Beziechung und die Kritik an dem, was Menschen Tieren unnoétiger-
weise antun, sind ein moglicher Ausdruck dafiir. Daraus wird ersichtlich,
dass hier nicht auf potentielle subjektunabhiangige moralische Wahrheiten
abgezielt wird. Die Bezugnahme auf das Begehren und GenieSen soll
also nicht dazu genutzt werden, fiir die Richtigkeit oder Falschheit tiere-
thischer Positionen zu argumentieren.

Die Psychoanalyse bietet alternative Einsichten in ein tierethisches Prob-
lem. Im Folgenden wird aber nicht versucht, den moralischen und episte-
mischen Anthropozentrismus anhand der Lacan’schen Theorien neu zu
definieren. Es geht stattdessen um die Bedingungen der Subjektivitit als
ein von Sprache und Sprechen affiziertes ,,Feld des GenieSens“ (Jacques
Lacan 2022, 119; vgl. 2007, 81). Dabei erfolgt eine Interpretation der Rolle,
die verschiedene Tiere auf diesem Feld einnehmen konnen, wobei die
Frage diskutiert wird, inwiefern die Inkonsistenz oder Ambivalenz in der
Mensch-Tier-Beziehung (Tiere lieben, Tiere essen) zugleich eine Ambiva-
lenz im Genielen oder in Bezug auf das Genieflen ist. Diese Perspektive
auf das Subjekt geht damit der bestehenden Unterscheidung zwischen
einer moralischen und einer epistemischen Form des Anthropozentrismus
voraus, denn diese Unterscheidung unterstellt bereits den Menschen als
potentiell moralisch handelndes Erkenntnissubjekt, wihrend Lacans Psy-
choanalyse eine Theorie tber das Werden des Subjekts ist — wie das
Sprechwesen zum Subjekt wird.

In der disziplinentibergreifenden Begegnung zwischen Psychoanalyse
und Tierethik besteht allerdings eine sprachlich-theoretische Schwierig-
keit: Um Lacans als ,unintuitiv® (Bruce Fink 2006, 9) wahrgenommene
Theorien nachvollziehen zu konnen, muss man seiner als ,dunkel® (Dy-

109

am 13.01.2026, 11:48:16. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

lan Evans 2002, 7) bezeichneten Sprache folgen. Hierbei ist fraglich, ob
die Tierethik, deren bekannteste Vertreter mit den sprachlichen Mitteln
der analytischen Philosophie arbeiten (Cary Wolfe 2009, 124), Gberhaupt
einem Denken gegeniiber offen sein kann, das diese Klarheit und Ver-
standlichkeit zu entbehren scheint. Es handelt sich also um ein zweifa-
ches Problem: Einerseits kann man Lacan nicht ohne Weiteres in eine
seinfachere Sprache® ubersetzen. Man ist fiir ein adiquates Verstindnis
seines Werkes auf Lacans Wortschatz, seine komplexen Theoriekonstrukte
und nicht zuletzt auf seine Paradoxien angewiesen (Ellie Ragland-Sulli-
van 1986, x). Andererseits ist es bei einer Ubertragung Lacan’scher Leitge-
danken auf tierethische Problematiken aber auch kontraindiziert, Lacans
Theorien unnétig kompliziert darzustellen oder gar seinen Sprachduktus
zu imitieren.

Nicht ausgemacht ist ferner, ob sich Lacans Psychoanalyse tiberhaupt
dazu eignet, etwas zur Frage der Mensch-Tier-Beziehung beizutragen. Die
Diskurse der Tierethik und der Psychoanalyse (oder psychoanalytischen
Ethik) beruhen auf jeweils anderen Voraussetzungen und Aufgabenberei-
chen. In der Tat gibt es kritische Stimmen, die in einer ,Anwendung®
der Psychoanalyse tber das klinische Feld hinaus das Risiko sehen, die
Psychoanalyse werde hierbei zur militanten Ideologie (Jean-Gérard Bursz-
tein 2012, 45). Es bleibe zweifelhaft, ob die Psychoanalyse den Anspruch
erheben konne, alle erdenklichen Probleme, die nicht ihre Praxis selbst
betreffen, zu psychoanalysieren, zu durchschauen oder zu 16sen (Walter
Seitter 2009, 337). Aber ldsst sich eine solche Eingrenzung Lacans auf die
Klinik mit Theorie und Stil von Lacan selbst vereinbaren? Betrachtet man
Lacans Einbeziechung von Linguistik, Mathematik oder Philosophie in
seine psychoanalytischen Theorien sowie die Perspektivenverschiebungen
hinsichtlich dieser Theorien im Laufe seiner Lehrtétigkeit, ergibt sich ein
anderes Bild: dasjenige einer fiir aufferklinische Einfliisse offenen Psycho-
analyse. Die Frage dabei ist, ob dies auch umgekehrt gilt, ob also Lacans
Werk auch fiir andere Disziplinen eine Bereicherung darstellt bzw. ob sei-
ne disziplinenbezogene Grenziberschreitung nicht auch den Einfluss der
Psychoanalyse nach auflen hin betrifft. Alenka Zupanci¢ (2009, 8-9) bejaht
dies, da die Psychoanalyse nicht nur Aussagen iiber bestimmte einzelne
Subjekte treffe, sondern auch fiir gesellschaftliche und philosophische
Fragen relevant sei. So finden Lacans Theorien z. B. Erwihnung in Zu-
sammenhang mit der Beachtung der Non-Anthropozentric Humanities, eines
vielfiltigen Feldes, das dem Nichtmenschlichen im Kontext 6kologischer,
sozialer und philosophischer Fragen ein starkeres Gewicht gibt (Gautam
Basu Thakur/Jonathan Michael Dickstein [Hg.] 2018).

110

am 13.01.2026, 11:48:16. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Zur Begegnung von Tierethik und Psychoanalyse

Werden die Theorien Lacans nun also fiir eine psychoanalytische Per-
spektive auf die Mensch-Tier-Bezichung verwendet, stellt sich aber die Fra-
ge der Unvoreingenommenheit bzw. Objektivitit in der Darstellung der
Theorien selbst. Wie Slavoj Zizek (2012, 107-108) sagt, wendet man mit
Lacans Denken nicht einfach nur den gleichen Ansatz auf unterschiedliche
Inhalte an, sondern die eigene Position selbst muss immer wieder (neu)
definiert werden. So findet man bei Lacan auch kaum eindeutige Defini-
tionen verschiedener Begriffe, weil diese je nach eigener Position gegen-
tber einem bestimmten Problem auf unterschiedliche Weise betrachtet
werden konnen (Peter Widmer 1994, 18). Der kontextuelle Zugang zu den
Begriffen Lacans beeinflusst die Interpretation und Anwendung derselben.
In der Lacan-Rezeption existieren z. B. unterschiedliche Interpretationen
trotz oder gerade wegen der Berticksichtigung der Nichtabgeschlossenheit
seiner Lehre bzw. der Verhandelbarkeit und Flexibilitit seiner Konzepte
(Nina Ort 2014, 15). Hinter dieser Schwierigkeit, eindeutige Definitionen
der Lacan’schen Lehre zu fixieren, liegt laut Widmer auch eine gewisse
Absicht Lacans: Er wollte kein abgeschlossenes Denkgebaude prasentieren,
in dem festgefiigte Ideen gleichsam als Baumaterial mit unbegrenzter Halt-
barkeit verwendet werden. Vielmehr nimmt Lacan eine Sache auf und
beleuchtet sie stets von anderen Seiten, sodass sich diese Sache schlieSlich
anders als zu Beginn présentiert (Peter Widmer 21997, 10). Die ,Methode®
Lacans liegt darin, immer wieder ein bestehendes Selbstverstindnis heraus-
zufordern.

Dies bedeutet nicht, dass Lacans Theorien willkiirlicher Natur sind oder
potentiell alles zu erkldren oder zu l6sen beanspruchen — wie sich auch im
Zugang der Lacan-Interpreten zeigt. In der interdiszipliniren Verbindung
von Psychoanalyse und Philosophie (Tierethik) kann es etwa nicht darum
gehen, philosophische Uberlegungen zu psychologisieren oder zu patho-
logisieren, sondern zuerst darum, wie Slavoj Zizek (21995, 89) schreibt,
psychoanalytisch-klinische Kategorien philosophisch zu betrachten. Denn
genau auf diese Weise — klinische Kategorien philosophisch zu betrachten
— entwickelte Lacan selbst viele seiner Begriffe und Theorien. Die Psycho-
analyse ist eine Praxis, in der es um Sprechen und Sprache geht, wobei
sie bei Lacan zugleich zu einer Theorie dieser Praxis und damit zu einer
Theorie tber das sprechende Subjekt wird (Hans-Dieter Gondek 2001,
130-132). Die von philosophischen und linguistischen Beziigen angerei-
cherte Theoretisierung der psychoanalytischen Praxis generiert bei Lacan
so eine Subjekttheorie, die nicht nur die Aufmerksamkeit von Psychoana-
lytikerinnen und Psychoanalytikern erregt. Dieses Faktum diirfte mit ein
Grund gewesen sein, warum Lacans Seminare, die er von 1953 bis 1980

111

am 13.01.2026, 11:48:16. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

jahrlich abhielt, nicht nur von Klinikerinnen und Klinikern, sondern von
einem fachlich heterogenen Publikum besucht wurden (vgl. z. B. Justin
Clemens/Russel Grigg [Hg.] 2007, 1). Und auch noch Jahrzehnte nach
dem Tod Lacans zeigt sich, dass sich das Interesse an seiner Lehre und sei-
nem Werk haufig nicht nur aus klinischen Fragestellungen speist, sondern
dass auch Vertreterinnen und Vertreter anderer Wissenschaftsbereiche von
seinen eigenwilligen Theorien angezogen werden (Bruce Fink 2006, 15,
191; Alenka Zupandic 2009, 8-9).

Obwohl Lacan selbst stets hervorhebt, keine Philosophie zu betreiben
oder eine Weltanschauung zu propagieren (Jacques Lacan 2008c, 79-80;
21991b, 35; #1996¢, 83-84), spricht die Psychoanalyse gerade auch Philoso-
phinnen und Philosophen an. Sogar Jacques Derrida (1998) bezeichnet
die (Freud’sche und Lacan’sche) Psychoanalyse als ein Ereignis, das auch
in der Philosophie nicht vergessen werden dirfe. Eine philosophische
Herangehensweise an die Psychoanalyse Lacans hat laut Gondek aber de-
ren besonderen Charakter zu berticksichtigen: Die Psychoanalyse ist keine
psychologische (Natur-)Wissenschaft und keine Form von Therapie (Hans-
Dieter Gondek 2001, 133). Sie hat nicht den Homo sapiens als eine Spezies
mit bestimmten kognitiven Fahigkeiten oder das Erleben und Verhalten
vom selbstbewussten Ich zum Inhalt, sondern das sprachlich konstituierte
Subjekt des Unbewussten. Beim Subjekt geht es um eine Struktur, die
eigentlich nicht ,geheilt bzw. in einen Zustand ginzlicher psychischer
Gesundheit iiberfithrt werden kann (Dylan Evans 2002, 171; Jacques Lacan
2007, 106).

Lacans Theorien sind auch fir die Frage nach der Herkunft von Nor-
men im Umgang mit Tieren aufschlussreich. Er bekriftigt anhand seines
Begriffs des Symbolischen v. a. in seinem frithen Werk, dass jede Bezie-
hung im Kontext einer dritten, normativ wirksamen Ordnung steht, die
das Verhaltnis der Individuen regelt. Kategorien wie Verantwortung, Wiir-
de oder Schuld hangen von der fiktiven Instanz eines symbolischen Ande-
ren ab, der den Diskurs und die Intersubjektivitat ermoglicht und morali-
sche Standards reprisentiert. Wir handeln (aus Sicht des Unbewussten)
nur schuldig gegeniiber Tieren, wenn wir dies in den Augen des symbo-
lischen Anderen tun. Dieser symbolische Andere wirkt im Unbewussten
des Subjekts und sagt diesem, was normal und normativ giltig ist (z. B.
dass man bestimmte Tiere essen, andere wiederum nicht essen darf). Die
vorliegende Arbeit versucht nicht, das Problem des Anthropozentrismus
oder der Ambivalenzen in der Mensch-Tier-Beziehung durch die Formulie-
rung normativer Prinzipien zu 16sen und klare Handlungsanleitungen zu
bieten. Es geht nicht darum, zu sagen, was moralisch richtig ist und wie

112

am 13.01.2026, 11:48:16. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Zur Begegnung von Tierethik und Psychoanalyse

sich Menschen gegeniiber Tieren verhalten sollen. Als eine Theorie des
Subjekts kann die Psychoanalyse Lacans aber beim Verstindnis der unbe-
wussten Strukturen helfen, die den unterschiedlichen Formen der Mensch-
Tier-Beziehungen zugrunde liegen: Was ,bedeuten” Tiere dem Subjekt,
wie geniefSt es die Beziehungen zu diesen und wo befinden sich die Gren-
zen dessen, was es dabei als lustvoll oder angenehm erlebe? Entscheidend
dabei: Das Subjekt strukturiert laut Lacan seinen Wirklichkeitsbezug und
seine Erfahrungen durch die Dimensionen des Symbolischen, des Imagi-
néaren und des Realen. Der spite Lacan fasst diese Dimensionen im Borro-
madischen Knoten als ,apriorische Struktur® der subjektiven Wirklichkeit
zusammen (Peter Widmer 31997, 139). Die Formen des GeniefSens, die
Lacan dabei an den Schnittstellen der Dimensionen eintriagt — GeniefSen
des Sinns, phallisches Genieffen und GeniefSen des Anderen (Jacques La-
can 2017) —, werden in dieser Arbeit als (unbewusste) subjektive Bedingun-
gen der Art und Weise interpretiert, wie Menschen ihr Verhaltnis z. B.
zu Heimtieren, Nutztieren und Wildtieren erleben und gestalten (siche
Kap. 4.5). Die Ambivalenzen, die ein Mensch im Umgang mit Tieren
empfinden kann, haben daher mit den zugrundeliegenden Bedingungen
des Unbewussten und dem Genieffen zu tun.

Das Genieflen ist aber offenbar vielfiltig, widerspriichlich. Es betrifft
das menschliche Subjekt in seinem korperlichen Erleben sowie im Grun-
de seines Sprachseins und steht mit Befriedigung, Lust und Wohlgefiihl
ebenso in Verbindung wie mit Versagung, Frustration und Schmerz. Es
verwundert daher nicht, dass Lacan von einem Feld des GenieSens spricht
(Jacques Lacan 2007, 81; 2022, 119), wenn man die verschiedenen For-
men des Genieflens betrachtet, die er in seiner spaten Lehre — damit ist
hier ungefihr die Zeit ab den spiten 1960er und frithen 1970er Jahren
gemeint — anfihrt. Beim Genieffen handelt es sich also um einen inhalt-
lich hochkomplexen Begriff, der weitreichender Erlauterungen bedarf, vor
allem, wenn man ihn fiir die Tierethik fruchtbar machen will. Zu bertick-
sichtigen bleibt auch, dass der Begriff des Genielens beim spiten Lacan
zunehmend mit einer Schwierigkeit jeder Theoretisierung des Subjekts im
umfassenden Sinne in Verbindung steht. Dass der Begriff dabei auf einem
riesigen psychoanalytischen Theoriekorpus fuflt, das Lacan anhand seiner
Knotentheorie selbst teilweise ins Wanken bringt, macht die Sache nicht
leichter. Es setzt also einiges voraus, den Anthropozentrismus und die Am-
bivalenzen in der Mensch-Tier-Beziehung mit Hilfe der Knotentheorie zu
beleuchten, denn schon Lacans Theorien, die der Beschiftigung mit den
Knoten vorausgehen, widersprechen den Pramissen vieler tierethischer Po-
sitionen. Mit welchem Lacan blickt man also auf das Tier? Der ,frithe“ La-

113

am 13.01.2026, 11:48:16. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

can zieht eine klare Grenze zwischen dem, was das Eigene des Menschen
sein soll, und dem Tier: Das Symbolische als die Ordnung der Sprache de-
terminiere und erschaffe das menschliche Subjekt. In seinen spiteren Se-
minaren relativiert Lacan aber die Wirksamkeit des Symbolischen in der
Konstituierung des Subjekts. Diese spiten Annahmen geben der mogli-
chen Kritik an tierethischen Argumenten einen neuen Dreh, fordern aber
auch seine eigene Grenzziehung zwischen Mensch und Tier heraus.

Lacans Weiterfihrungen seiner fritheren Theorien und seine Neutber-
legungen in den 1970er Jahren hinterlassen daher viele offene Fragen
(Peter Widmer 31997, 58; Colette Soler 2018, xiii-xv; siche Kap. 3.3).
Diese offenen Fragen mégen aus Sicht mancher Lacan-Interpreten einer-
seits bestimmten inhaltlichen Schwierigkeiten geschuldet sein, weil Lacan
einen ,toten Punkt® (Slavoj Zizek 2014b, 1087) erreicht habe. Andererseits
demonstrieren die offenen Fragen mehr denn je ein bestimmtes Selbst-
verstandnis der Lacan’schen Theorie, das darin besteht, keine vollstandig
ausformulierte Definition der menschlichen Subjektivitit bzw. eine ,tota-
lisierende Perspektive® auf dieselbe zu liefern (oder eine Weltanschauung,
wie Lacan immer wieder betont). So bemerkt er 1971, dass er nicht den
Eindruck vermitteln wolle, zu wissen, was der Mensch sei (Jacques Lacan
2013, 69). Die Grenzen der Theoretisierung der Subjektivitit sind aber
gleichzeitig als Chance zu sehen. Lacan bleibt an dieser Grenze namlich
nicht stehen. Er implementiert die Unméglichkeit einer letztgiltigen und
exakten Definition des Subjekts in die Theorie selbst. Die Unmoglichkeit
ist nicht die duflere Grenze der Theorie, sondern die Unméglichkeit hat
innerhalb der Theorie Lacans ihren Platz und damit auch einen Namen:
das Reale. Das Reale verweigert sich biniren Kategorien, fordert die Vor-
stellungskraft heraus und konfrontiert das Denken mit Paradoxien — und
dennoch (oder gerade deswegen) ist das Reale eine wichtige Dimension
menschlicher Wirklichkeit, der sich die psychoanalytische Theorie Lacans
von verschiedenen Seiten her anzundhern versucht und die zugleich fiir
die Debatte Gber posthumane Subjektivitat interessant ist.

3.1.3 Der ,frithe” und ,spate“ Lacan
An dieser Stelle ergibt sich die Frage nach dem ,frihen“ und ,spaten®
Lacan bzw. danach, welcher Teil seines Werkes als Grundlage dieser Arbeit

dient. Lacans Schriften, Vortrige, Interviews und seine Lehre bzw. ,das
Seminar® (franz. Le Séminaire, d. h. die von 1953 bis 1980 jahrlich abgehal-

114

am 13.01.2026, 11:48:16. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Zur Begegnung von Tierethik und Psychoanalyse

tenen, offentlichen Vortrige) bilden ein umfangreiches Theoriekorpus.24
Sein Werk bietet keinen leichten Einstieg, weil es viel Wissen voraussetzt,
schwierig zu lesen ist und als unvollendet gilt. Bei Lacan gibt es immer
wieder Perspektivenverschiebungen, die es verunmoglichen, sein Werk
als ein statisches, abgeschlossenes Theoriesystem zu verstehen, das sich
auf nur eine Weise interpretieren liefe (Bruce Fink 2006, 16). Gerade in
seinem letzten Lebensjahrzehnt lasst er viele Fragen nach der Subjektivi-
tat offen (Peter Widmer 31997, 158; Matthias Waltz 2001, 97-98). Das
hat auch eine Bedeutung fir diese Arbeit und den Umgang mit den ver-
figbaren Quellen. Die hier diskutierten Annahmen iber den Zusammen-
hang von Genieffen und Mensch-Tier-Beziehung nutzen die Offenheit des
Lacan’schen Denkens fiir eine tierethische Fragestellung, beachten aber
zugleich die Gefahren, die damit einhergehen.

Hauptaugenmerk liegt auf dem ,spaten” Lacan (Kap. 3.3), aber frihere
Begriffe und deren Wandel werden mitberticksichtigt. Dies betrifft vor al-
lem Lacans Version des Borromaischen Knotens (bzw. der Borromaischen
Kette), der Teil seines Spatwerks bzw. seiner spaten Lehre ist. Das Symbo-
lische, das Imaginire und das Reale sind bereits zum Zeitpunkt von Semi-
nar [ in den Jahren 1953 und 1954 fester Bestandteil von Lacans Denken.
Dennoch wird seine Lehre mitunter in drei grobe Phasen unterteilt, die
jeweils verstarkt mit einer der drei Dimensionen assoziiert sind (z. B. Véro-
nique Voruz/Bogdan Wolf 2007, viii-x). Wann genau diese Phasen stattge-
funden haben sollen, ist wohl nicht exakt zu beantworten. Die Einteilung
der Lacan’schen Lehre in eine frithe, mittlere und spite Periode kann
in Bezug auf manche Elemente seines Werkes vielleicht sogar als starke
Vereinfachung bezeichnet werden (Tom Eyers 2011). Andreas Cremonini
(2007, 104-105) hilt sich z. B. an folgende, an Slavoj Zizek orientierte
Einteilung: Zunichst beschaftigt sich Lacan mit Fragen des Imaginiren
(1936 bis 1953), danach widmet er sich verstirkt dem Symbolischen (1953
bis 1959/60) und zuletzt legt er den Fokus auf das Reale (ab 1959/60).

24 Lacan hielt bereits in den Jahren 1951 und 1952 Vorlesungen bzw. Seminare ab,
die nicht zu seinem offiziellen Séminaire (geschrieben im Singular) zihlen (Elisa-
beth Roudinesco 2011, 500-503; Dylan Evans 2002, 265-268). Die autorisierten
Veroffentlichungen der Seminare basieren auf (von Lacan in Auftrag gegebenen)
stenographischen Mitschriften, wobei Lacans Schwiegersohn, Jacques-Alain Mil-
ler, seit den frithen 1970er Jahren fiir die Texterstellung und Herausgabe verant-
wortlich ist (Elisabeth Roudinesco 2011, 403-418). Dass die Mitschriften der
miindlichen Rede Lacans zum Zwecke der Veréffentlichung in Buchform von
Miller bearbeitet wurden, wirft auch kritische Fragen tiber mégliche Verfalschun-
gen des Originals auf (ebd.).

115

am 13.01.2026, 11:48:16. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

Beginnend mit Seminar VII in den Jahren 1959 und 1960, Die Ethik der
Psychoanalyse (Jacques Lacan 1996b), aber spitestens mit Seminar XI tber
Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse (Jacques Lacan 41996¢) im Jahre
1964 verschiebt Lacan die Perspektive vom Symbolischen hin zum Realen,
z. B. im Hinblick auf die Entwicklung einer eigenen Theorie des Triebes
(Christian Kupke 2007, 7-9). Das in den Jahren 1972 und 1973 abgehalte-
ne Seminar XX Encore (Jacques Lacan 21991b) gilt als besonders wichtig
und steht zusammen mit den darauffolgenden Seminaren und Arbeiten
fir das Spatwerk Lacans bzw. fir seine spatere Lehre (vgl. Véronique
Voruz et al. 2007, ix-x). Lacan ist bereits in den 1950er Jahren um die
Formalisierung seiner Theorien bemiiht und beschaftigt sich auch mit der
mathematischen Topologie, doch in den 1970er Jahren weckt vor allem
die Topologie der Knoten sein Interesse (vgl. Elisabeth Roudinesco 2011,
350-377; Ellie Ragland/Dragan Milovanovic 2004, xiii-xl). Mit dem Borro-
maischen Knoten, den Lacan (2018) erstmals in Seminar XIX erwahnt, sagt
er etwas Konkretes tiber den Modus, in dem das Symbolische, das Imagi-
nire und das Reale miteinander koexistieren (Jean-Claude Milner 2014b,
187). In dieser spaten Phase haben das Reale und das Imaginire keinen
zwangsliufig untergeordneten Status mehr gegeniiber dem Symbolischen.

Ungeachtet dessen, wie unscharf oder problematisch die Bezeichnungen
Lrah“ oder ,spit“ in Bezug auf Lacans Werk auch sein mogen, bezieht
sich diese Arbeit auf Lacans Knotentheorie und seine Uberlegungen zum
Realen und zur lalangue, die ein wichtiger Teil der Lehre seines letzten
Lebensjahrzehnts sind. Angesichts der vielen Begriffe, die diese Theorie
voraussetzt oder mit denen sie in Zusammenhang steht, wird aber auch
das frithere Werk Lacans beriicksichtigt. Dadurch soll der Eindruck ver-
mieden werden, man konne sich einfach einzelne Elemente von Lacans
Werk herausnehmen, ohne all die anderen Elemente ins Auge zu fassen,
mit denen sie verbunden sind oder von denen sie sich abgrenzen (vgl.
Colette Soler 2018, 4). Aufgrund von Lacans Ablehnung der (seiner Mei-
nung nach fehlgeleiteten) Weiterentwicklungen der Freud’schen Theorien
hatte vor allem der frithe Lacan eine ,Rickkehr zu Freud“ proklamiert,
die allerdings selbst zugleich eine Neuinterpretation seines Werks war. Auf
die speziellen Verinderungen innerhalb der Lacan’schen Theorie, z. B. im
Hinblick auf etwaige ,Phasen® in seinen Seminaren, kann nur insoweit
explizit eingegangen werden, als es der Rahmen dieser Arbeit zulasst. Ge-
nerell gilt, dass Abschnitte, die nicht direkt vom Borromaischen Knoten
oder dem Lacan’schen Tier handeln, einem besseren Verstandnis dienen,
aber gegebenenfalls auch Gibersprungen werden konnen.

116

am 13.01.2026, 11:48:16. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	3.1.1 Das „Zentrum“ des Anthropozentrismus und das Lacan’sche Unbewusste
	3.1.2 Lacan in der Tierethik: Chancen und Schwierigkeiten
	3.1.3 Der „frühe“ und „späte“ Lacan

