Globalisierung, Modernitit,
nicht-westliche Zivilisation

Das Unternehmen Soziologie ist angesichts der Wandlungen, die die
Welt in den letzten vier Jahren vollzogen hat, zunehmend ratlos. Mit
dem realpolitischen Ende des Sozialismus scheint das Ende einer als
genuin »sozial« bestimmten Motorik der modernen Welt angebrochen
und damit eine neue Form der kaum mehr rein soziologisch bestimm-
baren Dynamik herangewachsen zu sein: Die zivilisationsgebundenen
und kulturellen Unterschiede gelten mehr denn je als die bestimmen-
den Komponenten der weltgesellschaftlich definierten »neuen« Dy-
namik (Tiryakian 1994). Das Folgende versteht sich — mit der ein-
schrinkenden Bescheidung auf Konfigurationen, die das Beispiel der
neuen zivilisatorischen und weltgesellschaftlichen Bedeutung des Is-
lams setzt — als Beitrag zu einem sich immer stirker als dringlich er-
weisenden soziologischen Analyse-Projekt, das sich Austauschprozes-
se zwischen den Zivilisationen und Kulturen und tiber Nationalstaats-
grenzen hinweg zum Gegenstand zu machen hitte (vgl. etwa Albrow
1990; Archer 1991; Smart 1994).

Eine Facette der Wirkung des Weberschen Paradigmas in der Theo-
rie der Moderne ist die Vorstellung, daff Rationalisierung und Diffe-
renzierung die bestimmenden Komponenten des modernen gesell-
schaftlichen Prozesses sind (Eder 1992: 320f; Tiryakian 1992: 79).
Kann sich diese Vorstellung im Zeichen des globalisierten kulturellen
Diskurses erneuern? Bevor man nach Uberlegungen und Ansitzen zur
Harmonisierung der durch Beschworung zivilisatorischer Traditionen
in den einzelnen Kulturen eingeleiteten Identititssuche einerseits und
den Kernelementen moderner sozialer Differenzierung sucht, ist die
Frage nach der kulturiibergreifenden, transnationalen Vergesellschaf-
tung zu radikalisieren: Welche »FEigenlogik« entwickelt sie? Danach
stelle ich mir die Frage: Was haben Identititspolitik und soziale Diffe-
renzierung miteinander zu tun?

Wenn sich im Orient und im Okzident soziale Welten zunehmend
»orientalisierenc, so ist damit eine Bewegung angedeutet, die man nur
ungenau mit dem Begriff der »Wertsimulation« einfangen kann.
Nichts was noch »Wert« und »moralische Norm« erheischt, kann sich
noch ungebrochen auf kulturelle Urvisionen beziehen. Am Beispiel
des Islams ist zu fragen, in welche Richtung die Simulation religioser

85

14.02.2026, 00:22:45. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400470-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 11

Urvisionen sich im Zeichen des kulturiibergreifenden Diskurses ent-
wickelt. Kann das instrumentelle Umspielen und Nachspielen solcher
Visionen noch auf Rationalisierung in jenem von Weber in die Sozio-
logie eingefiihrten Sinne bezogen werden?

Schlieflich will ich auf einer dritten Ebene zeigen, wo die Spannun-
gen liegen, die moglicherweise neuen Richtungen und Widerspriichen
den Weg 6ffnen. Wenn es auch unmoglich scheint, daff diese zu neuen
politischen Blockbildungen fithren, so ist doch die relative Bedeutung
der dauerhaften Konstitution von Symbolwelten, jenseits von Funk-
tion und Regulierung eine sich offenbar durchsetzende »alternative«
Form der Modernitat.

Identititspolitik, soziale Differenzierung, Modernitit

I

»Identitatspolitik« ist ein Schliisselwort des modernen sozialtechni-
schen und politischen Krisenmanagements. Die 6konomisch begriin-
dete Interessenpolitik der gesellschaftlichen Schichten und Gruppen
erscheint dagegen fast als eine historische Kategorie von heute minde-
rem Rang. Als hitte sich die westliche Moderne einer alten Devise ih-
rer Ostlichen Kritiker gebeugt: Modernitit gilt mehr denn je als eine
den bloflen Materialismus tiberwindende Bindung der Interessen an
kulturelle Werte.

Aus der Literaturflut, die diese These nahelegt, sei Charles Taylors
streitbarer Essay »The Ethics of Authenticity« von 1992 hervorgeho-
ben: Fur Taylor stellt die Forderung nach kultureller Anerkennung ei-
ne eigenlogische Dimension gesellschaftlicher Integrationsprozesse dar
und hat selbst hoheren Kohisionswert als der Uberlebenskampf und
die Befriedigung 6konomischer Bediirfnisse. Anerkennung, ja Gleich-
stellung, die kulturelle und ethnische Minorititen ebenso wie struktu-
rell Marginalisierte heute stellen, schlummern, wie Taylor tiberzeu-
gend argumentiert, tief in den Strukturen der modernen Form der
Vergesellschaftung. Wo sich traditionelle symbolische und askriptive
Muster der Statuszuweisung auflosen, sieht der Einzelne sich in einer
unbestimmten und anbivalenten Stellung gegentiber der Gesellschaft,
»Beruf« und »Geld« kénnen, so scheint es, Ehre und moralische Si-
cherheit nicht ersetzen. So werden Forderungen nach kultureller Iden-
titat und sozialer Anerkennung laut. Sie funktionieren auch als Bin-

86

14.02.2026, 00:22:45. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400470-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLOBALISIERUNG, MODERNITAT ...

demasse fiir neue Formen sozialer Kohision. Kulturelle Selbstbestim-
mung wird als Mittel der Anerkennung von Gleichwertigkeit zu einem
Problem sozialer Ordnung (Taylor 1992: 59).

II
Identititsdenken ist in vieler Hinsicht jedoch noch viel radikaler als
Taylor annimmt. Denn wenn man den philosophischen Diskurs der
modernen Ethik verlifit und sich konsequent seiner soziologischen
Wirkungsweise annimmt, verdichtet sich die Vorstellung, daf} Identi-
titspolitik letztendlich einem alles umfassenden Gesetz gesellschaftli-
cher Konstitution folge, ja selbst Ausdruck eines solchen Gesetzes sei.
Dieser Idee scheint Niklas Luhmann in einem bisher unveroffentlich-
ten Aufsatz nahe zu kommen, indem er iiber kulturelle Einbezugs-
und Ausgliederungsmechanismen bestimmte soziale Differenzie-
rungsprozesse als Formen der Systemintegration der Gesellschaft
identifiziert. Luhmanns Beschreibung der Effekte der Inklusion und
Exklusion [aft sich als soziologischer Versuch verstehen, das Konzept
der sozialen Differenzierung unter den Gesichtspunkt kultureller Ein-
gliederungs- und Ausgrenzungsprozesse zu stellen. Es wird damit er-
ginzt und erweitert, indem erstmals unterschiedliche Formen sozialer
Differenzierung aus den Wirkungen der selbst- und fremdreferentiel-
len Mechanismen herzuleiten sind (Luhmann 1992). Luhmann sieht
dabei das Problem, daf} die Inklusions- und Exklusionsmechanismen
im Prinzip »auf Kosten der funktionssystemspezifischen Rationalitits-
chancen« wirken (ibid.: 16). Wie schon in seinen Studien zu Vertrau-
en und Religion (Luhmann 1973, 1982) wird auch hier nochmals deut-
lich, dafl Luhmanns Differenzierungsbegriff ein Kulturbegriff ist, als
wire er gewissermaflen aus den einleitenden Paragraphen der Weber-
schen Religionssoziologie im V. Kapitel von »Wirtschaft und Gesell-
schaft« gewonnen (Weber 1980: 245-381). Luhmanns Begriff der Dif-
ferenzierung hilt im Grunde an Sinndeutungsprozessen, also an kultu-
rellen Austauschprozessen fest. Inklusions- und Exklusionsmechanis-
men sind auf Identititsbestimmung gerichtete Prozesse der Sinndeu-
tung. Das soziale Funktionssystem, von Sinndeutung abhingig, ist
deshalb auch von Inklusions- und Exklusionsmechanismen her be-
stimmt. Aus diesem Zusammenhang der Inklusion und Exklusion mit
Identititsdenken einerseits und sozialer Differenzierung andererseits
erschliefit sich der Radikalisierungseffekt des Identititsdenkens an der

87

14.02.2026, 00:22:45. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400470-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 11

Basis gesellschaftlicher Dynamik: Die Differenzierung scheint auf eine
strukturelle Dualisierung des »in« und »out« hinauszulaufen. Diese
Dimension des Luhmannschen Ansatzes ist fiir das Verstindnis kul-
turiibergreifender Prozesse auflerordentlich bedeutsam. Nicht nur
lauft das Ganze auf die Schwichung funktionssystematischer Rationa-
litaten hinaus, sondern aus der Position des »out« werden andere, als
Alternative gedachte Rationalititen entwickelt, die in einem medialen,
gewissermaflen technisch-instrumentellen Zusammenhang zum »in«
stehen.

I11
Luhmanns Begriff der komplexen Gesellschaft ist jedoch keineswegs
auf jenen Bruch zwischen moderner und vormoderner Kultur hin ge-
dacht, den etwa Louis Dumont in so resoluter Rigiditit konstatiert hat
und der heute noch in gewisser Weise den Diskurs zwischen westli-
chen und nicht-westlichen Gesellschaften bestimmt. Dieses Span-
nungsverhaltnis hat sich in allen Gesellschaften durchgesetzt. Kultu-
relle Globalisierung setzt die Gegensitze zwischen »Ost« und »West«,
modern und vormodern, in jeder Einzelgesellschaft durch, so daf} sich
Gesellschaft nicht mehr nur als kulturell eindimensionales, monolithi-
sches Agglomerat bestimmen laf§t. Der hochst komplexe interaktive
Prozef der Sinndeutung durch Selbst- und Gegenperzeption tber
Kulturgrenzen hinweg bedingt eine neue Systemrealitit: Homogenitit
der Kommunikationsstruktur produziert die bipolare Aufteilung von
holistisch verstandenen Symbolen und Grundideen westlicher Kultur
und nicht-westlicher Gegenkultur. Wenn fiir Luhmann noch Inklu-
sions- und Exklusionsmechanismen ein Medium, »das die stindige
Neubildung von Formen« hervorbringt (ibid.: 14), darstellen, so lifit
sich dies nicht auf die Bedingung der Komplexitit multikulturaler Ge-
sellschaften tibertragen, denn hier kann die Homogenitit des Kommu-
nikationsmediums nicht vorausgesetzt werden (obwohl die kompara-
tive Zivilisationsanalyse gerade ein homogenes, weil universalistisch
klassifikatorisches System der Kommunikation unterstellt und dau-
ernd reproduziert). Die tiber interkulturelle Interaktion konstituierten
Formen der Eigen- und Fremdbestimmung sind selbst noch auf die
Kodifizierung des Mediums gerichtet, wodurch stindig ein neues tiber
absolute Kulturgrenzen hinweg sich entfaltendes Sinn- und Wertre-
pertoire wechselhaft flottiert. Es handelt sich um ein Wechselspiel, das

88

14.02.2026, 00:22:45. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400470-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLOBALISIERUNG, MODERNITAT ...

einerseits basiskultureller Bindungen und damit dem Wertgefiige der
Weltreligionen vollig enthoben ist, andererseits dieses aber gerade erst
wieder zu reproduzieren hat. Im weltgesellschaftlichen Zusammen-
hang hat sich der Dualisierungseffekt der Inklusion und Exklusion in
den Polen westlicher Moderne einerseits und nicht-westlicher Zivilisa-
tionen andererseits manifestiert. Globalisierte interkulturelle Interak-
tion l6st diesen Gegensatz des polarisierten Referenzrepertoires ten-
denziell nur technisch, indem sie mediale Instrumentarien schafft, die
die Gleichlaufigkeit der Wirkungsmuster kultureller Rekonstruktion
nur virtuell durchsetzt. Andererseits garantiert die relative technische
Kohirenz der Interaktionsmedien, daff die Prinzipien und Wertgeftuge
der alten Zivilisationen sich unter einem nun peinlichst territorial zu
denkenden Gesichtspunkt der Abgrenzung neu formieren. Der Fluf§
dieser Formenbildung mit seinen sich ablagernden Perzeptionsmu-
stern und Grenzziehungen nimmt auf die Gestaltung des Funktionssy-
stems einer Gesellschaft entscheidend Einflufi; sie rekonstituieren auch
den diesem unterliegenden operativen Rationalititsbegriff.

Orientalisierungen

v

In dieser Reversion der Verhiltnisse manifestiert sich zugleich ein Ver-
lust des Zentrums. Damit ist Modernitit nicht mehr aus der Form des
Selbstbezugs abendlandischer Kultur (oder jedes anderen Zentrums)
heraus zu begreifen. Sie hat — wenn man hier gegen ein Wort von Ha-
bermas argumentieren darf — ihre »exzellente Stellung« verloren.
»Universalisierung des Eurozentrismus« (Amin 1989) schafft Europa
als Zentrum ab. Paradoxerweise gewinnt dadurch der Bezug auf das
»Orientalische« an kultureller Kraft. Der einseitigen Vorstellung der
Okzidentalisierung der Welt, so wie sie noch Serge Latouche (1990)
versteht, steht ein zumindest gleich wichtiger Prozeff der symboli-
schen und intellektuellen »Orientalisierung« gegeniiber.

Blickt man auf die Wechselbeziehungen im Kulturaustausch mit
Europa zurtick, so wird deutlich, daf§ die nicht-westlichen Zivilisatio-
nen von Anfang an einerseits tiber die Negation abendlindischer Af-
firmativitit (d.h. Zurtickweisung des westlichen Orientalismus und
Aufbau eines eigenen »intrinsischen« Modernismus — Rahman 1982)
oder andererseits tiber subtile Formen der fremdkulturellen Bestati-

89

14.02.2026, 00:22:45. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400470-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 11

gung westlicher Kulturkritik (d.h. durch modernititskritische Affir-
mation orientalistischer Visionen der eigenen Kultur — Igbal 1954/
1927; vgl. auch al-Attas 1978) in das Wechselspiel von Fremd- und Ei-
gendefinition, das das Projekt der Moderne hervorbrachte, einge-
schlossen waren (siehe hierzu das Kapitel »Islam als Selbstbegriff
nicht-westlicher Moderne«, S. 103ff.).

In den einzelnen Weltreligionen wurden dabei auch Instrumentali-
sierungsmechanismen aktiviert, die iber den dufleren Rahmen der
symbolischen Dualisierung, Okzidentalisierung hier und Orientalisie-
rung dort, hinwegsprangen.

Bisher hat man hiufig die kulturelle Instrumentalisierung vor allem
dem Medium der sich universalisierenden Massen- und Konsumkultur
zugesprochen (Pasolini 1978; Baudrillard 1982); neuerdings gewinnt
man diesen Effekten der Massenkultur auch wieder Riickverzaube-
rungswirkungen ab (Featherstone 1990, 1991).

Wir haben zu zeigen versucht, daf§ die Suche nach dem Authenti-
schen jene Entwertungsmechanismen der radikalen Bindung des Jen-
seitsdenkens an diesseitiges Interesse im Sinne des absoluten westli-
chen Rationalismus auch in nicht-westliche Zivilisationen einbaut.
Identititsdenken gibt dem Instrumentalismus auf der Ebene der
»Hochkultur« freien Lauf (Abaza/Stauth 1990). Wer den aus diesem
Paradox der Orientalisierung erwachsenden Instrumentalismus ernst
nimmt, darf eigentlich auch nicht hoffen, daf} die moderne Identitits-
politik noch auf irgendwie ungebrochenes Kulturerbe, Werte und Vi-
sionen der alten Weltreligionen zuriickgreifen kann. In diesem ent-
scheidenden Punkt halte ich Eisenstadts These, dafl das aus den Nega-
tionen sakraler Macht erwachsende Wertproblem der Kulturen der
Achsenzeit und die sikularen Institutionalisierungen weltlicher Escha-
tologien in den Groflen Revolutionen des 18. und 19. Jahrhunderts die
Antinomien der Moderne auch in den nicht-westlichen Einzelkulturen
noch bestimme, fiir erginzungsbediirfig. So sehr Eisenstadt einerseits
das Achsenzeit-Problem und die in den Revolutionen institutionali-
sierte Legitimitit von Protest als Momente kulturtechnischer »Revolu-
tionen« begreift, so sehr bleibt er andererseits bei der Vorstellung, man
konne innere islamische Kulturvisionen insbesondere des Sektenwe-
sens fur den modernen islamischen Fundamentalismus noch als be-
stimmend heranziehen. Die sprachlose »Militanz«, die alles nicht-isla-
misch Kodierte ausradieren will, wird so zum spezifischen Wirkungs-

90

14.02.2026, 00:22:45. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400470-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLOBALISIERUNG, MODERNITAT ...

problem des an symbolischen Gewalttechniken haftenden islamischen
Sektenwesens umgedeutet. Es geht hier nicht darum, Eisenstadt zu un-
recht des einseitigen »Orientalismus« anzuklagen. Zu sehr ist er sich
der Universalitait der jakobinischen Techniken gegentber allem
»falsch« Kodierten, jener sprachlosen Militanz gegen alles »andere« in
allen modernen Regimen bewuflt. Doch bleibt diese Universalitit ge-
geniiber der Spezifitit des einzelnen Kulturausdrucks von sekundirem
Charakter. So erhellend Eisenstadts Analyse der Kulturinstrumente
des »Fundamentalismus« ist, der kulturtibergreifende Konstruktivis-
mus bleibt als Komponente des Kultur- und Traditionsradikalismus
unterbelichtet (vgl. Eisenstadt 1998). Dies gilt gleichermaflen fiir die
Analyse der charismatischen Zwinge und der Erlosungsproblematik.
Sie werden fast immer nur noch aus dem Kontext der »alten«, »origi-
niaren« Grundprinzipien der Einzelkulturen heraus zu verstehen ver-
sucht. Wie nun aber sind in die Analyse der diskursiven und dialo-
gisch-interaktiven Dimensionen der Rekonstruktionen »innerer« Wer-
te der verschiedenen Zivilisationen die modernen reflexiven Techniken
einzubeziehen? Die historisch-geistigen Tiefenstrukturen etwa des Is-
lams konnen doch nur als Objekte solcher Techniken und Vermitt-
lungsprozesse verstanden werden, nicht als Prinzipien, aus denen her-
aus sich die eigentlich mobilisierenden Krifte kultureller Rekonstruk-
tionsbewegungen, wie z. B. der Fundamentalismus, entwickeln. Lassen
Sie mich dies im folgenden weiter erliutern.

A%

Der konstante Zwang zum Wechselspiel zwischen interkulturell defi-
nierten Wir-Gefiihlen ist — wie ich behaupten mochte — zum entschei-
denden Faktor sozialen Wandels geworden. Zunichst driickt sich dies
in den verschiedenen Formen der Rekonstruktion der alten Wertgefii-
ge und Grundprinzipien der Weltzivilisationen aus. Es sind dies Re-
konstruktionen des Selbstverstindnisses, die Uiber den Zugang zu den
Machtzentren entscheiden, Nihe oder Ferne zum Zentrum kodieren.
Dies alles begann mit dem Kampf um die »eigene«, »nationale« Ge-
schichte und um die Rekonstitution der Grundprinzipien religidser
Orientierung. Die postkolonialen Eliten hatten sich darin noch ganz
am Selbstbild der Unterdriicker von einst zu richten.

Die Art, wie »Europa« im Kontext islamischer Linder perzipiert
wurde, ist ein spezifischer, in gewisser Weise jedoch auch ein modell-

91

14.02.2026, 00:22:45. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400470-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 11

hafter Fall, von dem ausgehend sich die Globalisierung kultureller
Diskurse in der Nord-Siid- bzw. Ost-West-Dimension umfassend be-
leuchten liefe.

Das Bild Europas beeinfluflte die auf die Ausformung nationalstaat-
licher Strukturen gerichteten Interessen der »nationalen« Eliten. Fiir
die institutionellen Prozesse, die rigide Sikularisierung des offentli-
chen Lebens und die hierdurch vermittelten Prozesse der sozialen Dif-
ferenzierung stand Europa Pate (vgl. Lapidus 1985). Es ist die perzi-
pierte Vision »Europas«, die das Eigenverstindnis der islamischen
Welt tiefer geprigt hat als das eigene historische Gedichtnis oder deut-
licher: Es ist das von Europa appropriierte Geschichtsbild, das alle Re-
konstruktionen der eigenen Geschichte prigt (Laroui 1977). Die ap-
propriierte Geschichte wirkt technisierend und instrumentalisierend
zurlick. Entsprechend sind »Orientalismus« (Said 1977) und »Euro-
zentrismus« (Amin 1989) universelle Effekte der kulturellen Depriva-
tion. Wenn europiische Identititspolitik erst die Kolonisierung der
nichteuropiischen Welt moglich machte, so miindete die provozierte
Forderung nach kultureller Anerkennung der Kolonisierten in einen
radikalisierten Zwang zur Selbstbehauptung. Sie trieb die Nichteuro-
péer nicht nur zur Nachahmung, sondern auch in den Sog eines kom-
plementiren Wechselspiels: »Europa« heifit auch, die Suche nach einer
»eigenenc, einer verlorengegangenen, »groflen« Vergangenheit poli-
tisch und kulturtechnisch zu radikalisieren. Symbole und Inhalte der
»eigenen« Kultur werden so dauerhaft mit »fremden« Mitteln rekon-
struiert. Die Politik der Gleichberechtigung hat im Zeichen antikolo-
nialen Protests neue Orientierungspunkte in den alten Zivilisationen
gesetzt. Webers alter Gedanke, dafy die Wertneutralitit des modernen
rationalistischen Funktionssystems die Suche nach und den Wettstreit
uber letzte Werte erneut provoziert, nimmt solche Prozesse reflektie-
rend vorweg. Dieser Wettkampf erklirt, warum aus dem antikolonia-
len Kampf heraus in letzter Instanz die religiésen Traditionen der »ei-
genen« Zivilisation als alternative Wertorientierung zum Westen wie-
der aufgenommen werden mufiten. So trigt der moderne Kampf um
letzte Werte auch dazu bei, den bildlichen und normativen Zivilisa-
tionsbestand zu totalisieren, selektiv einzuholen, zu erneuern und zu
befestigen. Im Riickbezug auf letzte Werte werden neue »Rationalita-
ten« als Orientierungspunkte fiir politische, wirtschaftliche und gesell-

92

14.02.2026, 00:22:45. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400470-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLOBALISIERUNG, MODERNITAT ...

schaftliche Entwicklungen gesetzt. Dies ist ein Effekt Europas. Nicht-
westliche Kultur macht ihn sich zu eigen.

VI
»Orientalisierung« ist bereits ein soziologisch instrumentalisierter Be-
griff des europiischen Identititsdenkens und mit dem Kulturwertbal-
last europiischer Kontinuititen behaftet. Aber es geht mir hier vor al-
lem um die kulturtechnische Seite der »Orientalisierung«, um kultur-
ibergreifende »orientalistische« Konstruktionen.

Neben »Geschichte« ist — wie oben bereits angedeutet — »Religion«
eine zentrale Komponente der Identititspolitik. Zieht man die spezi-
fisch humanwissenschaftlichen Begriindungen seit dem frithen 19.
Jahrhundert in Betracht, so kann man feststellen, dafl Begegnung und
Auseinandersetzung mit den Religionen der nicht-abendlindischen
Welt — der Islam hat hier eine bedeutende Sonderstellung — eine ganz
entscheidende Dimension der Aufklirung darstellt. Nicht nur wurde,
wie von Lessing, die Toleranzidee als kulturiibergreifend ausgelegt,
sondern die Entwicklung der Menschheit als Ganzes in historisch und
religids begriindeten Zivilisationsebenen erstmals durchdacht. Die
Universalgeschichten Herders, Schlegels und Hegels setzen die per-
spektivischen Grundlagen, mit denen ein standardisiertes Zivilisa-
tionsdenken global angewandt wird. Von hier an sind es immer nur
normative Standards, die Vergleich und Interaktionsform zwischen
den Kulturen universell beherrschen. Man kann die instrumentellen
Folgen dieses Denkens am Beispiel der spezifisch deutschen human-
wissenschaftlichen Begegnung mit dem Islam erliutern. Von Anfang
an stand der Islam in einem komplementiren Verhiltnis zu den Inner-
lichkeitskonstruktionen der Aufklirung und in einem spezifischeren
Sinne der Romantik. Dabei zeigt sich, dafl der deutsche Orientalismus,
gerade weil er nur mittelbar der praktischen politischen Dominanz
diente, den Schwerpunkt nicht so sehr auf die aulerliche, selektive In-
korporation exotischer Gebilde und Symbole setzte, sondern auf der
Affirmation eigener, innerer Kulturprinzipien beruhte. Die auf Text
gebaute, hermeneutisch orientierte Fremderfahrung fithrte zur Essen-
tialisierung und sodann Kategorisierung der eigenen Werte gegentiber
dem Fremden. Ja, das Fremde war dann nur in solchen Kategorisie-
rungen denkbar, die Selbsterfahrung zulieffen. Von Schlegel bis hin zu

93

14.02.2026, 00:22:45. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400470-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 11

Weber lifit sich eine Denkfigur verfolgen, mit der einerseits der frithe
Islam als »natiirliche« Religion, als Religion der Kulturerneuerung ra-
tional begreifbar, andererseits aber der auf Basis eines wissenschaftli-
chen Lehrsystems begriindete Islam der Orthodoxie und der Bliitezeit
als alt-orientalisch, despotisch und irrational zuriickgewiesen wurde
(vgl. Stauth 1993: 101{f.). Das Beispiel des deutschen Orientalismus
des 19. Jahrhunderts vermittelt auch, dafl die selektive Bestimmung
von Kulturprinzipien in der Fremdkulturerfahrung zugleich auf nach
innen wirkende Formen der Selbstkonstitution zielt. Das in dieser Zeit
aufkommende soziologische Denken blieb davon nicht unberiihrt. Es
hat das theoretische Verhiltnis zum Islam in abstrakten Tiefenstruktu-
ren des Abendlandes zu reflektieren versucht (ibid.: 154ft.).

Der marokkanische Historiker Abdallah Laroui hat zum Beispiel in
einem erstmals 1967 erschienenen Buch »L’idéologie Arabe contem-
poraine« festgestellt, daf} das moderne arabische Denken sich selbst
immer nur durch das Sichabheben vom Okzident, durch die Negation
des Anderen, definiert habe und leitete davon die Forderung ab, daf§
die arabische Suche nach dem Selbst eine fundamentale Kenntnis der
Geschichte des Begriffs des Okzidents beinhalten miisse (Laroui 1977:
4). Daf nun seinerseits der Okzident sich durch die Abgrenzung zum
Orient selbst begriffen habe, war eine mit Vehemenz vorgetragene
These des Arabo-Amerikaners Edward Said (1977). Und die Verket-
tung geht so weit, dafl die Araber auf der Suche nach ihrem Selbst af-
firmativ ein vom Okzident geprigtes orientalistisches »Selbst«-Bild
tibernehmen und einem »Orientalism in reverse« (al-Azm 1981) anzu-
hingen scheinen.

VII
Unzweifelhaft schufen die wachsenden globalen Intensititen und In-
teraktionen zu den neuen Begriffen von »Geschichte« und »Religion«
eine internationale Arena kulturellen Wettbewerbs, in der ein Spiel der
Entwertung des Fachorientalismus in instrumentalisierbare Bilder der
kulturellen Rekonstruktion vor sich ging. Webers selbstreflexive
Sichtweisen stellen ein eigenes Feld der Entfaltung dieses Instrumen-
talismus dar. Die doppelt gelagerte Wirkungsgeschichte des Weber-
schen Werkes unter nicht-westlichen Intellektuellen zeigt den Weg,
auf dem sich dieser Mechanismus kulturiibergreifend durchsetzte. Fi-
nerseits bezieht sich diese Wirkungsgeschichte durchaus auf Webers

94

14.02.2026, 00:22:45. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400470-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLOBALISIERUNG, MODERNITAT ...

»Scheinobjektivismus«. Durch ihn wurden »verstirkt nativistische, die
eigenen Kulturwerte verteidigende Stromungen gegen die Abwertung
der eigenen Traditionen« wach gerufen (Schmidt-Glintzer 1988: 82).
Man kann hier auch auf den generell affirmativen Charakter der Kul-
tursoziologie Webers hinweisen. Sie stellt in der Tat eine bedeutende
Wende zur Konstruktion eines modernen Gesellschaftsbildes und der
Bezeichnung der Charaktereigenschaften des modernen Menschen dar
(Stauth 1993a). Auf der anderen Seite ist Webers Einfluf§ so grof, daf§
eben nicht nur sein Scheinobjektivismus, sondern gerade auch jene an-
dere, gegeniiber der Entwicklung des okzidentalen Rationalismus so
skeptische, ja pessimistische Haltung schon lange in den Abwehr- und
Riickwendungstendenzen der nicht-westlichen Intelligenz wirksam
war. Dieser alternative Bezug zu Weber 1af}t sich schon friih etwa bei
so einflufireichen Orientalen wie z.B. Muhammad Igbal, Fazlur Rah-
man und Syed Naguib al-Attas verfolgen (Stauth 1993c). Die Art, wie
sowohl Webers affirmativ-objektivistische Kultursoziologie als auch
sein Kulturpessimismus die traditionalistischen Revitalisierungsstro-
mungen beeinfluflten, ist Ausdruck des sich universalisierenden Instru-
ments selbstreflexiven Denkens und bedarf sicher der detaillierteren
Beachtung in der Begriindung jeder kulturiibergreifenden Soziologie.

VIII
Eine dritte Ebene orientalisierender Rekonstruktion deutet sich jen-
seits des west-Ostlich verlaufenden Bandes kultureller Wechselbezie-
hung an. Unterhalb des Mantels, den die historische Dominanz des
Westens auf die Beziehungen der Kolonialvolker untereinander legte,
fanden Austauschbewegungen zwischen den beherrschten Volkern
und ihren Kulturen statt. Die Verteilung selbstreflexiver Fragestellun-
gen fand also auch ohne den unmittelbaren Einflufl »Europas« statt,
obwohl, wie etwa im Falle des niederlindischen Islamgelehrten
Snouck Hurgronje, bei der Entwicklung einer Vorstellung von einem
richtigen Islam im Zentrum (Mekka) und einem lernbediirftigen Islam
an der Peripherie (Indonesien) dies oft nicht ohne europiische Einmi-
schung vor sich ging. Aber der Begriff der Modernitit hat dabei eine
gewisse Erosion erlitten. Es handelt sich nicht mehr um eine Einbahn-
strafle auf westliche Standards hin. Vielmehr muf die Diversitit inter-
regionaler und interkultureller Interaktionen auf der Stid-Stid-Schiene
stirkere Beachtung finden. Agyptische und indische Sozialphiloso-

95

14.02.2026, 00:22:45. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400470-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 11

phen und Literaten des 19. und frithen 20. Jahrhunderts spielten eine
entscheidende Rolle bei der Ausbreitung selbstreflexiven Denkens in
Asien und Afrika. Spiter, wie etwa nach der Konferenz von Bandung,
war der institutionalisierte Erfahrungsaustausch zwischen verschiede-
nen Modernisierungsprozessen ein entscheidender Faktor gegenseiti-
ger Perzeptionen (Abaza 1994). Wie der Austausch tiber Modernisie-
rungspfade in Fragen an »eigene« Kultur und Geschichte umgesetzt
wurde, entzog sich westlicher Dominanz. Das breite Feld der gegen-
seitigen Ubernahme bestimmter politischer Prinzipien, Regierungs-
und Legitimationstechniken, Definitionen von Religion, Nation etc.
stellt hier eine eigene Dimension der Modernitit dar (Robertson 1992).

Die instrumentellen und simulativen Auswirkungen der vermit-
telnden und interaktiven Aspekte des Modernititsdenkens sind noch
nicht in einer Weise untersucht worden, die den faktischen Intensiti-
ten der Globalisierung interregionalen und kulturiibergreifenden Aus-
tausches Rechnung trigt.

Globalisierung als Standardisierung von Kulturtechniken

Vielleicht lassen sich aus dem, was bisher zum Interaktionsverhiltnis
von Islam und westlichem Rationalismus gesagt wurde, einige genera-
lisierbare Wirkungsweisen der globalisierten Identititslogik bestim-
men.

Alle drei Komponenten der Rekonstruktion »innerer« Kulturwerte,
die selbstreflexive Riickblende des Fachorientalismus, die Wirkungsge-
schichte von Webers Fragen an nicht-westliche Religionen und die
perzeptiven Austauschmuster in der Siid-Siid-Dimension zeigen, daf3,
wenn das Wechselspiel der Identititspolitik einmal gesetzt ist, es im-
mer eigentlich nur sekundir um innere historische Kontinuititen geht.
Hauptelement der modernen Kulturdynamik bleibt der Konstrukti-
vismus, der sich aus dem offenen, strategisch-instrumentellen Kontext
des Kulturaustausches heraus entwickelte.

Wir kdnnen einerseits festhalten, dafl in allen Weltreligionen selbst-
affirmative Formationsprozesse in Prozesse der alternativen Moderni-
tatsbildung miinden. Andererseits ist die Bedeutung solcher kultureller
Transformationen fiir den Strukturwandel der Gesellschaften zu be-
stimmen.

Der instrumentell-strategische Apparat der kulturellen Rekon-

96

14.02.2026, 00:22:45. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400470-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLOBALISIERUNG, MODERNITAT ...

struktion und der Apparat der rekonstruierten Werte treten in Gegen-
satz zueinander. Man scheint vor einem schier unaufloslichen Dilem-
ma zu stehen: Einerseits haben wir die verschiedenen »inneren« Visio-
nen von Charisma als Grundvoraussetzung der Souverinitit in den
verschiedenen Einzelkulturen, andererseits die Vorstellung, die Mo-
derne lasse nur noch gebundenes, gewissermaflen biirokratisch »rou-
tiniertes« Charisma zu, reproduziere aber dabei einen fast allgemeinen
Zwang zum Charisma. Einerseits haben wir die alten soteriologischen
Visionen der Weltreligionen, andererseits ist das, was Tiryakian als sa-
kulare Eschatologie bezeichnet, ein wichtiges Element der »Techno-
logy of Governance« des universell etablierten Nationalstaats.

Einerseits haben wir die universelle Reduktion der sozialen Kom-
munikation auf Symbol und Vision durch die neuen Medien, anderer-
seits gilt gerade das visionire und symbolische Potential als das eigent-
liche Reservoir »vormoderner« und nicht-westlicher Zivilisationen.
Lassen sich diese Widerspriiche analytisch 16sen? Es scheinen mir ein
paar vorldufige Bemerkungen angebracht.

X

Zwang zum Charisma: Um erliuternd anzuzeigen, worum es geht, sei
auf Adorno verwiesen, der ja schon in einer frithen Schrift auf die Ge-
gensitze zwischen dem in Tat und Leid sich mit der Natur versohnen-
den Menschen einerseits, und dem verinnerlichten, sich abhebenden,
selbstreflektierten, im Grunde aber »objektlosen« Menschen heraus-
stellt. Die Eigenlogik der Entwicklung von Modernitit ist fiir Adorno
im Grunde diesem Gegensatz geschuldet. Das Paradox des Identitdts-
denkens ist, daf§ es sich gewissermafien um eine in der Not der Verein-
samung und Abgehobenheit geborene Erfindung des »objektlosen
Subjekts« handelt: Um ein notwendiges, aber immer wieder alles
»Wirkliche« verfalschendes Instrument kultureller Produktion (Ador-
no 1969/1974). Zur Konstitution des »objektlosen Subjekts« ist ein
generalisiertes, routinisiertes, charismatisches Selbstverstindnis not-
wendig, das erst die ekstatische oder ersatzekstatische Herauslosung
des Menschen aus der gegebenen Welt der Objekte und dem gelebten
Alltag ermoglicht.

Ein Beispiel der intermediiren, orientalisierenden Wirkungen der
Moderne ist das generalisierte instrumentelle Verhiltnis, das der durch
die von der universellen Einrichtung des Nationalstaats ausgehende

97

14.02.2026, 00:22:45. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400470-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 11

Zwang zur Charismatisierung schuf. Teilhabe an Modernitit konnte
so oft nur tber diesen Zwang vermittelt werden.

Weber hat diese Wirkung der Moderne frih erkannt. Gesellschaft-
liche Transformation ldfit sich, folgt man Weber, in einer schicksalhaf-
ten Entwicklungsgeschichte des Charismas bestimmen. Das sich im
Sinngebungsprozef} selbstversichernde Ich bedarf der auflerlich ge-
stitzten, habituellen Dauerhaltung. Hierin begriinden sich in abend-
lindischer Durchsetzungsform des Charismas unverduflerlich gewor-
dene Rechte des Individuums. Der moderne, von der Aufklirung ge-
prigte Vernunftbegriff trigt dem in sikularisierter Form des Charis-
mas Rechnung und instrumentalisiert zugleich das sozial immer brei-
ter verankerte Charisma im Dienste der Biirokratisierung. Uber das so
routinisierte Charisma konnen normative Standards im Interesse so-
zialer Bewegungen und intellektualisierter Gruppen gegen heteronome
Akteure, Handlungszusammenhinge und Traditionen geschiitzt wer-
den (Robertson 1982: 9). Fiir die komparative Bestimmung der Rolle
der Weltreligionen in diesem fiir die Moderne so entscheidenden
Transformationsprozef} ist von Bedeutung, dafl auch die modernen
buddhistischen, hinduistischen, konfuzianischen und islamischen Re-
vitalisierungsbewegungen, wie immer die konkreten Formen ihrer ge-
sellschaftlichen Einbettung auch sein mégen, eine moderne Reorientie-
rungs- und Ordnungsfunktion {ibernehmen. Sie dienen, wie Riese-
brodt zu recht behauptet, der ambivalenten Funktion »Strukturprob-
leme moderner Gesellschaften, die keineswegs als gelost bezeichnet
werden konnen« zu benennen (Riesebrodt 1990: 251). In den vertikal
stark segmentierten islamischen Lindern etwa — alle mit einem hohen
agrarischen Bevolkerungsanteil und groflen ethnischen und religiosen
Minderheitsgruppen — stehen heute Fragen des Schutzes normativer
Standards als Integrations- und Ordnungsinstrumente ebenso auf der
Tagesordnung wie Stabilisierungs- und Delegitimierungsprozesse.
Dies ist keine Frage der inneren charismatischen Orientierung und der
Rationalisierungspotentiale des Islams, sondern eine Frage der Poten-
tiale seiner Instrumentalisierung. So steht der rationale Buch-Funda-
mentalismus, der an Traditionen der Orthodoxie ankniipft, heute un-
ter dem gleichen nivellierenden Zwang der Nationalstaatskultur wie
der im Sufismus begriindete charismatische Erlebnis-Fundamentalis-
mus. Entscheidend ist, daff der institutionalisierte, kompetitive Zwang
zum Charisma die Instrumente der verschirften Trennung und Ab-

98

14.02.2026, 00:22:45. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400470-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLOBALISIERUNG, MODERNITAT ...

grenzung solcher Traditionen erst liefert (Riesebrodt 1990: 22; vgl.
auch Gellner 1981: 131-48).

Im routinisierten Charisma des Amtes — um das es hier geht — wird
in nicht-westlicher Zivilisation ein abendlindisches Kulturwerkzeug
mit allen parodistischen und simulativen Effekten wirksam. Es wird
nunmehr aber nur als intuitives und symbolisches und nicht als in-
strumentell destruktives Charisma interpretiert.

Die komparative Soziologie der Zivilisationen blickt an der Intensi-
tit solcher Effekte vorbei, weil sie Charismaformen aus inneren Ratio-
nalisierungen von Basisprinzipien herleitet und nicht aus generalisier-
ten instrumentellen Zwingen.

Die charismatischen Notwendigkeiten der Moderne sind deshalb
neu zu bestimmen: Sie folgen einer Doppellogik. Einerseits erscheinen
die im Zeichen der modernen Selbstbehauptung aufgenommenen se-
lektiven Bezugspunkte als unbelastete, »innere« Rekonstruktionen
traditioneller Kulturbestinde, andererseits folgen sie jedoch formalen,
technischen und simulativen Mechanismen der Ausgrenzung, d.h. ei-
ner rigiden Logik der Dualisierung westlicher und 6stlicher Orientie-
rungen.

Kollektivierte Diesseitigkeit der Heilserwartung

X
Wie erkliren wir uns das Entstehen diesseitsgerichteter Heilsbewe-
gungen in einer auflerweltlich orientierten Obligationenreligion? Zu-
nichst scheint es plausibel, daff der soteriologische Heterodoxismus
der Achsenzeit auch im Islam gewirkt und ein totalistisches Sektenwe-
sen, auf gewaltmiflige Umsetzung des Heilsdenkens, hervorgebracht
habe (Eisenstadt 1994). Andererseits ist das islamische Sektenwesen
fiir den modernen islamischen Fundamentalismus vollig irrelevant. Ich
neige deshalb dazu, den intermediiren und universell instrumentellen
Charakter des fundamentalistischen Heilsdenkens hervorzuheben.
Dies ist keine Frage der inneren Grundmuster des Islams oder der ein-
zelnen Weltreligionen oder der inneren Instrumentalisierung der in
thnen angelegten Heilserwartungen und Erlosungsrichtungen. Heils-
suche und der Hinweis auf die Transzendenz weltlichen Handelns, die
Sakralisierungsversuche von Wissenschaft und Politik, sind Ausfluf§

929

14.02.2026, 00:22:45. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400470-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 11

des globalisierten soteriologischen Diskurses der Moderne, nicht Er-
gebnis ungebrochener innerer Entwicklungen religiosen Denkens. Die
Instrumente der sikularen Transposition von unterschiedlichen For-
men der Heilsgewiflheit in Recht und Wissenschaft etwa, die die Mo-
derne anbietet, ist eine Losungstechnik, die in allen Weltreligionen
wirkt. Die Richtungen der kulturellen Losungen, die sie hervorbringt,
stellen auch noch die orientalischen sakral-spiritualistischen Revitali-
sierungen unter den kompetitiven Bedeutungszusammenhang univer-
sellen Ringens um sikulare Wertrationalititen. Es ist diese Doppel-
struktur, die kulturelle Globalisierung bedingt, nicht einseitiger Siku-
larismus.

XI

Im Wechselspiel des Kulturaustausches werden Basisprinzipien der
Zivilisationen zu Hilsen, zu leeren Formeln der Selbstbestitigung der
Akteure. Sie verlieren damit auch ihren inneren orientierenden Cha-
rakter. Mir scheint es gerade aus dieser Perspektive notwendig, kultur-
ubergreifende Sozialforschung an der Tatsache dieses Formenwandels
festzumachen, d.h. an den referentiellen Techniken interkulturell ge-
pragter Rekonstruktionen. Damit steht auf verschiedenen Ebenen so-
zialen Wandels der sich eigenlogisch durchsetzende, selbstreferentielle
Mechanismus des Authentizititsdenkens mit seinen selektiven Mecha-
nismen der Inkorporation und Ausgrenzung im Zentrum der Beob-
achtung.

Orientalisierung bedeutet neue lokale und nationale kulturelle Re-
konstruktionen, die die Religion tiber den durch ihren globalen Status
vermittelten Begriff erfihrt: Das eigentliche Beobachtungsfeld bleibt
dabei auf Techniken der Sikularisierung und der Resakralisierung be-
schrinkt.

Luckmanns an Troeltsch und Simmel geschultes Paradigma der Si-
kularisierung ist symptomatisch: Sikularisierung des offentlichen Le-
bens steht in engem Zusammenhang mit eigenartigen Resakralisie-
rungsprozessen, insbesondere der inneren, lebensweltlichen Konstitu-
tion des modernen Individuums. Es handelt sich um eine verborgene,
in den modernen Lebensstil eingebettete Sakralitit, die, wenn sie sich
in kollektive kulturelle Konstruktionsmechanismen transformiert, das
Prinzip der inneren Heiligkeit des Individuums in ein Problem der so-
zialen Rekonstruktion der Religion verwandelt.

I00

14.02.2026, 00:22:45. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400470-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLOBALISIERUNG, MODERNITAT ...

Es ist kaum zu tibersehen, dafl Orientalisierung nicht nur in den is-
lamischen Lindern vorherrscht. Religion wird auch in anderen Regio-
nen in den Kampf fiir nationale Interessen und in den Kampf um Par-
tizipation am modernen Lebensstil und strategische Affiliationen im
internationalen Wettbewerb eingebunden. Dabei spielen die Eintritts-
und Offnungspunkte in den Weltmarkt eine gewisse Rolle. Sikulari-
sierungstechniken wie die Verbannung des religiosen Ritus aus dem
offentlichen Leben, die selektive Aufnahme einzelner religioser Begrif-
fe im Dienste sikularer institutioneller Begriindungen, aber auch poli-
tische Strategien des Antikommunismus sind zunichst fiir nationale
Formierungskimpfe kennzeichnend. In diesen Kimpfen wurden aber
auch bereits die Grundlagen fiir Prozesse der Resakralisierung gelegt:
Okonomische Liberalisierung und soziale Selbstregulierung von unten
fithrten auch zur symbolischen Uberfrachtung des 6ffentlichen Lebens
und Kollektivierung des religiosen Ritus. Am Staat vorbei wurden re-
ligids bestimmte Formen der sozialen Regulierung rehabilitiert. Lokale
Schlichtungstraditionen wurden neu in den Dienst des religiosen
Rechts gestellt. Hier miifite ein systematischer Vergleich notwendig
aufzeigen wie stark sich die unterschiedlichen sozialen Einbettungen
der islamischen Bewegungen auf die Formen der Resakralisierung
auswirken.

XII
Charismatisierung und Instituierung des religiosen Heilsdenkens be-
halten einen selbstreferentiellen Eigenwert und verbinden sich nicht
mit funktionssystemischer Rationalitit, wie die Apologien einiger
Fundamentalismus-Forscher uns glauben machen wollen (vgl. Binder
1988; vgl. auch Stauth 1993b). Im Zentrum stehen deshalb Techniken
symbolischer Rekonstruktion als Instrumente der Nationalstaatsbil-
dung und der Durchsetzung biirokratischer Herrschaft. Regulative
Techniken sind sekundair. Es ist kein Widerspruch, daff die Instrumen-
talisierung von Charisma und Erlésung mit der imaginiren Aneignung
und symbolischen Transformation der sinnlich wahrnehmbaren Welt
einhergeht: Das blofy Konkrete, reale soziale Not und natiirliches Lei-
den verschwinden hinter dem Schleier isthetischer und symbolischer
Reprisentationen. Perzeptionsformen natiirlicher und sozialer Realitit
sind als Bargainingprozesse vor allem in der semiologischen Anthro-
pologie diskutiert worden. Dabei wurden die lokalen Wissenssysteme

IO0I

14.02.2026, 00:22:45. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400470-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL 11

einer Rehabilitation unterzogen. Ist der Wissenspartikularismus erst
einmal universell legitimiert, so trigt er zur Retraditionalisierung bei.
Andererseits setzt sich dieser Partikularismus selbst nur tiber Mono-
polisierungen der interpretativen und imaginativen Macht durch. Es
lassen sich ganz unterschiedliche Bargainingprozesse der »Realitdt«
bestimmen: Wie sind Alltagsstrukturen, materielle Bediirfnisse und
strukturelle Konflikte in diese Prozesse eingebunden? Liegt die Beto-
nung der sozialen Kodes auf der Konstitution von Auferalltiglichkeit
und religioser Spiritualitit, so gerinnt der Diskurs tiber Realitit zur
Farce symbolischer Reprisentation. Der Absolutismus visueller Re-
produktionen der Realitit bedingt so eine relative Immunisierung des
Zentrums gegentiber alternativen Interpretationen. Der hier neu ein-
setzende Soziozentrismus lifit nur fiir kollektive Formen der Selbstin-
terpretation Raum. Malaysia ist der exemplarische Fall, in dem sich
tiber solche Prozesse eine Spiritualisierung des politischen Diskurses
im Zentrum durchgesetzt hat. Ein neues Entwicklungsmodell?

I02

14.02.2026, 00:22:45. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400470-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

