Wissenschaftliche Beitrage Philosophie | 34

Roland Mierzwa

Kuinstlerische, philosophische und theologische
Archaologie zum ,religionslosen Christentum®

nach Dietrich Bonhoeffer

Namen, die was sagen



https://doi.org/10.5771/9783828871861

WISSENSCHAFTLICHE BEITRAGE
AUS DEM TECTUM VERLAG

Reihe Philosophie

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrectitiich geschltzter Inhat 3

mit, f0r oder in KI-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:

:22. ©
mit, f0r oder in KI-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

WISSENSCHAFTLICHE BEITRAGE
AUS DEM TECTUM VERLAG

Reihe Philosophie

Band 34

Roland Mierzwa

Kiinstlerische, philosophische und
theologische Archiologie zum
»religionslosen Christentum® nach
Dietrich Bonhoeffer

Namen, die was sagen

Tectum Verlag



https://doi.org/10.5771/9783828871861

Roland Mierzwa

Kinstlerische, philosophische und theologische Archdologie zum
,religionslosen Christentum" nach Dietrich Bonhoeffer. Namen,
die was sagen

Wissenschaftliche Beitrédge aus dem Tectum Verlag:

Reihe: Philosophie; Bd. 34

© Tectum - ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2018
E-Book: 978-3-8288-7186-1

ISSN: 1861-6844

(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN
978-3-8288-4279-3 im Tectum Verlag erschienen.)
Umschlaggestaltung: Tectum Verlag, unter Verwendung des Bildes
#270972149 von takiwa | shutterstock.com

Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind
im Internet {iber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberechtiich geschltztr Inhat 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

Einleitung

Dietrich Bonhoeffer hat mit seiner ,,Formel® des ,religionslosen Chris-
tentum” einen Gedankenimpuls geliefert, den man nach meiner Ein-
schitzung weiterverfolgen sollte, wenn man Ausschau halten will nach
einem zukunftsfihigen Christentum. Eine Studie des Buches gréibt da-
her zunéchst einmal die Wurzeln dieses Gedankenganges von Dietrich
Bonhoeffer griindlich aus.

Aber es wird das bonhoeffer sche ,religionslose Christentum® wei-
ter gedacht und bei Impulsen in der Philosophie, Kunst und Theologie
nach qualitativen Aussagen gesucht, die dazu beitragen konnen, die-
sem Gedankengang mehr Farbe zu verleihen und einem/einer ,religi-
onslosen Christen/Christin“ ein Antlitz zu schenken.

So wire es von grofler Bedeutung fiir ein ,religionsloses Christen-
tum®, wenn dieses radikal emphatisch wird. Philosophische Impulse
liefern Shaftesbury, Schopenhauer und Todorov und einen kiinstleri-
schen Impuls Jan Koblasa. Arthur Schopenhauer wird noch einmal ge-
lesen und so ein ,warmes® sprich emphatisches Mitleidsverstdndnis
entdeckt. Tzvetan Todorov problematisiert eine ambivalente Dimensi-
on der Empathie, macht aber mit der Entdeckung des Blickes als An-
fang von Anerkennungserfahrungen einen wesentlichen Ausgangs-
punkt fiir ein emphatisches Verhalten aus. Und die Skulptur , Lamento
Hiob" von Jan Koblasa ist aus purer Empathie fiir die Klage aus einem
menschlichen Leid heraus entstanden - vielleicht dem eines suizidal
verfassten Menschen, wie es sich in Hiob 3 zeigt?

»Religionsloses Christentum® wird die Reich-Gottes-Verkiindi-
gung sehr stark beachten miissen, wenn zu seinem Selbstverstandnis
das ,,Dasein-fiir-Andere gehort. Deswegen wird noch einmal der his-
torische Jesus und seine Reich-Gottes-Verkiindigung befragt, aber
auch mit Martin Luther King, ein origineller Botschafter der Gegen-
wart der Reich-Gottes-Theologie, dargestellt. Entscheidend ist, dass
das Reich-Gottes in Kdmpfen und Wehen kommt und dass die Adres-
saten des Reich-Gottes diejenigen sind, die sich nicht mehr umdrehen,

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

Einleitung

Vi

wenn sie mal die Hand an den Pflug gelegt haben. Das Eingehen in das
Reich-Gottes wird den Armen, Witwen, Zollnern, Prostituierten usw.
verkiindet. Die scheinbar gut Situierten, die Ehrwiirdigen und Eta-
blierten scheinen hier leer auszugehen. ,Religionsloses Christentum®
wird also anders ,soziologisch® zusammengesetzt sein, als bisherige
Gemeinden.

Unter den ,,anonymen Christen®, ein Gedankenspiel von Karl Rah-
ner, wird man ebenfalls Biirger des ,religionslosen Christentum® fin-
den - siehe aber auch bei Ausfithrungen von Shaftesbury. Diese ,,an-
onymen Christen® praktizieren Néchstenliebe ganz praktisch ohne
einer groflen Religion anzugehoren, reagieren allergisch auf das Ein-
fordern einer dogmatischen Glaubenstreue und einem Buchstaben-
glauben. ,Zeichen gelebter Solidaritit und Barmherzigkeit® gilt es zu
setzen und nicht tiber einen theistischen-trinitarischen Gott zu reden,
sich durch das Reden zum ,,Gottesbesitzer zu machen. Ihr ,Glauben"
steht in Relationen der Barmherzigkeit, Zartlichkeit, Empathie, Ge-
rechtigkeit und Fiir-Sorge.

Der Gedanke der ,,rettenden Liebe“ von J.H. Wichern kann, wenn
er einen , Aufklirungsprozess“ durchgemacht hat, ein ,strukturelles
Moment fiir sich entdeckte, dem ,,Mit-einander® beim Aufhelfen eine
moderne Gestalt gibt, das ,dazwischen-Gehen® fiir sich entdeckte, fiir
die Gegenwart fruchtbar gemacht werden, um zum Beispiel die ,Ver-
zweiflung®, die beim Prekariat oft anzutreffen ist, bekdmpfen zu kon-
nen. ,Religionslose Christen®, wenn sie in einem solchen Sinne die
srettende Liebe“ praktizieren, konnen dann eine echt Not wendende
Tatigkeit hinsichtlich des Prekariats an den Tag legen.

»Religionslose Christen“ leben im Sinne von Erich Fromms Ge-
dankenvorschlag orientiert an einer Haltung des ,,Seins®, allerdings er-
ganzt um eine ,christliche“ Haltung, die den ,Gotteskomplex“ (vergl.
H.E. Richter) tiberwunden hat und das ,,Sterblich-Leben“ fiir sich ent-
deckt hat - also nicht mehr in Angsten vor dem Tod verhaftet ist. Erst
dann ist das, was Fromm anregt, wirklich leb-bar.

»Religionsloses Christentum® wird sich darin ausdriicken, dass es
die Hoffnung nicht verliert. Apokalyptik ist hier ambivalent. Es gibt
eine Apokalyptik ohne Hoffnung, es gibt eine Apokalyptik verzweifel-
ter Hoffnung und es gibt eine Apokalyptik als Hoffnung. Zu dieser
Apokalyptik fithrt die Diskussion von Jiirgen Moltmanns Ausfithrun-

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

Einleitung

gen hin. Wenn Gott den Schopfungsentschluss einmal fasste, den Wil-
len zum Leben duflerte, dann ist zu hoffen, dass er seiner Schopfung
treu bleibt. Darauf ist zu hoffen, das hoffen ,religionslose Christen®,
ginzlich frei von Angst und frei von einer vor Angst triefenden Apo-
kalyptik.

Die Tiefenbohrungen in diesem Buch versuchen diesbeziiglich As-
pekte zu entbergen, die tief verborgen in den verschiedenen theologi-
schen, philosophischen und kiinstlerischen Entfaltungen schlummern.
Es werden scheinbar nicht zu verbindende Ansitze in diesem Buch so
quer gelesen, damit ,,Samenkérner der Wahrheit® fiir das bonhoeffer-
sche Gedankenexperiment zum ,religionslosen Christentum® frucht-
bar gemacht werden konnen. Selbst die Kritik Enrique Dussels an
einer ,Herrschafts-Moral®, die zu einer Abschottung gegeniiber An-
spriichen der Armen fithrt, kann in diesem Zusammenhang als Ele-
ment eines ,religionslosen Christentum® herbeigeholt werden, weil da-
durch dem ,,Dasein-fiir-Andere” gedient wird.

Wenn Shaftesbury manchmal mehr ,,moralischen Sensus® bei so-
genannten Atheisten ausmacht und Bonhoeffer die , kirchliche Religi-
on gewissermaflen verldsst und tatsdchliche Christentum auflerhalb
der ,,Salonkirche® zu entdecken glaubt, dann wird deutlich, dass das
»religionslose Christentum® anders ,soziologisch® verfasst sein wird.
Es stellt sich die Frage: Kann man es eher bei (Christlichen) Basisge-
meinschaften finden, die auch non-religiose Menschen in ihren Ge-
meinschaften zulassen kénnen?

Das abschlieflende Kapitel thematisiert Jesus Christus ganz anders,
wenn es ein Jesus Christus im Horizont des ,religionslosen Christen-
tum” sein soll. Dieser Jesus ist ein Prototyp; er ist ein Prototyp fiir eine
Art der Liebe und der Barmherzigkeit im Zwischenmenschlichen, wo-
durch er transparent auf den ,ge-wussten® und ,ge-glaubten Gott
wurde. Er war als Mértyrer ein Prototyp. Aber innerhalb eines ,religi-
onslosen Christentum® wird nicht ausgeschlossen, dass es noch einmal
Séhne und Tochter Gottes in der Geschichte geben wird kénnen, die in
ebenso unvergleichlicher Weise transparent auf Gott hin sind. Der
Blick auf diese wird allerdings ausgeblendet durch die spezifische Er-
zdhlung des Jesus Christus der Bibel.

Dezember 2018

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

Vil


https://doi.org/10.5771/9783828871861

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. ©
m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

Inhaltsverzeichnis

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas — zwei Perspektiven. Ein Vergleich

der Anliegen von Enrique Dussel und Tzvetan Todorov ........................ 1
2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J.

Moltmann............oooooiiiiiii e 31
3. LamentoHiob ................oooiii 55
4. Compassion - eine philosophische Spurensuche ............................... 61
5. Martin Luther Kings Reich Gottes — Theologie................................... 121
6. Seininder Welt —religios..................c.coeoiiiiiiiiini, 131
7. Dierettende Liebe (Wichern I; Wichern II; Wichern Ill; Wichern IV).......... 149
8. Jesus Christus — Vergewisserungen...................c.ocevevvnnneiinnennnnnnn. 161
9. Schlussteil — Gott mit und unter den Benachteiligten......................... 175
10, DANKSAGUNG ... 177

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3

tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828871861

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. ©
m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas — zwei
Perspektiven. Ein Vergleich der Anliegen von
Enrique Dussel und Tzvetan Todorov:

1.1. Vorbemerkungen

1492 — dieses Datum steht nicht nur nur fiir einen praktischen und
theoretischen Paradigmenwechsel in der Weltgeschichte. Zum ersten
Mal ist Weltgeschichte real in der Geschichte der Welt. Die vier ent-
scheidenden Kontinente sind aufeinander bezogen und zwar konkret.
Alle Weltgeschichte davor ist retrospektiv zur Weltgeschichte erklart
worden. Dieses Datum steht auch fiir den Beginn der Conquista, in
deren Hauptzeit (die ersten 8o Jahre) von den vor der Ankunft der Eu-
ropéder in Amerika lebenden etwa 57 Millionen Menschen knapp 48
Millionen zum Opfer fielen (vergl. Rottlinder, 1990, 223). Geistig-
geistliche Eroberung nannten die Akteure des 16. und 17. Jahrhun-
derts jenes epochale Ereignis (vergl. Delgado, 1991, 13) und versuch-
ten damit diesen Vorgang positiv zu besetzen. Man betrachtet diese
Zeit als den Anbruch der Moderne. Noch heute wird ein Mythos der
Moderne gepflegt, der in ihr einen Siegeszug der praktisch-kritischen
Vernunft sieht. Die Schattenseite dieses Aufbruchs zur Moderne, nim-
lich deren Gewaltdimension, als das irrationale Moment der Moderne,
wird aber zu oft tibergangen oder verklart. Selbst Habermas, so kriti-
siert Enrique Dussel, iibergeht dieses Schliisselereignis der Moderne,
wenn er die Entdeckung der Subjektivitdt in die Aufkldrung verlegt
(Vorlesung: Eurozentrismus, vom 21. Oktober 1992 an der J-W-G-
Universitdt, Frankfurt/Main). Diese wenigen Vorbemerkungen ma-
chen deutlich, das Thema der Conquista/Moderne wird kontrovers
diskutiert. Uniibersehbar sind die Wortmeldungen und vielschichtig

1 Erstellt 1993

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas — zwei Perspektiven

die Interpretationen. Zwei prononcierte Autoren — T. Todorov und E.
Dussel - der Debatte habe ich daher herausgegriffen, um Positionen
zu vergleichen.

1.2. Gemeinsamer Ausgangspunkt — Verschiedene Anliegen

Mit der ,Kategorie des/der Anderen® ist ein weiteres Element in die
Diskussion gelangt, das unser Verantwortungsgefiihl stirken und da-
mit die internationale Solidaritat vertiefen kann. Diese Kategorie ist
von ahnlicher Bedeutsamkeit wie die Installation der 3. Generation der
Menschenrechte in international verbindlichen Regelungsmechanis-
men sowie die Ausformulierung der ,,Option fir die Armen® durch die
Kirche in Lateinamerika fiir die Katholische Soziallehre.

Alle drei Kategorien/Optionen visieren die Situation der Margina-
lisierten weltweit, vor allem aber in der ,,Zwei-Drittel-Welt®, an. Alle
drei Optionen/Perspektiven versuchen angesichts zunehmend ver-
schirfter existenzieller Bedingungen in den Entwicklungslindern Er-
kenntnisperspektiven fiir die Problemlagen zu vertiefen und Hand-
lungsoptionen fiir Losungsansitze zu erdffnen. Hierbei bedeutet die
»Kategorie des/der Anderen® der logische Fortschritt bzw. die philoso-
phisch-theologische Vertiefung der zuvor benannten Solidarkategori-
en.

Wiahrend die 3. Generation der Menschenrechte noch einen stark
europdischen Zuschnitt darstellte so bedeutete die ,,Option fiir die Ar-
men” eine vorwiegend aus der Peripherie formulierte Perspektive, die
in der ,Kategorie des/der Anderen® auf die anthropologischen und
theologischen Grundstrukturen des Miteinanders radikal vertieft wer-
den.

Die Sprengkraft der , Kategorie des/der Anderen® liegt vor allem in
einer verstarkten Aufnahme des Freiheitsverstdndnisses des Menschen
und der Starkung der Dynamik menschlicher Beziehungen gegeniiber
verfestigten Strukturen, insbesondere ,,Strukturen der Stinde®

Die Zahl der Autoren, die diese Kategorie mittlerweile rezipiert, ist
lang. Dennoch fallen immer wieder drei Namen héufiger auf, auf die
man sich bezieht. In einem aktuellen Artikel zeigt Juan Carlos Scanno-
ne (1992) die entscheidende Gemeinsamkeit und Genealogie der Phi-

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1.3. Emmanuel Levinas

losophen Levinas, Dussel und Todorov auf: ,Die Kategorie des Ande-
ren — (...) — hatte bereits 1972 Enrique Dussel von Emmanuel Levinas
tibernommen, und auf den Indio angewandt. In der letzten Zeit wurde
sie durch das Buch von Tzvetan Todorov verbreitet, dessen Untertitel
lautet: ,Das Problem des Anderen® (S. 265). Da aber diese offensichtli-
che Gemeinsamkeit bei naherem Hinsehen Unterschiede aufweist, zu-

néchst ein Blick auf die Anliegen der drei.

1.3. Emmanuel Levinas

Levinas will die Ursprungserfahrung von Moralitit rekonstruieren
(vergl. Lesch, 1991, 181). Daher ist es fiir ihn entscheidend, nicht eine
normative Ethik zu entwerfen, sondern das ,Ethische“ der Beziehun-
gen, als Sprache vollzogen (dire)?, herauszuheben und zu entbergen.
Fiir dieses Projekt steht das Programm: Im Denken des Anderen die
Andersheit des Anderen wahrzunehmens3. In diesem Programm wird
der Andere nicht wie in der abendlidndischen Philosophie als Ontolo-
gie auf das ,Selbst reduziert sondern als immer schon da entborgen
(vergl. Klehr, 1991, 9). Allerdings zwingt fiir Levinas die Gegenwart ei-
nes Dritten zur Angabe von gerechten Maf3stiben fiir das Sozialverhal-
ten, um die unendliche Verantwortung fiir den anderen mit endlichen
Méoglichkeiten realisieren zu kénnen (vergl. Lesch, 1991, 185). In der
Gegenwart eines Dritten wird auch der Verweis auf die Spur> Gottes

2 ,Levinas unterscheidet innerhalb der Sprache zwei Dimension: ,Dire": das ethisch
unmittelbare, wortlose Sich-Bedeuten und Mir-Bedeuten des Antlitzes, das alle The-
matisierung und Kommunikation erst ermoglicht (sprechen als Geschehen der Er-
6ffnung des Anderen); ,Dit: das Ausgesagte, die vollzogene, objektivierende und ob-
jektivierbare Rede (die als solche schon wieder Teil der Seinsordnung ist)“ (Bruder,
1992, 5, Anm. 5 nach T. Wiemer, 1988, 77).

3 Vergl. dazu den Titel des philosophischen Fachgesprichs mit Emmanuel Levinas,
dokumentiert in Band 31 der Hohenheimer Protokolle in Verbindung mit dem Vor-
wort des Akademiedirektors Dr. Gebhard Fuchs (1991, 8).

4 ,Das franzosische ,UAutre’ ist darauthin offen, den Anderen oder das Andere zu be-
zeichnen; ebenso wie ,le Meme* der Selbe oder das Selbe bedeuten kann“ (Bruder,
1992, 6, Anm. 9).

5 »Mit der Metapher der Spur (...) wird im wesentlichen immer dasselbe ausge-
driickt: die zeitliche Entzogenheit des Unendlichen, seine Diachronie in Bezug auf
das Endliche“ (Bruder, 1992, 18, Anm. 56).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas — zwei Perspektiven

gemacht. Fiir ndhere Ausfithrungen dazu verweise ich auf den fortlau-
fenden Text.

1.4. Enrique Dussel

Das Anliegen von E. Dussel ist sicherlich sehr treffend mit einer ,,Ethik
der Befreiung“ (Schelkshorn, 1992) bzw. einer ,,Philosophie der Befrei-
ung” (Dussel, 1977/1989) zu bezeichnen. Im Mittelpunkt steht hierbei
das Vorhaben der Befreiung vom Eurozentrismus der philosophischen
Deutungen aller Lebenswelten bzw. von Eurozentrismus vieler auf ein
Zentrum zu hierarchisierter Lebenswelten. Dieses fasst Schelkshorn
sehr treffend zusammen, in einer ,De-struktion® der europiischen
Philosophie und einer Neudefinition des weltgeschichtlichen ,Ortes’
Lateinamerikas (vergl. Schelkshorn, 1992, 31-64 sowie E. Dussel in sei-
ner Vorlesung an der J-W-G-Universitit zu Frankfurt, vom
21.10.1992). Folie fiir dieses Programm ist die ,,Logik der Anderheit*
(Schelkshorn, 1992, 69ff.), bei der er sich ausdriicklich auf E. Levinas
bezieht. Fiir E. Dussel ist diese Logik, die auf personale Néhe zielt und
damit auf die Neubildung von Sinn, eine urspriingliche westlich-
christliche Erfahrung - namlich dass ich von Antlitz zu Antlitz erken-
ne (vergl. Ex 33,11 und 1 Kor 13,12) (E. Dussel, 1986/1988, 18). Der
Mensch wird in der Begegnung von Angesicht zu Angesicht in den
ethischen Status seines Seins gesetzt. Das bedeutet einerseits den
»schopferischen Einbruch® der ,analektischen Praxis des Anderen als
Autonomen und Freien in meine Welt“ und andererseits Befreiung in-
folge des Wortes des/der Anderen zu einer véllig neuen analektischen
Praxis®, insofern der-/diejenige aus seiner/ihrer Selbstverschlossenheit

6 Weil E. Dussel sich gegen einen Zugang zum Ethischen von der Norm her wehrt
(vergl. auch das Anliegen von E. Levinas zum Problemkreis einer normativen Ethik),
die normative Ebene der Ethik aber nicht preisgeben will, fithrt er die analektische
Praxis ein. Das Entscheidende an der analektischen Praxis ist die Frage nach der Art
und Weise wie ich auf den anderen zugehe. Sie ist fiir ihn die angemessenste Weise,
um das Ethische des ,,von Antlitz zu Antlitz“ zu bewahren, nimlich die Exterioritit
des Anderen. Analektische Praxis bedeutet: Unter der Vorannahme eines wahrhaft
ana-log und dis-ting getrennten Sein versucht man das Gemeinsame, im Wort, zu
finden, um dann von dort (dem Gemeinsamen) das Dis-tinkte zu erschlieflen, im

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1.4. Enrique Dussel

heraustreten darf zum Dienst fiir den/ die Andere(n) (vergl. H.
Schelkshorn, 1992, 79).

Letztlich geht E. Dussel {iber die Levinassche Kategorie der An-
dersheit hinaus. ,,Levinas bleibt gleichsam ekstatisch vor dem Anderen,
dem Absoluten, der liturgisch verehrt werden soll, aber er zeigt uns
nur schlecht oder nichts dariiber, wie man ihm ernsthaft dienen, wie
man ihn geschichtlich befreien, wie man eine ,neue Ordnung‘ konstru-
ieren soll (von der uns Rosenzweig spricht). Wir schulden also Levinas
die Beschreibung der urspriinglichen Erfahrung, aber wir miissen ihn
tiberwinden, zuriicklassen in dem, was die Einsetzung der Vermittlun-
gen betrifft... Der Andere vergegenwirtigt sich [nach Levinas] als ab-
solut anders, schliefilich ist er zweideutig, absolut unverstindlich, in-
kommunikabel, uneinholbar, man kann ihn nicht befreien (retten).
Der Arme pro-voziert zwar, aber schliefllich bleibt er fiir immer arm,
elend” (E. Dussel zitiert nach: H. Schelkshorn, 1992, 97). ,Es geniigt
nicht, das Wort des/der Anderen blof§ zu verstehen, auch wenn dies
bereits eine ethische Option impliziert; dem Verstehen muf3 der effek-
tive Dienst, die reale Arbeit (habodah), letztlich die Befreiung des/der
Armen aus Elend und Unterdriickung folgen® (ders., 103). Erster
Dienst ist daher fur E. Dussel, ,,den ,Armen’ hier und jetzt konkret zu
entdecken® (Dussel, 1986/1988, 64). Eine weitere diagnostische Maf3-
nahme sieht er in der Suche nach Kategorien, die helfen, die Struktu-
ren der Stinden zu entdecken (hierzu zédhlt er seine Fetischismusthese),
den Teufel enttarnen (so in einem Seminar zur Vorlesung an der J-W-
G- Universitdt vom 25.11.1992).

Doch zur Diagnose muss die Therapie treten. Obgleich fiir Dussel
diagnostische Mittel noch nicht zureichend geklért sind (so im Semi-
nar vom 25.11.1992), um die Therapie verordnen zu konnen, sieht er
eine entscheidende Moglichkeitsbedingung der Therapie: Den escha-
tologischen Rest der Exterioritit des/der Anderen, derer sich keine
Herrschaft bemiéchtigen kann. Diesen Rest zu befihigen aus dem

Lernen in der Welt des anderen. Analektische Praxis stellt sich damit jenseits des
»Horizonts der Totalitdt®, wie er beispielsweise in der Hegelschen Philosophie des
»Absoluten Geistes“ besteht (vergl. z.B. Dussel, 1977/1989, 173ff.). Juan Carlos
Scannone weist auf eine Rezensionstradition des Ausdrucks ,, Analektik®, ausgehend
von B. Lakebrink iiber ihn selbst zu E. Dussel und Ph. Secretan hin (vergl. ders.,
1991, 382, Anm. 29).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas — zwei Perspektiven

Herrschaftssystem auszuziehen, d.h. die urspriingliche Begegnung von
Angesicht zu Angesicht wiederherzustellen ist fiir ihn ein erster Thera-
pieschritt. Relevante Chancen zu dieser Befihigung rdumt er unter
prophetischem Handeln ein, einem Handeln, das unter einem eschato-
logischen Vorbehalt gegeniiber Ge-setzten steht (vergl. H. Schelkshorn,
1992, 117ff,, 161ff; Dussel, 1986/1988, 81f., 94f., 216). Mafigabe des
Handelns ist der Imperativ ,,Befreie den Armen!*

1.5. Tzvetan Todorov

Tzvetan Todorov teilt zwar die , Kategorie des Anderen® mit E. Levinas
und E. Dussel, akzentuiert aber seine Motivation ganz neu. Sein
»Hauptinteresse ist weniger das eines Historikers als das eines Moralis-
ten (Todorov, 1985, 12). Hierbei geht es ihm um die Gegenwart, nicht
um einer exakte Rekonstruktion des vergangenen Geschehens. Es geht
ihm um die moralische Lehre der Vergangenheit fiir heute und mor-
gen’. Eine gute Konkretion dieses Anliegens findet sich in seiner euro-
péisierten Reformulierung der Las Casas’schen Unheilsprophezeihung.
Dort wird aus einem ,,Gott wird seinen Ingrimm und Zorn iiber Spa-
nien ausgieflen ein Hinweis auf die gesamteuropdische Verstrickung
in die Kolonialgeschichte: ,,Gott wird seinen Zorn iiber Europa ausgie-
BRen” (ders., 1985, 289).

Mit dieser hermeneutischen Abgrenzung, wenn sie gegeniiber E.
Dussel gemeint ist, erfasst er jedoch nur einen Teil des Dussel'schen
Anliegens. Betrachtet man den 1. Abschnitt (17-102) der ,,Allgemei-
nen Einleitung zur Geschichte der Kirche in Lateinamerika® (Band I/1
des Gesamtwerkes), dann sieht man bei Dussel ein umfangreiches her-
meneutisches Anliegen: Den ,Armen; als Bezugspunkt, von dem her
der Sinn der historischen Fakten interpretiert wird. Todorov hingegen
interpretiert die historischen Fakten dahingehend: Was fiir ,morali-
sche’ Uberzeugungen kommen bei den Conquistatoren zum Ausdruck
und welche Konsequenzen hat das fiir den Armen. Damit gewinnt bei

7 In Ubereinstimmung mit Levinas zitiert er (1985, 295): ,Unsere Epoche ... ist Han-
deln fiir eine kommende Welt, Uberwindung der eigenen Zeit - Selbstiiberwindung,
die eine Epiphanie des anderen fordert"

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1.5. Tzvetan Todorov

T. Todorov der ,,Arme®/“Andere” nur sekundédr an Bedeutung. Ganz
im Gegensatz zum Hauptanliegen von Dussel - ein neue Achsenzeit
(in Anlehnung an den Sprachgebrauch von Jaspers) zu rekonstruieren
(vergl. das Anliegen der Vorlesungen an der J-W-G-Universitit vom
25.11.-16.12.1992), d.h. von den Anderen eine eigenstindige Theolo-
gie, Philosophie und Kultur zu ent-bergen, aus der Ver-deckung her-
auszuheben - wird ,der/die Andere® von T. Todorov nur dahingehend
herausgearbeitet, um den Egozentrismus und die Wertehaltung der
Europier zu beschreiben (vergl. bei T. Todorov, 1985, 56). Damit wird
die ,Kategorie des Anderen® mehr zum Instrument fiir sein moralisti-
sches Anliegen als zur eigenstindigen Grofle. Peter Rottlinders Analy-
se der ,traditionsgeleiteten Rationalitit der Atzteken® (1990, 223f)
nach T. Todorov kann diese Ver-Objektivierung nur schwerlich wett-
machen. Man muss daher mit Matthias Proske fragen, ,,ob er den an-
deren wirklich entdeckt, wenn er ihn zum Objekt seines Diskurses
macht, mittels dessen eine Verdnderung des Handelns dem Fremden
gegeniiber aufgezeigt werden soll“ (Proske, 1990, 36).

Uber die Skizze der Conquistatoren, die deutlich macht, dass ihr
Verstehen der Anderen nur kalkulierend und zum Zwecke der Herr-
schaft eingesetzt wurde, kommt er zu einer moralistischen Forderung:
»Ein Dialog, bei dem niemand das letzte Wort hat, bei dem keine
Stimme den anderen auf den Status eines einfachen Objekts reduziert
und bei dem jeder seinen Vorteil daraus zieht, dafy er auflerhalb des
anderen steht (Todorov, 1985, 295). Er favorisiert damit Verstehens-
prozesse, die darauf verzichten, den anderen durchschauen zu konnen.
Mit dem damit indirekt formulierten Recht auf Undurchschaubarkeit
stimmt er wiederum mit E. Dussel und E. Levinas iiberein. Allerdings
besteht auch hier wieder ein Unterschied, wihrend Levinas und Dussel
das Recht auf Undurchschaubarkeit aus der Exterioritat des/der Ande-
ren gewinnen so Todorov aus der Aufdeckung des instrumentalisti-
schen Charakters des Verstehens der Europder, also gerade nicht von
der Exterioritit des/der Anderen her (vergl. z.B. ders., 1985, 48f.).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas — zwei Perspektiven

1.6. Die ,Kategorie des/der Anderen”
1.6.1. Emmanuel Levinas

In der Priorititensetzung der Philosophie von Levinas zur ,,Kategorie
des Anderen® zeigt sich seine Abgrenzung von der Praxis normativer
Ethik besonders deutlich: Das Andere steht vor dem Selben, die Diffe-
renz vor der Identitit, die Unendlichkeit vor der Totalitdt, das Geben
vor den Be-greifen sowie die Diachronie vor der Synchronie. Entgegen
Vorstellungen von einer Seinstotalitit macht er daher deutlich, dass
»der Andere” sich im Letzten eines jeden Konnens, eines jeden Verste-
hens und Ergreifens, einer jeden Beschreibung und Thematisierung
sowie eines jeden wissenden und erkennenden Zugriff entzieht — un-
verfligbar bleibt. Das wird im Begriff des ,, Antlitz (visage) zum Aus-
druck gebracht.

Diese Unverfiigbarkeit, diese Ent-zogenheit ist zugleich auch ein
Akt des Widerstandes, den jeder Andere aus sich heraus leistet. Dieser
Widerstand spricht sich aus als: ,,Du wirst mich nicht téten” bzw. ,Du
wirst mich leben lassen. Er hebt heraus, dass das urspriingliche Ver-
héltnis der Menschen zueinander ein Ethisches ist und als Sprache sich
vollzieht (1988, 68, 117, 118, 199 sowie 1982/1986, 75).

In diesem Widerstand tritt das Antlitz ohne wenn und aber in
meine Gegenwart ein, ohne jedoch Teil meiner Gegenwart zu werden.
Man hat keine Wahl vor der Gegenwart dieses Antlitzes, man ist ganz
allein mit diesem konfrontiert. Damit wird deutlich, die Subjektivitéit
ist bestimmt durch seine Beziehung zur Exterioritdt. Ausgangspunkt
der Subjektivitit ist daher nicht das ,,Selbst“ sondern der ,,Andere®, das
Antlitz des anderen Menschen. Das geht sogar soweit, dass Levinas
»Subjektivitit® als ,,Unterworfenheit® beschreibt®. Das ist so zu verste-
hen, dass in dem Mafl der Unterworfenheit unter den anderen der An-
dere in mir zum Leben kommt, der Andere sich sagen (dire) kann und
mich damit in eine Verantwortung ruft, die meine Subjektivitat er-
weckt. Diese Verantwortung besagt erstens: Sei verantwortlich fiir die

8 Das ist leichter im franzosischen Originaltext nachzuvollziehen, wenn man das
franzdsische Wort fiir Subjekt (sujet) liest und dazu die Ubersetzung von Unterwer-
fung (assujettissement) betrachtet.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1.6. Die , Kategorie des/der Anderen”

Bedingungen des ,von Antlitz zu Antlitz“; zweitens: Seit verantwort-
lich ,fiir-den-Anderen (fiir die Freiheit, den Schmerz, den Leib, die
Fehler etc. des Anderen); drittens: Sei verantwortlich fiir das Wort des
Anderen.

In dieser Verantwortung ist niemand ersetzbar, d.h. sie ist nicht
tibertragbar. Das Subjekt ist fiir den Verantwortungszusammenhang
der jeweiligen Beziehung verantwortlich (vergl. zu den bisherigen Aus-
fithrungen Wenzler [1991] und Bruder [1992, 4-16]).

In diesem Verantwortungszusammenhang nimmt das Subjekt in
gewisser Weise Abschied vom ,,Selbst“ auf einen neuen Sinn hin zu, zu
Gott hin. Von dem Ausgangspunkt des ,Vorrang des Horens und des
Erleidens vor dem eigenen Beginnen“ (Wiemer, 1991, 17) gerit der
Mensch in Beziehung zu Gott, ,hilt sich in der Spur® (Levinas, 1983,
235). Diese Beziehung besteht allerdings so, ,dafl ER aus dieser (...)
zurlickgezogen bleibt, unerreichbar, getrennt in der Beziehung“ (T.
Wiemer, 1991, 23). Wie ist das zu verstehen? Zum Verstandnis dieser
Beziehung muss man auf ,Descartes’ Idee des Unendlichen im Endli-
chen® zuriickgreifen, die Levinas als eine Offenbarung des Unendli-
chen im Endlichen deutet. Diese Offenbarung ereignet sich als ,Be-
gehren®, d.h. im unselbstsiichtigen und uneigenniitzigen ,,Fiir-den-An-
deren®-Sein, im ,,me voici“ (Hier bin ich). Das wiederum wurde vom
Antlitz ausgelost. Mit der Metapher der Spur (Levinas, 1983, 230-235)
wird diese Anzeige - vom Antlitz her - des Unendlichen, begrifflich
gefasst. Diese Metapher macht also deutlich, dass hier kein Schema
vom Typ Urbild-Abbild vorliegt. Viemehr ist die Spur zu ,,unterschei-
den von bloflen Zeichen. Wihrend das Zeichen immer (An-)Zeichen
ist fiir etwas andere, Riickverweis auf einen gréfieren Zusammenhang,
von dem her allein es verstdndlich wird, bedeutet Spur, ohne in eine
vorgingige Ordnung integrierbar zu sein, ja bedeutet gerade als Sto-
rung vorgingiger Ordnungen.... (...) Die tiefste Bedeutung der Spur
liegt au8erhalb von sichtbar und unsichtbar — im Zeitlichen. Und zwar
in dem Sinn, daf sie von einer Vergangenheit kiindet, die auferhalb
meines zeitlichen Horizontes liegt und auflerhalb bleibt. In ihr geht es
um eine Vergangenheit, die unabhéngig von meinem Erinnerungs-
und Vorstellungsvermogen mich dennoch - (...) - betrifft; sie betrifft
mich storend, fragend, beunruhigend, tiber das Maf3 meines Bewuf3t-
seins unendlich hinaus, fordernder, drangender” (Wiemer, 1991, 25f.).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas — zwei Perspektiven

Antlitz (der Andere) — Spur (Unendliches) — Subjektivitat; es wird
deutlich, diese Dimensionen der Wirklichkeit sind aufs Engste mitein-
ander verflochten. Das driickt Levinas in dem Begriff Intrige aus und
stellt das in Bindestrichkonstruktionen dar. Die Intrige findet in drei
Versionen statt: Erstens als Umkehrung des ,Fiir-sich® in ,Fiir-den-
Anderen®; zweitens als Umkehrung der Exterioritdt (Auflerhalbsein
des Unendlichen) in Interioritat (wird zur Innerlichkeit in der Auf-
richtigkeit des Zeugnisses); drittens als Umkehrung als Verweisung
vom Ersehenswerten auf das Nicht-Ersehenswerte (vergl. Bruder,
1992, 21-24).

Am Ende dieses Umkehrungsprozess steht die Einsicht, dass man
von Gott wahrhaftig nur aus Beziehungen mit Menschen weifl. D.h.
Glaube an Gott findet seinen wahrhaftigen Ausdruck in praktisch ge-
leisteter Gerechtigkeit, im Zeugnis (vergl. Wiemer, 1991, 27). Dieses
Bezeugen ist ein wichtiger Ankniipfungspunkt fiir E. Dussel, um sein
Anliegen des ,,prophetischen Handelns“ als ,,Befreiungshandeln® ein-
zubringen, um schlief3lich iiber Levinas hinauszugehen.

1.6.2. Enrique Dussel

Die ,Logik der Anderheit® hat zwei Dimensionen, die der Exterioritat
und die der Proximitit. Zwischen beiden besteht eine Wechselbezie-
hung (vergl. Schelkshorn, 1992, 69-95).

a) Exterioritat (vergl. Dussel, 1977/1989, 54-64)

Nach der ,,Logik der Anderheit® von E. Dussel entzieht sich der ande-
re, die Exterioritit des anderen nicht nur dem vollstindigen Durch-
dringen durch die Vernunft - damit wire er noch in den Horizont des
Sein-Verstehens integriert und blof$ Differenz — vielmehr ist die Frei-
heit des anderen so zu verstehen, dass der andere von meiner logi-

9 Vergl. seine Kritik an den Grenzen einer negativen Dialektik in 1977/1989, 56,
2.4.3.2./2.4.3.3. sowie 173

10

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1.6. Die , Kategorie des/der Anderen

u

schen Welt, mit mir als Zentrum der Welt distinkt© ist, exterior der
Totalitat der Vernunft. Damit wird das Sein des/der Anderen bei E.
Dussel als abgriindige Freiheit gedacht, als ,jenseits (and-) des Hori-
zonts der Totalitat“ (Dussel, 1977/1989, 173). Sie offenbart und reali-
siert sich nur im Gegeniiber zur anderen Freiheit im Wort, das der an-
dere aus sich selbst spricht. Damit kann keine Freiheit sich zum
,Grund® fur eine andere Freiheit machen, so verstanden, ,,daf$ der/die
andere blofle Differenz ihres eigenen Seins wire® (vergl. Schelkshorn,
1992, 74). Dieses Verstindnis ist die Grundlage fiir seine Analektik
(vergl. Dussel, 1977/1989, 173ff.), die die Dynamik menschlicher Frei-
heiten auffangen will, den ,wirklich-menschlichen Akt, durch den sich
jede Person, jede Gruppe oder jedes Volk ... bestimmt (ders.,
1977/1989, 173). Damit wird der Mensch als , Trdger von Geschichte
und Kultur® (ders., 1977/1989, 173) sowie seine Geschichtsméchtigkeit
hervorgehoben. Das Verhiltnis von Freiheit zu Freiheit ist bestimmt
als eines der ,,Zeugung“** von Neuem, insofern durch den Einbruch
des/der Anderen Seinsméglichkeiten im Menschen ,gezeugt werden,
die er/sie sich nicht selbst geben kann“ (Schelkshorn, 1992, 74; siehe
auch Dussel, 1977/1989, 59, 2.4.6.1.). Das zeigt, Erkenntnis ist wesent-
lich moglich durch das Wort des/der Anderen.

b) Proximitat (vergl. Dussel, 1977/1989, 29-35)

Die Alteritit des/der Anderen provoziert personale Néhe. In der He-
rausforderung des Rufes: ,Ich habe Hunger! Ich habe ein Recht zu es-
sen!“ (Dussel, 1977/1989, 57) stellt sich eine unmittelbare Beziehung
zwischen Ich und Du her, die durch das Antlitz des/der Anderen leib-
lich ,vermittelt” ist; die Néhe ist daher Beziehung ,von-Angesicht-zu-
Angesicht® (Schelkshorn, 1992, 75). Damit wird deutlich, ,,Ndhe und
radikale Anderheit schlieflen einander nicht aus, im Gegenteil, sie be-

10 Distinkt bedeutet fiir E. Dussel: Vorgéngigkeit in der Ordnung der Konstitution
der Welt sowie in der Ordnung der realen Konstitution; keine vorgéingige Einheit
voraussetzend; nicht von der Identitdt notwendig hervorgehend; in keiner dialekti-
schen Versohnung authebbar; jenseits der weltlichen Totalitét in ihrem letzten Ho-
rizont des Seins, trans-ontologisch, jenseits ,des Selben'(vergl. auch Ausfithrungen
bei Levinas):

11 Vergl. die sinntréchtige Formulierung bei E. Dussel - ,,entspringt dem Uterus eines
anderen” (1977/1989, 56).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

11


https://doi.org/10.5771/9783828871861

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas — zwei Perspektiven

12

dingen einander, insofern die Exterioritdt des/der Anderen gerade in
der Nahe der personalen Begegnung freigegeben wird“ (ders., 75).

Die Proximitdt entbirgt in zweifacher Hinsicht ,die wesentliche
Wirklichkeit der Person® (Dussel, 1977/1989, 35) und damit urspriing-
liche Wahrheiten der Proximitdt im ,von-Angesicht-zu-Angesicht“!2.
Dazu gehort, dass das Verhiltnis der Menschen untereinander eines
der Proximitét und nicht der Proxemie (zu einer Sache) ist (vergl. ders.,
1977/1989, 29ff.), dass aus der Proximitat Leben entsteht und ,,in der
sich einem die Bedeutung der Welt entfaltet® (ders., 1977/1989, 32),
Sprache sich bildet (ders., 33) sowie Bezugspunkte in der Geschichte
hergestellt werden. Dariiber hinaus entbirgt die Proximitit eine escato-
logische Dimension: Die urspriingliche Offenheit des Menschen, das
Begehren nach dem unausschépflichen Geheimnis des/der Anderen.

Die Proximitat entbirgt dariiber hinaus die Gleichrangigkeit der
einander Begegnenden und dass diese nur zu erhalten ist, wenn man
die urspriingliche Offenheit fiir die/den Anderen bewahrt in der Un-
mittelbarkeit der Nahe, in der Solidaritét des ,von-Angesicht-zu-Ange-
sicht®. Von hier aus wird der Mensch in den ethischen Status seines
Seins eingesetzt, die Nihe als Quellkraft des Ethischen in seinem ei-
gentlichen Sinne konstituiert. Damit hat E. Dussel mit E. Levinas die
Unmittelbarkeit der Néhe (die personale Begegnung) als urspriingliche
ethische Wirklichkeit ausgezeichnet. Und das ist ein ganz entscheiden-
der Unterschied zu Todorov, der im Schlusskapitel seines Buches aus
der Unmittelbarkeit nachtriglich ethische Forderungen ableitet.

12 ,Das yvon Angesicht zu Angesicht® (auf hebréisch pnim el-pnim, Ex 33,11), ,von
Person zu Person’ (im griechischen présopon pros préosopon, 1 Kor 13,12) ist eine
im Hebréischen gebriuchliche Verdoppelung, die das vergleichsweise Maximum
das Hochste bezeichnet, in diesem Falle die Proximitit, die Unmittelbarkeit zweier
Mysterien, auf die man als Exteriorititen stosst. In der Erotik ist das ,von Angesicht
zu Angesicht® das Mund auf Mund, der Kuss: ,Er kiisse mich mit dem Kuss seines
Mundes* (HId 1,1). Es ist ein primdrer Sachverhalt, eine veritas prima: Man begeg-
net dem Antlitz des Andern als eines Andern, des Anderen als den Andern, des
Mysteriums, das sich als ein unbegreifbarer, sakraler Bereich auftut weit tiber die
Augen hinaus, die ich von nahem sehe und die mich von nahem sehen (Dussel,
1985, 25).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1.6. Die , Kategorie des/der Anderen”

¢) Wechselwirkung

Der stindige Wechsel zwischen Néhe und Ferne ergibt sich aus der
Notwendigkeit der leiblichen Regeneration. Das bedeutet, zu der Zu-
wendung zur Person muss auch die Zuwendung zur Natur/den Dingen
treten, d.h. das Wort ist um das Element der Arbeit zu ergdnzen (ders.,
1991, 40-52), und das bedeutet wiederum, zu dem ,,Begehren® (deseo)
tritt das ,,Bedlrfnis“ (necessidad). Durch die Arbeit — die 6konomi-
sche Beziehung - erfolgt aber nicht notwendig eine Entfremdung von
den Menschen. ,Die ¢konomische Beziehung ist jene praktisch-pro-
duktive Beziehung, durch die Personen iiber das Ereignis ihrer Arbeit
miteinander in Verbindung treten oder Dinge iiber ihren Erzeuger in
Verbindung gebracht werden® (ders., 1985, 169). Mit diesem Verstind-
nis der Okonomie erhilt diese ihren Sinn aus praktisch-poietischen
Beziehungsstrukturen, die wiederum zur Realisierung der Proximitét
des/der Anderen beitragen.

d) Befreiende Praxis

Es wird deutlich, Bedingung der Moglichkeit fiir ein ethisch verant-
wortliches Handeln ist fiir E. Dussel, dass man den anderen als radikal
distinkt von mir zulasst, dass man offen fiir den/die Anderen ist,
den/die Anderen in sich hineinbrechen lésst, also Proximitdt zuldsst
und damit die Welt des/der Anderen in sich. Indem er/sie das Wort
seiner/ihrer Exterioritdt ruft, kann das mich aus meiner Selbstver-
schlossenheit zum Dienst fiir den/die Anderen heraustreiben und da-
mit sind wiederum Voraussetzungen geschaffen fiir die befreiende
Praxis. Mein erster Dienst ist hierbei die addquate Interpretation des
Wortes des/der Anderen. Diese verlduft auf drei logisch und zeitlich
sich ergdnzenden Ebenen - in der Gewissenregung, dem analogen
Verstehen und in der Gerechtigkeitsliebe'3. Insofern die Gewissensre-
gung aus einer Hoffnung heraus erfolgt, das analoge Verstehen auf

13 Gewissensregung bedeutet auf die Stimme des anderen zu héren, indem man die
soziale Totalitdt der eigenen Welt transzendiert, sich dem anderen zuwendet und
damit zum Zeugen des anderen wird.

Analoges Verstehen beginnt beim Uberbriicken des Grabens Ich-Anderer, indem
man sich offnet fir das Einbrechen des Wortes des/der Anderen in meine Welt. Es

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

13


https://doi.org/10.5771/9783828871861

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas — zwei Perspektiven

Vertrauen baut und die Gerechtigkeitsliebe aufgezeigt wurde, wird zu-
gleich auf die Grundkonstanten der befreienden Praxis verwiesen:
Hoffnung, Vertrauen, Gerechtigkeitsliebe. Der Anklang an Gal 5,22 ist
nicht ganz zufallig.

Einer befreienden Praxis vorauszugehen hat einen ,kritisch ge-
schichtlichen Standpunkt, der Freiheitsverluste und Entfremdung be-
nennt, worausher zu befreien ist. Dussel bezeichnet hier drei Momen-
te: Entfremdung als Depersonalisation, ,Institutionalisierte Entfrem-
dung® sowie die Herrschafts“moral® (vergl. Schelkshorn, 103-111;
Dussel, 1977/1989, 64-73 und 1988, 26-35).

— Entfremdung als Depersonalisation: Als erste Bestimmung ist eine
Handlung zu benennen, die das ,von Angesicht zu Angesicht® ver-
nichtet, unterbricht (vergl. Dussel, 1988, 27). Dies ist gleichsam
Voraussetzung, um den anderen ,,in ein Werkzeug zu verwandeln®,
»zu einem Ding“ werden zu lassen. Das bedeutet: ,In der Aberken-
nung des Person-Seins des anderen, der Entfremdung oder Aliena-
tion wird ,Jemand’ zu einem ,Etwas‘ verdinglicht und instrumenta-
lisiert (ders., 27).

Auf der anderen Seite, beim Subjekt des Entfremdungsprozesses
steht die bewusste Behauptung der Totalitat als einzig verbindli-
chen Sinnhorizont, die Absolutsetzung der eigenen Werthierarchie.
Diese beschreibt Dussel als Ab-wendung, die nicht Abkehr ist.
Mehr noch kommt dazu: Indem er sich ab-wendet, behauptet er
sich als Herrn, negiert Gott und betrachtet sich als Gott, als Fetisch
eines Gotzendienstes. Er betrachtet sich als Ziel und Zweck anderer
Personen (ders., 28).

Die Wechselbeziehung ist folgende: Auf die Ab-Wendung (d.h. den
Verlust des Einbruchs des anderen) folgt die Verkiimmerung des

geht hierbei um eine ,,inadéquate® Verstidndlichkeit im Vertrauen auf das Gesagte
des/der anderen, weil er/sie das sagen.

Gerechtigkeitsliebe wird verstanden als eine tatige Liebe, die die Welt, den Lebens-
entwurf, die Hoffnung des/der Anderen teilt und ihm dient, indem man offen ist
fiir Revisionen aufgrund neuer Begegnungen. Das kann ein anfinglich langsamer
Prozess des Vertrautwerdens sein, es gilt aber ebenso fiir erprobte Beziehungs-
strukturen. Die Grundhaltung dieser Gerechtigkeitsliebe ist, den/die Andere(n) als
Andere(n) zu lieben. Die Chance ist, die Not seines/ihres Daseins zu erfahren
(vergl. Schelkshorn, 1992, 98-102).

14

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1.6. Die , Kategorie des/der Anderen”

14

15

Lebens des Herrn, weil es sich auf eine , Tautologie der ewigen Wie-
derkehr des Selben“ (Schelkshorn, 1992, 104) reduziert.

Institutionalisierte Entfremdung: Herrschaftsverhéltnisse realisieren
sich nicht nur von Mensch zu Mensch, in der Relation Ich-Anderer,
dem konkreten Raub (vergl. Dussel, 1988, 32). Herrschaftsverhalt-
nisse sind auch institutionalisiert'4. Institutionalisiert meint hierbei
nichts anderes als verfestigte, dauerhafte, gesellschaftlich's gewor-
dene Siinde. Er selbst definiert institutionalisierte Siinde, wonach
»eine Person (oder Gruppe von Personen) eine andere Person
(oder Gruppe von Personen) stindig oder voriibergehend unter-
driickt (ders., 30). Die Realisierung erfolgt auf 6konomischer, po-
litischer, sexueller, ideologischer etc. Ebene und bedeutet den ,,Akt,
durch den andere gezwungen werden, an dem System teilzuhaben,
das sie entfremdet. Sie werden dazu gebracht, Handlungen zu voll-
ziehen, die gegen ihre Natur, gegen ihr geschichtliches Wesen ge-
richtet ist“ (ders., 1977/1989, 70, 2.5.7.2.). Das macht deutlich, wie
die Verantwortungsstrukturen liegen. Derjenige, der in die Unter-
driickung geboren wurde, kann fiir diese nicht verantwortlich sein
(vergl. ders., 1988, 30). Hingegen kann sich der Nutzniefler, der die
previlegierten Strukturen leiblich erbt, sich niemals als unschuldig
bezeichnen (vergl. ders., 34).

Herrschafts“moral“. Grundlage gesellschaftlich gewordener Herr-
schaft ist, dass ein Volk, eine Klasse, ein politisch-6konomisches
System sich auf einem Gesamt von gelebt interpersonalen Verhalt-
nissen griindet, die wiederum durch moralische Praktiken, Gesetze,
Normen und Ordnung bestimmt und legitimiert werden - das
»Moralische®. Dieses ,,Moralische“ ist so sehr verinnerlicht, dass es
zum ausschlieSlichen Anspruch des Guten wird. ,Wird nun die gel-

Hierbei ist das Institutionenverstindnis von E. Dussel interessant: ,,Sie ist einfach

die Art, wie sich Individuen in einer dauerhaften und aufeinander bezogenen Wei-
se verhalten ... Institutionen (...) sind dauerhafte Arten von Verhiltnissen zwi-
schen Individuen“ (Dussel, 1988, 20).

Dieser Begriff gesellschaftlich ist fiir Dussel ein zutiefst ethischer Begriff. Wahrend

fir ihn Gemeinschaft das ethisch wertvolle Strukturprinzip der Relation der Men-
schen untereinander darstellt, Zeichen der Annahme des/der Anderen ist, so ist

Gesellschaft Ausdruck fiir Beziehungen, die durch Ungleichheit, Abhéngigkeit und

Ausbeutung bestimmt sind (vergl. Schelkshorn, 1992, 108 sowie Dussel, 1988, 35

zum Verhiltnis Siinde/ Gemeinschaft).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3

tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

15


https://doi.org/10.5771/9783828871861

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas — zwei Perspektiven

16

tende Moral eines Herrschaftssystem zum alleinigen Grund des
Guten, dann ist die Negation des/der Anderen ohne Gewissenskon-
flikt moglich® (Schelkshorn, 1992, 109). Einhergehend mit der
Konstitution des ,,Moralischen® ist die ,Naturalisierung des Herr-
schaftssystems zu zu einzig giiltigen, ,natiirlichen’ Ordnung®. Das
»fithrt notwendigerweise zur Abschottung“ gegeniiber Anspriichen
der Armen (vergl. ders., 110). Die Armen werden zu ,von Natur
aus’ arm abgestempelt.

Die befreiende Praxis selbst baut auf vier Ausgangspunkten - ohne sie
wiren die Prozesse auf eine Utopie hin nur schwerlich vorstellbar. Da-
zu gehoren:

der escatologische Rest der Exterioritdt des/der Anderen, derer sich
keine Herrschaft bemdachtigen kann (vergl. Schelkshorn, 1992,
116-118);

die Fahigkeit eines jeden Menschen zur Freiheit, zu personlicher
Verantwortung und zum Gewissensentscheid;

die geschichtlich-kontingente Moralitit und damit eine relative,
wenngleich unumgingliche Realitdt, die als kulturgeworden not-
wendig zum Funktionieren des gesellschaftlichen Lebens ist;

die Akzeptanz regional unterschiedlicher Moralen, ohne Abschied
zu nehmen vom Unbedingtheitsanspruch des Sittlichen?®.

Befreiende Praxis geschieht als analektische Befreiung. Das bedeutet
zundachst, dass der/die Unterdriickte aus der entfremdeten Totalitat
auszieht, d.h. konkret das urspriingliche ,von-Angesicht-zu-Ange-
sicht“ wiederherstellt (personal), das Herrschaftssystem verldsst, d.h.
Gemeinschaften griindet (institutionell) sowie die ,Natur der Armut®
hinter sich lasst, indem er/sie die in seiner/ihrer Situation verborgene

16 Dussel fragt namlich, trotz der dritten Fassung des kategorischen Imperativs, die

die Personenwiirde gegen eine Instrumentalisierung des/der Anderen behauptet
und einer davon ausgehenden Formulierung der Menschenrechte: Warum waren
die Tréager dieser Philosophie, die Europder, niemals zu einer wirklichen Achtung
der Anderheit der Indios fihig? Seine Antwort ist die; sie hatten eine faktisch blof3
geschichtlich bedingte Welt fiir universal giiltig erkldrt. Diesem Irrtum kann der
kategorische Imperativ und das mit ihm verbundene Prinzip der Universalisierung
nur entkommen, wenn der Arme in den Imperativ eingefithrt wird, als faktische
Grenze der Welt, die je immer wieder neu zu bestimmen bzw. der je immer wieder
neu zu entdecken ist. D.h. das Universalisierungsprinzip ist anzuerkennen als in
geschichtlich-kontingenten Strukturen stehend (vergl. Schelkshorn, 1992, 114f.).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1.6. Die , Kategorie des/der Anderen”

Positivitdt begreift sowie ergreift und zur Initiativkraft fiir Gerechtig-
keit werden ldsst (moralisch). Analektische Befreiung bedeutet aber
auch, den Herren aufzufordern, sich zu ihm selbst zu bekehren und
ihm deutlich zu machen, dass das Nein der Sklaven zur Negation sei-
ner Andersheit auch eine Chance fiir den Herren darstellt, aus seinem
geschlossenen, unschopferischen System herauszukommen. Subjekt
der befreienden Praxis ist der Prophet. ,,Prophet ist jeder Mensch, in-
sofern er sich dem Wort der Armen 0Offnet, sich vom Schrei, vom Blick
des/der Unterdriickten unterbrechen liasst und ,,unter der Maske, dem
deformierten Antlitz der Armen, ihre verborgene Wiirde und Ander-
heit entdeckt. Zum Propheten wird man berufen, die Initiative bleibt
beim anderen, dem alleinigen Ursprung des Guten® (Schelkshorn,
1992, 118). Neben dieser mehr schiilerhaften Rolle, die ein Gegenge-
wicht zu zu paternalistischen Prophetenkonzeptionen darstellt, pla-
ziert E. Dussel auch die lehrerhafte Rolle, um die Befreiung nicht zu
einem vollig autonomen Projekt abgleiten zu lassen. Hier ist er in der
Funktion des Entdeckers des Antlitzes des/der Anderen unter dem
Schleier der verinnerlichten Herrschaft sowie Begleiter der Armen
»auf dem Weg aus der Unterdriickung in die Freiheit der wiederherge-
stellten Beziehung von Angesicht zu Angesicht® (ders., 119).

Das Worauthin der befreienden Praxis ist der ,, Aufbau einer neuen
Ordnung, die nicht mehr Sache des Propheten, sondern des Politikers
ist“ (ders., 120). Dieser Aufbau einer neuen Ordnung findet in einer
»dialektischen“ Bewegung insofern statt, ,,als die Offnung der Totalitiit
fiir die Exterioritdt des/der Anderen wieder zu einer neuen Totalitdt
fithrt, in der die Wiirde des/der Anderen nun geachtet und geschiitzt
wird“ (ders.). Dialektisch ist die Bewegung in dem Sinne, dass sie vom
Dialog des/der Anderen ausgehend nicht die Tat eines einsamen Den-
kers ist. Insofern ist es auch eine ana-dialektische Bewegung. Und trotz
des Dia-logs bedeutet der Aufbau neuer Ordnung neue Herrschaft und
damit neue ,,Arme“ Das sieht wie ein Scheitern aus und ist doch nur
Zeichen fiir eine Phase der Befreiungsbewegung, die etwas Neues her-
vorbrachte, eine ,neue Armut®, die nach einer ,neuen Befreiungspra-
xis“ verlangt. Um aber immer wieder auf den Weg der Befreiung geru-
fen werden zu konnen, miindet die Ethik der Befreiung in eine Philo-
sophie des Absoluten.

17

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas — zwei Perspektiven

e) Die Philosophie des Absoluten

Das Absolute ist als jeder Totalitdt vorgangig zu denken, als Anfang, als
absolute Freiheit. Von daher ist das Verhéltnis des Absoluten zur Welt
»als Schopfung aus dem Nichts der absoluten Freiheit (ders., 125) zu
verstehen. Damit ist die Welt, sind die Dinge der Welt und die Bezie-
hung der Menschen in die Welt hineingenommen in das Geschehen
der Freiheit. Freiheit ist die Ethik des Weltgeschehens, der Geschichte.

Der Aufweis des Absoluten erfolgt tiber die konkrete Priifung
praktisch-konkreter Zugange zum Absoluten. ,,Der entscheidende Zu-
gang zum Absoluten erdffnet sich in der duflersten Passivitdt, in der
Epiphanie des/der Anderen, die mich in die totale Verantwortlichkeit
ruft. (...) Mit Levinas beschreibt Dussel diese Erfahrung als ,Erwéh-
lung™ (ders., 127).

»In der Offnung fur die Exterioritat des/der Anderen stof3e ich auf
die ,Spur‘ des absolut Anderen, auf die Gegenwart einer unendlichen
Exterioritét, die sich zwar im Antlitz des/der Anderen kundgibt, zu-
gleich jedoch entzieht, indem sie jhre Gegenwart gerade in ihrer Ab-
wesenheit erfahren 1af3t“ (ders.).

In der Bindung (Religion) an den Anderen, den Armen, erhilt die
Epiphanie des Absoluten ihren Ort, ,der Dienst fiir den Armen wird
zum ,Kult’ gegeniiber dem Unendlichen® (ders., 128). Mit dem Tod des
Anderen stirbt daher nicht Gott, aber die Epiphanie des Absoluten
wird unmoglich. Mit dem Tod des Anderen stirbt man selber, weil die
Selbstvergotterung die eigene Zukunft verbaut, insofern man in der
Selbstverschlossenheit zur Unfruchtbarkeit verdammt ist. Religion -
als positive Bejahung der unendlichen Exterioritdt des Absoluten — ist
daher ein Programm gegen Gotzendienst und Fetischismus.

1.6.3. Tzvetan Todorov

Bei der Rekonstruktion der ,Kategorie des Anderen®, wie T. Todorov
sie versteht, entsteht zunichst der Eindruck, dass Todorov ganz selbst-
verstandlich die Ausfithrungen von Levinas und Dussel voraussetzt
und darauf aufbauend fordert, die bisher erschlossenen Erkenntnisse
nun doch endlich zu rezipieren und zu realisieren. So optiert er: ,Der

18

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1.6. Die , Kategorie des/der Anderen”

andere mufd entdeckt werden“ (Todorov, 1985, 291) bzw. ,,die Exterio-
ritat des anderen ist zu bejahen® und soll ,,mit seiner Anerkennung als
Subjekt einhergehen® (ders., 295). Dabei ist er sich durchaus bewusst,
dass das kein leichtes Unterfangen ist: ,,Es gibt bei der Entdeckung des
anderen verschiedene Grade, vom anderen als ein mit seiner Umwelt
verschmolzenes Objekt bis hin zum anderen als ein dem Ich ebenbiir-
tiges, aber dennoch von ihm verschiedenes Subjekt, mit unzihligen
Zwischenstufen ...“ (ders., 291). Hierbei fragt er sich, ob die Entde-
ckung des anderen jemals abschlieffend méglich ist. Bei ndherem Hin-
sehen fillt jedoch auf, dass Todorov eine semantische Verschiebung
vornimmt, die fiir sein moralisches Anliegen erheblich ist.

Zunichst ist fiir Todorov die ,,Kategorie des Anderen® ein Schliis-
sel, um aufzeigen zu konnen, dass das Verhalten der Conquistatoren
den Anderen gegeniiber, d.h. seinen Tauschsystemen (vergl. ders., 51),
den Sozialsystemen (vergl. ders., 53), seinen Sinnsystemen (vergl.
ders., 55), seiner ,,Substanz®, dem ,,Anderssein®, seinen Wertesystemen
(vergl. ders., 56) sowie seinen Wesensziigen (vergl. ders., 58) nicht an-
gemessen ist - phanomenologisch betrachtet, an dem Anderen vorbei-
bzw. iiber ihn hiniibergeht.

Dieser phanomenologische Aufweis des anderen sowie dessen
Missachtung ist schliefilich fiir ihn die Grundlage fiir ein psychologi-
sches Argument'7: Am Anderen entbirgt sich unser wahrer Charakter
unseres Subjekt-Seins. An den Conquistatoren entbirgt sich, dass der
scheinbar rational-moderne Mensch auch eine andere Seite hat. Und
weil das bis in die Zukunft als Fakt fortbesteht, theoretisch behauptete
Moderne und faktisch gelebte Irrationalitdt, muss es ein psychologi-
sches Moment des Menschen sein, dass er ,staunen® (vergl. ders., 35)
und zugleich morden kann.

Der verkannte Andere ist damit zum Zeichen geworden, zum Auf-
weis unserer Immoralitit, des anderen in uns/von uns. Colon und
Cortez sind Typologien fiir das andere des scheinbar rationalen, aufge-
klarten und befreiten Europiers.

Aus dieser Einsicht ergeben sich fiir Todorov die moralischen For-
derungen, dass man den anderen nicht nur entdecken soll, sondern
zugleich im Entdecken des Anderen die Verkennung des eigenen ,Sub-

17 Vergl. auf Seite 293 die Einfithrung des Unbewussten.

19

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas — zwei Perspektiven

20

jekt-Seins;, des iiberbetonten Ego, korrigieren soll. Es geht fiir ihn
darum ,den Sinn fiir das Soziale wiederzufinden, ohne die Qualitat
des Individuellen zu verlieren® (ders., 294). ,Der Mensch ist ja nie al-
lein, und ohne seine soziale Dimension ware er nicht, was er ist (ders.,
291).

a) Die Kategorie des Anderen/Das Problem des Anderen

Um zu verstehen, was das ,,Problem des Anderen® ist und das Entde-
cken des Anderen so erschwert, ist ein Rickgriff auf den von Todorov
referierten Las Casas'schen Gedanken des ,allgemeinen Anderssein®
(ders., 227) sinnvoll. Danach ist Alteritdt eine grundsatzliche Bezie-
hungsstruktur zwischen Menschen, die man als Mensch zunéchst ein-
mal als selbstverstindlich akzeptieren muss. Dieses ,allgemeine An-
derssein® ist nach T. Todorov angemessen nur in einer ,relativen
Grundhaltung zu beantworten. Sie muss sich iiber die axiologische
Ebene (das Werturteil), auf die praxeologische Ebene (die konkreten
Handlungsvollziige) sowie die epistemologische Ebene (die Erfahrun-
gen) (vergl. ders., 221) erstrecken. Anndhernd verwirklicht sieht er
diese relative Grundhaltung in dem Ideal des Weltbiirgers ,dem jeder
Boden Heimat ist®, ,dem die ganze Welt fremdes Land ist“ (ders., 294).
Damit grenzt er sich scheinbar von E. Dussel ab, der eine Vergewisse-
rung eines jeden Volkes in der Geschichte und an ihrem Ort verlangt -
gewissermaflen eine Treue zu den Wurzeln, allerdings eine wahrhafti-
ge. Tatsdchlich optiert auch Todorov zu einem ,,Bekenntnis“*%. Doch
wie kann eine relative Grundhaltung mit einer Treue zu Kultur und
Geschichte nach Todorov zusammengehen? Als bestes Beispiel fiihrt er

18 In Abgrenzung zu Levinas formuliert er: ,,... doch man kann den anderen nicht
lebendig werden lassen, wenn man ihn ganz unangetastet 1dft, so wenig wie das zu
erreichen ist, wenn man seine Stimme génzlich unkenntlich macht“ (ders., 295£.).
Weiter verlangt er, dass man nicht gleichgiiltig sein kann und auf jede Wertvorstel-
lung verzichten kann. Das wiirde zu einer volligen Auflésung des ,,Ich im ,Wir®
fithren. ,,Das Exil ist fruchtbar, wenn man zugleich zwei Kulturen angehért, ohne
sich mit einer der beiden zu identifizieren; doch wenn sich die ganze Gesellschaft
aus Exilierten zusammensetzt, dann hort der Dialog der Kulturen auf: Es wird
durch Eklektizismus und Komparatismus ersetzt, durch die Fahigkeit, ein bifSchen
von allen zu lieben, leichthin jeder Wahlmoglichkeit zu liebdugeln, ohne sich je-
mals zu einer zu bekennen® (ders., 296).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1.6. Die , Kategorie des/der Anderen”

hierbei Las Casas an: Dieser versuchte die Perspektive der anderen zu
denken, zu verstehen und anzuerkennen. Dabei kam er in dieser Zeit
so weit in seiner Rede von Gott, die wie folgt lautet: ,,Der wahre Gott
oder der vermeintliche, der als der wahre betrachtet wird“ oder ,,der
wahre Gott oder jener, den man fiir den wahren hélt. Damit war die
Perspektive des anderen angenommen, ohne die eigene aufgeben zu
miissen'?.

Fiir Todorov ist der erste Schritt der ,,Bejahung der Exterioritét des
anderen® (ders., 295) der Dialog mit den anderen Kulturen. Das ist
wichtig. Im Gegensatz zu E. Levinas ist fiir T. Todorov damit nicht das
»Staunen“?° so entscheidend fiir eine erste Beziehung dem anderen ge-
geniiber sondern der Dialog, wo ,keine Stimme den anderen auf den
Status eines einfachen Objektes reduziert® und ,jeder seinen Vorteil
daraus zieht, daf$ er aufSerhalb des anderen steht“ (ders.). In diesem
dialogischen Anliegen steht er ndher bei E. Dussel.

Die dialogische Erfahrung der dufleren Alteritdt ist fiir Todorov
notwendig zu ergdnzen mit einer wirklichen Begegnung von innen her,
aus der Liebe heraus. Die Liebe ist deswegen fiir die Begegnung der
Menschen verschiedener Kulturen und der ,Vielfalt der Sprachen®
(ders., 41f.) so entscheidend, weil man sich darin nicht an seinem Ide-
al, sondern am anderen ausrichtet (vergl. ders., 294). Das bedeutet
letztlich, den anderen kann man nur entdecken, wenn man fiir den an-
deren liebend Abstand von sich selber nimmt, nicht verallgemeinert
(vergl. ders., 56) und vor allem nicht assimiliert (vergl. ders., 56, 221,
230ff.).

19 Vergl. die Uberlegungen bei T. Todorov, 1985, 234-237 insgesamt.

20 Sein Ansatz beim Dialog ist aus seiner Kritik an Colon verstandlich. Zunéchst ist
fiir Todorov ,,staunen” (35), das er auch als ,,unterwerfen“ (36) unter die Alteritit
beschreibt, positiv besetzt, im Sinne einer angemessenen Reaktion auf das andere.
Da sich dieses Verhalten Colons auf seine Beziehung zur Natur beschrinkt und da-
zu fithrt, dass die Menschen Ameroindiens — auf Natur im negativen Sinne redu-
ziert — nur noch bestaunt werden, fordert er einen angemessenen Dialog. Doch da-
ran sind Anfragen zu stellen, weil Todorov Colons’ Beziehung zur Natur dazu aus-
fithrt, um ihn als Nicht-modernen-Menschen zu beschreiben (vergl. ders., 27, 298)
und dartiber hinaus sein nicht-Interesse an menschlicher Kommunikation auch
noch als persénliches Problem Colons relativiert (vergl. ders., 45).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas — zwei Perspektiven

22

b) Das Andere in uns/von uns

Indem er das liebend Handeln (vergl. die Gerechtigkeitsliebe bei E.
Dussel) in besonderer Weise auszeichnet als Handeln, dem Selbstiiber-
windung gelingt, um dann zur Epiphanie des anderen zu gelangen
(vergl. ders., 295) schafft er die Grundlage fiir sein Verstdndnis von
Selbsterkenntnis. Selbsterkenntnis ist fiir ihn am anderen (Colon, Cor-
tez etc.) vom anderen her (Ameroindier) tiber das andere (in uns/von
uns) (vergl. ders., 300). Der Andere ist damit weniger der Ameroin-
dier, der auch, vor allem ist es aber der Europder nach dem Mittelalter,
der erobert, den wir so gerne abschneiden aus unserer Geschichte, um
nicht dem anderen in uns tiberfithrt zu werden.

1.7. Konsequenzen fiir das Lesen des ,Quinto Centario” bei Dussel und
Todorov

1.7.1. Philosophie/Theologie

Die unterschiedlichen Anliegen von E. Dussel und T. Todorov haben
nicht nur Konsequenzen fiir das unterschiedliche Verstindnis der ,,Ka-
tegorie des anderen als anderen®; es hat auch Konsequenzen fiir die
Auswahl der Dokumente oder der Aspekte in den Dokumenten.

So fillt zum Beispiel in der Publikation von T. Todorov eine be-
sonders grofie Liicke bei Dokumenten aus der ameroindischen Geis-
teswelt auf. Auch die Protogeschichte von Ameroindien interessiert
kaum, obgleich von relevanter Bedeutung fiir die Einschitzung des
Ortes Ameroindiens in der Weltgeschichte. T. Todorov konzentriert
sich ausgesprochen stark auf ,die Wahrnehmung der Indianer durch
die Spanier® (ders., 1985, 12). Lediglich die Kapitel ,,Moctezuma und
die Zeichen® (S. 80-120) sowie ,,Cortez und die Zeichen (S. 121-151)
versuchen einen Aufriss iiber die Geisteswelt der Ameroinder.

Bei E. Dussel hingegen ist der Perspektive der Européer gleichge-
wichtig eine Perspektive der Ameroinder gegeniibergestellt>t. Unzahli-

21 Vergl. die Vorlesungen Nr. 7-10 wihrend der Gastprofessur ,Theologie Interkultu-
rell“ 1992 an der J-W-G-Universitit zu Frankfurt/Main.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1.7. Konsequenzen fiir das Lesen des ,Quinto Centario” bei Dussel und Todorov

ge Dokumente - eine Aufzdhlung wiirde hier zu weit fithren - vermit-
teln eine weitere Achsenzeit.

Diese Auswahl der Dokumente bei T. Todorov ist vor allem durch
sein moralistisches Anliegen zu erkldren, insofern er weniger am ande-
ren als anderen interessiert ist, sondern vielmehr als Vehikel nutzt, um
die eigene Gesellschaft zu kritisieren oder die eigene Kultur skeptisch
zu relativieren (vergl. die Ausfithrungen bei: Sievernich, 1992, 661).

Am Interesse des/der Anderen als Anderen entscheidet sich iiber
die Auswahl der Darstellung der Dokumente logisch die sich ergeben-
de Interpretation. Besonders pragnant wird das in der Wiedergabe
einer zentralen Begegnung zwischen Franziskaner-Monchen und den
stlamatinime®?, 1524. Das beginnt schon damit, dass E. Dussel diese
Begegnung als von Spanier/Franziskanern abgebrochenen Diskurs be-
zeichnet, der von den Spaniern deswegen niemals ernst genommen
wurde, weil ,fir die Spanier die Mdglichkeit eines Dialogs nicht im
Horizont ihres Denkens lag® (Stephan Menne, 9.12.1992, von E. Dus-
sel authorisiertes Protokoll seiner Vorlesung). T. Todorov hingegen,
der am Anderen nur insoweit Interesse hat, um die Beschreibung der
traditionsgeleiteten Rationalitit der Atzteken“ gegeniiber der Uberle-
genheit der ,,modernen Rationalitit® herauszuarbeiten, bleibt an der
Oberfliche des ,,Problem des anderen® Er kann ndmlich an dem von
den Tlamatinime eingeleiteten Diskurs nur ein Beispiel fiir ,,die grofie-
re Effizienz des christlichen Diskurses® (Todorov, 1985, 102) sehen.
Tatsdchlich aber ist dieses rhetorisch-argumentative Kunstwerk ,,Blu-
me und Gesang“ - das er auch nur in Bruchstiicken wiedergeben hat —
mehr als nur von hermeneutischer Bedeutung, wie es T. Todorov
scheint. Nach E. Dussel ist es auch ein Beispiel fiir die Religiositat und
Theologie der Atzteken. Diesen Sachverhalt streift T. Todorov nur am
Rande und dann eher auch zufillig.

22 (Nach dem durch E. Dussel autorisierten Protokoll der Vorlesung vom 2.12.1992
durch Barbara Schoppelreich) ,,Die Atzteken kannten mehr als 120 Berufe, darun-
ter den Tlamatini, den Weisen. Seine Aufgabe war es, den Menschen ,sein Ange-
sicht entwickeln® zu lassen - d.h. zu humanisieren, zivilisieren und personalisieren
— und alles Wissen zu bewahren und in der calmécac, der Schule der Weisheit wei-
terzugeben. (...) Die Weisheit der Tlamatini besteht darin, das Irdische (Tlalticpac)
zu iiberholen, um zu Uniiberholbaren, zum Transzendenten (Topan mictlan) zu
gelangen. Es besteht ein Widerspruch zwischen dem Opfermythos des Tlacaelel
und dem aufklérerischen und emanzipatorischen Tun der Tlamatini‘

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

23


https://doi.org/10.5771/9783828871861

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas — zwei Perspektiven

Mit dem Herausarbeiten von Theologien Ameroindiens wird z.T.
leichter die Krise verstandlich, in die die Volker Ameroindiens stiirz-
ten, als die Eroberer/Europider fast alle Kultstitten zerstorten, viele
Priester und Philosophen ermordeten und damit die Traditionslinie
grob zertrennten. Das wire auch eine Antwort auf die Frage von Del-
gado (1991, 43f.) an T. Todorov, warum dieser (Vergl. Todorov, 1985,
24f.) nicht ausreichend die offensichtlich vorliegende Diskrepanz zwi-
schen der je grofleren Hoffnung der Europder und der je grofleren
Angst der Ameroinder beantwortet.

Damit sind wir auch bei einer entscheidenen Differenz zwischen
beiden Autoren; namlich des Aufweises eines rational-religios theolo-
gischen Verhaltens bei Moctezuma durch E. Dussel (vergl. die Vorle-
sung vom 2.12.1992), der versuchte das unmittelbare Ende der Welt in
seinen Entscheidungen zu umschiffen und der Darstellung eines nur
kulturell geprigten und mit persénlichen Schwierigkeiten verhafteten
Moctezuma bei Todorov (vergl. ders., 1985, 71, 74)?3. Besonders pra-
gnant wird die sehr divergierende Einschitzung zu Religion und Theo-
logie an den mythischen Elementen. Wihrend Todorov aufgrund die-
ser mythischen Elemente grofie Schwierigkeiten hat, den Atzteken eine
Rationalitdt zuzugestehen (vergl. z.B. ders., 1985, 142f.), so kann Dus-
sel schon erkennen, dass in der Folge der Identifikation Cortez-Quetz-
alcoatl*4 die iibrigen Reaktionen streng rational waren — im Sinne da-
von, dass Moctezuma auf ,seine Sonne“ vorprogrammiert war. Der
Unterschied zwischen Cortez’ und Moctezumas™ Typus ihrer Rationali-
tdat liegt darin, dass sie einen unterschiedlichen Mythos haben - Geld
bei Cortez und Blut bei Moctezuma. Das darf aber nicht zum Typus
der Rationalitidt des Menschen schlechthin abgeleitet werden.

23 Den Aufweis einer personlichen Schwiache Moctezumas mit einem spater anderen
Verhalten der Nachfolger Moctezumas zu begriinden ist insofern nicht gliicklich,
weil er einerseits die Lernerfahrung der Nachfolger nicht berticksichtigt, die Moc-
tezuma ja fehlte. Auch wird nicht der Frage nach Moctezumas Geheimnis (vergl.
Todorov, 1985, 73) nicht ausreichend nachgegangen, er auf seine Theologie hinter-
fragt.

24 Quetzalcoatl, die gefiederte Zweischlange, ist ein methaphorischer Name: Es ist
eine Manifestation von Vollkommenheit, ist aber keine Inkarnation; eher ein Ar-
chetyp, der auf verschiedene Weise zu bedenken ist; ein Prinzip; ein sehr viel-
schichtiges Symbol.

2

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1.7. Konsequenzen fiir das Lesen des ,Quinto Centario” bei Dussel und Todorov

1.7.2. Moderne

Eine zweite interessante Problemstellung ergibt sich, wenn man da-
nach fragt, welchen logischen und zeitlichen Ort die Conquista fiir die
Moderne hat? Um eine derartige Einschatzung ranken sich letztlich
auch Fragen nach den Gestalten von Colon und Cortez sowie Fragen
zur Einschétzung des Projektes ,,Entdeckung/Verdeckung®

Todorov (1985, 13) und Dussel stimmen zundchst darin tiberein,
1492 als den Beginn des neuen Zeitalters zu bezeichnen, Dussel wiirde
relativieren, methodisch definiert. Dussel selber wiirde den eigentli-
chen Beginn der Moderne eher bei 1502 ansiedeln, wo Amerigo Ves-
pucci in Brasilien landet, die Bewohner als Nicht-Asiaten erkennt, von
einem 4. Teil der Erde spricht und damit die mediterrane Welt zum
Zusammenbrechen bringt. Diese Krise der Renaissance (also auch
ihrer Paradigmen) ist fiir Dussel der eigentliche Beginn der Moderne.

Colon ist fiir Todorov kein moderner Mensch (vergl. ders., 1985,
21) und auch Dussel bezeichnet ihn als vormodernen Menschen. Bei
der Beschreibung seiner Motivation ergeben sich allerdings schon wie-
der Unterschiede. So ist T. Todorov aufgrund seiner moralistischen
Hermeneutik nicht in der Lage, das Vorverstandnis des Colon in des-
sen geschichtlicher und sozialpsychologischer Raum- oder Zeitkoordi-
nate ausreichend zu beriicksichtigen, also den dkonomischen, politi-
schen und ideologischen Standort des genuesischen Seefahrers naher
zu bestimmen (vergl. Proske, 1990, 22-25). Er bleibt vielmehr phino-
menologisch an der Oberfldche der Inhalte der Dokumente. So wird
seine ,,Freude an der Natur® (Todorov, 1985, 23) nicht als Riickgriff auf
literarische Reminiszenzen verstanden und daher in jhrem Sinngehalt
nicht erschlossen. D.h. die von Colon an Europa vermittelten Inhalte
wurden nur unzureichend herausgearbeitet. Ein materialistischer In-
terpretationsansatz, wie er von E. Dussel vertreten wird (vergl. Dussel,
1985, 74), bei T. Todorov aber verloren geht, konnte dariiber hinaus
Colon ein dem herrschenden Wertesystem entsprechendes Verhalten
attestieren.

So bleibt in der grofien Linie der Todorov’schen Interpretation des
Colon das Hauptmotiv: Colon ist einer, der vorwiegend den Glauben
verbreiten (1985, 24f.) und entdecken will. Gold ist nur ein Mittel zum
Zweck, a) um den Eroberungszug nach Jerusalem zu finanzieren und b)

25

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas — zwei Perspektiven

26

die Auftraggeber zu motivieren bzw. bei der Stange zu halten fiir seine
Entdeckungsreisen.

Wiirde man hingegen den Riickgriff auf literarische Reminiszen-
zen bei Colons Tagebuch erkennen sowie einen materialistischen An-
satz der Interpretation wie bei E. Dussel wihlen, dann wiirde viel star-
ker das goldgierige, expansionistische und imperialistische Moment,
der Gotzendienst der Moderne deutlicher herausgearbeitet werden
konnen, das in gewisser Weise ja auch in dem Eroberungswillen von
Jerusalem durchschlagt.

Dieser Unterschied zwischen beiden Autoren driickt sich letztlich
in der begrifflichen Bestimmung der Moderne aus. Wahrend T. Todo-
rov das Projekt der Moderne darin beschreibt, den anderen assimilie-
ren zu wollen (vergl. ders., 1985, 56, 221, 230ff.) und damit auf einer
ethnologischen Ebene beldsst, verscharft hingegen E. Dussel das Pro-
jekt dahingehend, dass es den anderen erfinden, entdecken, erobern
will, um ihn zu kolonisieren und damit den anderen als anderen auf
keinen Fall akzeptiert?s. Fiir Scannone (1992, 266) sind Assimilation
und Beherrschung zwei Seiten der einen Medaille. Wihrend die Assi-
milation auf Bevormundung hinauslduft (verwirklicht im System des
Repartimientos) so die Beherrschung auf eine schmerzhafte Ausbeu-
tung (verwirklicht im System der Ecomiendo).

E. Dussel beschreibt in Cortez den Prototyp des modernen (ma-
chiavellistischen) Menschen, der in der Erfahrung der Eroberung (ego
conquiro), im Aufzwingen des eigenen Willens iiber andere (nach
einem von E. Dussel autorisierten Protokoll der Vorlesung vom
4.11.1992 von Katharina Bosl), in der vollstindigen Zerstérung der
kulturellen Identitit der Atzteken zu einem neuen, machtbewussten
Verstdandnis seiner selbst findet. Auch T. Todorov sieht sich in Cortez
an die zeitgendssischen, von Machiavelli schriftlich fixierten, Ideale er-
innert (vergl. ders., 1985, 142) und relativiert doch gleichzeitig dahin-
gehend, dass das Vorgehen von Cortez gegen die Gotter der Ameroin-
der ,ganz dem Geist der christlichen Religion entspricht® (ders., 1985,

130).

25 Vergl. die Vorlesungen ,Von der Erfindung zur Entdeckung Amerikas®
(28.10.1992) sowie ,Von der Eroberung zur Kolonisierung der Lebenswelt“
(4.11.1992) von E. Dussel im Rahmen der Gastprofessur ,,Theologie Interkulturell,
an der J-W-G-Universitit zu Frankfurt/Main.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1.8. Literaturverzeichnis

1.7.3. Die vielen Gesichter des anderen als anderen

Von dritter Seite (Delgado, 1991) werden beide Autoren andeutungs-
weise, in je verschiedener Problemstellung, mit der Anfrage konfron-
tiert, ob sie den anderen als anderen differenziert genug sehen.

So besteht die Anfrage an Dussel (vergl. Delgado, 1991, 15), ob er
einen undifferenzierten Besiegtenkult vertritt, wo im ,Wir-Bewuf3t-
sein“ Opfer und Besiegte untertauchen, ohne sich auch als Nachfahren
der Eroberer zu sehen (auf Kosten zugrunde gegangener Kulturen).
Wer die Vorlesung von E. Dussel vom 16.12.1992 gehort hat ,,Die vie-
len Gesichter des einen Volkes* kann diese Anfrage zuriickweisen -
aber auch in anderen Vorlesungen wurde diese Problemfassette be-
leuchtet.

Hinsichtlich Todorov stellt Delgado fest (1991, 85ff.), dass jener
wiederholt Riickdeutungen in der ameroindischen Kultur aufgriff
(vergl. Todorov, 1985, 92, 107), um damit die traditionsgeleitete Ratio-
nalitat — Bestdtigung der Gegenwart durch die Vergangenheit — in die-
sem Kulturkreis zu unterstreichen. Er soll damit aber nicht beantwor-
tet haben, wer Interesse an den Riickdeutungen hatte? Mit dieser An-
frage will er auf eine Unterscheidung einer Elite von einem Rest-Volk
verweisen. Nach Delgado sollen Priesterkasten und herrschende
Schichten die Riickdeutungen deshalb verwendet haben, weil die Kon-
quistatoren ein willkommenes Alibi waren, um sie fiir das eigene Ver-
sagen und den anbrechenden Niedergang der eigenen Kultur verant-
wortlich zu machen. Tatsédchlich ist Todorov schon deutlich gewesen,
dass die Ameroinder kein geschlossener gesellschaftlicher Block waren,
dass es Herrscher/Eliten wie auch marginalisierte Gruppen gab (vergl.
Todorov, 1985, 126f.).

1.8. Literaturverzeichnis

BRUDER, Veronika: Eine Ethische Intrige. Gegeniiberstellung der ,.ethischen In-
trige“ bei Emmanuel Levinas und der Exegese von Mt 25, 31-46, MS Frank-
furt/Main 1992

DELGADO, Mariano (Unter Mitarbeit von Bruno Pockrandt und Horst Gold-
stein): Gott in Lateinamerika. Texte aus fiinf Jahrhunderten. Ein Lesebuch zur
Geschichte, Diisseldorf 1991

27

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas — zwei Perspektiven

28

DUSSEL, Enrique: Herrschaft und Befreiung. Ansatz, Stationen und Themen einer
lateinamerikanischen Theologie der Befreiung, Freiburg/Schweiz 1985

DERS.: Ethik der Gemeinschaft, Diisseldorf 1986/1988

DERS.: Entdeckung oder Invasion Amerikas? Eine historisch-theologische Be-
trachtung, S. 510-514 in: Concilium 24 (1988)

DERS.: Philosophie der Befreiung, Hamburg 1977/1989

DERS.: Die tatsichlichen Motivationen der Conquista, S. 466-476 in: Concilium
26 (1990)

DERS.: Theologie und Wirtschaft. Das theologische Paradigma des kommunikati-
ven Handelns und das Paradigma der Lebensgemeinschaft als Befreiungstheo-
logie, S. 39-57 in: FORNET-BETANCOURT (Hg.), 1991

FORNET-BETANCOURT, Raul (Hg.): Verdndert der Glaube Wirtschaft? Theolo-
gie und Okonomie in Lateinamerika, Freiburg/Basel/Wien 1991

KLEHR, Franz Josef (Hg.): Den Anderen denken. Philosophisches Fachgesprich
mit Emmanuel Levinas. Hohenheimer Protokoll, Bd. 31, Stuttgart 1991

LESCH, Walter: Fragmente einer Theorie der Gerechtigkeit. Emmanuel Levinas
im Kontext zeitgendssischer Versuche einer Fundamentalethik (Habermas,
Lyotard, Derrida), S. 179-196 in: KLEHR (Hg.), 1991

LEVINAS, Emmanuel (Hg. von Peter Engelmann): Ethik und Unendliches, Wien/
Ko6ln 1982/1986

DERS.: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phianomenologie und Sozial-
philosophie, Freiburg/Miinchen 1983

DERS.: Wenn Gott ins Denken einfillt. Diskurse iiber die Betroffenheit von Trans-
zendenz, Freiburg/Miinchen 2(1988)

PROSKE, Matthias: Die Hermeneutik der Eroberung Amerikas. Der hermeneuti-
sche Ansatz von Tzvetan Todorov in seiner Analyse der Eroberung Amerikas,
MS Frankfurt/Main 1990

ROTTLANDER, Peter: Die Conquista — auch ein Aufbruch zur Moderne. Uberle-
gungen in Anschluff an die Analysen von Tzvetan Todorov, S. 223-227 in: Ori-
entierung 20 (1990)

SCANNONE, Juan Carlos: Begegnung der Kulturen und inkulturierte Philosophie
in Lateinamerika, S. 365-383 in: ThPh 66 (1991)

DERS.: Der nicht verstandene Andere. Zum Geddchtnis der 500 Jahre Evangelisie-
rung Lateinamerikas, S. 265-277 in: MThZ 3 (1992)

SCHELKSHORN, Hans: Ethik der Befreiung. Einfithrung in die Philosophie Enri-
que Dussels, Freiburg/Basel/Wien 1992

SIEVERNICH, Michael: Blick auf 500 Jahre Lateinamerika. Kirche Position zum
Quinto Centenario, S. 651-663 in: Stimmen der Zeit 19 (1992)

TODOROY, Tzvetan: Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen, Frank-
furt/Main 1985

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1.8. Literaturverzeichnis

WENZLER, Ludwig: Den Anderen anders denken. Einfithrung in die Philosophie
von Emmanuel Levinas, S. 13-16 in: KLEHR (Hg.), 1991

DERS.: Zeichen und Antlitz. Ontologische Destruktion und ethische Einsetzung
des Subjekts nach Emmanuel Levinas, S. 115-135 in: KLEHR (Hg.), 1991

WIEMER, Thomas: Die Spur, das Echo und die Exegese. Zugdnge zur Gottesfrage
im Denken von Emmanuel Levinas, S. 17-35 in: KLEHR (Hg.), 1991

29

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. ©
m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der
Eschatologie von J. Moltmann26

Jiirgen Moltmann legt mit seinem Buch ,Das Kommen Gottes (1995)
eine interessante Eschatologie vor, die sich auch mit apokalyptischen
Denken und Glauben beschiftigt. Dabei werden besonders Erfahrun-
gen aus den Vereinigten Staaten bedacht. Die Untersuchung will sich
einerseits auf eine Spurensuche hinsichtlich der Rezeption apokalypti-
schen Gedankengutes machen, dann aber auch Perspektiven apokalyp-
tischen Denkens aufzeigen.

2.1. Alttestamentliche und friihjiidische Apokalyptik
2.1.1 Sozio-historische Krise

Die alttestamentliche und frithjiidische Apokalyptik ist nicht zu verste-
hen, wenn man nicht den historischen Hintergrund zur Kenntnis
nimmt, auf dessen Grundlage sie entstanden ist. Das bedeutet zugleich,
dass man sehr vorsichtig damit sein muss, konkrete Inhalte einer apo-
kalyptischen Eschatologie auf die Gegenwart zu tibertragen. Die alttes-
tamentliche Apokalyptik ist der Versuch, religiose Konflikte des Volkes
Israel aus historischen Krisensituationen aufzuarbeiten. Dieses Volk
sah sich namlich in eine Katastrophengeschichte verstrickt: Zu dem
Verlust des davidischen Konigreiches (und damit des Verlustes des in-
neren Zusammenhangs der Herrschaft Gottes auf Erden mit einer na-
tionalen Idee) traten historische Wirren, wo Israel zum Spielball vor-
derasiatischer Grofimachte wurde; und unter dem Druck verschiede-
ner ,,Gotzendienste® wurde die Glaubensgemeinschaft zunehmend zer-
rieben und das Solidarititspotential der israelitischen Gemeinschaft

26 Sommer 1996 verfasst

31

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann

32

zerstort (vergl. Kippenberg, 1989, 758). Es wurden auch viele ,,gerech-
te“ Israeliten in der Verfolgung umgebracht. Hieraus ergaben sich vier
entscheidende Anfragen.

Darf Israel angesichts dieser ,Niederlagen® noch auf eine eschatolo-
gische Wirklichkeit hoffen, wo der bisherige Tempelkult und die
Theokratie zuriickkehren wird (Daniel)?

Gibt es noch ein rettendes Eingreifen Gottes in die Geschichte, ver-
gleichbar der Exoduserfahrung und den prophetischen Botschaf-
ten; ist eine ,,Reich-Gottes-Erwartung® unter diesen Katastrophen
»diesseitig” iiberhaupt noch glaubbar?

Wie kann der gerechte Gott, die Gerechtigkeit Gottes (Tun-Erge-
hen-Theologie) unter dieser Schuldgeschichte tiberhaupt noch ge-
dacht werden (Hiob)?

Wenn der Glaube an Jahwe ein Glaube an die Lebensmacht Jahwes
darstellt, gelungenes Leben die Gemeinschaft mit Gott bedeutet,
endet dann diese Gemeinschaft des Gerechten mit Gott im Marty-
rertod?

2.1.2. Theologische Krise

Hinter diesen vier zentralen Fragen stehen drei zentrale theologisch-
kulturelle Krisen.

Der Glaube an die Reich-Gottes-Erwartung Israels war schwer er-
schiittert — wie wird sich das Konigsein Jahwes fiir die Glaubigen
erfahrbar realisieren? Dazu gab es verschiedene Antworten: 1. Eher
restaurativ schatzt Werbick (1990) die Qumran-Gemeinde ein.
»(...)ihnen geht es um die Wiederherstellung eines wahrhaft siih-
nenden Tempelkultes. (...) Anstelle des nutzlos gewordenen Tem-
pels weifd sich die Gemeinde als ,lebendiges, von Gott erbautes Hei-
ligtum, in dem man das Gebet als ein Lobopfer der Lippen und
Werke des Toragehorsams als Weihrauch darbrachte’, als der Ort
der Sithne fiir das Land® (S. 65). 2. ,Daniel 9 hat wohl weniger ein
partielles Israel im Auge, nicht eine Elite oder Kleingruppe, son-
dern das Gesamtisrael vergangener Tage® (Seidl, 1987, 198ff.). Das
wird besonders darin deutlich, dass Daniel 9 gegeniiber dem Parti-
kularismus von Kap. 11 und 12 textmaflig abgesetzt wurde. ,Ge-

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

2.1. Alttestamentliche und friihjiidische Apokalyptik

meinsam ist der aramdischen und hebriischen Daniel-Tradition:
Die Zukunft Israels — (...) - wird nicht auf eine Wiedererrichtung
von Jerusalemer Kult und Kultgemeinde bezogen, sondern auf eine
neue eschatologische Wirklichkeit und Gemeinschaft nach dem
Ende des alten Aons“ (ders., 200). 3. Auch das dthiop. Hennoch-
buch, dort die Tiervision, engt die Vision der verhieflenen Aufer-
stehung nicht nur auf einen heiligen Rest ein, sondern spricht Israel
als ganzem das kiinftige Heil zu (vergl. Giesen, 1984a, 45). 4. Die
syrische Baruchapokalypse nimmt neben der duflerlichen Zersto-
rung eine verborgene Kontinuitit im Volk Gottes an und vertritt
daher gegeniiber ,, Abrdumvorstellungen® einen ,Reformansatz®
(vergl. Kippenberg, 1989, 755).

Deswegen wird auch ausgehend von der Kritik apokalyptischer Es-
chatologie an menschlichen Allmachtswahn und allen Versuchen
von Seiten der Menschen, das Reich Gottes gewaltsam herbeizu-
zwingen (siehe die Kritik der Hassidder an der stark realpolitischen
Vorgehensweise der Makkabéer) gefragt: Wo gibt es einen sinnvol-
len menschlichen Handlungsspielraum auf das Reich Gottes zu?
Hierauf antwortet Deuterojesaja mit einer Theologie der Stellver-
tretung; d.h. er gibt dem Leiden des Einzelnen Sinn, indem er es als
Leiden stellvertretend fiir andere deutet. ,Der Gerechte leidet und
stirbt um der anderen willen, um ihnen einen méglichen Zugang
zum Leben zu 6ffnen und sie so zur Gerechtigkeit zu fithren® (Kehl,
1986/1988, 129). Die Tiervision im &thiop. Hennochbuch weist
vielmehr darauf hin, dass das Bose kein Schicksal ist — der Mensch
kann sich gegen das Bose wehren: ,Das Tun des Menschen in die-
sem Aon entscheidet iiber sein Ergehen im Kommenden® (Giesen,
1984a, 48f.). Auch in der syrischen Baruch-Apokalypse wird die
Vorstellung deutlich, dass die jetzige Generation sich mittels Geset-
zestreue die Hoffnung erst noch verdienen muss (vergl. Kippenberg,
1989, 755).

Und wenn Gott einen subjektiven Handlungsspielraum lésst, die-
sen offensichtlich er6ffnen will und diesen offensichtlich deswegen
will, weil er gelungenes Leben, verstanden als Beziehung zu Gott,
will, - sonst wiirde es keinen Sinn machen, die dualistische Schei-
dung von Gott-wollendem Tun und Gott-verneinendem Tun so
scharf herauszuarbeiten — dann muss dieser auch zu seinem Grund-

33

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3

tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828871861

2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann

Theologumenon stehen, ein Gott des Lebens zu sein. Hier setzt die
Vorstellung der Totenerweckung in der Apokalyptik an. Sie will ein
Gottesverstiandnis wahren, wonach Gott ein Gott des Lebens ist (al-
so gerade in Abgrenzung zu einer Sehnsucht nach Unsterblichkeit
aus menschlichen Allmachtswahn) - tiber den Tod hinaus (vergl.
Kehl 1986/1988, 131).

2.1.3. Was bedeutet hier apokalyptisch orientierter Glaube?

Zentral fiir einen apokalyptisch orientierten Glauben in friihjidischen
Apokalypsen ist die Vorstellung, das Heil ist am Ende der Weltzeit von
Gott allein zu erwarten. In der Formulierung des umfassenden Heils
vom Ende her wird gleichzeitig ausgesagt, dass der Mensch das Heil
sich nicht selbst beschaffen kann. Dem Menschen bleibt das Ausharren
auf einen katastrophalen Schnitt in der Geschichte, angesichts der ne-
gativen Sicht der Geschichte (vergl. die Zehnwochenapokalypse im
athiop. Hennochbuch bei: Kehl, 1986/1988, 121). Bufle, Stthne und/
oder Martyrium werden als individuelle Moglichkeit gesehen, um den
Zugang zum wahren Leben zu wahren, in der Zeit des Ausharrens.

Der kommende Aon wird durch eine kosmische Katastrophe, eine
fundamentale Scheidung eingeleitet. Geschieden wird dabei nicht nur
die Zeit — Geschichte wird also nicht nur unter andere Vorzeichen ge-
stellt; geschieden werden auch Personen (vergl. zur Hoffnung der Has-
sidder fiir sich als heiligen Rest in: Kehl, 1986/1988, 121).

Apokalypse ist die Hoffnung auf eine vollstaindige Neuschopfung
des Leibes, einer neuen Erde (vergl. Dan 12,2f; Makk 7,9.14.23.29).
Eine Messias-Vorstellung ist weniger vorhanden, wenn auch nicht un-
bekannt (vergl. Giesen, 1984a, 49).

2.1.4 Hermeneutische Leistung friihjiidischer Apokalyptik

Hier sind funf Aspekte zu betonen.

— Die frithjiidische Apokalyptik nimmt den Individualisierungsschub
aus der Zeit der Propheten auf, macht also einerseits deutlich, dass
der Einzelne jetzt nicht mehr vollig im Volksganzen aufgeht (vergl.

34

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

2.1. Alttestamentliche und friihjiidische Apokalyptik

Kehl, 1986/1988, 127). Andererseits wird deutlich gemacht, dass
ein ,Handeln Gottes am Ende nicht ein verantwortliches Handeln
des Menschen in dieser Weltzeit nicht ausschlief3t“ (Giesen, 1984a,
49).

Gleichwohl macht die Weltherrschaftsvorstellung in der jiidischen

Apokalyptik deutlich, dass es im Glauben um das ,,ungeschmalerte

Konigtum Gottes in seiner Schopfung® (Mussner, 1985, 216) geht.

D.h. es geht um die Hoffnung, dass der Schopfungszusammenhang,

wie Gott ihn wollte, ungeschmalert wiederhergestellt wird.

Mit der apokalyptischen Vision der Weltherrschaft Gottes wird me-

thodisch eine Moglichkeit geschaffen, deutlich Gottgewolltes und

Gottverneinendes voneinander zu unterscheiden. Indem Apoka-

lypse offenbart, dass Gottes Wille und Tun menschliches Wohlerge-

hen ist, wird menschliches Elend deutlicher als durch Menschen
verursacht ausgewiesen. Am Menschen begangenes Unrecht wird
eindeutiger als menschliches Unrecht qualifiziert (vergl. auch Molt-

mann, 1995, 171).

— Der apokalyptisch-eschatologische Horizont ist eine fiir die dama-
lige Zeit gelungene Form, um einen Gegenpol zu formulieren, der
dazu da ist, alle Versuche, irdische Herrschaft als gottgewollt zu
sanktionieren, d.h. sie universalisieren zu wollen, auszubremsen
(vergl. P. Hoffmann, 1993, 245).

— Wenn man die Aonen-Lehre in der friihjiidischen Apokalyptik tie-
fer durchdenkt, dann steht hinter der Vorstellung vom ,,Bruch® die
Vorstellung vom zukiinftigen Handeln Gottes in volliger Diskonti-
nuitdt zur bisherigen Geschichte. Die Darstellung einer weltge-
schichtlichen und kosmischen Krise soll nur dazu dienen, um die
Ausmafle des Kommens Gottes in aller Deutlichkeit darzustellen
(vergl. Moltmann, 1995, 254£.).

2.1.5. Friihjiidische Apokalypse bei J. Moltmann?
Die Rezeption frithjudischer Apokalyptik (vergl. 1995, 161ff., 169ff.,

253ff.) bei J. Moltmann erscheint mir etwas oberflachlich. Ich mochte
das in zwei kurzen Skizzen andeuten.

35

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann

36

Unter dem Begriff ,jlidischer Messianismus® (Moltmann, 1995,
170) unterscheidet er in Anschlufl an Dan 7 drei Vorstellungsebenen
des jidischen Messianismus: Innerjiidischer Messianismus; danach
wird der Messias die jiidische Existenz im Exil und der Fremde aufhe-
ben. Universaler jiidischer Messianismus; hier erhofft man die Aufhe-
bung der Gottesfremde und Gottesferne aller Volker. Religioser Zionis-
mus; verbindet die Heimkehr in das verheifiene Land mit einer messia-
nischen Deutung. Hier frage ich mich, ob Dan 7 (er denkt wohl an
Dan 7,13)% hinreichend ist, um einen Ausgangspunkt fiir einen judi-
schen Messianismus zu orten. Giesen (1984a, 49) und Werbick (1990,
63) machen namlich deutlich, dass der Einbau und die breitere Entfal-
tung der Messiasgestalt in der frithjiidischen Apokalyptik gerade nicht
an Dan 7 gebunden ist. Es werden die Tiervision im 4thiop. Henoch-
buch, 4 Esra und 2 Baruch erwdhnt. Diese beriicksichtigt aber Molt-
mann gar nicht.

Das Henochbuch dient Moltmann dazu, um eine kosmische Apo-
kalypse zu erkldren (vergl. Moltmann, 1995, 254f.). Kosmische Apoka-
lypsen greifen den ,Frevel® in der Geschichte auf, dass sich der Schop-
fungsglauben und Schopfungswille Gottes ins Gegenteil verkehren,
weil die Menschen die Begabung zur Freiheit missbrauchen und
selbstmachtig werden - das menschliche Handeln verkehrt sich darauf
in Zerstorungshandeln. Mit der Beschreibung dieser Problematik weist
aber das Henochbuch auf den Grundimpuls der Schopfungstheologie
hin, ,creatio ex nihilio”. Das meint, die Schépfung ist aus nichts irdisch
vorliegenden zu verstehen und erfolgte auch aus dem ,,Nichts“. Das Er-
schaffene selbst ist kontingent. Aber Achtung mit dem &tiop. Henoch-
buch. Hier sollte man die Tiervision von der Zehnwochenapokalypse
unterscheiden. Moltmann bezieht sich vermutlich auf die Tiervision,
weil diese das Heil nicht so sehr fiir eine exklusive Gruppe im Blick hat,
ganz anders die Situation bei der Zehnwochenapokalypse.

27 Dan 7,13 steht mit dem Menschensohntitel fiir eine ,,universale Heilsperspektive,
jenseits nationaler Grenzen.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

2.2. Die jesuanische Korrektur der Apokalyptik

2.2. Die jesuanische Korrektur der Apokalyptik
2.2.1. Korrekturen

Die jesuanischen Korrekturen der frithjiidischen Apokalyptik erfolgt
tiber fiinf zentrale Argumentationsstrange:

— Die in Apokalypsen formulierte Hoffnung ist nicht ein endzeitli-
ches Geschehen, das in weiter Ferne liegt. Vielmehr konkretisiert
Jesus Gottesherrschaft als Moglichkeitsbedingung gegenwirtiger
Geschichte. Gottes Herrschaft kommt nicht irgendwann einmal; sie
kommt schon und er herrscht schon inmitten der Menschheit.
»Das Reich Gottes kommt nicht so, daf$ man es an duf8eren Zeichen
erkennen konnte. Man kann auch nicht sagen: Seht, hier ist es!,
oder: Dort ist es! Denn. Das Reich Gottes ist (schon) mitten unter
euch (Lk 17,20bff.) (vergl. P. Hoffmann, 1993, 257; Werbick, 1990,
68). Endzeit meint nur, daf§ die Heilszeit nicht eine reife Frucht ist,
die einfach so vom Himmel fillt, ein bruchloses Ergebnis von ir-
gendwoher, irgendwie. Endzeit als Anbrechen des Heils zu sehen,
d.h. zu verstehen; dazu gehoéren Konflikte, Proben und Verfolgun-
gen (vergl. Zamora, 1994, 171).

— Das ,,endzeitliche Geschehen®, verstanden als Einbrechen der Got-
tesherrschaft in diese Geschichte (dass also Gottes Willen geschieht)
ist kein spektakuldres Welttheater mit grofSfem Gericht und kosmo-
logischem Szenario. Das Einbrechen der Gottesherrschaft ist ein
Einzug im Alltag, mitten unter uns, zuweilen sehr klein und un-
scheinbar, mit mithsamen kleinen Kampfen im téglichen Leben ge-
gen Versuchungen und Erpressungen, gegen soziale Deformation
und kulturelle Zwinge (vergl. Werbick, 1990, 74f.). ,Wiederkunft
des Herrn', sein ,,Ankommen® ereignet sich dort, wo Jesus in die-
sem Leben bereits angekommen ist, in der verborgenen Gestalt des
Armen, dort darf gehofft werden, dass er kommt (vergl. Kehl, 1986,
246). Hier wird ganz deutlich gemacht, dass ,das hermeneutische
Prinzip aller eschatologischen Aussagen (...) Jesus Christus selbst
(ist R.M.), so dafd eine Aussage, die nicht christologisch verstanden
oder gelesen werden kann, keine echte eschatologische ist (Friedl,

1996, 312).

37

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann

38

— Die jesuanische Korrektur problematisiert an apokalyptischen Vor-

stellungswelten seiner Zeit, ,,dafl Gott einmal unmittelbar zu einem
bestimmten geschichtlichen Zeitpunkt in diese Geschichte® (Kehl,
1986, 232) eingreift. Damit werden nicht nur die Vorstellungen kri-
tisiert, dass es sich um ein Geschehen in weiter Ferne handelt, dass
es sich um ein spektakuldres Weltereignis handeln muss, sondern
auch, dass damit die Vorstellung verbunden ist, dass dieses Ereignis
»-yon auflen” kommt - also ein Eingriff in diese Welt, um sie zu
vollenden. Dagegen steht das schopfungstheologische Argument,
dass Gott, die in allem verborgene, alles tragende und heilende Lie-
be ist (vergl. Kehl, 1986, 233).

In einer weiteren Korrektur weist Jesus darauf hin, dass apokalypti-
sche Vorstellungen tiber eine direkt und unmittelbare Begegnung
mit Gott ,,im jiingsten Gericht® auf eine menschliche Hoffnung der
totalen Transparenz dessen hinweisen, was der Wille Gottes ist. Da-
mit wird auf eine menschliche ,Verfiigbarkeit“ des Reich Gottes
bzw. des Geist des Reich Gottes spekuliert (siehe Kehl, 1986, 234).
Schon Karl Rahner (1960, 408ff.) wies aber darauf hin, das Escha-
tologie von ihrem Verborgenheitscharakter lebt - ja gerade dieser
Verborgenheitscharakter notwendig ist, damit der Mensch nicht in
Versuchung gerdt manipulativ auf das Anwesende und doch Ver-
borgene einzuwirken. So hat auch Jesus deswegen immer vom Ge-
heimnis des Reiches Gottes gesprochen.

Was die Apokalyptik zum ,,Kommen der Herrschaft Gottes® in zwei
Epochen auseinanderlegt, sieht Jesus dialektisch ineinander, d.h.
mit den ,,bsen” Seiten dieser Welt ist zugleich auch die kommende
Zeit. Man kann nicht das Heilsereignis in Jesus von der Endzeit
trennen und in eine unbestimmte Zeit verlegen (vergl. Zamora,
1994, 372). Das bedeutet fiir das Handeln nicht den Auszug aus der
Welt in eine esoterische Sondergemeinschaft oder die Errichtung
eines totalitdren Gottesstaates. Vielmehr soll entsprechend dieser
jesuanischen Korrektur, mit in dieser von Elend gezeichneten Ge-
genwart, das alternative Leben gewagt werden und kann auch ge-
wagt werden, mit den entsprechenden Konflikten (vergl. Zamora,
1994, 371), dank eines neuen Gottes- und Selbstbewusstseins
(vergl. P. Hoffmann, 1993, 257).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

2.2. Die jesuanische Korrektur der Apokalyptik

—  Was ist der Grund fiir das neue Gottes- und Selbstbewusstsein? Es
ist eine neue Verortung des Heilshandeln Gottes. Es geht, darauf
weist die Jesuanische Korrektur hin, dem Heil nicht erst das Um-
kehren und ein Bufipraxis (in Abgrenzung zu Johannes d.T.) vor-
aus; auch nicht eine intensive Torabefolgung (Pharisder als Nach-
folger der Hassidder) und auch die Leistung eines sithnenden Tem-
pelkultes sowie der Riickzug in eine heilige Gemeinde sind nicht
noétig (in Abgrenzung zu Qumran) (vergl. Merklein, 1981, 129ff;
vergl. auch Werbick, 1990, 74f.). Jesus macht deutlich, dass das
»Entgegenkommen Gottes“ dem Heil vorausgeht. D.h. entgegen der
apokalyptischen Vorstellung, dass durch die Lebensweise eine Dis-
position geschaffen werden muss (siehe auch Jesaja, 25,8), um in
das kiinftige Aon hiniibergergerettet zu werden, geht Gott ganz ein-
fach auf die Menschen zu (sieche Werbick, 1990, 132). Dieser Vor-
gang wird auch als ,Soteriologie von oben® bezeichnet. Sie ist nicht
einfach aus der ,Soteriologie von unten® ableitbar. Das bedeutet,
die Initialfunktion Jesu Christi zur Umkehr der menschlichen Le-
bensentwiirfe, seine Lehrfunktion in Verkiindigung und Praxis, um
den Menschen einen Anstof$ zu geben, sich von den Fesseln ver-
hingnisvoller Lebenseinstellungen und Gottesprojektionen zu be-
freien, kann nicht die freie Umkehr erzwingen. Dem Menschen ist
freigestellt, umzukehren.

2.2.2. Ankniipfungspunkte

Aus der Apokalyptik gibt es fiir Jesus offensichtlich drei unverzichtbare
Ankniipfungspunkte.

— Er nimmt die starke theozentrische Sicht des Glaubens auf und
macht deutlich, dass die Herbeifiihrung der Gottesherrschaft Got-
tes Sache ist (vergl. Merklein, 1981, 121ff;; Werbick, 1990, 76). D.h.
das ,Kommen des Herren® ist mehr als eine irdische Gesellschafts-
verdnderung, die auch dazu kommt. Das ,,Kommen des Herren® ist
auch nicht ausschliefilich auf die Vollendung im Tod zu reduzieren;

39

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann

40

,,es umschlie$t das erneuernde Wirken des Menschensohnes ,wie
im Himmel so auf Erden™ (nach Offb) (Kehl, 1986, 246)28.

Er nimmt aber auch die Anfrage der Apokalyptik an die Menschen
auf: Seid ihr aufmerksam fiir die Ankunft des Herren? Ist eine Wie-
derkunft des Herren iiberhaupt moglich - kann Jesus bei uns an-
kommen? ,Denn konnte es nicht sein, dafl gerade heute die zu
einer weltweite Katastrophe sich steigernde Armut das ,kosmische’
Zeichen ist, das die dringende Nihe des Menschensohnes und sei-
nes menschlichen Reiches signalisiert? (Kehl, 1986, 246).

So sehr Jesus die exklusive Struktur der Qumran-Gemeinde kriti-
siert, er erkennt aber aus dieser Initiative als wertvoll, dass die in
der Apokalyptik realisierten Bedrohungen nur in einem Sozialver-
band zu 16sen sind. Er formuliert in Abgrenzung zur Sektenmenta-
litat von Qumran Kirchwerdung als Moglichkeitsbedingung zur
Sammlung und Erneuerung des ganzen Volk Gottes. Man kann
nicht die Menschheit in schlechthin Gute und schlechthin Bose
zerlegen — sonst ist eine Sammlung und die Hoffnung auf Erneue-
rung nicht sinnvoll zu vermitteln.

2.2.3. Moltmann und die jesuanische Korrektur

Nur sparliche Textfragmente lassen sich ausmachen, wo Moltmann die
jesuanischen Korrekturen apokalyptischer Vorstellungen seiner Zeit
aufgreift (vergl. Moltmann, 1995, 171f,, 257). Dennoch ist ihm zugute
zu halten, dass er mit wenigen Zeilen die wesentlichen Inhalte jesuani-
scher Korrekturen aufgreift:

28

So sieht er richtig, dass Jesus den apokalyptischen Erwartungshori-
zont seiner Zeit teilt.

Er sieht auch die Korrektur apokalyptischer Naherwartung dahin-
gehend, dass die Gegenwart schon ,Endzeit* ist (zu Mk 10,30)
(vergl. Moltmann, 1995, 172).

Moltmann zeigt auch deutlich, dass Jesus die reine Gerichtsprophe-
tie verldsst und das Reich Gottes den Armen verkiindet (ders., 257).

Wobei auf Erden eine kosmologisch-schopfungstheologische antignostische For-
mulierung ist.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

2.3. Friihchristliche Apokalyptik

— Und er weist darauf hin, dass der Impuls Jesu ein Sammlungsim-
puls ist, weniger der Riickzug in eine Sektenmentalitét (ders., 257).

— Das schopfungstheologische Argument verlagert er hingegen in die
Zeit der Pastoralbriefe (2 Tim 2,13) (vergl. ders., 256).

— Es fallt ihm schwer, das zeigt seine Diskussion zu Premillenaristen
und Postmillenaristen, sich griindlich von dualistisch-linearen Vor-
stellungswelt zu trennen (vergl. ders., 175-178).

2.3. Friihchristliche Apokalyptik

Neben vielen kleinen apokalyptischen Textfragmenten im Neuen Tes-
tament ragen zwei Texte ganz besonders hervor. Da wire zunidchst ein-
mal Mk 13: ,,Es handelt sich um eine Art ,Flugblatt, das in einer be-
sonders bedrohlichen Situation des Jiidischen Krieges die Christen Ju-
dédas zur Flucht in die Berge aufforderte und die trostliche Nédhe des
wiederkommenden Menschensohnes einschirft. Der Form nach ist
diese Schrift als Mahn- und Trostrede Jesu im Weissagungsstil gehal-
ten. Sie ist von akuter Naherwartung geprigt wie spéter auch die Apk®
(Miiller, 1989, 599). Allerdings ist korrigierend zu formulieren: Christ-
liche Apokalyptik ist nicht mit Naherwartung ausreichend zu bezeich-
nen, weil es auch im Frithjudentum Uberlegungen zur Naherwartung
gab. Der Unterschied christlicher Endzeitlichkeitsvorstellung zu friih-
jidischen Naherwartungsvorstellungen besteht darin, dass das christli-
che Glaubensverstindnis mit Jesu Auferstehung den endzeitlichen
Prozess der Ankunft messianischer Herrlichkeit eingeleitet sieht. Da-
raus folgt ein ,hochgradiger Aktivismus®, weil das innerweltliche Han-
deln mit radikalen Anforderungen der Endzeit (,des-bei-Gott-An-
kommens®“) konfrontiert wird (vergl. Kippenberg, 1989, 759). Von da-
her kann auch christliche Apokalyptik die Krise der frithjiidischen Na-
herwartungsvorstellung und den entsprechenden politischen Aktivis-
mus abwehren, weil sie nicht unter dem Zeitdruck auferster Kurzfris-
tigkeit steht. Die Vision des endgiiltig und umfassend Méchtigwerden
von Gottes Willen geschieht schon jetzt. Dafiir steht Jesus Christus
und seine Machttat (vergl. Werbick, 1990, 77ff.).

4

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann

Ib)

2.3.1. Markus 13

Markus 13 wird in einer Zeit verfasst, wo die Region Israel und die
christliche Gemeinde sich in einer erheblichen Krise befinden: Die
schriftliche Vorlage muss nach Beginn des Jidischen Krieges und kurz
vor der Tempelzerstdrung (ca. 66-70 n. Chr.) entstanden sein. In jener
Zeit stellte die christliche Gemeinde aus romischer Perspektive eine
Gruppe von Unruhestiftern dar, weil man in den Gemeinden versuch-
te, die Machtstrukturen der Gesellschaft aufzuheben (Mk 10, 42-45);
aus yjlidischer (in Anfithrungszeichen, weil sie so wenig homogen
war) Perspektive war es eine Gruppe, die die Solidaritit mit den Juden
gegen die Romer aufkiindigte, weil sie den nationalstaatlichen Weg
und den Weg des Schwertes nicht als Weg zum Reich Gottes akzeptier-
te; aus christlicher Sicht war die Gemeinde, auch durch Denunziatio-
nen in den Familien, in ihrer Substanz gefihrdet, weil das diametral
entgegen dem Anspruch der Solidaritit stand (Mk 13,12).

In dieser krisengeschiittelten Zeit musste Markus 13 vier Dinge
leiste: Er musste zu einer differenzierten Sachlichkeit bei der Analyse
der Konfliktlage ermutigen (Schottroff, 1989, 709 zu Mk 13,9-13); er
musste jedes Abgleiten in eine futurische Reapokalyptisierung verhin-
dern (vergl. P. Hoffmann, 1994, 266); er musste unzulédssige innerwelt-
liche apokalyptische Zeichenforderungen abgrenzen gegeniiber der
christlichen Vorstellung, dass der Menschensohn schon jetzt die Zer-
streuten sammelt (vergl. Giesen, 1989, 353 zu Mk 13,26); und er muss-
te zur Wachsamkeit aufrufen (Mk 13,33ff.). Wie leistet das Markus 13?

Im Mittelpunkt der markinischen Argumentation steht der Ver-
such, die aktuelle Leidenserfahrung von der Leidensgeschichte Jesu her
zu deuten, ja geradezu damit zu identifizieren (siche die Stellung von
Mk 13 vor der Leidensgeschichte im engeren Sinne Mk 14,1-16,8)
(siehe Giesen, 1989). Damit will er zweierlei leisten: er teilt mit, dass
die Drangsale zur Endzeit gehdren — und weil sie zur Endzeit gehoren
sind sie nicht heillos (vergl. Schottroff, 1989, 710); und wenn sie nicht
heillos sind, dann soll man nicht verzagen und ungeduldig werden
und sich dem gottlichen Plan anvertrauen (vergl. dies. 712f.). Deswe-
gen macht es keinen Sinn innerweltliche Zeichenforderungen zu ent-
wickeln — Markus 13,30ff. zeigt eindringlich, dass das Zusammenspiel
von freier gottlicher Zusage und freier menschlicher Zustimmung

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

2.3. Friihchristliche Apokalyptik

durch jede Terminberechnung gestort werden wiirde, also den Plan
Gottes vom Kommen des Reich Gottes durchkreuzen wiirde. Daher
kann sinnvoll nur zur Wachsamkeit aufgerufen werden (vergl. Mk
13,33ft).

Welche Funktion aber hat hier die Verwendung des apokalypti-
schen Materials in Mk 13? Giesen (1989) argumentiert, dass die deut-
sche Ubersetzung das nicht so recht verdeutlichen kann. Es findet hier
ein rhetorischer Balanceakt statt, mit der Aufnahme von einer Sprache
von futurischer Apokalyptik gerade dadurch darauf hinzuweisen, dass
die Sammlungsinitiative nicht irgendwann ,endzeitlich® eingeleitet
wird - hier wiirde Jesu Leben, Tod und Auferstehung keinen Sinn
mehr machen - sondern schon jetzt mit Mk 13,26 zu sehen ist: ,Der
Menschensohn sammelt schon jetzt die Zerstreuten, so dafy das wahre
Gottesvolk entsteht (Giesen, 1989, 353). Verdeutlicht wird das iiber
die Parallelisierung von Mk 13,26f. mit Mk 14,27f./16,7.

Im Rahmen dieser Neusortierung der theologischen Argumentati-
on kommt es zu einer Neubewertung des ,Menschensohntitel, ohne
schon gleich eine komplexe Christologie vorzulegen. Substanz der
neuen Argumentation: Jesus wird jetzt als ,,Funktionstrager des Konig-
tums Gottes gesehen® und als unverwechselbarer Reprdsentant der
Verkiindigung der Konigsherrschaft Gottes pradiziert (vergl. P. Hoft-
mann, 1994, 263ff.).

2.3.2. Offenbarung

Die Offenbarung des Johannes entsteht auf dem Hintergrund von Ver-
folgung und Unterdriickung, dhnlich den Erfahrungen, die der Entste-
hung jidischer Apokalypsen zugrunde lagen. Als politischer Hinter-
grund werden die Regierungsjahre des Kaisers Domitian (81-96 n.
Chr.) angenommen. Dieser forcierte den Kaiserkult derart, dass sich
die Loyalitdt gegeniiber dem Staat in einem religiosen Akt zum Aus-
druck gebracht werden musste. Dazu kam ein rauhes Klima des Miss-
trauens und der Denunziation (vergl. Venetz, 1989, 152f.). Allerdings
wiirde es im Zusammenhang der Uberlegungen dieses Beitrages zu
weit gehen, diesen Hintergrund breiter auszuleuchten (vergl. dazu u.a.
Giesen, 1984a, 50f.; Giesen, 1984b).

43

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann

44

Und obwohl die Lage scheinbar dhnlich der Situation war, die der
Entstehung jidischer Apokalyptik zugrunde lagen, unterscheidet sich
die ,johanneische Apokalyptik® von der jlidischen Apokalyptik an ei-
nigen Stellen:

— Die von Ulrich B. Miiller durchgefiihrte literarkritische und form-
geschichtliche Untersuchung macht zunichst deutlich - auch wenn
er dhnliche literarische und formale Strukturen bei jidischer Apo-
kalyptik entdeckt -, dass die Anlage der Joh-Offb nicht gerade auf
eine exklusive Gruppe als Adressaten abzielt. Indem in der Joh-
Oftb bewusst der Briefstil gewéhlt wird, wir deutlich vermittelt,
dass der Autor auf die christlichen Gemeinden Kleinasiens Riick-
sicht nimmt und die ihnen wenig vertraute Literaturform der Apo-
kalypse vermeidet. Die Absicht des Verfassers, dass seine Apoka-
lypse innerhalb der gottesdienstlichen Versammlung verlesen wird,
macht dartiber hinaus deutlich, dass der Verfasser sich an alle
Christglaubigen wendet und nicht an bestimmte ,Fachkreise“ in
der Gemeinde (vergl. die Untersuchungen bei: Miiller, 1989,
605ft.).

— Die Joh-Offb wihlt in besonderer Weise das Christusbild des Lam-
mes, 29 mal (vergl. Lapple, 1984, 56). Dieses ist der ruhende Pol
der Offenbarung und hélt die Szenen in ihrer Dramatik zusammen.
Mit dem Christusbild und Wiirdetitel ,Lamm® in der Joh-Offb.
Wird deutlich von dominanten Sieg-Metaphern in anderen Apoka-
lypsen abgegrenzt und Sieg nicht als ein an-sich-reiflen-der-Macht
in einem mythischen Kampf beschrieben sondern als von Gott ver-
liechene Macht (zu Offb 5 in: Giesen, 1984b, 61). Im “Sieg", dem
Kommen des Lammes, erweist sich zundchst die ungebrochene
Treue Christi in den Erschiitterungen und Wandlungen/Verwir-
rungen der Geschichte (Offb 1,5; 2,12) (vergl. Lapple, 1984a, 55).
Und es wird auch (siehe den Wandel der Charakteristika des Lam-
mes vom 21. Kapitel an) die in der Jesaja-Tradition (25,8) stehende
Vorstellung einer richterlichen Entscheidungsmacht dahingehend
relativiert, indem tiber das Lamm der ,milde Glanz einer unbe-
schreiblichen, grenzenlosen Liebe“ (Lapple, 1984a, 57) aufgezeigt
wird.

— Wenn wir von einem Christusbild (vergl. Lipple, 1984a, 54) in der
Johannes-Apokalypse sprechen, dann ist das etwas anderes als

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

2.3. Friihchristliche Apokalyptik

wenn von einer Christologie gesprochen wird. Eine theologisch
niichterne Christologie zu wiéhlen, die intellektueller Abgrenzung
entspricht und klare begriffliche Definitionen liefert, verortet im
Menschen den ,,ruhenden Pol“ woanders als ein mit emotionalen
Attributen angereichertes Christusbild (zur Bedeutung der Bild-
sprache siehe auch: Gollinger, 1984, 74 sowie Schiissler-Fiorenza,
1989, 305 — in dt. Ubersetzung bei Friedl, 1996, 313). Daher ist es
wichtig, zu schauen, was die Joh-Offb mit der formalen Entschei-
dung fiir ein Christusbild aufzeigen will, formal und inhaltlich -
dieses ist ndmlich das Programm der Apokalypse. Erstens: Zu-
néchst bedeutet es, dass die Treue Christi sich im Ernst nehmen
von Gefiithlen ausdriickt, weil es Hinweise auf Bedrohungserfah-
rungen des Menschen sind. Zweitens: Es bedeutet auch, dass man
die Treue Christi in ihrer ganzen Tiefe nur dann begreifen kann,
wenn man Christi Tun nicht nur ,,rational-kognitiv* sondern auch
Lexistenziell-emotional® zu verstehen lernt. Drittens: SchliefSlich
wird gezeigt, dass man der Treue Christi nur dann entsprechen
kann, wenn man seiner Art von Treue treu bleibt, was bedeutet
auch Angst/Gefiithle anderer und auch von sich selber zuzulassen.
Viertens: Schliellich wird mit der Joh-Apokalypse gezeigt, dass
Konflikte nur gelost werden konnen, wenn sie nicht nur sachlich
analysiert werden, sondern auch emotional aufgearbeitet werden.

Darin unterscheidet sich christliche Apokalypse von anderen Apo-
kalypsen: Ausgehend von der Einschdtzung, dass der neue Aon be-
reits begonnen hat, bereitet sie die Glaubigen nicht auf ein irgend-
wie nahes und fernes Weltende vor, sondern ermuntert zur Treue
zum konkreten Glauben, im Treueerweis zum Menschen. Die Ent-
hilllung der bedrohlichen Michte und ihrer Kampfe gegen Gott
werden daher nicht als Bestandteil eines grofien Kampfes am Wel-
tenende verstanden, sondern als konkrete Bedrohungen, die jetzt
schon die Treue herausfordern. Die in Offb. 12,2.5. formulierten
Geburtswehen bringen das noch einmal auf den Punkt. Ohne We-
hen keine Geburt (Begriindungsaspekt), aber auch mit den Wehen
die Unmittelbarkeit der Geburt, der Heilszeit (Trost- und Hoff-
nungsaspekt) (vergl. Gollinger, 1984, 71). Apokalypse ist von daher

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3

tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

45


https://doi.org/10.5771/9783828871861

2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann

46

ein Beitrag zur Unterscheidung der Geister und der Hinweis auf ein
mogliches Martyrium?9 (vergl. Giesen, 1984a, 51f.).

2.3.3. Moltmann und die friihchristliche Apokalyptik

Fiir Moltmann ist es ein theologisches Rétsel, warum die urchristli-
chen Gemeinden noch weitere apokalyptische Endkdmpfe erwarteten,
»obwohl sie doch an den eschatologischen Sieg Christi in seinem
Kreuz und seiner Auferstehung glaubten und in ihren Doxologien die
Herrschaft Christi tiber das All priesen” (Moltmann, 1995, 259)? Fir
Moltmann liegt die Antwort auf seine Frage in der Formel von ,,schon
und noch nicht, mit der christliche Gemeinden im 1. Jhd. die Phasen-
verschiebung der apokalyptischen Aonenwende theologisch zu verste-
hen versuchten: ,,Auf der einen Seite glauben sie, daff mit dem Kom-
men Christi und der Ausgieflung des Geistes die Neuschopfung aller
Dinge schon begonnen hat, auf der anderen Seite erwarten sie noch
unvergleichliche Bedringnisse am Ende der Welt (Mt 24,8)“ (ders.,
258). In der christlichen Apokalypse geht es daher um eine ,,paradoxe
Wirklichkeitsansage®, um die tiberlappende Gleichzeitigkeit von anbre-
chendem Aon und abbrechenden Aon zu verdeutlichen (vergl. ders.,
259). Aber auch diese Antwort befriedigte Moltmann nicht so richtig -
er fragte: Wenn nun christlicher Glaube die eschatologische Einmalig-
keit vertritt, darf man dann immer wieder an noch nicht endgiiltig
entschiedene Endkdmpfe glauben (vergl. ders., 260)? Eine Antwort fin-
det Moltmann dort, wo man die menschliche Seite im christlichen
Glauben ganz ernst nimmt. Apokalypse ist geradezu ein Paradestiick,
dass man nicht vom ,,Sollen aufs ,,Sein“ schliefSen darf, von der theo-
logischen Aussage auf die Realitdt der Religion. Apokalypse ist darin

29 Giesen (1984b, 62f.) weist noch einmal auf Offb 5,9 hin, wo formuliert wird, dass
das ,Lamm"” seine Heilung durch sein Blut erkauft hat. ,Diese Betonung ist fiir die
Gemeinde in Verfolgung wichtig. Denn auch die Christen konnen nur in der
Drangsal wie Christus ihren Sieg erringen (3, 21). Der Sieg Christi gibt ihnen die
Gewif3heit, dafl auch sie im Tod Leben gewinnen® ... ,Der Hoheitstite] Lamm ist
dazu geeignet, das Paradox, das wir von Paulus her kennen, zum Ausdruck zu
bringen: In seiner Schwachheit ist Christus stark. Am Kreuz wird der Feind Gottes
besiegt. So ist auch in der Oftb. das Lamm entgegen jedem Anschein stark® (Gie-
sen, 1984b, 63).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

2.4. Anfragen an apokalyptisches Denken

zutiefst anti-idealistisch, dass man trotz Taufe (,schon®) weiterhin von
Anfechtungen des Menschen (,noch nicht®) ausgehen muss (vergl.
ders., 260f.).

2.4. Anfragen an apokalyptisches Denken

2.4.1. Gottesherrschaft/Jiingster Tag

Wolfram Janzen (1987) kritisiert, dass viele der gegenwirtigen apoka-
lyptischen Vorstellungen, vor allem in sdkularen Apokalypsen, noch
immer mit dem ,Jiingsten Tag“/dem Kommen der Gottesherrschaft,
die Vorstellung verbinden, dass es zu einem ,groflen Abrdumen®
kommt. Mit der damit verbundenen Hoffnung auf den Untergang der
bisherigen verkehrten und bosen Welt werden aber die Gegensitze, die
diese Welt prigen, eigentlich nicht richtig ausgehalten, bearbeitet,
durchgestanden und geldst; sie werden einfach iibersprungen und es
wird auf eine Rettung von auflen gehofft. Das ist eine sehr konflikt-
scheue und entmutigte Haltung. Hier wird dem subjektiven Handeln
kein Gestaltungsspielraum in Krisenzeiten zugemutet. Hier wird zu
stark die Hoffnung auf eine bessere Welt jenseits der Gegenwart und
ihren ,Rdumen” abgegeben. Janzen kritisiert: Der Apokalyptiker hat es
aufgegeben, ,die Verhiltnisse gestalten und das Unheil abwenden zu
wollen. Was getan werden kann, ist den Lauf des Verhédngnisses zu be-
rechnen, die Zeichen der Zeit zu beachten, die Ursachen zu erkennen,
sich auf die rechte Seite zu schlagen, sich angemessen vorzubereiten
und ansonsten abzuwarten (Janzen, 1987, 466).

2.4.2. Metaphernfeld

Jiurgen Werbick (vergl. 1990, 158-173) fragt, ob das in der apokalypti-
schen Vorstellungswelt entwickelte Metaphernfeld ,,Kampf/Sieg“ hilf-
reich ist, das auszudriicken, was Soteriologie vermitteln will ,Erlo-
sung/Liebe“. Zu sehr trigt dieses Metaphernfeld dazu bei, siche die
Ausfithrungen zum ,,Millenarismus® bei Moltmann (1995, 150ft.), dass
das ,,Zur-Macht-Kommen® der Liebe Gottes tiber den Begriff ,,Kampf*“

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

47


https://doi.org/10.5771/9783828871861

2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann

48

mit gewaltsamer Durchsetzung assoziiert wird. Auch wenn der Begriff
»Sieg“ die Entmachtung des Bosen meint, so ist im Wortfeld ,,Sieg” zu
stark das Attribut ,,Unterwerfung® und die Vorstellung ,weiterer Opfer
enthalten® Soteriologie muss nach Werbick vielmehr lernen zu beto-
nen, dass, soteriologisch betrachtet, weniger der semantische Hinter-
grund von ,Kamptbereitschaft“ gemeint ist. Viel eher geht es um die
,Uberwindung von Gleichgiiltigkeit, etwas was ].B. Metz in seiner
Theologie nach Ausschwitz verdeutlichen wollte. Daher wire das rich-
tige Wort statt bekdampfen, ,,bezeugen® (vergl. E. Arens) und ,,iitberwin-
den“ (siche die Uberlegungen von O. Fuchs zum Ablaf3verstind-
nis[1985]). Befreiungstheologen prigten auch den Begriff der ,leiden-
schaftlichen Solidaritit® ,Sieg“ - dahinter stehen natirlich Vorstel-
lungswelten zur ,,Durchsetzung®; aber auch die ,,Machtfrage” wird mit
dem ,,Sieg“-Begrift assoziiert. Soteriologisch betrachtet geht es aber
um das ,,Zur-Herrschaft-Kommen® (siehe auch den ,,adventus“-Begriff
bei Moltmann, 1995, 39ff.) der Logik von Gottes Willen — was die Lie-
be ist. Und das meint ,,Erméglichungsbedingungen® zu schaffen, Frei-
heitsspielrdume zu eréffnen und statt ,Selbstdurchsetzung® ein Be-
wusstsein zu entwickeln, dass individuelle Fortschritte nur als gemein-
wohlorientierte Fortschritte ein ,Sieg“ sein kénnen (vergl. Rahner).
Einen ,,Sieg“ kann man nicht an sich reiflen, ein Sieg wird einem ver-
liehen (vergl. zu Oftb. 5 in: Giessen, 1984b, 61).

2.4.3. Soziokultureller Hintergrund

Venetz (1989) fragt sich, ob es fiir die Gegenwart, unter den westlichen
Verhiltnissen in Zentraleuropa, zuléssig ist, aus der Joh-Offb. fiir die
Verhiltnisbestimmung des Christen zum Staat zu lernen. Nach seiner
Einschitzung ist es nicht zuldssig, weil der ,soziokulturelle Hinter-
grund von Rém 12-13 unserer heutigen (...) Situation ndherkommt als
der von Offb. 13“ (ders., 163). Gleichwohl sollte man das Phanomen
der Krise der christlichen Gemeinschaft in Offb. genauer betrachten.
Die dort dargestellte enge Verkniipfung und Dichte eines Loyalitéts-
druckes des romischen Kaisers, verbunden mit Denunziationen und
Misstrauensstrukturen in der Gesellschaft sowie religiésen Ersatz-
handlungen erinnern doch stark an das, was uns tiber die ehemalige

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

2.5. Perspektiven der Apokalyptik fiir Konfliktldsungen

DDR vermittelt wird. Mag es in der Bundesrepublik Deutschland keine
klassischen ,,Mértyrer mehr geben, der Loyalitdtsdruck in der von
Fortschritts- und Wachstumsideologien gepragten Gesellschaft ist er-
heblich, und mit starken religiosen Handlungsformen angereichert.
Hier konnte man viele Impulse aus der Benjamin’schen Fortschrittskri-
tik aufnehmen (vergl. John, 1991, 45-50).

2.5. Perspektiven der Apokalyptik fiir Konfliktlosungen

2.5.1. Das freiheitliche ,Experiment” Gottes und seine maglichen
Folgen

Die Apokalyptik ist eine Zuspitzung und Radikalisierung der Moglich-
keiten von Freiheit und der Verdeutlichung dessen, was Gott mit Frei-
heit meint und wie grofy daher die Liebe Gottes ist. Gott macht in der
Apokalypse deutlich, was es bedeuten kann, wenn zur Heils6konomie
der radikale Respekt von Freiheit gehort, also auch dem Bosen Macht
gegeben ist (vergl. Oftb 13,5). Man muss daher mit John Henry New-
mann formulieren, dass Apokalypse der tiefste Ausdruck der , Ach-
tung Gottes vor jeder geschaffenen und verliehenen Freiheit® (Lépple,
1984b, 79) ist. Es bedeutet: ,Gott ist der Allméachtige, der sich trotz sei-
ner Allmacht mit Schwachheit umgeben und sich zum Gefangenen
seiner eigenen Geschopfe machen kann. Er besitzt, wenn ich mich so
ausdriicken darf, die unbegreifliche Macht, sich selbst machtlos zu ma-
chen® (ders., 79). ,Geschichte ist das kithne Abenteuer des allmachti-
gen Gottes mit dem freien, entscheidungsmachtigen Menschen, aber
auch (...) mit den Michten und Gewalten, denen ebenfalls Freiheit
und Entscheidungsmichtigkeit {iberantwortet ist“ (ders., 79). Daraus
ergibt sich die kithne und provokative Frage, muss man jedes Bose auf-
halten, muss jeder diskursive Konflikt zum ,Glaubenskrieg® werden?
Nagel (1983a) u.a. zeigten z.B. in ihren Berichten zu den Abstimmun-
gen zum US-amerikanischen Friedenshirtenbrief, dass die Katholiken
in den USA eine grofle Gelassenheit beim Diskurs sowie beim Abstim-
mungsverhalten hatten.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

49


https://doi.org/10.5771/9783828871861

2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann

2.5.2. Die pastorale Bedeutung

Die Darstellung apokalyptischer Bilderwelten ist eine wirkungsvolle
und human angemessene Sprache, um dem Menschen zu helfen, die
Fluchtpunkte gegenwirtiger realer Bedrohungssituationen zu realisie-
ren und die verstindliche Angst dariiber auszudriicken. Von daher ist
Apokalyptik keine emotionale Uberreaktion, sondern eine angemesse-
ne literarische Form, um ein aus Sensibilitit erworbenes Wissen um
Bedrohungen des Humanum in die Offentlichkeit zu transportieren
und andere dafiir zu sensibilisieren. Apokalyptik ist also das Angebot
und der Hinweis der Bibel, dass Angst nicht verharmlost und mit
oberflichlichen Trost-Aktivititen missachtet werden darf. Hinter jeder
Angst stehen reale Bedrohungserfahrungen. Gleichzeitig bietet die
Apokalypse Auswege aus der individuell empfundenen Angst. Angst
wird zunéchst als individuelles Problem vom betroffenen Menschen
realisiert. Indem aber Apokalyptiken verdeutlichen, dass die individu-
ellen Angste mit sozialen und politischen Fehlentwicklungen zusam-
menhéngen (vergl. Schottroff, 1989), Beschiddigungen des gesamten
Lebens hinter menschlicher Angst stehen, stofit Apokalyptik an: ,,Hei-
lung des beschédigten individuellen Lebens ldf3t sich nur als ganzheit-
liche Heilung und im Zusammenhang mit der Heilung des Ganzen
vorstellen® (Janzen, 1987, 481). Insofern ist Apokalypse also eine Er-
mutigung, die individuelle Enge zu iiberwinden und zusammen mit
anderen Schritte zur Uberwindung der Bedrohungslagen zu unterneh-
men. Der Mut zu Kontrast und womdglich nétigen konfliktiven Hand-
lungssituationen ist allerdings nur gelungen, wenn er nicht in Autori-
tarismus und Totalitarismus abgleitet, sondern aus einer inneren Ge-
lassenheit erfolgt. Die besitzt man vor allem dann, wenn man sich von
Gott erkannt und anerkannt weif3 (vergl. P. Hoffmann, 1993, 258).

2.5.3. Die rationale Bedeutung
Apokalyptisches Denken gehort notwendig zur Eschatologie. Die Be-
deutung apokalyptischen Denkens liegt unter anderem darin, von den

in die Zukunft szenarisch entworfenen Fluchtpunkten aktueller Ideo-
logien, Gotzenpraktiken und Fetischen sich dariiber klar zu werden,

50

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

2.5. Perspektiven der Apokalyptik fiir Konfliktldsungen

was die Entwicklungsrichtung der aktuellen ,,Trends® ist (Venetz, 1989,
159). Hier hat das dualistische Weltbild die Funktion, Kontrastbilder
herauszuarbeiten, um das Bewusstsein um eine mogliche Realitit zu
vertiefen und damit Voraussetzungen zu schaffen, dass Urteile tiber
Risiken noch zu einem Zeitpunkt gefillt werden kénnen, wo sie noch
ausbremsbar sind. ,,Machtfiille und Zerfall denkt die Apokalyptik (...)
zusammen', konstatiert Zamora (1994, 370). Das Problem dieser Kata-
strophenrationalitit besteht aber darin, dass ihre Rationalitdt nie er-
wiesen werden kann, weil sie darauf angelegt ist, erfolglos zu sein. Es
geht darum, dass ihre Einschédtzung nicht real wird. Man kann mit Jiir-
gen Moltmann daher nur festhalten: Apokalyptische Bilder machen
Angst. Aber indem sie diese Angst erzeugen, machen sie ,die Hoff-
nung im wortlichen Sinne yvor-sichtig® Mut ohne Vorsicht macht
dumm, Vorsicht ohne Mut macht feige. Angst macht die Hoffnung
klug®. Apokalyptik ,bewahrt die christliche Hoffnungslehre vor leicht-
fertigen Optimismus® (Moltmann, 1995, 261). Umgekehrt wiirde aber
eine reine Apokalyptik, ohne Hoffnung, dazu fithren, dass man in die
von Janzen (1987, 474f.) beschriebenen Sackgassen einer reinen Kas-
trophendidaktik abgleiten wiirde.

2.5.4. Die theologische Bedeutung

Die Ausfithrungen zur alttestamentlichen und frithjiidischen Apoka-
lyptik, wie auch zu den jesuanischen Korrekturen der frithjidischen
Apokalyptik, haben gezeigt, dass Apokalyptik sich durchgéingig darin
auszeichnet, dass es eine Apokalyptik vor dem Hintergrund des Glau-
bens an einen Schopfergott ist. Denn wenn Gott den Schépfungsent-
schluss einmal fasst, den Willen zum Leben duf3erte, dann ist zu hoffen,
dass er seiner Schopfung treu bleibt (vergl. Moltmann, 1995, 256). Der
Glaube des ,,zu-Gott-gehoéren und ,,in-ihm-bleiben’, ist insofern sote-
riologisch bedeutsam, wenn man auf die Bedeutung der Siindenmacht
zurlickblickt, die ihren Ursprung in menschlichen Anspriichen der
Selbstmachtigkeit hat, und tief in die Generationen hinein ihre Wir-
kungen verbreiten kann (vergl. O. Fuchs, 1985). Apokalyptische Kritik
in ihrer starken theozentrischen Fundierung zeichnet sich daher darin
aus, dass sie menschlichen Allmachtwahn als Wurzel allen Ubels kri-

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

51


https://doi.org/10.5771/9783828871861

2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann

52

tisch begleitet. Dazu gehort alles jenes Tun, wo man unkritisch einer
Fortschrittsglaubigkeit huldigt, einen skrupellosen Egoismus pflegt
und einer unverschamten Riicksichtslosigkeit folgt. Apokalyptisches
Denken heifSt Kontingenz lernen zu akzeptieren3® und daraus Beschei-
denheit und Solidaritat lernen zu lernen. Das bedeutet anzuerkennen,
dass selbst die hochsten moralischen Entscheidungen (nach J. Ratzin-
ger) irgendwo und irgendwie von der Ich-Sucht angefressen sind. Also
noch einmal: Apokalyptik fordert den Abschied vom Allmachtwahn
im Gottes-Dienst. Und Gottes-Dienst heif3t, lernen zu seinem Mensch-
sein bzw. zu seinem Geschopfsein zu stehen und das bedeutet: ,Er
kann nicht wie Gott sein wollen, sonst verliert er sein Leben und wird
zum Monster (P. Hoffmann, 1993, 259).

2.6. Literaturverzeichnis

ARENS, Edmund/JOHN, Ottmar/ROTTLANDER, Peter: Erinnerung - Befreiung
- Solidaritdt. Benjamin, Marcuse, Habermas und die politische Theologie, Diis-
seldorf 1991

v. BRACHEL, Hans-Ulrich/METTE, Norbert (Hg.): Kommunikation und Solidari-
tat. Beitrdge zur Diskussion des handlungstheoretischen Ansatzes von Helmut
Peukert in Theologie und Sozialwissenschaften, Freiburg (Schweiz)/Miinster
1985

EID, Volker (Hg.): Prophetie und Widerstand, Diisseldorf 1989

FRIEDL, Alfred: Das eschatologische Gericht in Bildern aus dem Alltag, Frank-
furt/Main 1996

GIESEN, Heinz: Christusbotschaft in apokalyptischer Sprache, S. 42-54 in: BiKi
(39)1984a

DERS.: ,Das Buch mit den sieben Siegeln® Bilder und Symbole in der Offenbarung
des Johannes, S. 59-65 in: BiKi (39)1984b

DERS.: Eschatologie und Naherwartung im Neuen Testament, S.346-359 in:
Theologisch-Praktische Quartalsschrift (137)1989

GOLLINGER, Hildegard: Das ,,Grof3e Zeichen Offb 12 - das zentrale Kapitel der
Offenbarung des Johannes, S. 66-75 in BiKi (39)1984

30 Die christologische Substanz apokalyptischen Denkens radikalisiert Hoffnung da-
hingehend, dass das Vorstellungsvermogen tiber die Zukunft der Menschheit sich
tiber das hinaus erstreckt, was als weiteste Grenze menschlicher Existenz iiber-
haupt erfahrbar ist.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

2.6. Literaturverzeichnis

GRASRBER, Erich/MERK, Otto (Hg.): Glaube und Eschatologie. Festschrift fiir
Werner Georg Kiimmel zum 8o. Geburtstag, Tiibingen 1985

HELLHOLM, David (Hg.): Apocalypticism in the Mediterranean World and the
Near East, Tlibingen 1989

HOFFMANN, Paul: “Siehe, ich mache alles neu”. Christliche Gemeinde zwischen
messianischer Utopie und Realitit, S. 255-260 in: Orientierung 23-24/1993

DERS.: Studien zur Frithgeschichte der Jesus-Bewegung, Stuttgart 1994

JANZEN, Wolfram: Im Zeichen der Apokalypse-Endzeit denken als praktisch-
theologische Herausforderung, S. 466-483 in: WzM (39)1987

JOHN, Ottmar: Fortschrittskritik und Erinnerung. Walter Benjamin, ein Zeuge
der Gefahr, S. 13-80 in: ARENS/JOHN/ROTTLANDER, 1991

KEHL, Medard: Eschatologie, Wiirzburg 2(1988)

KIPPENBERG, Hand G.: Ein Vergleich jiidischer christlicher und gnostischer
Apokalyptik, S. 751-768 in: HELLHOLM (Hg.), 1989

LAPPLE, Alfred: Das Geheimnis des Lammes. Das Christusbild der Offenbarung
des Johannes, S. 53-59 in: BiKi (39)1984a

DERS.: ,Das neue Jerusalem* Die Eschatologie der Offenbarung des Johannes,
S. 75-81 in: BiKi (39)1984b

MERKLEIN, Helmut: Die Gottesherrschaft als Handlungsprinzip. Untersuchung
zur Ethik Jesu, Wiirzburg 2(1981)

MOLTMANN, Jiirgen: Das Kommen Gottes. Christliche Eschatologie, Giitersloh
1995

MULLER, Ulrich B.: Literarische und formgeschichtliche Bestimmung der Apoka-
lypse des Johannes als ein Zeugnis frithchristlicher Apokalyptik, S. 559-619 in:
HELLHOLM (Hg.), 1989

MUSSNER, Franz: ,Weltherrschaft® als eschatologisches Thema der Johannesapo-
kalypse, S. 209-227 in: GRABER/MERK (Hg.), 1985

NAGEL, Ernst Josef: Zum Beschlufy der nordamerikanischen Bischofskonferenz
»Die Herausforderung des Friedens®, S. 197-222 in: Milit-Seels. (25)1983a

RAHNER, Karl: Schriften zur Theologie. Band IV. Neuere Schriften, Ziirich/Kéln
1960

DERS.: Theologische Prinzipien der Hermeneutik eschatologischer Aussagen,
S. 401-428 in: RAHNER, 1960(a)

RUDOLPH, Kurt: ,,Apokalyptik in der Diskussion®, S.771-789 in: HELLHOLM
(Hg.), 1989

SCHOTTROFE, Luise: Die Gegenwart in der Apokalyptik der synoptischen Evan-
gelien, S. 707-728 in: HELLHOLM (Hg.), 1989

SCHREINER, Josef (Hg.): Unterwegs zur Kirche. Alttestamentliche Konzeptionen,
Freiburg/Basel/Wien 1987

SCHUSSLER-FIORENZA, Elisabeth: The Phenomenon of Early Christian Apoca-
lyptic. Some Reflections on Method, S. 295-316 in: HELLHOLM (Hg.), 1989

53

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann

54

SEIDEL, Theodor: Volk Gottes und seine Zukunft nach Aussagen des Buches Da-
niel, S. 168-200 in: SCHREINER (Hg.), 1987

VENETZ, Hermann-Josef: Zwischen Unterwerfung und Verweigerung. Wider-
spriichliches im Neuen Testament? Zu Rém 13 und Offb, S. 142-165 in: EID
(Hg.), 1989

WERBICK, Jirgen: Soteriologie, Diisseldorf 1990

ZAMORA, José A.: Krise — Kritik — Erinnerung: Ein politisch-theologischer Ver-
such tber das Denken Adornos im Horizont der Krise der Moderne, Minster/
Hamburg 1994

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

3. Lamento Hiobs:

Zunichst eine historische und kiinstlerische Einordnung der Plastik:

Die Plastik ,,Lamento Hiob"“ ist Bestandteil des Zyklus ,,Lamento®,
wobei die Plastik innerhalb des Zyklus ,Lamento* die Herausragende
ist, was die Darstellung des ,,Archetyps“ Klage darstellt — der Kiinstler
selbst: ,Am deutlichsten unter den alttestamentlichen Zeugnissen ist
die Klage von Hiob, seine Klage ist total offen; Jermias hingegen klagt
nicht so direkt. (Hintergrund: Er ist katholisch und hat die Werke vor
dem Hintergrund der Lektiire der bdhmischen katholischen Bibel -
Kralische Biebel von 1586 - gestaltet).

Aber diese Plastik schliefft an mehrere Plastiken an, die vor dem
ZyKklus ,Lamento® entstanden sind - u.a. ,,Plazit jazyk I“ und ,Plazit
jazyk II%, auch 1970.

Es geht um die ausgestreckte Zunge, die sich auch in der Plastik
»Lamento Hiob“ wiederfindet, aber in deutlicher zuriickgenommener,
in den Schddel eingelagerter Form. In der ausgestreckten Zunge wer-
den fiir ihn zwei menschliche Aspekte kommuniziert - ndmlich den
der Erschopfung sowie den Aspekt des Trotzes und des Widerstandes
zugleich. ,,Das geht ineinander tiber® - so der Kiinstler. Der Zyklus
»Lamento™ schlie8t ab mit der Plastik ,,Pokus o usmév® — also der drei-
zehnten Plastik. Es geht um das Léacheln - diese Plastik ,,blanciert den

31 Protokoll eines halbstrukturierten Gesprichs mit Jan Koblasa, am 7.06.2007,
11:00-13:30 in seiner Wohnung in Hamburg; Redaktionsschluss der zweimaligen
Uberarbeitung 22.06.2007 . Arbeitsweise Handschriftliche Notizen und Gedanken-
protokoll, die die assoziativen Gedanken und Erinnerungen nachtréglich struktu-
rierten. Das Protokoll wurde von dem Kiinstler dann zweimal gegengelesen und
daraufhin tiberarbeitet und autorisiert. Thema: Die Plastik: Lamento Hiob - im
Kontext des Zyklus ,Lamento” (12 Arbeiten), ein Zyklus zum Archetyp der Klage -
aus dem Jahre 1970. Ausziige dieses Gesprichs wurden zuerst veroffentlicht in: R.
Mierzwa, Soziale Aspekte des Leidens. Asthetisch-exegetische, etymologische, me-
dizinische, sozialwissenschaftliche und philosophische Aspekte, Norderstedt 2011,
Seite 176-177

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

3. Lamento Hiob

Zyklus der Klage aus® Der original Titel der Arbeit ist ,Versuch um ein
Licheln“ - und der Mund ist ein Zitat von Leonardos ,,Mona Lisa“.

Es ist eine ,versohnende® Geste, eine nach vorne weisende Plastik,
die den Zyklus ,Lamento” transzendiert. In der Plastik zum ,, Lacheln”
taucht wiederum ein Grundzug seiner ,,bildnerischen Sprache“ auf. Es
geht ihm in seiner Kunst nicht um Ilustration - seine Plastiken haben
eine ,ernste christliche Basis Das Thema ,Lamento“ brachte er aus
den Erfahrungen in der CSSR mit, was schon in seinen , Apokalypse-
Zyklus“ einfloss — aber es bekam unter den Erfahrungen in Deutsch-
land eine neue eigene Qualitédt, aber dazu spiter. In der ehemaligen
CSSR hatte er einen ,, Apokalypse-Zyklus® (1963-1968) geschaffen -
wobei es ihm nicht nur um das Verharren im Apokalyptischen ging,
um eine Ausfaltung des Chaos, sondern um die Entfaltung dessen, was
er vorher im ,Prager Frithling“ gesehen hatte — er hatte darin das
»Happy End® der Geschichte gesehen, die ,Hoffnungen®, ,die falschen
Propheten” und so las er auch die ,,Apokalypse®; es geht in ihr um die
Konfrontation mit dem ,,Zustand® und um die ,,Zukunft des Lebens®.

Das Leiden im ,,Lamento Hiob“ - Migrantenstatus:

Seine Plastik ist ein Beitrag zum Verstehen des Leidens von Migranten
in Deutschland - allerdings in einem spezifischen historischen Kon-
text. Der Autor macht deutlich, dass in diese Plastik im Besonderen, in
den Zyklus im Allgemeinen, die Verarbeitung einer brutalen ,inneren”
Einsamkeitserfahrung in Deutschland 1969/1970 hineinfloss.

Wie stellt sich die Einsamkeitssituation dar: 1) Er hatte niemanden
in Deutschland, mit dem er iiber die Erfahrungen in der CSSR reden
konnte — diese waren eine absolute Armutserfahrung: ,ich lebte bis
Mitte der 6oer Jahre in einem Keller, ,,absolut keine Zukunft® ,, An-
fang der 6oer Jahre keine Hoffnung, dass sich etwas dnderte, ,,Berufs-
verbot: ich durfte nichts verkaufen; ich durfte nicht ausstellen; unter
der Aufsicht der Geheimpolizei — das Gefiihl und die Realitdt des Ver-
folgt-Seins“. 1963 kam es zu einer mafligen Liberalisierung — Ausstel-
lungen wurden moglich. 1966 sogar eine Ausstellung in Deutschland.
2) Dann fehlte ihm die Sprache, um sich in Deutschland richtig ver-
standigen zu konnen. 3) Schlief3lich kam er ohne Informationen iiber
Deutschland (= Westen) nach Deutschland und die Erfahrung von
Deutschland war ein Schock. Er brauchte mehrere Jahre, um sich in

56

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

3. Lamento Hiob

die elementaren Strukturen der West-Welt einzuleben. 4) Schliefllich
waren die vermeintlichen Gespriachspartner aus der 68er Bewegung
keine Gesprachspartner — diese waren in Bezug auf den Sozialismus
und Kommunismus vollig naiv; sie hatten und wollten das Problem
der ,sozialistischen Lander nicht verstehen. 5) Dann bestand kein
Kontakt zu Freunden in der CSSR und zur Familie. Nach der Beset-
zung der Tschechoslowakei durch die sowjetischen Truppen 1968
konnte ich bei einem Aufenthalt in Mailand nicht zurtick, weil ich
Bildhauer bleiben wollte, spater konnte ich auch keinen Kontakt auf-
nehmen, denn ich wurde 1970 unter Abwesenheit zu 9 Jahren Haft
verurteilt — ,wie mir mindlich mitgeteilt wurde, Grund ,, Aufenthalt
im Ausland gegen die Interessen des Staates” 6) Dann gab es dann
noch eine gewisse ,,Gleichgiiltigkeit in Deutschland in Bezug auf mei-
ne Erfahrungen. Diese extreme Einsamkeit war ein , Ausgeschlossen-
Sein aus den Gesellschaften — aus der einen Gesellschaft draufien und
in der anderen nicht drinne, es war die Situation der ,allgemeinen
Nichtzugehorigkeit® und dazu kam die Erfahrung der ,,Machtlosigkeit
etwas von innen dndern zu kénnen®; das war ein ,,Gefingnis“ und die-
ses ,,Gefangnis der Einsamkeit® ist extrem leidvoll - es ,,zerschmettert®
einen; und das wurde im ,Zerschmettern des Schédels ausgedriickt.
Dabei ist das ,Zerschmettern® eine Riickdeutung aus der Wahrneh-
mung der ,Intensitit der Klage® - diese ist ein Ausdruck des Zer-
schmetterns der Seele unter der Erfahrung extremer Einsamkeit. Man
kann in dem Herausquellen des Gehirns die Wucht des Zerschmet-
terns lesen — das Gewaltsame fiir die Seele dieser Einsambkeitserfah-
rung. Die Wucht des Gewaltsamen dieser Einsamkeitserfahrung fiir
die Seele wird noch einmal verschirft, mit der Geste der Hand, die auf
den Schidel zum Schutz gelegt wurde, aber auch unter der Wucht der
Einsambkeitserfahrung zerschmettert wird. Der Schutz der Hand ver-
sagt — damit wird die Verwundbarkeit und Verletzbarkeit unter dem
Migrantenstatus deutlich. Berithrt man die Skulptur und gleitet man
tiber die tiefe, geborstene, das Innere des Schidels zerfetzende Struktur,
dann wird deutlich wie ,tief“ und wie ,,gewaltsam® ,innere“ Einsam-
keit erlebt werden kann.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

57


https://doi.org/10.5771/9783828871861

3. Lamento Hiob

58

Verhalten zum Leiden/Ressourcenmanagement:
Jan Koblasa hatte ,,Gliick im Ungliick® Seine brutale Erfahrung einer
extremen ,,inneren® Einsamkeitserfahrung wurde nicht verschérft von
einer Armutserfahrung. 1968 war eine Ausstellung in Kiel, die sehr er-
folgreich war. Es wurde fast alles verkauft, so dass er das Basiskapital
zum Uberleben hatte. Und spiter bekam er die Einladung fiir eine
2jahrige Gastdozentur an der ,,Muthesius-Kunsthochschule®. Damit
verbunden war der Auftrag zum Aufbau einer Bildhauer-Abteilung.
Damit konnte er starten. Aber die Zuwendung war nicht ungebrochen.
Fiir die katholische Kirche hier war ich nicht gerade ,,das Wahre®. Fiir
die protestantische Kirche war der Zyklus zuerst ,,zu dramatisch®. Und
die Presse war ,,ratlos” in Bezug auf meine Kunst - ein ,,Reden dariiber
fand nicht statt®. ,Erst in den achtziger Jahren habe ich einen Altar
realisieren diirfen und die Lamentos waren in 2002 in Flensburg in der
St. Jiirgen Kirche ausgestellt®

Schliefilich stellte er fest: Mit diesem Lamento-Zyklus konnte ich
klagen {iber meine Geschichte in der Tschechoslowakei und auch tiber
die Situation in Deutschland - ich habe meine Einsamkeitserfahrung
beklagt, aber auch die Einsamkeitserfahrungen anderer Menschen.
Deswegen sind es Archetypen - hier floss das Klagen anderer Men-
schen ein. Die Arbeit an diesem Zyklus war u.a. meine Psychohygiene
- der Zyklus war Widerstand gegen den Schock. Auf die Frage mit
wem der Dialog der Klage stattfand, stellt er fest — ,,die Herstellung der
Skulpturen hatte auch die Form eines Gebetes®.

Gesprachssplitter:
Durch Kontakte zu ,,meinem Freund®, dem damaligen Prasidenten Ha-
vel, 1990, nach der Wende, wurde nach einigen Problemen im bilatera-
len Verhaltnis von Deutschland und der Tschechoslowakei - ,,mein
erster Antrag war von 1980 — wurde die Einbiirgerung in Deutsch-
land erst moglich.

Ein letzter Freundschaftsdienst von Havel war auch, dass ich Janu-
ar 2002 Einsicht in meine Geheimdienst-Akte nehmen durfte. Schlief3-
lich hindigte man mir nur die Akte 1974/1975 aus (zur Erinnerung:
da lebte ich schon 7 Jahre in Deutschland) — die anderen Akten wiren
wverschwunden®, Schockiert war ich auch, dass man u.a. iiber alle mei-
ne Krankheiten Bescheid wusste, auch wusste man welche Medika-

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

3. Lamento Hiob

mente ich nahm, es gab eine Liste mit all den Personen, mit denen ich
Kontakt hatte und es waren auch alle Originalbriefe da drin, die abge-
fangen und nicht weitergeleitet wurden.

Anfang der 7oer Jahre wurden in der CSSR (in Piestany) bei einer
Veranstaltung 50 Skulpturen verbrannt, Ergebnisse eines mehrjahrigen
internationalen Bildhauersymposiums, darunter war auch meine
Skulptur von ,David und Goliath®. Das hatte mir ein Freund (der
Osterreichische Bildhauer K. Prantl) mitgeteilt.

59

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. ©
m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische
Spurensuches2

In der gegenwirtigen, zuweilen der Tugendethik zugeordneten, Dis-
kussion um die Begriffe Mitleid, Mitgefithl und so weiter, findet zu-
nehmend der Begriff ,,compassion® Gebrauch. Dieses vor allem deswe-
gen, weil einige Begriffe aus dem Metaphernfeld um den Begrift ,,com-
passion“ durch die Diskussion in den letzten Jahrzehnten und ,Jahr-
hunderten® (?!) an ,Wirme“ und ihrem Sinn fiir ,,Empfindsamkeit®
und ,Sensibilitat® eingebiifit haben. War frither zum Beispiel eine
»Sensibilitdt fiir das Leid und das Leiden des Anderen® noch Bestand-
teil des Mitleids-Begriffes, so wird dieser Aspekt, herausgelost aus dem
Begriff des Mitleides, nun intensiver unter dem Begriff der ,,Empathie®
reflektiert. War frither der Sinngehalt von ,,Empathie® sehr viel stirker
in formulierten Sétzen iiber ein ,instinktives Verhalten® aufgehoben,
so wird es nun, aufgrund neuer Verhiltnisbestimmungen zwischen
»Natur® und ,,Kultur®, méglicher das ,instinktive Moment® starker als
»Kultur unter dem Begriff der ,Empathie® zu reflektieren. Die ,kultu-
relle Perspektive® auf die ,emotiven Begriffe“ geschieht aber leider
nicht selten zu Kosten von deren ,,emotionalen Seite® Sichtbar wird es
daran, dass nun sehr viel haufiger sehr gerne von der ,Rollen- und
Perspektiveniibernahme® gesprochen wird, weil ja in den Traditionen
der Scholastik oder auch in der von Kant ,Gefiihle® ,,gefdhrlich® sein
konnen fir die Rationalitit. Aber das ist kein Problem der Begriffe,
sondern ein Problem der Anthropologie. Aufgrund einer extrem binér
gestalteten Menschenkunde in den damaligen Zeiten, mit sehr starken
Auswirkungen bis in die Gegenwart, wurde die menschliche Rationali-
tat ganz stark zweigeteilt und dabei die Gefiihlswelt zur weiblichen
Welt zugeordnet und das , kognitive Moment® als ein Kennzeichen des
Mannes betrachtet. Die Diskussion des Metaphernfeldes von ,,compas-

32 Abgeschlossen 31.12.2009

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

61


https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

sion“ hatte darunter sehr stark gelitten, war doch mit der ndheren
Qualifizierung eines Begriffes beziehungsweise von einer Metapher,
wie zum Beispiel von dem Begriff des Mitgefiihls, zugleich immer
auch ein , gender“-Diskurs verkniipft, der sich, wenn man die Begriff
»autonom® reflektieren wollte, kritisch gegen ganz viele traditionelle
Menschenbilder von Mann oder Frau stellen musste, wenn er einen
Begriff sich erschliefSen wollte, der nicht belastet war von einer extrem
»bindren Anthropologie® und von zum Teil damit verkniipften iiber-
bordenden phantasievollen ,,Metaphern, die dazu dienten, um diese
»bindre Anthropologie® auszuschmiicken.

Wie also bei dieser Diskussion einsetzen? Ich denke, hier sollte zu-
néchst einmal das grof3e und weite Feld der Begriffe und Metaphern so
systematisiert werden, so dass hierbei deutlich wird, dass diese nicht
Bestandsteil einer Charakterisierung von Mann und Frau sein kdnnen,
sondern nur als ein Potential fiir die Entwicklung eines jeden Men-
schen zu betrachten sind. Hierbei stief} ich auf die Habilitation von
Karl Bopp, der seinen Uberlegungen zur Frage nach dem Selbstver-
stindnis von ,Barmherzigkeit® ein komplexes Begriffs- und Meta-
phernfeld voranstellte (vergl. ders., 1998, 104).

Gefiihlsaspekte Motivationsaspekte Verhaltensaspekte
Empathie Altruismus (>) Almosen
Erbarmen (>) Gnade Begnadigung
Gunst (>) Grofimut Caritas
Liebe (>) Giite Freundlichkeit (<)
Menschenfreundlichkeit (>) Langmut Helfen
Menschlichkeit (>) Hilfsbereitschaft Huld(erweis)
Mitgefiihl Hingebung (>) Mildtatigkeit
Mitleid (>) Hochherzigkeit (Nachstenliebe) (<)
Rithrung Humanitit Vergebung (<)
Sympathie Menschenliebe (>) Wohltitigkeit
Wohlwollen (>) Nachstenliebe (>) Zuwendung

Selbstlosigkeit

Uneigenniitzigkeit

(Bopp, 1998, 104; er weist darauf hin, dass die Begriffe sich nicht immer eindeutig
zuordnen lassen konnen. Die Pfeile zeigen an, dass sich ein Begriff auch, entspre-

chend der Pfeilrichtung, in die andere Spalte zuordnen lassen kann).

62

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. ©
m

‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

In der Diskussion der Begriffe im Horizont von ,,compassion® erschei-
nen schlieflich zwei Polarisierungen rsp. Gegenpole dominierend. So
gibt es die auf die englisch-schottische Aufkldrung zuriickgehende
Kontroverse um die Frage, ob der Mensch ein egoistisches oder sozia-
les Wesen ist: Hier standen sich das Hobbes/Mandeville-Lager und die
moral-sense Philosophen sowie die Uberlegungen von Rousseau ge-
geniiber. Erstere standen fiir das Argument eines egoistischen mensch-
lichen Wesens. Zweitere versuchten mit Hinweisen auf die ,,Mitleidsfi-
higkeit“ des Menschen dessen sozialen Charakter zu betonen. Die
zweite Polarisierung in der Diskussion liest Begriffe wie des Mitleids,
des Mitgefiihls, der Barmherzigkeit und so weiter daraufhin quer, ob
sie als eine ,Kéltemetapher oder eine ,Wiarmemetapher® in der Dis-
kussion und sozialen Praxis gebraucht werden. Nicht selten werden als
Kristallisations-Diskussion hier bevorzugt die Uberlegungen von E
Nietzsche und von A. Schopenhauer zum Mitleid (vergl. Harbach,
1992, 431f.) und deren Folgen fiir die Eugenik-Diskussion im Horizont
sozialdarwinistischen Gedankengutes hervorgehoben. Bevor ich mit
der Vorstellung von drei philosophischen Diskussionsbeitragen begin-
ne, die sich diesen Fragen zuwendeten, namlich denen von Shaftesbu-
ry, Schopenhauer und Todorov, méchte ich zunéchst zwei philosophi-
sche Klarungen meinen Uberlegungen voranstellen.

a) Der Mensch — ein egoistisches oder soziales Wesen

Liest man die Ausfithrungen von Hobbes und Mandeville zu Mitleid
und Barmherzigkeit, dann muss man als Hintergrundfolie deren Kon-
zentration und Vorentscheidung auf ein Menschenbild sehen, das den
Menschen als egoistisches Wesen betrachtet. Nach Thomas Hobbes ist
der Egoismus das primdre Motiv allen menschlichen Handelns. Dabei
ist der Andere lediglich Objekt des Selbsterhaltungstriebes. So kommt
es zu einem Kampf aller gegen alle (bellum umnium contra omnes). In
diesem Naturzustand lebten alle in Furcht voreinander. Mandeville for-
mulierte hingegen in der ,,Bienenfabel“(1714) hingegen den Egoismus
nicht als Grundvollzug des natiirlichen Wesens, sondern als einen do-
minanten Habitus des Menschen. Nach Perlman war Mandeville
»hicht bereit zu argumentieren, daff der Mensch vollig unmoralisch sei
(...)“ (Perlman, 1990, 83). Der springende Punkt, um diese Differenz

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

63


https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

64

zu Hobbes bei Mandeville zu sehen, liegt in der Tatsache begriindet,
ob man die Hermeneutik seiner Ausfithrungen so liest, ob er noch hin-
ter den am selbstlosesten und tugendhaftesten erscheindenden Hand-
lungen selbstsiichtige Motive witterte (vergl. Walch, 1986/1988, 412)33,
also mit einer ,Iriiffelnase” und einem unbarmherzigen Zynismus
(vergl. zum Begriff Euchner, 1968/1980, 55; s.a. Walch, 1986/1988, 413
und Perlmann, 1990, 85)34 nach dem Egoistischen in dem barmherzi-
gen Verhalten suchte oder ob mit Ramminger gelesen seinen Ansatz
nicht als das gnadenlose ,Wittern von selbsiichtigen Motiven® liest,
sondern als ein ,Verfahren betrachtet, dass barmherziges Verhalten
nur darauthin befragen will, ob es wirklich altruistisch ist - er also zur
moralischen Sensibilitit beitragen will: ,Laf3t sich an einem Akt von
Barmbherzigkeit auch nur ein Quédntchen Egoismus, Selbstsucht oder
Stolz nachweisen, so ist es als Tugendhaftigkeit desavouiert” (Rammin-
ger, 1998, 164, Anm. 66; vergl. auch S. 161ff.)35. Es ist mit Gramer da-
rauf hinzuweisen, dass mit Blick auf die deutschen Ubersetzungen der
beiden Philosophen nicht leicht zu erkennen ist, welchen Begriff rsp.
welches ethisch-moralisches Selbstverstindnis Hobbes wie Mandeville
gerade diskutieren3®. Was man vermutlich mitnehmen kann aus der
Kritik Mandevilles an Shaftesbury (vergl. Euchner, 1968/1980, 37f.

33 S.a. den Hinweis auf die Einschitzung von Kaye (1924) bei Hayek (1990, 45); siche
dazu zum Beispiel bei Mandeville (1968/1980, 286ft.; 1988, 23 7ff.).

34 Seine ,Wirkungsstrategie kennt keine Diplomatie, sie sucht den Eklat. Sie ist eben-
so streitsiichtig wie gelegentlich riskant und unbedenklich in der Wahl ihrer Mit-
tel“ (Walch, 1986/1988, 402).

35 Siehe aber die kritische Einschdtzung bei Schrader (1984, 53f.), der darauf hin-
weist, dass man dem Versuch widerstehen sollte, eine in sich geschlossene und sys-
tematische Rekonstruktion des Mandevilleschen Denkens vorzulegen.

36 Gramer weist in Fufinoten zu Mandeville wie auch Hobbes darauf hin, dass in den
deutschsprachigen Veroffentlichungen der Werke von Hobbes und Mandeville so-
wohl das Wort ,,mercy (bei Hobbes) als auch ,charity“ (bei Mandeville) mit
Barmbherzigkeit iibersetzt werden. Dabei liegt bei Hobbes noch das spezifische
Problem vor, dass bei Hobbes die begriffliche Trennung zwischen Mitleid und
Barmherzigkeit nicht eindeutig nachzuvollziehen ist, ,da auch die lateinischen und
englischen Texte die Begriffe alternierend verwenden. So wird das Mitleid als Lei-
denschaft in der englischen Fassung als ,pity* (korrigiert R.M.) beschrieben, in der
lateinischen jedoch wie das natiirliche Gesetz der Barmherzigkeit, das aus der Ver-
nunft abgeleitet ist, namlich als ,misericordia’, diese Version wird im englischen
Text durchgingig als ,mercy* bezeichnet (Gramer, 2000, 24 Anm. 52). Deswegen
merkt er in einer weiteren Fufinote kritisch an, dass Eucher nach seiner Einschit-

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

Anm. 47) ist die Frage: Wie stark ist das Entstehen eines ethisch-sittli-
chen Konzepts daraufhin befragen, ob es von einer Milieubindung des
Autores abhiangt? Und darauf folgend die zweite Frage anschlieflend:
Wie unterscheidet sich ein Konzept von Mitleid und Barmherzigkeit
von den Vorstellungen anderer, das nicht gespeist aus der unmittelba-
ren personlichen existenziellen Erfahrung von Armut und Uberlebens-
kampf?

Die soziale Veranlagung des Menschen betonen in der philosophi-
schen Diskussion zum Beispiel Shaftesbury, Rousseau und Schopenhau-
er — man kann eventuell sogar vermuten, dass unter anderem auf Shaf-
tesbury aufbauend, zwischen diesen drei Philosophen eine (implizite)
Lerngeschichte bestand. So weist Hager auf einen sehr wahrscheinli-

zung das natiirliche Gesetz, in der englischen Ausgabe mit ,,mercy” wiedergegeben,
nicht richtig mit ,,Mitleid* wiedergibt. Die negative Belegung des Begriffes Mitleid
in dem Buch ,Vom Menschen® ,legt die Vermutung nahe, dass (korrigiert R.M.)
Hobbes dazu tendierte, Mitleid als Affekt im Sinne von pity zu verstehen, das an
die Vernunft gebundene natiirliche Gesetz jedoch im Sinne von Barmherzigkeit —
auf diese verkniipft sich der theistisch verstandene Begriff Barmherzigkeit auch
terminologisch mit den Vernunftvorschriften, die ja die Gesetze Gottes widerspie-
geln® (ders., 2000, 24 Anm. 54). Hobbes betrachtet Barmherzigkeit als ein zum (in
der Gesellschaft) friedvollen Zusammenleben notiges Mittel, das vom ,Gesetz"
(Gottes) geboten ist (vergl. Hobbes, Vom Biirger, 2. Kap., 87; 3. Kap., 112; s.a. 15.
Kap., 240ff.). Im Mandevilleschen Werk bedeutet ,charity“ nicht nur Liebe zum
Nichsten, also Barmherzigkeit, sondern karitative Wohltétigkeit und Fiirsorge,
»die zum einen zwar eine personliche mildtitige Handlung beschreiben, zum an-
deren aber auch private oder offentliche Aufwendungen fiir bediirftige Menschen
beinhalten. Diese entspringen nicht nur selbstloser Motivation und streben sozia-
len Ausgleich an, sondern perpetuieren auch Ungleichheiten. Denn die Fiirsorge
lindert zwar aktuelle Not, dndert aber beispielsweise nichts an der grundlegenden
Chancenungleichheit in einer Gesellschaft. Indem sie entzogen und gewéhrt wer-
den kann, wird sie an die bestehende Macht und die je eigenen Interessen derer
gebunden, die tiber die Verteilung der Fiirsorge entscheiden. Somit ist ,charity* im
Gegensatz zu ,mercy’ ein auf die Gemeinschaft und deren sozialen Zustand, nicht
nur auf das Individuum bezogener Begrift“ (Gramer, 2000, 25 Anm. 59). Schlie3-
lich deuten Gramers Anmerkungen zu Mandevilles Abhandlung ,,An Essay on
Charity, and Charity-Schools“ an, in welchem gesellschafts(politischen) Kontext
»charity“ vermutlich gedacht wurde; es geht bei den Bildungsanstrengungen in den
Armenschulen in einem gewissen Umfang um das Funktionieren-Miissen des
Menschen in modernen Gesellschaften (vergl. auch den Hinweis auf Handlys Kri-
tik [1725], wonach die Armenschulen nichts anderes seien als eine grofle Lektion
in Bescheidenheit und Pflichterfiillung in dem von Gott gewiesenen Stand [vergl.
Euchner, 1968/1980, 33]).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

65


https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

66

chen Zusammenhang zwischen den Uberlegungen von Shaftesbury
und denen von Rosseau hin. Ich zitiere die Argumentation ausfiihr-
lich: ,,Shaftesbury, der schon in der englischen Aufklarungsphiloso-
phie durch seine Lehre vom ,moral sense’ verschiedene Nachfolger
und Fortbildner gefunden hatte, dem jedenfalls die englische Moral-
philosophie des 18. Jahrhunderts viel verdankt, wurde in Frankreich
u.a. durch die Ubersetzung bekannt, die Diderot von seinem ,Inquiry
concerning Virtue, or Merit® verfertigte. Da es auch weitere franzdsi-
sche Ubersetzungen Shaftesburys gegeben hat, die heute noch bekannt
sind, konnte auch Rousseau ihn sehr wohl kennen. Sehr wahrschein-
lich hat Rousseau nicht nur Shaftesburys Lehre vom ,moral sense’, son-
dern auch Hutchesons Konzept des ,moralischen Gefiihls® gekannt. Je-
denfalls lassen sich deutliche Ubereinstimmungen zwischen Rousseaus
Lehre vom Gewissen, welches ja bei ihm die apriorische moralische In-
stanz in der Seele des Menschen schlechthin ist, und Shaftesburys so-
wie mehr noch Hutchesons Auffassung vom ,moral sense feststellen,
wie M. Rang auch schon bemerkt hat. Die berithmte Invokation des
Gewissens in der ,Profession de foi du Vicaire Savoyard® (,Emile IV,
OC, Vol. 1V, S. 600f., Gagnebin-Raymond) als ,instinct divin, immor-
telle et céleste voix, guide assuré d’'un étre ignorant et borné, mais in-
telligent et libre; juge infaillible du bien et du mal, qui rends '’homme
semblable a Dieu... ist jedenfalls ganz aus einem Shaftesbury ver-
wandten Geiste heraus geschrieben. Und wenn Rousseau im ,Deu-
xiéme Discours’ mit Konsequenzen fiir die Erziehungslehre und Bil-
dungskonzeption des ,Emile von den zwei affektiven Grundregungen
des Menschen, namlich Selbstliebe und Mitleid (oder Wohlwollen)
spricht, aus denen sich das Insgesamt der moralischen Verpflichtungen
des Menschen ableiten lasse, namlich derjenigen sich selbst und derje-
nigen gegeniiber anderen Menschen, dann erinnert dies stark an die
Unterscheidung Shaftesburys zwischen den sozialen oder natiirlichen
Affekten, welche auf das Wohl der anderen Menschen oder der
Menschheit iiberhaupt gerichtet sind, und den selbstischen Affekten,
die auf das eigene Wohl des Individuums ausgerichtet sind (,Deuxiéme
Discours, OC, Vol. III, S. 125f., Gagnebin-Raymond). Unnétig zu sa-
gen, dass sowohl Rousseaus Lehre vom Gewissen wie seine Konzepti-
on von Selbstliebe und Mitleid von grosster Bedeutung fiir seine Bil-
dungsphilosophie im ,Emile‘ sind“ (Hager, 1993, 211f,, Herv. 1.0rig.).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

Und Schopenhauer wiederum weist selbst darauf hin, dass er sich
selbst auf Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) beruft und seine Mit-
leidsethik wertschatzte; und in seinen Ausfithrungen duflert Schopen-
hauer dartiber hinaus Sympathie fiir die fein fithlende Englische Nati-
on, verweist also auch auf ein unmittelbaren Lernprozess durch die
Rezeption der britischen Kultur, ohne dabei aber auf eine Rezeption
von Shaftesbury hinzuweisen.

b) Kalte- und Warmemetapher

Es gibt zwei Diskursstrange zum Mitleid. Es gibt einen kritischen Dis-
kurs, der dem Begriff von Mitleid skeptisch gegeniibersteht und diesen
zuweilen als einen fiir das menschliche Zusammenleben kontrapro-
duktiven Begriff betrachtet, wenn man ihn auf seine ethische Substanz
abklopft. In einigen Diskursen, etwa wenn Klaus Dérner von ,todli-
chem Mitleid* (vergl. ders., 2002/2007) spricht, erscheint das Wort
Mitleid als ,, Kéltemetapher® Daneben gibt es aber auch einen Diskurs,
der den Begriff durchaus wertschitzen kann und ihm viele positive
Seiten abgewinnt, dafiir steht der Begriff ,Mit-Leid“ (vergl. Koffler,
2001). In dieser Schreibweise kann man von ihm als einer ,Warmeme-
tapher sprechen.

Héufig ist der Kontext, unter dem Mitleid als ,,Kiltemetapher® ein-
gefithrt wird, weitestgehend bei der Diskussion zum (Sozial)Darwinis-
mus sowie zum deutschen Erbe der NS-Vergangenheit zu finden. Da-
bei vollzieht interessanterweise zum Beispiel Klaus Dorner, bei der
Prasentation der ,Kiltemetapher Mitleid, einen paradigmatischen
Wechsel vom , literal turn® zum ,,iconic turn“ - ndmlich mit dem Ver-
weis auf den ,,Pannwitz-Blick“ (Dorner, 2002/2007, 7ff.). Er verleiht
damit, was fiir das Denken und fiir die Wirklichkeitswahrnehmung
bedeutsam ist, der ,Kiltemetapher® eine &sthetisch-aisthetische Kon-
kretheit, die in ihrer bewusstseinsbildenden Wirkung gegenwartsrele-
vant bleibt. Primo Levi, der den ,,Pannwitz-Blick® im Bewusstsein der
Menschheit bewahrte und den (namlich P. Levi) Todorov viel zitierte
(vergl. ders., 1991, 344) greift auch Lothar Kuld auf. Er dokumentiert
im Horizont seiner Ausfithrungen zum compassion-Verstindnis eben-
falls den ,,Pannwitz-Blick®, wie ihn Primo Levi schilderte (vergl. Kuld,
2003, 40f.); Levi verweist dabei auf das menschenverachtende Mitleid

67

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

68

rsp. auf die Beschdmung (vergl. Marks, 2007, 113), die in dem ,,Pann-
witz-Blick® enthalten sind: In dem ,,Pannwitz-Blick® soll zum Beispiel

in Hinsicht auf einen Menschen, der fiir die Gesellschaft als nicht

mehr ,,brauchbar® erachtet wurde, die Frage zu lesen gewesen sein ,,0b

nicht ein verwertbarer Faktor in ihm vorhanden ist“? K. Dorner ent-
deckt schliefllich den (verdinglichenden) ,,Pannwitz-Blick® auch nach

der NS-Geschichte in der ,,modernen Gesellschaft, wenn Menschen,
als Behinderte, als psychisch Kranke, als Alte usw. fiir die moderne In-
dustriegesellschaft nicht mehr ,brauchbare Bevolkerungsteile” sind

und nun, vom Mitleid getroffen, als ,,soziale Frage® behandelt werden;

zu ,Gegenstanden® der sie behandelnden Spezial-Berufe und -Wissen-
schaften werden. Im Horizont der Uberlegungen zum Compassion-
Projekt berticksichtigte Lothar Kuld auch Fredi Saal (vergl. Kuld, 2000,
94; s.a. 167), den auch Klaus Dorner in seinem Buch ,,Todliches Mit-
leid“ zu Wort kommen lédsst (vergl. Dérner, 2002/2007, 128-150) und

dabei Saals’s Problematisierung des Mitleids-Verstindnis wach halt.
Fredi Saal verbietet sich nach Klaus Dérner jedes Mitleid mit ihm

selbst, dem Behinderten, ,, u.a. mit dem Argument, dass man Mitleid

nur mit Wesen, die man fiir unter sich stehend hilt, haben kann“ (Dor-
ner, 2002/2007, 128)37. Lothar Kuld problematisiert: ,,Mitleid ist allzu

leicht eine problematische Vokabel, wenn Mitleid nur der hat, der den

anderen als ,armen Teufel’ sieht, und Mitleid die Grenzlinien zwischen

,gesund und ,krank; ,richtig’ und ,nicht ganz richtig’, ,normal‘ und

,abartig® festschreibt (Kuld, 2000, 89). Das Problem einer Kiltmeta-
pher trifft nicht nur den Begriff ,,Mitleid®. Bei den Ausfiigrungen zu T.
Todorov wird darauf hingewiesen, dass auch die Begriffe ,,Barmher-
zigkeit” und ,Empathie zu einer Kiltemetapher werden kénnen.

37 Fredi Saal: ,Aber ganz deutlich wird hier schon die gefihrliche Sprengkraft dessen,
was man ,Mitleid’ nennt. Sie wird rasch zum Schliissel der ,(sich) befreienden Tat;,
mit der man nach ,Erlosung’ des beunruhigenden anderen ruft - sei es aus Griin-
den tatséchlich geglaubten ,Mit‘-,Leidens’ oder nur als bequemer Vorwand zur Be-
seitigung unniitzen Ballastes (F. Saal in: Dérner, 2002/2007, 133).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.1. Shaftesbury

4.1. Shaftesbury

Weil Shaftesbury davon ausgeht, dass Tugend und sittliches Verhalten
nicht notwendig an Religiositit und ein gottesfiirchtiges Leben gebun-
den ist, religiose und gottesfiirchtige Menschen sich eventuell sehr un-
moralisch verhalten konnen, ja sogar atheistisch erscheinende Men-
schen sich auf eine moralisch hochstehende Weise verhalten konnen3$,
versucht er die menschliche Existenz in ihrer ethischen Dimension so
zu durchleuchten, ohne am Anfang seines Philosophierens sich auf
Gott zu beziehen39. Dabei wire es aber zugleich etwas randunscharf, in
Anschlufl an Shaftesbury, die Sittlichkeit des Menschen als etwas Auto-
nomes und in sich selbst Bestehendes darzustellen, gleichwohl er das
Individuum betont (vergl. dazu Hager, 1993, 33).

38

39

Problem des exzessiven Mitleids: Das Verstandnis von Mitleid und
Barmherzigkeit ist bei Shaftesbury zunichst nicht grundsitzlich
uneingeschrinkt positiv besetzt. Er warnt zunichst vor einer undif-
ferenzierten Wertschitzung von (titigen) Auflerungen des Mitleids
wie auch der Barmbherzigkeit (vergl. Shaftesbury, 1699/1711/1999,
167-172). Zusamenfassend interpretiert Fritz-Peter Hager die
Uberlegungen von Shaftesbury: 1) ,Bei einem empfindenden We-
sen muss das Gute und Bose in den Neigungen (affections) liegen,
die sich auf das Systemganze richten. Natiirliche Neigungen (passi-
ons oder affections) konnen sowohl auf das Individuum selbst wie

vergl. Shaftesbury (1699/1999, 163): ,We have known people who, having the ap-
pearance of great zeal in Religion, have yet wanted even the common affections of
humanity and shown themselves extremely degenerate and corrupt. Others, again,
who have paid little regard to religion and been considered as mere atheists, have
yet been observed to practise the rules of morality and act in many cases with such
good meaning and affection towards mankind as might seem to force an acknow-
ledgment of their being virtuous

vergl. Shaftesbury (1699/1711/1999, 163f., Herv. i. Orig. unter Bezug auf Pierre
Bayle; s.a. ders., Vol. II, 1733, S. 7 andere Hervorhebungen): This has given occasi-
on to inquire what honesty or virtue is considered by itself, and in what manner ist is
influenced by religion, how far religion necessarily implies virtue, and whether it is
true saying that ,it is impossible for an atheist to be virtuous or share any real degree
of honesty or merit® Siehe den Hinweis bei Ziertmann, dass die Ausgabe von 1699
von Toland ,,ohne oder gegen den Willen des Verfassers herausgegeben und die
ganze Auflage von diesem aufgekauft worden sei. Jedenfalls blieb sie unbekannt
und ohne jede Wirkung® (ders., 1904, 485).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3

tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

69


https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

70

auf die Gattung oder auf die Gesellschaft gerichtet sein, und indivi-
duelle wie soziale Neigungen kénnen gut oder bose sein; keines-
wegs ist etwa eine Art von ihnen an sich gut oder bose, nur das

Ubermass, wenn die individuell gerichtete Neigung zur Selbstsucht

wird oder wenn soziale Neigung in ein schlaffes Mitleid um jeden

Preis ausartet, ist schddlich. (...) Wenn alle Neigungen dem Wohl

der ganzen Gattung gemiss sind, ist der natiirliche Charakter vollig

gut® (Hager, 1993, 34 unter Bezug auf Frischeisen-Koéhler/Mogg).
2) ,,Aber eben, nicht nur die Selbstsucht ist zu bekdmpfen als eine

tibertriebene Angstlichkeit und Besorgtheit um das eigene indivi-
duelle Wohl, sondern auch tbergrosse Zirtlichkeit, welche die Wir-
kung der Liebe zerstort und tibertriebenes Mitleid, welches zur Hil-
feleistung unfihig macht, und umgekehrt ist auch der Mangel an

Sorge fiir das eigene individuelle Wohl als Tollkithnheit oder gar

eine Leidenschaft, die zum Selbstmord fiihrt, negativ zu bewerten"

(ders., 1993, 36). 3) Shaftesbury (ders., 1699/1711/1999, 172) fasst

das Problem in eigenen Worten so zusammen: ,,For thus over-great

tenderness destroys the effect of love, and excessive pity renders us

incapable of giving succour. Hence the excess of motherly love is

owned to be a vicious fondness; over-great pity, effeminacy and

weakness; over-great concern for self-preservation, meanness and

cowardice; too little, rashness; and none at all or that which is con-
trary, namely, a passion leading to self-destruction, a mad and des-
perate depravity®. Das Problem des Exzessiven charakterisiert er al-
so wie folgt: Es ist kontraproduktiv in Bezug auf den Inhalt der Lie-
be; es unterlduft das eigentliche Anliegen der Hilfe (eine anfanghat-
te Idee des Empowermentgedankens???); Zuneigung ,,bricht® sich

unter exzessivem Handeln zur ,,Bevorzugung®; tiberstarkes Mitleid

kann die ,,Selbstachtung® (vergl. die Begriffe ,effemancy and weak-
ness“) ausholen usw. Und das weitergehende Problem, dass dahin-
ter steckt, erwdhnt er etwas weiter vorne: ,,And, on this supposition,
a creature cannot really be good and natural in respect of his socie-
ty or public without being ill and unnatural towards himself®

(Shaftesbury, 1699/1711/1999, 170). Wer nicht gut mit sich selbst

ist, das ist jener, wenn er exzessiv ist, kann auch in Bezug auf das

Gemeinwesen keine Hilfe sein.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.1. Shaftesbury

Von Mitleid I (im Horizont von ,moral sense) zu Mitleid II (im
Horizont von ,,moral taste®) — der Beitrag der Empfindsamkeit: Die
scharfsinnige Analyse von Wolfgang H. Schrader macht deutlich,
dass man bei Shaftesbury zwischen dem ,moral sense” und dem
,moral taste” unterscheiden muss. Zunachst stellt er fest: ,,Der mo-
ral taste wird von Shaftesbury an keiner Stelle der ,Characteristics’
ausdriicklich unterschieden vom moral sense oder sense of order
and proportion® (Schrader, 1984, 31, Herv. i. Orig.). Er weist darauf
hin, dass bis dahin in der Literatur nicht zwischen ,,moral sense*
und ,moral taste“ unterschieden wurde; beide Begriffe scheinen
denselben Sachverhalt zu thematisieren. Aber nun zeigt er an; ,,mo-
ral taste” verweist auf einen spezifischen Problemzusammenhang,
.der nicht identisch ist mit dem, der durch ,moral sense‘ bzw. ,sen-
se of order and proportion’ angezeigt wird“ (ders., 31). Er fithrt aus:
»Im Zusammenhang mit der Erorterung des Begriffs des moral
sense wurde darauf hingewiesen, dafl das instinkthafte, prolepti-
sche Wissen’ um das Gute erst im Dialog der Seele mit sich seine
Bestimmtheit erhdlt (...). Indem wir uns im Selbstgesprich jenes
vorbegrifflich gegebenen Wissens vergewissern, verschwindet der
durch falsche Vorstellungsbilder (fancies, imaginations) hervorge-
rufene tduschende Schein, der unsere Urteilsfahigkeit einschrankt®
(Schrader, 1984, 31). Dadurch entsteht ,,moral taste. Sein Fazit ist
folgendes: ,,Auf Grund dieser Uberlegungen wird die Differenz
zwischen ,moral sense’ und ,moral taste’ deutlich: Wahrend der
moral sense als das Vermdgen naturhaften Gewahrens der ,notions
and principles of fair, just, and honest, with the rest of these ideas
(Ch I, 135) gedacht werden muf3, ist ,taste‘ zu bestimmen als die
(durch Ubung zu bildende) Fihigkeit zu ,true judgement’ Beides,
das naturhafte Wissen um die ,Prinzipien’ des Guten (und Schonen)
und die Fahigkeit, auf Grund dieses Wissens richtig zu urteilen, ist
konstitutiv fur sittliche Einsicht. ,Thus we see, after all, that ,tis not
merely what we call principle, but a taste which governs men. ...
Even conscience, I fear, such as is owing to religious discipline, will
make but a slight figure where this taste is set amiss’ (...)“(Schrader,
1984, 32, Herv. i. Orig.). Auch wenn zwischen ,,moral sense“ und
»moral taste” unterschieden wird, verbleiben wir noch beim Begriff
»sense®. Bei Shaftesbury sind namlich mit ,sense® ganz verschiede-

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3

tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

71


https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

72

40

ne Bedeutungen verbunden. Mit ,sense” wird die Fahigkeit zu ur-
teilen verbunden (,sense of right or wrong“ [vergl. Shaftesbury,
1699/1711/1999, 173. 1771f.]); mit ,sense” verkniipft er auch die
menschliche Vorstellungsfahigkeit. Unter ,,sense verweist Shaftes-
bury aber auch auf den fithlenden und empfindenden Menschen.
Er macht schliefflich deutlich, dass ,sense” sinnliche Erfahrungen
zugrundeliegen - er verweist auf die ,organs of sense“ (ders.,
1699/1711/1999, 174). Mit ,,Sense“ scheint aber auch eine geistige
Fahigkeit des Menschen beriicksichtigt zu sein, wenn auf die Anti-
zipation des Allgemeinwohls hingewiesen wird, also die Fahigkeit,
sich bewusst zu machen, wie das eine mit dem anderen zusammen-
héngt (,,system of all things“), was auch ein kosmologisches ,,Den-
ken® beinhaltet (siehe dazu Shaftesbury, 1699/1711/1999, 169) und
inwieweit dem im Verhalten Rechnung zu tragen ist. Ich fasse die-
ses komplexe Phinomen von ,sense“ mit dem Begriff eines ,,emp-
findsamen Gewissens“ zusammen, zumal er auch an anderer Stelle
vom ,,conscience“ spricht. Und dieses ,,empfindsame Gewissen® ist
die entscheidende Grundlage, dass es beim Menschen zu einer Ent-
wicklung menschlichen Mitleids, das eher im Horizont einer ,af-
fektiven“ Semantik gedacht wird4°, zu einem Mitleid kommt, die
mit einer ,,dsthetischen“ Semantik konnotiert wird, wofiir der Be-

Dabei sollte man sein Affekt-Verstandnis in einer anthropologischen Interpretati-
ons- und Deutungsweise lesen. Bedeutsam, auch mit Blick auf Schopenhauer, inso-
fern er sich hier deutlich von diesem unterscheidet, ist die Tatsache, dass er mit
»pity auch Freude und Lebendigkeit mitdenken und ,pity“ dabei zugleich in
einem Atemzug mit z.B. ,love“ oder ,gratitude“ erwdhnen kann: ,Now, in the first
place, to explain how much the natural affections are in themselves the highest
pleasure and enjoyments, there should methinks be little need of proving this to
anyone of humankind who has ever known the condition of the mind under a li-
vely affection of love, gratitude, bounty, generosity, pity, succour or whatever else is
of a social or friendly sort. He who has ever so little knowledge of human nature is
sensible what pleasure the mind perceives when it is touched in this generous way*“
(Shaftesbury, 1699/1711/1999, 201). Folgt man seinen weiteren Ausfithrungen,
dann deutet sich an, dass diese Freude auch eine Freude tiber ein in ,,pity sich be-
wusst werden ist {iber ein ,have a sense of each®. Sprute stellt diese spezifische Di-
mension des anthropologischen Affekts, so wie Shaftesbury sie versteht, knapp dar.
Die Gegenstinde, die sich den Sinnen darbieten, erzeugen nicht nur einen Affekt,
eine Neigung. Sondern dieser Affekt ist zugleich auch der des Menschen eigene Af-
fekt, sein Affekt rsp. seine Neigung - ,,into the mind by reflection® Die Reaktionen
sind nicht mehr nur als eine Reaktion im Reiz-Reaktionsschema zu betrachten, ih-

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.1. Shaftesbury

41

42

griff ,Geschmack® steht. Von diesem Mitleid handelt der néchste
Abschnitt.

Compassion — Mitleid im Horizont von ,,moral taste: Mitleid im
Horizont von ,,moral taste“ bedeutet ein Mehrfaches. 1) Es bedeu-
tet ein Mitleid, wo das , Affekthafte (insofern es unausgeglichene
Leidenschaften sind) kultiviert ist. 2) Es umfasst auch die Bedeu-
tung eines vorurteilsfreien Mitleids — es geht um ,,gebildetes“ Mit-
leid-Haben. 3) Es bedeutet aber auch, vor dem Hintergrund der
Ausfithrungen von Shaftesbury, ein Mitleid mit Herz - also ein
Mitleid, das beherzigt, was zu einem guten Leben des Menschen
wertvoll ist. In diesem Kontext steht der dsthetisch-aisthetische Be-
griff ,taste”. Und mit Blick auf das Subjekt des Mitleid-Habens wird
dann von einer Schonheit der ,,inward form® der jeweiligen Person-
lichkeit gesprochen, die ,taste“ hat4'. Schliefllich scheint es in die-
sem Zusammenhang bei Shaftesbury zu einer Verschiebung bei der
Begrifflichkeit von ,,pity“ zu ,compassion® zu kommen. Die Stelle,
auf die ich hierfiir Bezug nehme, fiihrt diesen Sachverhalt, so wie
ich ihn soeben darstellte, nicht so aus; aber ich denke, dass in den
an dieser Stelle gemachten Ausfithrungen, im Kontext seiner Ge-
samtiiberlegungen, diese Deutungsmoglichkeit angelegt ist. Ich zi-
tiere deswegen diese Stelle ausfiihrlich in der Fufinote+2.

nen liegt ,reflected sense“ zugrunde. D.h. der Mensch hat auch eine Vorstellung
von seinen Bewufitseinsvorgidngen und kann seine Empfindungen und Antriebsge-
fithle zum Gegenstand seiner Aufmerksamkeit machen. Dadurch entsteht nach
Shaftesbury eine neue/ganz eigene Form von Affekt (vergl. Sprute, 1980, 224).

Siehe aber auch folgende Ausfithrungen in den Miscellany II: ,The real honest man,
however plain or simple he appears, has that highest species, honesty itself, in view,
and, instead of outward forms or symmetries, is struck with that of inward charac-
ter, the harmony and numbers of the heart and beauty of the affections, which
form the manners and conduct of a truly social liefe“ (Shaftesbury 17112/1999,
353).

,Upon the whole, it may be said properly to be the same with the affections or pas-
sions in an animal constitution (Animal-Constitution; Vol. I, 1733 R.M.) as with
the cords or strings of a musical instrument. If these, though in ever so just propor-
tion one to another, are strained beyond a certain degree, it is more than the ins-
trument will bear: the lute or lyre is abused, and its effect lost. On the other hand,
if, while some of the strings are duly strained, others are not wound up to their due
proportion, then is the instrument still in disorder and its part ill performed. The
several species of creatures, are like different sorts of instruments. And, even in the
same species of creatures, as in the same sort of instrument , one is not entirely like

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

73


https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

74

43

Mitleid/Barmherzigkeit auf der Basis von ,Good-Breeding‘?: Die
nachfolgenden Uberlegungen bauen auf einem Uberlieferungspro-
blem eines Satzes auf, das eine Frage aufwirft: In der aktuellen Edi-
tion des ,,Sensus Communis“ (Shaftesbury, 1709/1999) stellt Shaf-
tesbury fest: ,A man of thorough good breeding, what ever else he
be, is incapable of doing a rude or brutal action® (ders., 1709/1999,
60). Denselben Satz liest man bei Hager in einer anderen Schreib-
weise: ,A Man of thorow ,Good-Breeding is incapable of doing a
rude and brutal action (...)“ (Hager, 1993, 209). Zieht man schlief3-
lich die veroffentlichte Fassung von 1733 heran, dann kann man le-
sen: ,, A M a n of thorow Good-Breeding, whatever else he be, is in-
capable of doing a rude or brutal Action” (Shaftesbury, Vol. I, 1733,
129, Herv i. Orig.; s.a. zu ,Good-breeding“ in Vol. 111, 1733, 161).
Offensichtlich ist diese Grofischreibung von ,Good-Breeding® die
Originalschreibweise von Shaftesbury43. Daraus folgend stellt sich
die Frage, ob er hier eine Assoziation zu dem mir einzig bekannten
feststehenden englischen Begriff wecken wollte, wo ,,good“ auch
grof3geschrieben wird — namlich zum ,Good Book®, dem Begriff
fur Bibel? Shaftesbury sprach manchmal auch von der ,Holy Writ*
(vergl. Shaftesbury, 1711%/1999, 388; Vol. III, 1733, 118). Wollte
Shaftesbury hier also durch die Hintertiir auch auf den Beitrag reli-
gioser Bildung, entlang des Wort Gottes, wie es in der Bibel iiberlie-
fert ist, fiir die Ausbildung des ,moral sense“ zum ,moral taste®
hinweisen? Oder kritisiert er die Bibel (ironisch)? Diese Beriick-
sichtigung dieses Aspektes erscheint mir nicht ganz abwegig, inso-
fern es nicht nur Hinweise gibt, dass Shaftesbury mit religiosen

the other nor will the same strings fit each. The same degree of strength which

winds up one and fits the several strings to a just harmony and consort may in
another burst both the strings and instrument itself. Thus, men who have the live-
liest sense and are the easiest affected with pain or pleasure have need of the stron-
gest influence or force of other affections, such as tenderness, love, sociableness,
compassion, in order to preserve a right balance within and to maintain them in
their duty and in the just performance of their part, while others, who are of a coo-
ler blood or lower key, need not the same allay or conterpart nor are made by na-
ture to feel those tender and endearing affections in so exquisite a degree (Shaftes-
bury, 1699/1711/1999, 199; vergl. ders., Vol. I, 1733, 94f,; einige kursive Hervorhe-
bungen im Orig.). Zum Begriff ,,compassion® siehe auch auf der Seite 193.

Zum Hinweis auf die ,Originalitat“ dieser Edition aus dem Jahr 1733 vergleiche
die Ausfithrungen bei Ziertmann (1904, 493).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.1. Shaftesbury

44

Menschen rechnet, auch wenn sie von der Gesellschaft als atheis-
tisch eingestuft werden; es gibt auch Hinweise, dass Shaftesbury
auch selbst sehr religiés war und die Schrift (,,[...] ist nach der
Schrift die Liebe das Grofite[Weiser, 1916/1969, 549]) und das
Christentum bedingt wiirdigte (vergl. Klein, 1999, XXIX)44. Eine
Antwort hierfiir liefern eventuell seine Uberlegungen, weiter vorne,
im ,Sensus Communis® (vergl. hierzu Shaftesbury, 1709/1999,
S. 45-48, Anm. T, 14 und 15). Hier problematisiert er vermeintlich
tugendhaftes Verhalten, wenn es zum Beispiel durch Angst moti-
viert ist (Angst vor Strafen). Schliellich problematisiert er, ob man
einem Verhalten Tugendhaftigkeit zuschreiben kann, wenn es im
Prinzip im Horizont von erwarteten ,,Belohnungen’, seien sie auch
noch so himmlisch, erfolgt. Hochstwahrscheinlich reagierte er mit
diesen Formulierungen auf die Realitit des Puritanismus (vergl.
Klein, 1999, XXX). Dabei verschwimmen allerdings die Begrifflich-
keiten, einmal gibt es Formulierungen, die auf das Problem einer
Assekuranzfrommigkeit hinweisen, dann gibt es Formulierungen
die schon eher im Horizont von ,,Bargaining® liegen - also tugend-
haftes Handeln schon als Geschiftsbetrieb beschreiben und
schlieSlich gibt es sogar extrem verschirfte Formulierungen, die
eine ,prostituierte” (vergl. dazu z.B. den Begriff ,,mercenary*) ,,Tu-
gendhaftigkeit zum Thema machen. Ohne jetzt diese Fassetten im
Einzelnen differenziert zu bewerten problematisiert er, dass ,in-
trinsische Motivation“ so wenig gewiirdigt wird (,,[...] when there
is so little shown of the intrinsic worth or value of the thing itself®
[Shaftesbury, 1709/1999, 46; s.a. ders., Vol. I, 1733, 98]) und die
»doctrine“ im Vordergrund steht, was dann auch dazu fiihrt, dass
manche von der ,,doctrine” formulierten Pflichten fiir das Heil als
bedeutsamer erachtet werden als bedeutsame Tugenden. Er
schreibt: ,I could be almost tempted to think that the true reason
why some of most heroic virtues have so little notice taken of them
in our holy religion is because there would have been no room left
for disinterestedness, had they been entitles to a share of that infini-

»Shaftesbury abandoned reliance in this doctrine and, indeed, on many defining

features of Christianity, including sin, salvation and revelation, although he conti-
nued to endorse a significant role for a tolerant and charitable Church and the mo-
rally improving contributions of Christian traditions of benevolence (...)“

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

75


https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

76

45

46

te reward which Providence has by revelation assigned to other du-
ties“ (ders., 46; s.a. ders., Vol. I, 1733, 98 - siehe die Hervorhebun-
gen). Er wirft dem Christentum infolge dieser Priorititensetzung
eine weltvergessene Barmherzigkeit vor, die sich auf die konkreten
Herausforderungen der Not nicht richtig einlassen kann und in der
Fixierung auf den Himmel, Vorhersehung und eine unendliche
»Belohnung® nur auf diese Form und das Ausmafl von Barmher-
zigkeit einldsst, was sich dann mit Blick auf das erwartete Heil
rechnen konnte. Eine iibermiflige Hilfsbereitschaft ist unter diesen
Voraussetzungen nicht zu erwarten. In diesem Zusammenhang ist
dann auch sein Hinweis auf Romer 5,7 zu lesen, wo — nach der Lu-
therbibel - geschrieben steht: ,Nun stirbt kaum jemand um eines
Gerechten willen; um des Guten willen wagt er vielleicht sein Le-
ben“4s. Aber es muss nicht so weit kommen - an seinem Leben
wird fiir Weiser deutlich, wie weit Mitleid gehen kann. So berichtet
er ,,(...) so stellte er auch das Vermégen seiner Familie mit einer
Selbstlosigkeit in den Dienst der Liebe und der Freiheit, dafi er in
eigene Sorge geriet“ (Weiser, 1916/1919, 537). Als Hinweis fiir die
kritische Wiirdigung der Bibel, die nach seiner Einschatzung nicht
hinreichend im Christentum Geltung entfaltet, lese ich die ausfiihr-
liche Diskussion in der Anmerkung 14 auf den Seiten 46f. und da-
bei die von ihm von Bischof Jeremy Taylor vorgestellte Vorstellung
von ,,Christian charity” — ,,Christian charity® ist danach ,friendship
to all the world“ Ohne jetzt seine spezifische Leseart und Interpre-
tation von ,friendship“ und ,.friends®, wie er sie vermeintlich in
dem Gebrauch des Neuen Testaments herauszulesen meint, zu dis-
kutieren scheint es mir bedeutsam, dass er kritisch gegeniiber den
Evangelien im Neuen Testament ist, aber den ,,spirit“ des Urteilens
von Paulus wiirdigt (vergl. Shaftesbury, 1711?/1999, 370; s.a.
1707/1999, 28) und indirekt die erginzende Lektiire des Alten Tes-
taments empfiehlt45. Wichtig ist fiir ihn der Hinweis, auch nochmal
mit Blick auf die zitierte Stelle aus dem Romerbrief, dass Barmher-

Diese Stelle ist nicht uninteressant, weil auch Schopenhauer diesen Aspekt ,,des Le-

bens Hingebens fiir Andere® in seinen Uberlegungen zum Mitleid-Haben einbaute.
Wichtig ist, dass er ,,spirit“ von ,sense“ unterscheidet. Das ,Geistige“ von ,,spirit*
ist etwas anderes als das ,Geistige“ von ,,sense. Das wird auch an seiner Diskussi-
on zum ,divine spirit“ rsp. zum ,Pfingstereignis“ deutlich (vergl. Shaftesbury,

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.1. Shaftesbury

47

zigkeit sich vor allem dort erweist, wo sie mit keinem Lohn rech-
nen kann - er zitiert Taylor: ,He that is a friend after death hopes
not for a recompense from his friend and makes no bargain either
for fame or love, but is rewarded with the conscience and satisfac-
tion of doing bravely“ (siehe Shaftesbury, 1709/1999, 47 Anm. 14;
s.a. Ders., Vol. I, 1733, 100). Entscheidend ist es, dem Gewissen ge-
recht zu werden und (Lang)Mut zu beweisen. Ich spreche bei ,bra-
vely“ deswegen von Langmut, weil er Paulus rezipiert hatte+7.

Mitleid im Wechselverhiltnis von Asthetik, Ethik und Moral: Wenn
zuvor der Aspekt der Schonheit in Bezug auf ,moral taste®, also in
Hinblick auf das Subjekt formuliert wurde, dann ist es nur das hal-
be Verstindnis des Asthetischen, wie es Shaftesbury kennt. Mitleid-
Haben, also die praktische Hinwendung zum Anderen, bedeutet
auch ein Handeln aus einem Wohlgefallen am Schénen, erfolgt aus

17112/1999, 367). Fiir Leser der Lutherbibel ist insofern der Hinweis interessant,
dass im Begriffsfeld friend, friendship, friendly und #hnlichen Begriffen/Meta-
phern der King James Version der Bibel sich auch Gnadentheologie verbergen
kann, aber nicht immer. Auch sollte man wegen dem Gebrauch des Metaphernfel-
des um den Begriff Freundschaft auf den thomasischen Freundschaftsgedanken
verweisen — wo jener (also Thomas von Aquin) von einer freundschaftlichen Liebe
zu Gott spricht. Und hier sollte man dann noch auf Aristoteles und seine ,,Niko-
machische Ethik® verweisen. Aristoteles formulierte hier eine Vorformel der christ-
lichen Formel ,liebe deinen Néchsten, wie dich selbst“. Entlang des Freundschafts-
begriffes sprach Aristoteles davon, dass es bedeutsam ist, wie jemand zu sich selbst
steht, so steht er auch zu seinem Freunde. In anderen Worten kann man auch sa-
gen: ,Wer mit sich selbst befreundet ist, der kann auch Freundschaft schlieflen®
(vergl. das Neunte Buch der ,Nikomachischen Ethik®, 1951, 261 und 276). P. Bart-
mann erldutert zum Freundschaftsgedanken bei Th. v. Aquin: ,Die Struktur des
freundschaftlichen Strebens nimmt Thomas in seiner Lehre von der ,caritas’ wie-
der auf: Durch sie ist der Mensch mit Gott befreundet, strebt also nach dem fur
Gott Guten. Ethisch wird dieser Gedanke dadurch konkretisiert, dafl ich in der
Freundschaft mit Gott zugleich mit den ihm verbundenen Menschen befreundet
bin. Er denkt diese erweiterte Gemeinschaft nach dem Modell eines Haushaltes, zu
dem neben dem teuren Freund auch Kinder, Sklaven und beliebige andere Perso-
nen gehoren. Indem ich mit dem Hausherren befreundet bin, bin ich zugleich mit
seinen Angehorigen verbunden (...)“ (Bartmann, 1998, 175; s.a. S.236-241; zum
aristoltelischen Freundschaftsverstindnis vergl. auch bei A. Keck, 2008, 50f.). Ver-
mutlich hat Shaftesbury diesen Aspekt nicht differenziert sehen konnen.

»If I might be allowed to imitate our author in daring to touch now and then upon
the characters of our devine worthies, I should, upon this subject of belief, observe
how fair and generous the great Christian convert and learned apostle has shown
himself in his sacred writings (St. Paul, der Editor)“(Shaftesbury, 17112/1999, 370).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3

tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

77


https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

78

einer Antizipation des Schonen, insofern es auf eine ,vorgestellte®
Ordnung und Harmonie in der Welt abzielt. Mitleid reagiert auf
wahrgenommene Stérungen rsp. Dissonanzen, verstanden als Un-
Schoénes, in der Welt. In diesem Zusammenhang bekommt Mitleid-
Haben eine religiose Farbung, weil es aus einer Faszination um das
Gottliche (am Schonen) in der Welt erfolgt, das er in der Nihe des
Begriffes der ,Liebe“ ansiedelt. Siehe hierzu die wertschitzenden
Ausfithrungen zum Umgang von Gott mit Jonas, wo er gottliches
»Mitleid“ mit Empfindsamkeit, Zartlichkeit und Giite in Beziehung
setzt: ,But the Almighty, with the utmost pity towards him in this
melancholy and froward (Perverse or unreasonable, der Editor)
temper, lays open the folly of it and exhorts to mildness and good
humour (,Good-Humour®; Herv. i. Orig.) in the most tender man-
ner and under the most familiar and pleasant images, while He
shows expressly more regard and tenderness to the very cattle and
brute beasts than the prophet to his own humankind and to those
very disciples whom by his preaching he had converted® (Shaftes-
bury, 17112/1999, 389f.; s.a. ders., Vol. III, 1733, 121 diverse andere
Hervorhebungen im Original).

4.2. Schopenhauer

Joachim Koffler weist darauf hin, ,wenn die Befiirworter der Vernich-
tung >lebensunwerten« Lebens® sich auf eine Mitleidethik berufen, die
die dogmatischen Schranken des Christentums durchbrochen haben
soll, beziehen sie sich in erster Linie auf Arthur Schopenhauer
(1788-1860)“ (Koffler, 2001, 89). Die abschlieSlenden Worte seiner Un-
tersuchung des Mitleids-Verstdndnis von Arthur Schopenhauer liefern
unter einem zitierenden Riuckgriff auf zwei Interpreten von Schopen-
hauer einer Erklarung hierfiir: ,,,Mitleid fiihlen heif3t, den Adressaten
seines Mitleids, sei dies nun ein Mensch oder ein Tier, nicht langer als
ein besonderes Individuum vor sich zu haben, sondern ihn als Repri-
sentanten des leidenden Lebens tiberhaupt, welchem ... an und fir
sich Leidfreiheit gebiithrt® [Rohr, 1985, 196 R.M.]. Représentanten sind
auswechselbar, und wenn die besondere Individualitit des einzelnen
unbedeutend ist, kann dem leidenden Leben die ihm an und fiir sich

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.2. Schopenhauer

ge-bithrende Leidfreiheit auch durch die Abschaffung, sprich: Ver-
nichtung des Leidenden gewéhrt werden. Diese Gefahr hat bereits Ge-
org Pickel in seiner 1908 (!) erschienenen Dissertation gesehen, in der
er vor dem gefihrlichen Zusammenspiel von Pessimismus, Aufhebung
der Individuation und Mitleidsethik warnt: ,Ist es nicht moglich, dass,
wer im Anderen bloss ein bemitleidenswertes Wesen erblickt und sich
mit ihm identifizieren zu miissen meint, wer also den Wert des Lebens
gering erachtet, sich selbst verachtet und so zur Menschenverachtung
in Sinn, Wort und Tat gelangt?‘[Pickel, 1908, 46]“ (Koffler, 2001, 110).
Damit ordnet Koffler die Uberlegungen von Schopenhauer eher der
Kaltemetapher Mitleid zu. Dem gegeniiber mochte ich einige Aspekte
aus Schopenhauers Verstindnis von Mitleid hervorheben, die nach
meiner Einschdtzung bedenkenswert erscheinen.

— Kiritik an Hobbes: Nachdem er zunichst unter der der Formel ,,ho-
mo homini lupus® (vergl. Schopenhauer, Werke Bd. III, Ergénzun-
gen zum vierten Buch, 1938, 663) deutlich machte, dass menschli-
ches Leiden nicht ein natiirliches Phdnomen ist — diese Perspektive
wiirde ihn ,,zum Hund® (vergl. ders., 1938, 663/R.M.) machen -
sondern, dass man die gesellschaftlichen Ursachen und die Verant-
wortlichen des Leidens sehen sollte. Er erwéhnt die Politik als Krieg,
den Bereich der Wirtschaft und die strukturelle Gewalt der Sklave-
rei (vergl. ders., 1938, 663). Er widerspricht Hobbes zunichst in
einer sehr bescheidenen relativierenden Feststellung - ,.eine entge-
gengesetzte (Handlungsweise R.M.) tritt nur ausnahmsweise ein®
(ders., 1938, 663) — macht dann aber in einer anderen Veroffentli-
chung deutlich, dass die Auffassung, dass ,homo homini lupus® ist,
empirisch nicht belegt ist; es ist nicht nachweisbar, dass die Men-
schen grundsitzlich riicksichtslos rsp. egoistisch sind. ,,Aber ich
glaube, daf$ sehr Wenige seyn werden, die es bezweifeln und nicht
aus eigener Erfahrung die Uberzeugung haben, dafl man oft ge-
recht handelt, einzig und allein damit dem Anderen kein Unrecht
geschehe, ja, dafl es Leute giebt, denen gleichsam der Grundsatz,
dem Andern sein Recht widerfahren zu lassen, angeboren ist, die
daher Niemanden absichtlich zu nahe treten, die ihren Vortheil
nicht unbedingt suchen, sondern dabei auch die Rechte Anderer
beriicksichtigen, die, bei gegenseitig tibernommenen Verpflichtun-
gen, nicht blof3 dariiber wachen, daf} der Andere das Seinige leiste,

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

79


https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

80

sondern auch dariiber, daf3 er das Seinige empfange, indem sie auf-
richtig nicht wollen, dafl wer mit ihnen handelt, zu kurz komme*
(Schopenhauer, Werke Bd. IV, 1840/1938, 203, Herv. i. Orig.). Die-
se Vorbemerkung ist der Horizont, unter dem seine Ausfithrungen
zum Mitleid stehen - der Mensch ist grundsétzlich zum Mitleid fa-
hig.

Das Problem der Egoismen: Hilfe-Handeln, wenn es eine Hand-
lung mit ,,moralischen Werth® (Schopenhauer) sein soll, grenzt er
ab gegeniiber einem ganz breiten Spektrum von egoistischen Mo-
tivstrukturen ab. Liest man sich die gesamten Aufzdhlungen durch,
dann wird deutlich, worauf die Ausfithrungen hinauslaufen — Han-
deln aus Mitleid soll dem Bediirftigen wirklich helfen, soll auf sein
Leiden ganz eingehen und das kann es nur, wenn es ein Handeln ist,
das frei von Egoismen ist. Er kritisiert Hilfe-Handeln, das am eige-
nen ,Nutzen und Vorteil® (Schopenhauer, Werke Bd. IV,
1840/1938, 206) orientiert ist oder das aus einer Assekuranzfrom-
migkeit heraus erfolgt — ,ob er grofie Schenkungen an Hiilflose
macht, fest iiberredet in einem kiinftigen Leben alles zehnfach wie-
der zu erhalten® (vergl. Schopenhauer, Werke Bd. II, 1938, 435;
vergl. aber S. 435f.). Er kritisiert Hilfe-Handeln, dass sich an Status
und sozialer Ehre festmacht (,,seinen Ruf bei den Leuten, die Hoch-
achtung irgend Jemandes, die Sympathie der Zuschauer u. dgl. m.
im Auge hat“ [ders., Werke Bd. IV, 1840/1938, 207]). Er kritisiert
ein Hilfe-Handeln, dass Hilfe nur deswegen gewidhrt, weil es in
einem komplexen Austauschprozess von Hilfe steht (,,von deren all-
gemeiner Befolgung man eventualiter einer Vortheil fiir sich selbst
erwartet“ [ders., 207, Herv. i. Orig.]). Er kritisiert auch, dass gehol-
fen wird ,,um einen kleinen Vortheil fiir sich zu erlangen’, dass
»grofe(r R.M.) Schaden Anderer als Mittel gebrauch(t R.M.)* wird
(vergl. ders., 265) — es geht also um das Problem der Instrumentali-
sierung aufgetretener menschlicher Not fiir eigene Zwecke. Er kriti-
siert aber auch Hilfe-Handeln aus ,,Furcht vor (...) nachteiligen
Folgen® (ders., 207), wobei er auch eine religiose Komponente im
Blick hat. Interessant ist, dass er Angst als Motivationsbasis von
Hilfe-Handeln ausdriicklich zurtickweist. Allerdings macht er noch
an anderer Stelle eine interessante moralpsychologische Festellung,
die man eventuell als begrenzte Wiirdigung der ,Heuristik der

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.2. Schopenhauer

48

Furcht® interpretieren konnte — er fragt: ,Was Anderes konnte denn
ein hartes Herz bewegen, als nur die Furcht?“ (ders., 134).

Intrinsische Motivation (vergl. Schopenhauer, Werke Bd. VII, § 46,
74-80): Schliefilich frage ich mich, wenn man seine zugespitzte Dis-
kussion von Kant liest, ob man ihn richtig positioniert, wenn man
Schopenhauer eine ,altruistische Konzeption® bzw. einen ,strin-
gent eingefithrten Altruismus® (vergl. Gramer, 2000, 48) zuschreibt.
Vermutlich legte sich diese Zuschreibung nahe, wenn man eine
Formulierung wie folgende las: ,Diese ganz unmittelbare, ja, in-
stinktartige Theilnahme am fremden Leiden, also das Mitleid, ist
alleinige Quelle solcher Handlungen, wenn sie moralischen Werth
haben, (...)* (Schopenhauer, Werke Bd. IV, 1840/1938, 227)48. Ich
glaube, Altruismus ist nicht seine primire Fragestellung bei den
Uberlegungen zum Mitleid. Schaut man sich die Uberlegungen an,
dann féllt zunéchst auf, dass es Schopenhauer um die , intrinsische
Motivation“ beim Handeln geht — deswegen kann er Kant kritisie-
ren, aber auch wiirdigen: ,Kant hat in der Ethik das grofle Ver-
dienst, sie von allem Euddmonismus gereinigt zu haben® (Schopen-
hauer, Werke Bd. IV, 1840/1938, 117, Herv. i. Orig.). Gleichzeitig
problematisiert er mit einem Seitenblick auf Kant, dass es verant-
wortungsethisch problematisch ist, wenn eine Handlung ,,ohne ir-
gend eine Neigung zu ihr® (ders., 133) erfolgt. Schopenhauers Mit-
leidskonzeption betont den personlichen Charakter des Handelns;
er macht deutlich, dass bei ,intrinsischer Motivation“ das Gesetz
der Kausalitdt abgeschwichter bedeutsam ist, als bei ,altruistisch®
motivierten Handeln. Und damit ist die spezifische Qualitat des ge-
tanen Mitleids relativ weniger berechenbar und vorhersagbar. Spa-
ter, auch mit Blick auf Kant bemerkt er kritisch ,,,ist, es aus Pflicht ,
nicht aus freiwilliger Zuneigung und auch allenfalls unbefohlener,
von selbst gern unternommener Bestrebung zu befolgen — Befohlen
mufd es seyn!“ (ders., 134, Herv. i. Orig.). Auch wenn er deutlich
macht, dass ,unser inneres Wesen an sich, das Wollende und Er-
kennende selbst, (...) uns nicht zugéinglich® (ders., 260, Herv. i.
Orig.) ist, so weist er doch gleichzeitig darauf hin, dass intrinsische

Siehe aber auch zum ,instinct -Verstandnis von Shaftesbury bei Schrader (1984,

30f.).

81

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3

tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

Motivation identifiziert werden kann - dafiir gibt es (empirische)
duflere und innerliche Hinweise, auch wenn wir uns weitestgehend
unbekannt bleiben: ,,Demnach ist die Kenntnis, welche wir von uns
selbst haben, keineswegs eine vollstindige und erschopfende, viel-
mehr sehr oberflachlich, und dem grofleren, ja, hauptsichlichen
Theil nach sind wir uns selber unbekannt und ein Rathsel, oder wie
Kant sagt: Das Ich erkennt sich nur als Erscheinung, nicht nach
dem, was es an sich seyn mag® (ders., 266f., Herv. i. Orig.). Zu den
innerlichen Hinweisen, dass eine intrinsische Motivation im Han-
deln vorliegt gehort, das ,.eine gewisse Zufriedenheit mit uns selbst
zuriickgelassen (wird R.M.), welche man den Beifall des Gewissens
nennt“ (ders., 204; eine dhnliche Formulierung findet sich auf
S.227; s.a. Schopenhauer, Werke Bd. II, 1938, 441). Dieser Aspekt
des ,,Gliicksgefiihls ist fiir ihn die Hauptwahrheit der Euddmonio-
logie. Zu den &dufleren Hinweisen, dass das Handeln intrinsisch
motiviert war, gehort der ,,Beifall und die Achtung der unbetheilig-
ten Zeugen® (Schopenhauer, Werke Bd. IV, 1840/1938, 204; s.a.
S.227 ,wie auch bei dem Zuschauer die eigenthiimliche Beistim-
mung, Hochachtung, Bewunderung [...]“).

— Menschenliebe versus ,principio individuationis“: In einem weite-
ren Schritt seiner Uberlegungen macht er schlieSlich deutlich, dass
es ethisch bedeutsam ist, dass man freiwillig und intuitiv, also ,,in-
trinsisch motiviert® durchschaut4, dass eine Orientierung am
»principio individuationis“ nicht dem Menschen als Teil der
Menschheit (,was der gesammten Menschheit zum Wohle gereicht
und rechtmaflig angehort [Schopenhauer, Werke Bd. II, 1938,
443]) gerecht wird und das auf zweifache Weise. Dazu gehort ers-
tens die Einsicht, dass sich im Verhalten zu jedem Anderen nicht
nur das Verhalten zur Menschheit entscheidet, es entscheidet sich
darin auch das Verhiltnis zu sich selbst (,,daf3 ich bei seinem Wehe
als solchem geradezu mit leide, sein Wehe fiihl, wie sonst nur mei-
nes, und deshalb sein Wohl unmittelbar will, wie sonst nur meines®
[Schopenhauer, Werke Bd. IV, 1840/1938, 208, Herv. i. Orig.]) -
d.h. wer gut mit anderen umgeht, geht auch gut mit sich selbst

49 Dabei muss man allerdings mit Gramer (vergl. ders., 2000, 90) festhalten kann,
dass er die Mit-Freude am Mit-Menschen scheinbar nicht kennt (vergl. ders., Wer-
ke Bd. 1V, 237).

82

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.2. Schopenhauer

50

51

um’®. In Bezug auf das Weinen iiber das Leiden eines (,,fremden®
Anderen sagt er: ,;so geschieht dies dadurch, dafl wir uns in der
Phantasie lebhaft an die Stelle des Leidenden versetzen, oder auch
in seinem Schicksal das Loos der ganzen Menschheit und folglich
vor Allem unser eigenes erblicken, und also durch einen weiten
Umweg immer doch wieder iiber uns selbst weinen, Mitleid mit
uns selbst empfinden® (Schopenhauer, Werke, Bd. II, 1938, 446).
Dazu gehort ein Zweites: Aufbauend auf dieser Erkenntnis und
ihrer ethischen Relevanz, ,daff das eine Individuum im anderen
unmittelbar sich selbst, sein eigenes wahres Wesen wiedererkenne®
(Schopenhauer, Werke Bd. IV, 1840/1938, 270, Herv. i. Orig.; s.a.
ders., Werke Bd. II, 434) kritisiert er am ,,principio individuationis®
das Entstehen der Kategorie des ,Fremden“s'. 1) Der ,Fremde®
kann nur entstehen, wenn man im ,,principio individuationis“ ge-
fangen ist — ,,daher er allein sein eigenes Wohlseyn sucht, vollkom-
men gleichgiiltig gegen das aller Andern, deren Wesen ihm viel-
mehr vollig fremd ist, durch eine weite Kluft von dem seinigen ge-
schieden (...)“ (Schopenhauer, Werke Bd. I, 429) oder in anderen
Worten ,,im principio individuationis befangen ist, demgemafd er
seine Person von jeder anderen als absolut verschieden und durch
eine weite Kluft getrennt ansieht, (...)“ (ders., 431, Herv. i. Orig.;
s.a. »im eigenen Selbst allein habe ich mein wahres Seyn, alles an-
dere hingegen ist Nicht-Ich und mir fremd” [vergl. ders., Werke Bd.
IV, 1980/1938, 270f.]). Unter dem Horizont des ,,principium indivi-
duationis® stehend kann man dann am Leiden des Anderen nicht
das Leiden des Menschen als Menschen erkennen und damit des-
sen Leiden als fiir einen selbst relevant betrachten, weil es , frem-
des“ Leiden ist — und damit ist man nicht wirklich zu Mitleid (als
Reaktion auf das Problem der leidenden Kreatur) fihig; man ist
lieblos, ungerecht oder auch boshaft (vergl. ders., 271). 2) Dann
macht er deutlich, dass er mit der Kategorie des ,,Fremden“ auch
zur Abwehr von Einsichten anderer Kulturen in das Humane

Schopenhauer formuliert den Sachverhalt negativ — ,er folglich nicht allein der

Quiler, sondern eben er auch der Gequilte“ (Schopenhauer, Werke Bd. II, 432).
Siehe dazu auch Schirmacher (1995, 110).

Siehe auch H. E. Richters Interpretation von Schopenhauer (vergl. ders., 2006,
156).

83

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3

tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

84

kommt - dies allerdings implizit durch die umfangreiche Rezeption
von anderen Kulturen, z.B. von der indischen Kultur (vergl.
Schmidt, 1986, 125-130, 147; s.a. Schopenhauer, 1839, 608). 3)An
das Problem der , Kategorie“ des Fremden anschlieflend und damit
einhergehende ,Verdrangungseffekte rsp. ,, Abwehrmechanismen*
(auch in Bezug auf andere Kulturen) ergibt sich ein Problem, dass
Franz Josef Illhard formulierte: ,Man kann das Fremde nicht ein-
fach als fremd abtun, und vor allem: man darf das Gespriach mit
dem Fremden in sich selber nicht aufgeben. Man hat es aber aufge-
geben, wenn man das interkulturelle Gespréch als unwichtig beisei-
teschiebt® (ders., 2001, 26).

Euddmoniologie als Basis der Gewissensbildung: Schoppenhauer
weist darauf hin, dass es schwer zu durchschauen ist, was eine gute
oder schlechte Tat ist. Die innerste Motivstruktur eines Menschen
ist nur sehr schwer durch den (oberflachlichen) Blick auf die kon-
kreten Handlungsvollziige zu erschlieflen ,weil es im Inneren des
Gemiithes liegt. Daher kénnen wir fast nie das Thun Anderer und
selten unser eigenes moralisch richtig beurtheilen® (Schopenhauer,
Werke Bd. I, 1938, 436). Daher begriifit er die neue Euddmoniolo-
gie, womit er eine Empfindsamkeit fiir Regungen des Innersten des
Menschen meint. Um die innerste Motivstruktur wahrnehmen zu
lernen, muss man aufmerksam fiir ,,starke” Reize werden und dazu
gehoren bei Schopenhauer folgende Hinweise: 1) (Negativer) Reiz:
»diese sei nun blofSe Ungerechtigkeit aus Egoismus, oder reine Bos-
heit, fithlbar wird und, nach der Lange ihrer Dauer, Gewissenbif,
oder Gewissensangst heifst“ (ders., 431 Herv. i. Orig.) 2). (Positiver)
Reiz: ,,d.h. von allen egoistischen Motiven rein seyn, und deshalb in
uns selbst diejenige innere Zufriedenheit erwecken sollen, welche
man das gute, befriedigte, lobende Gewissen nennt“ (Schopenhau-
er, Werke Bd. IV, 1840/1938, 227). Spannend ist es nun bei diesen
Uberlegungen von Schopenhauer, dass er seine Uberlegungen zur
Mitleidstahigkeit nicht exklusiv fiir zwischenmenschliche Bezie-
hungen reserviert, sondern auch auf die Beziehung Mensch-Tier
erweitert und den Mitleidsbegriff mit Uberlegungen zu ,fein fiih-
lenden Personen® verschriankt. In einem langeren Abschnitt macht
er deutlich, wie der Umgang mit ,,Thieren Ausdruck fiir einen ins-
gesamt ,fein fithlenden® Habitus eines Menschen, aber auch eines

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.2.Schopenha

uer

52

Kulturraumes sein kann. Und er deutet gleichzeitig an, dass eine
Wechselbeziehung zwischen dem mitleidenden Umgang mit Tieren
und dem mitleidenden Umgang mit Menschen besteht, z.B. dahin-
gehend dass ein grausamer Umgang verschwindet. Da er an dieser
Stelle seiner Ausfiihrungen von der fein fithlenden Englischen Na-
tion spricht, ergeben sich hier fiir mich zwei Assoziationen. Der
moral-sense-Philosoph Shaftesbury verband mit ,sense so etwas
wie Empfindsamkeit, wobei diese sehr komplex gedacht wurde —
sie umfasste urteilen, vorstellen, fithlen, empfinden und die dem
»sense zugrundeliegenden sinnlichen Erfahrungen. Dieser Ver-
weis ist aber nur insofern interessant, wie sein Bildungskonzept in
England seit seinem Tod sozial wirksam wurde. Schrader berichtet
von einer nachhaltigen ,Wirkung seines ethischen Werkes in den
ersten beiden Dritteln des 18. Jahrhunderts“ (Schrader, 1984, 3).
Schliellich weist Theodor Ahrens darauf hin, das Gandhis gewalt-
freie Widerstandspraxis gegeniiber einem terroristischen Regime
vermutlich keine Chance gehabt hitte (vergl. Ahrens, 2002, 213);
also auch im Horizont der (fein fithlenden) Kultur der Englischen
Nation reflektiert werden musss2.

»Mitleid mit Thieren hingt mit der Giite des Charakters so genau zusammen, daf3

man zuversichtlich behaupten darf, wer gegen Thiere grausam ist, konne kein gu-
ter Mensch seyn. Auch zeigt dieses Mitleid sich als aus der selben Quelle mit der
gegen Menschen zu tibenden Tugend entsprungen. So z.B. werden fein fiihlende
Personen, bei der Erinnerung, dafd sie, in tibler Laune, im Zorn, oder vom Wein
erhitzt, jhren Hund, ihr Pferd, ihren Affen unverdienter oder unnéthiger Weise,
oder tiber die Gebithr gemiffhandelt haben, die selbe Reue, die selbe Unzufrieden-
heit mit sich selbst empfinden, welche bei der Erinnerung an gegen Menschen ver-
tibtes Unrecht empfunden wird, wo sie die Stimme des strafenden Gewissens heifit.
Ich erinnere mich, gelesen zu haben, daf} ein Engldnder, der in Indien, auf der Jagd,
einen Affen geschossen hatte, den Blick, welchen dieser im Sterben auf ihn warf,
nicht vergessen gekonnt und seitdem nie mehr auf Affen geschossen hat. (Schlief3-
lich schildert er von einem britischen Jiger, der einen weiblichen Elefanten er-
schossen hat R.M.): blof3 das Junge des gefallenen hatte die Nacht bei der todten
Mutter zugebracht, kam jetzt, alle Furcht vergessend, den Jagern mit den lebhaftes-
ten und deutlichsten Bezeugungen seines trostlosen Jammerns entgegen, und um-
schlang sie mit seinem kleinen Riissel, um ihre Hiilfe anzurufen. Da, sagt Harris,
habe ihn eine wahre Reue iiber seine That ergriffen und sei ihm zu Muthe gewesen,
als hitte er einen Mord begangen. Diese fein fithlende Englische Nation sehn wir,
vor allen andern, durch ein hervorstechendes Mitleid mit Thieren ausgezeichnet,
(...), daf3 sie die in der Moral von der Religion gelassene Liicke durch die Gesetzge-
bung ausfiillte. Denn diese Liicke eben ist Ursache, dafl man in Europa und Ameri-

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

85


https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

86

Zum Verhiltnis von Mitleid, Gerechtigkeit und Verantwortung:
»Jedoch ist keineswegs erforderlich, dafl in jedem einzelnen Fall das
Mitleid wirklich erregt werde; wo es auch oft zu spit kidme: son-
dern aus der Ein fiir alle Mal erlangten Kenntnif$ von dem Leiden,
welches jede ungerechte Handlung nothwendig tiber Andere bringt
und welches durch das Gefithl des Unrechterduldens, d.h. der
fremden Uebermacht, gescharft wird, geht in edlen Gemiithern die
Maxime neminem laede hervor, und die verniinftige Ueberlegung
erhebt sie zu dem Ein fiir alle Mal gefafiten festen Vorsatz, die
Rechte eines Jeden zu achten, sich keinen Eingriff in dieselben zu
erlauben, sich von dem Selbstvorwurf, die Ursache fremder Leiden
zu seyn, frei zu erhalten und demnach nicht die Lasten und Leiden
des Lebens, welche die Umstinde Jedem zufithren, durch Gewalt
oder List auf Andere zu wilzen, sondern sein beschiedenes Theil
selbst zu tragen, um nicht das eines Andern zu verdoppeln. Denn
obwohl Grundsditze und abstrakte Erkenntnis tiberhaupt keines-
wegs die Urquelle, oder erste Grundlage der Moralitit sind; so sind
sie doch zu einem moralischen Lebenswandel unentbehrlich, als
das Behiltnis, das Réservoir, in welchem die aus der Quelle aller
Moralitdt, als welche nicht in jedem Augenblicke flief§t, entsprun-
gene Gesinnung aufbewahrt wird, um, wenn der Fall der Anwen-
dung kommt, durch Ableitungskanile dahin zu fliefSen. (...) Ohne
fest gefafite Grundsditze wiirden wir den antimoralischen Triebfe-
dern, wenn sie durch duflere Eindriicke zu Affekten erregt sind, un-
widerstehlich Preis gegeben seyn® (Schopenhauer, Werke Bd. IV,
214f.). Das Problem ist aber, dass der Grundsatz der Gerechtigkeit
nach Schopenhauer nicht dazu fithren darf, den je konkreten Ein-

ka der Thier-Schutz-Vereine bedarf, welche selbst nur mittelst Hiilfe der Justiz und
Polizei wirken konnen. In Asien gewéhren die Religionen den Thieren hinlédngli-
chen Schutz, daher dort kein Mensch an dergleichen Vereine denkt (...)“(Schopen-
hauer, Werke Bd. IV, 1840/1938, 242f.) In den weiteren Ausfithrungen kritisiert
u.a. er die Instrumentalisierung der Tiere in Europa, die allerdings, so stellt er fest,
»allmilig verblassen und verschwinden. Und schlieflich wirbt er, in Abgrenzung
zu den Brahmanen, dass wir einen differenzierten Umgang mit den Tieren haben
sollten, der aber nicht grausam sein darf: ,Ohne thierische Nahrung hingegen wiir-
de das Menschengeschlecht im Norden nicht ein Mal bestehn kénnen. Nach dem
selben Maaf3stabe 1af3t der Mensch das Thier auch fiir sich arbeiten, und nur das
Uebermaaf3 der aufgelegten Anstrengung wird zur Grausamkeit“ (ders., 245).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.2. Schopenhauer

53

54

zelfall aus dem Auge zu verlieren, die Not des konkreten Leidens
auszublenden: ,,Allein es giebt Handlungen, deren blofle Unterlas-
sung ein Unrecht ist: solche Handlungen heiflen Pflichten. Dieses ist
die wahre philosophische Definition des Begriffs der Pflicht, wel-
cher hingegen alle Eigenthiimlichkeit einbiifit und dadurch verlo-
ren geht, wenn man, wie in der bisherigen Moral, jede lobens-
werthe Handlungsweise Pflicht nennen will, wobei man vergifit,
dafl was Pflicht ist auch Schuldigkeit seyn muf3 (Schopenhauer in:
Gramer, 2000, 120 Anm. 106 [Herv. i. Orig. R.M.])53. Besonders
schlimm ist es fiir Schopenhauer, wenn das Ausblenden der Einzel-
falle und von spezifischen Notlagen zum ethischen Grundsatz wird
— er spricht dann kritisch vom ,,Fetisch ,kategorischer Imperativ
(Schopenhauer, Werke Bd. 1V, 1840/1938, 134)54 an einer anderen
Stelle spricht er kritisch von einer ,andéchtigen® Beziehung zu

Eine dieser Verhiltnisbestimmung dhnliche Verhaltnisbestimmung finde ich, aller-
dings in anderen Worten, bei Theodor Strohm (2004): ,,Das ontische Paradigma,
in dem Verantwortung evident herausgefordert wird, nennt Jonas dass Allerver-
trauteste: ,das Neugeborene, dessen blofles Atmen unwidersprechlich ein Soll an

die Umwelt richtet, namlich: sich seiner anzunehmen.* Hier komme das Sein eines

einfach ontisch Daseienden ein Sollen fiir Andere immanent und evident zu. Das

Sollen ist noch etwas anderes als ,Mitgefiihl, Erbarmen, oder welche Gefiihle unse-
rerseits ins Spiel kommen mogen; sogar von der Liebe sei hier nicht die Rede. Die-
se Gefithle kommen zwar zur Hilfe, aber sie sind noch etwas anderes als die Evi-
denz des Sollens. Jonas nennt dies ,die archetypische Evidenz des Sduglings fiir das

Wesen der Verantwortung' (Jonas, 1984, 391 R.M.) Jonas findet hier den ethischen

Ansatzpunkt fiir jede Art der fiirsorglichen Zuwendung und Verantwortung fiir

die der Hilfe bediirftige und um Hilfe bittende Mitkreatur, wodurch das eigene

JIch® zugleich die engen — zuvor abgesteckten — Grenzen erweitert und sich einiibt

in Verantwortung® (ders., 2004, 34).

Wenn man Bas Kasts kurze Darstellung von der Verwandlung des Herrn K. liest,
die sich auf I. Kant bezieht, dann wird einem eher verstandlich, warum Schopen-
hauer vom Fetisch ,kategorischer Imperativ® spricht (vergl. B. Kast, 2007, 28-34;

s.a. den Hinweis auf Biografien auf S. 186, Anm. 18-33). Und in Bezug auf die ne-
gativen Konsequenzen dieser ,Leseart® des ,kategorischen Imperativs® ist auf
Henning Luthers Rezeption von Goethes ,Leiden des jungen Werthers“ zu verwei-
sen, wo Werther, darauf weist H. Luther sehr treffend hin, die biirgerliche Gleich-
giiltigkeit, Kalte, und Beziehungslosigkeit kritisiert. Ich vermute, dass die von Goe-
the gemachten Ausfithrungen eine Hintergrundfolie fiir Schopenhauers Uberle-
gungen zum Mitleid sind. Ich zitiere H. Luther mit einem Zitat aus dem ,Werther®

etwas ausfithrlicher (ders., 1992b, 97f.): ,Werther erfafit hier hellsichtig das kalku-
lierend-berechnende und sich selbst disziplinierende Wesen der biirgerlichen Ge-
sellschaft. Als Biirger kann der einzelne sich nur behaupten um den Preis der Un-

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3

tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

87


https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

einer ,Idee des Guten® (vergl. ders., 264). Wenn der Fetisch des Ka-
tegorischen Imperativs wirksam wird, dann wird nach Schopen-
hauer Hilfe lieblos, dann ist Wohltat gleichgiiltig. Und dann ist der
klassische und immer wieder zitierte Satz - ,,Alle Liebe (agape, ca-
ritas) ist Mitleid“ (Schopenhauer, Werke Bd. II, 1938, 443) — auch
verstindlich. Und das kann sehr radikale Konsequenzen haben:
»und wo viele Andere zu retten sind, wird das eigene Ich ihnen
ginzlich zum Opfer gebracht, indem der Einzelne fiir Viele sein Le-
ben hingiebt® (Schopenhauer, Werke Bd. IV, 266, Herv. i. Orig.; s.a.
ders., Werke Bd. 11, 447). Fazit seiner Uberlegungen zur Verhiltnis-
bestimmung von Mitleid und Gerechtigkeit — die Orientierung am
Mitleid ,,beschamt den Genialsten und Gelehrtesten, wenn dieser
durch sein Thun verrith, daf} jene grofie Wahrheit ihm doch im
Herzen fremd geblieben ist“ (ders., 270). Dies bemerkt zum Bei-
spiel in Bezug auf den Diisenjagerpiloten, der hochstwahrschein-
lich die Entscheidung fillte, nicht den Schleudersitz zu betdtigen
und damit sein Leben zu retten und stattdessen das Flugzeug weiter
zu steuern, um zu verhindern, dass es in ein Wohngebiet stiirzt und

terdriickung seiner inneren Natur, der Disziplinierung seiner Liebeswiinsche und
der Beschneidung seiner kreativ-kiinstlerischen Fihigkeiten. Werther erkennt die
Lebensfeindlichkeit biirgerlicher Vernunft, die in ihrer begrenzenden Enge allen
nichtdisziplinierten Lebenswillen ausgrenzen muf}, als Wahnsinn diffamieren.
(Absatz herausgenommen R.M.) In Auseinandersetzung mit Albert, der gegen die
Leidenschaften fiir die strikt moralisch-gesetzliche Regulierung menschlichen
Handelns pladiert, ruft Werther aus: «,Ach ihr verniinftigen Leute!* rief ich 1a-
chelnd aus. ,Leidenschaft! Trunkenheit! Wahnsinn! Thr steht so gelassen, so ohne
Teilnehmung da, ihr sittlichen Menschen! Scheltet den Trinker, verabscheut den
Unsinnigen, geht vorbei wie der Priester und dankt Gott wie der Pharisder, daf3 er
euch nicht gemacht hat wie einen von diesen. Ich bin mehr als einmal trunken ge-
wesen, meine Leidenschaften waren nie weit von Wahnsinn, und beides reut mich
nicht: denn ich habe in meinem Maf3e begreifen lernen, wie man alle auflerordent-
lichen Menschen, die etwas Grofles, etwas Unmoglichscheinendes wirkten, von je-
her fiir Trunkene und Wahnsinnige ausschreien mufSte. Aber auch im gemeinen
Leben ists unertraglich, fast einem jeden bei halbweg einer freien, edlen, unerwar-
teten Tat nachrufen zu horen: ,Der Mensch ist trunken, der ist narrisch! Schamt
euch, ihr Niichternen! Schimt euch, ihr Weisen!» Werther entlarvt hier neben der
normierenden und rationalisierenden Herrschaft der Vernunft iiber Gefiihle und
Leidenschaften ein weiteres Merkmal biirgerlicher Gesellschaft: das der Teilnahms-
losigkeit am Anderen, die Kilte einer Beziehungslosigkeit, der es an Sympathie mit
dem Anderen mangelt. ,Ihr steht so gelassen, so ohne Teilnehmung da, ihr sittli-
chen Menschen!

88

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.2. Schopenhauer

groflen Schaden anzurichten, dabei aber sein Leben aufs Spiel setz-
te.

Vertiefung: Mitleid, Gerechtigkeit, Menschenliebe und die Gender-
Perspektive: Schopenhauer spricht nun von zwei Tugenden, ,die
der Gerechtigkeit und die der Menschenliebe® Er nennt sie Kardi-
naltugenden, weil aus ihnen alle iibrigen praktisch hervorgehen
und theoretisch sich ableiten lassen. Beide wurzeln in dem natiirli-
chen Mitleid (Schopenhauer, 1839, 594) von dem es zwei Grade
gibt. 1) Zunichst hélt das Urphdnomen des Mitleid den Menschen
davon ab ,egoistischen oder boshaften Motiven entgegenwirkend,
»dem Anderen ein Leid zu verursachen, (...) selbst Ursache frem-
der Schmerzen zu werden (Schopenhauer, 1839, 593; s.a. 594ff.).
2) Schliefllich treibt das Mitleid ,,positiv wirkend“ den Menschen
zu ,thatiger Hiilfe” (vergl. ders., 593) an, vor allem dann, wenn die
Maxime der Gerechtigkeit ins Wanken gerdt. Beide Aspekte be-
inhalten auch den Appell, dass auch zukiinftiges Leid als Folge be-
stimmter Handlungen zu vermeiden sei (vergl. Wohrle-Chon,
2001, 118). Ad 1) Aus diesem ersten Grade des Mitleids entspringt
der Grundsatz der Gerechtigkeit (s.a. Schopenhauer, 1839, 597).
Dieser besagt, dass es nicht erforderlich ist, dass in jedem einzelnen
Fall fiir das Handeln Mitleid erregt werden muss, sondern dass aus
der tber Situationen des Mitleids ein fiir alle Mal erlangten Kennt-
nis von dem Leiden, ein fiir alle Mal der Vorsatz gefasst wird, die
Rechte eines anderen zu achten (vergl. ders., 595). Die Gerechtig-
keitsgrundsdtze sind fiir Schopenhauer das Gefdfl rsp. das Reser-
voir, von denen her das Mitleid nur noch indirekt flie3t. Nach
Wohrle-Chon entkraftet Schopenhauer mit diesen Aussagen ,den
zu Anfang genannten Einwand, dass das Mitleid als unmittelbares
affektives Erlebnis, wie alle Gefiihle launisch sei, abstumpfen, aus-
bleiben oder zu spit kommen koénne und so eine addquate Hilfe-
leistung behindere® (Wohrle-Chon, 2001, 117). Ad 2) Aus dem
zweiten Grade des Mitleids entspringt der Grundsatz der ,Men-
schenliebe®, den er mit den Begriffen der caritas und agape erganzt.
Hier geht es darum, dass Mitleid mich nicht nur davon abhdlt, den
Anderen zu verletzen oder Leid zuzufiigen, sondern mich sogar an-

89

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3

tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

90

55

56

treibt, ihm zu helfen (vergl. Schopenhauer, 1839, 608)55. Dazu er-
ldutert Schopenhauer niher: ,,Je nachdem nun theils jene unmittel-
bare Theilnahme lebhaft und tiefgefiihlt, theils die fremde Noth
grof$ und dringend ist, werde ich durch jenes rein moralische Motiv
bewogen werden, ein grofieres oder geringeres Opfer dem Bediirt-
nis oder den Noth des Anderen zu bringen (...)“ (ders.)s¢. Ad 3)
Gerechtigkeitsorientierung und Menschenliebeorientierung sind
fiir Schopenhauer zwischen den Geschlechtern unterschiedlich
stark ausgeprigt: ,Das Festhalten und Befolgen der Grundsitze,
den ihnen entgegen wirkenden Motiven zum Trotz, ist Selbstbeherr-
schung. Hier liegt auch die Ursache, warum die Weiber, als welche,
wegen der Schwiche ihrer Vernunft, allgemeine Grundsdtze zu ver-
stehen, festzuhalten und zur Richtschnur zu nehmen, weit weniger
als die Ménner fahig sind, in der Tugend der Gerechtigkeit, also
auch Redlichkeit und Gewissenhaftigkeit, diesen in der Regel nach-
stehen; (...) hingegen tbertreffen sie die Manner in der Tugend der
Menschenliebe: denn zu dieser ist der Anlaf3 meistens anschaulich
und redet daher unmittelbar zum Mitleid, fiir welches die Weiber

Damit es zu dieser Bewegungsdynamik zum Helfen kommt, beschreibt er die in-
stinktartige Teilnahme an Leiden (also das Mitleid) (vergl. Schopenhauer, 1839,
608) sehr empathisch: ,,Dies aber setzt voraus, dafl ich mich mit dem Anderen ge-
wissermafien identifiziert habe, und folglich die Schranke zwischen Ich und Nicht-
Ich, fiir den Augenblick, aufgehoben sei: nur dann wird die Angelegenheit des An-
deren, sein Bediirfnis, seine Noth, sein Leiden unmittelbar zum meinigen: dann er-
blicke ich ihn nicht mehr, wie ihn doch die empirische Anschauung giebt, als ein
mir Fremdes, mir Gleichgiiltiges, von mir ganzlich Verschiedenes (...)“ (Schopen-
hauer, 1839, 610f; vergl. auch Wohrle-Chon, 2001, 118-120).

Zeitgemifd formuliert findet sich bei Schopenhauer eine Art von Empathie-Altru-
ismus-These, die er allerdings als Mitleid-Menschenliebe-These formuliert. Hier
unterscheide ich mich an dieser Stelle von J. Koffler, der seine Uberlegungen etwas
anders positioniert. Wenn er schreibt ,,die Pointe des jesuanischen Liebesgebotes
liegt gerade darin, nicht nur diejenigen zu lieben, die durch ihre Néhe und Verbun-
denheit Mitleid erwecken, sondern dariiber hinaus sogar die Feinde, die natiirli-
cherweise eher Hassgefiihle erzeugen® (2001, 101), so wiirde ich hingegen schrei-
ben: ,,Die Pointe von dem schoppenhauerschen Mitleids-Begriff ist die, dass ein
fein-fithlender Mensch eine Form von Mitleid, jetzt gedacht als Empathie, auf-
bringt, die ihn dazu bringt nicht nur den Néchsten im unmittelbar Nachsten (als
Mitmensch) zu entdecken, sondern auch Mitmenschen in Menschen zu entdecken,
die ihm fremd sind oder sogar Feinde sind. Und so ist Menschenliebe eine Folge
des Mitleids“ (siehe das Zitat von Schopenhauer bei J. Koffler [2001, 108], welches
Koffler nicht als Bezeichnung von Empathie ausdeutet).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.2. Schopenhauer

entschieden leichter empfinglich sind. Aber nur das Anschauliche,
Gegenwirtige, unmittelbar Reale hat wahre Existenz fiir sie: das
nur mittelst der Begriffe erkennbare Entfernte, Abwesende, Vergan-
gene, Zukiinftige ist ihnen nicht wohl fafillich. (...) Gerechtigkeit ist
mehr die ménnliche, Menschenliebe mehr die weibliche Tugend“
(ders., 1839, 596).

Problemfassetten der Mitleidskonzeption: 1) Zunachst ware auf die
Frage zu antworten - kann man das Konzept von Schopenhauer als
Begriindung fiir das Argument heranziehen, dass Leidbewdltigung
durch die Vernichtung des Leidenden gewéhrt werden kann? Da
gibt es zunichst den Satz ,,jedoch weint er auch, wann diesem, nach
langem, schweren und unheilbaren Leiden, der Tod eine wiin-
schenswerte Erlosung war“ (Schopenhauer, Werke Bd. II, 446). Es
wird vom Tod als einer wiinschenswerten Erlosung nach schwerem
Leiden gesprochen; zugleich aber vom ,Selbstmord®, der ,keine
Rettung® vor den Irritationen im Leben ist, wenn das Innerste des
Menschen hervorbricht (vergl. Schopenhauer, Werke Bd. II, 433).
Gleichzeitig weif3 er auch davon, dass eine ,,That“ nachtraglich als
Mord empfunden werden kann, wenn man das ganze Ausmafl der
»T'hat” realisiert (vergl. ders., Werke Bd. IV, 242). Von daher habe
ich meine Zweifel, ob man Schopenhauer als Begriindung fiir Ster-
behilfe heranziehen kann. Viel eher legen seine Ausfithrungen sehr
energische Riickfragen zur Gewissenserforschung nahe, ob die Ab-
sicht zur Sterbehilfe nicht vielleicht dem ,,principio individuatio-
nis“ verfangen sein kdnnte rsp.einem ,principio individuationis®,
das in einen Egoismus umgekippt ist. 2) Kennt Schopenhauer nicht
die Feindesliebe als Ausdruck der Nachstenliebe? Dazu mochte ich
auf seine Ausfiihrungen in den Werken, Band II, im ,Vierten Buch.
Der Welt als Wille zweite Betrachtung:®, §63-§ 65, hinweisen.
Wenn ich seine Ausfithrungen richtig lese stellen seine Ausfithrun-
gen zundchst Anfragen an Vergeltungshandeln und Rachegefiihle
dar, dahingehend, dass man sich fragen sollte, ob man dabei nicht
vielleicht dem ,,principio individuationis® verhaftet ist. Er spricht
auch vom ,Schein des Rechts“ (vergl. ders., Werke Bd. II, 1938,
431) und fragt sich, ob eine gewisse Form der Rechtssprechung
vielleicht auch ein Ausdruck von Rache ist. Schliefilich zitiert er
auch teilweise aus der Lutherbibel (Rom 12,19), allerdings ohne

91

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3

tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

92

57

58

Verweis auf das Buch Moses (vergl. ders., 423) und duf3ert sich hier
zustimmend zur christlichen Ethik, dass Menschen, die nicht mehr
im ,,principio individuationis“ befangen sind, nicht mehr der Ver-
geltung des Bosen mit Bosen folgen. Ich denke, er ist hier in Bezug
auf die Frage der Feindesliebe niichtern - zur Feindesliebe ist man
nur soweit fahig, wie man sich nicht selbst zum Feind ist, wozu
auch gehort, dem Fremden in sich selbst nicht feindlich gegeniiber
zu stehen. In seinen weiteren Ausfithrungen im § 68 verdeutlicht er
schliefflich, dass die ,,thdtige” Liebe, worunter er caritas rsp. Barm-
herzigkeit versteht und wozu die konsequente Feinesliebe57 gehort,
fir den grofiten ,,Theil der Menschen® deswegen nicht realistisch ist,
denn das wiirde das , génzliche Vergessen der eigenen Person® und
das ,Versenken in die Anschauung Gottes“ voraussetzen (ders.,
457, modifiziertes Zitat R.M.). Dabei ist anzumerken, dass er mit
Wertschitzung von den Vorbildern christlicher Heiliger und Mysti-
ker, z.B. Franz von Assisi oder Meister Eckhard, spricht (vergl. ders.,
454 und 456f; s.a. Bd. I1I, 728f.)58. 3) Ubersteigerte Mitleidsethik
bei Schopenhauer? In diesem Zusammenhang wiére auf die weiter
vorne schon hingewiesene Rezeption des indischen Kulturraumes
aufmerksam zu machen, die auch eine unterschwellige Wertschét-
zung des Buddhismus beinhaltet (vergl. Schopenhauer, Werke Bd.
III, 693,697, 705, 716, 728f.). Im Buddhismus findet er sehr viel
ausgepréagter und kultivierter (,frei von jener strengen und iber-

»Liebe zum Néchsten, der Selbstliebe gleichwiegend, Wohltitigkeit, Vergeltung des

Hasses mit Liebe und Wohltun, Geduld, Sanftmuth, Ertragung aller méglichen Be-
leidigungen ohne Widerstand (...)“ (Schopenhauer, Werke Bd. I, 1938, 456).

,Ein klirendes und informierendes Wort sei zunichst tiber den vor allem im deut-
schen Sprachgebrauch hervortretenden Unterschied der Begriffe Nachstenliebe

und Menschenliebe gesagt. Der Begriff der Menschenliebe stammt aus der Zeit der

Aufklarung; er ist 1743 von Gottsched eingefithrt worden und sollte die sdkulare,
auf die verniinftige’ Erkenntnis der Gleichheit und Mitmenschlichkeit gegriindete

Liebe im Unterschied zur christlichen Néchstenliebe bezeichnen, die als Gebot

Gottes und Jesu Christi aufgefafit wird. Doch hat sich im ethischen und sprachli-
chen Bewuf3tsein diese Unterscheidung nicht recht durchgesetzt. Schopenhauer

schreibt das, was er Menschenliebe nennt, ohne weiteres dem Christentum zu:

,Praktisch und faktisch ist zwar zu jeder Zeit Menschenliebe dagewesen, aber theo-
retisch zur Sprache gebracht ... wurde sie zuerst vom Christentum;, und er nimmt

nicht Anstand, unmittelbar darauf ‘die unbegrenzte Liebe des Nachsten ... schon

tausend Jahre frither* (als Lehre der Veden und Buddhas) zu datieren“ (Hamburger,
1985, 24f.).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.3. Todorov

triebenen Askese®), was, wie zuvor angedeutet er auch bei christli-
chen Heiligen und Mystikern (vergl. hier Schirmacher, 1982, 62)
entdeckt hat. Es geht um sterbliches Handeln, das Zuriicklassen des
sWillen zum Leben®, um ein Leben, das das Leiden, Sterben und
den Tod nicht unnétig tiberhoht, aber wiirdigt — es geht um Gelas-
senheit. Und deswegen halt Schopenhauer fest, dass tibertriebene
Versuche, Leiden in der Welt durch intensivere Anstrengungen zu
beseitigen, blof3 dazu fiihrt, dass eine Holle auf Erden entsteht. Erst
aus einer Haltung der Gelassenheit kommt das Mitleid zu seiner
vollen Entfaltung (vergl. dazu Schirmacher, 1982, 56)5°.

4.3. Todorov

Wenn man die vorangegangenen Uberlegungen liest, dann wird hier
ein Scheitelpunkt zu dem nun folgenden Durchgang deutlich. Im Ho-
rizont der aufkldrerischen Philosophie stehend, bleiben alle drei Philo-
sophen (ndmlich Shaftesbury, Rousseau und Schopenhauer) mehr
oder weniger einer ,,Subjektorientierung“ verhaftet. Letztlich laufen al-
le drei Mitleidskonzeptionen darauf hinaus, dass das ,Ich® die alles
entscheidende und eventuell auch letzte Instanz darstellt, die dariiber
entscheidet, ob ein Mitleid-Verhalten in einer konkreten Situation an-
gebracht ist. Und indem das ,,ich® iiber das ,,Mit-Leid-Haben“ das ent-
scheidende und letzte Urteil fallt, kann das Mitleid-Haben das Leiden
des Anderen letztlich verfehlen, der ,Exteritoritit® des Anderen, wie
Levinas®® sagen wiirde, eigentlich nicht gerecht werden, weil dem An-

59 Zu den geistigen Verbindungslinien zwischen Schopenhauer und Buddhismus/Zen
vergleiche die Promotion von Roland Wohrle-Chon (2001) einerseits und die Hin-
weise von Volker Zotz (2000, 74ff) andererseits, die zeigen, wie intensiv sich Scho-
penhauer mit dem Buddhismus auseinandersetzte.

60 Die Ausfithrungen von E. Levinas sind schwierige Ausfithrungen, fiir manche
Menschen sind sie schier unertréaglich. Wenn man den ,, Archetyp“ des Narzissten
betrachtet, wie er sich oft in Metaphern zum Menschen im Naturzustand findet,
dann wird hier deutlich, dass er an E. Levinas scheitert oder zutiefst der Tragik sei-
nes Lebens gegeniibersteht; denn Levinas erklart namlich das zum Kernbestand
ethischen Verhaltens, wozu der Narzisst eigentlich nicht fihig ist. Dieser schaut
namlich in Spiegel, Wasseroberflichen etc. und bleibt dabei in einem Ich-Ich-Zir-
kel stecken. Der Narzisst ertragt nur sehr schwer den Blick des Anderen; und wenn
er sich kréftezehrend die Fahigkeit des Blickkontaktes antrainiert hat, bleibt ein

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

93


https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

94

deren, dem leidenden Anderen, letzlich kein Kommentar zum ent-
schiedenen und geduflerten Mitleid-Haben méglich ist. Es bleibt ihm
nur noch die Moglichkeit eine geduldige Haltung des Empfangens und
des Erduldens einzunehmen. Aber die Forschung zeigt, dass zum Bei-
spiel bei Menschen, die Wiinsche in Bezug auf die konkrete Qualitat
der Hilfe duflern diirfen, eine hohere Gesundheitsqualitit aufweisen.
Todorov wiirdigt in seinem Werk Levinas, aber geht auch kritisch
iiber Levinas hinaus, insofern er versucht, den Anerkennungsprozess
so zu konfigurieren, dass dieser nicht in eine Schlagseite zu einer ,lit-
urgischen® Verehrung des Anderen gerit. So problematisierte er schon
1985 das Extrem der ,Versuchung, der Stimme dieser Personen als sol-
cher Gehor zu verschaffen, also selbst génzlich in den Hintergrund zu
treten, um dem anderen besser zu dienen“ (Todorov, 1985, 295). Auch
wenn Todorov die Begriffe Fiir(Sorge), Mitleid, Mitgefiihl, Sympathie
und Barmherzigkeit nicht fiir sich explizit (rsp. exklusiv) beansprucht,
sondern nur referrierend verwendet bzw. indirekt beriicksichtigt (vergl.
Todorov, 1993, 80-101; 1996, 28)°, so machen doch seine Ausfithrun-
gen in den Biichern , Angesichts des Auflersten (1993) sowie ,,Aben-
teuer des Zusammenlebens® (1996) deutlich, dass Aspekte des Grund-
verstandnis dieser Begriffe bei seinen Ausfithrungen zum Begrift der
Anerkennung mitgedacht sein konnten. Dieser Begriff der Anerken-
nung (,,la reconnaissance®) ist fiir Todorov der Arbeitsbegriff zur Be-
schreibung einer ethisch und moralisch akzeptablen Umgangsweise im
Zwischenmenschlichen, auch als Reaktionen auf Notsituationen und

stindiges Zwinkern und Zittern der Augenlieder, was zuweilen falschlicherweise
als neurotischer Tick interpretiert wird. Mit einem Begriff wie ,, Antlitz“ kann ein
Narzisst eigentlich nicht so richtig etwas anfangen, weil ein , Antlitz, wie es Le-
vinas deutlich macht, widerstindig ist, weil es Fragen anbietet und weil es Acht-
samkeit verlangt, was ein hochkomplexer aktiver dsthetisch-aisthetischer Vorgang
ist.

61 ,Ce quil admire particulierement chez Rousseau est la place réservee a la pitié, et
donc a la socialité; il est heureux de trover en lui un allié dans son combat contre
les théories asociales de Hobbes, La Rochefoucauld ou Mandeville. Smith lui-
méme considere que la vision hobbesienne ne peut rendre compte de la sympathie,
pierre angulaire de son propre Systéme, qu’il définit trés largement comme notre
faculté de partager les sentiments dautrui, quils soient; or il sagit 1a, pense-t-il,
d’une catégorie dont lexistence est confirmée par lexpérience quotidienne de cha-
cun“ (Todorov, 1995, 30, Herv. R.M.)

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.3. Todorov

dhnliches. Welche Grundaussagen fiir ein in diesem Zusammenhang
stehendes Verhalten trifft er?

— Gegen ein obszones Verstindnis von Barmherzigkeit: In seiner
Analyse des Irak-Krieges, im Jahr 2003, federfithrend durch die
USA, kritisiert Todorov die Verwendung des Begriffes ,,Barmher-
zigkeit“ in Bezug auf die Bewertung des Kriegsverlaufes durch Ge-
neral Jay Garner, der vermutlich das Proportionalitatsprinzip des
»ius in bello® im Horizont der ,bellum iustum®-Lehre im Hinter-
kopf habend, zur Einschdtzung kam, dass nicht so viele Menschen
getotet wurden, wie man hitte toten konnen. Weil der Krieg also
offensichtlich weniger grausam war als es moglich gewesen sein
konnte schien nach diesem General das Wort ,barmherzig®
(,miséricordieuse®) angebracht zu sein (vergl. Todorov, 2003a, 48;
2003b, 53). Dass Todorov darin eine obszéne Verwendung des Be-
griffes ,Barmherzigkeit® liest, schliefle ich aus seinen Ausfiihrun-
gen, 2 Seiten vorher, wo er es als obsz6n empfindet, dass im Kriegs-
denken und -vokabular das menschliche Leiden ausgeblendet wird,
auch in Hinblick auf die Hinterbliebenen der Todesopfer. Er emp-
findet es ebenso obszon, dass unter den Zahlen von Todesopfern in
strategischen Kalkiilen die Einzigartigkeit, Unersetzbarkeit und
Unbezahlbarkeit jedes Individuums in der Wahrnehmung ver-
schwindet®>. Er schreibt: ,,Diese Individuen sind keine isolierten
Wesen, sie haben liebende Angehorige, deren Leben nie wieder so

62 Im franzosischen Text spricht Todorov substantivisch von ,einer Obszonitdt“:
»Chaque individu est unique et irremplacable, la vie de chaque étre humain est
sans prix; intégrer le nombre de victimes que lon cause dans des calculs stratégi-
ques est une obscénité“ (Todorov, 2003a, 46f.). Die deutsche Ubersetzung verhalt
sich sachlich korrekt, wenn sie die ungefihre Gréflenordnung der Todesopfer in
Worten ausschreibt. Allerdings sticht die in Ziffern geschriebene Groflenordnung
der Todesopfer (was ja normalerweise auf eine exakte Zahl hinauslduft) eher ins
Auge. Das wurde mir beim Lesen des deutschen und franzésischen Textes deutlich
- ich nahm die in Worten vermittelte Gréflenordnung nicht so deutlich wahr
(vergl. Todorov, 20033, 48).

Susan Neiman (2005), Michael Moore (2001/2003) und Ulrich H.J. Kértner (2003)
geben Hintergrundinformationen, die zum Teil helfen, den obszénen Gebrauch
von Barmherzigkeit zu erkldren: 1) Neiman’s Ausfithrungen zu den Rahmenbedin-
gungen unter denen die politisch-militdrische Entscheidung zum Irak-Krieg in den
USA zustande kamen und wie Pasident Bush die damit verbundenen Probleme
kommentierte, indem er den Witz ,,to win the trifecta“ auf die Dreier-Problematik

95

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

96

sein wird wie vorher: Manner und Frauen, Viter und Miitter, SOh-
ne und Tochter, denen bis zu ihrem eigenen Tod der Tod eines na-
hen Menschen nicht mehr aus dem Kopf gehen wird, den sie mehr
als alles auf der Welt geliebt haben und der nie mehr zuriickkom-
men wird“ (Todorov, 2003b, 51; s.a. 2003a, 47). Von dieser Kritik
her gewinnt man einen guten Einblick in sein Verstindnis von
»Barmherzigkeit®, wozu er in einer anderen Veréffentlichung (vergl.
Todorov, 1993, 94ff.) in Abgrenzung zu seinem Verstindnis von
»Solidaritdt®, die er tiberwiegend als ethnozentrische Solidaritat be-
grift (vergl. Todorov, 1993, 92ff.) und in Abgrenzung zur ,Sorge®,
die er als eine Form der zwischenmenschlichen Zuwendung begriff,
die nicht nur auf menschliche Leidens- und Bedrohungssituationen

»Krieg, Rezession und Notstand® ,,parodierend-witzig“ anwandte, zeigten ein ,,Kli-
ma“ in der US-Fithrung auf, die man als ,hysterisch® und zugleich anfillig fiir

»obszone Sprache betrachten konnte. Diese obszone Sprache rsp. der Gebrauch

des Wortes Barmherzigkeit war eingebettet in eine zutiefst obszone Entscheidung

zur Kriegsfithrung (unverholen herbeigezerrte Griinde zur Kriegsfithrung) im Ho-
rizont eines gnadenlos zynischen Machtkalkiils, wo auf Schulden und die Verar-
mung Amerikas einerseits und auf das Ansehen des amerikanischen Volkes ande-
rerseits iberhaupt keine Riicksicht genommen wurde (vergl., dies., S.92-96). 2)
Das Buch von_Michael Moore ,,Stupid White Man“ gibt einen guten Einblick, wel-
che Dynamik ein Kulturraum entwickeln kann, wenn dieser mit einem sékularen

Sendungsbewusstsein agiert. Das Buch von Moore zéhlt in Bezug auf die Vereinig-
ten Staaten von Amerika die Schattenseiten dieser Entwicklung auf und macht an

Uberschriften (z.B. ,Das Heilige Land“) deutlich, dass religidse ,,Formel-Begriffe*

verbramt gebraucht werden und inhaltlich falsch besetzt werden. Mit (negativen)
»Nummer eins“-Aufzihlungen (vergl. ders. S.211ff.) macht er deutlich, dass die

Vorstellung rsp. das Selbst-Verstindnis von den USA als ,Heiligem Land® obszén

ist. Ebenso verdeutlicht er, dass Grundvollziige christlicher Religiositit vollig ver-
kehrt besetzt und genutzt werden, wie z.B. das Beten sowie die Formulierung von

Gebeten (vergl. ders., 273-280). 3) Und hier schlieflen die Ausfithrungen von Ul-
rich H.J. Kortner sinnvoll an, der den Missbrauch von Religion zur Legitimation

kriegerischer Gewaltanwendung und ein messianisches Sendungsbewusstsein mit

einem Hinweis auf eine fragwiirdige Instrumentalisierung christlicher Grundvoll-
ziige des Betens und Fastens kritisiert: ,Hochst fragwiirdig in Sprache und Inhalt

war z.B. auch der Aufruf des amerikanischen Présidenten, einen nationalen Tag

des Fastens und des Gebets anzusetzen, den das US-Reprisentantenhaus am

27.3.2003 mit 346 gegen 49 Stimmen verabschiedet hat. Darin hief3 es laut Presse-
berichten: ,Ein Tag des Fastens und des Gebetes ist notwendig, um den Segen und

den Schutz der gottlichen Vorsehung fiir das Volk der Vereinigten Staaten und un-
sere Streitkrifte wihrend des Konfliktes im Irak und der Bedrohung durch den

Terrorismus zu Hause zu sichern Der US-Senat hatte eine dhnliche Resolution be-
schlossen” (Kortner, 2003, 15, Anm. 37).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.3. Todorov

63

64

eingeht, sondern auch dazu da ist das ,, Alltagsleben” (soweit man
von einem Alltagsleben in Bezug auf das Leben in KZ’s und Lagern
tiberhaupt sprechen kann) des Anderen ertraglicher zu machen
(vergl. Todorov, 1993, 80off.), folgende Feststellung machte: ,,Im Un-
terschied zur Solidaritit wird die Barmherzigkeit im Hinblick auf
alle ausgetibt. Sie schlief3t niemanden aus (...). (...), dafd sie sich ge-
rade an alle richtet und nicht an einzelne Personen“ (Todorov,
1993, 94)%, und das ohne Ansehen der Person (vergl. Todorov,
1993, 95). Barmherziges Verhalten ist nicht mit utilitaristischen
und instrumentellen Verhalten in Verbindung zu bringen. Im Mit-
telpunkt barmherzigen Verhaltens steht fiir Todorov das Verlangen
im Vordergrund ,,zu erhalten und zu bewahren® (,,d’avoir besoin de
les préserver) (Todorov, 1991, 95; 1993, 95)%. ,Die Sorge kann
nicht universell werden, weil sie das beinhaltet, was man an per-
sonlicher Sympathie fiir denjenigen verspiirt, der sie genief3t. Gins-
burg konnte sie nie fiir die gewohnlichen Héftlinge um sie herum
aufbringen. Sie kiimmerte sich also nicht um sie. Ihnen unter die-
sen Umstdnden zu helfen, hitte eine Haltung der Barmherzigkeit
offenbart“ (Todorov, 1993, 95). Die Mitleids-Dimension im barm-
herzigen Verhalten besteht darin, dass man in der Zuwendung den
»individuellen Menschen® (vergl. Todorov, 1993, 173) wiirdigt.

Empathie — kein ungebrochen positiver Begriff: Todorov weist da-
rauf hin, dass man den Begriff Empathie nicht ungebrochen positiv
besetzen darf — Empathie kann auch instrumentell benutzt werden,
um den eigenen Interessen zu dienen. ,Dieses Verhalten, konnte
man schematisch sagen, gliedert sich in zwei Phasen. Die erste ist
die des Interesses fiir den anderen, sogar um den Preis einer gewis-

Er wihlt in dieser Veroffentlichung das Wort ,,charité, das mit Barmherzigkeit und
Nichstenliebe ibersetzt werden kann: ,II convient de préciser aussi une seconde
frontiére, celle entre souci et charité (ou I'un de ses synonymes). A la différence de
la solidarité, la charité sexerce a Iégard de tous (nexclut personne) et ne sadresse
quaux étres souffrants ou menacés; pas de danger, ici, de la voir détournée en moy-
en dassurer de meilleurs avantanges a un groupe. (...) Elle differe du souci en ce
quelle est orientée, justement, vers tous, et non vers des personnes particuliéres:
(...)* (Todorov, 1991, 95).

Die franzosische Formulierung macht eher deutlich, dass es darum geht, der Be-
diirftigkeit des Menschen gerecht zu werden; also auf seine Bediirfnisse einzuge-
hen.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3

tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

97


https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

98

65

sen Empathie oder vorldufigen Identifikation. Cortés schliipft in
seine Haut, aber nur metaphorisch und nicht buchstéblich: Dieser
Unterschied ist sehr wesentlich. Er stellt auf diese Weise sicher, daf3
er die Sprache versteht und die politischen Verhéltnisse kennen-
lernt (daher sein Interesse fiir die internen Zwistigkeiten der Azte-
ken), er meistert sogar die Aussendung von Botschaften in einem
angeeigneten Code: Er gibt sich als der auf die Erde zuriickgekehrte
Quetzalocoatl aus. Doch dabei hat er nie von seinem Gefiihl der
Superioritdt Abstand genommen; ganz im Gegenteil, seine Fahig-
keit, den anderen zu verstehen, ist ja eine Bestdtigung dafiir. Dann
kommt die zweite Phase, in deren Verlauf er nicht nur seine eigene
Identitat (die er nie wirklich aufgegeben hat) wieder festigt, son-
dern auch die Assimilation der Indianer an seine eigene Welt in
Angriff nimmt. Genauso {ibernehmen auch, wie wir gesehen haben,
die Franziskanermdnche die Sitten der Indianer (Kleidung, Erndh-
rung), um sie besser zur christlichen Religion bekehren zu konnen.
Die Europier legen eine bemerkenswerte Wendigkeit und Improvi-
sationsfahigkeit an den Tag, wodurch es ihnen um so leicher ge-
lingt, ihre eigene Lebensweise tiberall durchzusetzen. Diese Fihig-
keit sich anzupassen und gleichzeitig zu absorbieren ist wohlge-
merkt keineswegs ein universaler Wert, und sie hat eine Kehrseite,
die beileibe nicht positiv einzuschitzen ist“ (Todorov, 1985, 292f.)%.
Die Erfahrungen in der Geschichte zeigen; so kann scheinbar em-

Der Originalwortlaut ist: ,Celui-ci, pourrait-on dire schématiquement, sorganise
en deux temps. Le premier est celui de 'intérét pour lautre, au prix méme d’une
certaine empathie, ou identification provisoire. Cortés se glisse dans sa peau, mais
de fagon métaphorique, et non plus littérale: la différence est de taille. Il sassure
ainsi la compréhension de la langue, la connaissance de la politique (dou son
intérét pour les dissensions internes des Aztéques), et il maitrise méme Iémission
des messages dans un code approprié: voila qu’il se fait passer pour Quetzalcoatl
revenu sur terre. Mais, ce faisant, il ne sest jamais départi de son sentiment de
supériorité; cest méme le contraire, sa capacité de comprendre l'autre la confirme.
Vient alors le deuxiéme temps, au cours duquel il ne se contente pas de réaffirmer
sa propre identité (qu’il n'a jamais vraiment quittée), mais il procéde a l'assimilation
des Indiens a son propre monde. De la méme fagon, on sen souvient, les moines
franciscains adoptent les meeurs des Indiens (vétements, mourriture) pour mieux
les convertir a la religion chrétienne. Les Européens font preuve de remarquables
qualités de souplesse et d’'improvisation qui leur permettent dautant mieux d’im-
poser partout leur propre mode de vie. Bien entendu, cette capacité d'adaptation et
en méme temps dabsorption nest en rien une valeur universelle, et elle améne avec

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.3. Todorov

66
67

pathisch-barmherziges Verhalten mittel- und langfristig zu einer
Qualitdt der Zuwendung fithren, die gerade nicht den Bediirnissen
des Anderen gerecht wird. Anschlieflend an die ausfiihrlich zitier-
ten Uberlegungen von Todorov, ist auf das Problem hinzuweisen,
dass Menschen und Kulturen in ihrer Zukunftsfihigkeit verhindert
werden, wenn keine durch Eigen-Sinn getragene sowie kultureige-
ne Entwicklung erméglicht wird bzw. nicht an den Ressourcen und
der Lebensweise der Betroffenen wertschitzend angekniipft wird.
Bezeichnend hierfir sind die wiederholten Berichte von Missiona-
ren, dass ,,Einwohner® sich zwar auf die Angebote der Missionare
einlassen, aber hinter dem Riicken dieser dann doch die eigene
Tradition pflegen. Auch Sozialarbeiter und Betreuer berichten im-
mer wieder von ambivalenten Verhaltensstilen bei Menschen, die
sie unterstiitzen - von einem offiziellen, unter der Aufsicht der So-
zialarbeiter und Betreuer stehenden Verhalten und schliefSlich von
einem abweichenden Verhalten, das in den unkontrollierten Spiel-
raumen der Lebenswelt erfolgt.

Das Missverstindnis des Dualismus von Egoismus/Altruismus:
Ausgehend von einer Kritik an einer vollig falschen Opposition im
Diskurs zwischen Egoismus und Altruismus etc.5¢ stellt er fest, dass
diese Diskussion das verfehlt, was das Faktum der ,,conditio huma-
na“ ausmacht. Der Mensch ist ein Wesen, das als Individuum und
Subjekt auch ganz eigene Bediirfnisse hat — unter anderem nach
Selbstachtung, nach spezifischen Gliicks-Erlebnissen (was von
beim Hedonismus-Diskurs und der Diskussion der Lust verfehlt
rsp. zum Teil falsch interpretiert wird [vergl. Todorov, 1996,
55-61]) sowie nach personlichen Liebeserfahrungen hat. Und zwei-
tens macht er deutlich, dass der Mensch sich durch Sozialitit aus-
zeichnet, wozu auch Formen des prosozialen Verhaltens gehoren.
Aber er referiert auch Balints Konzept der ,,priméren Liebe“7 und
macht damit deutlich, dass das Gestalten der Sozialitit des Men-

vers, qui ucou; i écié” (Todorov, 1982, 251f; Herv.
elle son revers i est beaucoup moins apprécié

RM).

Vergl. z.B. seine Diskussion von Adam Smith auf den Seiten 30f. (Todorov, 1996).
Vergleiche hierzu die Verweisstellen in der franzosischen sowie deutschen Ausgabe
seines Buches: (Todorov, 1995) - S. 44,56,58,60,74,80,86, 89 und 92; (Todorov,
1996) — 43, 54f., 59, 74, 79f., 86, 92, Quellen 183. Und sein Fazit dazu: ,Der

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

99


https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

100

68

69

schen iiber prosoziales Verhalten hinausgeht und auch das Handeln

im Horizont der ,Liebe“ umfasst. Dabei verdeutlicht er, dass das

eine mit dem anderen in Beziehung steht, beides aber zugleich sei-
nen Selbstwert hat — er schreibt: ,Der Mensch ist aus den Bezie-
hungen zu Mitmenschen gebildet und zugleich fahig, ganz allein in

der Welt zu wirken; das menschliche Wesen ist gleichsam ein Kol-
lektivsingular (Todorov, 1996, 167)%. Und schliefSlich ergdnzt er,
um noch einmal deutlich zu machen, dass es unsinnig ist, die Dis-
kussion zwischen Egoismus und Altruismus aufzumachen: ,,Aber

noch einmal: die menschliche Geselligkeit hat einfach kein Gegen-
teil“ (Todorov, 1996, 172)%9.

Mit Blick auf die mogliche Féhigkeit zu Mitleid und Barmherzig-
keit sollte man nun aber darauf hinweisen, dass nach Todorovs

Einschédtzung ein Zusammenhang zwischen diesen beiden Dimen-
sionen der ,conditio humana“ besteht. So weist er auf eine Bezie-
hung zwischen einer Selbstachtung und einem Selbstvertrauen und

der Fihigkeit zu tugendhaftem Verhalten hin (vergl. ders., 1996,
153), was auch auf die Frage nach Barmherzigkeit und Mitleid er-
weitern lisst. Liest man vorausgegangene Uberlegungen, dann stellt

in Bezug auf tugendhaftes Verhalten eine aufgrund von fehlendem

Selbstvertrauen entstehende Angst das wesentliche Problem dar

(vergl. ders., 74). Angst ist also Gift fiir tugendhaftes Verhalten. Die

Mensch wird nicht aufgrund eines Kampfes, sondern vielmehr aus Liebe geboren.
Und das Ergebnis dieser Geburt ist nicht das Paar Herr-Knecht, sondern prosai-
scher die Verbindung von Eltern und Kind“ (ders., 1996, 38; vergl. 1995, 39, 3. Ab-
satz).

In der deutschen Ubersetzung ist das Wort ,,Kollektivsingular” ein Schépfung des
Ubersetzers; im Original liest sich das Zitat so: ,,[étre humain est fait des relations
qu’il entretient avec ses semblablables et il est en méme temps capable d’intervenir,
lui tout seul, dans le monde; il est double, non un“ (Todorov, 1995, 165). Der Be-
freiungstheologe Scannone hatte darauf hingewiesen, dass ,der Arme“ ,nicht nur
individuell im Schof3 eines privat-ethischen Ich-Du-Verhiltnisses“ gedacht werden
darf; er sollte auch auf eine gemeinschaftliche und soziale Weise erfahren und re-
flektiert werden. ,,Es geht um (...) Volker, Klassen, Kulturen und Rassen® (Scanno-
ne, 1992, 96), die sich begegnen und eine tiefe Beziehungskultur pflegen kénnen.
Fiir ihn ist es also bedeutsam den ,,Armen® auch als kollektives Subjekt wahrzu-
nehmen.

Vergl. auch hier die deutsche Ubersetzung, die insistierender wirkt als der franzo-
sische Originaltext: ,, (...) mais la socialité humaine, une fois de plus, na tout sim-
plement pas de contraire” (Todorov, 1995, 170).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.3. Todorov

Bedeutung dieses Aspektes einer sympathischen Beziehung zu den
eigenen Bediirfnissen unterstreicht Todorov noch einmal mit dem
Zitieren von Rousseau aus dem Emile: ,,Ich kann mir nicht vorstel-
len, daf} jemand, der keine Bediirfnisse hat, noch irgendetwas lie-
ben kann“ (in: Todorov, 1996, 174). Mit anderen Worten — sich um
das Erlebnis von Gliicksgefithlen zu bringen, bringt auch einen
Menschen um die Fahigkeit Mitleid und Barmherzigkeit zu iiben.
Allerdings kann ich im Kontext dieser Uberlegungen nicht mit ru-
higem Gewissen das von Todorov zitierte Zitat von Balint —
»(...)Man wird schlecht durch Leiden“ (in: Todorov, 1996, 86) -
heranziehen. Dieses ldsst nach meiner Einschdtzung moglicherwei-
se ambivalente Interpretationen zu.

Der Aspekt der Gewissensbildung: Mit Blick auf Ausfithrungen zur
Gewissensbildung erscheint mir auch sein Selbstverstindnis von
Moral, in Konsequenz auf die vorausgegangenen Ausfithrungen be-
deutsam - auch wenn er meint damit christliche Moraltheologie zu
kritisieren (vergl. Todorov, 1996, 141, 173). Ich denke er kritisiert
damit etwas, was Vertreter des Konstruktivismus als Kritik gegen
»normative Konzepte (Siebert) einerseits vorbringen und was
neuere, salutogenetisch orientierte ,,Sinn-Diskurse, an eine Strate-
gie des ,Einpflanzens” von Moral im Horizont klassischer ,Wahr-
heitskonzepte® anfragen (vergl. z.B. Spitzer, 2007, 1-19). Aber ich
denke, diese Anfrage von Todorov trifft nicht die christliche Moral-
theologie als Ganze.

Nach ihm ist Moral nicht etwas ,Zusétzliches, was an den Men-
schen heranzutragen ist und wohin der Mensch sich zu entwickeln
hat, was also dazu beitragt, dass der Mensch , kultiviert* wird. Viel-
mehr ist fiir ihn moralische Bildung ein Beitrag zur Wahrneh-
mungsschulung, nicht umsonst macht er &sthetisch-aisthetische
Ausfithrungen, und eine Hilfe zur Schatzsuche fiir die Realisierung
dessen, was die ,,conditio humana® ausmacht. Moral, das bedeutet
fiir Todorov nicht auf ,,eine zu entwickelnde Qualitdt noch einen zu
tilgenden Makel (zu R.M.) sehen® (Todorov, 1996, 171), sondern
auf das Heil, das Gliick und die Freude halbwegs moralisch gelun-
gener Sozialitdt zu verweisen. In diesem Sinne ist auch das Buch
»Angesichts des Aufersten“ (Todorov, 1993) zu lesen. Und hier er-
hélt der zweite Satz des von ihm zitierten Rousseaus seinen Sinn:

101

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3

tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

»~Ebenso wenig begreife ich, dafl jemand, der nicht liebt, gliicklich
sein kann“ (in: Todorov, 1996, 174). Und was fir das Lieben-Kon-
nen gilt kann auch, moéchte man hier anfiigen, fir die Fahigkeit
zum Mitleid und zu Barmbherzigkeit, gelten. Bedeutsam in diesem
Kontext ist, dass bei ihm hier dann auch die Begriffe des Schonen
und des Sinns eingefithrt werden.

— Zur moralisch-ethischen Qualitit von Anerkennung (im Horizont
von Fiir(Sorge) und Barmbherzigkeit): Obwohl er die christliche
Moraltheologie kritisiert, kann er dennoch positiv auf das Neue
Testament, ndmlich auf das Evangelium von Lukas (vergl. Lukas 6,
34f£.)7° sowie von Matthius (vergl. Mt 6,1-6)7* rekurrieren. Darin
macht er deutlich, dass einem Anerkennungsprozess eine uneigen-

70 Diesen Hinweis auf Lukas kann man nicht dem franzosischen Originaltext, son-
dern nur den Anmerkungen in der deutschen Ubersetzung entnehmen. Ich weise
hier mit einem lingeren Zitat von Lukas auf das Umfeld des Satzes hin, der sich bei
Todorov findet. In der Lutherbibel steht (Lk, 34-38): ,,(34) Und wenn ihr denen
leiht, von denen ihr etwas zu bekommen hofft, welchen Dank habt ihr davon?
Auch die Siinder leihen den Siindern, damit sie das Gleiche bekommen. (35) Viel-
mehr liebt eure Feinde; tut Gutes und leiht, wo ihr nichts dafiir zu bekommen hofft.
So wird euer Lohn grof sein und ihr werdet Kinder des Allerhochsten sein; denn
er ist giitig gegen die Undankbaren und Bosen. (36) Seid barmherzig, wie auch eu-
er Vater barmherzig ist. (37) Und richtet nicht, so werdet ihr auch nicht gerichtet.
Verdammt nicht, so werdet ihr nicht verdammt. Vergebt, so wird euch vergeben.
(38) Gebt, so wird euch gegeben. Ein volles, gedriicktes, geriitteltes und tiberflie-
flendes Mafd wird man in euren Schof$ geben; denn eben mit dem Maf3, mit dem
ihr messt, wird man euch wieder messen.*

71 In der deutschen Ausgabe wird hier Schopenhauer zitiert (vergl. Todorov, 1996,
179 Anm.9); in der franzdsischen Ausgabe gibt es den Hinweis auf Matthdus
(6,1-6) (vergl. Todorov, 1995, S.178). Ich zitiere deswegen hier ausfithrlicher die
Stelle nach der Lutherbibel: ,,(1) Habt Acht auf eure Frommigkeit, dass ihr die
nicht iibt vor den Leuten, um von ihnen gesehen zu werden; ihr habt sonst keinen
Lohn bei eurem Vater im Himmel.(2) Wenn du nun Almosen gibst, sollst du es
nicht vor dir ausposaunen lassen, wie es die Heuchler tun in den Synagogen und
auf den Gassen, damit sie von den Leuten gepriesen werden. Wahrlich, ich sage
euch: Sie haben ihren Lohn schon gehabt. (3) Wenn du aber Almosen gibst, so lass
deine linke Hand nicht wissen, was die rechte tut, (4) damit dein Almosen verbor-
gen bleibe; und dein Vater, der in das Verborgene sieht, wird dir’s vergelten. (5)
Und wenn ihr betet, sollt ihr nicht sein wie die Heuchler, die gern in den Synago-
gen und an den Straflenecken stehen und beten, damit sie von den Leuten gesehen
werden. Wahrlich, ich sage euch: Soe haben ihren Lohn schon gehabt. (6) Wenn du
aber betest, so geh in dein Kdmmerlein und schlief} die Tiir zu und bete zu seinem
Vater, der im Verborgenen ist; und dein Vater, der in das Verborgene sieht, wird
dir’s vergelten®

102

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.3. Todorov

niitzige und nicht berechnende Motivation zugrundeliegen sollte,
damit dieser als Anerkennungsprozess auch wirklich gelingt: ,,Der
Austausch zwischen den Menschen ldf3t sich nicht in die iiblichen
Rubriken der Kontorbiicher aufteilen. Als Jesus zu seinen Jingern
sagte, ,Leihet, ohne etwas zuriickzuerwarten, und euer Lohn wird
grof3 sein, erwies er sich als besserer Psychologe als Bataille® (Todo-
rov, 1996, 53). Spiter schreibt er noch: ,,und schliefllich, heif3t es
nicht im Evangelium, diesem zentralen Text der westlichen Kultur,
ausdrucklich, wir sollten nicht handeln ,vor den Menschen, um von
ihnen gesehen zu werden, ,um von den Menschen gelobt zu wer-
den|, sondern uns damit begniigen, daf} unser Vater, ,der ins Ver-
borgene sieht; alles weiffl und den Lohn gerecht verteilt?“(Todorov,
1996, 103f.).

Schliellich macht er deutlich, dass ein Anerkennungsprozess nur
dann gelungen ist, wenn er offen gehalten wird fiir eine wechselsei-
tige Anerkennung. Das bedeutet, wenn ich zu der anderen Person
in eine Beziehung eintrete, indem ich z.B. Hilfe und Unterstiitzung
gewihre, dann muss ich darauf achten, dass ich dabei die Person
nicht zu einem Objekt verwandle. Axel Honneth war dann Jahre
spiter in seinen Uberlegungen zu ,Verdinglichung“ diesem Phino-
men auf der Spur. Wiirde der Mensch sich in dem Zuwendungspro-
zess zu einem Objekt verwandeln, dann wiirde das dazu fithren,
dass diese Person ,,mich jedoch nicht mehr in meinem Dasein be-
statigen“ (Todorov, 1996, 72) kann. In diesem Zusammenhang ge-
winnt der ,,Blick” bei Todorov eine besondere Bedeutung, den er
erginzend gegeniiber den Erkenntnissen von Harlow iiber ,,Lieben®
in Anschlag bringt (vergl. Todorov, 1996, 78 und 84f,; siche aber
auch schon die Ausfithrungen in Todorov, 1993, 82)72. Das heift,
nur eine Hilfe und Unterstiitzung, die in einem Begegnen der Bli-

Vergl. zu den Versuchen von Harlow zur Liebe als erste Einfithrung die Ausfith-
rungen von Slater zum ,Fittern®, zum ,Trost durch Berithrung® sowie zu Bewe-
gung und Spiel (vergl. Slater, 2005, 181-191), die aber Todorov dsthetisch-aisthe-
tisch ergdnzt mit dem Hinweis auf vertraute Difte und Laute (vergl. Todorov,
1996, 84). Auch relativiert Todorov mit seinen starken Ausfithrungen zur Beob-
achtung der Entwicklung von Kindern die Aussagekraft der Primaten-Experimente
fiir das Verstidndnis einer gelungenen zwischenmenschlichen Entwicklung und Be-
ziehungskultur (vergl. Todorov, 1996, 84ff.).

103

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3

tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

104

73

cke gegriindet ist (vergl. ders., 1996, S. 73 und 75)73, beugt der Ent-
wicklung vor, dass ich die Person zu einem Objekt verwandle und
das wiederum hilt die (helfende rsp. unterstiitzende) Beziehungs-
aufnahme fiir einen Anerkennungsprozess offen. Dieses Phanomen
am Beispiel einer Spende macht eine Textstelle bei Marianne Gro-
nemeyer iiber eine Begebenheit mit Ivan Illich sehr anschaulich:
»Dissymmetrische Komplementaritdt® nennt I. Illich das Zusam-
menspiel von ebenbiirtigem Fremden und Eigenem. Eine kleine
Szene verdeutlicht, was es damit auf sich hat. Illich berichtet, wie er
an einer Moschee in Dakar einem Bettler moglichst beildufig ein
Geldstiick in die ausgestreckte Hand legt. Ein Freund, der bei ihm
war, fordert ihn auf, die Beilaufigkeit der Geste zu widerrufen und
dem Bettler in die Augen zu schauen und sich vor ihm zu verbeu-
gen. Der Bettler segnet ihn darauf mit einem Koranspruch. Was da
vor sich ging ... war eine Feier der Unvergleichbarkeit von zehn
Franken und Allah’s Segen. Und gerade deshalb konnten wir einan-
der in die Augen sehen als Du und Du. Die Unvergleichlichkeit der
Spende hatte unsere Ebenbiirtigkeit bezeugt.(LIllich, 1988/89,
0.5.) (Gronemeyer, 1996, 158). Damit charakterisiert Ivan Illich
den Anerkennungsprozess angemessener, als dies Todorov selbst
vollzieht, wenn er in der Formulierung einer ,,asymmetrischen Be-
ziehung“ (,une relation asymétrique®) (vergl. Todorov, 1996, 102)

»Das sind Beispiele fiir ein soziales Zusammenleben, das wie beim Menschen
durch den Blick vermittelt ist. Doch sind diese Augenblicke der Koexistenz mit
humanen Ziigen zeitlich und in ihrer Bedeutung beschriankt. In der Tierwelt behalt
das Leben zumeist die Uberhand gegeniiber dem Dasein, bei den Menschen ist es
umgekehrt* (Todorov, 1996, 73, Herv. R.M.). ,Die Position des Fremden, des
Randstindigen, des Ausgeschlossenen 1af3t sie uns erfahren; die Armen, bemerkte
schon Adam Smith, sind jene, die niemand bemerkt, denen es nicht gelingt, in den
Augen ihrer Mitbiirger zu existieren® (ders., 1996, 75, Herv. R.M.). Der Vollstin-
digkeit wegen sei an dieser Stelle der Hinweis erginzt, dass der Blick bei Jugendli-
chen mit Empathieverlust Gegenstand der Rivalitit und der Konkurrenz sein kann
(vergl. C. Koch, 2008, 119-121). Aber auch der Hinweis, dass Therapie und eine
humane Sozialisation am Blick ankniipfen miissen und zwar so, dass den Kindern
und Jugendlichen unter dem Blick nicht nur das Gefiihl der Bedrohung genom-
men wird, sondern dass sie auch durch den Blickkontakt tiber erlittenen Schmerz
und Verlust trauern diirfen.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.3. Todorov

74

75

begrifflich hinter seinen eigenen systematischen Uberlegungen zu-
riickbleibt (vergl. ders., 124f.)74.

Schliefflich weist Todorov darauf hin, dass Anerkennungsprozesse
kontinuierlich erfolgen miissen. Anerkennung ist nach Todorov
stindig im Leben der Menschen notwendig; man kann nicht be-
sonders stark von vergangener Anerkennung zehren bzw. sich nur
begrenzt von einer Anerkennungserfahrung tiber die nichsten Tage
hinaus erndhren: ,Die Anerkennung unserer Existenz, die Vorbe-
dingung jeder Koexistenz, ist der Sauerstoff der Seele: ebenso we-
nig wie die Tatsache, dafl ich heute atme, mich von der Atemluft
des folgenden Tages abhéngig macht, geniigt mir heute die gestern
erhaltene Anerkennung. Nur aus Naivitidt oder Gehissigkeit kon-
nen wir versuchen, denjenigen, der iiber mangelnde Anerkennung
klagt, damit zu trosten, dafl wir ihm seine vergangenen Erfolge in
Erinnerung rufen. Diese Erinnerung laf3t ihn im Gegenteil um so
bitterer ermessen, was ihm heute fehlt“ (Todorov, 1996, 74)75. Das
bedeutet, in Anschluss an Todorov weitergedacht, fiir barmherziges
Verhalten, man darf nicht, vor dem Hintergrund einer aktuellen
Notlage, auf eine zuriickliegende schon gewdhrte Unterstiitzung

Eventuell hatte er sich die inhaltlichen Perspektiven eines Anerkennungsprozesses

durch eigene Ausfithrungen in dem Buch ,, Angesichts des Aufersten verbaut, wo
er in seinen Uberlegungen zur Barmherzigkeit schrieb: ,Die Beziehung der Barm-
herzigkeit ist asymmetrisch, denn ich wiflte nicht, welche Hilfe mir ein Bettler
leisten konnte, weshalb ich ihn gar nicht erst kennenlernen will. Deshalb ist auch
der Akt der Barmherzigkeit oder des Mitleids fiir den, der ihn empfingt, vielleicht
demiitigend, denn er hat keine Gelegenheit, ihn auf der Grundlage der Gegensei-
tigkeit zu erwidern. Meine Sorge fiir ein Individuum fithrt normalerweise zu einer
erwidernden Sorge, selbst wenn zwischen beiden Handlungen Jahre verstreichen,
so wie es zwischen Eltern und Kindern der Fall ist“ (Todorov, 1993, 95). In dem
gleichen Buch aber erwéhnt er, dass ein ehemaliger Lager-Insasse von ein Blick ei-
nes jungen Mannes am Rand der Strafle auch noch nach vielen Jahren beeindruckt
ist und kein Gefiihl iiber eine asymmetrische Beziehung in dem Blickkontakt du-
Bert (vergl. ders., 82).

»La reconnaissance de notre existence, qui est la condition préliminaire de toute
coexistence, est loxygene de I'ame: pas plus que le fait de respirer aujourd’hui ne
me dispense de l'air de demain, les reconnaissances passées ne me suffisent dans le
présent Cest seulement par naiveté, ou par malveillance, que nous pouvons tenter
de consoler celui qui déplore labsence de reconnaissance en lui rappelant ses
succes d’hier; ce rappel, au contraire, fait mesurer dautant plus cruellement leur
manque aujourd’hui® (Todorov, 1995, 74).

105

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3

tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

106

76

verweisen, sondern muss erneut priifen, ob und wie man unter er-
neuten Herausforderungen sich verhalten muss und kann. Barm-
herzigkeit, das heifft auch, man darf den Armen deswegen auch
nicht die Lebenslage zum Vorwurf machen, dass deren Represen-
tanten standig ,vor der Tiir“ mit der Bitte um Hilfe stehen.

Aber nicht nur kontinuierlich sollte Anerkennung gewihrleistet
werden, sondern auch komplex sollte Anerkennung erfolgen - je-
der Bereich und jede Dimension des menschlichen Daseins ist an-
erkennungs-bediirftig und fehlende Anerkennung in einem Seg-
ment kann nur iiber ein anderes Segment nur unzureichend kom-
pensiert werden: ,Die Anerkennung betriftt alle Bereiche unseres
Daseins. Thre verschiedenen Formen konnen einander nicht erset-
zen, die eine bietet hochstens einen gewissen Trost fiir eine andere,
die fehlt. Ich habe das Bediirfnis, im Beruf und in meinen personli-
chen Beziehungen anerkannt zu werden, in der Liebe und in der
Freundschaft. Die Treue meiner Freunde kompensiert nicht wirk-
lich den Verlust der Liebe, ein erfiilltes Privatleben kann das Schei-
tern im politischen Leben nicht vergessen machen. (...)“ (Todorov,
1996, 96)76. D.h. zum Beispiel fiir barmherziges Verhalten in Bezug
auf die Armutsfrage, dass sich dieses nicht zu stark auf eine Kon-

»La reconnaissance atteint toutes les sphéres de notre existence, et ses différentes
formes ne peuvent se substituer 'une a lautre: tout au plus parviennent-elles a ap-
porter, le cas échéant, quelque consolation. J’ai besoin détre reconnu sur le plan
professionnel comme dans mes relations personnelles, dans 'amour et das l'amitié;
et la fidélité de mes amis ne compense pas vraiment la perte de l'amour, pas plus
que l'intensité de la vie privée ne peut effacer léchec dans la vie politique (Todorov,
1995, 96). Dass jeder Bereich und jede Dimension des menschlichen Daseins aner-
kennungs-bediirftig ist, wird in seiner sehr scharfsinnigen und extrem nuancierten
Analyse von Anerkennungssphiren des Daseins in den Konzentrationslagern deut-
lich (vergl. Todorov, 1993). Besonders interessant ist in diesem Zusammenhang
der Abschnitt, der in der deutschen Ubersetzung mit ,Sorge” iiberschrieben ist
(vergl. ders., 1993, 8off.), der aber vom ,,Umsorgen’, von der ,Fiirsorge®, von dem
das ,Leben teilen“ usw. handelt. Einige dort aufgefiihrte Beispiele sind im Kontext
des Anliegens des Buches von Todorov bedeutsam. Wiirde man sie aber aus dem
Buch von Todorov zitierend herausnehmen, wiren sie problematisch, weil sie in
der gegenwirtigen Sterbehilfe-Diskussion in das Fahrwasser einer fahrldssigen In-
terpretation geraten konnten. Ich zitiere einige von Todorov genannte Beispiel,
weil sie auch fiir die Gegenwart anregend sein konnen: 1) ,,Als ein junger Mensch
zu schwach war, um die Arbeit wieder aufzunehmen, legte sich auch sein Vater ne-
ben ihn, um den Tod gemeinsam zu erwarten (S.80; 1991, 80). 2) ,Ein alter

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.3. Todorov

zentration auf eine nur-materiell-notwendige Versorgung der Ar-
men erschopfen darf, sondern das gesamte Dasein der Armen im
Auge behalten muss.

Da eine komplexe Praxis der Anerkennung aber nicht allein von
einzelnen Institutionen und Strukturen zu leisten ist, ist es nur kon-
squent, wenn Todorov in seinen weiteren Uberlegungen andeutet,
dass die Zuwendung, die man anderen Menschen gibt, offen auf
eine kooperative Zuwendung rsp. Anerkennung sein sollte. Dies
wird daran deutlich, dass er ,exklusive® Mutter-Kind-Beziehungen
problematisiert: ,,(...) etwa die Mutter, die ihr Kind umsorgt und
ihm Anerkennung gewdhrt, aber nicht will, daf$ irgendein anderer
dies auch tun kann. Sie mochte ganz allein alle ,sozialen® Bediirfnis-
se befriedigen und 143t dabei keiner dritten Person Raum. Diese
Versuchung ist ganz besonders stark bei alleinerziehenden Eltern,
die sich an der eigenen Allmacht berauschen® (Todorov, 1996, 93).
Damit kniipft er an seinen im Prinzip wertschitzenden Uberlegun-
gen zur miitterlichen Sorge an anderer Stelle an (vergl. Todorov,
1993, 86-90), wo er aber am Ende kritische Anfragen formulierte,
unter anderem auch diese: ,,Die Sorge kann Formen annehmen, die
denen des tiblichen miitterlichen Schutzes zuwiderlaufen (,,Et le
souci peut prendre des formes contraires a celles de la protection
maternelle habituelle: [...])“ (Todorov, 1991, 91; 1993, 91)77.

Zuchthéusler brachte ihr Hafergriitze, die liebevoll zubereitet war und die er nicht
allein genieflen wollte. Es reichte ihm, Ginsburg beim Essen zuzusehen. ,Er sah mir
zu mit Augen, aus denen Giite und Gliick leuchteten’(...) [, fixait sur moi des
yeux étincelants {strahlende Augen} de bonté et de bonheur]“ (S. 82; 1991, 82). 3)
»Eine der Verantwortlichkeiten Malas bestand in der Verteilung der Kranken auf
verschiedene Arbeiten, wenn sie das Krankenrevier verlief3en. Sie versuchte immer,
die noch von ihrer Krankheit geschwéchten Frauen zu den leichtesten Arbeiten zu
schicken. Und sie warnte immer die Patienten, wenn eine Selektion bevorstand, in-
dem sie sie ermunterte, das Krankenrevier so schnell wie moglich zu verlassen®
(S.84; 1991, 84). 4) ,In den Gaskammern, so erzihlen Miiller oder Gradowski,
streichelten sie noch die Haare der Kinder, um sie beruhigen® (S. 86; 1991, 86). 5)
»In Auschwitz fiirchtete sich Isabella davor, Leichen anzufassen, aber sie mufite
eine hochheben. Thre Schwester Chicha schob daraufhin ihre Hinde zwischen die
Hiande Isabells und den Leichnam (...)“(S. 86; 1991, 86).

Interessant ist es, dass er dhnlich wie Horst Eberhard Richter sich fragt, ob die
Emanzipation der Frauen im Sinne der Aufgabe der Kompetenz von ,,miitterlicher
Sorge“ der richtige Weg ist. Gleichzeitig legen seine Formulierungen den Eindruck

107

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3

tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

108

78

Schliefllich weisen seine Uberlegungen zur méglichen Intensitit,
dem Ausmafl und einem mdglichen aufopferungsvollen Verhalten
fiir andere Menschen (in Form von Hilfe, als Akt der Nachstenliebe,
der Fiirsorge etc.), bis hin zum méglichen Zulassen des eigenen To-
des, darauf hin, dass er im Prinzip den Gedankengang von Scho-
penhauer zu diesem Aspekt teilt, allerdings jenen stirker mit
»christlicher Substanz ausstattet und damit einer nekrophilen Le-
seart der Christusnachfolge vorbeugt. Ausgehend von seiner Re-
zeption der Uberlegungen von Las Casas zu den Menschenopfern
der Atzteken scheint er positiv aus der Argumentation von Las Ca-
sas herauszulesen, dass durch eine Ausrichtung auf Gott, durch ein
theonom orientiertes Verhalten, es moglich ist, dass Menschen in
ihrem Engagement (fiir Andere) auch den eigenen Tod in Kauf
nehmen konnen (vergl. Todorov, 1982, 194£,; ders., 1985, 224£f; vor
allem Punkt 3 der Argumentation von Las Casas)7%. Dabei versucht
er in einer spiter erfolgenden Publikation einem Missverstindnis
vorzubeugen, wenn er in Bezug auf den Heiligen festhalt: , selbst
wenn er sich entsagungsvoll aufopfert, sucht dieser Heilige nicht
das Dunkel des Todes (,Méme s’il se dévoue avec abnégation, ca
saint-1a ne vit pas a lombre de la mort®) (Todorov, 1991, 96; 1993,
56). Daran anschlieflend kann man im Sinne Todorovs festhalten:
Er macht mit diesem Satz einen Unterschied zwischen Helden und
Heiligen, dahingehend, dass Helden durchaus den Tod suchen kon-
nen, Heilige hingegen werden infolge ihres barmherzigen Engage-

nahe, dass er ,miitterliche Sorge nicht exklusiv fiir Miitter reserviert betrachtet

sieht (vergl. Todorov, 1993, 91).

Vergleiche aber auch die Bewertung der ,rituellen Menschenopfer durch Las Ca-
sas bei Gillner (1997, 229ff.). Der Horizont von Gillners Argumentationsweise ist

der, dass Las Casas in Bezug auf die Menschenopfer von einem ,,probablen Irrtum®

bei den indianischen Volkern ausgeht (vergl. ders., 230). Allerdings machen die

weiteren ,,opfertheologischen Ausfiihrungen schliefSlich deutlich, dass es aus der

Religiositit der Opfernden dazu kommen kann, dass diese meinen eine besondere

Wertschitzung in Bezug auf Gott zum Ausdruck zu bringen, wenn sie sich auf die

,Opferung menschlichen Lebens“ (vergl. ders., 231) einlassen kénnen. Gillner dis-
kutiert dann allerdings nicht mehr Todorovs Hinweis, dass Las Casas bei seiner

Argumentation vergleichend auf die christlichen Mirtyrer der Frithzeit eingegan-
gen sein soll (vergl. Todorov, 1982, 196; 1985, 226). Wollte er dem Argument aus

dem Weg gehen, dass das Thema des Probabilismus auf christliche Martyrer ange-
wendet werden miisste?

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.3. Todorov

79

80

ments ,verwundet“ (sieche die Wundmale von Franziskus) oder ver-
halten sich durch barmherziges Verhalten ,,illegal“ und auch ,,straf-
bar® - im Fall von Jesus fiihrte das in den Tod. Dadurch gewinnt
die Vorstellung von ,,Opfer” eine ganz unterschiedliche Bedeutung.
Todorov macht indirekt deutlich, dass man in Anschluss an Jesu
Tod, weil er der Sohn Gottes ist, nicht in den Umkehrschluss verfal-
len sollte, das aufopferungsvolle Engagement so zu gestalten, dass
es den eigenen Tod provoziert. Seine Ausfithrungen weisen eine ge-
wisse Skepsis gegeniiber Diskurskulturen auf, die eine Sehnsucht
nach Mirtyrertum wecken konnten oder auch sollen. Ich glaube
seine Ausfiihrungen weisen hier auch eine gewisse Skepsis gegen-
tiber vielen Lebensbiografien auf, die mit dem Giitesiegel ,,Heilige/
Heiliger” versehen wurden. Wenn Todorov in der Diskussion zur
wverhinderten Weltmacht“ USA von der ,,stillen Macht® (,une puis-
sance tranquille) Europa spricht (vergl. Todorov, 2003a, 7sff.
und 102; 2003b, 82ff. und 112 zu ,still“), dann nimmt er mit dem
Hinweis auf ,,still“ das Thema auf, was er zu einem christlichem
Verhalten ausgefiithrt hat (vergl. Todorov, 1996, 53 und 104). Als
Beispiel fiir das ,stille Moment® in barmherzigen Verhalten kann
bei ihm nicht nur der Hinweis auf Maximilian Kolbe gelten (vergl.
Todorov, 1993, 63)79, sondern auch die vielen anderen Beispiele
stiller Fiir(sorge) fiir Andere wie auch von einem stillen Teilen des
Lebens (vergl. ders., 1993, 8off.) sowie des stillen wiederholten Ret-
tens anderer (vergl. Todorov, 1991, 275ff; 1993, 266ff.)%. Die Dif-
ferenz ist die, jetzt meine an Todorov anschliefSende Interpretation;
sendungsbewusstes Handeln sucht die Stigmatisierung, die Helden-
tat und die Opferrolle fiir die Opfer der Gesellschaft - es ist ein
Handeln, das eher im Horizont der Vorstellungswelt von Helden-

Vergleiche in diesem Zusammenhang die Hintergrundinformationen zum Heilig-
sprechungsverfahren von Maximilian Kolbe (Woodward, 1991, 177-181). Diese
Ausfithrungen machen sehr schén die Spannungen zwischen dem Mirytrer-Be-
griff/Verstindnis und einem (stillen) Handeln im Horizont von Barmbherzigkeit
deutlich.

»Une deuxiéme grande différence entre héros et sauveteurs est que ceux-ci ne com-
battent pas pour des abstractions, mais pour des individus“ (Todorov, 1991, 276).
»Du coup, les sauveteurs ne se voient pas, a la différence des héros, comme des
étres exceptionnels. Ils n'aiment pas quon les loue; ils ont fait ce qu’ils ont fait car
cétait pour eux la chose la plus naturelle du monde® (ders., 1991, 277).

109

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3

tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

110

tum steht. Armutsfrommigkeit, die nicht mit einer asketischen Hal-
tung verwechselt werden darf, hat die Tendenz, dass man eventuell
oder auch zwangsldufig infolge barmherzigen Handelns zum Opfer
wird, dass man bei seinem barmherzigen Engagement fir die ande-
ren strafbar wird oder die Erfahrung machen muss, das Stigma
»abweichenden, illoyalen oder nonkonformen Verhaltens zu er-
halten. Wie Heldentum in den Augen von Todorov problematisch
ist (vergl. Todorov, 1993, 58), weil man eher auf den Sieg spielt und
dabei das Menschliche iibersehen kann und damit zwar die
Schlacht gewinnt, aber den Kampf verliert (,,si lon veut non seule-
ment emporter la victoire mais aussi rester humain®) (vergl. Todo-
rov, 1991, 120; 1993, 120) so passt sendungsbewusstes Verhalten
nicht zum barmherzigen Verhalten, weil es zum ,Richten“ neigt,
auch wenn man den Wert einer griindlichen Tatsachenanalyse im
Horizont eines Anerkennungsprozesses im Auge behalten sollte
(vergl. Todorov, 1993, 149-154)%.

4.4. Nachtrag zu T. Todorov: Philip Zimbardo zu Heldentum

Auch wenn P. Zimbardo in der Veréffentlichung ,,Der Luzifer-Effekt®
(2008) von dem Heldentum spricht, so dann doch nicht in der Form,
wie bei T. Todorov Heldentum kritisiert wird, sondern in der Form,

81 Ob Todorov fiir diese Positionierung durch Simone Weil inspiriert wurde, war
nicht zu ermitteln. Fiir die Darstellung der Position von Simone Weil in Bezug auf
diesen Aspekt vergleiche bei R. Wimmer (2009, 140f.). Sie problematisierte, dass
der Kampf um das Rechte nicht auf Kosten der Gerechtigkeit gehen darf. Sie sieht
in manchem Streit um die Rechte die Gefahr, dass ein Sieg des Rechts zugleich
auch zu einem Sieg des Unrechts werden kann. R. Wimmer weist in diesem Zu-
sammenhang auch darauf hin, dass es bei S. Weil zu einer Verschiebung in der Se-
mantik kommt. Sie argumentiert eher im Horizont der Menschenpflichten statt im
Horizont der Menschenrechte (dieser Pflichtbegriff steht im Horizont der Care-
Ethik R.M.). Ahnlich das Anliegen bei J. Miiller, der kritisiert, wenn Werte so abso-
lut gesetzt werden, so dass sie ohne Riicksicht auf menschliche Schwichen ver-
wirklicht werden bzw. auch mit Gewalt verwirklicht werden, was ja dann auch wie-
der neues Leid schafft (vergl. 1994, 212, Punkt 5.). Siehe deswegen auch G. Soros
(2001), der einen Wertfundamentalismus als problematisch fiir die offene Gesell-
schaft betrachtet.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.4.Nachtrag zu T. Todorov: Philip Zimbardo zu Heldentum

wie T. Todorov positive Aspekte in Bezug auf Martyrer oder opferbe-
reites Handeln zu verdeutlichen versucht.

Zimbardo versucht, am Ende seines Buches , Der Luzifer-Effekt*
eine Taxonomie des Heldentums im Dialog mit dem Psychologen Ze-
no Franco zu erarbeiten. Interessant an dieser Taxonomie ist, dass er
darauf hinweist, dass in Bezug auf Heldentum das ,,Risiko oder Opfer-
bereitschaft nicht auf unmittelbare Gefahr fir Leib und Leben be-
schriankt werden sollten. Immerhin konnte Heldentum auch ein un-
verzagtes Verhalten angesichts bekannter, langfristiger Gesundheitsri-
siken oder schwerwiegender finanzieller Konsequenzen, drohenden
Verlustes von gesellschaftlichem oder wirtschaftlichem Status oder
Achtung umfassen (Zimbardo, 2008, 427). Auch ist es fiir Zimbardo
wichtig, Heldentum zutiefst altruistisch zu konzipieren: Das heifit; es
darf aus der heldenhaften Tat kein sekundidrer Gewinn erwartet wer-
den und muss ,,dem Wohle eines oder mehrerer anderer Menschen
oder der Gesellschaft insgesamt dienen® (ders., 428). Schliefllich 16sen
Zimbardo und Franco das Selbstverstindnis des heldenhaften Tuns
aus der engen Zeitperspektive einer punktuellen Opferbereitschaft so-
wie einem impulsiv-affektiven Einschreiten heraus. Heldenhaft kann
fiir sie auch ein Leben gefithrt werden, welches sich in den kleinen Ta-
ten des Alltagshandelns bewidhrt - bleispielsweise werden Nelson
Mandela, Albert Schweitzer (vergl. ders.., 428) sowie Mahatma Gandhi
und Mutter Teresa (vergl. ders., 448) erwdhnt. Mit deren Verhalten
bringt er auch den Begrift der Zivilcourage in Verbindung. Bedeutsam
ist, dass die Gefdhrdung der Familie als Bestandteil heldenhaften Han-
delns gesehen wird und somit die Heldentat zu einem Kollektivgut
werden kann. Schlieflich ist auch noch einmal seine Erinnerung an
die ,Banalitit des Heldentums® unter dem Rickblick auf die Nazi-
Herrschaft bedeutsam. Zimbardo schreibt: ,,Ein Thema, das sich wie
ein roter Faden durch die Berichte iiber européische Christen zieht, die
wihrend des Holocaust Juden geholfen haben, konnte als die ,Banalitat
der Giite' zusammengefasst werden. Es ist erstaunlich, immer wieder
festzustellen, wie viele dieser Retter das Richtige getan haben, ohne
sich als Helden zu fiihlen; sie handelten lediglich aus dem Gefiihl ihres
schlichten Anstandes heraus. Die Gewohnlichkeit ihrer Giite ist beson-
ders erstaunlich angesichts der unglaublichen Bosartigkeit des syste-
matischen Volkermordes der Nazis, (...) (ders., 4471.).

111

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

Im Horizont des Titels dieses Beitrages — ,,Compassion” - ist es in-
teressant, dass Zimbardo und Franco compassion als Bestandteil hel-
denhaften Handelns begreifen. Unter der Kategorie ,,Soziales Helden-
tum - Standhaftigkeit, Mut, Unerschrockenheit® erwiahnt er diesbe-
ziiglich fiinf relevante Subtypen. Ich referriere aus den taxonomischen
Zuordnungen ausschnitthaft (vergl. ders., 430-433).

1. Subtyp: Religiose Personlichkeiten:
Definition: Hingebungsvoller lebenslanger Dienst nach hoch-
stehenden Grundsétzen oder auf neuen religisen/spirituellen
Wegen.
Risiko/Opfer: Asketische Selbstaufopferung/Stérung orthodo-
xer Religionslehre.
Vorbilder: Z.B. Franz von Assisi und Mutter Teresa.

2. Subtyp: Politisch-religitse Personlichkeiten:
Definition: Religiose Fiihrer, die sich der Politik zugewandt ha-
ben, um tiefgreifendere Anderungen bewirken zu kénnen.
Risiko/Opfer: Tod durch Attentat, Inhaftierung.
Vorbilder: Z. B. Martin Luther King Jr., Nelson Mandela.

3. Subtyp: Mértyrer:
Definition: Religiose oder politische Personlichkeiten, die wis-
sentlich (manchmal absichtlich) im Dienste einer Sache ihr Le-
ben aufs Spiel setzen.
Risiko/Opfer: Sicherer oder fast sicherer Tod im Dienst einer
Sache oder eines Ideals.
Vorbilder 7.B. Jesus oder Steve Biko.

4. Subtyp: Barmherzige Samariter:
Definition: Personen, die Hilfebediirftigen helfen; die Situation
birgt viele Hemmnisse fiir Altruismus; sie muss nicht unbe-
dingt unmittelbare physische Gefihrdung mit sich bringen.
Risiko/Opfer: Sanktionen durch Autoritdten, Festnahme, Folter,
Tod, Opportunitétskosten, Achtung.
Vorbilder: Z.B. Hans und Sophie Scholl und Albert Schweitzer.

5. Subtyp: Whistle-Blower:
Definition: Personen, die von illegalen oder unmoralischen Ak-
tivititen in einer Organisation wissen, die sie melden, ohne da-
fiir eine Belohnung zu erwarten.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.5. Ergebnissichtung

Risiko/Opfer: Gefdhrdung sorgfiltig verfolgter Laufbahn, be-
rufliche Achtung, sozialer Statusverlust, finanzielle Verluste,
Glaubwiirdigkeitsverluste, Physische Racheakte.

Vorbilder: Siehe zum Beispiel beim BSE-Skandal (R.M.).

4.5. Ergebnissichtung

Shaftesbury wie Schopenhauer betonen die Bedeutung eines ,,intrinsi-
schen-motiviert-Seins“ bei der Frage nach Empathie, Mitleid oder Mit-
gefithl. Diese ,,Kompetenzen® sind nicht, so Shaftesbury, in vollem
Umfang angeboren bzw. man reift bzw. entwickelt sich bei seinem ei-
genen ,intrinsisch-motiviert-Sein“. Dabei muss man, wenn diese Ent-
wicklung gelingen soll, wenn man Schopenhauers Ausfithrungen zur
»~Euddmonologie“ in der Abgrenzung zur ,Kantschen Pflichten-Kul-
tur® wiirdigen will, in einem Dialog mit der eigenen ,,mentalen Verfas-
sung“ stehen und den ,organs of sense“ (vergl. Shaftesbury) auf der
Spur bleiben. Ob es um die ,,Empfindsamkeit“ geht, oder um den ,Ge-
schmack® geht, oder um das ,instinktive Bewusstsein“ und so weiter,
es wird deutlich, dass das ,intrinsisch-motiviert-Sein“ mit einer ,,Em-
pathiekompetenz® verkniipft ist. Todorovs Riickfrage an eine mogli-
cherweise instrumentell eingesetzte Empathie macht hierbei indirekt
deutlich, dass sich der Menschen dabei verfehlen kann.

Schopenhauers Begriff von einem ,instinktiven Verhalten, als Be-
griff fur die ,Intuition” und zum Teil als Begriff fiir ,, Affekte” spiegelt
eine wertschitzende Einstellung in ,westlichen Kulturen® fiir die ,,Na-
tur® gegeniiber der ,, Kultur® wieder. Er folgt damit Rousseau. Die Natur
beziehungsweise der natiirliche Mensch ist der wertvollere Mensch
bzw. der ,,echtere Mensch®, wihrend man bei kulturellen Prozessen das
Problem sieht, dass diese das Natiirliche entstellen. Aus jener Perspek-
tive ist seine Rede vom weiblichen Geschlecht ambivalent. Indem er
die ,Frau“ unter dem ,gender“-Aspekt ausdriicklich in den Uberle-
gungen reflektiert, im Unterschied zu Shaftesbury, verweigert er sich
dem Frauen neutralisierenden Sprechen vom Menschen. Auch ist es
wertschétzend hinsichtlich der ,,Frau®, wenn ihre Mitleids- bzw. Empa-
thie-Kompetenz betont wird. In der Diskussion des Mitleids und der
»~Empathie“ im Gegeniiber zur Frage nach der ,Gerechtigkeit® ist er

113

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

dann aber doch sehr viel mehr ,kantischer® als es seine Kritik an Kant
vermuten ldsst. Er vermag die ,Palaverethik® der Frauen nicht wert-
schétzen, weil er ,asiatisch und nicht ,,afrikanisch® kultiviert war. To-
dorovs kritische Anmerkungen unter anderem zur ,Sorge-Kompe-
tenz“ von Frauen und Miittern weisen gegeniiber den das Natiirliche
zu stark positiv wertenden Positionen im Westen eine kritisch-emanzi-
pative Einstellung zur ,Natur“ auf. Aber durch die Betonung der ,na-
tiirlichen® Dimension des Mensch-Seins ist es Schopenhauer méglich,
den ,natiirlichen® Menschen starker wertzuschétzen, wo es notig ist,
ndmlich bei seiner Reflektion zur ,Euddmoniologie“ und auch zum
»intrinsisch-motiviert-Seins“. An der Skizze eines schroffen Gegensat-
zes zu Kants ,, Pflichtenethik® (als biirgerliche Kultur) und dessen ,ka-
tegorischen Imperativ® durch Schopenhauer wird nun eine Ablehnung
von Kultur durch Schopenhauer deutlich, und worin sich vermutlich
auch Shaftesbury wiederfinden konnte, die eine kulturelle Fehlent-
wicklung der Shaftesbury’schen/englischen Vorstellung von ,,moral
taste” und ,,moral sense” kritisiert, wo sich ,,Ethik® auf ein Verhalten
reduziert, dass ,,Auflerlichkeiten® gerecht werden will. Der Shaftesbu-
rysche ,,Geschmack® findet sich im Biirgertum nur noch als ,,Stil" als
,Pflichtgehorsam® usw. — und hier hat Kultur dann auch wirklich
einen entstellenden Effekt auf die Natur.

Alle drei Philosophen zeigen, dass sie die christliche Kultur wert-
schitzend rezipierten. In diesem Kontext ist es bemerkenswert, dass
Shaftesbury eine anfanghafte Vorstellung von dem ,,anonymen Christ*
(vergl. K. Rahner) hat. Alle drei Philosophen zeigen viel Sympathie fiir
den ,Altruismus®, der im Verhalten der Menschen liegt, wenn die
Menschen ,christlich-sind“ und grenzen dieses so motivierte Verhal-
ten, wo die intrinsische Motivation und der Altruismus (verstanden im
Sinne eines sehr uneigenniitztigen Verhalten) stark ineinander fallen,
von dem sogenannten ,tugendhaften Verhalten® ab. Sie kritisieren den
Aspekt des ,tugendhaften (biirgerlichen) Verhaltens, indem sie mogli-
che Verhaltenstendenzen darauthin befragen, ob darin eine gewisse
Form des berechnenden, kalkulierenden und verwertenden Verhaltens
sichtbar wird. Was Mandeville sehr scharfziingig und rhetorisch ex-
trem zugespitzt als Frage mit seiner Bienenfabel in die Diskussion ein-
brachte, wurde bei diesen Philosophen systematischer verarbeitet und
erhielt dadurch eine produktive Kraft fiir die Reflektion — Mandeville

114

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.5. Ergebnissichtung

produzierte eher (eine emotionale) Abwehr und verunsicherte die Le-
serschaft dahingehend, dass man sich nicht sicher war, ob er einen
epistemologischen Beitrag leisten wollte. Auch Zimbardo vermag
einen Zusammenhang zwischen uneigenniitzig sprich einem altruis-
tisch gelebten Mitgefiihl, Mitleid, Barmherzigkeit usw. und christlich-
sein herzustellen. Dies ist insofern interessant, wird doch damit etwas
diskutiert, was im christlichen Kontext als Ausdruck eines bezeugen-
den und bekennenden Verhaltens reflektiert wird. Der Beitrag von T.
Todorov ist insofern noch bedeutsam, insofern er verdeutlicht, dass ein
so gelebtes Mitgefiihl, eine so gelebte (Fiir)Sorge, eine so gelebte Barm-
herzigkeit nicht marktschreierisch, nicht sendungsbewusst usw. daher-
kommend, sondern ein eher ,,stilles“ und ,,unaufgeregtes“ Verhalten ist.
Und, das wird ebenfalls deutlich, vor allem bei den Ausfithrungen von
Todorov und Zimbardo, Menschen, die so verortet und gefestigt sind,
opfern sich auf, wenn es nétig ist, was auch dazu fithren kann, dass
man den eigenen Tod aus Mitleid und Barmherzigkeit in Kauf nimmt.
SchliefSlich das Problem des Leidens. Wenn Mitleid, Mitgefiihl, Fiir-
sorge und Barmherzigkeit sich auf das Leiden beziehen, dann muss
man fiir den Umgang mit diesem Problem bei der Wahl der Wissen-
schaftsabteilung zum Teil die philosophische rsp. die religionsphiloso-
phische Reflektion zuriicklassen, um sich die Kritik zu sparen, die
Schopenhauer (ganz richtig und ganz falsch) traf. Es ist wohl richtig,
wenn Schopenhauer viel Leid (in der Welt) wahrnahm, es ist aber vol-
lig unzureichend, wenn er das von ihm wahrgenommene Leid nicht als
Ergebnis aus einem ,religiosen, sprich einem buddhistischen Wahr-
nehmungsprozess heraus kennzeichnet und dieses Wahrnehmen als
das Resultat eines ,meditativen-spirituellen Prozesses® qualifiziert.
Auch war dann sein Uber-Sprung in das ,,Philosophische“ kategorial
problematisch, hatte er doch in vielen Fragen sehr viel mehr histo-
rischer und auch sozialwissenschaftlicher argumentieren miissen —
nun ja, die Soziologie stand ihm noch nicht zur Verfiigung. Todorov’s
Darstellung ist hier ein gutes Beispiel, um zu zeigen, wie bei der Dar-
stellung und Reflexion der Fragen jeweils die Wissenschaftsabteilung
gewechselt werden muss, um kategorial nicht ins Schlingern zu geraten.
Wenn man Schopenhauer vorwirft zu ,,depressiv® zu sein bzw. zu stark
am ,Leid” orientiert zu sein, dann nur weil man nicht genug wissen-
schaftskritisch tiefer Schopenhauer betrachtete und so oberflichlich

115

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

116

betrachtet feststellte, dass er von sehr viel Leid sprach. Aber, wenn man
soziologischer an Schopenhauer herangeht, dann kann man sagen, er
hat richtig sehr viele leidvolle Verhaltnisse in der ihn damals umge-
benden Gesellschaft festgestellt, er hat allerdings, was sein Fehler war,
diese philosophisch behandelt und reflektiert und so dazu beigetragen,
dass die Leiden der Menschen zu sehr zu anthropologischen Fragen
wurden, wo diese hingegen vielleicht auf diverse Gerechtigkeitsliicken
hinwiesen. Hier trifft Schopenhauer eine Kritik die wissenschafts-
theoretisch nicht so gerechtfertigt ist und wo Todorov die richtigen
Vektoren aufspannt.

4.6. Literaturverzeichnis

AHRENS, Theodor: Mission nachdenken. Studien, Frankfurt am Main 2002

DERS.: Das Kreuz mit der Gewalt. Religiose Dimensionen der Gewaltproblematik,
S.199-232 in: ders., 2002

ARISTOTELES: Die Nikomachische Ethik, Ziirich 1951

BARTMANN, Peter: Das Gebot und die Tugend der Liebe. Uber den Umgang mit
konfliktbezogenen Affekten, Stuttgart/Berlin/Koln 1998

BOPP, Karl: Barmherzigkeit im pastoralen Handeln der Kirche. Eine symbolisch-
kritische Handlungstheorie zur Neuorientierung kirchlicher Praxis, Miinchen
1998

BRUMLIK, Micha (Hg.): Ab nach Sibirien? Wie gefihrlich ist unsere Jugend,
Weinheim/Basel 2008

DORNER, Klaus: (Mit Beitrigen von Fredi Saal [1988] und Rudolf Kraemer
[1933]): Todliches Mitleid. Zur Sozialen Frage der Unertriglichkeit des Lebens,
Neumiinster 2002/2007

EUCHNER, Walter: Versuch tiber Mandevilles Bienenfabel, S.7-55 in: MANDE-
VILLE, 1968/1980

GILLNER, Matthias: Bartolomé de las Casas und die Eroberung des indianischen
Kontinents. Das friedensethische Profil eines weltgeschichtlichen Umbruchs
aus der Perspektive eines Anwalts der Unterdriickten, Stuttgart/Berlin/K6ln
1997

GRONEMEYER, Marianne: Das Leben als letzte Gelegenheit, Darmstadt 2(1996)

GRONEMEYER, Reimer/ROMPEL, Matthias: Verborgenes Afrika. Alltag jenseits
von Klischees, Frankfurt/Main 2008

HABISCH, André/PONER, Ulrich (Hg.): Signale der Solidaritit. Wege christlicher
Nord-Siid-Ethik, Paderborn 1994

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.6. Literaturverzeichnis

HAGER, Fritz-Peter: Aufklarung, Platonismus und Bildung bei Shaftesbury, Bern/
Stuttgart/Wien 1993

HAMBURGER, Kite: Das Mitleid, Stuttgart 1985

HANISCH, Helmut/SCHMIDT, Heinz (Hg.): Diakonische Bildung. Theorie und
Empirie, Heidelberg 2004

HARBACH, Heinz: Altruismus und Moral, Opladen 1992

von HAYEK, Friedrich A.: Dr. Bernard Mandeville, S. 31-62 in: HAYEK/PERL-
MAN/KAYE, 1990

DERS./PERLMAN, Mark/KAYE, Frederick B.: Bernhard de Mandevilles Leben
und Werk. Vademecum zu einem Klassiker der Okonomie und Ethik, Diissel-
dorf 1990

KAST, Bas: Wie der Bauch dem Kopf beim Denken hilft. Die Kraft der Intuition,
Frankfurt/Main 2007

KECK, Andreas: Die Philosophie des Helfens. Von karitativ motivierten Almosen
des Mittelalters zur sdkularen Armenpflege, S.50-54 in: Sozialmagazin
7-8/2008

KLEIN, Lawrence E.: Introduction, S. VII - XXXI in: SHAFTESBURY 1999

KOCH, Claus: Kinder aus dem Niemandsland - Jugendgewalt und Empathiever-
lust, S. 105-131 und 225f. in: BRUMLIK (Hg.), 2008

KOFFLER, Joachim: Mit-Leid. Geschichte und Problematik eines ethischen
Grundwortes, Wiirzburg 2001

KORTNER, Ulrich H.J.: Christliche Friedensethik in verantwortungsethischer Per-
spektive, MS 20 Seiten (Vortrag auf der 40. Bundestagung des Evangelischen
Arbeitskreises der CDU/CSU vom 13.-14.6.2003 in Halle/Saale)

KULD, Lothar: Dimensionen der Compassion-Initiative, S.89-94 in: METZ/
KULD/WEISBROD (Hg.), 2000

DERS.: Compassion — Raus aus der Ego-Falle, Miinsterschwarzach 2003

DERS.: Theologie der Compassion. Biblische Grundlagen und theologische Refle-
xion sozialen Handelns, S. 3-12 in: Forum Schulstiftung 0.D.,

LUTHER, Henning: Religion und Alltag. Bausteine zu einer Praktischen Theologie
des Subjekts, Stuttgart 1992a

DERS.: Das traurige Subjekt. Zum biirgerlichen Bewufitsein in der Literatur,
S.90-110 in: DERS,, 1992 (a)b

LUTHERBIBEL (mit Bildern von Marc Chagall): Stuttgart 1984/2006

MANDEVILLE, Bernhard: Die Bienenfabel oder Private Laster, offentliche Vortei-
le (Mit einer Einleitung von Walter Euchner), Frankfurt am Main 1968/1980

DERS.: Die Bienenfabel oder Private Laster als gesellschaftliche Vorteile (Mit einer
Abhandlung tiber Barmherzigkeit und Armenschulen und einer Untersuchung
uiber die Natur der Gesellschaft ....), Miinchen 1988

117

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4. Compassion — eine philosophische Spurensuche

118

MARKS, Stephan: Scham - die tabuisierte Emotion, Diisseldorf 2007

METZ, Johann Baptist/KULD, Lothar/WEISBROD, Adolf (Hg.): Compassion.
Weltprogramm des Christentums. Soziale Verantwortung lernen, Freiburg/
Basel/Wien 2000

MOORE, Michael: Stupid White Men. Eine Abrechnung mit dem Amerika unter
George W. Bush, Miinchen 2001/2003

MULLER, Johannes: Mit—Leiden als Grundlage mitmenschlicher Solidaritat,
S.207-222 in: HABISCH/PONER (Hg.), 2004

NEIMAN, Susan: Fremde sehen anders, Frankfurt/Main 2005

PERLMAN, Mark: Die Bienen-Fabel. Eine moderne Wiirdigung, S.65-107 in:
Hayek/Perlman/Kaye, 1990

RAMMINGER, Michael: Mitleid und Heimatlosigkeit. Zwei Basiskategorien einer
Anerkennungshermeneutik, Luzern 1998

RICHTER, Horst-Eberhard: Die Krise der Minnlichkeit in der unerwachsenen
Gesellschaft, Gielen 2006

SCANNONE, Juan Carlos: Weisheit und Befreiung. Volkstheologie in Lateiname-
rika, Diisseldorf 1992

SCHIRMACHER, Wolfgang: Gelassenheit bei Schopenhauer und bei Heidegger,
S. 54-66 in: Schopenhauer-Jahrbuch 1982

DERS. (Hg.): Ethik und Vernunft. Schopenhauer in unserer Zeit. (Schopenhauer-
Studien 5), Wien 1995

DERS.: Schopenhauers Mystik aus Erfahrung, S. 103-115 in: DERS. (Hg.), 1995(b)

SCHMIDT, Alfred: Die Wahrheit im Gewande der Liige. Schopenhauers Religi-
onsphilosophie, Miinchen/Ziirich 1986

SCHOPENHAUER, Arthur (Nach der ersten, von Julius Frauenstidt besorgten
Gesamtausgabe neu bearbeitet und herausgegeben von Arthur Hiibscher):
Samtliche Werke (Band I - VII), Leipzig 1938

DERS.: Preisschrift tiber die Freiheit des Willens in: Bd. II (Samtliche Werke in
sechs Banden), Reclam Leipzig, 1839

SCHRADER, W.H.: Ethik und Anthropologie in der Englischen Aufklirung,
Hamburg 1984

SHAFTESBURY (By the Right Honourable Anthony Earl of Shaftesbury): Charac-
teristicks, Volume I-III, London 1733

DERS. (Anthony Ashley Cooper, Third Earl of Shaftesbury) (ed. By Lawrence E.
Klein):Characteristics of Men, Manners, Opinions, Times, Cambridge 1999

DERS.: A letter concerning entusiasm to my Lord, S. 4-28 in: DERS., 1707/1999

DERS.: Sensus Communis, an Essay on the Freedom of Wit and Humor in a Letter
to a Friend, S. 29-69 in: DERS., 1709/1999

DERS.:: An Inquiry Concerning Virtue or Merit, S.163-230 in: DERS,
1699/1711/1999

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

4.6. Literaturverzeichnis

DERS.: Mescelaneous Reflections on the Preceding Treatises and Other Critical
Subjects. Miscellany II, S. 351-394 in: DERS., 1711?/1999

SLATER, Lauren: Von Menschen und Ratten. Die berithmten Experimente der
Psychologie, Weinheim/Basel 2005

SOROS, George: Die offene Gesellschaft. Fiir eine Reform des globalen Kapitalis-
mus, Berlin 2001

SPITZER, Manfred: Vom Sinn des Lebens. Wege statt Werke, Stuttgart 2007

SPRUTE, Jirgen: Der Begriff des Moral Sense bei Shaftesbury und Hutcheson,
S. 221-236 in: Kant-Studien, Band 71, 1980

STROHM, Theodor: Soziales Lernen in der Perspektive der ,Verantwortlichen Ge-
sellschaft, S. 29-40 in: HANISCH/SCHMIDT (Hg.), 2004

TODOROYV, Tzvetan: La conquéte de l'amérique. La question de autre, Paris 1982

DERS.: Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen, Frankfurt am Main
1985

DERS.: Face a lextréme, Paris 1991

DERS.: Angesichts des Aufersten, Miinchen 1993

DERS.: La vie commune. Essai d'anthropologie générale, Paris 1995

DERS.: Abenteuer des Zusammenlebens. Versuch einer allgemeinen Anthropolo-
gie, Berlin 1996

DERS.: Le nouveau désordre mondial. Réflexions d'un Européen, Paris 2003a

DERS.: Die verhinderte Weltmacht. Reflexionen eines Européers, Miinchen 2003b

Hans-Joachim: Samariter der Menschheit. Christliche Barmherzigkeit in Ge-
schichte und Gegenwart, Miinchen ca. 1977/1990 (??)

WALCH, Ginter: Versuch tber Philoprio, S.401-428 in: MANDEVILLE,
1986/1988

WEISER, Christian Friedrich: Shaftesbury und das deutsche Geistesleben, Stutt-
gart 1916/1969

WIMMER, Reiner: Simone Weil. Person und Werk, Freiburg im Breisgau 2009

WOHRLE-CHON, Roland: Empathie und Moral. Eine Begegnung zwischen Scho-

penhauer, Zen und der Psychologie, Frankfurt-Main/Berlin/Bern/Bruxelles/
New-York/Oxford/Wien 2001

WOODWARD, Kenneth L.: Die Helfer Gottes. Wie die katholische Kirche ihre
Heiligen macht, Miinchen 1991

ZIERTMANN: Beitrige zur Kenntnis Shaftesburys, S. 480-499 in: Archiv fOr (fiir)
Geschichte der Philosophie 1904

ZIMBARDO, Philip: Der Luzifer-Effekt. Die Macht der Umsténde und die Psycho-
logie des Bosen, Heidelberg 2008

ZOTZ, Volker: Auf den gliickseligen Inseln. Buddhismus in der deutschen Kultur,
Berlin 2000

119

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. ©
m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

5. Martin Luther Kings Reich Gottes — Theologie

Im Rahmen seiner Ausfithrungen zur Auseinandersetzungen in Mont-
gomery (vergl. ders., 1982, 27f.) weist Martin Luther King darauf hin,
dass das Reich Gottes (RG) unter Spannungen kommt. Es kommt, so
Martin Luther King nicht einfach vollig spannungsfrei, sondern der al-
te negative Frieden bringt es mit sich, dass das Wachstum des Reich
Gottes eingebettet ist in einen spannungsreichen Konflikt zwischen Al-
tem und Neuen. Zu diesem spannungsreichen Wachstumsprozess
schreibt er an anderer Stelle etwas ausfiihrlicher: ,Die gewaltlosen Di-
rekt-Aktionen bemtihen sich, ein so kritisches Spannungsverhaltnis zu
schaffen, daf} eine Gemeinde, die sich bis dahin hartnéickig geweigert
hat, Verhandlungen zu fiihren, sich nun gezwungen sieht, den Tatsa-
chen ins Auge zu blicken. Die Direkt-Aktion will die Streitfrage so dra-
matisch herausstellen, daff man sie nicht ldnger ignorieren vermag“
(ders., 1964, 101). Dabei weil$ er, dass es eine fruchtbare und aufbau-
ende gewaltlose Spannung gibt. ,Die Aufgabe (des R.M.) Direkt-Akti-
ons-Programms ist es eine Situation herbeizufithren, die so krisen-
schwanger ist, daf} sie unvermeidbar die Tore zu Verhandlungen auf-
stofdt (ders., 1964, 101). Denn es ist fur ihn eine Tatsache, ,,daf3 es auf
dem gesamten Gebiet der Biirgerrechte keinen einzigen Schritt vor-
wirts gegeben hat, ohne entschiedene, gesetzliche und gewaltlose
Druckausiibung® (ders., 1964, 102). ,,Es ist nun einmal, (so Martin Lu-
ther King R.M.), eine betriibliche, aus der Geschichte sich ergebende
Wahrheit, das privilegierte Gruppen nur hochst selten ihre Vorrechte
freiwillig aufgeben® (ders., 1964, 102). Deswegen ist ,die derzeitige
Spannung eine notwendige Entwicklungsstufe (...) in dem Wandel von
einem widerlichen negativen Friedenszustand (...) zu einem echten
und positiven Frieden — worin alle Beteiligten die Wiirde und Wert der
menschlichen Personlichkeit ehren und achten® (ders., 1964, 109f.). In
dem Brief aus dem Gefingnis aus Birmingham geht er auch noch ein-
mal auf diesen Sachverhalt ein (vergl. ders., 1980, 60). Er schreibt: ,,Sie
(d.h. die gewaltlose direct-Aktion R.M.) will diese Probleme so drama-

121

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

5. Martin Luther Kings Reich Gottes — Theologie

tisieren, dafd man nicht mehr an ihnen vorbei kann. Es gehort, wie ge-
sagt, zur Aufgabe dessen, der gewaltlosen Widerstand leistet, eine
Spannung zu erzeugen. (...) (Es R. M.) gibt eine Art konstruktiver, ge-
waltloser Spanunngen, die fiir alles Wachstum erforderlich ist (...) So
ist der Zweck der direct action, eine so krisengeladene Situation zu
schaffen, daf3 sie die Tiir zu Verhandlungen unweigerlich 6ffnet*.

Bei der Reich Gottes-Theologie geht es nicht so sehr um die Be-
kehrung des Einzelnen bzw. von Personlichkeiten rsp. die Seelsorge des
Einzelnen, so Martin Luther King, sondern vieles dreht sich um die
Gesamtgesellschaft. Er macht auf diesen Aspekt immer wieder auf-
merksam, wenn er die amerikanische Nation daran erinnert, dass mit
der Besserstellung der Neger bei Biirgerrechten, die Beseitigung der
Armut und Arbeitslosigkeit bei Schwarzen und Weiflen sowie die Ver-
besserungen im Wohnungsbau es auch zu einer Verbesserung der Lage
der Nation insgesamt erreicht wird und auch das Seelenheil des Einzel-
nen erreicht wird. In seinen Ausfithrungen zu seinem Weg zur Gewalt-
losigkeit macht er sehr pragnant deutlich: ,,Eine Religion, die sich um
die Seelen der Menschen kiimmert, aber nicht an die Slums denkt, in
denen diese Seelen gefangen sind, an die wirtschaftlichen Bedingun-
gen, durch die die Seelen beengt werden, an die gesellschaftlichen Ver-
héltnisse, die Seelen verkiimmern lassen, ist eine geistlich tote Religi-
on“ (1964/1980, 228). Das Uberpersonliche rsp. das Uberindividuelle
steht im Interesse der RG-Verkiindigung. Man darf die Rettung der
Gesellschaft nicht vergessen. Allerdings darf sich die RG-Theologie
nicht in politischen und sozialgesellschaftlichen Entwiirfen erschopfen
bzw. man muss vorsichtig sein, politische und gesellschaftliche Ent-
wiirfe mit dem RG zu verwechseln. Hierzu macht er folgende Bemer-
kung zu Rauschenbusch: ,,Aulerdem war er gefahrlich nahe daran, das
Reich Gottes mit einem besonderen sozialen und wirtschaftlichen Sys-
tem zu identifizieren - eine Tendenz, der die Kirche niemals unterlie-
gen sollte” (ders., 1982, 1970). Deswegen kritisierte er auch an anderer
Stelle, dass das Reich Gottes weder auf der These des individuellen Un-
ternehmertums noch auf der Antithese des Kollektivismus beruht,
sondern auf einer Synthese, die das Wahre aus beidem wiedergibt
(vergl. 1964/1980, 158). Genausowenig man die Kirche mit dem RG
verwechseln darf, nicht zuletzt deswegen, wenn sie wie in den USA
zeitweise sichtbar wurde, es nur allzu viele gab, ,,die mehr vorsichtig

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

5. Martin Luther Kings Reich Gottes — Theologie

als mutig waren und sich hinter der einschlafernden Sicherheit bunter
Kirchenfenster nicht zu rithren wagten® (vergleiche hier auch seinen
Brief aus dem Gefingmis aus Birmingham [1980, 70]). Diese ist allen-
falls ein Werkzeug im Dienst des RG. Und dennoch muss mit der RG-
Theologie der Einstieg in die Erkenntnis erfolgen, dass sozialer und
politischer Protest nicht ausserhalb der christlichen Aufgabenstellung
betrachtet wird. Ein Anliegen, auf das Martin Luther King nicht nur in
seinen Ausfiihrungen zu den Ereignissen in Montgomery hinwies.

Aber noch einmal zuriick zu den Bemithungen zur Rettung der
Gesamtgesellschaft. RG-Theologie, das bedeutet, dass Bemiithungen im
Vordergrund stehen sollten, die dkonomischen, sozialen Rahmenbe-
dingungen des menschlichen Zusammenlebens so human umzugestal-
ten, damit moglichst viele zum Gottesreich gefithrt werden kénnen.
RG ist eine gesellschaftlich bezogene Hoffnung. Fiir Martin Luther
King kommt das darin zum Ausdruck, dass man den Schwarzen end-
lich den Anteil am Leben in der amerikanischen Gesellschaft zugeste-
hen sollte, der ihnen seit hunderten von Jahren zusteht. Aber stattdes-
sen ist die Biirgerrechtsbewegung mit einem weiflen ,backlash® kon-
frontiert gewesen, der alle Wege zu einer Befreiung zu blockieren ver-
suchte (vergl. 1969, 27f.). Dariiber hinaus litt die Biirgerrechtsbewe-
gung darunter, dass man unter den Christen weder Eifer fiir Christus
noch Begeisterung fiir sein Reich empfinden konnte. Vielen Christen
bedeutete das Christentum eine Sonntagsbeschiftigung, die schon am
Montag wieder vergessen ist. Er sagte, dass die Kirche fiir viele Chris-
ten wenig mehr als ein Club war mit einem religiésen Anhauch (vergl.
ders., 1964/1980, 159).

Mit dieser Grundannahme wehrt sich die RG-Theologie gegen
einen totalen Aktivismus (in dem Brief aus dem Gefidngnis aus Brir-
mingham legt Martin Luther King dar, wie sorfiltig die Aktionen in
Birmingham geplant wurden), ist aber zugleich misstrauisch gegen-
iiber jeder Wortmeldung, die die RG-Theologie in die zweite Reihe der
theologischen Argumentation verbannen will und die individuelle
Seelsorge in den Vordergrund stellen will. RG-Theologie bedeutet
schon, dass es um das Anpacken, das Tun geht und zwar bei den ganz
konkreten irdischen Probleme und unter ganz alltdglichen Entschei-
dungen. Zu erwéhnen sind der Busstreik, die ,,sit-ins“ an den Imbiss-
stuben, die Friedensmérsche, die Arbeit an gesetzlichen Novellen usw.

123

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

5. Martin Luther Kings Reich Gottes — Theologie

124

RG-Theologie verkiinden, das bedeutet das tatige Christsein wieder in
Erinnerung zu rufen, wobei sich die Christen nicht individualistisch
verkiirzt angesprochen erfahren sollten, sondern als Glieder des Leib
Christi tatig werden. Dieses Anpacken im Horizont der RG-Theologie
bedeutet auch, dass man Hindernissse auf dem Weg zu seinem Reich
aus dem Weg raumt bzw. allem ein Ende bereitet wird, was Leben in
der Welt zerstort. Das kann revolutiondren Charakter annehmen, wie
Martin Luther King immer wieder fiir die Biirgerrechtsbewegung ein-
raumt.

Jesus Christi Wort ,,Keiner, der die Hand an den Pflug gelegt hat
und nochmals zuriickblickt, taugt fiir das Reich Gottes® war sehr be-
stimmend fiir sein Handeln. Immer wieder stand er vor der Frage
nicht an Demonstrationen teilzunehmen, sah die Gefihrlichkeit der
Situation, entschied sich dann aber doch daran teilzunehmen, nicht
zuletzt wegen der Vorbildfunktion. In Gesprichen mit seinen Koope-
rationspartnern wies er dabei darauf hin, dass der Schwung der Befrei-
ungsbewegung gebremst werden konnte, wenn sich herumsprechen
konnte, dass er zaghaft werden wiirde. Auch machte er deutlich, dass
es dem christlichen Zeugnis widersprechen wiirde, jetzt bildlich ge-
sprochen, die Hand vom Pflug zu nehmen. Dieses Bild sprach er nicht
selten in Bezug auf sein Eintreten fiir die die Beendigung des Vietnam-
Krieges an. Er empfand es als nur konsequent, gegen den Vietnam-
Krieg zu sein, wenn 500.000 Dollar fiir die Tétung eines Vietcong und
nur 53 Dollar fiir die Behebung der Armut ausgegeben wurde. Er
musste zwangsldufig, so seine Meinung, gegen den Vietnam-Krieg sein,
wenn das, was er im Rahmen der Biirgerrechtsbewegung gesagt hatte,
noch glaubwiirdig vertreten wollte.

Worum geht es der RG-Theologie bei Martin Luther King im Einzel-

nen?

— Es geht um die Einstiftung von Néhe in die sozialen Beziehungen,
im ganz alltdglichen Leben und unter den ganz alltiglichen Bezie-
hungen, damit Gemeinschaft und Solidaritdt statt Vereinzelung
und Konkurrenz wieder stirker zum Tragen kommen. In seiner Bi-
belmeditation zum ,,barmherzigen Samariter” weist darauf hin, wie
wichtig es fir die Gesellschaft ist, wenn ,nachbarlich zu leben®
(S. 46) wieder mehr zum Allgemeingut wird, weil sonst zu viele

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

5. Martin Luther Kings Reich Gottes — Theologie

Opfer an den Réndern der Straflen liegen bleiben (vergl. ders.,
1964/1980, 34ftf.).

Es geht nun auch um die Zuriickweisung jedes menschlichen Abso-
lutheitsanspruchs, der vor allem dann auftritt, wenn es zur ,Ver-
gotterung des Groflen“ (1964/1980, 26) kommt. In der ,Vergotte-
rung des Groflen® ist dann kein Platz mehr fiir Gott beziehungswei-
se das Reich Gottes. Deswegen geht Martin Luther King kritisch ge-
gen jedwede ,Vergotterung des Grofien® kritisch vor.

Gegentiber den Spaltungen in der Gesellschaft geht es darum das in
dem RG-Gedanken enthaltene Element der Einheit zur Geltung zu
bringen. Im Busstreik von Montgomery wies er vor allem die
Schwarzen immer wieder darauf hin, in den Weiflen den Bruder
und die Schwester zu sehen, die zu lieben sind. Selbst nachdem der
Busstreik erfolgreich beendet wurde, machte er mit Trainings den
Schwarzen deutlich, dass man nicht zu siegessicher eine neue Se-
gregationslinie zwischen Schwarz und Weif} errichten sollte, son-
dern briiderlich mit den neugewonnenen ,Freiheiten® umgehen
sollte.

Es geht um das Geschehen von etwas ,Neuem® in der Geschichte,
wobei politische Herrschaft hierbei nicht gemeint ist. Aber es geht
wohl um die Verdnderung von politischen und gesellschaftlichen
Strukturen. Und dazu ist es notig, das RG als Verheiflung im ,,Hier®
den Unrechtsstrukturen gegeniiberzustellen. Deswegen kritisiert er
in seinen Ausfithrungen zum Kommunismus: ,Irotz aller edlen
Versicherungen des Christentums hat es die Kirche oft an echter
Sorge um soziale Gerechtigkeit fehlen lassen. Sie war oft so sehr mit
dem besseren Jenseits beschiftigt, dafi sie das schlechte Diesseits
iibersah” (1964/1980, 156).

RG ist Horizont fiir eine umfassende Befreiung im Weltmafistab,
wobei die Befreiung bei Gott liegt und nicht letztlich als die Erfiil-
lung menschlicher Pline und Wiinsche zu betrachten ist. Es geht
um Zeugnisse auf den Gebieten Gerechtigkeit, Frieden und Bewah-
rung der Schépfung, wobei seine Eine-Welt-Gedanken die Aspekte
des Friedens und der Gerechtigkeit besonders herausstellten. Unter
der Uberschrift ,Haus der Welt kritisierte er den internationalen
Rassismus (1968, 215f.), den internationalen Imperialismus (ders.,
1968, 217), prangert die weltweite Armut an (219f.) und ruft zu

125

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3

tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828871861

5. Martin Luther Kings Reich Gottes — Theologie

126

weltweiten Friedens-bemithungen auf (S.227ff.). Er macht deut-
lich, wie alles Handeln und die weltweiten Warenstrome miteinan-
der verflochten sind (S. 224ff.).

Ohne eine Befreiung von der Welt ist die Bekehrung zum Prozess
zum RG nicht moglich.

Im Lichte des Reich Gottes geht es um die Umverteilung von Macht,
das hatte etwas Revolutiondres, ja etwas Gewaltsames, wogegen
sich gewehrt wurde. Das wurde wihrend den Demonstrationen in
Birmingham immer wieder deutlich. Und Martin Luther King wies
wiederholt auf das revolutiondre Element bei den Aktionen von
Birmingham hin (ders., 1964).

Zur Quelle von Menschlichkeit und Leben werden, indem man den
Menschen eine allumfassende vorbildliche ,,Bill of Rights® zubilligt.
Er schreibt: ,,Eine Freiheitsurkunde fir die Unterdriickten und Ge-
knechteten konnte den Beginn eines neuen Zeitalters darstellen, in
dem die reichen Mittel der Gesellschaft dazu genutzt wiirden, ge-
gen die anhaltende Armut zu kdmpfen, die paradoxerweise inmit-
ten des Uberflusses noch ihr Unwesen treibt“ (ders., 1964, 184f.;
vergl.167ft.).

RG-Hoffnungen treiben Veridnderungen voran, die Unterdriickun-
gen zu iiberwinden helfen. Es ist eine Befreiungshoffnung, die vor
allem auf eine soziale Befreiung abzielt. Nirgendwo anders wurde
dies deutlicher, als bei dem Befreiungskampf in Birmingham (vergl.
ders., 1964, 55-142). An anderer Stelle sagte er, wir tduschen uns,
wenn wir glauben, der Kampf wiirde nur durch das Gebet entschie-
den werden (vergl. ders., 1980 (Kraft zum Lieben), 194).

Welches Fazit kann man aus seinen Uberlegungen zum Verhiltnis von
RG-Theologie und Kirche ziehen?

— RG - das bedeutet fiir die Kirche Verantwortung im offentlichen

Bereich zu tibernehmen. Nur die Bekehrung der Herzen greift zu
kurz. Die Verantwortung im offentlichen Bereich bezieht sich auf
Verdnderungen der Strukturen der Gesellschaft insgesamt.

— Kirche muss sich an den weltumspannenden Befreiungsaktivititen

beteiligen.

— Es geht um eine sozialethisch relevante Ekklesiologie.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

5.1. Kritische Anmerkungen

— RG-Theologie steht gegen eine christomonastische Frommigkeits-
haltung, die jeden Dialog mit Menschen anderen Glaubens ver-

sperre.

5.1. Kritische Anmerkungen

Ein Traditionsstrang der theologischen Reflektion zum Reich Gottes
betont die Unverfligbarkeit des ganz Anderen. Das RG-Gottes kann
durch das Tun der Menschen nicht eingeholt werden. Es geht im RG
um Gottes Walten und nicht um das ethische Handeln des Menschen.
Aber im Gehorsam Gottes Willen tun, kann auch ethisches Handeln
umfassen.
Es gibt eine RG-Theologie, die zu stark an die menschliche Aktivi-
tdt gebunden ist, so dass der eschatologische Vorbehalt des Wirken
Gottes wegzufallen drohte. Aber das RG ist durch das Walten und Wir-
ken Jesu Christ schon gegenwirtig. Gleichzeitig muss man aber auch
anmerken, dass die Betonung des eschatologischen Vorbehaltes auch
eine Ausflucht in Inaktivitdt sein kann. Aber der eschatologische Vor-
behalt bedeutet den Hinweis auf ein Hoffnungspotential in Gottes
Wirken, das man nicht der menschlichen Verfiigung unterstellen sollte.
RG ist eine Gabe und dessen Vollendung liegt in den Hédnden Got-
tes. Aber als Gottes Mitarbeiter dienen die Menschen der Verwirk-
lichung der Werte des Gottesreiches in der Welt.
Man kann das Reich Gottes nicht mit einem Zustand diesseitiger
Wohlfahrt gleichsetzen; wohl aber sind die Herstellung friedlicher
und menschenwiirdiger Zustinde Zeichen fiir das baldige Kom-

men des RG.

Ethik kann ein Eingreifen in Gottes Walten sein, kann Vermessen-
heit sein, kann eine Form von Absolutheitsanspruch sein

RG ist eine Kritik an schwérmerischen Utopien einer vollkomme-

nen Gesellschaft.

RG - d.h. man darf sich nicht in weltlichen Themen verlieren.
Es wird gewarnt vor einer Vorwegnahme des Reich Gottes durch
menschliche Tdtigkeiten. Es gibt keine Methoden und Mafinahmen

in den Handen der Menschen fiir dieses Reich.

127

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. ©

tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828871861

5. Martin Luther Kings Reich Gottes — Theologie

— RG - d.h. die Gefahr einer Uberbetonung des Politischen zu sehen.
Das Politische ist so zu betonen, dass dabei nicht zum Ausdruck
kommt, dass das RG eine vollig andere Grofie als das Politische ist,
zugleich aber auch das Politische nur ein Merkmalstriger des RG
sichtbar wird.

— RG - d.h. jede menschliche Errungenschaft in der Geschichte kann
nur anndhernd und relativ zum endgiiltigen Ziel sein .

— Wenn man den Armen in vorrangiger Weise die gute Botschaft
vom Reich Gottes gelten ldsst, dann darf man nicht der Gefahr lau-
fen, RG dauerhaft fiir eine Gruppe zu vereinnahmen.

— Achtung vor einer Verkirchlichungstendenz

— Man muss das Problem verdinglichter Vorstellungen des RG sehen

— Der Reichtum der biblischen Bildworte von Reich Gottes darf nicht
verloren gehen

— Konnte eine tiefgreifende Infragerstellung einer Kirche darstellen,
die sich organisatorisch und soziologisch auf die biirgerliche Mit-
telschicht stiitzte

5.2. Martin Luther King noch einmal

Auf einer seiner letzten Reden vor seinem Tod sprach Martin Luther
King davon: ,,Meine Augen haben die Herrlichkeit des kommenden
Reich Gottes geschaut ...“ (Coretta Scott King, 1982, 269). Damit
sprach er davon, dass die Biirgerrechtsbewegung (im Verbund mit der
Friedensbewegung) nahe am Ziel ihres Anliegens war, aber noch so
weit entfernt, dass er womdglich nicht mehr selbst den Augenblick er-
leben wird, die Herrlichkeit des Reich Gottes zu erleben. Wann kann
man den Augenblick festmachen, als er die Herrlichkeit des Reich Got-
tes geschaut hatte — ohne Zweifel in dem Augenblick, wo er von sei-
nem Traum erzdhlte, am 28. August 1963, im Rahmen des Marsches
nach Washington. Er sagte damals unter anderem: ,Heute sage ich
euch, meine Freunde, trotz der Schwierigkeiten von heute und morgen
habe ich einen Traum. Es ist ein Traum, der tief verwurzelt ist im ameri-
kanischen Traum. Ich habe einen Traum, dafs eines Tages diese Nation
sich erheben wird und der wahren Bedeutung ihres Credos gemdfS leben
wird (...) Ich habe einen Traum, daf$ eines Tages auf den roten Hiigeln

128

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

5.3. Literatur

von Georgia die Sohne friiherer Sklaven und die Sohne friiherer Sklaven-
halter miteinander am Tisch der Briiderlichkeit sitzen konnen. Ich habe
einen Traum, dafS sich eines Tages selbst der Staat Missisippi, ein Staat,
der in der Hitze der Ungerechtigkeit und Unterdriickung verschmachtet,
in eine Oase der Freiheit und Gerechtigkeit verwandelt. (Absatz heraus-
genommen R.M.) Ich habe einen Traum, daf$ meine vier kleinen Kinder
eines Tages in einer Nation leben werden, in der man sie nicht nach ihrer
Hautfarbe, sondern nach ihrem Charakter beurteilen wird (...) usw.
(ders., 1981, 124).

5.3. Literatur

MARTIN LUTHER KING: Warum wir nicht warten konnen, Diisseldorf/Wien
1964

DERS.: Wohin fiihrt unser Weg. Chaos oder Gemeinschaft, Diisseldorf 1968

DERS.: Aufruf zum zivilen Ungehorsam, Diisseldorf 1969

DERS.: Kraft zum Lieben, Konstanz 1964/1980

DERS.: Schépferischer Widerstand. Reden, Aufsitze, Predigten, Giitersloh 1980

DERS.: Testament der Hoffnung. Letzte Reden, Aufsitze und Predigten, Giitersloh
1981

DERS.: Freiheit. Von der Praxis des gewaltlosen Widerstandes, Wuppertal 1982
DERS.: Ich habe einen Traum, Ziirich/Diisseldorf 1999

HANS-ECKEHARD BAHR: Martin Luther King. Fiir ein anderes Amerika, Berlin
2004

GERD PRESLER: Martin Luther King, Hamburg 1999
CORETTA SCOTT KING: Mein Leben mit Martin Luther King, Giitersloh 1982

129

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. ©
m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

6. Sein in der Welt - religios

Glauben und Religiositit, das zeigt sich am Sein-in-der-Welt. Verding-
lichende Praxis wird hierbei zuriickgelassen, stattdessen wird auf eine
Lebendigkeit des Glaubens und auf ein existenzielles Tétigsein verwie-
sen. Glaube, d.h. es besteht eine Gefahrtenschaft mit der Welt, es wird
das So-Sein geteilt. Fiir Christen bedeutet es, dass sie hierbei in ihren
Grundvollziigen transparent auf Christus hin werden, also als Lieben-
de (vergl. Soding, 2013/2014), Teilende, sich-Aufopfernde, Gebende
und Dienende sowie Barmherzige sichtbar werden. Drei Autoren re-
flektieren diese Aspekte. Sie lassen dabei ein (ekklesiologisch) vereng-
tes Verstdndnis von Religion zuriick und eréffnen dadurch das Poten-
tial fiir eine weite Okumene, ein interreligiéses Gesprich und die Be-
gegnung mit vermeintlichen Atheisten. Eine ,indirekte Okumene® der
Religionen riickt in den Bereich des Moglichen (vergl. hierzu beim Da-
lai Lama, 2012), steht allerdings vor Vermittlungsproblemen, weil z.B.
der Zen-Buddhismus keinen Gott kennt (vergl. Kiigeler, 1985, 127).

6.1. Dietrich Bonhoeffer (religionsloses Christentum)

»Religionsloses Christentum®, das bedeutet fiir Dietrich Bonhoeffer,
dass man sich als Christ nicht von der Welt fernhalten soll. Ja man soll
sogar aktiv Verantwortung in der Welt ibernehmen - mit dem Risiko,
dass man hierbei schuldig werden kann. Danach muss ,religionsloses
Christentum” ein Christentum sein, das mit beiden Beinen auf der Er-
de steht — nur dann ist die Moglichkeit gegeben, mit beiden Beinen im
Himmel zu stehen. Das bedeutet wiederum, dass die Welt nicht vor-
schnell ,,fromm® zugunsten des ,,Jenseits“ iibersprungen wird, sondern
man muss als Christ so leben, damit man ,,mit einem Stiick wirklichen
Lebens in Berithrung® (Bonhoeffer in: Feil, 1971, 316) kommt. Dabei
muss man nach seiner Einschiatzung Religion zuriicklassen: ,,(...) wie
sind wir ,religionslos-weltlich® Christen, wie sind wir ,ek-klesia“® (R.M.),

131

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

6. Sein in der Welt — religids

Herausgerufene, ohne uns religios als Bevorzugte zu verstehen, son-
dern vielmehr als ganz zur Welt Gehorige?“ (WE 180; DBW 8, 405).
Sabine Dramm geht den Spuren dieser ,,Formel“ in fritheren Ver-
offentlichungen von Dietrich Bonhoeffer nach. Sie weist damit zu-
gleich darauf hin, dass sich das, was er in der Haft ausdriicklich zum
Thema machte, schon zuvor ankiindigte. Ihr erster Ankntipfungspunkt
ist der Vortrag ,,Jesus Christus und vom Wesen des Christentums’; aus
dem Jahr 1928 (vergl. auch Feil, 1971, 337f. mit Blick auf eine mogliche
K. Barth Rezeption in dem Vortrag). In diesem Vortrag polemisierte er
gegen eine ,,Salon-Religion®, gegen einen ,,Zuckergufi-Glauben®, gegen
eine ,,Sonntags-Kirche®, die Jesus von Nazareth verharmlost (Begriffe
Dramm; vergl. dazu DBW 10, 302) und wo Religion nur noch in der
guten Stube zu Hause ist, aber ,mit Arbeit, Alltag und Normalitat
nichts (mehr R.M.) zu tun hat* (Dramm, 2001, 227). In diesem Vor-
trag wendet er sich gegen eine sanft-religiose Ausholung der christli-
chen Botschaft: ,Die Religion Jesu Christi ist nicht der Leckerbissen
nach dem Brot, sondern sie ist Brot oder nichts“ (DBW 10, S. 303).
Bonhoeffer verwendet in dem Vortrag den Begrift der ,,Unreligion"
und macht hierbei deutlich, dass man Jesu Christi unerwarteten Weg
zum Menschen so sehen sollte wie er nun einmal war - ein sehr amo-
ralischer und auch areligioser Weg (vergl. DBW 10, 315). ,,Christus ist
nicht der Bringer einer neuen Religion, sondern der Bringer Gottes,
(...)“ (DBW 10, S. 321). Dieses néher erlduternd schreibt er einige Sei-
ten vorher: ,,Das ist eine runde Absage an jeden Kultus, der sich an sei-
ne individuelle personliche Erscheinung kniipft. Der versteht Jesus
nicht, der ihn als Genie, als faszinierende Personlichkeit verehrt, son-
dern nur der, der sich von seiner Botschaft treffen lasst, der ihn als
Gottgesandten annimmt“ (DBW 10, 310). Die Botschaft von Jesus
Christus ist deswegen ,,Unreligion®, weil es in dieser nicht um ein bes-
serwisserisches Gegeneinander-Ausspielen der diversen Wege des
Menschen (in Religionen R.M.) zu Gott geht — ,,Nur wieder eine ande-
re Religion, eine neue Kulturidee, (...)“(vergl. DBW 10, 319), sondern
um ein Zeugnis der Liebe Gottes zum Menschen. Er sieht mit M. Lu-
ther, dass Religion ein Stiick menschlicher Fleischlichkeit ist und meint
damit, dass in der Religion der Keim zur Hybris steckt bzw. der Turm-
bau zu Babel moglicher wird (vergl. DBW 10, 315). In einem Vortrag
in Potsdam, aus dem Jahr 1932, mit dem Titel ,Dein Reich komme: Das

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

6.1. Dietrich Bonhoeffer (religionsloses Christentum)

Gebet der Gemeinde um Gottes Reich auf Erden” (vergl. DBW 12, 264)
sieht er das Problem, dass das Reich Gottes nicht geglaubt wird.
»Christsein handelt von Gott und der Welt, von Gott in der Welt. Das
meint: weltliches Christentum, religionsloses Christentum. Bonhoeffer
versteht christliche Existenz und christliche Kirche als Gefihrtenschaft
mit der Welt, denn das Reich Gottes ,kommt dort, wo die Kirche in der
Solidaritdt mit der Welt verharrt und allein von Gott das Reich erwar-
tet’ (DBW 12, S.270)“ (Dramm, 2001, 228; Herv. i. Orig.). Bonhoeffer
erganzt noch ,,Gott will von uns auf Erden, will im Bruder geehrt sein,
nirgends anders [...]. Tun wir die Augen auf, werden wir niichtern, ge-
horchen wir ihm hier (DBW 12, S.276 in: Dramm, 2001, 229). In
dem Buch Nachfolge insistiert er vehement, dass das Christentum nicht
dafiir herhalten darf, dass ,ein unertréglicher Zwiespalt in das Dasein
des in der Welt arbeitenden Menschen und Christen getragen werde“
(DBW 4,23). Stattdessen muss ,Nachfolge Jesu (...) mitten in der Welt
gelebt werden. (...) Der vollkommene Gehorsam gegen das Gebot Jesu
mufite im téglichen Berufsleben geleistet werden. (...) Nur sofern der
weltliche Beruf des Christen in der Nachfolge Jesu ausgeiibt wird, hat
er vom Evangelium her neues Recht empfangen® (DBW 4, 35). Spiter
schreibt Bonhoeffer noch (vergl. DBW 4, 299): ,Gott sendet seinen
Sohn - nur darin kann die Hilfe liegen. Nicht eine neue Idee, nicht
eine bessere Religion vermochte das Ziel zu erreichen. Es kommt ein
Mensch zum Menschen® In einem 1939 entstandenen Artikel mit dem
Titel ,,Protestantismus ohne Reformation® bemerkt er, dass die amerika-
nische Kirche und Theologie bis zuletzt nicht die Botschaft Jesu ver-
standen hat. , Die amerikanische Theologie und Kirche als ganze ha-
ben niemals zu verstehen vermocht, was ,Kritik" durch Gottes Wort
bedeutet in ihren ganzen Umfang. Dafl Gottes ,Kritik® auch die Religi-
on, auch die Christlichkeit der Kirchen, auch die Heilung der Christen
trifft, dafl Gott seine Kirche jenseits von Religion und Ethik begriindet
hat, das bleibt zuletzt unverstanden. (...) Christentum ist in der ameri-
kanischen Theologie noch wesentlich Religion und Ethik. Darum aber
muf3 Person und Werk Jesu Christi fiir die Theologie in den Hinter-
grund treten und schliefllich unverstanden bleiben, (...)* (DBW 15,
459; s.a. Seite 225). In der Ethik finden sich fiinf Aussagen rsp. Inten-
tionen, die Vorboten der Formel ,religionsloses Christentum® sind. 1)
Wie die Liebe Gottes zur Welt sich darin zeigt, dass er sich nicht aus

133

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

6. Sein in der Welt — religids

der Welt zuriickzieht, sondern die Wirklichkeit der Welt aufs harteste
erleidet (vergl. E 16), so lebt der neue Mensch in der Welt wie jeder
andere; ,er unterscheidet sich oft nur in wenigem von den anderen
Menschen. Er legt es auch nicht darauf an, sich herauszuheben, (...)"
(E 25). »,Christus war nicht wesentlich Lehrer, Gesetzgeber, sondern
Mensch, wirklicher Mensch wie wir. Er will darum auch nicht, dafl wir
in unserer Zeit Schiiler, Vertreter und Verfechter einer bestimmten
Lehre seien, sondern Menschen, wirkliche Menschen vor Gott“ (E 27).
2) Deswegen stellt er die Vorstellung vom Christentum als ,,eine Religi-
onsgemeinschaft von Christusverehrern® (E 26) in Frage und merkt
deswegen kritisch an: ,Die Kirche kann ihren eigenen Raum auch nur
dadurch verteidigen, daf} sie nicht um ihn, sondern um das Heil der
Welt kimpft. Andernfalls wird die Kirche zur ,Religionsgesellschaft,
die in eigener Sache kdmpft und damit aufgehort hat, Kirche Gottes
und der Welt zu sein. So ist der erste Auftrag (...) nicht etwas fiir sich
selbst zu sein, also etwa eine religiose Organisation zu schaffen oder
ein frommes Leben zu fithren, sondern Zeugen Jesu Christi an die
Welt zu sein® (E 66). 3) Im Zusammenhang dieser Ortsbestimmung
opponiert er deswegen gegen den , Kulturprotestantismus® (E 64), weil
der Raum der Kirche ,,nicht der Raum eines Kulturvereins ist, der um
seinen eigenen Bestand in der Welt zu kdmpfen hitte, (...)“ (E 66).
Auch verweist D. Bonhoeffer auf das Missverstindnis des Kulturpro-
testantismus, dass jener nicht verstanden hat, dass Jesus Christus den
Menschen zwar in die irdischen Pflichten hineingerufen hat, aber dass
der Mensch ,niemals in ihnen aufgehen® darf — ,,der Beruf im neutes-
tamentlichen Sinne ist niemals eine Sanktionierung der weltlichen
Ordnungen als solcher® (E 198). 4) Seine Kritik am mittelalterlichen
Monchtum im Horizont der Formel ,religionslosen Christentums® ist
als Widerspruch gegen jeden Schritt des Christentums zu verstehen,
religiose Bezirke zu etablieren (vergl. E 199). Er bemerkt, ,,(...) dafl es
kein wirkliches Christsein auflerhalb der Wirklichkeit der Welt und
keine wirkliche Weltlichkeit aufSerhalb der Wirklichkeit Jesu Christi
gibt. Es gibt keinen Riickzugsort des Christen von der Welt, weder du-
Berlich noch in der Sphére der Innerlichkeit® (E 64f.). 5) Schliellich
erfahrt, mit Blick auf das Element des , Fiir-andere-da-sein“ im ,,Kon-
zept (21)“ des ,religionslosen Christentum® der Aspekt der Barmher-
zigkeit eine grofle Wertschdtzung: ,Wéhrend wir unterscheiden zwi-

134

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

6.1. Dietrich Bonhoeffer (religionsloses Christentum)

schen Frommen und Gottlosen, Guten und Bosen, Edlen und Gemei-
nen, liebt Gott unterschiedslos den wirklichen Menschen“ (E 17) im
»barmherzigen Ja des Mitleidenden® (E 17). Barmherzig durchleidet
und tragt er selbst das Geschick der ganzen Menschheit, weit entfernt
davon teilnahmslos und leidenschaftslos zu sein (vergl. E 17). ,Die
Annahme der Welt ist ein Wunder der gottlichen Barmherzigkeit® (E
68). Deswegen kann Bonhoeffer kritisieren: ,,Sie (die Kirche R.M.) hat
ihr Wachteramt und ihr Trostamt oftmals verleugnet. Sie hat dadurch
den Ausgestofienen und Verachteten die schuldige Barmherzigkeit oft-
mals verweigert. Sie war stumm, wo sie hétte schreien miissen, weil das
Blut der Unschuldigen zum Himmel schrie (...)“ (E 49). Deswegen
werden Kirche und Christen auch schuldig, wenn sie die ,,Nachsten-
Liebe“ zu engrational auf ,,die Néachsten® bezieht. ,,Auch das Gebot der
Nichstenliebe bedeutet also nicht eine gesetzliche Beschriankung der
Verantwortung auf den rdumlich, birgerlich, beruflich, familidr
Néchsten, der mir begegnet. Der néchste kann gerade ein Fernster und
der Fernste ein Nachster sein (E 201)82.

82 Zum Aspekt der Barmherzigkeit innerhalb des ,religionslosen Christentums® ver-
gleiche auch die Ausfithrungen im Buch ,Nachfolge* (vergl. DBW 4, 24 und 65f.)
oder im Vortrag aus dem Jahr 1928 (vergl. DBW 10, 312-314). Fiir D. Bonhoeffer
ist Barmherzigkeit weniger eine Herausforderung an das ,ethische Fragen’, son-
dern eine Frage ,,der Nachfolge“ im Horizont des ,Reich Gottes“. Er polemisiert ge-
gen die ,ethisch Fragenden’, dass ihr Fragen ein Fragen , Aufgeblasener® ist, ,die
simmerdar lernen und kénnen doch nimmer zur Erkenntnis der Wahrheit kom-
men“(DBW 4, 66), weil sie sich nicht grundsitzlich auf die Nachfolge mit Haut
und Haar einlassen konnen, nicht Schritt fiir Schritt in die Nachfolge eintreten,
sondern stindig zuriickschauen. Konrad Raiser weist auf ein Fragment Bonhoef-
fers mit der Uberschrift ,,Der Blick von unten® hin, den Gustavo Gutierrez 1979 in
einem Artikel der Zeitschrift ,Concilium® in Erinnerung brachte. Bonhoeffer
machte mit diesem Fragment deutlich, dass man aus der Perspektive der Ausge-
schlossenen einen véllig neuen Blick auf Barmherzigkeit gewinnt - er soll klarer,
freier und unbestechlicher geworden sein. Ich zitiere den Text nach K. Raiser
(2005, 54). Bonhoeffer: ,Es bleibt ein Erlebnis von unvergleichlichem Wert, dass
wir die grofSen Ereignisse der Weltgeschichte einmal von unten, aus der Perspekti-
ve der Ausgeschalteten, Beargwohnten, Schlechtbehandelten, Machtlosen, Unter-
driickten und Verhohnten, kurz der Leidenden sehen gelernt haben. Wenn nur in
dieser Zeit nicht Bitterkeit oder Neid das Herz zerfressen hat, dass wir Grofles und
Kleines, Gliick und Ungliick, Starke und Schwiche mit neuen Augen ansehen, dass
unser Blick fir Grole, Menschlichkeit, Recht und Barmbherzigkeit klarer, freier,
unbestechlicher geworden ist, (..). Es kommt nur darauf an, dass diese Perspektive
von unten nicht zur Parteinahme fiir die ewig Unzufriedenen wird, sondern dass

135

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

6. Sein in der Welt — religids

136

Wenn man in dem Band ,Widerstand und Ergebung“ dem Ver-
stindnis vom ,religionslosen Christentum®“ nachspiirt, dann kann es
nicht um ein Christentum gehen, ,,das nichts mehr von dem aufzuwei-
sen hat®, was bisher Ausdruck einer religiésen Praxis war — z.B. Gebet,
Schriftlesung, Predigt usw. (vergl. Feil, 1971, 325; s.a. WE 180; DBW 8,
405). So hatte er es, wie er es in einem Brief aus dem Gefangnis berich-
tete, zu einer guten Gewohnheit werden lassen ,,sich ,mit dem Kreuz
zu segnen’ beim Morgen- und Abendgebet (DBW 8, 197; Brief vom
21.11.43). Feil weist darauf hin, dass Bonhoeffer durch K. Barths
scharf vorgetragene Kritik gegen die Religion zwar inspiriert wurde, es
aber in Bezug auf das Religionsverstindnis eine Differenz zwischen K.
Barth und D. Bonhoeffer gab: ,Konzipierte Barth das Verhéltnis von
Offenbarung und Religion in Analogie zur Dialektik vom Evangelium
und Gesetz, so konzipierte Bonhoeffer Religion eher als Gegenspieler
Jesu Christi und seiner Kirche® (Feil, 1971, 344). Deswegen kann man
»hicht eigentlich von einem dialektischen Religionsbegriff im Sinne
der Barthschen Dialektik bei Bonhoeffer sprechen® (ders., 344). Fir
Bonhoeffers Verstdndnis von einem ,,religionslosen Christentum® sind
nun die letzten Briefe aus der Haft von grofler Bedeutung. Feil weist
darauf hin, dass sie ,,nicht unmittelbar durch Karl Barth bedingt sein®
diirften, ,tritt (die Religionsthematik R.M.) doch in dem neuesten
Band der ,kirchlichen Dogmatik, den Bonhoeffer im Gefingnis las,
nur am Rande in Erscheinung“(Feil, 1971, 345). Hier fragt sich Bon-
hoeffer, ,,was es bedeuten wiirde, ,wenn wir schliefllich auch die westli-
che Gestalt des Christentums nur als Vorstufe einer volligen Religions-
losigkeit beurteilen mifiten’ (WE 179)“ (Feil, 1971, 346). Religion ist
eine Gestalt und Auspriagung des christlichen Glaubens aus einer ver-
gehenden rsp. schon vergangenen Epoche. Deswegen sucht Bonhoeffer
nach einer neuen Moglichkeit, von Gott zu sprechen ,ohne Religion,
d.h. eben ohne die zeitbedingten Voraussetzungen der Metaphysik, der
Innerlichkeit etc. etc. (...)“ (WE 180). Fiir das Sprechen vom Christen-
tum hat es zu Konsequenz das ,,Gewand“ (WE 179; DBW 8, 404) zu-
riickzulassen und von einem ,religionslosen Christentum® zu sprechen.
»Der Religionsbegriff Bonhoeffers ist nicht mehr systematisch im Sin-

wir aus einer héheren Zufriedenheit, die eigentlich jenseits von unten und oben

begriindet ist, dem Leben in allen seinen Dimensionen gerecht werden und es so
bejahen®

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

6.1. Dietrich Bonhoeffer (religionsloses Christentum)

ne der Dialektik Barths, sondern ,geistesgeschichtlich® im Sinne der
Zugehorigkeit zu einer bestimmten Phase der Geschichte; Religion ist
nun fir Bonhoeffer ein ,geschichtlich bedingtes und vergéingliches’
Phanomen“ (Feil, 1971, 346). Der zweite Anlauf Bonhoeffers auf das
Thema ,religionsloses Christentum® geht in ,Widerstand und Erge-
bung® von dem Religionsbegriff weg und geht auf den Aspekt der
Weltlichkeit zu - er fragt: ,Wie sprechen (oder vielleicht kann man
eben nicht einmal mehr davon ,sprechen’ wie bisher) wir ,weltlich’ von
Gott', wie sind wir ,religionslos-weltlich’ Christen, wie sind wir ek-kle-
sia (R.M.), herausgerufene, ohne uns religios als Bevorzugte zu erste-
hen, sondern vielmehr als ganz zur Welt Gehorige? (WE 180; DBW 8,
405; vergl. dazu in der ,Nachfolge - DBW 4, 46, 7of., 268 riickbeziig-
lich auf 241ff.). Wie wichtig ihm das ,weltlich“-Sein ist, wird schlie3-
lich dadurch unterstrichen, indem er darauf verweist, dass ,,die Kirche
(...) mitten im Dorf“ steht (WE 182; DBW 8, 408), was bedeutet, dass
die Welt gerade nicht auf sich selbst gestellt und sich selbst iiberlassen
ist (vergl. WE 185; DBW 8, 416). Religionsloses Christentum, das be-
deutet also, dass Christen der Welt gegentiber nicht gleichgiiltig sind:
»Nicht um das Jenseits, sondern um diese Welt, wie sie geschaffen, er-
halten, in Gesetze gefaf3t, versohnt und erneuert wird, geht es doch*
(WE 184; DBW 8, 415). Und so widerspricht er einer ,Religion’, die
den Menschen daran hindert oder ihn dariiber hinwegtauscht, dass
das irdische Leben, wie Jesus es tat, ganz auszukosten sei (vergl. WE
226f.; DBW 8, 500f.). Daraus resultiert schliefllich die erste Herausfor-
derung, dass die ,Begriffe nun in einer Weise interpretiert werden
miissen, die nicht die Religion als Bedingung des Glaubens (...) vor-
aussetzt (WE 221; DBW 8, 482; siehe die Eingangsfrage in: WE 180).
So wendet er sich zunéchst gegen ein Gottes-Verstindnis, dass Gott
(nur) zur Kontingenzbewdltigung ins Gesprach bringt: ,,Die Religiésen
sprechen von Gott, wenn menschliche Erkenntnis (...) zu Ende ist
oder wenn menschliche Krifte versagen (...) im also in Ausnutzung
menschlicher Schwiche bzw. an den menschlichen Grenzen; (...)“
(WE 181; DBW 8, 407). Seine Position ist hier — ,,ich mochte von Gott
nicht an den Grenzen, sondern in der Mitte, nicht in den Schwéchen,
sondern in der Kraft, nicht also bei Tod und Schuld, sondern im Leben
und im Guten des Menschen sprechen® (WE 182; DBW 8, 407f.). Die
zweite Herausforderung, die sich nun fiir D. Bonhoeffer daraus ergibt,

137

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

6. Sein in der Welt — religids

138

besteht darin, alle Versuche zuriickzulassen, einen ,homo religiosus®
aus sich zu machen und stattdessen in der Fiille der Aufgaben zu leben.
Dazu nimmt er zweimal Stellung. ,Christsein heif3t nicht in einer be-
stimmten Weise religios sein, auf Grund irgendeiner Methodik etwas
aus sich machen (einen Siinder, Biifler oder einen Heiligen), sondern
es heifit Menschsein (...). Nicht der religiose Akt macht den Christen,
sondern das Teilnehmen am Leiden Gottes im weltlichen Leben® (WE
244; DBW 8, 535). ,Wenn man voéllig darauf verzichtet hat, aus sich
selbst etwas zu machen - sei es einen Heiligen oder einen bekehrten
Stinder oder einen Kirchenmann (...) — und dies nenne ich Diesseitig-
keit, namlich in der Fiille der Aufgaben, Fragen, Erfolge und Mif3erfol-
ge, Erfahrungen und Ratlosigkeiten leben, (...)*“ (WE 248f; DBW 8,
542). Er weist aber auch Religiositdt mit einem Vergleich zur Beschnei-
dungsfrage zuriick. So wird fiir ihn alles das zu einem Problem in Ho-
rizont von ,Religion, wenn &hnlich der Beschneidungsfrage Argu-
mente ins Feld gefithrt werden, als seien sie eine Bedingung der Recht-
fertigung und des Heils (vergl. Feil, 1971, 348; s.a. WE 180f., 221). Die
dritte Herausforderung besteht fiir Bonhoeffer nun darin, dass Kirche
nicht mehr ,,um ihre Selbsterhaltung® kdmpft, ,,als wire sie ein Selbst-
zweck® (DBW 8; 435 — Gedanken zum Tauftag von D.W.R. Bethge
vom Mai 1944), sondern vielmehr ,Wagnis fiir andere ist (DBW 8,
558 — Entwurf fiir eine Arbeit, vom 3.8.1944). Er schreibt: ,,Das ,Fiir-
andere-dasein’ Jesu ist die Transzendenzerfahrung! Aus der Freiheit
von sich selbst, aus dem ,Fiir-andere-dasein’ bis zum Tod entspringt
erst die Allmacht, Allwissenheit, Allgegenwart. (...). Unser Verhiltnis
zu Gott ist kein ,religioses’ zu einem denkbar hochsten, machtigsten,
besten Wesen - dies ist keine echte Transzendenz -, sondern unser
Verhiltnis zu Gott ist ein neues Leben im ,Dasein-fiir-andere’, in der
Teilnahme am Sein Jesu“ (DBW 8, 558).

In Bezug auf das, was Bonhoeffer mit ,religionslosen Christen-
tum® meinte, deutet Sabine Dramm noch weiter aus: ,Religionsloses
Christentum entspricht sicher nicht einer windschliipfig gestylten und
funktionsgerechten geistlichen Servicefirma, nicht einem dynamischen
Dienstleistungsbetrieb in Sachen Religion, nicht einem alerten All-
roundunternehmen auf dem Spiritualien-Markt, nicht einer Weih-
rauch-Religion in Hochstform und Hochstformat. Ein religionsloses
Christentum wiirde eigensinniger und drmer, stacheliger und wider-

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

6.1. Dietrich Bonhoeffer (religionsloses Christentum)

standiger sein. Es wire Sand und nicht Ol im Getriebne der Welt. Es
wiirde das sperrige Potential eines Jesus von Nazareth in den glatten
Weltablaufen zur Geltung bringen® (2002, 317 - also gegen Konzepte
in Anschluss an N. Luhmann). Deswegen bedeutet es, wenn man sich
auf den Weg zu einem religionslosen Christentum aufmacht und dabei
das ,goethesche Christentum® (Feil, 2002, 49) zuriicklasst, dass die
Verkiindigung immer unberechenbarer in Bezug auf das wird, was
»man“ so von einer Religion erwartet; wie schon erwdhnt bedeutet es
eine Auflockerung der ,funktionalen Verortung® der Kirche vor Ort
(siehe dazu bei H.-]. Benedict weiter); das Aufwachen aus der allge-
meinen gesellschaftlichen Stillegung des Christlichen als Religion kann
durch ein Kirchenasyl bezeugt werden; wenn die Botschaft Christi al-
len Menschen, und nicht nur den von Religiositdt und Spritualitat er-
griffenen Menschen gilt, dann miissen Orte der Predigt starker Werk-
hallen sowie die Straflen und Plitze der Stadt werden - z.B. in einer
Begegnung mit einer Runde an der Straflenecke, wo die Bierflaschen
kreisen; auf dem Weg zum religionslosen Christentum sein, d.h. auch
eine ,,nur-milde“ Emotionalitat zurticklassen und auch mal den Affekt
wagen; religionsloses Christentum, d.h. das sich-Sorgen der Christen
muss alle Sorgen der Mitmenschen als gleich sorgenvoll respektieren
lernen (vergl. Dramm, 2002, 315ff.). ,Religionsloses Christentum rea-
lisiert sich heute z.B. mitten in Deutschland: bei 6kumenischen Basis-
gruppen, deren Mitglieder sterbende Menschen und ihre Angehdrigen
begleiten, vollig unabhingig von Konfession, Nationalitit, Hautfarbe.
Oder bei den Aktionen der ,Ordensleute fiir den Frieden, die nicht
aufhoren, mitten im Bankzentrum in Frankfurt a.M. schweigend und
ohne Macht gegen die (Uber-)Macht des Geldes zu demonstrieren
(...)* (Dramm, 2002, 318). Ein anderes Beispiel ,religionslosen Chris-
tentums® (vergl. dazu noch einmal DBW 8, 407f.) stellt beispielsweise
das Projekt des Evangelischen Kirchenkreises Flensburg ,Kirche geht
ins Kino“ dar. Hier werden im Jahresverlauf, seit 2003 verschiedene
Filme im oOrtlichen Kino-Center gezeigt. Denen am Sonntag nach den
Gottesdiensten gezeigten Filmen ist eine kurze Predigt/Ansprache/
Einfithrung durch einen Pastor oder eine Pastorin vorangestellt; nach
den Filmen treffen sich 5-15 Zuschauer mit einem Vertreter rsp. Ver-
treterin des Vorbereitungsteams zu einem Nachgesprich iiber den
Film. Filme konnen verunsichert oder irritiert haben, aber auch Le-

139

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

6. Sein in der Welt — religids

140

benserinnerungen geweckt haben — das gemeinsame Gesprich ist dazu
da, dies aufzunehmen.

6.2. Karl Rahner (anonymer Christ)

Rahner sieht, dass ein ,theoretischer Atheist existenziell, ,,selbst ge-
gen sein vermeintliches Wissen um sich“ gar keiner sein kann (vergl.
Rahner in: Raffelt, 1997, 568).

Mit dem Begriff ,,anonymer Christ“ ist nach Rahner ,nichts ande-
res gemeint, als daf$ ein Mensch nach der Lehre der Kirche selbst die
heiligmachende Gnade schon besitzen kann, also gerechtfertigt und
geheiligt sein, Kind Gottes, Erbe des Himmels, gnadenhaft auf sein
tibernatirliches ewiges Heil positiv hingeordnet sein kann, bevor er
ein explizit christliches Glaubensbekenntnis angenommen hat und ge-
tauft worden ist“ (Rahner, Anonymes Christentum und Missionsauf-
trag der Kirche in: Schriften IX, S. 502).

Rahner betont den ,unbestreitbaren Vorrang der Gnade Gottes
vor allem Tun des Menschen“ (Hiibner, 2004, 51). In ihrem konkreten
sittlichen Handeln nehmen die Menschen die Gnade an oder lehnen
diese ab (vergl. ders., 52). Aber es ist auch Gnade, diese Gnade in Frei-
heit anzunehmen. Der HI. Geist ,bewegt® und ,erleuchtet® das Herz
des Menschen, zur Annahme der Gnadenwirksambkeit. Alle Menschen
stehen unter dem Gnadenangebot Gottes (vergl. ders., 52).

»Man sollte wohl nun zwar nicht so weit gehen und jeden Men-
schen, nehme er die Gnade an oder nicht, zum ,anonymen Christen’
erklaren. Der, der wirklich in seiner Grundentscheidung seine Hinord-
nung auf Gott leugnen und ablehnen wiirde, der sich endgiiltig in Wi-
derspruch zu seinem eigenen konkreten Wesen setzte, wére nicht als
,Theist, auch nicht als anonymer ,Theist® zu bezeichnen, sondern viel-
mehr nur jener, der — sei es noch so ungekliart — Gott die Ehre gibt.
Unabhidngig also von dem, was einer in seiner begrifflichen, theore-
tisch-religiosen Reflexion aussagt, ist der, der nicht in seinem Herzen
spricht: Es gibt keinen Gott (wie der ,Tor‘ des Psalms), sondern ihn
durch die radikale Annahme seines Daseins bezeugt, ein Glaubender.
Glaubt er aber so in Tat und Wahrheit an das heilige Geheimnis Gottes,
hélt er diese Wahrheit nicht nieder, sondern gibt ihr Raum, dann ist

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

6.2. Karl Rahner (anonymer Christ)

die Gnade dieser Wahrheit, von der er sich leiten 1af3t, immer schon
die Gnade des Vaters in seinem Sohn. Und den, der sich von dieser
Gnade hat ergreifen lassen, konnen wir mit vollem Recht als ,anony-
men Christen’ bezeichnen® (Rahner, 1964/1968, 550; Herv. i. Orig.).

Was macht einen anonymen Christen aus?

— Zunichst wird anonymes Christentum darin deutlich, wenn noch
nicht ein explizites Glaubensbekenntnis im Leben dazu gekommen
ist, aber die Sinnspitze des christlichen Glaubens implizit von den
Grundvollziigen des Lebens eingeholt wird.

— So lebt der anonyme Christ vor dem Gewissen ein wahrhaftiges Le-
ben. Bedeutsam ist es, wenn man als Mensch verhdngnisvolle und
unbegreifliche Priffungen und Schicksale besteht und man dabei
einsam und unbelohnt zu Gewissensentscheidungen steht (vergl.
Hiibner, 2004, 61)33.

— Und der Mensch ist ein anonymer Christ, wenn er ist, indem er
sich radikal weggibt. Bedeutsam ist eine existenzielle selbstlose
Hingabe der Nachstenliebe zu leben, ohne fiir sich Christ-Sein aus-
driicklich zu beanspruchen (vergl. Hiibner, 2004, 60; s.a.
Schwerdtfeger, 1982, 375ft.)

— Redlich den Alltag zu gestalten und sich dabei fiir das Gute und die
Nachstenliebe zu entscheiden, kann ein Zeichen sein, dass ein
Mensch sich endgiiltig fiir das Gute und damit fiir den Gott der Of-
fenbarung sich entschieden hat (vergl. Riesenhuber, 1964, 301).

— Anonymes Christ-Sein: Wenn man sein Leben, sein Menschsein,
annimmt, wie es wirklich ist. Ohne seine ganze Wahrheit zu ver-
kiirzen oder zu verdringen! Wenn man vertrauend zu seinem Le-
ben ja sagt. Dann sagt man auch ja zu Gott (vergl. Hiibner, 2004,
61).

83 ,Waren wir schon einmal restlos einsam? Haben wir uns schon einmal zu etwas
entschieden, rein aus dem innersten Spruch unseres Gewissens heraus, dort, wo
man es niemand mehr sagen, niemand mehr klarmachen kann, wo man ganz ein-
sam ist und weif3, dafl man eine Entscheidung fillt, die niemand einem abnimmt,
die man fiir immer und ewig zu verantworten hat?“ (Rahner in: Schwerdtfeger,
1982, 366)

141

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

6. Sein in der Welt — religids

142

— Anonymes Christentum gibt es dort, wo es den ,,Gott eines fixen
Begriffes* nicht gibt, aber mit Hinden und Fiiflen aktiv gebetet
wird, ohne ausdriicklich das Gebet zu suchen.

— Das Martyrium auf sich zu nehmen, indem man sich ,auf nichts
(beruft R.M.), was dem Christentum entgegengesetzt wire“ (Rah-
ner) (vergl. Hiibner, 2004, 53) ist auch ein Beispiel fiir anonymes
Christentum. Dies kann seinen Anfang genommen haben in einer
Bereitschaft zum Tode im Leben, im sich-Bewahren in einem viel-
fachem Sterben im Leben (vergl. Schwerdtfeger, 1982, 378).

— Der anonyme Christ handelt auch aus einer Hoffnung heraus, ,,in
dieser Welt den Abstand zwischen der gegebenen Entfremdung
und dem, was sein soll, zu verringern® (Schwerdtfeger, 1982, 378f.).
Der anonyme Christ ist dort zu finden, wo er ,,die Welt einer heilen
Zukunft ndherzubringen sucht® (ders., 379).

Die katholische Diskussion der Rahner’schen Formel vom anonymen
Christen hat eine zum Teil vereinnahmende Tendenz. Danach ist der
anonyme Christ bei Rahner auf die katholische Kirche hingeordnet
(vergl. Riesenhuber, 1964, 290), aber noch nicht in die sichtbare Kirche
eingegangen (vergl. ders., 287). Weil er die Gnade existenziell ange-
nommen hat, ist er in seinem Streben auf die Kirche hingerichtet
(vergl. ders., 301). Aber Rahner selbst geht es nicht um subtile Verein-
nahmungsstrategien, sondern er will den universalen Heilswillen mit
dem Faktum des Unglaubens versohnen (vergl. https://www.nzz.ch/
articlegF8TQ-1.223729 abgerufen am 11.9.2016).

Zukunftsweisend sind diese Interpretationen von dem anonymen
Christen dort, wo die Kirche eine Freude zum Ausdruck bringt, dass es
Menschen gibt, auch wenn sie (noch) kein ausdriickliches Bekenntnis
zum christlichen Glauben gesprochen haben, die Nackte bekleiden,
Arme speisen oder den Néchsten im Gefangnis besuchen. Bedeutsam
ist die Freude daran, dass es Menschen gibt, die dort sind, wo Not be-
steht oder die Menschenwiirde gefdhrdet ist.

Aber die Rede vom ,anonymen Christen“ wire mifverstanden,
schreibt Rahner, wenn man damit den verzweifelten Versuch unter-
nimmt, ,,in einer Welt schwindenden christlichen Glaubens alles Gute
und Menschliche im letzten Sinne — gegen alle Freiheit des Geistes —

<

doch noch fiir die Kirche zu ,retten (Rahner, 1964/1968, 551).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

6.3. Erich Fromm (Haben oder Sein)

»Der Unterschied zwischen einem ,anonymen Christen’ und
einem Christen ist nicht unbedingt an dufleren Fakten abzulesen. Aber
die Gefahr, in Selbst- und Machtbehauptung abzugleiten, diirfte der
,anonyme Christ® eher ausgeliefert sein als ein Mensch, dessen Leben
in einem tiefen Vertrauen in die Gegenwart Gottes seine Erfiillung fin-
det®, so Herwig Biichele (2010, 31).

6.3. Erich Fromm (Haben oder Sein)

An dieser Stelle mochte ich nicht das gesamte Buch ,,Haben oder Sein®
(1976 — 2006/2007) referieren, sondern nur die religiésen Aussagen.

Zuniachst ist der Hinweis wichtig, dass es mit Blick auf den Men-
schen hin zu einer Existenzweise im ,,Sein’, nicht einfach nur darum
geht einfach ein paar religiose Gebote zu erfiillen, sondern vielmehr
darum, zu einer ,radikalen seelischen Verdnderung“ zu finden (vergl.
S.23). Dabei zeigen verschiedene religiose Traditionen, dass ein Ver-
haftet-sein am ,Haben® einer radikalen seelischen Verdnderung rsp.
einem grundlegenden Wandel des Menschen im Wege steht (vergl.
S. 28).

Sein zeigt sich in der Art und Weise des Glaubens. So sollte der
Glauben etwas mit der personlichen Erfahrung zu tun haben. Auch
sollte ein Mut spiirbar sein, nach der Sinnspitze des Glaubens zu su-
chen. Sein im Glauben, d.h. sich kein Abbild von Gott machen bzw.
abschlieflende Aussagen iiber die Eigenschaften Gottes zu machen. Fiir
den christlichen Glauben bedeutet Sein im Glauben, dass Christus
ewig in uns selbst werde (vergl. S. 59).

Im christlichen Glauben ist ein tiefes Sein-Ethos enthalten, indem
dieser am Willen mitwirkt ,,zu geben, zu teilen und zu opfern® (vergl.
S.118).

Nachfolgend nun etwas ausfiihrlicher seine Darstellung zu der
christlichen Tradition im Horizont eines Sein- Ethos.

— Altes Testament: Die Wiistenerfahrung des aus Agypten hinauszie-
henden Volkes Israels wird als Seins-Erfahrung und daher als
Schliissel zur Befreiung interpretiert: Kein Zuhause, keine Stidte,
keine Reichtiimer, nur das Lebensnotwendige, keine Besitztiimer
(vergl. S. 65). Er spricht vom ,,Leben in der Wiiste als Vorbereitung

143

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

6. Sein in der Welt — religids

144

fiir ein Leben in Freiheit“ (65). In der Wiiste wird ein Gott verkiin-
det, der vor dem Horten, der Habgier und dem Besitzstreben warnt
(vergl. S. 66). Dann erwihnt er den Sabbat. Er ist mehr als ein Tag
der Ruhe im weltlichen Sinn der Befreiung des Menschen von der
Last der Arbeit. Dies ist er zwar auch. Aber es geht bei ihm um die
Ruhe im Sinne ,der Wiederherstellung vollstindiger Harmonie
zwischen den Menschen und zwischen Mensch und Natur® (S. 67).
»Am Sabbat lebt der Mensch, als hqtte er nichts, als verfolge er kein
Ziel auller zu sein, das heif’t seine wesentlichen Krifte auszuiiben —
beten, studieren, essen, trinken, singen, lieben.“ (67, Herv. i. Orig.).
»Der Sabbat ist ein Tag der Freude, weil der Mensch an diesem Tag
ganz er selbst ist Besitz und Geld sind tabu, die Zeit ist besiegt
und es herrscht ausschliefllich das Sein (vergl. S.67). Propheten
serneuerten die Vision menschlicher Freiheit, der Ungebundenheit
durch Besitz, und sie protestierten gegen die Unterwerfung unter
Gotzen, die das Werk von Menschenhand waren® (S. 69). ,,Fir die
Propheten war die Vertreibung aus dem Land eine Tragddie, aber
der einzige Weg zu endgiiltiger Befreiung - (...)“ (S. 69). Die Wiis-
tenerfahrung war mit der messianischen Vision, die Friede und
Uberflufl versprach, verbunden (8. 69).

Neues Testament: ,,Das Neue Testament setzt den alttestamentli-
chen Protest gegen ein am Haben orientiertes Leben fort®. Nach E.
Fromm kann man aus der gemeinsamen Quelle des Matthdus und
des Lukas-Evangeliums das zentrale Postulat entnehmen, ,,dafy der
Mensch aller Habgier und allem Verlangen nach Besitztiimern ent-
sagen und sich vollstaindig vom Haben befreien miisse” (S. 71). ,Al-
le positiven ethischen Normen wurzeln dementsprechend im Ethos
des Seins, des Teilens und der Solidaritdt® (S. 71). Es gibt in dem
Neuen Testament ein Junktim zwischen der vollstindigen Aufgabe
aller Selbstsucht und der vollen Verantwortung fiir die Mitmen-
schen (vergl. S.71). Auch in Bezug auf Dinge wird der totale Ver-
zicht auf das Haben gefordert (S. 71) (vergl. Mt 6, 19f; Lk 12,33f).
Diese Forderung stand in Verbindung mit der Reich Gottes-Ver-
kiindigung (vergl. S. 72). Wie wichtig die Abwendung vom Haben
fur die christliche Gemeinde ist, wird an der Erzahlung von der
Versuchung Jesu durch den Satan deutlich. Hier werden Besitz-
und Machtgier als Manifestationen der Orientierung am Haben

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

6.3. Erich Fromm (Haben oder Sein)

verurteilt (vergl. S.73). E. Fromm schreibt dazu: ,Jesus und Satan
erscheinen hier als Repridsentanten zweier entgegengesetzten Prin-
zipien. Satan ist der Vertreter des materiellen Konsums und der
Macht tiber die Natur und den Menschen. Jesus ist die Verkorpe-
rung des Seins und der Idee, dafl Nichthaben die Voraussetzung
des Seins ist“ (S. 73f.). E. Fromm schreibt noch: Es waren ,,sich die
frithen Denker der Kirche unleugbar in der scharfen Verdammung
von Luxus und Habgier und der Verachtung des Reichtums einig®
(S.74) - er erwédhnt hier Justin, den Diognetbrief, Tertullian, Basili-
us und Chrysostomus.

— Meister Eckhart: Meister Eckhart betont die ,,innere Armut® Das
ist jemand, ,Der nichts will und nichts weif§ und nichts hat“
(S.76f., Herv. i. Orig.). Was bedeutet es nicht zu wollen? ,Der
Mensch, der nichts will, ist der Mensch, der keine Begierde nach ir-
gend etwas hat“ (S. 77). Was bedeutet es nicht zu wissen? Man soll
sein Wissen nicht als einen Besitz ansehen, ,,der einem ein Gefiihl
der Sicherheit und Identitat verleiht; man sollte von dem Wissen
nicht ,erfiillt’ sein, man sollte sich nicht daran festklammern, nicht
danach begehren® (S.78). Was bedeutet es nicht zu haben? Der
Mensch miisse so arm sein, ,,dafl er keine Stitte sei noch habe, da-
rin Gott wirken konne“ (Meister Eckhart auf S. 79): Sein bei Meis-
ter Eckhart, d.h. die versteckten Regungen der Ichsucht, der Ab-
sichtlichkeit und des verziickten Schielens nach Dank und Gegen-
gabe in den Blick zu nehmen (vergl. S. 81). Dann ist bei ihm Sein
»Leben, Tdtigsein, Geburt, Erneuerung, Ausflieflen, Verstromen,
Produktivitdt“ (S. 81). Ein aktiver, lebendiger Mensch gleicht einem
Gefif3, das wichst, wenn es gefiillt und doch nie voll wird (vergl.
S. 82)84,

84 Kiigeler weist darauf hin, dass Fromm mit seiner Einschitzung von Meister Eck-
hart im Gefolge Suzukis jener Meister Eckhardt womdglich nicht ganz gerecht
wird (vergl. ders., 1985, 136, Anm. 8).

145

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

6. Sein in der Welt — religids

146

6.4. Zusammenfiihrung

Gemeinsam ist den drei Diskussionsbeitrdgen, dass sie deutlich ma-
chen Glauben ist nur aktiv gelebter Glaube, konkreter Glaube als le-
bendige Hingabe zum Niéchsten. Das was Religion manchmal sehr
stark ausmacht, ndmlich (starre) Gottesbilder, das Verharren in dog-
matischen Lehrformeln (vergl. Quenzer bei der Diskussion von E.
Fromm, 1980) und das Einsperren der Gottesbegegnung in festgemau-
erte Kirchenmauern lassen diese drei Gespriachsimpulse zuriick.

Christentum ist wahrlich Christentum, wenn Beharrungstenden-
zen iiberwunden werden, wenn man sich weggibt, wenn man fiir an-
dere da ist. Der aktiv gelebte Glauben wird deutlich, wenn man sich
verschenkt, zur Gabe fiir den anderen wird, ja sogar wenn man das
Martyrium wegen einer gerechten Sache auf sich nimmt.

Sich ein Gewissen machen, indem man das Leben an sich heran-
lasst, macht christlichen Glauben ebenfalls aus. Dazu gehort, bestindig
um ein waches Gewissen zu beten. Dann gilt es aber auch die Identitat,
das Eigene, die personliche Tiefe und Abgriindigkeit im Gewissen
durch die Gottesbegegnung herausgefordert zu sehen®.

Christlicher Glaube will im Alltag, auf der Strafle und in der je
konkreten zwischenmenschlichen Begegnung gelebt werden. Glauben
soll gerade kein herausgehobener Akt, kein besonderes Ritual sein,
sondern im So-Sein des Menschlichen erfahrbar werden. Dabei soll es
zu einer wirklichen Begegnung angesichts des Antlitzes kommen.

Scheinbar nichtreligiose Gegenstinde werden durch den aktiv ge-
lebten Glauben zutiefst religios aufgeladen, damit sie existenziell von
Bedeutung sind. Dinge, wo zunéchst scheinbar Gott nicht darinnen ist,
werden zu Herausforderungen fiir die Gottesbegegnung. Am Ge-
brauch einer Zeitung, des Einkaufswagens oder eines Kinofilms ent-
scheidet sich, ob ich offen fiir das Transzendente bin resp. Gott in mei-
ne Wirklichkeit hereinbrechen darf.

85 Siehe die kritische Aufarbeitung des humanistischen Standpunktes in Bezug auf
das Gewissen bei Fromm durch J. Neugebauer (2007). Dieser macht deutlich, ,,dass
bei Fromm letztlich der Mensch an die Stelle Gottes gesetzt wird* (S. 189).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

6.5. Literaturverzeichnis

6.5. Literaturverzeichnis

BONHOEFFER; Dietrich (Hg. Eberhard Bethge): Widerstand und Ergebung. Brie-
fe und Aufzeichnungen aus der Haft, Miinchen 1951/1962 (WE)

DERS. (zusammengestellt und herausgegeben von Eberhard Bethge): Ethik, Miin-
chen 3(1956) (E)

DERS. (Hg. von Martin Kuske und Ilse Todt): Nachfolge, Miinchen 1989 (DBW 4)

DERS: (Hg. von Reinhart Staats und Hans Christoph von Hase in Zusammenar-
beit mit Holger Roggelin und Matthias Wiinsche): Barcelona, Berlin, Amerika
1928-1931, Miinchen 1991 (DBW 10)

DERS. (Hg. von Otto Dudzus und Jirgen Henkys in Zusammenarbeit mit Sabine
Bobert-Stiitzel, Dirk Schulz und Ilse Todt): Illegale Theologen-Ausbildung, Fin-
kenwalde 1935-1937, Giitersloh 1996 (DBW 14)

DERS. (Hg. von Carsten Nicolaisen und Ernst-Albert Scharffenorth): Berlin
1932-1933, Gilitersloh 1997 (DBW 12)

DERS. (Hg. von Christian Gremmels, Eberhard Bethge und Renate Bethge in Zu-
sammenarbeit mit Ilse Todt): Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeich-
nungen aus der Haft, Giitersloh 1998 (DBW 8)

DERS. (Hg. Dirk Schulz): Illegale Theologenausbildung: Sammelvikariate
1937-1940, Glitersloh 1998 (DBW 15)

BRAKELMANN, Giinter/JAHNICHEN, Traugott (Hg.): Dietrich Bonhoeffer -
Stationen und Motive auf dem Weg in den politischen Widerstand, Miinster
2005

BUCHELE, Herwig: Gewaltfrei leben. Die Herausforderung der Bergpredigt -
Utopie oder Chance?, Regensburg 2010

DALAI LAMA: Das Herz der Religionen. Gemeinsamkeiten entdecken und ver-
stehen, Freiburg im Breisgau 2012

DRAMM, Sabine: Dietrich Bonhoeffer. Eine Einfithrung in sein Denken, Giiters-
loh 2001

DIES.: Dietrich Bonhoeffers ,religionsloses Christentum’- eine iiberholte Denkfi-
gur, S. 308-320 in: GREMMELS/HUBER (Hg.), 2002

FEIL, Ernst: Die Theologie Dietrich Bonhoeffers. Hermeneutik. Christologie.
Weltverstiandnis, Mainz/Miinchen 1971

FROMM, Erich: Haben oder Sein. Die seelischen Grundlagen einer neuen Gesell-
schaft, Hamburg 1976 - 2006/2007

GREMMELS, Christian/HUBER, Wolfgang (Hg.): Religion im Erbe. Dietrich Bon-
hoeffer und die Zukunftsfahigkeit des Christentums, Giitersloh 2002

HUBNER, Siegfried: Die nichtchristliche Menschheit im Licht christlichen Glau-
bens. Karl Rahners Uberlegungen zum Thema ,,anonyme Christen®; S. 47-64
in: Zeitschrift fiir katholische Theologie, Band 126, 1-2/2004

147

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

6. Sein in der Welt — religids

148

KUGELER, Hermann: Religiése Erfahrung — humanistisch und christlich. Die hu-
manistische Religion Erich Fromms und die christliche Glaubenserfahrung,
S.125-136 in: Stimmen der Zeit 2/1985

NEUGEBAUER, Johannes: Das Gewissen in der Krise. Moglichkeiten und Gren-
zen der evangelisch-theologischen Bezugnahme auf das Gewissen, Diss. Uni-
Berlin 2007

QUENZER, Wilhelm: Haben oder Sein. Die Frage von Erich Fromms ,radikalem
Humanismus®, 20 Seiten (EZW-Information Nr. 80, Stuttgart IX/1980 http://w
ww.ezw-berlin.de/downloads/Information_8o.pdf abgerufen am 12.9.16)

RAFFELT, Albert: ,Anonyme Christen und ,konfessioneller Verein“ bei Karl
Rahner, S. 565-573 in: Theologie und Philosophie, Band 72, 4/1997

RAHNER, Karl: Schriften zur Theologie, Band 6, Neuere Schriften - Die anony-
men Christen, S. 545-554, Ziirich/Koln 1994/2(1968)

RAISER, Konrad: Bonhoeffer und die 6kumenische Bewegung. Historische Re-
konstruktion und Bedeutung fiir heute, S.35-57 in: BRAKELMANN/JAHNI-
CHEN (Hg.), 2005

RIESENHUBER, Klaus: Der anonyme Christ, nach Karl Rahner, S.286-303 in:
Zeitschrift fiir katholische Theologie, Band 86, 3/1964

SCHWERDTFEGER, Nikolaus: Gnade und Welt. Zum Grundgefiige von Karl
Rahners Theorie des ,anonymen Christen’, Freiburg/Basel/Wien 1982

SIEBENROCK, Roman: Von der Mitte in die Weite. Karl Rahner - aus der Sicht
der Generation danach, 4 Seiten in: Christ in der Gegenwart/Sept. 2016 (http://
www.christ-in-der-gegenwart.de/archiv/artikel_druckversion_html?k_beitrag=
474960# abgerufen am 11.9.2016)

SODING, Thomas: Das Liebesgebot. Eine ethische Orientierung an der Bibel
(Neutestamentliche Master-Vorlesung im Wintersemester 2013/2014) (http://w
ww.ruhr-uni-bochum.de/imperia/md/content/nt/nt/aktuellvorlesungen/vorles
ungsskriptedownload/vl-skriptewas1314/skript_liebesgebot_ws_201314.pdf
abgerufen am 25.1.2017)

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

7. Die rettende Liebe (Wichern I; Wichern Il;
Wichern Ill; Wichern IV)

Auf einer Stegreifrede® auf dem Wittenberger Kirchentag, am 22. Sep-
tember 1848, betonte Johann Hinrich Wichern, dass nicht soziale Re-
formen die bevorzugte Losung der sozialen Probleme sind, sondern
eine Regeneration der innersten Zustdnde des gesamten Volkes erfor-
derlich ist¥7; und in diesem Kontext forderte er eine entschlossene
Wendung zur titigen Erneuerung der Kirche, wozu er Werke der Liebe
als bevorzugten Kristallisationspunkt fiir den Wandel der Kirche und
des Volkes betrachtete. ,,Diese Liebe muss in der Kirche als die helle
Gottesfackel flammen, die kund macht, dass Christus eine Gestalt in
seinem Volke gewonnen hat. Wie der ganze Christus im lebendigen
Gottesworte sich offenbart, so muss er auch in den Gottestaten sich
predigen, und die hochste, reinste, kirchlichste dieser Taten ist die ret-

86 Den Charakter einer Stegreifrede relativierend vergleiche Hans-Jiirgen Benedict
(2001, 457 und 459ff.). Dieser weist darauf hin, dass wesentliche Inhalte dieser Re-
de schon in den ,Fliegenden Blittern des Rauhen Hauses®, publiziert in der Zeit
vom April bis September 1848, veréffentlicht gewesen waren. Dabei kommt den
»Fliegenden Blattern“ vom Mai 1848, die Benedict als ,Wicherns antikommunisti-
sches Manifest“ apostrophiert, eine besondere Relevanz fiir die vermeintliche Steg-
reifrede zu (vergl. Benedict, 2001, 461ff.).

87 ,Es ist notwendig, zundchst den Ansatz Wicherns herauszuarbeiten, der ihn zu sei-
nem Vorschlag eines ,christlichen Sozialismus® fithrt. Dieser Ansatz liegt in seiner
Deutung des Pauperismus als eines doppelseitigen Phdnomens. Einerseits handelt
es sich dabei um ein materielles, dementsprechend volkswirtschaftlich zu behan-
delndes Problem, andererseits um eine Erscheinung, die ihre Wurzel in einer inne-
ren Verarmung des Volkes hat. Beide Seiten des Pauperismus liegen ineinander
und begriinden und verstirken sich gegenseitig. Die duflere und die innere Mas-
sennot und Massenverelendung des beginnenden Industriezeitalters sind darum
sehr wohl zu unterscheiden, aber nicht zu trennen. Einerseits fithrt die innere Ver-
armung breiter Volksschichten zur Unfihigkeit, die dufleren Lebensprobleme zu
bewiltigen, andererseits fithrt die Ubermacht der dufleren Massennot dazu, dafl
die Voraussetzungen fiir ein geordnetes Leben in Haus und Gesellschaft immer
mehr schwinden® (Janssen, 1961/1979, 155).

149

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

7. Die rettende Liebe (Wichern I; Wichern II; Wichern lIl; Wichern IV)

150

tende Liebe“ (J.H. Wichern, 1948, Herv. I. Orig.)®. In der nach dem
Kirchentag erstellten Denkschrift schreibt er nochmal zu diesem As-
pekt: ,,Aber mehr noch als die Lehre gehort ihr (der Inneren Mission
R.M.) die helfende, dienende Tat. Sie tibt die Tat nur zur Erweisung
der Barmherzigkeit und fragt nicht, wem sie dient, sondern hat schon
gedient, ehe sie noch fragt — dem gestellten Vorbilde des grofien Sama-
riters getreu (Wichern, 1849/1979, 155).

Auf diesen Kirchentag folgt die Griindung des ,,Central-Ausschus-
ses fir die Innere Mission der deutschen evangelischen Kirche® (CA),
nachdem Wichern selbst am 23. September, einen Tag nach der Steg-
reifrede, die Griindung eines ,,Ausschusses fiir die Innere Mission be-
antragt hatte. Damit wurde den vielen privaten und unkoordinierten
Initiativen der Hilfe, die inzwischen entstanden waren ,ein organisato-
rischer Rahmen gegeben und eine offizielle Vernetzung ermdoglicht; es
folgten Griindungen von Landes- und Provinzialvereinen; Reiseagen-
ten sollten dem CA iiber die soziale Lage in Deutschland berichten®
(Schéfer/Herrmann, 2005, 58). Damit erhielt die christliche Liebesté-
tigkeit der damaligen Zeit mit dem Stichwort ,,Innere Mission® einen
konzeptionellen Rahmen. Von der Inneren Mission sprach Wichern
von einem ,Organismus der Werke, freier, rettender Liebe“ - dabei
steht ,,rettende Liebe® fiir ,Wichern I und die ,freie Liebe“ steht fiir
sWichern III. Zu erginzen ist noch die ,gestaltende Liebe®, die fiir
sWichern II* steht. Fiir die Gegenwart ist Wichern IV zu formulieren,
womit gemeint ist, dass die Liebestdtigkeit mit Anerkennungserfah-
rungen zu verkniipfen sei.

1849 erschien, noch wihrend des Wittenbergers Kirchentag dafiir
beauftragt seine Gedanken in einer Denkschrift darzulegen, die um-
fangreiche Denkschrift ,Die innere Mission der deutschen Evangeli-
schen Kirche“, Nach dieser hat fiir J.H. Wichern die ,,Jnnere Mission"
die Entkirchlichung der Gesellschaft als Referenzrahmen; sie schliefit
zwar diakonisches Handeln nicht aus (im Sinne einer den Armen zu-
gewandten Liebespflege, indem man ihnen geistliche und leibliche Hil-
fe bringt [vergl. Wichern, 1849/1979, 208. 215. 241ff.]), aber es geht

88 J.H. Wichern, Rede auf dem Wittenberger Kirchentag vom 22. September 1948, in:
Ders., Samtliche Werke, Bd. 1, 155-165; hier S.165 (zitiert nach Diakonisches
Kompendium). Zur Situierung dieses Zitates vergleiche auch bei Benedict (2001,
468).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

7. Die rettende Liebe (Wichern I; Wichern II; Wichern Ill; Wichern IV)

bei der Inneren Mission vor allem um ein Handeln auf alle soziale rsp.
gesellschaftlichen Schichten hin und richtet sich dariiber hinaus auf
die Erneuerung aller Lebensbereiche. Das bedeutete, dass diese das
ganze Kulturleben durchdringende religios-sittliche Reformbewegung
auch den Raum der Kirche tiberschreitet und deswegen sich auch nur
teilweise im Rahmen der Ekklesiologie abbilden ldsst (vergl. Schifer,
2005, 101). ,,Bei der Beschreibung dieses Lebens hat Wichern immer
wieder geschwankt. Gelegentlich hat er die vier sich gegenseitig durch-
dringenden Lebensformen der Familie, der Schule, der biirgerlichen
Arbeit und der Kirche als Charakteristika genannt. Spéter hat er auf
eine zu rasche und zu einfache Gliederung des Lebensgesamts immer
mehr verzichtet. Die flutende Fiille des Lebens entzieht sich einer sys-
tematisierenden Darstellung® (K. Janssen, 1956/1979, 13; s.a. Wichern
1849/1979, 183).

Die Innere Mission dient der ,,Ausbreitung des gottlichen Reiches
inmitten der verfallenden Christenheit (Wichern, 1869)%. Er betrach-
tete die in Vereinen organisierte ,Innere Mission® als Ergidnzung zu
den Pastoren-zentrierten Kirchengemeinden sowie auch als Ergénzung
zu dem Wirken der kirchlichen Amter: ,,Zugleich aber identifizierte er
die freien Vereine - programmatisch — als Orte fiir die ,geordnete Ar-
beit der gldubigen Gemeinde;, als Rdume der Verwirklichung des allge-
meinen Priestertums und als Werkstétten der Liebe. Er entwarf damit
ein Gemeindeleitbild, in dem das Einander-Priester-Sein als Kohdsi-
onsprinzip mit dem Auftrag aktiver Weltgestaltung verbunden war®
(Ruddat/Schéfer, 2005b, 209; s.a. Wichern, 1849/1979, 159f.). Damit
wird deutlich, dass die ,Innere Mission® nicht eine Lebensduflerung
aktiver Liebestitigkeit neben der Kirche ist; und es ist auch keine Le-
bensduflerung ausserhalb der Kirche. Vielmehr ist die ,,Innere Missi-
on“ ,eine Seite des Lebens der Kirche®, die vom Geist der glaubigen
Liebe getragen ist (vergl. Wichern, 1849/1979, 154). Das von Wichern
entworfene Leitbild der ,Inneren Mission sah ein T4tigwerden der In-
neren Mission nur dann vor, wenn die geordneten Amter der evangeli-
schen Kirche mit ihrer Wirksamkeit nicht imstande waren Lebensge-
biete ausreichend zu bedienen (vergl. ders., 157 und 188).

89 Festpredigt gehalten am Jahresfest des Vereins fiir innere Mission in Hamburg, den
9.11.1869, Hamburg o.]. (1869), 14 (zitiert nach Diakonisches Kompendium)

151

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

7. Die rettende Liebe (Wichern I; Wichern II; Wichern lIl; Wichern IV)

Zu der Eignung als Mitarbeiter der Inneren Mission schrieb er:
»Fiir einen recht geeigneten Mitarbeiter der Art wiirden wir den gelten
lassen, der durch keinen nur dufleren Einfluf, durch keine Lockungen
biirgerlicher Verheiflungen, sondern allein durch den inneren Trieb
der rettenden Liebe Christ sich ohne Selbsttduschung veranlasst wiisste,
sein Leben den verlorensten [...] christlichen Briidern zu widmen und
der um deswillen bereit wire, teils allen zu dienen und ihnen zu helfen,
teils alle, die ihn zu diesem Dienst berufen, zum Werk der Liebe so zu
reizen, dafl die Gemeinde in seinem Kreise ein Volk von Boten und
Arbeitern wiirde, wenn und wo sie es noch nicht wiren“ (Wichern,
1847)%°.

Das Anliegen J.H. Wicherns, eine kiinftige Epoche der christlich-
rettenden Liebesarbeit heraufzufithren, war in den Augen von Eugen
Gerstenmaier, rund hundert Jahre nach dem Wittenberger Kirchentag,
mit Blick auf die ,,Innere Mission“ wie auch auf die evangelische Kir-
che gesehen, nahezu als vollstindig gescheitert zu betrachten (vergl.
Gerstenmaier, 1953, 499). Deswegen rief er ,Wichern II* aus. ,,Es sollte
ein Neuansatz der Kirche sein — weg von einer Kirche, die ausschlief3-
lich auf das Wort ausgerichtet ist, hin zu einer Kirche in Aktion, die ihr
diakonisches Amt nicht mehr an privatrechtliche Vereine, wie die In-
nere Mission, delegieren, sondern selbst wahrnehmen wiirde. Damit
wiirde sie dem unerledigten Vermichtnis Wicherns gerecht werden®
(Witschke, 2005, 248f.; s.a. Winter, 2005, 292f.). So kam es 1945 zur
Griindung des Hilfswerkes der Evangelischen Kirchen in Deutschland.
Die Pointe war die starkere Akzentuierung diakonischen Handelns im
Horizont von Sozialpolitik — danach sollte christlich rettende Liebesar-
beit neben dem Aspekte der Fiirsorge, wofiir ,Wichern I steht, sich
auch als (gestaltende) Liebesarbeit in Form eines sozialen und poli-
tisch verantworteten Handeln entdecken, weil eine ,,echte evangelisch-
kirchliche Legitimation fir Wichern Zwei, d.h. fiir die organisierte,
unmittelbar sozialpolitisch bzw. politisch wirksame christliche Kampf-
und Tatgemeinschaft (...) im Verlauf der letzten 100 Jahre von der
evangelischen Kirche Deutschlands nicht zu erlangen® war (Gersten-
maier, 1953, 501). ,Wichern II ist der Ruf an die Christenheit Deutsch-

90 Wichern: Uber Dilettantismus in der inneren Mission; Orden der rémischen Kir-
che; die feste Beamtung im Dienst der inneren Mission [1847], in: Ders.: Simtliche
Werke (SW), Db I, Berlin/Hamburg 1962, S. 85-88) in: Diakonisches Kompendium

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

7. Die rettende Liebe (Wichern I; Wichern II; Wichern IlI; Wichern IV)

lands, sich den Aufgaben der ,gestaltenden Liebe® zuzuwenden® (ders.,
501). Fiir Gerstenmaier ist ,Wichern II (...) bis jetzt im Bereich des
deutschen Protestantismus ein Fragment geblieben, beides in theoreti-
scher und praktischer Hinsicht. In praktischer: Im deutschen Protes-
tantismus gibt es heute kaum eine jener von Huber und Wichern ge-
forderten Assoziationen, die im offentlichen Leben in der von Wi-
chern gewiesenen Richtung wirksam, geschweige gar fithrend werden
konnen. In theoretischer Hinsicht fehlt es unserer Kirche trotz aller
Botschaften und ,Worte® nicht nur an einem konkreten, geschlossenen
Sozialprogramm, sondern es mangelt auch an einer gemeinsamen
Uberzeugung, dafl so etwas iiberhaupt moglich, nétig und legitim sei
in der Kirche des Evangeliums® (ders., 1953, 502). Das Problem ist nun
aber, darauf weist Th. Strohm mit den Worten von K. Janssen hin, dass
beide, Wichern wie Gerstenmaier, einen christlichen Gesellschaftsor-
ganismus (vergl. Gerstenmaier, 1953, 503ff. und 513) wollten, wo eine
echte geschwisterliche Solidaritat blitht und nicht eine ,patriarchale
Herablassung® (vergl. Gerstenmaier, 1953, 506) beim Helfen und wo
infolgedessen eine echte ,Inkarnation“ des heilsgeschichtlichen Ge-
schehens durch das tathaft Konkrete sich vollzieht. Aber die Geschich-
te verlief in Deutschland dann so, dass aus diesen Impulsen ein impo-
nierender Wohlfahrtsverband herauskam, mit dem 1975/1976 gegriin-
deten Diakonischen Werk.

Deswegen ist nach Th. Strohm ,Wichern III* auf der Tagesord-
nung: ,,Es erscheint heute an der Zeit, eine neue Balance zwischen den
sozialstaatlichen Expertenkulturen und den auf freiwilliger Initiative
und gemeinsamer Verantwortung beruhenden ,Kulturen des eigenen
Lebens® (Ulrich Beck) herzustellen (Strohm, 1998/2003b, 172). Und
hier kann man nach Strohm und K. Janssen an Gedanken Wicherns
erinnern: ,Wenn Wichern hoffte, christliche Assoziationen der Hilfs-
bediirftigen selbst fiir deren soziale (... R.M.) Zwecke zu veranlassen,
so werden hier Selbsthilfepotentiale angesprochen, neue Zusammen-
schliisse und Initiativen, die geeignet wiren, das bestehende System zu
transformieren® (Strohm, 1998/2003b, 170 — mit Bezug auf Wichern
1849/1979, 248). ,Der Schritt von der Selbsthilfe scheint ihm der
Grenzstein zwischen der bisherigen und einer kiinftigen Epoche der
christlich rettenden Liebesarbeit® (Janssen, 1961/1978, 139f. — eben-

153

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

7. Die rettende Liebe (Wichern I; Wichern II; Wichern lIl; Wichern IV)

154

falls mit Bezug auf Wichern 1849/1979, 248)%*. Im Kontext von Wi-
chern III tauchte dann der Begriff der ,freien Liebespflege® auf (vergl.
Benedict, 2007/2008, 107). Liebe ist ohne Anerkennungserfahrungen
nicht moglich bzw. durch fehlende Anerkennungserfahrungen werden
die Akteure verunfihigt ihren Liebesdienst zu erbringen - dafiir steht
Wichern IV. In kirchlichen Einrichtungen (z.B. Altenheime) wird zu-

91 Beziiglich der Aussage von Janssen sind bei Wichern schon die Aussagen zur Ver-

einsfrauentitigkeit bedeutsam (vergl. Wichern, 1849/1979, 244ff.): ,In diesen
Frauenvereinen, zu deren einzelnen an achtzig titige Mitglieder gehoren, liegt
einer der Anfinge des wirksamen christlichen Sozialismus (...)“ (ders., S.245).
Weiter im Text bemerkt er noch ausfiihrlich (mit Blick auf den Selbsthilfegedanken
R.M.): ,Diese Frauenverbindungen machen sich in diesem Geiste zu Aufgabe, den
ihnen zukommenden Armen Arbeit zu bieten und zu verschaffen; sie alle sind zu-
gleich christliche Gesellschaften zur freiwilligen, ungezwungenen Beschiftigung
der Armen und wissen auch selbst da noch, wo fast alle Arbeitskraft verschwunden
scheint, Stufen der Arbeit zu entdecken, wie sie nur die Erfindungsgabe der Liebe
entdecken und vermitteln kann“ (ders., S. 246). Und daran anschlieflend kommt es
zu einer kritischen Bemerkung an die Adresse der Manner: ,, (...) aber auch die
Forderung wird nicht bestritten werden, dafy die deutsche Méannerwelt dariiber
klarwerden soll, wie es sich hier nicht um gutmiitige, sentimentale Philanthropie,
die man dem schwachen Geschlecht oder einzelnen Philanthropen tiberlassen
konne oder nebenbei mit zu beachten habe, handle, sondern vielmehr um die Lo-
sung einer der grofiten Aufgaben unserer Tage“ (ders., S. 246f.). Darauf folgt dann
der Textabschnitt, auf den sich Strohm wie Janssen beziehen — im Original liest er
sich so: ,,Aber alle Verbriiderungen und Verschwisterungen dieser Art sind bis
jetzt nur Verbindungen fiir Hilfsbediirftige; die Personen der unteren Klassen, die
der Hilfe bediirfen, stehen jenen Verbindungen, die ihnen Dienst und Hilfe brin-
gen, doch immerhin vereinzelt gegeniiber. Ein neuer Schritt, der noch getan und
verfolgt werden muf3, ist: christliche Assoziationen der Hilfsbediirftigen selbst fiir de-
ren soziale (... R.M.) Zwecke zu veranlassen. Begibt sich die innere Mission erst
ernsthaft an die Verwirklichung dieser Aufgabe, so ist der Grenzstein aufgerichtet
zwischen der bisherigen und einer kiinftigen Epoche der christlich rettenden Liebesar-
beit (...)“ (ders., S.248). Wichern erginzt noch zu diesem Gedanken erlduternd:
»Bei dem Versuche der Verwirklichung solcher Verbriiderungen (gemeint ist die
Verbriiderung der Arbeiter zur Selbsthilfe R.M.) wird sich sehr bald ergeben, daf3
diese Selbsthilfe nur eine sehr mangelhafte, vollig ungeniigende bleiben wird. Zur
Erreichung des gewiinschten Zieles wird es einer christlichen Assoziation der ver-
schiedenen Arbeits- und Besitzstinde, einer freien, neuen Einigung derer, die viel
oder doch mehr, und derer, die wenig haben, bediirfen. Durch solche Verbindung
und gegenseitige Handreichung wiirde auf der einen Seite der Geiz und die Furcht,
auf der anderen der Neid und der Zorn ersterben, nachdem Christus auf beiden
Seiten die alles einigende Gestalt der Liebe gewonnen hitte, die alles vermag“
(ders., S. 249 - alle Herv. i. Orig.). Diese Vision von Wichern findet sich in der Ge-
genwart vor allem in Tauschborsen etwas realisiert.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

7. Die rettende Liebe (Wichern I; Wichern II; Wichern IIl; Wichern IV)

weilen ein zu geringer Lohn gezahlt als bei vergleichbaren Arbeitsplat-
zen. Fiir Arbeitnehmer/-innen mit Familie sind dann ein Lohnunter-
schied von 200 Euro monatlich dann schon schmerzhaft. Hier wéren
gerechte Lohne, als Ausdruck von Wichern IV hilfreich. Und in der
Sozialarbeit, im Zuge der neoliberalen Deregulierung haben die Pro-
fessionellen immer weniger Zeit fiir einen achtsamen und wertschat-
zenden Umgang mit ihren Zielgruppen (vergl. Seithe/Wiesner-Rau,
2014). Auch hier hat der Ruf nach Wichern IV seine Relevanz, damit
die Wiirde des Sozialarbeiters/der Sozialarbeiterin gewahrt bleibt und
sie nicht zu Mittdtern/-innen werden sondern echte Beziehungen zu
den Bediirftigen resp. Klienten aufbauen kénnen und nicht Druck aus-
iben miissen.

Bei all dem zu und von Wichern gesagten sollte man immer wie-
der ergidnzen, wenn man Wicherns Grundanliegen gerecht werden
will, dass die lebensweltliche Aneignung des Sozialen und der Solidari-
tdt, auch wenn sie sich unter den Bedingungen der Moderne vollzie-
hen soll, dass dabei an die beeindruckende Haltung der Liebe, des
Langmutes und der Giite von Wichern zu erinnern sei, wie er sie z.B.
im ,,Rauhen Haus“9? in Hamburg praktisch verwirklichte, vorlebte und
fir die Qualifizierung der Mitarbeiter in Anschlag brachte. Dazu ge-
horte auch seine Bereitschaft, sich auf die Suche von ,verlorenen Scha-
fen“ zu machen (vergl. Vonhoff, 1977, 142; s.a. Janssen 1956/1979,
12ff.). Fir Wichern ist die rettende Liebe, die in der christlichen Lie-
bestdtigkeit zum Ausdruck findet, ,,das Abbild der urbildlichen Liebe
und Gemeinschatft (...), die in dem dreieinigen Gott selber als ewiges
Leben lebt“ (Wichern, 1856)“%3. Im Sinne von Wichern ergdnzt Bene-
dict hierzu. ,Mehr noch als durch den Glauben wird der Mensch ge-
rechtfertigt durch die Liebe, ohne dass damit ein Problem der Werkge-

92 Uwe Birnstein weist in seiner Biografie von J.H. Wichern darauf hin, dass die Idee
der Rettungshduser von dem durch J. Daniel Falk errichteten ,Lutherhof®, in
Weimar, inspiriert wurde. Dabei beeindruckte das Erziehungskonzept, das ohne
Gewalt auszukommen versuchte. Stattdessen wurden Liebe und Geduld zu den
Hauptelementen der Falk'schen Pddagogik (vergl. Birnstein, 2007, 29f.). Weitere
»Inspirationen® fiir seine Rettungshduser erhielt er von den ,,Franckeschen Stiftun-
gen/Anstalten (Halle) sowie der ,Kopfschen Erziehungsanstalt in Berlin (vergl.
ders., 40 und 58).

93 Wichern, Gutachten tiber die Diakonie und den Diakonat (1856), S. 133 in: Diako-
nisches Kompendium

155

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

7. Di

e rettende Liebe (Wichern I; Wichern II; Wichern Ill; Wichern IV)

156

rechtigkeit auftritt” (Benedict, 2008b, 74). Die ,rettende Liebe® im Sin-
ne von Wichern ist ein kritischer Kommentar zu einer naiven Liebes-
religiositdt einerseits zu einer sterilen Liebestdtigkeit andererseits.
Birnstein schreibt zu dem ,Rettungsaspekt®: ,Fiir moderne Ohren

klingt das pathetisch. Es stammt aus dem Wortschatz der Erweckungs-
bewegung mit ihrer Einteilung in Gut und Bose, christlich und heid-
nisch, Gott und Welt. Wer diesem Dualismus folgt, weif$ sich zwei Auf-
gaben verpflichtet: Zum einen dafiir zu sorgen, selbst auf der richtigen

Seite zu stehen, zum anderen dem Missionsauftrag Jesu zu folgen und

moglichst vielen Menschen zu ermdéglichen, das Heil zu erlangen und

sie somit vor der ewigen Verdammnis zu erretten. Hinter diese geistli-
che Bedeutung zuriick tritt der ganz praktische Aspekt des Rettens.
Menschen koénnen das Heil nur erlangen, wenn sie von widrigen Um-
stinden wie Armut, Elend, Kriminalitdt und Sittenlosigkeit befreit sind.
Eine programmatische Weichenstellung, die eine Gleichsetzung mit

einer vollig zweckfreien Barmherzigkeit verbietet. Der Grundgedanke

des Rettens, wie es Wichern und andere Griinder von Rettungshdusern

verstehen, entstammt nicht einem sozialen, sondern einem missionari-
schen Impuls.(Absatz herausgenommen R.M.) Wichern selbst iiber-
setzt das Wort ,retten mit ,,selig machen’, einem Begriff aus der Berg-
predigt. Thm schwebt(e) (R.M.) vor, Kinder in einem eigenen Haus mit

familidrer Atmosphire ,selig“ zu machen, sie also dem Heil ndher zu

bringen (Birnstein, 2007, 571.).

Wichern qualifizierte die ,,rettende Liebe® wie folgt: 1) Man sucht
Elende, Hungernde, Nackte, Darbende auf und beginnt unter ihnen
Werke der Barmherzigkeit zu errichten, schon bestehende zu férdern
oder vereinzelte zu vermehren - der Knackpunkt hierbei ist, dass diese
gesamten Betdtigungen nicht mit einer heimlichen Gewinnlust und
-sucht unterfiittert sind (vergl. zum Stichwort ,Gehstruktur® bei: July,
2008). 2) Mit der rettenden Liebe erbringt man in freier Liebe Opfer
des Lebens , auch indem man ,,Barmherzigkeit in Opfern von Gut und
Blut“ lebt. 3) Taten des ,,Aufhelfens” haben einen zentralen Stellenwert,
auch wenn das sehr mithsam und langwierig sein kann; dazu kann z.B.
gehoren jemanden liebend zum Uben zu ermuntern. Dabei macht Wi-
chern deutlich, dass hierbei kein Subjekt-Objekt-Verhiltnis bestehen
sollte, das hier den Helfer und dort den Hilfsbediirftigen sieht. Es ging
darum, dass sich keine Aufsehermentalitit zeigen sollte, sondern man

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

7.1. Literaturverzeichnis

sollte Mit-Arbeiter sein, also ,,mit dieser Jugend arbeiten, essen und
spielen® (Schreiner in: Krimm, 1953, 331). Trotz dieser Perspektive
muss Benedict kritisch anmerken, dass die ,,rettende Liebe“ in der Pra-
xis sich als Liebe zu Mangelwesen verstand und von daher von einer
herabneigenden Barmherzigkeit zu den Armen begleitet wurde (vergl.
Benedict, 2008b, 75). 4) Mit der rettenden Liebe ist auch ein Bewusst-
sein verbunden, den Einzelfall bei dem Tun zu wiirdigen und Genera-
lisierungen bzw. generalisiertes Handeln zu vermeiden. Der Nachteil
dieses Aspektes war, dass dadurch sich ein Focus auf Notlagen ausbil-
den kann, wo ,sozialstrukturelle Probleme primir in personalisierter
Form wahrgenommen werden“ (Benedict, 2008b, 75). 5) ,Rettende
Liebe“ ist, ,wenn der Geist, die Kraft und der Ernst ungefirbter, unei-
genniitziger, sich aufopfernder und Gott vertrauender Liebe in dem
Haus walten® (vergl. Wichern, 1833/1979) — damit spricht er auch eine
spirituelle Herausforderung fiir die Christen an, wenn er von der ret-
tenden Liebe als dem alles durchdringenden Odem des belebenden
Evangeliums spricht. Vermutlich sich darauf beziehend problemati-
siert Benedict: ,,So wie der Calvinist sich nicht sicher sein kann, ob er
genug getan hat, um erwidhlt zu sein, so der protestantische Lie-
beschrist nicht, ob seine Liebestatigkeit ausreicht, um dem Reich der
Liebe auf die Spriinge zu helfen und den Kampf mit den Machten der
Finsternis, dem Materialismus und dem Kommunismus, zu bestehen®
(ders., 2008b, 74).

7.1. Literaturverzeichnis

BENEDICT, Hans-Jiirgen: Barmherzigkeit und Gerechtigkeit, S.9-28 in: DERS.,
[1994] 2008

DERS.: Beruht der Anspruch der evangelischen Diakonie auf einer Missinterpreta-
tion der antiken Quellen? John N. Collins Untersuchung ,Diakonie®, S. 114-128
in: DERS,, [2000] 2008

DERS.: Gott ist barmherzig, nicht allmachtig, 2f. in: Junge Kirche 62(2001)

DERS.: ,Der kommunismus und die Hilfe gegen ihn“ Das antikommunistische
Manifest Wicherns als Grundlage der berithmten Wittenberger Stegreifrede
Wicherns und als verhéngnisvolles Erbe der Inneren Mission, S.455-475 in:
Evangelische Theologie 61(2001); zugleich in DERS, 2008, S. 77-100

157

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

7. Die rettende Liebe (Wichern I; Wichern II; Wichern lIl; Wichern IV)

158

DERS.: Gott als kooperative Macht der Barmherzigkeit und Gerechtigkeit, S. 29-41
in: DERS., [2004] 2008; Originalquelle, S. 66-78 in: SCHIBILSKY/ZITT (Hg.),
2004

DERS.: Diakonie als Dazwischengehen und Beauftragung. Die Collins-Debatte aus
der Sicht ihres Anstofigebers, S. 129-137 in: DERS., [2005] 2008

DERS.: Wicherns Familienerziehung - ein Mittel gegen die Zerstérung des Le-
bensweltlichen? Eine Erinnerung zum 125. Todestag Wicherns mit aktuellen
Ausblicken, S. 101-113 in: DERS., [2007] 2008

DERS.: Barmherzigkeit und Diakonie. Von der rettenden Liebe zum gelingenden
Leben, Stuttgart 2008a

DERS.: Was ist das Neue an Wicherns Liebesbegriff?, S. 73-76 in: DERS., 2008(a)b

DERS.: Die Liebestitigkeit der Alten Kirche. Eine Erfolgsgeschichte und ein wich-

tiger Grund fiir die Ausbreitung des Christentums — Uhlhorn, Troeltsch und
Harnach wiedergelesen, S. 50-72 in: DERS., 2008(a)c

DERS.: Gott und Mensch als Akteure des Sozialen im Dienst von Barmherzigkeit
und Gerechtigkeit, S. 42-56 in: HOBURG (Hg.), 2008(d)

BIRNSTEIN, Uwe: Der Erzieher. Wie Johann Hinrich Wichern Kinder und Kirche
retten wollte, Berlin 2007

GERSTENMAIER, Eugen: ,Wichern Zwei“. Zum Verhéltnis von Diakonie und So-
zialpolitik, S. 499-546 in: KRIMM (Hg.), 1953

HILLER, Doris/KRESS, Christine (Hg.): Dass Gott eine grof3e Barmherzigkeit ha-
be. Konkrete Theologie in der Verschrankung von Glauben und Leben, Leipzig
2001

HOBURG, Ralf (Hg.): Theologie der helfenden Berufe, Stuttgart 2008

JANSSEN, Karl: Wichern Leben und Wirken, S. 9-19 in: WICHERN (Ausgewéhlte
Schriften - Band 1), 1956/1979

DERS.: Einfithrung zu ,,Die Innere Mission der deutschen evangelischen Kirche®
S.135-145 in: WICHERN (Ausgewéhlte Schriften — Band 3), 1961/1979

JULY, Frank Otfried: Gehstruktur. Wichern und der Kern der Diakonie, S. 34-36
in: zeitzeichen 1/2008

KRIMM, Herbert (Hg.): Das diakonische Amt der Kirche, Stuttgart 1953

RUDDAT, Giinter/SCHAFER, Gerhard K. (Hg.): Diakonisches Kompendium,
Gottingen 2005a

DERS./DERS.: Diakonie in der Gemeinde, S.203-227 in: DERS./DERS. (Hg.),
2005(a)b

SCHAFER, Gerhard K.: Evangelisch-theologische Konzeptionen und Diskussions-
linien der Diakonie, S. 91-121 in: RUDDAT/SCHAFER (Hg.), 2005

SCHIBILSKY, Michael/ZITT, Renate (Hg.): Theologie und Diakonie, Giitersloh
2004

SCHREINER, Helmuth: Wichern, Lohe und Stoecker, S.315-349 in: KRIMM
(Hg.), 1953

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

7.1. Literaturverzeichnis

SEITHE, Mechthild/WIESNER-RAU, Corinna (Hg.): ,Das kann ich nicht mehr
verantworten!“ Stimmen zur Lage der Sozialen Arbeit, 2(2014)

STROHM, Theodor: Diakonie in der Perspektive der verantwortlichen Gesell-
schaft: Beitrdge zur sozialen Verantwortung der Kirche II (Hg. Von Volker
Herrmann), Heidelberg 2003

DERS.: ,Wichern drei“ - auf dem Weg zu einer neuen Kultur des Sozialen,
S.168-173 in: DERS., 2003 [1998]

DERS.: Professionalisierung von Nichstenliebe - eine Anfrage an christliche Hilfs-
motivation, S.157-167 in: DERS., 2003 [2001] und S.223-235 in HILLER/
KRESS (Hg.), 2001

VONHOFE Heinz: ,Geschichte der Barmherzigkeit®, S.11-262 in: VONHOFF/
HOFMANN, 1977

DERS./HOFMANN, Hans-Joachim: Samariter der Menschheit. Christliche Barm-
herzigkeit in Geschichte und Gegenwart, Miinchen ca. 1977/1990 (??)

WICHERN, Johann Hinrich (Hg. von Karl Janssen und Rudolf Sieverts): Ausge-
wihlte Schriften (3 Biande), Giitersloh 1979

DERS.: Die offentliche Begriindung des Rauhen Hauses am 12. September 1833,
S.25-49 in: WICHERN (Ausgewihlte Schriften - Band 2), 1833/1979

DERS.: Die innere Mission der deutschen evangelischen Kirche. Eine Denkschrift
an die deutsche Nation, S. 147ff. in: WICHERN (Ausgewihlte Schriften — Band
3), 1849/1979

WINTER, Jorg: Diakonie im Spannungsfeld von kirchlichem und staatlichen
Recht, S. 287-299 in: RUDDAT/SCHAFER (Hg.), 2005(a)

WITSCHKE, Reinhard: Diakonische Handlungsebenen zwischen Kirchenkreis
und EKD, S. 241-259 in: RUDDAT/SCHAFER (Hg.), 2005

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

159


https://doi.org/10.5771/9783828871861

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. ©
m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

8. Jesus Christus — Vergewisserungen

Wenn iiber Jesus Christus gesprochen wird, dann gibt es unterschiedli-
che Akzente. Die Reich-Gottes-Verkiindigung zum Beispiel wird dem
historischen Jesus zugerechnet. Hingegen ist der Sohn-Gottes-Titel
eine Zuschreibung an Jesus, die von der jungen christlichen Gemeinde
gemacht wurde. Dazu ist unterschiedliches zu sagen.

8.1. Reich-Gottes-Verkiindigung des historischen Jesus

Die Forschung ist sich tiber das ,Dass“ der Reich-Gottes-Verkiindi-
gung Jesu einig, nicht aber in Bezug auf das ,Was"

8.1.1. Sprachgebrauch

Nach Ludger Schenke ist die basileia als ,, Konigreich® zu lesen. Es ist
ein fest umrissener Raum, ein Gebiet von einem bestimmten Herr-
scher (vergl. Gackle, 2018, 46f.). Hier ,Konigsherrschaft® zu iberset-
zen ist zu unprizise. Die Basileia in Jesu Verkiindigung umschreibt
einen Vollendungszustand, der dann eintreten wird, ,wenn Gott allein
und unbestritten als K6nig herrscht und keine Macht ihm diese Herr-
schaft streitig macht® (Strotmann, 2015, 100).

Dieser Heilsraum ist nicht statisch, ,sondern eine dynamische
Wirklichkeit, die schon in der Gegenwart erfahrbar ist, sich immer
weiter ausdehnt und schliefSlich die ganze Welt umgreifen wird* (dies.,
101). Man soll durch die Ubersetzung nicht dazu verleitet werden, sich
das ,Konigreich Gottes” als irdischen Staat der Neuzeit vorzustellen,
mit Wachposten usw. Dieser Heilsraum ist ein Raum von dem ,alle
gottwidrigen Michte und Kriéfte ausgeschlossen sind“ (Géckle, 2018,

54).

161

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

8. Jesus Christus — Vergewisserungen

8.1.2. Wie Jesus die ,Basileia Gottes” vor dem Hintergrund des
jiidischen Verstandnishorizontes verstand

»Jesus lebte wie sein Lehrer Johannes der Taufer ebenfalls in der Vor-
stellungswelt der Apokalyptik. Auch er erwartete das Ende der gegen-
wirtigen Geschichte und das Hereinbrechen einer neuen Weltzeit, in
der nur noch Gott allein herrschen und alle Machte des Bosen besiegt
sein werden (...). Auch er ging von einem groflen Gericht am Ende
der Zeit aus und dachte in Dualismen: hier die Herrschaft des Satans -
da die Konigsherrschaft Gottes. Allerdings identifizierte Jesus die da-
monischen Michte nie mit einer tatséchlich existierenden imperialen
Macht (wie z.B. Dan 7-12) oder mit den Nichtjuden an sich (wie z.B.
PsSal 17,3), sparte also die menschliche Welt aus. (...) Eher unge-
wohnlich fiir apokalyptische Literatur war jedoch die Gewissheit Jesu,
dass die >basileia Gottes« nicht nur unmittelbar bevorsteht, sondern
schon begonnen hat, also schon in die gegenwartige Weltzeit eingebro-
chen ist und sie zu verdndern beginnt. Trotzdem war das paradoxe, ty-
pisch jesuanische >Schon« und >Noch nicht« der Gottesherrschaft keine
Erfindung Jesu, sondern kniipfte an Vorstellungen an, die sich uw.a. in
Liturgien und Gebeten des zeitgenossischen Judentums finden. (...)
Neu war jedoch Jesu Uberzeugung, das zukiinftige, die ganze Welt um-
fassende Konigreich sei dabei, sich schon in der Gegenwart durchzu-
setzen (Strotmann, 2015, 103).

8.1.3. Das zukiinftige und schon gegenwartige Konigreich Gottes in
der Verkiindigung Jesu

Man kann sich auf kein Jesuslogion beziehen, wodurch belegt werden
konnte, dass das Reich Gottes unlosbar mit der Person Jesu verbunden
ist und wo die ,,zukiinftige Gottesherrschaft ... in Wort und Tat, in der
Person Jesus bereits Wirklichkeit“ und ,,in seiner Person bereits gegen-
wirtig® ist (Zitate von Klappert in: Géckle, 2018, 59; s.a. 127). ,,Eine
pauschale Deutung des Wirkens Jesu als Verwirklichung, Herbeifiih-
rung, Aktualisierung, Vorabschattung, Antizipation, Dammerung, An-
bruch oder Einstand der >basileia< (abweichend vom Original lateini-
sche Schreibweise R.M.) oder gar als realized eschatology und Verge-

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

8.1. Reich-Gottes-Verkiindigung des historischen Jesus

genwartigung der Zukunft ldsst sich von den Evangelien her nicht be-
legen® (ders., 59f,; s.a. 132).

a) Gegenwartigkeit des Gottesreiches

Die Wachstumsgleichnisse werden als Beispiele fiir die Gegenwartig-
keit des Gottesreiches genannt. Dazu gehoren das Gleichnis von der
selbstwachsenden Saat (Mk 4,26-29) oder das Gleichnis vom Senfkorn
(Mk 4,30-32).

Die Pointe der Gleichnisse vom Senfkorn (Mk 4,30-32; Lk 13,18f.)
oder vom Sauerteig (Mt 13,33) liegt in der Kraft und Unaufhaltsamkeit
des einmal begonnenen Prozesses, wo der Anfang gemacht ist und das
Reich Gottes sich nun unauthaltsam die Bahn bricht (vergl. Wilk,
2012). Dabei ldsst sich eine organische Verwandtschaft des ,, Anfangs*
(Senfkorn) und der Staude (Reich Gottes) kaum erahnen (vergl. Gack-
le, 2018, 83). Deshalb darf man auch nicht so einfach die ,,basileia® mit
der Kirche identifizieren und daraus abgeleitet einen Wachstum der
»basileia“ mit dem Wachstum der christlichen Kirche in Verbindung
bringen (vergl. ders., 81).

»Die Gegenwirtigkeit des Konigreiches Gottes betonen schliefllich
auch Jesusworte, die das Dringende der basileia in den Vordergrund
stellen und ein entsprechend entschlossenes und schnelles Handeln in
der Gegenwart fordern. Hierzu gehoren die Gleichnisse vom Gastmahl
(Lk 14, 26-24 par Mt 22,1-14 par EvThom 64), vom Schatz im Acker
und von der Perle (Mt 13,44-46; EvThom 109.76). Der Gastgeber des
Festmahls kann nicht warten, bis alle Geladenen wirklich Zeit haben
und frei sind von ihren Verpflichtungen. Wenn Gott zum Fest ruft,
missen die Geladenen kommen, ansonsten feiert er ohne sie (Lk
14,16-24 par). Noch radikaler erscheint die angemessene Reaktion auf
das Auffinden von Schatz und Perle, nimlich sofort alles zu verkaufen,
um diese Schitze zu erwerben. Auch hier gehéren Gegenwirtigkeit
und Zukiinftigkeit des Gottesreiches zusammen, ein eschatologisches
Verstandnis fehlt jedoch® (Strotmann, 2015, 106f.).

163

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

8. Jesus Christus — Vergewisserungen

b) Zukiinftigkeit des Gottesreiches

Von der Zukiinftigkeit des Gottesreiches spricht die zweite Vaterunser-
bitte: ,,dein Reich komme“ (Lk 11,2/Mt 6,10). Es ist eine beharrliche
Bitte um die baldige und endgiiltige Durchsetzung dieses Reiches als
Heilsraum. ,,Die Rede vom Kommen des Reiches ist wahrscheinlich
eine Innovation Jesu, was ein gewichtiges Argument fiir die Authenzi-
tat ist“ (Gickle, 2018, 53).

»Die Zukiinftigkeit des Gottesreiches begegnet uns auch in den
ersten drei, wohl auf Jesus selbst zuriickgehenden Seligpreisungen der
lukanischen Fassung (Lk 6,20f.), die den Armen, Hungernden und
Weinenden das Reich Gottes verheiflen” (Strotmann, 2015, 107).

¢) Gegenwartigkeit und Zukiinftigkeit des Reiches Gottes

»Auf Grund der dargestellten Quellenlage ist es duflerst unwahrschein-
lich, dass Jesus die Gegenwirtigkeit des Gottesreiches isoliert ins Zen-
trum seiner Verkiindigung geriickt hat® Trotz herrschender Herr-
schaftsverhaltnisse und familiarer Verwerfungen ,konnte er in den
kleinen, unscheinbaren Anfingen seiner Exorzismen und Heilungen,
seiner Mahlsgemeinschaften, ja in der Schopfung selbst die Gegenwar-
tigkeit der basileia spiiren und sie anderen erfahrbar machen. Jesus
war auch kein gottvergessener Macher, der glaubte, aus eigener Kraft
die Welt verandern zu kénnen. Er lebte aus einer inneren Gewissheit
heraus, dass Gott selbst sein Konigreich in allerkiirzester Zeit herbei-
fihren und vollenden werde. Die in der Gegenwart sich Bahn brechen-
de Herrschaft Gottes war nur den Anfang, (...)“ (dies., 108f.).

Die behandelten Texte liefern keine iiberzeugenden Beweise fiir
einen apokalyptischen Jesus. Und dennoch ist es unwahrscheinlich,
dass Jesus sich vollstindig von den apokalyptischen Vorstellungen sei-
nes Lehrers, Johannes des Tédufers, entfernt haben soll. Und wenn die
junge Christengemeinde apokalyptische Vorstellungen vom Reich
Gottes hatte, dann wird sie das nicht ganz vorbei an Jesus entwickelt
haben (vergl. dies., 109).

164

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

8.1. Reich-Gottes-Verkiindigung des historischen Jesus

8.1.4. Das Konigreich als gesellschaftlicher Gegenentwurf zur
erfahrenen irdischen Herrschaft

Fur die Horer Jesu war Jesu Rede vom Reich Gottes weder ein theolo-
gisches, noch ein spirituelles Kénigreich, ,sondern eine Metapher fiir
eine umfassende Wirklichkeit, die im Gegensatz steht zu jeder
menschlichen Herrschaft und zur erfahrenen empirischen Wirklich-
keit, die von Unterdriickung und Ungerechtigkeit, Krankheit und Tod
gepragt war (...)“ (dies., 110)

a) Adressaten und Adressatinnen der Reich Gottes Verkiindigung (vergl. dies.,
110-113)

— Menschen mit soziookonomischen Defiziten: Arme, Hungernde,
Chancenlose etc.

— Kinder

— Besessene, Kranke, Behinderte

— Menschen mit moralischen Defiziten: Zollner, Prostituierte

— Im Zentrum, quasi als Biirger und Biirgerinnen des Gottesreiches,
stehen Menschen, die in den irdischen Gesellschaften am Rande
stehen, tibersehen und ausgegrenzt werden, Menschen, die materi-
elle, psychische, physische und soziale Not leiden (vergl. dies., 113)

b) Erwartungen an diejenigen, die ins Reich Gottes eintreten wollen (vergl. Wilk,
2012)

— ,Sie miissen die Zuschauerperspektive aufgeben und im eigenen
Leben umsetzen, was Jesus verkiindet (...);

— Es gilt sich von selbstsiichtigen Begierden zu befreien (vergl. Mk o,
43-47) und von Bindungen, wie sie vom Reichtum ausgehen, zu 16-
sen (vergl. Mk 10,25; Mt 6,24)

¢) Metaphern fiir das Reich Gottes

— Festmahl ist als schone Metapher fiir das Konigreich Gottes (vergl.
Géckle, 2018, 48ff.) von ihm gebraucht worden. Es ist eine Heraus-
forderung in einer Welt des Hungers und stets bedrohlicher Nah-
rungsknappheit. Die Speisung der Hungernden weist auch darauf
hin (vergl. Strotmann, 2015).

165

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

8. Jesus Christus — Vergewisserungen

— Wenn er sagte: ,Bei euch aber soll dies nicht sein, sondern wer bei
euch grof3 sein will, der soll euer Diener sein, und wer bei euch der
erste sein will, soll Sklave aller sein, dann spricht er gegen anma-
lendes und imperiales Herrschen (vergl. dies., 114f.). Den ,Weisen
und Verstdndigen® bleibt verborgen, worum es Jesus bei der Reich-
Gottes-Verkiindigung geht (vergl. Wilk, 2012).

— Das Reich Gottes ist eine Gabe des Heils, die man empfingt, wenn
man offen wie die Kinder ist, diese Gabe zu empfangen (vergl. Mk
10,14f.) (vergl. Géckle, 2018, 63f.). Diese Gabe des Heils kann also
schon jetzt ,bereits gegenwirtig gesucht, empfangen und besessen
werden® (ders., 73) — wird ganz aber erst eschatologisch sichtbar/
offenbar (vergl. ders., 130).

8.1.5. Bilder und Metaphern des Gerichts

»Auffallend oft besteht das Gericht in der Jesusiiberlieferung in einem
selbstverschuldeten und selbstgewdhlten Ausschluss vom Kénigreich Got-
tes. Besonders Personen, die sich weigern den letzten radikalen Schritt
auf die basileia hin zu tun, miissen mit dieser Konsequenz rechnen.
Das gilt fiir die Eingeladenen im Gleichnis vom Gastmahl (Lk
14,16-24 par EvThom 64), die sich mit >wichtigeren< Dingen ent-
schuldigen, ebenso wie fiir den reichen Jingling (Mk 10,17-23 par),
der sein Vermogen nicht loslassen kann, oder fiir diejenigen, die erst
noch ihre Familienangelegenheiten regeln wollen, bevor sie Jesus
nachfolgen (Lk 9,57-62 par). Als Selbstausschluss diirfte auch das Wort
vom Volkergastmahl (Lk 13,28f. par Mt 8,11) zu verstehen sein, wie
tiberhaupt die Einlassworte (...). Dem selbstgewéhlten Ausschluss
werden in den genannten Uberlieferungen nicht selten Menschen ge-
geniiber gestellt, die urspriinglich nicht fiir das Konigreich Gottes vor-
gesehen waren bzw. die sich die Eingeladenen als Géste nicht vorstel-
len kénnen“ (Strotmann, 2015, 116f.).

»Fazit: Festzuhalten ist mit Theiflen/Merz (246), dass die Gerichts-
predigt Jesu wie die des Tdufers ihre AdressatInnen verunsichern will.
Im Licht des anbrechenden Gottesreiches ist ganz Israel vor Gott
schuldig geworden. Niemand, auch nicht die frommsten und gerech-
testen Judder und Judderinnen kénnen sich von vornherein und selbst-

166

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

8.1. Reich-Gottes-Verkiindigung des historischen Jesus

gewiss sicher sein, im Gericht gerettet zu werden und in das Konig-
reich Gottes einzugehen. Argerlich ist die jesuanische Gerichtspredigt
auch fiir gut situierte Menschen und solche mit entsprechendem ge-
sellschaftlichen und politischen Einfluss, insbesondere angesichts der
Tatsache, dass Menschen, die an unterschiedlichsten Defiziten leiden
und bisher unterprivilegiert waren, ja sogar Siindern und Siinderinnen,
das Reich Gottes zugesagt wird. (Absatz herausgenommen R.M.) Die
Gerichtspredigt Jesu zielt jedoch selbst in ihrer hirtesten Variante (z.B.
das Weisheitswort LK 11,49-51 par) nicht auf die Verunsicherung an
sich, sondern durch die Verunsicherung hindurch auf die Umkehr
ihrer AdressatInnen. Wie grundsitzlich jeder Gerichtsprophet Israels,
einschliefllich Johannes des Taufers, will auch Jesus durch die Ansage
des Gerichts dieses gerade verhindern und die AdressatInnen zur Um-
kehr von ihrem bisherigen Lebensweg bewegen. Und schliefSlich noch
ein Letztes: die Gerichtsbilder, die Jesus benutzt, sind zwar bedrohlich,
bleiben aber in der Schilderung von Strafen sehr zuriickhaltend® (dies.,
118).

8.1.6. Wie und wo kann man sich das Reich Gottes heutzutage
vorstellen (vergl. dazu Zager, 2002, 71-83 und 123, Punkt 4)

Wenn man ernst macht mit den Vorstellungen von ,,Raum® und ,,Fest-
mahl“ beim Reich Gottes, dann ist fiir mich ein vorziiglicher Ankniip-
fungspunkt fiir heute greifbare Anfinge des Reich Gottes die Sozialkir-
che Gaarden (St. Matthdus in Kiel). Sie beherbergt die Kieler Tafel und
ein ,,Ladchen’, in dem gespendete Kleidung und kleine Haushaltsgera-
te kostenlos mitgenommen werden konnen. Wihrend der Offnungs-
zeiten der Kieler Tafel sind Ehrenamtliche und die Pastorin Ragni Ma-
hajan anwesend und haben ein offenes Ohr fiir die Sorgen und Néte
der Menschen. Die Stadtmission ,stadt.mission.mensch® ist mit im
Boot der Angebotspalette der Sozialkirche. Dadurch werden auch das
Café sowie soziale und kulturelle Veranstaltungen in der Sozialkirche
moglich. Im Café werden Speisen und Getrinke zu einem giinstigen
Preis angeboten; es besteht die Moglichkeit zur professionellen Bera-
tung. Jeden ersten Freitag im Monat gibt es Livemusik - der Eintritt ist
frei, Getranke werden zu kleinen Preisen angeboten. Und es findet re-

167

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

8. Jesus Christus — Vergewisserungen

168

gelmiflig eine Andacht im Raum der Stille statt. Dariiber hinaus findet
ein Stammtisch fiir Menschen mit Assistenzbedarf hier Heimat. Die
Bingo-Nachmittage sind sehr beliebt, bei Jung und Alt, sie kosten
nichts und dennoch sind schone Preise, die gespendet wurden, zu ge-
winnen. Dadurch bestehen in der Sozialkirche Beschiftigungsmog-
lichkeiten fiir Langzeitarbeitslose. Zur Sozialkirche Gaarden finden
unterschiedlichste Menschen den Weg, nicht nur Arme oder Men-
schen aus anderen Religionen und Kulturen, auch Straffillige oder
psychisch Kranke.

8.2. Anmerkungen zum Sohn-Gottes-Titel

8.2.1. Unser Blick auf Jesus Christus ist in groBen Satzen iiber Jesus
Christus gefangen

Manchmal frage ich mich, ob unser Blick auf die Menschen gefangen
ist durch grof3e Sétze iiber Jesus Christus beziehungsweise eine zu ver-
herrlichende Sprache. Das Sprechen und Deuten von Jesu Leben, Tod
und Auferstehung wird durch Lehrsdtze mit einem so hohen Wahr-
heitsanspruch betrieben, so dass der Effekt auftritt, dass so, wie Jesus
Christus in seiner Art und Weise sprach, lebte und handelte ganz ex-
klusiv als der Sohn Gottes erkannt und interpretiert wird - aber ei-
gentlich ist er ,,nur® jetzt in dem vom Sozialethiker A. Rich (1984) ge-
wihlten Begriff, ein ,,Prototyp“ dafiir, wie tiefer Glauben Grofies mog-
lich macht. Dadurch dass der Blick auf Jesus durch ein extrem verherr-
lichendes Sprechen umklammert wird, herrscht ein zu ausschlieflender
Blick auf das Attribut ,,Sohn“ oder ,Tochter Gottes®, so dass andere
Menschen in der Geschichte nicht mehr als S6hne oder Tochter Gottes
erkannt und verstanden werden, die aber auch im Himmel an der Seite
Gottes sitzen. ,(...) ihr seid alle durch den Glauben Gottes Kinder (er-
go: Tochter und Sohne)....“ (Gal 3,26). Ich frage mich, ob die in der
Christologie erfolgende Differenzierung zwischen der WESENSgleich-
heit Jesu mit dem Vater und eine Gottessohnschaft/Gottestochter-
schaft der GNADE nach sinnvoll argumentativ zu vollziehen ist, wenn
der ,exklusive“ Sohn Gottes und die anderen Séhne und Tochter Got-
tes durch den Glauben der Gestalt nach gleich sein werden.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

8.2. Anmerkungen zum Sohn-Gottes-Titel

Es ist durchaus realistisch anzunehmen, dass es Menschen gibt, die
auch ein ebenso wie Jesus Christus barmherziges, von Liebe durch-
tranktes, spirituelles, zutiefst gerechtes Leben fiithren, dass sie Jesus
Christus gleich sind. Ich vermute sehr stark, dass es neben Jesus Chris-
tus, man muss nur ganz genau hinschauen, auch Menschen gibt, die in
ihren Lebens- und Grundvollziigen umfassend transparent auf Gott
hin sind. Und es konnen Menschen sein, die Lahme zum Gehen brin-
gen, Blinde zum Sehen bringen und Tote auferwecken - ,Wer an mich
glaubt, der wird die Werke auch tun, die ich tue, und er wird noch gro-
Bere als diese tun; (...)“ (Joh. 14,12). Einem von der Angst durch und
durch ergriffenen Menschen wieder die Freiheit zum Leben zu schen-
ken, ist so als wiirde man einen Lahmen wieder zum Gehen bringen.
Wie stark diirfen wir die von Jesus Christus berichteten Ereignisse
physisch denken, um das mit der metaphorischen Sprache in der Bibel
Gemeinte {iber Gebiihr einzuengen beziehungsweise auszugrenzen. Es
gibt Menschen, die Arzt im origindren Sinne sind, ohne den Arztberuf
auszuiiben. Man kann auch die Wunder, die Menschen heute vollbrin-
gen, erkennen lernen, wenn man weg kommt von der engfithrenden
Interpretationsfolie — das Ereignis ist biologisch, naturwissenschaftlich,
soziologisch nicht erkldrbar. Weil man das Wort Wunder nicht gern in
Mund nimmt wird von Spontanheilungen gesprochen und doch sind
es Wunder, angetippt durch Heilimpulse von Arzten und Pflegekriften
und liebevollen Besuchen. Und war es nicht ein Wunder der Nichsten-
liebe, als im Jahreswechsel 2015/2016 so viele Menschen sich fiir die
Fliichtlinge engagierten - vergleichbar der Sattigung der sooo durch
die wunderbare Brotvermehrung?

Sohn Gottes ist man, wenn ich die Hinweise in der Bibel richtig
deute, nicht ,attributfrei. Es gehort zu der Identifizierung von jeman-
den als Sohn und Tochter Gottes eine Qualititsaussage von sich selbst
zeigenden Leben, sich bewdhrenden Leben, von einem besonderen
personlichen Fingerabdruck in den zwischenmenschlichen Beziigen
hinsichtlich Liebe, Barmherzigkeit, Gerechtigkeit, Treue zu Gott dazu.
Ich mo6chte nicht ein Junktim formulieren — hier wire der Junktim-Ge-
danke fehl am Platz. Aber es muss doch mit jemanden fiir Gott erfahr-
bar bleiben, dass jener (also Gottes Sohn und Tochter Gottes) bei sei-
nen Grundvollziigen auf der Erde so ist, was das gottliche Handeln
qualitativ ausmacht, so wie es uns in der Bibel berichtet wird. Er muss

169

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

8. Jesus Christus — Vergewisserungen

170

dabei das menschliche allzu menschliche Mittelmaf3 transzendieren.
Gott wird jemanden wohl nicht als Gottes Sohn oder Tochter Gottes
annehmen, der das in der Bibel berichtete ,Gottliche® des Lebens ver-
rit oder nachldssig darauf Bezug nimmt. Ohne grenzenlose Liebe wird
wohl kaum Gott jemanden als Sohn oder Tochter Gottes annehmen.
Fehlende Liebe ist eine ganz entscheidende Scheidemarke (1 Kor 13)
mit der sich jemand herauskatapultiert aus den Kreis der S6hne und
Tochter Gottes. Und Liebe ist wahrlich nichts Einfaches, wenn sie sich
bewihren muss.

Ich vermute ganz stark, dass Jesus Christus nicht der einzige Sohn,
die einzige Tochter Gottes gewesen ist (vergl. hier den Hinweis auf die
feministische Diskussion zur Christologie in Westeuropa und Nord-
amerika, insbesondere zu D. Sélle in: Zager, 2002, 116), dass es auch
noch andere Menschen gab, die genauso wie er in ihrem Leben trans-
parent auf Gott gewesen sind, dass sich wieder noch weitere Wunder
ereigneten durch das Eingreifen dieser Menschen — man darf halt nur
nicht enggefiihrt auf die Vorgdnge auf dieser Erde durch die alles do-
minierende ,,Erzdhlung® von Jesus Christus schauen. Man muss auch
die Geschichten von den anderen Menschen, die auf dieser Erde weil-
ten, erzahlen, damit deutlich wird, dass es iiber Jesus Christus hinaus
auch noch ein im Angesicht Gottes zutiefst gelingendes Leben auf die-
ser Erde gibt. Ich denke an die Diakonisse, deren Liebe sich in unend-
lich viel Langmut und Treue zur geschundenen Existenz zeigt und da-
durch dem gebrochenen Menschen wieder Lebensmut und Zukunfts-
schritte schenkt. Ich denke an den Diakon der zutiefst gerecht bei
Mobbingfillen dazwischen geht und der dann ganz ohne Eitelkeit und
Selbstherrlichkeit sich tiber gelungene Gerichtsprozesse fiir Mobbing-
opfer freut.

Sohn Gottes oder Tochter Gottes — es gab und gibt Menschen, die
um der gerechten Sache verunglimpft und verfolgt wurden, die in die
Enge getrieben einen sehr schmerzvollen Leidensweg gehen mussten
und gekreuzigt wurden.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

8.2. Anmerkungen zum Sohn-Gottes-Titel

8.2.2. Ist nurJesus Christus auferstanden?

Die Auferstehung von Jesus Christus war nur moglich, weil er ein
durch und durch auf Gott hin transparentes Leben fiihrte. Seine tiefste
Barmherzigkeit, seine Liebe, seine unbestechliche Gerechtigkeit, sein
durch die gesellschaftlichen Verhiltnisse nicht besetzbarer Lebenswan-
del unter dem Lichte Gottes, seine Freiheit vor teuflischen Versuchun-
gen waren so stark, dass Gott die Spur seines Lebens iiber den Tod hi-
naus weitergehen lief3. Die praktischen Aussagen seines Lebens zur
Liebe, Barmherzigkeit, Gerechtigkeit und zur Freiheit waren so stark
transparent auf Gott hin, so dass die Jiinger glaubten, dass der gewalt-
same Tod seiner Gestalt nichts anhaben konnte — obwohl am Kreuz
hingerichtet, begleitete er sie iiber den Tod hinaus. Das ist die Aufer-
stehung Jesu Christi. Das bringt das Bild ,,Unterwegs nach Emmaus“
von Janet Brooks-Gerloff gut zum Ausdruck. Es macht die verkldrte
Gestalt des prisenten und gegenwirtigen Auferstandenen sehr gut
deutlich.

Und ist nur Jesus Christus von den Toten auferstanden, gezeichnet
mit den Wundmalen. Wie denken wir Auferstehung beziehungsweise
stellen wir uns Auferstehung vor, gezeichnet mit Wundmalen? Konnte
nicht auch eine Auferstehung bei einem zutiefst gerechten und barm-
herzigen Menschen vorliegen, der nach Monaten der Folter, seelisch
tot und im Gehirn neurobiologisch mit einer Furchtnarbe gekenn-
zeichnet aus einem Folterkeller auftaucht und nach 10 Jahren der lang-
samen Auferstehung wieder ganz frei mit Liebe zwischenmenschliche
Beziehungen gestaltet, wieder begliickt die Vogel im Wald zwitschern
horen kann und wieder ganz uneigenniitzig aktiv ein Helfender ist?
Auf welche Auferstehung vom wem warten wir, bis wir uns eingeste-
hen, dass es ein Sohn oder eine Tochter Gottes ist?

Und ist die Auferstehung von einer selbstbewussten, gerechten, at-
traktiven und fiirsorglichen Frau im Mittelalter vorstellbar, die Opfer
der Hexenverbrennung wurde und deren Asche in alle Winde verstreut
wurde? Oder ist die Auferstehung des gerechten Mannes vorstellbar,
der von der Militdrjunta in den 7oer Jahren des letzten Jahrhunderts
verschwunden gelassen und iiber dem Meer herabgeworfen wurde und
beim Aufprall auf das Meer in Stiicke zerrissen wurde? Und ist die
Auferstehung der leidenschaftlichen und unbeugsamen Christin mog-

171

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

8. Jesus Christus — Vergewisserungen

lich, die von Boko Haram gekopft wurde? Kann das Vorbild der Aufer-
stehung Jesu hier den Blick verengen auf die mogliche und vielleicht
stattgefundene Auferstehung dieser Menschen? Kann die Auferste-
hung darin bestehen, dass andere Menschen, den Leib beziehungswei-
se die Gestalt dieser Menschen nach ihrem Tod anzogen und das
Zeugnis des Lebens dieser Menschen in ihrem Leben weiterfithrten,
die praktischen Aussageintentionen und Ausrufezeichen der zu Tode
Gekommenen verlebendigten und unter den Menschen weitertrugen?
Ist es Auferstehung, wenn Worte, Zeugnisse, Lebensbeispiele uns wei-
terhin umtreiben und uns den Weg ins Leben weisen (vergl. Zager,
2002, 123)? Auferstehung - das ist fiir mich dann, wenn das Lebens-
zeugnis einer Person mit seinem Tod nicht am Ende ist und durch an-
dere tiber den Tod hinaus in der Geschichte der Menschheit Gestalt
annimmt, so als wiirde der Verstorbene noch leben - durch erinnert
werden (vergl. Slenczka, 2018).

Es sind mehr S6hne und Tochter Gottes als nur Jesus Christus auf-
erstanden. Es werden nur diese Ereignisse nicht erzdhlt, nicht tradiert
und daher sind sie uns nicht bewusst. Wir sind zu sehr auf diese exklu-
sive Auferstehungsgeschichte von Jesus Christus mit unserer Aufmerk-
samkeit konzentriert und kénnen es uns, weil sie so exklusiv erzahlt
wird, nicht mehr vorstellen, dass sich weiterhin Auferstehungsereignis-
se unter uns ereignen. Wire dies der Fall, dann wiirde man leichter an
die Auferstehung glauben.

8.3. Literaturverzeichnis

GACKLE, Volker: Das Reich Gottes im Neuen Testament. Auslegungen - Anfra-
gen — Alternativen, Gottingen 2018

RICH, Arthur: Wirtschaftsethik. Grundlagen in theologischer Perspektive, Giiters-
loh 1984

SLENCZKA, Notger. Wir werden erinnert. Warum die Frage nach dem leeren
Grab uberfliissig ist, S. 32-34 in: zeitzeichen 4/2018

STROTMANN, Angelika: Der historische Jesus: Eine Einfithrung, Paderborn
2(2015)

THEIBEN, Gerd/MERZ, Annette: Der historische Jesus. Ein Lehrbuch, S. 221-255,
Gottingen 4(2011)

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

8.3. Literaturverzeichnis

WILK, Florian: Drangen auf allen Ebenen. Das Evangelium vom Reich Gottes in
der Jesusiiberlieferung. (Nikolaus Walter zum 80. Geburtstag) Text erschienen
im Loccumer Pelikan 1/2012) in: http://www.rpi-loccum.de/material/ausaetze/
theo_wilk abgerufen am 17.5.2018

ZAGER, Werner: Bergpredigt und Reich Gottes, Neukirchen-Vluyn 2002

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster

173


https://doi.org/10.5771/9783828871861

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. ©
m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

9. Schlussteil — Gott mit und unter den
Benachteiligten

Diesen Schlussteil mochte ich unter das Thema Gott mit und unter
den Benachteiligten stellen und damit deutlich machen, dass ein be-
freiungstheologischer Akzent deutlich wird. Gott ist mit und unter den
Benachteiligten wie die Beziehungen mit den Benachteiligten von gott-
licher Qualitdt sind — wenn sie zum Beispiel von einer so tiefen Aner-
kennungskultur geprigt sind, dass wir jeden Benachteiligten sehen
und nicht aus den Augen verlieren, wie Tzvetan Todorov es verdeut-
lichte, um dann auch fiir sie einstehen zu kdnnen. Enrique Dussel for-
derte ,,Befreie den Armen!“ Es gilt also so fiir den Armen so intensiv
einzustehen, dass in ihm eine Kraft lebendig wird, aus dem Herr-
schaftssystem auszuziehen. Das Prekariat kennt individuelle Lebensla-
gen, die in den Suizid treiben - das Lamento Hiob von Jan Koblasa
kann diese eventuell symbolisieren — aber die apokalyptische Theolo-
gie macht deutlich, dass der Ausweg nicht in dem Eingehen auf die in-
dividuelle Angst und Verzweiflung liegt, sondern nur im Zusammen-
hang der Heilung des Ganzen vorstellbar ist. Befreiungstheologisch ge-
wendet steht eine befreiungstheologische Apokalyptik vor der Heraus-
forderung, das Gewebe des Lebendigen, die relationalen Interdepen-
denzen des Fiir- und Zueinanders, die Verwiesen- und Angewiesenheit
mit (rettender) Liebe (vergl. J. H. Wichern), Zartlichkeit, Achtsambkeit,
Barmherzigkeit, Mitgefithl (vergl. A. Schopenhauer), Solidaritat, Ver-
trauen, Firsorglichkeit und Anteilnahme so stark und intensiv zu
trinken und zu sattigen, damit es keinen Zweifel gibt, dass es Gott
nicht gibt. Diese alle aufgezihlten Beziehungsweisen miissen vielfache
Hiénde, Fifle und Augen bekommen - dann ist Gott lebendig und die
apokalyptische Angst verschwindet. Befreiungstheologisch gedacht be-
deutet die Reich-Gottes Verkiindigung von Martin Luther King und
Jesus, dass das Reich Gottes nicht fiir eine Gruppe, wie die Armen,
Kranken, Hungernden und Benachteiligten, dauerhaft vereinnahmt

175

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

9. Schlussteil — Gott mit und unter den Benachteiligten

176

wird — aber es ist wohl zu sehen, dass einige, weil sie den Nachsten
nicht dienen konnen bzw. nicht Sklave aller sein wollen, sich nicht
vom Reichtum 16sen konnen, sich nicht von selbstsiichtigen Begierden
befreien konnen und der Einladung zum Festmahl nicht nachkommen,
Selbstausschluss vom Reich Gottes betreiben. Es kann zur Gewissen-
frage werden, wie bei ,anonymen Christen“ (vergl. K. Rahner), mit
und unter den Benachteiligten zu sein — das wird an den Publikatio-
nen von Kathrin Hartmann (,Wir miissen leider draussen bleiben®
[2012]; ,,Aus kontrolliertem Raubbau“ [2015]) deutlich. Diese ist in
meinen Augen eine ,anonyme Christin“ oder vielleicht eine , religions-
lose Christin®

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

10. Danksagung

Dadurch dass ich Nutzer der alten und neuen Flensburger Tafel sein
konnte, war es moglich die wissenschaftliche Arbeit zu finanzieren -
Kopien, Fernleihkosten, Druckerkartuschen, Biicherkauf usw. schlu-
gen immer wieder méichtig zu Buche.

Die Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen der Leih- und Ergédnzungs-
bibliothek Schleswig-Holstein und der Stadtbibliothek Flensburg wa-
ren verlissliche Kooperationspartner/-innen bei der Bewiltigung der
Fernleihen und bei der Recherche nach Literatur.

Mein Bruder Alexander Mierzwa stellte mir seine umfangreiche
Martin Luther King-Literatur zur Verfiigung.

Zur teilweisen Finanzierung der Drucklegung trugen Sr. Susanne
Henke, Pastor i.R. Wolfgang Stengel und eine ungenannte Pastorin i.R.
aus der Rheinischen Kirche bei.

177

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
tersagt, m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. ©
m ‘mit, fr oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871861

	Einleitung
	1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas – zwei Perspektiven. Ein Vergleich der Anliegen von Enrique Dussel und Tzvetan Todorov
	1.1. Vorbemerkungen
	1.2. Gemeinsamer Ausgangspunkt – Verschiedene Anliegen
	1.3. Emmanuel Levinas
	1.4. Enrique Dussel
	1.5. Tzvetan Todorov
	1.6. Die „Kategorie des/der Anderen“
	1.6.1. Emmanuel Levinas
	1.6.2. Enrique Dussel
	a) Exteriorität (vergl. Dussel, 1977/1989, 54-64)
	b) Proximität (vergl. Dussel, 1977/1989, 29-35)
	c) Wechselwirkung
	d) Befreiende Praxis
	e) Die Philosophie des Absoluten

	1.6.3. Tzvetan Todorov
	a) Die Kategorie des Anderen/Das Problem des Anderen
	b) Das Andere in uns/von uns


	1.7. Konsequenzen für das Lesen des „Quinto Centario“ bei Dussel und Todorov
	1.7.1. Philosophie/Theologie
	1.7.2. Moderne
	1.7.3. Die vielen Gesichter des anderen als anderen

	1.8. Literaturverzeichnis

	2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann
	2.1. Alttestamentliche und frühjüdische Apokalyptik
	2.1.1 Sozio-historische Krise
	2.1.2. Theologische Krise
	2.1.3. Was bedeutet hier apokalyptisch orientierter Glaube?
	2.1.4 Hermeneutische Leistung frühjüdischer Apokalyptik
	2.1.5. Frühjüdische Apokalypse bei J. Moltmann?

	2.2. Die jesuanische Korrektur der Apokalyptik
	2.2.1. Korrekturen
	2.2.2. Anknüpfungspunkte
	2.2.3. Moltmann und die jesuanische Korrektur

	2.3. Frühchristliche Apokalyptik
	2.3.1. Markus 13
	2.3.2. Offenbarung
	2.3.3. Moltmann und die frühchristliche Apokalyptik

	2.4. Anfragen an apokalyptisches Denken
	2.4.1. Gottesherrschaft/Jüngster Tag
	2.4.2. Metaphernfeld
	2.4.3. Soziokultureller Hintergrund

	2.5. Perspektiven der Apokalyptik für Konfliktlösungen
	2.5.1. Das freiheitliche „Experiment“ Gottes und seine möglichen Folgen
	2.5.2. Die pastorale Bedeutung
	2.5.3. Die rationale Bedeutung
	2.5.4. Die theologische Bedeutung

	2.6. Literaturverzeichnis

	3. Lamento Hiob
	4. Compassion – eine philosophische Spurensuche
	a) Der Mensch – ein egoistisches oder soziales Wesen
	b) Kälte- und Wärmemetapher
	4.1. Shaftesbury
	4.2. Schopenhauer
	4.3. Todorov
	4.4. Nachtrag zu T. Todorov: Philip Zimbardo zu Heldentum
	4.5. Ergebnissichtung
	4.6. Literaturverzeichnis


	5. Martin Luther Kings Reich Gottes – Theologie
	5.1. Kritische Anmerkungen
	5.2. Martin Luther King noch einmal
	5.3. Literatur

	6. Sein in der Welt – religiös
	6.1. Dietrich Bonhoeffer (religionsloses Christentum)
	6.2. Karl Rahner (anonymer Christ)
	6.3. Erich Fromm (Haben oder Sein)
	6.4. Zusammenführung
	6.5. Literaturverzeichnis

	7. Die rettende Liebe (Wichern I; Wichern II; Wichern III; Wichern IV)
	7.1. Literaturverzeichnis

	8. Jesus Christus – Vergewisserungen
	8.1. Reich-Gottes-Verkündigung des historischen Jesus
	8.1.1. Sprachgebrauch
	8.1.2. Wie Jesus die „Basileia Gottes“ vor dem Hintergrund des jüdischen Verständnishorizontes verstand
	8.1.3. Das zukünftige und schon gegenwärtige Königreich Gottes in der Verkündigung Jesu
	a) Gegenwärtigkeit des Gottesreiches
	b) Zukünftigkeit des Gottesreiches
	c) Gegenwärtigkeit und Zukünftigkeit des Reiches Gottes

	8.1.4. Das Königreich als gesellschaftlicher Gegenentwurf zur erfahrenen irdischen Herrschaft
	a) Adressaten und Adressatinnen der Reich Gottes Verkündigung (vergl. dies., 110-113)
	b) Erwartungen an diejenigen, die ins Reich Gottes eintreten wollen (vergl. Wilk, 2012)
	c) Metaphern für das Reich Gottes

	8.1.5. Bilder und Metaphern des Gerichts
	8.1.6. Wie und wo kann man sich das Reich Gottes heutzutage vorstellen (vergl. dazu Zager, 2002, 71-83 und 123, Punkt 4)

	8.2. Anmerkungen zum Sohn-Gottes-Titel
	8.2.1. Unser Blick auf Jesus Christus ist in großen Sätzen über Jesus Christus gefangen
	8.2.2. Ist nur Jesus Christus auferstanden?

	8.3. Literaturverzeichnis

	9. Schlussteil – Gott mit und unter den Benachteiligten
	10. Danksagung

