
https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


WISSENSCHAFTLICHE BEITRÄGE 
AUS DEM TECTUM VERLAG 

Reihe Philosophie 

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


WISSENSCHAFTLICHE BEITRÄGE 
AUS DEM TECTUM VERLAG 

Reihe Philosophie 

Band 34 

Roland Mierzwa 

Künstlerische, philosophische  und 
theologische Archäologie zum 
„religionslosen Christentum“ nach 
Dietrich Bonhoeffer 
Namen, die was sagen 

Tectum Verlag 

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Roland Mierzwa 

Künstlerische, philosophische und theologische Archäologie zum 
„religionslosen Christentum" nach Dietrich Bonhoeffer. Namen, 
die was sagen 
Wissenschaftliche Beiträge aus dem Tectum Verlag:  
Reihe: Philosophie; Bd. 34 

  © Tectum – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2018 
E-Book: 978-3-8288-7186-1 
ISSN: 1861-6844 
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 
978-3-8288-4279-3 im Tectum Verlag erschienen.)
Umschlaggestaltung: Tectum Verlag, unter Verwendung des Bildes 
#270972149 von takiwa | shutterstock.com 

Alle Rechte vorbehalten 

Besuchen Sie uns im Internet 
www.tectum-verlag.de 

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind 
im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.  

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Einleitung

Dietrich Bonhoeffer hat mit seiner „Formel“ des „religionslosen Chris-
tentum“ einen Gedankenimpuls geliefert, den man nach meiner Ein-
schätzung weiterverfolgen sollte, wenn man Ausschau halten will nach
einem zukunftsfähigen Christentum. Eine Studie des Buches gräbt da-
her zunächst einmal die Wurzeln dieses Gedankenganges von Dietrich
Bonhoeffer gründlich aus.

Aber es wird das bonhoeffer´sche „religionslose Christentum“ wei-
ter gedacht und bei Impulsen in der Philosophie, Kunst und Theologie
nach qualitativen Aussagen gesucht, die dazu beitragen können, die-
sem Gedankengang mehr Farbe zu verleihen und einem/einer „religi-
onslosen Christen/Christin“ ein Antlitz zu schenken.

So wäre es von großer Bedeutung für ein „religionsloses Christen-
tum“, wenn dieses radikal emphatisch wird. Philosophische Impulse
liefern Shaftesbury, Schopenhauer und Todorov und einen künstleri-
schen Impuls Jan Koblasa. Arthur Schopenhauer wird noch einmal ge-
lesen und so ein „warmes“ sprich emphatisches Mitleidsverständnis
entdeckt. Tzvetan Todorov problematisiert eine ambivalente Dimensi-
on der Empathie, macht aber mit der Entdeckung des Blickes als An-
fang von Anerkennungserfahrungen einen wesentlichen Ausgangs-
punkt für ein emphatisches Verhalten aus. Und die Skulptur „Lamento
Hiob“ von Jan Koblasa ist aus purer Empathie für die Klage aus einem
menschlichen Leid heraus entstanden – vielleicht dem eines suizidal
verfassten Menschen, wie es sich in Hiob 3 zeigt?

„Religionsloses Christentum“ wird die Reich-Gottes-Verkündi-
gung sehr stark beachten müssen, wenn zu seinem Selbstverständnis
das „Dasein-für-Andere“ gehört. Deswegen wird noch einmal der his-
torische Jesus und seine Reich-Gottes-Verkündigung befragt, aber
auch mit Martin Luther King, ein origineller Botschafter der Gegen-
wart der Reich-Gottes-Theologie, dargestellt. Entscheidend ist, dass
das Reich-Gottes in Kämpfen und Wehen kommt und dass die Adres-
saten des Reich-Gottes diejenigen sind, die sich nicht mehr umdrehen,

V

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


wenn sie mal die Hand an den Pflug gelegt haben. Das Eingehen in das
Reich-Gottes wird den Armen, Witwen, Zöllnern, Prostituierten usw.
verkündet. Die scheinbar gut Situierten, die Ehrwürdigen und Eta-
blierten scheinen hier leer auszugehen. „Religionsloses Christentum“
wird also anders „soziologisch“ zusammengesetzt sein, als bisherige
Gemeinden.

Unter den „anonymen Christen“, ein Gedankenspiel von Karl Rah-
ner, wird man ebenfalls Bürger des „religionslosen Christentum“ fin-
den – siehe aber auch bei Ausführungen von Shaftesbury. Diese „an-
onymen Christen“ praktizieren Nächstenliebe ganz praktisch ohne
einer großen Religion anzugehören, reagieren allergisch auf das Ein-
fordern einer dogmatischen Glaubenstreue und einem Buchstaben-
glauben. „Zeichen gelebter Solidarität und Barmherzigkeit“ gilt es zu
setzen und nicht über einen theistischen-trinitarischen Gott zu reden,
sich durch das Reden zum „Gottesbesitzer“ zu machen. Ihr „Glauben“
steht in Relationen der Barmherzigkeit, Zärtlichkeit, Empathie, Ge-
rechtigkeit und Für-Sorge.

Der Gedanke der „rettenden Liebe“ von J.H. Wichern kann, wenn
er einen „Aufklärungsprozess“ durchgemacht hat, ein „strukturelles“
Moment für sich entdeckte, dem „Mit-einander“ beim Aufhelfen eine
moderne Gestalt gibt, das „dazwischen-Gehen“ für sich entdeckte, für
die Gegenwart fruchtbar gemacht werden, um zum Beispiel die „Ver-
zweiflung“, die beim Prekariat oft anzutreffen ist, bekämpfen zu kön-
nen. „Religionslose Christen“, wenn sie in einem solchen Sinne die
„rettende Liebe“ praktizieren, können dann eine echt Not wendende
Tätigkeit hinsichtlich des Prekariats an den Tag legen.

„Religionslose Christen“ leben im Sinne von Erich Fromms Ge-
dankenvorschlag orientiert an einer Haltung des „Seins“, allerdings er-
gänzt um eine „christliche“ Haltung, die den „Gotteskomplex“ (vergl.
H.E. Richter) überwunden hat und das „Sterblich-Leben“ für sich ent-
deckt hat – also nicht mehr in Ängsten vor dem Tod verhaftet ist. Erst
dann ist das, was Fromm anregt, wirklich leb-bar.

„Religionsloses Christentum“ wird sich darin ausdrücken, dass es
die Hoffnung nicht verliert. Apokalyptik ist hier ambivalent. Es gibt
eine Apokalyptik ohne Hoffnung, es gibt eine Apokalyptik verzweifel-
ter Hoffnung und es gibt eine Apokalyptik als Hoffnung. Zu dieser
Apokalyptik führt die Diskussion von Jürgen Moltmanns Ausführun-

Einleitung

VI

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


gen hin. Wenn Gott den Schöpfungsentschluss einmal fasste, den Wil-
len zum Leben äußerte, dann ist zu hoffen, dass er seiner Schöpfung
treu bleibt. Darauf ist zu hoffen, das hoffen „religionslose Christen“,
gänzlich frei von Angst und frei von einer vor Angst triefenden Apo-
kalyptik.

Die Tiefenbohrungen in diesem Buch versuchen diesbezüglich As-
pekte zu entbergen, die tief verborgen in den verschiedenen theologi-
schen, philosophischen und künstlerischen Entfaltungen schlummern.
Es werden scheinbar nicht zu verbindende Ansätze in diesem Buch so
quer gelesen, damit „Samenkörner der Wahrheit“ für das bonhoeffer-
sche Gedankenexperiment zum „religionslosen Christentum“ frucht-
bar gemacht werden können. Selbst die Kritik Enrique Dussels an
einer „Herrschafts-Moral“, die zu einer Abschottung gegenüber An-
sprüchen der Armen führt, kann in diesem Zusammenhang als Ele-
ment eines „religionslosen Christentum“ herbeigeholt werden, weil da-
durch dem „Dasein-für-Andere“ gedient wird.

Wenn Shaftesbury manchmal mehr „moralischen Sensus“ bei so-
genannten Atheisten ausmacht und Bonhoeffer die „kirchliche“ Religi-
on gewissermaßen verlässt und tatsächliche Christentum außerhalb
der „Salonkirche“ zu entdecken glaubt, dann wird deutlich, dass das
„religionslose Christentum“ anders „soziologisch“ verfasst sein wird.
Es stellt sich die Frage: Kann man es eher bei (Christlichen) Basisge-
meinschaften finden, die auch non-religiöse Menschen in ihren Ge-
meinschaften zulassen können?

Das abschließende Kapitel thematisiert Jesus Christus ganz anders,
wenn es ein Jesus Christus im Horizont des „religionslosen Christen-
tum“ sein soll. Dieser Jesus ist ein Prototyp; er ist ein Prototyp für eine
Art der Liebe und der Barmherzigkeit im Zwischenmenschlichen, wo-
durch er transparent auf den „ge-wussten“ und „ge-glaubten“ Gott
wurde. Er war als Märtyrer ein Prototyp. Aber innerhalb eines „religi-
onslosen Christentum“ wird nicht ausgeschlossen, dass es noch einmal
Söhne und Töchter Gottes in der Geschichte geben wird können, die in
ebenso unvergleichlicher Weise transparent auf Gott hin sind. Der
Blick auf diese wird allerdings ausgeblendet durch die spezifische Er-
zählung des Jesus Christus der Bibel.

Dezember 2018

Einleitung

VII

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Inhaltsverzeichnis

500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas – zwei Perspektiven. Ein Vergleich
der Anliegen von Enrique Dussel und Tzvetan Todorov . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

1.  
1

Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J.
Moltmann . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

2.  
31

Lamento Hiob . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.  55

Compassion – eine philosophische Spurensuche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.  61

Martin Luther Kings Reich Gottes – Theologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.  121

Sein in der Welt – religiös . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .6.  131

Die rettende Liebe (Wichern I; Wichern II; Wichern III; Wichern IV) . . . . . . . . . .7.  149

Jesus Christus – Vergewisserungen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .8.  161

Schlussteil – Gott mit und unter den Benachteiligten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .9.  175

Danksagung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .10.  177

IX

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas – zwei
Perspektiven. Ein Vergleich der Anliegen von
Enrique Dussel und Tzvetan Todorov1

Vorbemerkungen

1492 – dieses Datum steht nicht nur nur für einen praktischen und
theoretischen Paradigmenwechsel in der Weltgeschichte. Zum ersten
Mal ist Weltgeschichte real in der Geschichte der Welt. Die vier ent-
scheidenden Kontinente sind aufeinander bezogen und zwar konkret.
Alle Weltgeschichte davor ist retrospektiv zur Weltgeschichte erklärt
worden. Dieses Datum steht auch für den Beginn der Conquista, in
deren Hauptzeit (die ersten 80 Jahre) von den vor der Ankunft der Eu-
ropäer in Amerika lebenden etwa 57 Millionen Menschen knapp 48
Millionen zum Opfer fielen (vergl. Rottländer, 1990, 223). Geistig-
geistliche Eroberung nannten die Akteure des 16. und 17. Jahrhun-
derts jenes epochale Ereignis (vergl. Delgado, 1991, 13) und versuch-
ten damit diesen Vorgang positiv zu besetzen. Man betrachtet diese
Zeit als den Anbruch der Moderne. Noch heute wird ein Mythos der
Moderne gepflegt, der in ihr einen Siegeszug der praktisch-kritischen
Vernunft sieht. Die Schattenseite dieses Aufbruchs zur Moderne, näm-
lich deren Gewaltdimension, als das irrationale Moment der Moderne,
wird aber zu oft übergangen oder verklärt. Selbst Habermas, so kriti-
siert Enrique Dussel, übergeht dieses Schlüsselereignis der Moderne,
wenn er die Entdeckung der Subjektivität in die Aufklärung verlegt
(Vorlesung: Eurozentrismus, vom 21. Oktober 1992 an der J-W-G-
Universität, Frankfurt/Main). Diese wenigen Vorbemerkungen ma-
chen deutlich, das Thema der Conquista/Moderne wird kontrovers
diskutiert. Unübersehbar sind die Wortmeldungen und vielschichtig

1. 

1.1.

1 Erstellt 1993

1

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


die Interpretationen. Zwei prononcierte Autoren – T. Todorov und E.
Dussel – der Debatte habe ich daher herausgegriffen, um Positionen
zu vergleichen.

Gemeinsamer Ausgangspunkt – Verschiedene Anliegen

Mit der „Kategorie des/der Anderen“ ist ein weiteres Element in die
Diskussion gelangt, das unser Verantwortungsgefühl stärken und da-
mit die internationale Solidarität vertiefen kann. Diese Kategorie ist
von ähnlicher Bedeutsamkeit wie die Installation der 3. Generation der
Menschenrechte in international verbindlichen Regelungsmechanis-
men sowie die Ausformulierung der „Option für die Armen“ durch die
Kirche in Lateinamerika für die Katholische Soziallehre.

Alle drei Kategorien/Optionen visieren die Situation der Margina-
lisierten weltweit, vor allem aber in der „Zwei-Drittel-Welt“, an. Alle
drei Optionen/Perspektiven versuchen angesichts zunehmend ver-
schärfter existenzieller Bedingungen in den Entwicklungsländern Er-
kenntnisperspektiven für die Problemlagen zu vertiefen und Hand-
lungsoptionen für Lösungsansätze zu eröffnen. Hierbei bedeutet die
„Kategorie des/der Anderen“ der logische Fortschritt bzw. die philoso-
phisch-theologische Vertiefung der zuvor benannten Solidarkategori-
en.

Während die 3. Generation der Menschenrechte noch einen stark
europäischen Zuschnitt darstellte so bedeutete die „Option für die Ar-
men“ eine vorwiegend aus der Peripherie formulierte Perspektive, die
in der „Kategorie des/der Anderen“ auf die anthropologischen und
theologischen Grundstrukturen des Miteinanders radikal vertieft wer-
den.

Die Sprengkraft der „Kategorie des/der Anderen“ liegt vor allem in
einer verstärkten Aufnahme des Freiheitsverständnisses des Menschen
und der Stärkung der Dynamik menschlicher Beziehungen gegenüber
verfestigten Strukturen, insbesondere „Strukturen der Sünde“.

Die Zahl der Autoren, die diese Kategorie mittlerweile rezipiert, ist
lang. Dennoch fallen immer wieder drei Namen häufiger auf, auf die
man sich bezieht. In einem aktuellen Artikel zeigt Juan Carlos Scanno-
ne (1992) die entscheidende Gemeinsamkeit und Genealogie der Phi-

1.2.

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas – zwei Perspektiven

2

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


losophen Levinas, Dussel und Todorov auf: „Die Kategorie des Ande-
ren – (…) – hatte bereits 1972 Enrique Dussel von Emmanuel Levinas
übernommen, und auf den Indio angewandt. In der letzten Zeit wurde
sie durch das Buch von Tzvetan Todorov verbreitet, dessen Untertitel
lautet: ‚Das Problem des Anderen‘“ (S. 265). Da aber diese offensichtli-
che Gemeinsamkeit bei näherem Hinsehen Unterschiede aufweist, zu-
nächst ein Blick auf die Anliegen der drei.

Emmanuel Levinas

Levinas will die Ursprungserfahrung von Moralität rekonstruieren
(vergl. Lesch, 1991, 181). Daher ist es für ihn entscheidend, nicht eine
normative Ethik zu entwerfen, sondern das „Ethische“ der Beziehun-
gen, als Sprache vollzogen (dire)2, herauszuheben und zu entbergen.
Für dieses Projekt steht das Programm: Im Denken des Anderen die
Andersheit des Anderen wahrzunehmen3. In diesem Programm wird
der Andere nicht wie in der abendländischen Philosophie als Ontolo-
gie auf das ‚Selbst‘4 reduziert sondern als immer schon da entborgen
(vergl. Klehr, 1991, 9). Allerdings zwingt für Levinas die Gegenwart ei-
nes Dritten zur Angabe von gerechten Maßstäben für das Sozialverhal-
ten, um die unendliche Verantwortung für den anderen mit endlichen
Möglichkeiten realisieren zu können (vergl. Lesch, 1991, 185). In der
Gegenwart eines Dritten wird auch der Verweis auf die Spur5 Gottes

1.3.

2 „Levinas unterscheidet innerhalb der Sprache zwei Dimension: ‚Dire‘: das ethisch
unmittelbare, wortlose Sich-Bedeuten und Mir-Bedeuten des Antlitzes, das alle The-
matisierung und Kommunikation erst ermöglicht (sprechen als Geschehen der Er-
öffnung des Anderen); ‚Dit‘: das Ausgesagte, die vollzogene, objektivierende und ob-
jektivierbare Rede (die als solche schon wieder Teil der Seinsordnung ist)“ (Bruder,
1992, 5, Anm. 5 nach T. Wiemer, 1988, 77).

3 Vergl. dazu den Titel des philosophischen Fachgesprächs mit Emmanuel Levinas,
dokumentiert in Band 31 der Hohenheimer Protokolle in Verbindung mit dem Vor-
wort des Akademiedirektors Dr. Gebhard Fuchs (1991, 8).

4 „Das französische ‚L’Autre‘ ist daraufhin offen, den Anderen oder das Andere zu be-
zeichnen; ebenso wie ‚le Meme‘ der Selbe oder das Selbe bedeuten kann“ (Bruder,
1992, 6, Anm. 9).

5 „Mit der Metapher der Spur (…) wird im wesentlichen immer dasselbe ausge-
drückt: die zeitliche Entzogenheit des Unendlichen, seine Diachronie in Bezug auf
das Endliche“ (Bruder, 1992, 18, Anm. 56).

1.3. Emmanuel Levinas

3

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


gemacht. Für nähere Ausführungen dazu verweise ich auf den fortlau-
fenden Text.

Enrique Dussel

Das Anliegen von E. Dussel ist sicherlich sehr treffend mit einer „Ethik
der Befreiung“ (Schelkshorn, 1992) bzw. einer „Philosophie der Befrei-
ung“ (Dussel, 1977/1989) zu bezeichnen. Im Mittelpunkt steht hierbei
das Vorhaben der Befreiung vom Eurozentrismus der philosophischen
Deutungen aller Lebenswelten bzw. von Eurozentrismus vieler auf ein
Zentrum zu hierarchisierter Lebenswelten. Dieses fasst Schelkshorn
sehr treffend zusammen, in einer „De-struktion“ der europäischen
Philosophie und einer Neudefinition des weltgeschichtlichen ‚Ortes‘
Lateinamerikas (vergl. Schelkshorn, 1992, 31-64 sowie E. Dussel in sei-
ner Vorlesung an der J-W-G-Universität zu Frankfurt, vom
21.10.1992). Folie für dieses Programm ist die „Logik der Anderheit“
(Schelkshorn, 1992, 69ff.), bei der er sich ausdrücklich auf E. Levinas
bezieht. Für E. Dussel ist diese Logik, die auf personale Nähe zielt und
damit auf die Neubildung von Sinn, eine ursprüngliche westlich-
christliche Erfahrung – nämlich dass ich von Antlitz zu Antlitz erken-
ne (vergl. Ex 33,11 und 1 Kor 13,12) (E. Dussel, 1986/1988, 18). Der
Mensch wird in der Begegnung von Angesicht zu Angesicht in den
ethischen Status seines Seins gesetzt. Das bedeutet einerseits den
„schöpferischen Einbruch“ der „analektischen Praxis des Anderen als
Autonomen und Freien in meine Welt“ und andererseits Befreiung in-
folge des Wortes des/der Anderen zu einer völlig neuen analektischen
Praxis6, insofern der-/diejenige aus seiner/ihrer Selbstverschlossenheit

1.4.

6 Weil E. Dussel sich gegen einen Zugang zum Ethischen von der Norm her wehrt
(vergl. auch das Anliegen von E. Levinas zum Problemkreis einer normativen Ethik),
die normative Ebene der Ethik aber nicht preisgeben will, führt er die analektische
Praxis ein. Das Entscheidende an der analektischen Praxis ist die Frage nach der Art
und Weise wie ich auf den anderen zugehe. Sie ist für ihn die angemessenste Weise,
um das Ethische des „von Antlitz zu Antlitz“ zu bewahren, nämlich die Exteriorität
des Anderen. Analektische Praxis bedeutet: Unter der Vorannahme eines wahrhaft
ana-log und dis-ting getrennten Sein versucht man das Gemeinsame, im Wort, zu
finden, um dann von dort (dem Gemeinsamen) das Dis-tinkte zu erschließen, im

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas – zwei Perspektiven

4

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


heraustreten darf zum Dienst für den/ die Andere(n) (vergl. H.
Schelkshorn, 1992, 79).

Letztlich geht E. Dussel über die Levinas’sche Kategorie der An-
dersheit hinaus. „Levinas bleibt gleichsam ekstatisch vor dem Anderen,
dem Absoluten, der liturgisch verehrt werden soll, aber er zeigt uns
nur schlecht oder nichts darüber, wie man ihm ernsthaft dienen, wie
man ihn geschichtlich befreien, wie man eine ‚neue Ordnung‘ konstru-
ieren soll (von der uns Rosenzweig spricht). Wir schulden also Levinas
die Beschreibung der ursprünglichen Erfahrung, aber wir müssen ihn
überwinden, zurücklassen in dem, was die Einsetzung der Vermittlun-
gen betrifft… Der Andere vergegenwärtigt sich [nach Levinas] als ab-
solut anders, schließlich ist er zweideutig, absolut unverständlich, in-
kommunikabel, uneinholbar, man kann ihn nicht befreien (retten).
Der Arme pro-voziert zwar, aber schließlich bleibt er für immer arm,
elend“ (E. Dussel zitiert nach: H. Schelkshorn, 1992, 97). „Es genügt
nicht, das Wort des/der Anderen bloß zu verstehen, auch wenn dies
bereits eine ethische Option impliziert; dem Verstehen muß der effek-
tive Dienst, die reale Arbeit (habodah), letztlich die Befreiung des/der
Armen aus Elend und Unterdrückung folgen“ (ders., 103). Erster
Dienst ist daher für E. Dussel, „den ‚Armen‘ hier und jetzt konkret zu
entdecken“ (Dussel, 1986/1988, 64). Eine weitere diagnostische Maß-
nahme sieht er in der Suche nach Kategorien, die helfen, die Struktu-
ren der Sünden zu entdecken (hierzu zählt er seine Fetischismusthese),
den Teufel enttarnen (so in einem Seminar zur Vorlesung an der J-W-
G- Universität vom 25.11.1992).

Doch zur Diagnose muss die Therapie treten. Obgleich für Dussel
diagnostische Mittel noch nicht zureichend geklärt sind (so im Semi-
nar vom 25.11.1992), um die Therapie verordnen zu können, sieht er
eine entscheidende Möglichkeitsbedingung der Therapie: Den escha-
tologischen Rest der Exteriorität des/der Anderen, derer sich keine
Herrschaft bemächtigen kann. Diesen Rest zu befähigen aus dem

Lernen in der Welt des anderen. Analektische Praxis stellt sich damit jenseits des
„Horizonts der Totalität“, wie er beispielsweise in der Hegelschen Philosophie des
„Absoluten Geistes“ besteht (vergl. z.B. Dussel, 1977/1989, 173ff.). Juan Carlos
Scannone weist auf eine Rezensionstradition des Ausdrucks „Analektik“, ausgehend
von B. Lakebrink über ihn selbst zu E. Dussel und Ph. Secretan hin (vergl. ders.,
1991, 382, Anm. 29).

1.4. Enrique Dussel

5

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Herrschaftssystem auszuziehen, d.h. die ursprüngliche Begegnung von
Angesicht zu Angesicht wiederherzustellen ist für ihn ein erster Thera-
pieschritt. Relevante Chancen zu dieser Befähigung räumt er unter
prophetischem Handeln ein, einem Handeln, das unter einem eschato-
logischen Vorbehalt gegenüber Ge-setzten steht (vergl. H. Schelkshorn,
1992, 117ff., 161ff.; Dussel, 1986/1988, 81f., 94f., 216). Maßgabe des
Handelns ist der Imperativ „Befreie den Armen!“.

Tzvetan Todorov

Tzvetan Todorov teilt zwar die „Kategorie des Anderen“ mit E. Levinas
und E. Dussel, akzentuiert aber seine Motivation ganz neu. Sein
„Hauptinteresse ist weniger das eines Historikers als das eines Moralis-
ten“ (Todorov, 1985, 12). Hierbei geht es ihm um die Gegenwart, nicht
um einer exakte Rekonstruktion des vergangenen Geschehens. Es geht
ihm um die moralische Lehre der Vergangenheit für heute und mor-
gen7. Eine gute Konkretion dieses Anliegens findet sich in seiner euro-
päisierten Reformulierung der Las Casas’schen Unheilsprophezeihung.
Dort wird aus einem „Gott wird seinen Ingrimm und Zorn über Spa-
nien ausgießen“ ein Hinweis auf die gesamteuropäische Verstrickung
in die Kolonialgeschichte: „Gott wird seinen Zorn über Europa ausgie-
ßen“ (ders., 1985, 289).

Mit dieser hermeneutischen Abgrenzung, wenn sie gegenüber E.
Dussel gemeint ist, erfasst er jedoch nur einen Teil des Dussel’schen
Anliegens. Betrachtet man den 1. Abschnitt (17-102) der „Allgemei-
nen Einleitung zur Geschichte der Kirche in Lateinamerika“ (Band I/1
des Gesamtwerkes), dann sieht man bei Dussel ein umfangreiches her-
meneutisches Anliegen: Den ‚Armen‘, als Bezugspunkt, von dem her
der Sinn der historischen Fakten interpretiert wird. Todorov hingegen
interpretiert die historischen Fakten dahingehend: Was für ‚morali-
sche‘ Überzeugungen kommen bei den Conquistatoren zum Ausdruck
und welche Konsequenzen hat das für den Armen. Damit gewinnt bei

1.5.

7 In Übereinstimmung mit Levinas zitiert er (1985, 295): „Unsere Epoche … ist Han-
deln für eine kommende Welt, Überwindung der eigenen Zeit – Selbstüberwindung,
die eine Epiphanie des anderen fordert“.

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas – zwei Perspektiven

6

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


T. Todorov der „Arme“/“Andere“ nur sekundär an Bedeutung. Ganz
im Gegensatz zum Hauptanliegen von Dussel – ein neue Achsenzeit
(in Anlehnung an den Sprachgebrauch von Jaspers) zu rekonstruieren
(vergl. das Anliegen der Vorlesungen an der J-W-G-Universität vom
25.11.-16.12.1992), d.h. von den Anderen eine eigenständige Theolo-
gie, Philosophie und Kultur zu ent-bergen, aus der Ver-deckung her-
auszuheben – wird ‚der/die Andere‘ von T. Todorov nur dahingehend
herausgearbeitet, um den Egozentrismus und die Wertehaltung der
Europäer zu beschreiben (vergl. bei T. Todorov, 1985, 56). Damit wird
die „Kategorie des Anderen“ mehr zum Instrument für sein moralisti-
sches Anliegen als zur eigenständigen Größe. Peter Rottländers Analy-
se der „traditionsgeleiteten Rationalität der Atzteken“ (1990, 223f.)
nach T. Todorov kann diese Ver-Objektivierung nur schwerlich wett-
machen. Man muss daher mit Matthias Proske fragen, „ob er den an-
deren wirklich entdeckt, wenn er ihn zum Objekt seines Diskurses
macht, mittels dessen eine Veränderung des Handelns dem Fremden
gegenüber aufgezeigt werden soll“ (Proske, 1990, 36).

Über die Skizze der Conquistatoren, die deutlich macht, dass ihr
Verstehen der Anderen nur kalkulierend und zum Zwecke der Herr-
schaft eingesetzt wurde, kommt er zu einer moralistischen Forderung:
„Ein Dialog, bei dem niemand das letzte Wort hat, bei dem keine
Stimme den anderen auf den Status eines einfachen Objekts reduziert
und bei dem jeder seinen Vorteil daraus zieht, daß er außerhalb des
anderen steht“ (Todorov, 1985, 295). Er favorisiert damit Verstehens-
prozesse, die darauf verzichten, den anderen durchschauen zu können.
Mit dem damit indirekt formulierten Recht auf Undurchschaubarkeit
stimmt er wiederum mit E. Dussel und E. Levinas überein. Allerdings
besteht auch hier wieder ein Unterschied, während Levinas und Dussel
das Recht auf Undurchschaubarkeit aus der Exteriorität des/der Ande-
ren gewinnen so Todorov aus der Aufdeckung des instrumentalisti-
schen Charakters des Verstehens der Europäer, also gerade nicht von
der Exteriorität des/der Anderen her (vergl. z.B. ders., 1985, 48f.).

1.5. Tzvetan Todorov

7

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Die „Kategorie des/der Anderen“

Emmanuel Levinas

In der Prioritätensetzung der Philosophie von Levinas zur „Kategorie
des Anderen“ zeigt sich seine Abgrenzung von der Praxis normativer
Ethik besonders deutlich: Das Andere steht vor dem Selben, die Diffe-
renz vor der Identität, die Unendlichkeit vor der Totalität, das Geben
vor den Be-greifen sowie die Diachronie vor der Synchronie. Entgegen
Vorstellungen von einer Seinstotalität macht er daher deutlich, dass
„der Andere“ sich im Letzten eines jeden Könnens, eines jeden Verste-
hens und Ergreifens, einer jeden Beschreibung und Thematisierung
sowie eines jeden wissenden und erkennenden Zugriff entzieht – un-
verfügbar bleibt. Das wird im Begriff des „Antlitz“ (visage) zum Aus-
druck gebracht.

Diese Unverfügbarkeit, diese Ent-zogenheit ist zugleich auch ein
Akt des Widerstandes, den jeder Andere aus sich heraus leistet. Dieser
Widerstand spricht sich aus als: „Du wirst mich nicht töten“ bzw. „Du
wirst mich leben lassen“. Er hebt heraus, dass das ursprüngliche Ver-
hältnis der Menschen zueinander ein Ethisches ist und als Sprache sich
vollzieht (1988, 68, 117, 118, 199 sowie 1982/1986, 75).

In diesem Widerstand tritt das Antlitz ohne wenn und aber in
meine Gegenwart ein, ohne jedoch Teil meiner Gegenwart zu werden.
Man hat keine Wahl vor der Gegenwart dieses Antlitz’es, man ist ganz
allein mit diesem konfrontiert. Damit wird deutlich, die Subjektivität
ist bestimmt durch seine Beziehung zur Exteriorität. Ausgangspunkt
der Subjektivität ist daher nicht das „Selbst“ sondern der „Andere“, das
Antlitz des anderen Menschen. Das geht sogar soweit, dass Levinas
„Subjektivität“ als „Unterworfenheit“ beschreibt8. Das ist so zu verste-
hen, dass in dem Maß der Unterworfenheit unter den anderen der An-
dere in mir zum Leben kommt, der Andere sich sagen (dire) kann und
mich damit in eine Verantwortung ruft, die meine Subjektivität er-
weckt. Diese Verantwortung besagt erstens: Sei verantwortlich für die

1.6.

1.6.1.

8 Das ist leichter im französischen Originaltext nachzuvollziehen, wenn man das
französische Wort für Subjekt (sujet) liest und dazu die Übersetzung von Unterwer-
fung (assujettissement) betrachtet.

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas – zwei Perspektiven

8

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Bedingungen des „von Antlitz zu Antlitz“; zweitens: Seit verantwort-
lich „für-den-Anderen“ (für die Freiheit, den Schmerz, den Leib, die
Fehler etc. des Anderen); drittens: Sei verantwortlich für das Wort des
Anderen.

In dieser Verantwortung ist niemand ersetzbar, d.h. sie ist nicht
übertragbar. Das Subjekt ist für den Verantwortungszusammenhang
der jeweiligen Beziehung verantwortlich (vergl. zu den bisherigen Aus-
führungen Wenzler [1991] und Bruder [1992, 4-16]).

In diesem Verantwortungszusammenhang nimmt das Subjekt in
gewisser Weise Abschied vom „Selbst“ auf einen neuen Sinn hin zu, zu
Gott hin. Von dem Ausgangspunkt des „Vorrang des Hörens und des
Erleidens vor dem eigenen Beginnen“ (Wiemer, 1991, 17) gerät der
Mensch in Beziehung zu Gott, „hält sich in der Spur“ (Levinas, 1983,
235). Diese Beziehung besteht allerdings so, „daß ER aus dieser (…)
zurückgezogen bleibt, unerreichbar, getrennt in der Beziehung“ (T.
Wiemer, 1991, 23). Wie ist das zu verstehen? Zum Verständnis dieser
Beziehung muss man auf „Descartes’ Idee des Unendlichen im Endli-
chen“ zurückgreifen, die Levinas als eine Offenbarung des Unendli-
chen im Endlichen deutet. Diese Offenbarung ereignet sich als „Be-
gehren“, d.h. im unselbstsüchtigen und uneigennützigen „Für-den-An-
deren“-Sein, im „me voici“ (Hier bin ich). Das wiederum wurde vom
Antlitz ausgelöst. Mit der Metapher der Spur (Levinas, 1983, 230-235)
wird diese Anzeige – vom Antlitz her – des Unendlichen, begrifflich
gefasst. Diese Metapher macht also deutlich, dass hier kein Schema
vom Typ Urbild-Abbild vorliegt. Viemehr ist die Spur zu „unterschei-
den von bloßen Zeichen. Während das Zeichen immer (An-)Zeichen
ist für etwas andere, Rückverweis auf einen größeren Zusammenhang,
von dem her allein es verständlich wird, bedeutet Spur, ohne in eine
vorgängige Ordnung integrierbar zu sein, ja bedeutet gerade als Stö-
rung vorgängiger Ordnungen…. (…) Die tiefste Bedeutung der Spur
liegt außerhalb von sichtbar und unsichtbar – im Zeitlichen. Und zwar
in dem Sinn, daß sie von einer Vergangenheit kündet, die außerhalb
meines zeitlichen Horizontes liegt und außerhalb bleibt. In ihr geht es
um eine Vergangenheit, die unabhängig von meinem Erinnerungs-
und Vorstellungsvermögen mich dennoch – (…) – betrifft; sie betrifft
mich störend, fragend, beunruhigend, über das Maß meines Bewußt-
seins unendlich hinaus, fordernder, drängender“ (Wiemer, 1991, 25f.).

1.6. Die „Kategorie des/der Anderen“

9

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Antlitz (der Andere) – Spur (Unendliches) – Subjektivität; es wird
deutlich, diese Dimensionen der Wirklichkeit sind aufs Engste mitein-
ander verflochten. Das drückt Levinas in dem Begriff Intrige aus und
stellt das in Bindestrichkonstruktionen dar. Die Intrige findet in drei
Versionen statt: Erstens als Umkehrung des „Für-sich“ in „Für-den-
Anderen“; zweitens als Umkehrung der Exteriorität (Außerhalbsein
des Unendlichen) in Interiorität (wird zur Innerlichkeit in der Auf-
richtigkeit des Zeugnisses); drittens als Umkehrung als Verweisung
vom Ersehenswerten auf das Nicht-Ersehenswerte (vergl. Bruder,
1992, 21-24).

Am Ende dieses Umkehrungsprozess steht die Einsicht, dass man
von Gott wahrhaftig nur aus Beziehungen mit Menschen weiß. D.h.
Glaube an Gott findet seinen wahrhaftigen Ausdruck in praktisch ge-
leisteter Gerechtigkeit, im Zeugnis (vergl. Wiemer, 1991, 27). Dieses
Bezeugen ist ein wichtiger Anknüpfungspunkt für E. Dussel, um sein
Anliegen des „prophetischen Handelns“ als „Befreiungshandeln“ ein-
zubringen, um schließlich über Levinas hinauszugehen.

Enrique Dussel

Die „Logik der Anderheit“ hat zwei Dimensionen, die der Exteriorität
und die der Proximität. Zwischen beiden besteht eine Wechselbezie-
hung (vergl. Schelkshorn, 1992, 69-95).

Exteriorität (vergl. Dussel, 1977/1989, 54-64)

Nach der „Logik der Anderheit“ von E. Dussel entzieht sich der ande-
re, die Exteriorität des anderen nicht nur dem vollständigen Durch-
dringen durch die Vernunft – damit wäre er noch in den Horizont des
Sein-Verstehens integriert und bloß Differenz9 – vielmehr ist die Frei-
heit des anderen so zu verstehen, dass der andere von meiner logi-

1.6.2.

a)

9 Vergl. seine Kritik an den Grenzen einer negativen Dialektik in 1977/1989, 56,
2.4.3.2./2.4.3.3. sowie 173

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas – zwei Perspektiven

10

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


schen Welt, mit mir als Zentrum der Welt distinkt10 ist, exterior der
Totalität der Vernunft. Damit wird das Sein des/der Anderen bei E.
Dussel als abgründige Freiheit gedacht, als „jenseits (aná-) des Hori-
zonts der Totalität“ (Dussel, 1977/1989, 173). Sie offenbart und reali-
siert sich nur im Gegenüber zur anderen Freiheit im Wort, das der an-
dere aus sich selbst spricht. Damit kann keine Freiheit sich zum
„Grund“ für eine andere Freiheit machen, so verstanden, „daß der/die
andere bloße Differenz ihres eigenen Seins wäre“ (vergl. Schelkshorn,
1992, 74). Dieses Verständnis ist die Grundlage für seine Analektik
(vergl. Dussel, 1977/1989, 173ff.), die die Dynamik menschlicher Frei-
heiten auffangen will, den „wirklich-menschlichen Akt, durch den sich
jede Person, jede Gruppe oder jedes Volk … bestimmt (ders.,
1977/1989, 173). Damit wird der Mensch als „Träger von Geschichte
und Kultur“ (ders., 1977/1989, 173) sowie seine Geschichtsmächtigkeit
hervorgehoben. Das Verhältnis von Freiheit zu Freiheit ist bestimmt
als eines der „Zeugung“11 von Neuem, insofern durch den Einbruch
des/der Anderen Seinsmöglichkeiten im Menschen „gezeugt werden,
die er/sie sich nicht selbst geben kann“ (Schelkshorn, 1992, 74; siehe
auch Dussel, 1977/1989, 59, 2.4.6.1.). Das zeigt, Erkenntnis ist wesent-
lich möglich durch das Wort des/der Anderen.

Proximität (vergl. Dussel, 1977/1989, 29-35)

Die Alterität des/der Anderen provoziert personale Nähe. In der He-
rausforderung des Rufes: „Ich habe Hunger! Ich habe ein Recht zu es-
sen!“ (Dussel, 1977/1989, 57) stellt sich eine unmittelbare Beziehung
zwischen Ich und Du her, die durch das Antlitz des/der Anderen leib-
lich „vermittelt“ ist; die Nähe ist daher Beziehung „von-Angesicht-zu-
Angesicht“ (Schelkshorn, 1992, 75). Damit wird deutlich, „Nähe und
radikale Anderheit schließen einander nicht aus, im Gegenteil, sie be-

b)

10 Distinkt bedeutet für E. Dussel: Vorgängigkeit in der Ordnung der Konstitution
der Welt sowie in der Ordnung der realen Konstitution; keine vorgängige Einheit
voraussetzend; nicht von der Identität notwendig hervorgehend; in keiner dialekti-
schen Versöhnung aufhebbar; jenseits der weltlichen Totalität in ihrem letzten Ho-
rizont des Seins, trans-ontologisch, jenseits ‚des Selben‘(vergl. auch Ausführungen
bei Levinas):

11 Vergl. die sinnträchtige Formulierung bei E. Dussel – „entspringt dem Uterus eines
anderen“ (1977/1989, 56).

1.6. Die „Kategorie des/der Anderen“

11

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


dingen einander, insofern die Exteriorität des/der Anderen gerade in
der Nähe der personalen Begegnung freigegeben wird“ (ders., 75).

Die Proximität entbirgt in zweifacher Hinsicht „die wesentliche
Wirklichkeit der Person“ (Dussel, 1977/1989, 35) und damit ursprüng-
liche Wahrheiten der Proximität im „von-Angesicht-zu-Angesicht“12.
Dazu gehört, dass das Verhältnis der Menschen untereinander eines
der Proximität und nicht der Proxemie (zu einer Sache) ist (vergl. ders.,
1977/1989, 29ff.), dass aus der Proximität Leben entsteht und „in der
sich einem die Bedeutung der Welt entfaltet“ (ders., 1977/1989, 32),
Sprache sich bildet (ders., 33) sowie Bezugspunkte in der Geschichte
hergestellt werden. Darüber hinaus entbirgt die Proximität eine escato-
logische Dimension: Die ursprüngliche Offenheit des Menschen, das
Begehren nach dem unausschöpflichen Geheimnis des/der Anderen.

Die Proximität entbirgt darüber hinaus die Gleichrangigkeit der
einander Begegnenden und dass diese nur zu erhalten ist, wenn man
die ursprüngliche Offenheit für die/den Anderen bewahrt in der Un-
mittelbarkeit der Nähe, in der Solidarität des „von-Angesicht-zu-Ange-
sicht“. Von hier aus wird der Mensch in den ethischen Status seines
Seins eingesetzt, die Nähe als Quellkraft des Ethischen in seinem ei-
gentlichen Sinne konstituiert. Damit hat E. Dussel mit E. Levinas die
Unmittelbarkeit der Nähe (die personale Begegnung) als ursprüngliche
ethische Wirklichkeit ausgezeichnet. Und das ist ein ganz entscheiden-
der Unterschied zu Todorov, der im Schlusskapitel seines Buches aus
der Unmittelbarkeit nachträglich ethische Forderungen ableitet.

12 „Das ‚von Angesicht zu Angesicht‘ (auf hebräisch pnim el-pnim, Ex 33,11), ‚von
Person zu Person‘ (im griechischen prósopon pròs prósopon, 1 Kor 13,12) ist eine
im Hebräischen gebräuchliche Verdoppelung, die das vergleichsweise Maximum
das Höchste bezeichnet, in diesem Falle die Proximität, die Unmittelbarkeit zweier
Mysterien, auf die man als Exterioritäten stösst. In der Erotik ist das ‚von Angesicht
zu Angesicht‘ das Mund auf Mund, der Kuss: ‚Er küsse mich mit dem Kuss seines
Mundes‘ (Hld 1,1). Es ist ein primärer Sachverhalt, eine veritas prima: Man begeg-
net dem Antlitz des Andern als eines Andern, des Anderen als den Andern, des
Mysteriums, das sich als ein unbegreifbarer, sakraler Bereich auftut weit über die
Augen hinaus, die ich von nahem sehe und die mich von nahem sehen“ (Dussel,
1985, 25).

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas – zwei Perspektiven

12

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Wechselwirkung

Der ständige Wechsel zwischen Nähe und Ferne ergibt sich aus der
Notwendigkeit der leiblichen Regeneration. Das bedeutet, zu der Zu-
wendung zur Person muss auch die Zuwendung zur Natur/den Dingen
treten, d.h. das Wort ist um das Element der Arbeit zu ergänzen (ders.,
1991, 40-52), und das bedeutet wiederum, zu dem „Begehren“ (deseo)
tritt das „Bedürfnis“ (necessidad). Durch die Arbeit – die ökonomi-
sche Beziehung – erfolgt aber nicht notwendig eine Entfremdung von
den Menschen. „Die ökonomische Beziehung ist jene praktisch-pro-
duktive Beziehung, durch die Personen über das Ereignis ihrer Arbeit
miteinander in Verbindung treten oder Dinge über ihren Erzeuger in
Verbindung gebracht werden“ (ders., 1985, 169). Mit diesem Verständ-
nis der Ökonomie erhält diese ihren Sinn aus praktisch-poietischen
Beziehungsstrukturen, die wiederum zur Realisierung der Proximität
des/der Anderen beitragen.

Befreiende Praxis

Es wird deutlich, Bedingung der Möglichkeit für ein ethisch verant-
wortliches Handeln ist für E. Dussel, dass man den anderen als radikal
distinkt von mir zulässt, dass man offen für den/die Anderen ist,
den/die Anderen in sich hineinbrechen lässt, also Proximität zulässt
und damit die Welt des/der Anderen in sich. Indem er/sie das Wort
seiner/ihrer Exteriorität ruft, kann das mich aus meiner Selbstver-
schlossenheit zum Dienst für den/die Anderen heraustreiben und da-
mit sind wiederum Voraussetzungen geschaffen für die befreiende
Praxis. Mein erster Dienst ist hierbei die adäquate Interpretation des
Wortes des/der Anderen. Diese verläuft auf drei logisch und zeitlich
sich ergänzenden Ebenen – in der Gewissenregung, dem analogen
Verstehen und in der Gerechtigkeitsliebe13. Insofern die Gewissensre-
gung aus einer Hoffnung heraus erfolgt, das analoge Verstehen auf

c)

d)

13 Gewissensregung bedeutet auf die Stimme des anderen zu hören, indem man die
soziale Totalität der eigenen Welt transzendiert, sich dem anderen zuwendet und
damit zum Zeugen des anderen wird.
Analoges Verstehen beginnt beim Überbrücken des Grabens Ich-Anderer, indem
man sich öffnet für das Einbrechen des Wortes des/der Anderen in meine Welt. Es

1.6. Die „Kategorie des/der Anderen“

13

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Vertrauen baut und die Gerechtigkeitsliebe aufgezeigt wurde, wird zu-
gleich auf die Grundkonstanten der befreienden Praxis verwiesen:
Hoffnung, Vertrauen, Gerechtigkeitsliebe. Der Anklang an Gal 5,22 ist
nicht ganz zufällig.

Einer befreienden Praxis vorauszugehen hat einen „kritisch ge-
schichtlichen Standpunkt“, der Freiheitsverluste und Entfremdung be-
nennt, worausher zu befreien ist. Dussel bezeichnet hier drei Momen-
te: Entfremdung als Depersonalisation, „Institutionalisierte Entfrem-
dung“ sowie die Herrschafts“moral“ (vergl. Schelkshorn, 103-111;
Dussel, 1977/1989, 64-73 und 1988, 26-35).
– Entfremdung als Depersonalisation: Als erste Bestimmung ist eine

Handlung zu benennen, die das „von Angesicht zu Angesicht“ ver-
nichtet, unterbricht (vergl. Dussel, 1988, 27). Dies ist gleichsam
Voraussetzung, um den anderen „in ein Werkzeug zu verwandeln“,
„zu einem Ding“ werden zu lassen. Das bedeutet: „In der Aberken-
nung des Person-Seins des anderen, der Entfremdung oder Aliena-
tion wird ‚Jemand‘ zu einem ‚Etwas‘ verdinglicht und instrumenta-
lisiert“ (ders., 27).
Auf der anderen Seite, beim Subjekt des Entfremdungsprozesses
steht die bewusste Behauptung der Totalität als einzig verbindli-
chen Sinnhorizont, die Absolutsetzung der eigenen Werthierarchie.
Diese beschreibt Dussel als Ab-wendung, die nicht Abkehr ist.
Mehr noch kommt dazu: Indem er sich ab-wendet, behauptet er
sich als Herrn, negiert Gott und betrachtet sich als Gott, als Fetisch
eines Götzendienstes. Er betrachtet sich als Ziel und Zweck anderer
Personen (ders., 28).
Die Wechselbeziehung ist folgende: Auf die Ab-Wendung (d.h. den
Verlust des Einbruchs des anderen) folgt die Verkümmerung des

geht hierbei um eine „inadäquate“ Verständlichkeit im Vertrauen auf das Gesagte
des/der anderen, weil er/sie das sagen.
Gerechtigkeitsliebe wird verstanden als eine tätige Liebe, die die Welt, den Lebens-
entwurf, die Hoffnung des/der Anderen teilt und ihm dient, indem man offen ist
für Revisionen aufgrund neuer Begegnungen. Das kann ein anfänglich langsamer
Prozess des Vertrautwerdens sein, es gilt aber ebenso für erprobte Beziehungs-
strukturen. Die Grundhaltung dieser Gerechtigkeitsliebe ist, den/die Andere(n) als
Andere(n) zu lieben. Die Chance ist, die Not seines/ihres Daseins zu erfahren
(vergl. Schelkshorn, 1992, 98-102).

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas – zwei Perspektiven

14

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Lebens des Herrn, weil es sich auf eine „Tautologie der ewigen Wie-
derkehr des Selben“ (Schelkshorn, 1992, 104) reduziert.

– Institutionalisierte Entfremdung: Herrschaftsverhältnisse realisieren
sich nicht nur von Mensch zu Mensch, in der Relation Ich-Anderer,
dem konkreten Raub (vergl. Dussel, 1988, 32). Herrschaftsverhält-
nisse sind auch institutionalisiert14. Institutionalisiert meint hierbei
nichts anderes als verfestigte, dauerhafte, gesellschaftlich15 gewor-
dene Sünde. Er selbst definiert institutionalisierte Sünde, wonach
„eine Person (oder Gruppe von Personen) eine andere Person
(oder Gruppe von Personen) ständig oder vorübergehend unter-
drückt“ (ders., 30). Die Realisierung erfolgt auf ökonomischer, po-
litischer, sexueller, ideologischer etc. Ebene und bedeutet den „Akt,
durch den andere gezwungen werden, an dem System teilzuhaben,
das sie entfremdet. Sie werden dazu gebracht, Handlungen zu voll-
ziehen, die gegen ihre Natur, gegen ihr geschichtliches Wesen ge-
richtet ist“ (ders., 1977/1989, 70, 2.5.7.2.). Das macht deutlich, wie
die Verantwortungsstrukturen liegen. Derjenige, der in die Unter-
drückung geboren wurde, kann für diese nicht verantwortlich sein
(vergl. ders., 1988, 30). Hingegen kann sich der Nutznießer, der die
previlegierten Strukturen leiblich erbt, sich niemals als unschuldig
bezeichnen (vergl. ders., 34).

– Herrschafts“moral“: Grundlage gesellschaftlich gewordener Herr-
schaft ist, dass ein Volk, eine Klasse, ein politisch-ökonomisches
System sich auf einem Gesamt von gelebt interpersonalen Verhält-
nissen gründet, die wiederum durch moralische Praktiken, Gesetze,
Normen und Ordnung bestimmt und legitimiert werden – das
„Moralische“. Dieses „Moralische“ ist so sehr verinnerlicht, dass es
zum ausschließlichen Anspruch des Guten wird. „Wird nun die gel-

14 Hierbei ist das Institutionenverständnis von E. Dussel interessant: „Sie ist einfach
die Art, wie sich Individuen in einer dauerhaften und aufeinander bezogenen Wei-
se verhalten … Institutionen (…) sind dauerhafte Arten von Verhältnissen zwi-
schen Individuen“ (Dussel, 1988, 20).

15 Dieser Begriff gesellschaftlich ist für Dussel ein zutiefst ethischer Begriff. Während
für ihn Gemeinschaft das ethisch wertvolle Strukturprinzip der Relation der Men-
schen untereinander darstellt, Zeichen der Annahme des/der Anderen ist, so ist
Gesellschaft Ausdruck für Beziehungen, die durch Ungleichheit, Abhängigkeit und
Ausbeutung bestimmt sind (vergl. Schelkshorn, 1992, 108 sowie Dussel, 1988, 35
zum Verhältnis Sünde/Gemeinschaft).

1.6. Die „Kategorie des/der Anderen“

15

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


tende Moral eines Herrschaftssystem zum alleinigen Grund des
Guten, dann ist die Negation des/der Anderen ohne Gewissenskon-
flikt möglich“ (Schelkshorn, 1992, 109). Einhergehend mit der
Konstitution des „Moralischen“ ist die „Naturalisierung des Herr-
schaftssystems zu zu einzig gültigen, ‚natürlichen‘ Ordnung“. Das
„führt notwendigerweise zur Abschottung“ gegenüber Ansprüchen
der Armen (vergl. ders., 110). Die Armen werden zu ‚von Natur
aus‘ arm abgestempelt.

Die befreiende Praxis selbst baut auf vier Ausgangspunkten – ohne sie
wären die Prozesse auf eine Utopie hin nur schwerlich vorstellbar. Da-
zu gehören:
– der escatologische Rest der Exteriorität des/der Anderen, derer sich

keine Herrschaft bemächtigen kann (vergl. Schelkshorn, 1992,
116-118);

– die Fähigkeit eines jeden Menschen zur Freiheit, zu persönlicher
Verantwortung und zum Gewissensentscheid;

– die geschichtlich-kontingente Moralität und damit eine relative,
wenngleich unumgängliche Realität, die als kulturgeworden not-
wendig zum Funktionieren des gesellschaftlichen Lebens ist;

– die Akzeptanz regional unterschiedlicher Moralen, ohne Abschied
zu nehmen vom Unbedingtheitsanspruch des Sittlichen16.

Befreiende Praxis geschieht als analektische Befreiung. Das bedeutet
zunächst, dass der/die Unterdrückte aus der entfremdeten Totalität
auszieht, d.h. konkret das ursprüngliche „von-Angesicht-zu-Ange-
sicht“ wiederherstellt (personal), das Herrschaftssystem verlässt, d.h.
Gemeinschaften gründet (institutionell) sowie die „Natur der Armut“
hinter sich lässt, indem er/sie die in seiner/ihrer Situation verborgene

16 Dussel fragt nämlich, trotz der dritten Fassung des kategorischen Imperativs, die
die Personenwürde gegen eine Instrumentalisierung des/der Anderen behauptet
und einer davon ausgehenden Formulierung der Menschenrechte: Warum waren
die Träger dieser Philosophie, die Europäer, niemals zu einer wirklichen Achtung
der Anderheit der Indios fähig? Seine Antwort ist die; sie hatten eine faktisch bloß
geschichtlich bedingte Welt für universal gültig erklärt. Diesem Irrtum kann der
kategorische Imperativ und das mit ihm verbundene Prinzip der Universalisierung
nur entkommen, wenn der Arme in den Imperativ eingeführt wird, als faktische
Grenze der Welt, die je immer wieder neu zu bestimmen bzw. der je immer wieder
neu zu entdecken ist. D.h. das Universalisierungsprinzip ist anzuerkennen als in
geschichtlich-kontingenten Strukturen stehend (vergl. Schelkshorn, 1992, 114f.).

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas – zwei Perspektiven

16

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Positivität begreift sowie ergreift und zur Initiativkraft für Gerechtig-
keit werden lässt (moralisch). Analektische Befreiung bedeutet aber
auch, den Herren aufzufordern, sich zu ihm selbst zu bekehren und
ihm deutlich zu machen, dass das Nein der Sklaven zur Negation sei-
ner Andersheit auch eine Chance für den Herren darstellt, aus seinem
geschlossenen, unschöpferischen System herauszukommen. Subjekt
der befreienden Praxis ist der Prophet. „Prophet ist jeder Mensch, in-
sofern er sich dem Wort der Armen öffnet, sich vom Schrei, vom Blick
des/der Unterdrückten unterbrechen lässt und „unter“ der Maske, dem
deformierten Antlitz der Armen, ihre verborgene Würde und Ander-
heit entdeckt. Zum Propheten wird man berufen, die Initiative bleibt
beim anderen, dem alleinigen Ursprung des Guten“ (Schelkshorn,
1992, 118). Neben dieser mehr schülerhaften Rolle, die ein Gegenge-
wicht zu zu paternalistischen Prophetenkonzeptionen darstellt, pla-
ziert E. Dussel auch die lehrerhafte Rolle, um die Befreiung nicht zu
einem völlig autonomen Projekt abgleiten zu lassen. Hier ist er in der
Funktion des Entdeckers des Antlitzes des/der Anderen unter dem
Schleier der verinnerlichten Herrschaft sowie Begleiter der Armen
„auf dem Weg aus der Unterdrückung in die Freiheit der wiederherge-
stellten Beziehung von Angesicht zu Angesicht“ (ders., 119).

Das Woraufhin der befreienden Praxis ist der „Aufbau einer neuen
Ordnung, die nicht mehr Sache des Propheten, sondern des Politikers
ist“ (ders., 120). Dieser Aufbau einer neuen Ordnung findet in einer
„dialektischen“ Bewegung insofern statt, „als die Öffnung der Totalität
für die Exteriorität des/der Anderen wieder zu einer neuen Totalität
führt, in der die Würde des/der Anderen nun geachtet und geschützt
wird“ (ders.). Dialektisch ist die Bewegung in dem Sinne, dass sie vom
Dialog des/der Anderen ausgehend nicht die Tat eines einsamen Den-
kers ist. Insofern ist es auch eine ana-dialektische Bewegung. Und trotz
des Dia-logs bedeutet der Aufbau neuer Ordnung neue Herrschaft und
damit neue „Arme“. Das sieht wie ein Scheitern aus und ist doch nur
Zeichen für eine Phase der Befreiungsbewegung, die etwas Neues her-
vorbrachte, eine „neue Armut“, die nach einer „neuen Befreiungspra-
xis“ verlangt. Um aber immer wieder auf den Weg der Befreiung geru-
fen werden zu können, mündet die Ethik der Befreiung in eine Philo-
sophie des Absoluten.

1.6. Die „Kategorie des/der Anderen“

17

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Die Philosophie des Absoluten

Das Absolute ist als jeder Totalität vorgängig zu denken, als Anfang, als
absolute Freiheit. Von daher ist das Verhältnis des Absoluten zur Welt
„als Schöpfung aus dem Nichts der absoluten Freiheit“ (ders., 125) zu
verstehen. Damit ist die Welt, sind die Dinge der Welt und die Bezie-
hung der Menschen in die Welt hineingenommen in das Geschehen
der Freiheit. Freiheit ist die Ethik des Weltgeschehens, der Geschichte.

Der Aufweis des Absoluten erfolgt über die konkrete Prüfung
praktisch-konkreter Zugänge zum Absoluten. „Der entscheidende Zu-
gang zum Absoluten eröffnet sich in der äußersten Passivität, in der
Epiphanie des/der Anderen, die mich in die totale Verantwortlichkeit
ruft. (…) Mit Levinas beschreibt Dussel diese Erfahrung als ‚Erwäh-
lung‘“ (ders., 127).

„In der Öffnung für die Exteriorität des/der Anderen stoße ich auf
die ‚Spur‘ des absolut Anderen, auf die Gegenwart einer unendlichen
Exteriorität, die sich zwar im Antlitz des/der Anderen kundgibt, zu-
gleich jedoch entzieht, indem sie ihre Gegenwart gerade in ihrer Ab-
wesenheit erfahren läßt“ (ders.).

In der Bindung (Religion) an den Anderen, den Armen, erhält die
Epiphanie des Absoluten ihren Ort, „der Dienst für den Armen wird
zum ‚Kult‘ gegenüber dem Unendlichen“ (ders., 128). Mit dem Tod des
Anderen stirbt daher nicht Gott, aber die Epiphanie des Absoluten
wird unmöglich. Mit dem Tod des Anderen stirbt man selber, weil die
Selbstvergötterung die eigene Zukunft verbaut, insofern man in der
Selbstverschlossenheit zur Unfruchtbarkeit verdammt ist. Religion –
als positive Bejahung der unendlichen Exteriorität des Absoluten – ist
daher ein Programm gegen Götzendienst und Fetischismus.

Tzvetan Todorov

Bei der Rekonstruktion der „Kategorie des Anderen“, wie T. Todorov
sie versteht, entsteht zunächst der Eindruck, dass Todorov ganz selbst-
verständlich die Ausführungen von Levinas und Dussel voraussetzt
und darauf aufbauend fordert, die bisher erschlossenen Erkenntnisse
nun doch endlich zu rezipieren und zu realisieren. So optiert er: „Der

e)

1.6.3.

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas – zwei Perspektiven

18

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


andere muß entdeckt werden“ (Todorov, 1985, 291) bzw. „die Exterio-
rität des anderen ist zu bejahen“ und soll „mit seiner Anerkennung als
Subjekt einhergehen“ (ders., 295). Dabei ist er sich durchaus bewusst,
dass das kein leichtes Unterfangen ist: „Es gibt bei der Entdeckung des
anderen verschiedene Grade, vom anderen als ein mit seiner Umwelt
verschmolzenes Objekt bis hin zum anderen als ein dem Ich ebenbür-
tiges, aber dennoch von ihm verschiedenes Subjekt, mit unzähligen
Zwischenstufen …“ (ders., 291). Hierbei fragt er sich, ob die Entde-
ckung des anderen jemals abschließend möglich ist. Bei näherem Hin-
sehen fällt jedoch auf, dass Todorov eine semantische Verschiebung
vornimmt, die für sein moralisches Anliegen erheblich ist.

Zunächst ist für Todorov die „Kategorie des Anderen“ ein Schlüs-
sel, um aufzeigen zu können, dass das Verhalten der Conquistatoren
den Anderen gegenüber, d.h. seinen Tauschsystemen (vergl. ders., 51),
den Sozialsystemen (vergl. ders., 53), seinen Sinnsystemen (vergl.
ders., 55), seiner „Substanz“, dem „Anderssein“, seinen Wertesystemen
(vergl. ders., 56) sowie seinen Wesenszügen (vergl. ders., 58) nicht an-
gemessen ist – phänomenologisch betrachtet, an dem Anderen vorbei-
bzw. über ihn hinübergeht.

Dieser phänomenologische Aufweis des anderen sowie dessen
Missachtung ist schließlich für ihn die Grundlage für ein psychologi-
sches Argument17: Am Anderen entbirgt sich unser wahrer Charakter
unseres Subjekt-Seins. An den Conquistatoren entbirgt sich, dass der
scheinbar rational-moderne Mensch auch eine andere Seite hat. Und
weil das bis in die Zukunft als Fakt fortbesteht, theoretisch behauptete
Moderne und faktisch gelebte Irrationalität, muss es ein psychologi-
sches Moment des Menschen sein, dass er „staunen“ (vergl. ders., 35)
und zugleich morden kann.

Der verkannte Andere ist damit zum Zeichen geworden, zum Auf-
weis unserer Immoralität, des anderen in uns/von uns. Colon und
Cortez sind Typologien für das andere des scheinbar rationalen, aufge-
klärten und befreiten Europäers.

Aus dieser Einsicht ergeben sich für Todorov die moralischen For-
derungen, dass man den anderen nicht nur entdecken soll, sondern
zugleich im Entdecken des Anderen die Verkennung des eigenen ‚Sub-

17 Vergl. auf Seite 293 die Einführung des Unbewussten.

1.6. Die „Kategorie des/der Anderen“

19

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


jekt-Seins‘, des überbetonten Ego, korrigieren soll. Es geht für ihn
darum „den Sinn für das Soziale wiederzufinden, ohne die Qualität
des Individuellen zu verlieren“ (ders., 294). „Der Mensch ist ja nie al-
lein, und ohne seine soziale Dimension wäre er nicht, was er ist“ (ders.,
291).

Die Kategorie des Anderen/Das Problem des Anderen

Um zu verstehen, was das „Problem des Anderen“ ist und das Entde-
cken des Anderen so erschwert, ist ein Rückgriff auf den von Todorov
referierten Las Casas’schen Gedanken des „allgemeinen Anderssein“
(ders., 227) sinnvoll. Danach ist Alterität eine grundsätzliche Bezie-
hungsstruktur zwischen Menschen, die man als Mensch zunächst ein-
mal als selbstverständlich akzeptieren muss. Dieses „allgemeine An-
derssein“ ist nach T. Todorov angemessen nur in einer „relativen“
Grundhaltung zu beantworten. Sie muss sich über die axiologische
Ebene (das Werturteil), auf die praxeologische Ebene (die konkreten
Handlungsvollzüge) sowie die epistemologische Ebene (die Erfahrun-
gen) (vergl. ders., 221) erstrecken. Annähernd verwirklicht sieht er
diese relative Grundhaltung in dem Ideal des Weltbürgers „dem jeder
Boden Heimat ist“, „dem die ganze Welt fremdes Land ist“ (ders., 294).
Damit grenzt er sich scheinbar von E. Dussel ab, der eine Vergewisse-
rung eines jeden Volkes in der Geschichte und an ihrem Ort verlangt –
gewissermaßen eine Treue zu den Wurzeln, allerdings eine wahrhafti-
ge. Tatsächlich optiert auch Todorov zu einem „Bekenntnis“18. Doch
wie kann eine relative Grundhaltung mit einer Treue zu Kultur und
Geschichte nach Todorov zusammengehen? Als bestes Beispiel führt er

a)

18 In Abgrenzung zu Levinas formuliert er: „… doch man kann den anderen nicht
lebendig werden lassen, wenn man ihn ganz unangetastet läßt, so wenig wie das zu
erreichen ist, wenn man seine Stimme gänzlich unkenntlich macht“ (ders., 295f.).
Weiter verlangt er, dass man nicht gleichgültig sein kann und auf jede Wertvorstel-
lung verzichten kann. Das würde zu einer völligen Auflösung des „Ich“ im „Wir“
führen. „Das Exil ist fruchtbar, wenn man zugleich zwei Kulturen angehört, ohne
sich mit einer der beiden zu identifizieren; doch wenn sich die ganze Gesellschaft
aus Exilierten zusammensetzt, dann hört der Dialog der Kulturen auf: Es wird
durch Eklektizismus und Komparatismus ersetzt, durch die Fähigkeit, ein bißchen
von allen zu lieben, leichthin jeder Wahlmöglichkeit zu liebäugeln, ohne sich je-
mals zu einer zu bekennen“ (ders., 296).

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas – zwei Perspektiven

20

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


hierbei Las Casas an: Dieser versuchte die Perspektive der anderen zu
denken, zu verstehen und anzuerkennen. Dabei kam er in dieser Zeit
so weit in seiner Rede von Gott, die wie folgt lautet: „Der wahre Gott
oder der vermeintliche, der als der wahre betrachtet wird“ oder „der
wahre Gott oder jener, den man für den wahren hält“. Damit war die
Perspektive des anderen angenommen, ohne die eigene aufgeben zu
müssen19.

Für Todorov ist der erste Schritt der „Bejahung der Exteriorität des
anderen“ (ders., 295) der Dialog mit den anderen Kulturen. Das ist
wichtig. Im Gegensatz zu E. Levinas ist für T. Todorov damit nicht das
„Staunen“20 so entscheidend für eine erste Beziehung dem anderen ge-
genüber sondern der Dialog, wo „keine Stimme den anderen auf den
Status eines einfachen Objektes reduziert“ und „jeder seinen Vorteil
daraus zieht, daß er außerhalb des anderen steht“ (ders.). In diesem
dialogischen Anliegen steht er näher bei E. Dussel.

Die dialogische Erfahrung der äußeren Alterität ist für Todorov
notwendig zu ergänzen mit einer wirklichen Begegnung von innen her,
aus der Liebe heraus. Die Liebe ist deswegen für die Begegnung der
Menschen verschiedener Kulturen und der „Vielfalt der Sprachen“
(ders., 41f.) so entscheidend, weil man sich darin nicht an seinem Ide-
al, sondern am anderen ausrichtet (vergl. ders., 294). Das bedeutet
letztlich, den anderen kann man nur entdecken, wenn man für den an-
deren liebend Abstand von sich selber nimmt, nicht verallgemeinert
(vergl. ders., 56) und vor allem nicht assimiliert (vergl. ders., 56, 221,
230ff.).

19 Vergl. die Überlegungen bei T. Todorov, 1985, 234-237 insgesamt.
20 Sein Ansatz beim Dialog ist aus seiner Kritik an Colon verständlich. Zunächst ist

für Todorov „staunen“ (35), das er auch als „unterwerfen“ (36) unter die Alterität
beschreibt, positiv besetzt, im Sinne einer angemessenen Reaktion auf das andere.
Da sich dieses Verhalten Colons auf seine Beziehung zur Natur beschränkt und da-
zu führt, dass die Menschen Ameroindiens – auf Natur im negativen Sinne redu-
ziert – nur noch bestaunt werden, fordert er einen angemessenen Dialog. Doch da-
ran sind Anfragen zu stellen, weil Todorov Colons’ Beziehung zur Natur dazu aus-
führt, um ihn als Nicht-modernen-Menschen zu beschreiben (vergl. ders., 27, 298)
und darüber hinaus sein nicht-Interesse an menschlicher Kommunikation auch
noch als persönliches Problem Colons relativiert (vergl. ders., 45).

1.6. Die „Kategorie des/der Anderen“

21

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Das Andere in uns/von uns

Indem er das liebend Handeln (vergl. die Gerechtigkeitsliebe bei E.
Dussel) in besonderer Weise auszeichnet als Handeln, dem Selbstüber-
windung gelingt, um dann zur Epiphanie des anderen zu gelangen
(vergl. ders., 295) schafft er die Grundlage für sein Verständnis von
Selbsterkenntnis. Selbsterkenntnis ist für ihn am anderen (Colon, Cor-
tez etc.) vom anderen her (Ameroindier) über das andere (in uns/von
uns) (vergl. ders., 300). Der Andere ist damit weniger der Ameroin-
dier, der auch, vor allem ist es aber der Europäer nach dem Mittelalter,
der erobert, den wir so gerne abschneiden aus unserer Geschichte, um
nicht dem anderen in uns überführt zu werden.

Konsequenzen für das Lesen des „Quinto Centario“ bei Dussel und
Todorov

Philosophie/Theologie

Die unterschiedlichen Anliegen von E. Dussel und T. Todorov haben
nicht nur Konsequenzen für das unterschiedliche Verständnis der „Ka-
tegorie des anderen als anderen“; es hat auch Konsequenzen für die
Auswahl der Dokumente oder der Aspekte in den Dokumenten.

So fällt zum Beispiel in der Publikation von T. Todorov eine be-
sonders große Lücke bei Dokumenten aus der ameroindischen Geis-
teswelt auf. Auch die Protogeschichte von Ameroindien interessiert
kaum, obgleich von relevanter Bedeutung für die Einschätzung des
Ortes Ameroindiens in der Weltgeschichte. T. Todorov konzentriert
sich ausgesprochen stark auf „die Wahrnehmung der Indianer durch
die Spanier“ (ders., 1985, 12). Lediglich die Kapitel „Moctezuma und
die Zeichen“ (S. 80-120) sowie „Cortez und die Zeichen“ (S. 121-151)
versuchen einen Aufriss über die Geisteswelt der Ameroinder.

Bei E. Dussel hingegen ist der Perspektive der Europäer gleichge-
wichtig eine Perspektive der Ameroinder gegenübergestellt21. Unzähli-

b)

1.7.

1.7.1.

21 Vergl. die Vorlesungen Nr. 7–10 während der Gastprofessur „Theologie Interkultu-
rell“ 1992 an der J-W-G-Universität zu Frankfurt/Main.

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas – zwei Perspektiven

22

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


ge Dokumente – eine Aufzählung würde hier zu weit führen – vermit-
teln eine weitere Achsenzeit.

Diese Auswahl der Dokumente bei T. Todorov ist vor allem durch
sein moralistisches Anliegen zu erklären, insofern er weniger am ande-
ren als anderen interessiert ist, sondern vielmehr als Vehikel nutzt, um
die eigene Gesellschaft zu kritisieren oder die eigene Kultur skeptisch
zu relativieren (vergl. die Ausführungen bei: Sievernich, 1992, 661).

Am Interesse des/der Anderen als Anderen entscheidet sich über
die Auswahl der Darstellung der Dokumente logisch die sich ergeben-
de Interpretation. Besonders prägnant wird das in der Wiedergabe
einer zentralen Begegnung zwischen Franziskaner-Mönchen und den
‚tlamatinime‘22, 1524. Das beginnt schon damit, dass E. Dussel diese
Begegnung als von Spanier/Franziskanern abgebrochenen Diskurs be-
zeichnet, der von den Spaniern deswegen niemals ernst genommen
wurde, weil „für die Spanier die Möglichkeit eines Dialogs nicht im
Horizont ihres Denkens lag“ (Stephan Menne, 9.12.1992, von E. Dus-
sel authorisiertes Protokoll seiner Vorlesung). T. Todorov hingegen,
der am Anderen nur insoweit Interesse hat, um die Beschreibung der
„traditionsgeleiteten Rationalität der Atzteken“ gegenüber der Überle-
genheit der „modernen Rationalität“ herauszuarbeiten, bleibt an der
Oberfläche des „Problem des anderen“. Er kann nämlich an dem von
den Tlamatinime eingeleiteten Diskurs nur ein Beispiel für „die größe-
re Effizienz des christlichen Diskurses“ (Todorov, 1985, 102) sehen.
Tatsächlich aber ist dieses rhetorisch-argumentative Kunstwerk „Blu-
me und Gesang“ – das er auch nur in Bruchstücken wiedergeben hat –
mehr als nur von hermeneutischer Bedeutung, wie es T. Todorov
scheint. Nach E. Dussel ist es auch ein Beispiel für die Religiosität und
Theologie der Atzteken. Diesen Sachverhalt streift T. Todorov nur am
Rande und dann eher auch zufällig.

22 (Nach dem durch E. Dussel autorisierten Protokoll der Vorlesung vom 2.12.1992
durch Barbara Schoppelreich) „Die Atzteken kannten mehr als 120 Berufe, darun-
ter den Tlamatini, den Weisen. Seine Aufgabe war es, den Menschen ‚sein Ange-
sicht entwickeln‘ zu lassen – d.h. zu humanisieren, zivilisieren und personalisieren
– und alles Wissen zu bewahren und in der calmécac, der Schule der Weisheit wei-
terzugeben. (…) Die Weisheit der Tlamatini besteht darin, das Irdische (Tlaltícpac)
zu überholen, um zu Unüberholbaren, zum Transzendenten (Topan mictlan) zu
gelangen. Es besteht ein Widerspruch zwischen dem Opfermythos des Tlacaelel
und dem aufklärerischen und emanzipatorischen Tun der Tlamatini“.

1.7. Konsequenzen für das Lesen des „Quinto Centario“ bei Dussel und Todorov

23

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Mit dem Herausarbeiten von Theologien Ameroindiens wird z.T.
leichter die Krise verständlich, in die die Völker Ameroindiens stürz-
ten, als die Eroberer/Europäer fast alle Kultstätten zerstörten, viele
Priester und Philosophen ermordeten und damit die Traditionslinie
grob zertrennten. Das wäre auch eine Antwort auf die Frage von Del-
gado (1991, 43f.) an T. Todorov, warum dieser (Vergl. Todorov, 1985,
24f.) nicht ausreichend die offensichtlich vorliegende Diskrepanz zwi-
schen der je größeren Hoffnung der Europäer und der je größeren
Angst der Ameroinder beantwortet.

Damit sind wir auch bei einer entscheidenen Differenz zwischen
beiden Autoren; nämlich des Aufweises eines rational-religiös theolo-
gischen Verhaltens bei Moctezuma durch E. Dussel (vergl. die Vorle-
sung vom 2.12.1992), der versuchte das unmittelbare Ende der Welt in
seinen Entscheidungen zu umschiffen und der Darstellung eines nur
kulturell geprägten und mit persönlichen Schwierigkeiten verhafteten
Moctezuma bei Todorov (vergl. ders., 1985, 71, 74)23. Besonders prä-
gnant wird die sehr divergierende Einschätzung zu Religion und Theo-
logie an den mythischen Elementen. Während Todorov aufgrund die-
ser mythischen Elemente große Schwierigkeiten hat, den Atzteken eine
Rationalität zuzugestehen (vergl. z.B. ders., 1985, 142f.), so kann Dus-
sel schon erkennen, dass in der Folge der Identifikation Cortez-Quetz-
alcoatl24 die übrigen Reaktionen streng rational waren – im Sinne da-
von, dass Moctezuma auf „seine Sonne“ vorprogrammiert war. Der
Unterschied zwischen Cortez’ und Moctezumas’ Typus ihrer Rationali-
tät liegt darin, dass sie einen unterschiedlichen Mythos haben – Geld
bei Cortez und Blut bei Moctezuma. Das darf aber nicht zum Typus
der Rationalität des Menschen schlechthin abgeleitet werden.

23 Den Aufweis einer persönlichen Schwäche Moctezumas mit einem später anderen
Verhalten der Nachfolger Moctezumas zu begründen ist insofern nicht glücklich,
weil er einerseits die Lernerfahrung der Nachfolger nicht berücksichtigt, die Moc-
tezuma ja fehlte. Auch wird nicht der Frage nach Moctezumas Geheimnis (vergl.
Todorov, 1985, 73) nicht ausreichend nachgegangen, er auf seine Theologie hinter-
fragt.

24 Quetzalcoatl, die gefiederte Zweischlange, ist ein methaphorischer Name: Es ist
eine Manifestation von Vollkommenheit, ist aber keine Inkarnation; eher ein Ar-
chetyp, der auf verschiedene Weise zu bedenken ist; ein Prinzip; ein sehr viel-
schichtiges Symbol.

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas – zwei Perspektiven

24

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Moderne

Eine zweite interessante Problemstellung ergibt sich, wenn man da-
nach fragt, welchen logischen und zeitlichen Ort die Conquista für die
Moderne hat? Um eine derartige Einschätzung ranken sich letztlich
auch Fragen nach den Gestalten von Colon und Cortez sowie Fragen
zur Einschätzung des Projektes „Entdeckung/Verdeckung“.

Todorov (1985, 13) und Dussel stimmen zunächst darin überein,
1492 als den Beginn des neuen Zeitalters zu bezeichnen, Dussel würde
relativieren, methodisch definiert. Dussel selber würde den eigentli-
chen Beginn der Moderne eher bei 1502 ansiedeln, wo Amerigo Ves-
pucci in Brasilien landet, die Bewohner als Nicht-Asiaten erkennt, von
einem 4. Teil der Erde spricht und damit die mediterrane Welt zum
Zusammenbrechen bringt. Diese Krise der Renaissance (also auch
ihrer Paradigmen) ist für Dussel der eigentliche Beginn der Moderne.

Colon ist für Todorov kein moderner Mensch (vergl. ders., 1985,
21) und auch Dussel bezeichnet ihn als vormodernen Menschen. Bei
der Beschreibung seiner Motivation ergeben sich allerdings schon wie-
der Unterschiede. So ist T. Todorov aufgrund seiner moralistischen
Hermeneutik nicht in der Lage, das Vorverständnis des Colon in des-
sen geschichtlicher und sozialpsychologischer Raum- oder Zeitkoordi-
nate ausreichend zu berücksichtigen, also den ökonomischen, politi-
schen und ideologischen Standort des genuesischen Seefahrers näher
zu bestimmen (vergl. Proske, 1990, 22-25). Er bleibt vielmehr phäno-
menologisch an der Oberfläche der Inhalte der Dokumente. So wird
seine „Freude an der Natur“ (Todorov, 1985, 23) nicht als Rückgriff auf
literarische Reminiszenzen verstanden und daher in ihrem Sinngehalt
nicht erschlossen. D.h. die von Colon an Europa vermittelten Inhalte
wurden nur unzureichend herausgearbeitet. Ein materialistischer In-
terpretationsansatz, wie er von E. Dussel vertreten wird (vergl. Dussel,
1985, 74), bei T. Todorov aber verloren geht, könnte darüber hinaus
Colon ein dem herrschenden Wertesystem entsprechendes Verhalten
attestieren.

So bleibt in der großen Linie der Todorov’schen Interpretation des
Colon das Hauptmotiv: Colon ist einer, der vorwiegend den Glauben
verbreiten (1985, 24f.) und entdecken will. Gold ist nur ein Mittel zum
Zweck, a) um den Eroberungszug nach Jerusalem zu finanzieren und b)

1.7.2.

1.7. Konsequenzen für das Lesen des „Quinto Centario“ bei Dussel und Todorov

25

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


die Auftraggeber zu motivieren bzw. bei der Stange zu halten für seine
Entdeckungsreisen.

Würde man hingegen den Rückgriff auf literarische Reminiszen-
zen bei Colons Tagebuch erkennen sowie einen materialistischen An-
satz der Interpretation wie bei E. Dussel wählen, dann würde viel stär-
ker das goldgierige, expansionistische und imperialistische Moment,
der Götzendienst der Moderne deutlicher herausgearbeitet werden
können, das in gewisser Weise ja auch in dem Eroberungswillen von
Jerusalem durchschlägt.

Dieser Unterschied zwischen beiden Autoren drückt sich letztlich
in der begrifflichen Bestimmung der Moderne aus. Während T. Todo-
rov das Projekt der Moderne darin beschreibt, den anderen assimilie-
ren zu wollen (vergl. ders., 1985, 56, 221, 230ff.) und damit auf einer
ethnologischen Ebene belässt, verschärft hingegen E. Dussel das Pro-
jekt dahingehend, dass es den anderen erfinden, entdecken, erobern
will, um ihn zu kolonisieren und damit den anderen als anderen auf
keinen Fall akzeptiert25. Für Scannone (1992, 266) sind Assimilation
und Beherrschung zwei Seiten der einen Medaille. Während die Assi-
milation auf Bevormundung hinausläuft (verwirklicht im System des
Repartimientos) so die Beherrschung auf eine schmerzhafte Ausbeu-
tung (verwirklicht im System der Ecomiendo).

E. Dussel beschreibt in Cortez den Prototyp des modernen (ma-
chiavellistischen) Menschen, der in der Erfahrung der Eroberung (ego
conquiro), im Aufzwingen des eigenen Willens über andere (nach
einem von E. Dussel autorisierten Protokoll der Vorlesung vom
4.11.1992 von Katharina Bosl), in der vollständigen Zerstörung der
kulturellen Identität der Atzteken zu einem neuen, machtbewussten
Verständnis seiner selbst findet. Auch T. Todorov sieht sich in Cortez
an die zeitgenössischen, von Machiavelli schriftlich fixierten, Ideale er-
innert (vergl. ders., 1985, 142) und relativiert doch gleichzeitig dahin-
gehend, dass das Vorgehen von Cortez gegen die Götter der Ameroin-
der „ganz dem Geist der christlichen Religion entspricht“ (ders., 1985,
130).

25 Vergl. die Vorlesungen „Von der Erfindung zur Entdeckung Amerikas“
(28.10.1992) sowie „Von der Eroberung zur Kolonisierung der Lebenswelt“
(4.11.1992) von E. Dussel im Rahmen der Gastprofessur „Theologie Interkulturell“,
an der J-W-G-Universität zu Frankfurt/Main.

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas – zwei Perspektiven

26

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Die vielen Gesichter des anderen als anderen

Von dritter Seite (Delgado, 1991) werden beide Autoren andeutungs-
weise, in je verschiedener Problemstellung, mit der Anfrage konfron-
tiert, ob sie den anderen als anderen differenziert genug sehen.

So besteht die Anfrage an Dussel (vergl. Delgado, 1991, 15), ob er
einen undifferenzierten Besiegtenkult vertritt, wo im „Wir-Bewußt-
sein“ Opfer und Besiegte untertauchen, ohne sich auch als Nachfahren
der Eroberer zu sehen (auf Kosten zugrunde gegangener Kulturen).
Wer die Vorlesung von E. Dussel vom 16.12.1992 gehört hat „Die vie-
len Gesichter des einen Volkes“ kann diese Anfrage zurückweisen –
aber auch in anderen Vorlesungen wurde diese Problemfassette be-
leuchtet.

Hinsichtlich Todorov stellt Delgado fest (1991, 85ff.), dass jener
wiederholt Rückdeutungen in der ameroindischen Kultur aufgriff
(vergl. Todorov, 1985, 92, 107), um damit die traditionsgeleitete Ratio-
nalität – Bestätigung der Gegenwart durch die Vergangenheit – in die-
sem Kulturkreis zu unterstreichen. Er soll damit aber nicht beantwor-
tet haben, wer Interesse an den Rückdeutungen hatte? Mit dieser An-
frage will er auf eine Unterscheidung einer Elite von einem Rest-Volk
verweisen. Nach Delgado sollen Priesterkasten und herrschende
Schichten die Rückdeutungen deshalb verwendet haben, weil die Kon-
quistatoren ein willkommenes Alibi waren, um sie für das eigene Ver-
sagen und den anbrechenden Niedergang der eigenen Kultur verant-
wortlich zu machen. Tatsächlich ist Todorov schon deutlich gewesen,
dass die Ameroinder kein geschlossener gesellschaftlicher Block waren,
dass es Herrscher/Eliten wie auch marginalisierte Gruppen gab (vergl.
Todorov, 1985, 126f.).

Literaturverzeichnis

BRUDER, Veronika: Eine Ethische Intrige. Gegenüberstellung der „ethischen In-
trige“ bei Emmanuel Levinas und der Exegese von Mt 25, 31-46, MS Frank-
furt/Main 1992

DELGADO, Mariano (Unter Mitarbeit von Bruno Pockrandt und Horst Gold-
stein): Gott in Lateinamerika. Texte aus fünf Jahrhunderten. Ein Lesebuch zur
Geschichte, Düsseldorf 1991

1.7.3.

1.8.

1.8. Literaturverzeichnis

27

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


DUSSEL, Enrique: Herrschaft und Befreiung. Ansatz, Stationen und Themen einer
lateinamerikanischen Theologie der Befreiung, Freiburg/Schweiz 1985

DERS.: Ethik der Gemeinschaft, Düsseldorf 1986/1988
DERS.: Entdeckung oder Invasion Amerikas? Eine historisch-theologische Be-

trachtung, S. 510-514 in: Concilium 24 (1988)
DERS.: Philosophie der Befreiung, Hamburg 1977/1989
DERS.: Die tatsächlichen Motivationen der Conquista, S. 466-476 in: Concilium

26 (1990)
DERS.: Theologie und Wirtschaft. Das theologische Paradigma des kommunikati-

ven Handelns und das Paradigma der Lebensgemeinschaft als Befreiungstheo-
logie, S. 39-57 in: FORNET-BETANCOURT (Hg.), 1991

FORNET-BETANCOURT, Rául (Hg.): Verändert der Glaube Wirtschaft? Theolo-
gie und Ökonomie in Lateinamerika, Freiburg/Basel/Wien 1991

KLEHR, Franz Josef (Hg.): Den Anderen denken. Philosophisches Fachgespräch
mit Emmanuel Levinas. Hohenheimer Protokoll, Bd. 31, Stuttgart 1991

LESCH, Walter: Fragmente einer Theorie der Gerechtigkeit. Emmanuel Levinas
im Kontext zeitgenössischer Versuche einer Fundamentalethik (Habermas,
Lyotard, Derrida), S. 179-196 in: KLEHR (Hg.), 1991

LÉVINAS, Emmanuel (Hg. von Peter Engelmann): Ethik und Unendliches, Wien/
Köln 1982/1986

DERS.: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozial-
philosophie, Freiburg/München 1983

DERS.: Wenn Gott ins Denken einfällt. Diskurse über die Betroffenheit von Trans-
zendenz, Freiburg/München 2(1988)

PROSKE, Matthias: Die Hermeneutik der Eroberung Amerikas. Der hermeneuti-
sche Ansatz von Tzvetan Todorov in seiner Analyse der Eroberung Amerikas,
MS Frankfurt/Main 1990

ROTTLÄNDER, Peter: Die Conquista – auch ein Aufbruch zur Moderne. Überle-
gungen in Anschluß an die Analysen von Tzvetan Todorov, S. 223-227 in: Ori-
entierung 20 (1990)

SCANNONE, Juan Carlos: Begegnung der Kulturen und inkulturierte Philosophie
in Lateinamerika, S. 365-383 in: ThPh 66 (1991)

DERS.: Der nicht verstandene Andere. Zum Gedächtnis der 500 Jahre Evangelisie-
rung Lateinamerikas, S. 265-277 in: MThZ 3 (1992)

SCHELKSHORN, Hans: Ethik der Befreiung. Einführung in die Philosophie Enri-
que Dussels, Freiburg/Basel/Wien 1992

SIEVERNICH, Michael: Blick auf 500 Jahre Lateinamerika. Kirche Position zum
Quinto Centenario, S. 651-663 in: Stimmen der Zeit 19 (1992)

TODOROV, Tzvetan: Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen, Frank-
furt/Main 1985

1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas – zwei Perspektiven

28

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


WENZLER, Ludwig: Den Anderen anders denken. Einführung in die Philosophie
von Emmanuel Levinas, S. 13-16 in: KLEHR (Hg.), 1991

DERS.: Zeichen und Antlitz. Ontologische Destruktion und ethische Einsetzung
des Subjekts nach Emmanuel Levinas, S. 115-135 in: KLEHR (Hg.), 1991

WIEMER, Thomas: Die Spur, das Echo und die Exegese. Zugänge zur Gottesfrage
im Denken von Emmanuel Levinas, S. 17-35 in: KLEHR (Hg.), 1991

1.8. Literaturverzeichnis

29

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Rezeption apokalyptischer Aspekte in der
Eschatologie von J. Moltmann26

Jürgen Moltmann legt mit seinem Buch „Das Kommen Gottes“ (1995)
eine interessante Eschatologie vor, die sich auch mit apokalyptischen
Denken und Glauben beschäftigt. Dabei werden besonders Erfahrun-
gen aus den Vereinigten Staaten bedacht. Die Untersuchung will sich
einerseits auf eine Spurensuche hinsichtlich der Rezeption apokalypti-
schen Gedankengutes machen, dann aber auch Perspektiven apokalyp-
tischen Denkens aufzeigen.

Alttestamentliche und frühjüdische Apokalyptik

Sozio-historische Krise

Die alttestamentliche und frühjüdische Apokalyptik ist nicht zu verste-
hen, wenn man nicht den historischen Hintergrund zur Kenntnis
nimmt, auf dessen Grundlage sie entstanden ist. Das bedeutet zugleich,
dass man sehr vorsichtig damit sein muss, konkrete Inhalte einer apo-
kalyptischen Eschatologie auf die Gegenwart zu übertragen. Die alttes-
tamentliche Apokalyptik ist der Versuch, religiöse Konflikte des Volkes
Israel aus historischen Krisensituationen aufzuarbeiten. Dieses Volk
sah sich nämlich in eine Katastrophengeschichte verstrickt: Zu dem
Verlust des davidischen Königreiches (und damit des Verlustes des in-
neren Zusammenhangs der Herrschaft Gottes auf Erden mit einer na-
tionalen Idee) traten historische Wirren, wo Israel zum Spielball vor-
derasiatischer Großmächte wurde; und unter dem Druck verschiede-
ner „Götzendienste“ wurde die Glaubensgemeinschaft zunehmend zer-
rieben und das Solidaritätspotential der israelitischen Gemeinschaft

2. 

2.1.

2.1.1

26 Sommer 1996 verfasst

31

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


zerstört (vergl. Kippenberg, 1989, 758). Es wurden auch viele „gerech-
te“ Israeliten in der Verfolgung umgebracht. Hieraus ergaben sich vier
entscheidende Anfragen.
– Darf Israel angesichts dieser „Niederlagen“ noch auf eine eschatolo-

gische Wirklichkeit hoffen, wo der bisherige Tempelkult und die
Theokratie zurückkehren wird (Daniel)?

– Gibt es noch ein rettendes Eingreifen Gottes in die Geschichte, ver-
gleichbar der Exoduserfahrung und den prophetischen Botschaf-
ten; ist eine „Reich-Gottes-Erwartung“ unter diesen Katastrophen
„diesseitig“ überhaupt noch glaubbar?

– Wie kann der gerechte Gott, die Gerechtigkeit Gottes (Tun-Erge-
hen-Theologie) unter dieser Schuldgeschichte überhaupt noch ge-
dacht werden (Hiob)?

– Wenn der Glaube an Jahwe ein Glaube an die Lebensmacht Jahwes
darstellt, gelungenes Leben die Gemeinschaft mit Gott bedeutet,
endet dann diese Gemeinschaft des Gerechten mit Gott im Märty-
rertod?

Theologische Krise

Hinter diesen vier zentralen Fragen stehen drei zentrale theologisch-
kulturelle Krisen.
– Der Glaube an die Reich-Gottes-Erwartung Israels war schwer er-

schüttert – wie wird sich das Königsein Jahwes für die Gläubigen
erfahrbar realisieren? Dazu gab es verschiedene Antworten: 1. Eher
restaurativ schätzt Werbick (1990) die Qumran-Gemeinde ein.
„(…)ihnen geht es um die Wiederherstellung eines wahrhaft süh-
nenden Tempelkultes. (…) Anstelle des nutzlos gewordenen Tem-
pels weiß sich die Gemeinde als ‚lebendiges, von Gott erbautes Hei-
ligtum, in dem man das Gebet als ein Lobopfer der Lippen und
Werke des Toragehorsams als Weihrauch darbrachte‘, als der Ort
der Sühne für das Land“ (S. 65). 2. „Daniel 9 hat wohl weniger ein
partielles Israel im Auge, nicht eine Elite oder Kleingruppe, son-
dern das Gesamtisrael vergangener Tage“ (Seidl, 1987, 198ff.). Das
wird besonders darin deutlich, dass Daniel 9 gegenüber dem Parti-
kularismus von Kap. 11 und 12 textmäßig abgesetzt wurde. „Ge-

2.1.2.

2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann

32

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


meinsam ist der aramäischen und hebräischen Daniel-Tradition:
Die Zukunft Israels – (…) – wird nicht auf eine Wiedererrichtung
von Jerusalemer Kult und Kultgemeinde bezogen, sondern auf eine
neue eschatologische Wirklichkeit und Gemeinschaft nach dem
Ende des alten Äons“ (ders., 200). 3. Auch das äthiop. Hennoch-
buch, dort die Tiervision, engt die Vision der verhießenen Aufer-
stehung nicht nur auf einen heiligen Rest ein, sondern spricht Israel
als ganzem das künftige Heil zu (vergl. Giesen, 1984a, 45). 4. Die
syrische Baruchapokalypse nimmt neben der äußerlichen Zerstö-
rung eine verborgene Kontinuität im Volk Gottes an und vertritt
daher gegenüber „Abräumvorstellungen“ einen „Reformansatz“
(vergl. Kippenberg, 1989, 755).

– Deswegen wird auch ausgehend von der Kritik apokalyptischer Es-
chatologie an menschlichen Allmachtswahn und allen Versuchen
von Seiten der Menschen, das Reich Gottes gewaltsam herbeizu-
zwingen (siehe die Kritik der Hassidäer an der stark realpolitischen
Vorgehensweise der Makkabäer) gefragt: Wo gibt es einen sinnvol-
len menschlichen Handlungsspielraum auf das Reich Gottes zu?
Hierauf antwortet Deuterojesaja mit einer Theologie der Stellver-
tretung; d.h. er gibt dem Leiden des Einzelnen Sinn, indem er es als
Leiden stellvertretend für andere deutet. „Der Gerechte leidet und
stirbt um der anderen willen, um ihnen einen möglichen Zugang
zum Leben zu öffnen und sie so zur Gerechtigkeit zu führen“ (Kehl,
1986/1988, 129). Die Tiervision im äthiop. Hennochbuch weist
vielmehr darauf hin, dass das Böse kein Schicksal ist – der Mensch
kann sich gegen das Böse wehren: „Das Tun des Menschen in die-
sem Äon entscheidet über sein Ergehen im Kommenden“ (Giesen,
1984a, 48f.). Auch in der syrischen Baruch-Apokalypse wird die
Vorstellung deutlich, dass die jetzige Generation sich mittels Geset-
zestreue die Hoffnung erst noch verdienen muss (vergl. Kippenberg,
1989, 755).

– Und wenn Gott einen subjektiven Handlungsspielraum lässt, die-
sen offensichtlich eröffnen will und diesen offensichtlich deswegen
will, weil er gelungenes Leben, verstanden als Beziehung zu Gott,
will, – sonst würde es keinen Sinn machen, die dualistische Schei-
dung von Gott-wollendem Tun und Gott-verneinendem Tun so
scharf herauszuarbeiten – dann muss dieser auch zu seinem Grund-

2.1. Alttestamentliche und frühjüdische Apokalyptik

33

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Theologumenon stehen, ein Gott des Lebens zu sein. Hier setzt die
Vorstellung der Totenerweckung in der Apokalyptik an. Sie will ein
Gottesverständnis wahren, wonach Gott ein Gott des Lebens ist (al-
so gerade in Abgrenzung zu einer Sehnsucht nach Unsterblichkeit
aus menschlichen Allmachtswahn) – über den Tod hinaus (vergl.
Kehl 1986/1988, 131).

Was bedeutet hier apokalyptisch orientierter Glaube?

Zentral für einen apokalyptisch orientierten Glauben in frühjüdischen
Apokalypsen ist die Vorstellung, das Heil ist am Ende der Weltzeit von
Gott allein zu erwarten. In der Formulierung des umfassenden Heils
vom Ende her wird gleichzeitig ausgesagt, dass der Mensch das Heil
sich nicht selbst beschaffen kann. Dem Menschen bleibt das Ausharren
auf einen katastrophalen Schnitt in der Geschichte, angesichts der ne-
gativen Sicht der Geschichte (vergl. die Zehnwochenapokalypse im
äthiop. Hennochbuch bei: Kehl, 1986/1988, 121). Buße, Sühne und/
oder Martyrium werden als individuelle Möglichkeit gesehen, um den
Zugang zum wahren Leben zu wahren, in der Zeit des Ausharrens.

Der kommende Äon wird durch eine kosmische Katastrophe, eine
fundamentale Scheidung eingeleitet. Geschieden wird dabei nicht nur
die Zeit – Geschichte wird also nicht nur unter andere Vorzeichen ge-
stellt; geschieden werden auch Personen (vergl. zur Hoffnung der Has-
sidäer für sich als heiligen Rest in: Kehl, 1986/1988, 121).

Apokalypse ist die Hoffnung auf eine vollständige Neuschöpfung
des Leibes, einer neuen Erde (vergl. Dan 12,2f.; Makk 7,9.14.23.29).
Eine Messias-Vorstellung ist weniger vorhanden, wenn auch nicht un-
bekannt (vergl. Giesen, 1984a, 49).

Hermeneutische Leistung frühjüdischer Apokalyptik

Hier sind fünf Aspekte zu betonen.
– Die frühjüdische Apokalyptik nimmt den Individualisierungsschub

aus der Zeit der Propheten auf, macht also einerseits deutlich, dass
der Einzelne jetzt nicht mehr völlig im Volksganzen aufgeht (vergl.

2.1.3.

2.1.4

2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann

34

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Kehl, 1986/1988, 127). Andererseits wird deutlich gemacht, dass
ein „Handeln Gottes am Ende nicht ein verantwortliches Handeln
des Menschen in dieser Weltzeit nicht ausschließt“ (Giesen, 1984a,
49).

– Gleichwohl macht die Weltherrschaftsvorstellung in der jüdischen
Apokalyptik deutlich, dass es im Glauben um das „ungeschmälerte
Königtum Gottes in seiner Schöpfung“ (Mussner, 1985, 216) geht.
D.h. es geht um die Hoffnung, dass der Schöpfungszusammenhang,
wie Gott ihn wollte, ungeschmälert wiederhergestellt wird.

– Mit der apokalyptischen Vision der Weltherrschaft Gottes wird me-
thodisch eine Möglichkeit geschaffen, deutlich Gottgewolltes und
Gottverneinendes voneinander zu unterscheiden. Indem Apoka-
lypse offenbart, dass Gottes Wille und Tun menschliches Wohlerge-
hen ist, wird menschliches Elend deutlicher als durch Menschen
verursacht ausgewiesen. Am Menschen begangenes Unrecht wird
eindeutiger als menschliches Unrecht qualifiziert (vergl. auch Molt-
mann, 1995, 171).

– Der apokalyptisch-eschatologische Horizont ist eine für die dama-
lige Zeit gelungene Form, um einen Gegenpol zu formulieren, der
dazu da ist, alle Versuche, irdische Herrschaft als gottgewollt zu
sanktionieren, d.h. sie universalisieren zu wollen, auszubremsen
(vergl. P. Hoffmann, 1993, 245).

– Wenn man die Äonen-Lehre in der frühjüdischen Apokalyptik tie-
fer durchdenkt, dann steht hinter der Vorstellung vom „Bruch“ die
Vorstellung vom zukünftigen Handeln Gottes in völliger Diskonti-
nuität zur bisherigen Geschichte. Die Darstellung einer weltge-
schichtlichen und kosmischen Krise soll nur dazu dienen, um die
Ausmaße des Kommens Gottes in aller Deutlichkeit darzustellen
(vergl. Moltmann, 1995, 254f.).

Frühjüdische Apokalypse bei J. Moltmann?

Die Rezeption frühjüdischer Apokalyptik (vergl. 1995, 161ff., 169ff.,
253ff.) bei J. Moltmann erscheint mir etwas oberflächlich. Ich möchte
das in zwei kurzen Skizzen andeuten.

2.1.5.

2.1. Alttestamentliche und frühjüdische Apokalyptik

35

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Unter dem Begriff „jüdischer Messianismus“ (Moltmann, 1995,
170) unterscheidet er in Anschluß an Dan 7 drei Vorstellungsebenen
des jüdischen Messianismus: Innerjüdischer Messianismus; danach
wird der Messias die jüdische Existenz im Exil und der Fremde aufhe-
ben. Universaler jüdischer Messianismus; hier erhofft man die Aufhe-
bung der Gottesfremde und Gottesferne aller Völker. Religiöser Zionis-
mus; verbindet die Heimkehr in das verheißene Land mit einer messia-
nischen Deutung. Hier frage ich mich, ob Dan 7 (er denkt wohl an
Dan 7,13)27 hinreichend ist, um einen Ausgangspunkt für einen jüdi-
schen Messianismus zu orten. Giesen (1984a, 49) und Werbick (1990,
63) machen nämlich deutlich, dass der Einbau und die breitere Entfal-
tung der Messiasgestalt in der frühjüdischen Apokalyptik gerade nicht
an Dan 7 gebunden ist. Es werden die Tiervision im äthiop. Henoch-
buch, 4 Esra und 2 Baruch erwähnt. Diese berücksichtigt aber Molt-
mann gar nicht.

Das Henochbuch dient Moltmann dazu, um eine kosmische Apo-
kalypse zu erklären (vergl. Moltmann, 1995, 254f.). Kosmische Apoka-
lypsen greifen den „Frevel“ in der Geschichte auf, dass sich der Schöp-
fungsglauben und Schöpfungswille Gottes ins Gegenteil verkehren,
weil die Menschen die Begabung zur Freiheit missbrauchen und
selbstmächtig werden – das menschliche Handeln verkehrt sich darauf
in Zerstörungshandeln. Mit der Beschreibung dieser Problematik weist
aber das Henochbuch auf den Grundimpuls der Schöpfungstheologie
hin, „creatio ex nihilio“. Das meint, die Schöpfung ist aus nichts irdisch
vorliegenden zu verstehen und erfolgte auch aus dem „Nichts“. Das Er-
schaffene selbst ist kontingent. Aber Achtung mit dem ätiop. Henoch-
buch. Hier sollte man die Tiervision von der Zehnwochenapokalypse
unterscheiden. Moltmann bezieht sich vermutlich auf die Tiervision,
weil diese das Heil nicht so sehr für eine exklusive Gruppe im Blick hat,
ganz anders die Situation bei der Zehnwochenapokalypse.

27 Dan 7,13 steht mit dem Menschensohntitel für eine „universale“ Heilsperspektive,
jenseits nationaler Grenzen.

2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann

36

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Die jesuanische Korrektur der Apokalyptik

Korrekturen

Die jesuanischen Korrekturen der frühjüdischen Apokalyptik erfolgt
über fünf zentrale Argumentationsstränge:
– Die in Apokalypsen formulierte Hoffnung ist nicht ein endzeitli-

ches Geschehen, das in weiter Ferne liegt. Vielmehr konkretisiert
Jesus Gottesherrschaft als Möglichkeitsbedingung gegenwärtiger
Geschichte. Gottes Herrschaft kommt nicht irgendwann einmal; sie
kommt schon und er herrscht schon inmitten der Menschheit.
„Das Reich Gottes kommt nicht so, daß man es an äußeren Zeichen
erkennen könnte. Man kann auch nicht sagen: Seht, hier ist es!,
oder: Dort ist es! Denn. Das Reich Gottes ist (schon) mitten unter
euch (Lk 17,20bff.)“ (vergl. P. Hoffmann, 1993, 257; Werbick, 1990,
68). Endzeit meint nur, daß die Heilszeit nicht eine reife Frucht ist,
die einfach so vom Himmel fällt, ein bruchloses Ergebnis von ir-
gendwoher, irgendwie. Endzeit als Anbrechen des Heils zu sehen,
d.h. zu verstehen; dazu gehören Konflikte, Proben und Verfolgun-
gen (vergl. Zamora, 1994, 171).

– Das „endzeitliche Geschehen“, verstanden als Einbrechen der Got-
tesherrschaft in diese Geschichte (dass also Gottes Willen geschieht)
ist kein spektakuläres Welttheater mit großem Gericht und kosmo-
logischem Szenario. Das Einbrechen der Gottesherrschaft ist ein
Einzug im Alltag, mitten unter uns, zuweilen sehr klein und un-
scheinbar, mit mühsamen kleinen Kämpfen im täglichen Leben ge-
gen Versuchungen und Erpressungen, gegen soziale Deformation
und kulturelle Zwänge (vergl. Werbick, 1990, 74f.). „Wiederkunft
des Herrn“, sein „Ankommen“ ereignet sich dort, wo Jesus in die-
sem Leben bereits angekommen ist, in der verborgenen Gestalt des
Armen, dort darf gehofft werden, dass er kommt (vergl. Kehl, 1986,
246). Hier wird ganz deutlich gemacht, dass „das hermeneutische
Prinzip aller eschatologischen Aussagen (…) Jesus Christus selbst
(ist R.M.), so daß eine Aussage, die nicht christologisch verstanden
oder gelesen werden kann, keine echte eschatologische ist“ (Friedl,
1996, 312).

2.2.

2.2.1.

2.2. Die jesuanische Korrektur der Apokalyptik

37

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


– Die jesuanische Korrektur problematisiert an apokalyptischen Vor-
stellungswelten seiner Zeit, „daß Gott einmal unmittelbar zu einem
bestimmten geschichtlichen Zeitpunkt in diese Geschichte“ (Kehl,
1986, 232) eingreift. Damit werden nicht nur die Vorstellungen kri-
tisiert, dass es sich um ein Geschehen in weiter Ferne handelt, dass
es sich um ein spektakuläres Weltereignis handeln muss, sondern
auch, dass damit die Vorstellung verbunden ist, dass dieses Ereignis
„von außen“ kommt – also ein Eingriff in diese Welt, um sie zu
vollenden. Dagegen steht das schöpfungstheologische Argument,
dass Gott, die in allem verborgene, alles tragende und heilende Lie-
be ist (vergl. Kehl, 1986, 233).

– In einer weiteren Korrektur weist Jesus darauf hin, dass apokalypti-
sche Vorstellungen über eine direkt und unmittelbare Begegnung
mit Gott „im jüngsten Gericht“ auf eine menschliche Hoffnung der
totalen Transparenz dessen hinweisen, was der Wille Gottes ist. Da-
mit wird auf eine menschliche „Verfügbarkeit“ des Reich Gottes
bzw. des Geist des Reich Gottes spekuliert (siehe Kehl, 1986, 234).
Schon Karl Rahner (1960, 408ff.) wies aber darauf hin, das Escha-
tologie von ihrem Verborgenheitscharakter lebt – ja gerade dieser
Verborgenheitscharakter notwendig ist, damit der Mensch nicht in
Versuchung gerät manipulativ auf das Anwesende und doch Ver-
borgene einzuwirken. So hat auch Jesus deswegen immer vom Ge-
heimnis des Reiches Gottes gesprochen.

– Was die Apokalyptik zum „Kommen der Herrschaft Gottes“ in zwei
Epochen auseinanderlegt, sieht Jesus dialektisch ineinander, d.h.
mit den „bösen“ Seiten dieser Welt ist zugleich auch die kommende
Zeit. Man kann nicht das Heilsereignis in Jesus von der Endzeit
trennen und in eine unbestimmte Zeit verlegen (vergl. Zamora,
1994, 372). Das bedeutet für das Handeln nicht den Auszug aus der
Welt in eine esoterische Sondergemeinschaft oder die Errichtung
eines totalitären Gottesstaates. Vielmehr soll entsprechend dieser
jesuanischen Korrektur, mit in dieser von Elend gezeichneten Ge-
genwart, das alternative Leben gewagt werden und kann auch ge-
wagt werden, mit den entsprechenden Konflikten (vergl. Zamora,
1994, 371), dank eines neuen Gottes- und Selbstbewusstseins
(vergl. P. Hoffmann, 1993, 257).

2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann

38

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


– Was ist der Grund für das neue Gottes- und Selbstbewusstsein? Es
ist eine neue Verortung des Heilshandeln Gottes. Es geht, darauf
weist die Jesuanische Korrektur hin, dem Heil nicht erst das Um-
kehren und ein Bußpraxis (in Abgrenzung zu Johannes d.T.) vor-
aus; auch nicht eine intensive Torabefolgung (Pharisäer als Nach-
folger der Hassidäer) und auch die Leistung eines sühnenden Tem-
pelkultes sowie der Rückzug in eine heilige Gemeinde sind nicht
nötig (in Abgrenzung zu Qumran) (vergl. Merklein, 1981, 129ff.;
vergl. auch Werbick, 1990, 74f.). Jesus macht deutlich, dass das
„Entgegenkommen Gottes“ dem Heil vorausgeht. D.h. entgegen der
apokalyptischen Vorstellung, dass durch die Lebensweise eine Dis-
position geschaffen werden muss (siehe auch Jesaja, 25,8), um in
das künftige Äon hinübergergerettet zu werden, geht Gott ganz ein-
fach auf die Menschen zu (siehe Werbick, 1990, 132). Dieser Vor-
gang wird auch als „Soteriologie von oben“ bezeichnet. Sie ist nicht
einfach aus der „Soteriologie von unten“ ableitbar. Das bedeutet,
die Initialfunktion Jesu Christi zur Umkehr der menschlichen Le-
bensentwürfe, seine Lehrfunktion in Verkündigung und Praxis, um
den Menschen einen Anstoß zu geben, sich von den Fesseln ver-
hängnisvoller Lebenseinstellungen und Gottesprojektionen zu be-
freien, kann nicht die freie Umkehr erzwingen. Dem Menschen ist
freigestellt, umzukehren.

Anknüpfungspunkte

Aus der Apokalyptik gibt es für Jesus offensichtlich drei unverzichtbare
Anknüpfungspunkte.
– Er nimmt die starke theozentrische Sicht des Glaubens auf und

macht deutlich, dass die Herbeiführung der Gottesherrschaft Got-
tes Sache ist (vergl. Merklein, 1981, 121ff.; Werbick, 1990, 76). D.h.
das „Kommen des Herren“ ist mehr als eine irdische Gesellschafts-
veränderung, die auch dazu kommt. Das „Kommen des Herren“ ist
auch nicht ausschließlich auf die Vollendung im Tod zu reduzieren;

2.2.2.

2.2. Die jesuanische Korrektur der Apokalyptik

39

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


„es umschließt das erneuernde Wirken des Menschensohnes ‚wie
im Himmel so auf Erden‘“ (nach Offb) (Kehl, 1986, 246)28.

– Er nimmt aber auch die Anfrage der Apokalyptik an die Menschen
auf: Seid ihr aufmerksam für die Ankunft des Herren? Ist eine Wie-
derkunft des Herren überhaupt möglich – kann Jesus bei uns an-
kommen? „Denn könnte es nicht sein, daß gerade heute die zu
einer weltweite Katastrophe sich steigernde Armut das ‚kosmische‘
Zeichen ist, das die drängende Nähe des Menschensohnes und sei-
nes menschlichen Reiches signalisiert?“ (Kehl, 1986, 246).

– So sehr Jesus die exklusive Struktur der Qumran-Gemeinde kriti-
siert, er erkennt aber aus dieser Initiative als wertvoll, dass die in
der Apokalyptik realisierten Bedrohungen nur in einem Sozialver-
band zu lösen sind. Er formuliert in Abgrenzung zur Sektenmenta-
lität von Qumran Kirchwerdung als Möglichkeitsbedingung zur
Sammlung und Erneuerung des ganzen Volk Gottes. Man kann
nicht die Menschheit in schlechthin Gute und schlechthin Böse
zerlegen – sonst ist eine Sammlung und die Hoffnung auf Erneue-
rung nicht sinnvoll zu vermitteln.

Moltmann und die jesuanische Korrektur

Nur spärliche Textfragmente lassen sich ausmachen, wo Moltmann die
jesuanischen Korrekturen apokalyptischer Vorstellungen seiner Zeit
aufgreift (vergl. Moltmann, 1995, 171f., 257). Dennoch ist ihm zugute
zu halten, dass er mit wenigen Zeilen die wesentlichen Inhalte jesuani-
scher Korrekturen aufgreift:
– So sieht er richtig, dass Jesus den apokalyptischen Erwartungshori-

zont seiner Zeit teilt.
– Er sieht auch die Korrektur apokalyptischer Naherwartung dahin-

gehend, dass die Gegenwart schon „Endzeit“ ist (zu Mk 10,30)
(vergl. Moltmann, 1995, 172).

– Moltmann zeigt auch deutlich, dass Jesus die reine Gerichtsprophe-
tie verlässt und das Reich Gottes den Armen verkündet (ders., 257).

2.2.3.

28 Wobei auf Erden eine kosmologisch-schöpfungstheologische antignostische For-
mulierung ist.

2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann

40

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


– Und er weist darauf hin, dass der Impuls Jesu ein Sammlungsim-
puls ist, weniger der Rückzug in eine Sektenmentalität (ders., 257).

– Das schöpfungstheologische Argument verlagert er hingegen in die
Zeit der Pastoralbriefe (2 Tim 2,13) (vergl. ders., 256).

– Es fällt ihm schwer, das zeigt seine Diskussion zu Premillenaristen
und Postmillenaristen, sich gründlich von dualistisch-linearen Vor-
stellungswelt zu trennen (vergl. ders., 175-178).

Frühchristliche Apokalyptik

Neben vielen kleinen apokalyptischen Textfragmenten im Neuen Tes-
tament ragen zwei Texte ganz besonders hervor. Da wäre zunächst ein-
mal Mk 13: „Es handelt sich um eine Art ‚Flugblatt‘, das in einer be-
sonders bedrohlichen Situation des Jüdischen Krieges die Christen Ju-
däas zur Flucht in die Berge aufforderte und die tröstliche Nähe des
wiederkommenden Menschensohnes einschärft. Der Form nach ist
diese Schrift als Mahn- und Trostrede Jesu im Weissagungsstil gehal-
ten. Sie ist von akuter Naherwartung geprägt wie später auch die Apk“
(Müller, 1989, 599). Allerdings ist korrigierend zu formulieren: Christ-
liche Apokalyptik ist nicht mit Naherwartung ausreichend zu bezeich-
nen, weil es auch im Frühjudentum Überlegungen zur Naherwartung
gab. Der Unterschied christlicher Endzeitlichkeitsvorstellung zu früh-
jüdischen Naherwartungsvorstellungen besteht darin, dass das christli-
che Glaubensverständnis mit Jesu Auferstehung den endzeitlichen
Prozess der Ankunft messianischer Herrlichkeit eingeleitet sieht. Da-
raus folgt ein „hochgradiger Aktivismus“, weil das innerweltliche Han-
deln mit radikalen Anforderungen der Endzeit („des-bei-Gott-An-
kommens“) konfrontiert wird (vergl. Kippenberg, 1989, 759). Von da-
her kann auch christliche Apokalyptik die Krise der frühjüdischen Na-
herwartungsvorstellung und den entsprechenden politischen Aktivis-
mus abwehren, weil sie nicht unter dem Zeitdruck äußerster Kurzfris-
tigkeit steht. Die Vision des endgültig und umfassend Mächtigwerden
von Gottes Willen geschieht schon jetzt. Dafür steht Jesus Christus
und seine Machttat (vergl. Werbick, 1990, 77ff.).

2.3.

2.3. Frühchristliche Apokalyptik

41

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Markus 13

Markus 13 wird in einer Zeit verfasst, wo die Region Israel und die
christliche Gemeinde sich in einer erheblichen Krise befinden: Die
schriftliche Vorlage muss nach Beginn des Jüdischen Krieges und kurz
vor der Tempelzerstörung (ca. 66-70 n. Chr.) entstanden sein. In jener
Zeit stellte die christliche Gemeinde aus römischer Perspektive eine
Gruppe von Unruhestiftern dar, weil man in den Gemeinden versuch-
te, die Machtstrukturen der Gesellschaft aufzuheben (Mk 10, 42-45);
aus „jüdischer“ (in Anführungszeichen, weil sie so wenig homogen
war) Perspektive war es eine Gruppe, die die Solidarität mit den Juden
gegen die Römer aufkündigte, weil sie den nationalstaatlichen Weg
und den Weg des Schwertes nicht als Weg zum Reich Gottes akzeptier-
te; aus christlicher Sicht war die Gemeinde, auch durch Denunziatio-
nen in den Familien, in ihrer Substanz gefährdet, weil das diametral
entgegen dem Anspruch der Solidarität stand (Mk 13,12).

In dieser krisengeschüttelten Zeit musste Markus 13 vier Dinge
leiste: Er musste zu einer differenzierten Sachlichkeit bei der Analyse
der Konfliktlage ermutigen (Schottroff, 1989, 709 zu Mk 13,9-13); er
musste jedes Abgleiten in eine futurische Reapokalyptisierung verhin-
dern (vergl. P. Hoffmann, 1994, 266); er musste unzulässige innerwelt-
liche apokalyptische Zeichenforderungen abgrenzen gegenüber der
christlichen Vorstellung, dass der Menschensohn schon jetzt die Zer-
streuten sammelt (vergl. Giesen, 1989, 353 zu Mk 13,26); und er muss-
te zur Wachsamkeit aufrufen (Mk 13,33ff.). Wie leistet das Markus 13?

Im Mittelpunkt der markinischen Argumentation steht der Ver-
such, die aktuelle Leidenserfahrung von der Leidensgeschichte Jesu her
zu deuten, ja geradezu damit zu identifizieren (siehe die Stellung von
Mk 13 vor der Leidensgeschichte im engeren Sinne Mk 14,1-16,8)
(siehe Giesen, 1989). Damit will er zweierlei leisten: er teilt mit, dass
die Drangsale zur Endzeit gehören – und weil sie zur Endzeit gehören
sind sie nicht heillos (vergl. Schottroff, 1989, 710); und wenn sie nicht
heillos sind, dann soll man nicht verzagen und ungeduldig werden
und sich dem göttlichen Plan anvertrauen (vergl. dies. 712f.). Deswe-
gen macht es keinen Sinn innerweltliche Zeichenforderungen zu ent-
wickeln – Markus 13,30ff. zeigt eindringlich, dass das Zusammenspiel
von freier göttlicher Zusage und freier menschlicher Zustimmung

2.3.1.

2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann

42

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


durch jede Terminberechnung gestört werden würde, also den Plan
Gottes vom Kommen des Reich Gottes durchkreuzen würde. Daher
kann sinnvoll nur zur Wachsamkeit aufgerufen werden (vergl. Mk
13,33ff.).

Welche Funktion aber hat hier die Verwendung des apokalypti-
schen Materials in Mk 13? Giesen (1989) argumentiert, dass die deut-
sche Übersetzung das nicht so recht verdeutlichen kann. Es findet hier
ein rhetorischer Balanceakt statt, mit der Aufnahme von einer Sprache
von futurischer Apokalyptik gerade dadurch darauf hinzuweisen, dass
die Sammlungsinitiative nicht irgendwann „endzeitlich“ eingeleitet
wird – hier würde Jesu Leben, Tod und Auferstehung keinen Sinn
mehr machen – sondern schon jetzt mit Mk 13,26 zu sehen ist: „Der
Menschensohn sammelt schon jetzt die Zerstreuten, so daß das wahre
Gottesvolk entsteht“ (Giesen, 1989, 353). Verdeutlicht wird das über
die Parallelisierung von Mk 13,26f. mit Mk 14,27f./16,7.

Im Rahmen dieser Neusortierung der theologischen Argumentati-
on kommt es zu einer Neubewertung des „Menschensohntitel“, ohne
schon gleich eine komplexe Christologie vorzulegen. Substanz der
neuen Argumentation: Jesus wird jetzt als „Funktionsträger des König-
tums Gottes gesehen“ und als unverwechselbarer Repräsentant der
Verkündigung der Königsherrschaft Gottes prädiziert (vergl. P. Hoff-
mann, 1994, 263ff.).

Offenbarung

Die Offenbarung des Johannes entsteht auf dem Hintergrund von Ver-
folgung und Unterdrückung, ähnlich den Erfahrungen, die der Entste-
hung jüdischer Apokalypsen zugrunde lagen. Als politischer Hinter-
grund werden die Regierungsjahre des Kaisers Domitian (81-96 n.
Chr.) angenommen. Dieser forcierte den Kaiserkult derart, dass sich
die Loyalität gegenüber dem Staat in einem religiösen Akt zum Aus-
druck gebracht werden musste. Dazu kam ein rauhes Klima des Miss-
trauens und der Denunziation (vergl. Venetz, 1989, 152f.). Allerdings
würde es im Zusammenhang der Überlegungen dieses Beitrages zu
weit gehen, diesen Hintergrund breiter auszuleuchten (vergl. dazu u.a.
Giesen, 1984a, 50f.; Giesen, 1984b).

2.3.2.

2.3. Frühchristliche Apokalyptik

43

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Und obwohl die Lage scheinbar ähnlich der Situation war, die der
Entstehung jüdischer Apokalyptik zugrunde lagen, unterscheidet sich
die „johanneische Apokalyptik“ von der jüdischen Apokalyptik an ei-
nigen Stellen:
– Die von Ulrich B. Müller durchgeführte literarkritische und form-

geschichtliche Untersuchung macht zunächst deutlich – auch wenn
er ähnliche literarische und formale Strukturen bei jüdischer Apo-
kalyptik entdeckt -, dass die Anlage der Joh-Offb nicht gerade auf
eine exklusive Gruppe als Adressaten abzielt. Indem in der Joh-
Offb bewusst der Briefstil gewählt wird, wir deutlich vermittelt,
dass der Autor auf die christlichen Gemeinden Kleinasiens Rück-
sicht nimmt und die ihnen wenig vertraute Literaturform der Apo-
kalypse vermeidet. Die Absicht des Verfassers, dass seine Apoka-
lypse innerhalb der gottesdienstlichen Versammlung verlesen wird,
macht darüber hinaus deutlich, dass der Verfasser sich an alle
Christgläubigen wendet und nicht an bestimmte „Fachkreise“ in
der Gemeinde (vergl. die Untersuchungen bei: Müller, 1989,
605ff.).

– Die Joh-Offb wählt in besonderer Weise das Christusbild des Lam-
mes, 29 mal (vergl. Läpple, 1984, 56). Dieses ist der ruhende Pol
der Offenbarung und hält die Szenen in ihrer Dramatik zusammen.
Mit dem Christusbild und Würdetitel „Lamm“ in der Joh-Offb.
Wird deutlich von dominanten Sieg-Metaphern in anderen Apoka-
lypsen abgegrenzt und Sieg nicht als ein an-sich-reißen-der-Macht
in einem mythischen Kampf beschrieben sondern als von Gott ver-
liehene Macht (zu Offb 5 in: Giesen, 1984b, 61). Im “Sieg“, dem
Kommen des Lammes, erweist sich zunächst die ungebrochene
Treue Christi in den Erschütterungen und Wandlungen/Verwir-
rungen der Geschichte (Offb 1,5; 2,12) (vergl. Läpple, 1984a, 55).
Und es wird auch (siehe den Wandel der Charakteristika des Lam-
mes vom 21. Kapitel an) die in der Jesaja-Tradition (25,8) stehende
Vorstellung einer richterlichen Entscheidungsmacht dahingehend
relativiert, indem über das Lamm der „milde Glanz einer unbe-
schreiblichen, grenzenlosen Liebe“ (Läpple, 1984a, 57) aufgezeigt
wird.

– Wenn wir von einem Christusbild (vergl. Läpple, 1984a, 54) in der
Johannes-Apokalypse sprechen, dann ist das etwas anderes als

2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann

44

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


wenn von einer Christologie gesprochen wird. Eine theologisch
nüchterne Christologie zu wählen, die intellektueller Abgrenzung
entspricht und klare begriffliche Definitionen liefert, verortet im
Menschen den „ruhenden Pol“ woanders als ein mit emotionalen
Attributen angereichertes Christusbild (zur Bedeutung der Bild-
sprache siehe auch: Gollinger, 1984, 74 sowie Schüssler-Fiorenza,
1989, 305 – in dt. Übersetzung bei Friedl, 1996, 313). Daher ist es
wichtig, zu schauen, was die Joh-Offb mit der formalen Entschei-
dung für ein Christusbild aufzeigen will, formal und inhaltlich –
dieses ist nämlich das Programm der Apokalypse. Erstens: Zu-
nächst bedeutet es, dass die Treue Christi sich im Ernst nehmen
von Gefühlen ausdrückt, weil es Hinweise auf Bedrohungserfah-
rungen des Menschen sind. Zweitens: Es bedeutet auch, dass man
die Treue Christi in ihrer ganzen Tiefe nur dann begreifen kann,
wenn man Christi Tun nicht nur „rational-kognitiv“ sondern auch
„existenziell-emotional“ zu verstehen lernt. Drittens: Schließlich
wird gezeigt, dass man der Treue Christi nur dann entsprechen
kann, wenn man seiner Art von Treue treu bleibt, was bedeutet
auch Angst/Gefühle anderer und auch von sich selber zuzulassen.
Viertens: Schließlich wird mit der Joh-Apokalypse gezeigt, dass
Konflikte nur gelöst werden können, wenn sie nicht nur sachlich
analysiert werden, sondern auch emotional aufgearbeitet werden.

– Darin unterscheidet sich christliche Apokalypse von anderen Apo-
kalypsen: Ausgehend von der Einschätzung, dass der neue Äon be-
reits begonnen hat, bereitet sie die Gläubigen nicht auf ein irgend-
wie nahes und fernes Weltende vor, sondern ermuntert zur Treue
zum konkreten Glauben, im Treueerweis zum Menschen. Die Ent-
hüllung der bedrohlichen Mächte und ihrer Kämpfe gegen Gott
werden daher nicht als Bestandteil eines großen Kampfes am Wel-
tenende verstanden, sondern als konkrete Bedrohungen, die jetzt
schon die Treue herausfordern. Die in Offb. 12,2.5. formulierten
Geburtswehen bringen das noch einmal auf den Punkt. Ohne We-
hen keine Geburt (Begründungsaspekt), aber auch mit den Wehen
die Unmittelbarkeit der Geburt, der Heilszeit (Trost- und Hoff-
nungsaspekt) (vergl. Gollinger, 1984, 71). Apokalypse ist von daher

2.3. Frühchristliche Apokalyptik

45

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


ein Beitrag zur Unterscheidung der Geister und der Hinweis auf ein
mögliches Martyrium29 (vergl. Giesen, 1984a, 51f.).

Moltmann und die frühchristliche Apokalyptik

Für Moltmann ist es ein theologisches Rätsel, warum die urchristli-
chen Gemeinden noch weitere apokalyptische Endkämpfe erwarteten,
„obwohl sie doch an den eschatologischen Sieg Christi in seinem
Kreuz und seiner Auferstehung glaubten und in ihren Doxologien die
Herrschaft Christi über das All priesen“ (Moltmann, 1995, 259)? Für
Moltmann liegt die Antwort auf seine Frage in der Formel von „schon
und noch nicht“, mit der christliche Gemeinden im 1. Jhd. die Phasen-
verschiebung der apokalyptischen Äonenwende theologisch zu verste-
hen versuchten: „Auf der einen Seite glauben sie, daß mit dem Kom-
men Christi und der Ausgießung des Geistes die Neuschöpfung aller
Dinge schon begonnen hat, auf der anderen Seite erwarten sie noch
unvergleichliche Bedrängnisse am Ende der Welt (Mt 24,8)“ (ders.,
258). In der christlichen Apokalypse geht es daher um eine „paradoxe
Wirklichkeitsansage“, um die überlappende Gleichzeitigkeit von anbre-
chendem Äon und abbrechenden Äon zu verdeutlichen (vergl. ders.,
259). Aber auch diese Antwort befriedigte Moltmann nicht so richtig –
er fragte: Wenn nun christlicher Glaube die eschatologische Einmalig-
keit vertritt, darf man dann immer wieder an noch nicht endgültig
entschiedene Endkämpfe glauben (vergl. ders., 260)? Eine Antwort fin-
det Moltmann dort, wo man die menschliche Seite im christlichen
Glauben ganz ernst nimmt. Apokalypse ist geradezu ein Paradestück,
dass man nicht vom „Sollen“ aufs „Sein“ schließen darf, von der theo-
logischen Aussage auf die Realität der Religion. Apokalypse ist darin

2.3.3.

29 Giesen (1984b, 62f.) weist noch einmal auf Offb 5,9 hin, wo formuliert wird, dass
das „Lamm“ seine Heilung durch sein Blut erkauft hat. „Diese Betonung ist für die
Gemeinde in Verfolgung wichtig. Denn auch die Christen können nur in der
Drangsal wie Christus ihren Sieg erringen (3, 21). Der Sieg Christi gibt ihnen die
Gewißheit, daß auch sie im Tod Leben gewinnen“. … „Der Hoheitstitel Lamm ist
dazu geeignet, das Paradox, das wir von Paulus her kennen, zum Ausdruck zu
bringen: In seiner Schwachheit ist Christus stark. Am Kreuz wird der Feind Gottes
besiegt. So ist auch in der Offb. das Lamm entgegen jedem Anschein stark“ (Gie-
sen, 1984b, 63).

2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann

46

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


zutiefst anti-idealistisch, dass man trotz Taufe („schon“) weiterhin von
Anfechtungen des Menschen („noch nicht“) ausgehen muss (vergl.
ders., 260f.).

Anfragen an apokalyptisches Denken

Gottesherrschaft/Jüngster Tag

Wolfram Janzen (1987) kritisiert, dass viele der gegenwärtigen apoka-
lyptischen Vorstellungen, vor allem in säkularen Apokalypsen, noch
immer mit dem „Jüngsten Tag“/dem Kommen der Gottesherrschaft,
die Vorstellung verbinden, dass es zu einem „großen Abräumen“
kommt. Mit der damit verbundenen Hoffnung auf den Untergang der
bisherigen verkehrten und bösen Welt werden aber die Gegensätze, die
diese Welt prägen, eigentlich nicht richtig ausgehalten, bearbeitet,
durchgestanden und gelöst; sie werden einfach übersprungen und es
wird auf eine Rettung von außen gehofft. Das ist eine sehr konflikt-
scheue und entmutigte Haltung. Hier wird dem subjektiven Handeln
kein Gestaltungsspielraum in Krisenzeiten zugemutet. Hier wird zu
stark die Hoffnung auf eine bessere Welt jenseits der Gegenwart und
ihren „Räumen“ abgegeben. Janzen kritisiert: Der Apokalyptiker hat es
aufgegeben, „die Verhältnisse gestalten und das Unheil abwenden zu
wollen. Was getan werden kann, ist den Lauf des Verhängnisses zu be-
rechnen, die Zeichen der Zeit zu beachten, die Ursachen zu erkennen,
sich auf die rechte Seite zu schlagen, sich angemessen vorzubereiten
und ansonsten abzuwarten“ (Janzen, 1987, 466).

Metaphernfeld

Jürgen Werbick (vergl. 1990, 158-173) fragt, ob das in der apokalypti-
schen Vorstellungswelt entwickelte Metaphernfeld „Kampf/Sieg“ hilf-
reich ist, das auszudrücken, was Soteriologie vermitteln will „Erlö-
sung/Liebe“. Zu sehr trägt dieses Metaphernfeld dazu bei, siehe die
Ausführungen zum „Millenarismus“ bei Moltmann (1995, 150ff.), dass
das „Zur-Macht-Kommen“ der Liebe Gottes über den Begriff „Kampf “

2.4.

2.4.1.

2.4.2.

2.4. Anfragen an apokalyptisches Denken

47

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


mit gewaltsamer Durchsetzung assoziiert wird. Auch wenn der Begriff
„Sieg“ die Entmachtung des Bösen meint, so ist im Wortfeld „Sieg“ zu
stark das Attribut „Unterwerfung“ und die Vorstellung „weiterer Opfer
enthalten“. Soteriologie muss nach Werbick vielmehr lernen zu beto-
nen, dass, soteriologisch betrachtet, weniger der semantische Hinter-
grund von „Kampfbereitschaft“ gemeint ist. Viel eher geht es um die
„Überwindung von Gleichgültigkeit“, etwas was J.B. Metz in seiner
Theologie nach Ausschwitz verdeutlichen wollte. Daher wäre das rich-
tige Wort statt bekämpfen, „bezeugen“ (vergl. E. Arens) und „überwin-
den“ (siehe die Überlegungen von O. Fuchs zum Ablaßverständ-
nis[1985]). Befreiungstheologen prägten auch den Begriff der „leiden-
schaftlichen Solidarität“. „Sieg“ – dahinter stehen natürlich Vorstel-
lungswelten zur „Durchsetzung“; aber auch die „Machtfrage“ wird mit
dem „Sieg“-Begriff assoziiert. Soteriologisch betrachtet geht es aber
um das „Zur-Herrschaft-Kommen“ (siehe auch den „adventus“-Begriff
bei Moltmann, 1995, 39ff.) der Logik von Gottes Willen – was die Lie-
be ist. Und das meint „Ermöglichungsbedingungen“ zu schaffen, Frei-
heitsspielräume zu eröffnen und statt „Selbstdurchsetzung“ ein Be-
wusstsein zu entwickeln, dass individuelle Fortschritte nur als gemein-
wohlorientierte Fortschritte ein „Sieg“ sein können (vergl. Rahner).
Einen „Sieg“ kann man nicht an sich reißen, ein Sieg wird einem ver-
liehen (vergl. zu Offb. 5 in: Giessen, 1984b, 61).

Soziokultureller Hintergrund

Venetz (1989) fragt sich, ob es für die Gegenwart, unter den westlichen
Verhältnissen in Zentraleuropa, zulässig ist, aus der Joh-Offb. für die
Verhältnisbestimmung des Christen zum Staat zu lernen. Nach seiner
Einschätzung ist es nicht zulässig, weil der „soziokulturelle Hinter-
grund von Röm 12-13 unserer heutigen (…) Situation näherkommt als
der von Offb. 13“ (ders., 163). Gleichwohl sollte man das Phänomen
der Krise der christlichen Gemeinschaft in Offb. genauer betrachten.
Die dort dargestellte enge Verknüpfung und Dichte eines Loyalitäts-
druckes des römischen Kaisers, verbunden mit Denunziationen und
Misstrauensstrukturen in der Gesellschaft sowie religiösen Ersatz-
handlungen erinnern doch stark an das, was uns über die ehemalige

2.4.3.

2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann

48

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


DDR vermittelt wird. Mag es in der Bundesrepublik Deutschland keine
klassischen „Märtyrer“ mehr geben, der Loyalitätsdruck in der von
Fortschritts- und Wachstumsideologien geprägten Gesellschaft ist er-
heblich, und mit starken religiösen Handlungsformen angereichert.
Hier könnte man viele Impulse aus der Benjamin’schen Fortschrittskri-
tik aufnehmen (vergl. John, 1991, 45-50).

Perspektiven der Apokalyptik für Konfliktlösungen

Das freiheitliche „Experiment“ Gottes und seine möglichen
Folgen

Die Apokalyptik ist eine Zuspitzung und Radikalisierung der Möglich-
keiten von Freiheit und der Verdeutlichung dessen, was Gott mit Frei-
heit meint und wie groß daher die Liebe Gottes ist. Gott macht in der
Apokalypse deutlich, was es bedeuten kann, wenn zur Heilsökonomie
der radikale Respekt von Freiheit gehört, also auch dem Bösen Macht
gegeben ist (vergl. Offb 13,5). Man muss daher mit John Henry New-
mann formulieren, dass Apokalypse der tiefste Ausdruck der „Ach-
tung Gottes vor jeder geschaffenen und verliehenen Freiheit“ (Läpple,
1984b, 79) ist. Es bedeutet: „Gott ist der Allmächtige, der sich trotz sei-
ner Allmacht mit Schwachheit umgeben und sich zum Gefangenen
seiner eigenen Geschöpfe machen kann. Er besitzt, wenn ich mich so
ausdrücken darf, die unbegreifliche Macht, sich selbst machtlos zu ma-
chen“ (ders., 79). „Geschichte ist das kühne Abenteuer des allmächti-
gen Gottes mit dem freien, entscheidungsmächtigen Menschen, aber
auch (…) mit den Mächten und Gewalten, denen ebenfalls Freiheit
und Entscheidungsmächtigkeit überantwortet ist“ (ders., 79). Daraus
ergibt sich die kühne und provokative Frage, muss man jedes Böse auf-
halten, muss jeder diskursive Konflikt zum „Glaubenskrieg“ werden?
Nagel (1983a) u.a. zeigten z.B. in ihren Berichten zu den Abstimmun-
gen zum US-amerikanischen Friedenshirtenbrief, dass die Katholiken
in den USA eine große Gelassenheit beim Diskurs sowie beim Abstim-
mungsverhalten hatten.

2.5.

2.5.1.

2.5. Perspektiven der Apokalyptik für Konfliktlösungen

49

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Die pastorale Bedeutung

Die Darstellung apokalyptischer Bilderwelten ist eine wirkungsvolle
und human angemessene Sprache, um dem Menschen zu helfen, die
Fluchtpunkte gegenwärtiger realer Bedrohungssituationen zu realisie-
ren und die verständliche Angst darüber auszudrücken. Von daher ist
Apokalyptik keine emotionale Überreaktion, sondern eine angemesse-
ne literarische Form, um ein aus Sensibilität erworbenes Wissen um
Bedrohungen des Humanum in die Öffentlichkeit zu transportieren
und andere dafür zu sensibilisieren. Apokalyptik ist also das Angebot
und der Hinweis der Bibel, dass Angst nicht verharmlost und mit
oberflächlichen Trost-Aktivitäten missachtet werden darf. Hinter jeder
Angst stehen reale Bedrohungserfahrungen. Gleichzeitig bietet die
Apokalypse Auswege aus der individuell empfundenen Angst. Angst
wird zunächst als individuelles Problem vom betroffenen Menschen
realisiert. Indem aber Apokalyptiken verdeutlichen, dass die individu-
ellen Ängste mit sozialen und politischen Fehlentwicklungen zusam-
menhängen (vergl. Schottroff, 1989), Beschädigungen des gesamten
Lebens hinter menschlicher Angst stehen, stößt Apokalyptik an: „Hei-
lung des beschädigten individuellen Lebens läßt sich nur als ganzheit-
liche Heilung und im Zusammenhang mit der Heilung des Ganzen
vorstellen“ (Janzen, 1987, 481). Insofern ist Apokalypse also eine Er-
mutigung, die individuelle Enge zu überwinden und zusammen mit
anderen Schritte zur Überwindung der Bedrohungslagen zu unterneh-
men. Der Mut zu Kontrast und womöglich nötigen konfliktiven Hand-
lungssituationen ist allerdings nur gelungen, wenn er nicht in Autori-
tarismus und Totalitarismus abgleitet, sondern aus einer inneren Ge-
lassenheit erfolgt. Die besitzt man vor allem dann, wenn man sich von
Gott erkannt und anerkannt weiß (vergl. P. Hoffmann, 1993, 258).

Die rationale Bedeutung

Apokalyptisches Denken gehört notwendig zur Eschatologie. Die Be-
deutung apokalyptischen Denkens liegt unter anderem darin, von den
in die Zukunft szenarisch entworfenen Fluchtpunkten aktueller Ideo-
logien, Götzenpraktiken und Fetischen sich darüber klar zu werden,

2.5.2.

2.5.3.

2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann

50

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


was die Entwicklungsrichtung der aktuellen „Trends“ ist (Venetz, 1989,
159). Hier hat das dualistische Weltbild die Funktion, Kontrastbilder
herauszuarbeiten, um das Bewusstsein um eine mögliche Realität zu
vertiefen und damit Voraussetzungen zu schaffen, dass Urteile über
Risiken noch zu einem Zeitpunkt gefällt werden können, wo sie noch
ausbremsbar sind. „Machtfülle und Zerfall denkt die Apokalyptik (…)
zusammen“, konstatiert Zamora (1994, 370). Das Problem dieser Kata-
strophenrationalität besteht aber darin, dass ihre Rationalität nie er-
wiesen werden kann, weil sie darauf angelegt ist, erfolglos zu sein. Es
geht darum, dass ihre Einschätzung nicht real wird. Man kann mit Jür-
gen Moltmann daher nur festhalten: Apokalyptische Bilder machen
Angst. Aber indem sie diese Angst erzeugen, machen sie „die Hoff-
nung im wörtlichen Sinne ‚vor-sichtig‘. Mut ohne Vorsicht macht
dumm, Vorsicht ohne Mut macht feige. Angst macht die Hoffnung
klug“. Apokalyptik „bewahrt die christliche Hoffnungslehre vor leicht-
fertigen Optimismus“ (Moltmann, 1995, 261). Umgekehrt würde aber
eine reine Apokalyptik, ohne Hoffnung, dazu führen, dass man in die
von Janzen (1987, 474f.) beschriebenen Sackgassen einer reinen Kas-
trophendidaktik abgleiten würde.

Die theologische Bedeutung

Die Ausführungen zur alttestamentlichen und frühjüdischen Apoka-
lyptik, wie auch zu den jesuanischen Korrekturen der frühjüdischen
Apokalyptik, haben gezeigt, dass Apokalyptik sich durchgängig darin
auszeichnet, dass es eine Apokalyptik vor dem Hintergrund des Glau-
bens an einen Schöpfergott ist. Denn wenn Gott den Schöpfungsent-
schluss einmal fasst, den Willen zum Leben äußerte, dann ist zu hoffen,
dass er seiner Schöpfung treu bleibt (vergl. Moltmann, 1995, 256). Der
Glaube des „zu-Gott-gehören“ und „in-ihm-bleiben“, ist insofern sote-
riologisch bedeutsam, wenn man auf die Bedeutung der Sündenmacht
zurückblickt, die ihren Ursprung in menschlichen Ansprüchen der
Selbstmächtigkeit hat, und tief in die Generationen hinein ihre Wir-
kungen verbreiten kann (vergl. O. Fuchs, 1985). Apokalyptische Kritik
in ihrer starken theozentrischen Fundierung zeichnet sich daher darin
aus, dass sie menschlichen Allmachtwahn als Wurzel allen Übels kri-

2.5.4.

2.5. Perspektiven der Apokalyptik für Konfliktlösungen

51

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


tisch begleitet. Dazu gehört alles jenes Tun, wo man unkritisch einer
Fortschrittsgläubigkeit huldigt, einen skrupellosen Egoismus pflegt
und einer unverschämten Rücksichtslosigkeit folgt. Apokalyptisches
Denken heißt Kontingenz lernen zu akzeptieren30 und daraus Beschei-
denheit und Solidarität lernen zu lernen. Das bedeutet anzuerkennen,
dass selbst die höchsten moralischen Entscheidungen (nach J. Ratzin-
ger) irgendwo und irgendwie von der Ich-Sucht angefressen sind. Also
noch einmal: Apokalyptik fordert den Abschied vom Allmachtwahn
im Gottes-Dienst. Und Gottes-Dienst heißt, lernen zu seinem Mensch-
sein bzw. zu seinem Geschöpfsein zu stehen und das bedeutet: „Er
kann nicht wie Gott sein wollen, sonst verliert er sein Leben und wird
zum Monster“ (P. Hoffmann, 1993, 259).

Literaturverzeichnis

ARENS, Edmund/JOHN, Ottmar/ROTTLÄNDER, Peter: Erinnerung – Befreiung
– Solidarität. Benjamin, Marcuse, Habermas und die politische Theologie, Düs-
seldorf 1991

v. BRACHEL, Hans-Ulrich/METTE, Norbert (Hg.): Kommunikation und Solidari-
tät. Beiträge zur Diskussion des handlungstheoretischen Ansatzes von Helmut
Peukert in Theologie und Sozialwissenschaften, Freiburg (Schweiz)/Münster
1985

EID, Volker (Hg.): Prophetie und Widerstand, Düsseldorf 1989
FRIEDL, Alfred: Das eschatologische Gericht in Bildern aus dem Alltag, Frank-

furt/Main 1996
GIESEN, Heinz: Christusbotschaft in apokalyptischer Sprache, S. 42-54 in: BiKi

(39)1984a
DERS.: „Das Buch mit den sieben Siegeln“. Bilder und Symbole in der Offenbarung

des Johannes, S. 59-65 in: BiKi (39)1984b
DERS.: Eschatologie und Naherwartung im Neuen Testament, S. 346-359 in:

Theologisch-Praktische Quartalsschrift (137)1989
GOLLINGER, Hildegard: Das „Große Zeichen“. Offb 12 – das zentrale Kapitel der

Offenbarung des Johannes, S. 66-75 in BiKi (39)1984

2.6.

30 Die christologische Substanz apokalyptischen Denkens radikalisiert Hoffnung da-
hingehend, dass das Vorstellungsvermögen über die Zukunft der Menschheit sich
über das hinaus erstreckt, was als weiteste Grenze menschlicher Existenz über-
haupt erfahrbar ist.

2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann

52

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


GRÄßER, Erich/MERK, Otto (Hg.): Glaube und Eschatologie. Festschrift für
Werner Georg Kümmel zum 80. Geburtstag, Tübingen 1985

HELLHOLM, David (Hg.): Apocalypticism in the Mediterranean World and the
Near East, Tübingen 1989

HOFFMANN, Paul: “Siehe, ich mache alles neu”. Christliche Gemeinde zwischen
messianischer Utopie und Realität, S. 255-260 in: Orientierung 23-24/1993

DERS.: Studien zur Frühgeschichte der Jesus-Bewegung, Stuttgart 1994
JANZEN, Wolfram: Im Zeichen der Apokalypse-Endzeit denken als praktisch-

theologische Herausforderung, S. 466-483 in: WzM (39)1987
JOHN, Ottmar: Fortschrittskritik und Erinnerung. Walter Benjamin, ein Zeuge

der Gefahr, S. 13-80 in: ARENS/JOHN/ROTTLÄNDER, 1991
KEHL, Medard: Eschatologie, Würzburg 2(1988)
KIPPENBERG, Hand G.: Ein Vergleich jüdischer christlicher und gnostischer

Apokalyptik, S. 751-768 in: HELLHOLM (Hg.), 1989
LÄPPLE, Alfred: Das Geheimnis des Lammes. Das Christusbild der Offenbarung

des Johannes, S. 53-59 in: BiKi (39)1984a
DERS.: „Das neue Jerusalem“. Die Eschatologie der Offenbarung des Johannes,

S. 75-81 in: BiKi (39)1984b
MERKLEIN, Helmut: Die Gottesherrschaft als Handlungsprinzip. Untersuchung

zur Ethik Jesu, Würzburg 2(1981)
MOLTMANN, Jürgen: Das Kommen Gottes. Christliche Eschatologie, Gütersloh

1995
MÜLLER, Ulrich B.: Literarische und formgeschichtliche Bestimmung der Apoka-

lypse des Johannes als ein Zeugnis frühchristlicher Apokalyptik, S. 559-619 in:
HELLHOLM (Hg.), 1989

MUSSNER, Franz: „Weltherrschaft“ als eschatologisches Thema der Johannesapo-
kalypse, S. 209-227 in: GRÄßER/MERK (Hg.), 1985

NAGEL, Ernst Josef: Zum Beschluß der nordamerikanischen Bischofskonferenz
„Die Herausforderung des Friedens“, S. 197-222 in: Milit-Seels. (25)1983a

RAHNER, Karl: Schriften zur Theologie. Band IV. Neuere Schriften, Zürich/Köln
1960

DERS.: Theologische Prinzipien der Hermeneutik eschatologischer Aussagen,
S. 401-428 in: RAHNER, 1960(a)

RUDOLPH, Kurt: „Apokalyptik in der Diskussion“, S. 771-789 in: HELLHOLM
(Hg.), 1989

SCHOTTROFF, Luise: Die Gegenwart in der Apokalyptik der synoptischen Evan-
gelien, S. 707-728 in: HELLHOLM (Hg.), 1989

SCHREINER, Josef (Hg.): Unterwegs zur Kirche. Alttestamentliche Konzeptionen,
Freiburg/Basel/Wien 1987

SCHÜSSLER-FIORENZA, Elisabeth: The Phenomenon of Early Christian Apoca-
lyptic. Some Reflections on Method, S. 295-316 in: HELLHOLM (Hg.), 1989

2.6. Literaturverzeichnis

53

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


SEIDEL, Theodor: Volk Gottes und seine Zukunft nach Aussagen des Buches Da-
niel, S. 168-200 in: SCHREINER (Hg.), 1987

VENETZ, Hermann-Josef: Zwischen Unterwerfung und Verweigerung. Wider-
sprüchliches im Neuen Testament? Zu Röm 13 und Offb, S. 142-165 in: EID
(Hg.), 1989

WERBICK, Jürgen: Soteriologie, Düsseldorf 1990
ZAMORA, José A.: Krise – Kritik – Erinnerung: Ein politisch-theologischer Ver-

such über das Denken Adornos im Horizont der Krise der Moderne, Münster/
Hamburg 1994

2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann

54

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Lamento Hiob31

Zunächst eine historische und künstlerische Einordnung der Plastik:
Die Plastik „Lamento Hiob“ ist Bestandteil des Zyklus „Lamento“,

wobei die Plastik innerhalb des Zyklus „Lamento“ die Herausragende
ist, was die Darstellung des „Archetyps“ Klage darstellt – der Künstler
selbst: „Am deutlichsten unter den alttestamentlichen Zeugnissen ist
die Klage von Hiob, seine Klage ist total offen; Jermias hingegen klagt
nicht so direkt“. (Hintergrund: Er ist katholisch und hat die Werke vor
dem Hintergrund der Lektüre der böhmischen katholischen Bibel –
Kralische Biebel von 1586 – gestaltet).

Aber diese Plastik schließt an mehrere Plastiken an, die vor dem
Zyklus „Lamento“ entstanden sind – u.a. „Plazit jazyk I“ und „Plazit
jazyk II“, auch 1970.

Es geht um die ausgestreckte Zunge, die sich auch in der Plastik
„Lamento Hiob“ wiederfindet, aber in deutlicher zurückgenommener,
in den Schädel eingelagerter Form. In der ausgestreckten Zunge wer-
den für ihn zwei menschliche Aspekte kommuniziert – nämlich den
der Erschöpfung sowie den Aspekt des Trotzes und des Widerstandes
zugleich. „Das geht ineinander über“ – so der Künstler. Der Zyklus
„Lamento“ schließt ab mit der Plastik „Pokus o úsměv“ – also der drei-
zehnten Plastik. Es geht um das Lächeln – diese Plastik „blanciert den

3. 

31 Protokoll eines halbstrukturierten Gesprächs mit Jan Koblasa, am 7.06.2007,
11:00-13:30 in seiner Wohnung in Hamburg; Redaktionsschluss der zweimaligen
Überarbeitung 22.06.2007 . Arbeitsweise Handschriftliche Notizen und Gedanken-
protokoll, die die assoziativen Gedanken und Erinnerungen nachträglich struktu-
rierten. Das Protokoll wurde von dem Künstler dann zweimal gegengelesen und
daraufhin überarbeitet und autorisiert. Thema: Die Plastik: Lamento Hiob – im
Kontext des Zyklus „Lamento“ (12 Arbeiten), ein Zyklus zum Archetyp der Klage –
aus dem Jahre 1970. Auszüge dieses Gesprächs wurden zuerst veröffentlicht in: R.
Mierzwa, Soziale Aspekte des Leidens. Ästhetisch-exegetische, etymologische, me-
dizinische, sozialwissenschaftliche und philosophische Aspekte, Norderstedt 2011,
Seite 176-177

55

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Zyklus der Klage aus“. Der original Titel der Arbeit ist „Versuch um ein
Lächeln“ – und der Mund ist ein Zitat von Leonardos „Mona Lisa“.

Es ist eine „versöhnende“ Geste, eine nach vorne weisende Plastik,
die den Zyklus „Lamento“ transzendiert. In der Plastik zum „Lächeln“
taucht wiederum ein Grundzug seiner „bildnerischen Sprache“ auf. Es
geht ihm in seiner Kunst nicht um Illustration – seine Plastiken haben
eine „ernste christliche Basis“. Das Thema „Lamento“ brachte er aus
den Erfahrungen in der CSSR mit, was schon in seinen „Apokalypse-
Zyklus“ einfloss – aber es bekam unter den Erfahrungen in Deutsch-
land eine neue eigene Qualität, aber dazu später. In der ehemaligen
CSSR hatte er einen „Apokalypse-Zyklus“ (1963-1968) geschaffen –
wobei es ihm nicht nur um das Verharren im Apokalyptischen ging,
um eine Ausfaltung des Chaos, sondern um die Entfaltung dessen, was
er vorher im „Prager Frühling“ gesehen hatte – er hatte darin das
„Happy End“ der Geschichte gesehen, die „Hoffnungen“, „die falschen
Propheten“ und so las er auch die „Apokalypse“; es geht in ihr um die
Konfrontation mit dem „Zustand“ und um die „Zukunft des Lebens“.

  
Das Leiden im „Lamento Hiob“ – Migrantenstatus:
Seine Plastik ist ein Beitrag zum Verstehen des Leidens von Migranten
in Deutschland – allerdings in einem spezifischen historischen Kon-
text. Der Autor macht deutlich, dass in diese Plastik im Besonderen, in
den Zyklus im Allgemeinen, die Verarbeitung einer brutalen „inneren“
Einsamkeitserfahrung in Deutschland 1969/1970 hineinfloss.

Wie stellt sich die Einsamkeitssituation dar: 1) Er hatte niemanden
in Deutschland, mit dem er über die Erfahrungen in der CSSR reden
konnte – diese waren eine absolute Armutserfahrung: „ich lebte bis
Mitte der 60er Jahre in einem Keller“, „absolut keine Zukunft“, „An-
fang der 60er Jahre keine Hoffnung, dass sich etwas änderte“, „Berufs-
verbot: ich durfte nichts verkaufen; ich durfte nicht ausstellen; unter
der Aufsicht der Geheimpolizei – das Gefühl und die Realität des Ver-
folgt-Seins“. 1963 kam es zu einer mäßigen Liberalisierung – Ausstel-
lungen wurden möglich. 1966 sogar eine Ausstellung in Deutschland.
2) Dann fehlte ihm die Sprache, um sich in Deutschland richtig ver-
ständigen zu können. 3) Schließlich kam er ohne Informationen über
Deutschland (= Westen) nach Deutschland und die Erfahrung von
Deutschland war ein Schock. Er brauchte mehrere Jahre, um sich in

3. Lamento Hiob

56

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


die elementaren Strukturen der West-Welt einzuleben. 4) Schließlich
waren die vermeintlichen Gesprächspartner aus der 68er Bewegung
keine Gesprächspartner – diese waren in Bezug auf den Sozialismus
und Kommunismus völlig naiv; sie hatten und wollten das Problem
der „sozialistischen Länder“ nicht verstehen. 5) Dann bestand kein
Kontakt zu Freunden in der CSSR und zur Familie. Nach der Beset-
zung der Tschechoslowakei durch die sowjetischen Truppen 1968
konnte ich bei einem Aufenthalt in Mailand nicht zurück, weil ich
Bildhauer bleiben wollte, später konnte ich auch keinen Kontakt auf-
nehmen, denn ich wurde 1970 unter Abwesenheit zu 9 Jahren Haft
verurteilt – „wie mir mündlich mitgeteilt wurde“, Grund „Aufenthalt
im Ausland gegen die Interessen des Staates“. 6) Dann gab es dann
noch eine gewisse „Gleichgültigkeit“ in Deutschland in Bezug auf mei-
ne Erfahrungen. Diese extreme Einsamkeit war ein „Ausgeschlossen-
Sein aus den Gesellschaften“ – aus der einen Gesellschaft draußen und
in der anderen nicht drinne, es war die Situation der „allgemeinen
Nichtzugehörigkeit“ und dazu kam die Erfahrung der „Machtlosigkeit
etwas von innen ändern zu können“; das war ein „Gefängnis“ und die-
ses „Gefängnis der Einsamkeit“ ist extrem leidvoll – es „zerschmettert“
einen; und das wurde im „Zerschmettern“ des Schädels ausgedrückt.
Dabei ist das „Zerschmettern“ eine Rückdeutung aus der Wahrneh-
mung der „Intensität der Klage“ – diese ist ein Ausdruck des Zer-
schmetterns der Seele unter der Erfahrung extremer Einsamkeit. Man
kann in dem Herausquellen des Gehirns die Wucht des Zerschmet-
terns lesen – das Gewaltsame für die Seele dieser Einsamkeitserfah-
rung. Die Wucht des Gewaltsamen dieser Einsamkeitserfahrung für
die Seele wird noch einmal verschärft, mit der Geste der Hand, die auf
den Schädel zum Schutz gelegt wurde, aber auch unter der Wucht der
Einsamkeitserfahrung zerschmettert wird. Der Schutz der Hand ver-
sagt – damit wird die Verwundbarkeit und Verletzbarkeit unter dem
Migrantenstatus deutlich. Berührt man die Skulptur und gleitet man
über die tiefe, geborstene, das Innere des Schädels zerfetzende Struktur,
dann wird deutlich wie „tief “ und wie „gewaltsam“ „innere“ Einsam-
keit erlebt werden kann.

  

3. Lamento Hiob

57

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Verhalten zum Leiden/Ressourcenmanagement:
Jan Koblasa hatte „Glück im Unglück“. Seine brutale Erfahrung einer
extremen „inneren“ Einsamkeitserfahrung wurde nicht verschärft von
einer Armutserfahrung. 1968 war eine Ausstellung in Kiel, die sehr er-
folgreich war. Es wurde fast alles verkauft, so dass er das Basiskapital
zum Überleben hatte. Und später bekam er die Einladung für eine
2jährige Gastdozentur an der „Muthesius-Kunsthochschule“. Damit
verbunden war der Auftrag zum Aufbau einer Bildhauer-Abteilung.
Damit konnte er starten. Aber die Zuwendung war nicht ungebrochen.
Für die katholische Kirche hier war ich nicht gerade „das Wahre“. Für
die protestantische Kirche war der Zyklus zuerst „zu dramatisch“. Und
die Presse war „ratlos“ in Bezug auf meine Kunst – ein „Reden darüber
fand nicht statt“. „Erst in den achtziger Jahren habe ich einen Altar
realisieren dürfen und die Lamentos waren in 2002 in Flensburg in der
St. Jürgen Kirche ausgestellt“.

Schließlich stellte er fest: Mit diesem Lamento-Zyklus konnte ich
klagen über meine Geschichte in der Tschechoslowakei und auch über
die Situation in Deutschland – ich habe meine Einsamkeitserfahrung
beklagt, aber auch die Einsamkeitserfahrungen anderer Menschen.
Deswegen sind es Archetypen – hier floss das Klagen anderer Men-
schen ein. Die Arbeit an diesem Zyklus war u.a. meine Psychohygiene
– der Zyklus war Widerstand gegen den Schock. Auf die Frage mit
wem der Dialog der Klage stattfand, stellt er fest – „die Herstellung der
Skulpturen hatte auch die Form eines Gebetes“.

  
Gesprächssplitter:
Durch Kontakte zu „meinem Freund“, dem damaligen Präsidenten Ha-
vel, 1990, nach der Wende, wurde nach einigen Problemen im bilatera-
len Verhältnis von Deutschland und der Tschechoslowakei – „mein
erster Antrag war von 1980“ – wurde die Einbürgerung in Deutsch-
land erst möglich.

Ein letzter Freundschaftsdienst von Havel war auch, dass ich Janu-
ar 2002 Einsicht in meine Geheimdienst-Akte nehmen durfte. Schließ-
lich händigte man mir nur die Akte 1974/1975 aus (zur Erinnerung:
da lebte ich schon 7 Jahre in Deutschland) – die anderen Akten wären
„verschwunden“. Schockiert war ich auch, dass man u.a. über alle mei-
ne Krankheiten Bescheid wusste, auch wusste man welche Medika-

3. Lamento Hiob

58

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


mente ich nahm, es gab eine Liste mit all den Personen, mit denen ich
Kontakt hatte und es waren auch alle Originalbriefe da drin, die abge-
fangen und nicht weitergeleitet wurden.

Anfang der 70er Jahre wurden in der CSSR (in Pieštany) bei einer
Veranstaltung 50 Skulpturen verbrannt, Ergebnisse eines mehrjährigen
internationalen Bildhauersymposiums, darunter war auch meine
Skulptur von „David und Goliath“. Das hatte mir ein Freund (der
österreichische Bildhauer K. Prantl) mitgeteilt.

3. Lamento Hiob

59

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Compassion – eine philosophische
Spurensuche32

In der gegenwärtigen, zuweilen der Tugendethik zugeordneten, Dis-
kussion um die Begriffe Mitleid, Mitgefühl und so weiter, findet zu-
nehmend der Begriff „compassion“ Gebrauch. Dieses vor allem deswe-
gen, weil einige Begriffe aus dem Metaphernfeld um den Begriff „com-
passion“ durch die Diskussion in den letzten Jahrzehnten und „Jahr-
hunderten“ (?!) an „Wärme“ und ihrem Sinn für „Empfindsamkeit“
und „Sensibilität“ eingebüßt haben. War früher zum Beispiel eine
„Sensibilität für das Leid und das Leiden des Anderen“ noch Bestand-
teil des Mitleids-Begriffes, so wird dieser Aspekt, herausgelöst aus dem
Begriff des Mitleides, nun intensiver unter dem Begriff der „Empathie“
reflektiert. War früher der Sinngehalt von „Empathie“ sehr viel stärker
in formulierten Sätzen über ein „instinktives Verhalten“ aufgehoben,
so wird es nun, aufgrund neuer Verhältnisbestimmungen zwischen
„Natur“ und „Kultur“, möglicher das „instinktive Moment“ stärker als
„Kultur“ unter dem Begriff der „Empathie“ zu reflektieren. Die „kultu-
relle Perspektive“ auf die „emotiven Begriffe“ geschieht aber leider
nicht selten zu Kosten von deren „emotionalen Seite“. Sichtbar wird es
daran, dass nun sehr viel häufiger sehr gerne von der „Rollen- und
Perspektivenübernahme“ gesprochen wird, weil ja in den Traditionen
der Scholastik oder auch in der von Kant „Gefühle“ „gefährlich“ sein
können für die Rationalität. Aber das ist kein Problem der Begriffe,
sondern ein Problem der Anthropologie. Aufgrund einer extrem binär
gestalteten Menschenkunde in den damaligen Zeiten, mit sehr starken
Auswirkungen bis in die Gegenwart, wurde die menschliche Rationali-
tät ganz stark zweigeteilt und dabei die Gefühlswelt zur weiblichen
Welt zugeordnet und das „kognitive Moment“ als ein Kennzeichen des
Mannes betrachtet. Die Diskussion des Metaphernfeldes von „compas-

4. 

32 Abgeschlossen 31.12.2009

61

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


sion“ hatte darunter sehr stark gelitten, war doch mit der näheren
Qualifizierung eines Begriffes beziehungsweise von einer Metapher,
wie zum Beispiel von dem Begriff des Mitgefühls, zugleich immer
auch ein „gender“-Diskurs verknüpft, der sich, wenn man die Begriff
„autonom“ reflektieren wollte, kritisch gegen ganz viele traditionelle
Menschenbilder von Mann oder Frau stellen musste, wenn er einen
Begriff sich erschließen wollte, der nicht belastet war von einer extrem
„binären Anthropologie“ und von zum Teil damit verknüpften über-
bordenden phantasievollen „Metaphern“, die dazu dienten, um diese
„binäre Anthropologie“ auszuschmücken.

Wie also bei dieser Diskussion einsetzen? Ich denke, hier sollte zu-
nächst einmal das große und weite Feld der Begriffe und Metaphern so
systematisiert werden, so dass hierbei deutlich wird, dass diese nicht
Bestandteil einer Charakterisierung von Mann und Frau sein können,
sondern nur als ein Potential für die Entwicklung eines jeden Men-
schen zu betrachten sind. Hierbei stieß ich auf die Habilitation von
Karl Bopp, der seinen Überlegungen zur Frage nach dem Selbstver-
ständnis von „Barmherzigkeit“ ein komplexes Begriffs- und Meta-
phernfeld voranstellte (vergl. ders., 1998, 104).

Gefühlsaspekte Motivationsaspekte Verhaltensaspekte
Empathie Altruismus (►) Almosen
Erbarmen (►) Gnade Begnadigung
Gunst (►) Großmut Caritas
Liebe (►) Güte Freundlichkeit (◄)
Menschenfreundlichkeit (►) Langmut Helfen
Menschlichkeit (►) Hilfsbereitschaft Huld(erweis)
Mitgefühl Hingebung (►) Mildtätigkeit
Mitleid (►) Hochherzigkeit (Nächstenliebe) (◄)
Rührung Humanität Vergebung (◄)
Sympathie Menschenliebe (►) Wohltätigkeit
Wohlwollen (►) Nächstenliebe (►) Zuwendung

 Selbstlosigkeit  
 Uneigennützigkeit

(Bopp, 1998, 104; er weist darauf hin, dass die Begriffe sich nicht immer eindeutig
zuordnen lassen können. Die Pfeile zeigen an, dass sich ein Begriff auch, entspre-
chend der Pfeilrichtung, in die andere Spalte zuordnen lassen kann).

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

62

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


In der Diskussion der Begriffe im Horizont von „compassion“ erschei-
nen schließlich zwei Polarisierungen rsp. Gegenpole dominierend. So
gibt es die auf die englisch-schottische Aufklärung zurückgehende
Kontroverse um die Frage, ob der Mensch ein egoistisches oder sozia-
les Wesen ist: Hier standen sich das Hobbes/Mandeville-Lager und die
moral-sense Philosophen sowie die Überlegungen von Rousseau ge-
genüber. Erstere standen für das Argument eines egoistischen mensch-
lichen Wesens. Zweitere versuchten mit Hinweisen auf die „Mitleidsfä-
higkeit“ des Menschen dessen sozialen Charakter zu betonen. Die
zweite Polarisierung in der Diskussion liest Begriffe wie des Mitleids,
des Mitgefühls, der Barmherzigkeit und so weiter daraufhin quer, ob
sie als eine „Kältemetapher“ oder eine „Wärmemetapher“ in der Dis-
kussion und sozialen Praxis gebraucht werden. Nicht selten werden als
Kristallisations-Diskussion hier bevorzugt die Überlegungen von F.
Nietzsche und von A. Schopenhauer zum Mitleid (vergl. Harbach,
1992, 43ff.) und deren Folgen für die Eugenik-Diskussion im Horizont
sozialdarwinistischen Gedankengutes hervorgehoben. Bevor ich mit
der Vorstellung von drei philosophischen Diskussionsbeiträgen begin-
ne, die sich diesen Fragen zuwendeten, nämlich denen von Shaftesbu-
ry, Schopenhauer und Todorov, möchte ich zunächst zwei philosophi-
sche Klärungen meinen Überlegungen voranstellen.

Der Mensch – ein egoistisches oder soziales Wesen

Liest man die Ausführungen von Hobbes und Mandeville zu Mitleid
und Barmherzigkeit, dann muss man als Hintergrundfolie deren Kon-
zentration und Vorentscheidung auf ein Menschenbild sehen, das den
Menschen als egoistisches Wesen betrachtet. Nach Thomas Hobbes ist
der Egoismus das primäre Motiv allen menschlichen Handelns. Dabei
ist der Andere lediglich Objekt des Selbsterhaltungstriebes. So kommt
es zu einem Kampf aller gegen alle (bellum umnium contra omnes). In
diesem Naturzustand lebten alle in Furcht voreinander. Mandeville for-
mulierte hingegen in der „Bienenfabel“(1714) hingegen den Egoismus
nicht als Grundvollzug des natürlichen Wesens, sondern als einen do-
minanten Habitus des Menschen. Nach Perlman war Mandeville
„nicht bereit zu argumentieren, daß der Mensch völlig unmoralisch sei
(…)“ (Perlman, 1990, 83). Der springende Punkt, um diese Differenz

a)

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

63

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


zu Hobbes bei Mandeville zu sehen, liegt in der Tatsache begründet,
ob man die Hermeneutik seiner Ausführungen so liest, ob er noch hin-
ter den am selbstlosesten und tugendhaftesten erscheindenden Hand-
lungen selbstsüchtige Motive witterte (vergl. Walch, 1986/1988, 412)33,
also mit einer „Trüffelnase“ und einem unbarmherzigen Zynismus
(vergl. zum Begriff Euchner, 1968/1980, 55; s.a. Walch, 1986/1988, 413
und Perlmann, 1990, 85)34 nach dem Egoistischen in dem barmherzi-
gen Verhalten suchte oder ob mit Ramminger gelesen seinen Ansatz
nicht als das gnadenlose „Wittern von selbsüchtigen Motiven“ liest,
sondern als ein „Verfahren“ betrachtet, dass barmherziges Verhalten
nur daraufhin befragen will, ob es wirklich altruistisch ist – er also zur
moralischen Sensibilität beitragen will: „Läßt sich an einem Akt von
Barmherzigkeit auch nur ein Quäntchen Egoismus, Selbstsucht oder
Stolz nachweisen, so ist es als Tugendhaftigkeit desavouiert“ (Rammin-
ger, 1998, 164, Anm. 66; vergl. auch S. 161ff.)35. Es ist mit Gramer da-
rauf hinzuweisen, dass mit Blick auf die deutschen Übersetzungen der
beiden Philosophen nicht leicht zu erkennen ist, welchen Begriff rsp.
welches ethisch-moralisches Selbstverständnis Hobbes wie Mandeville
gerade diskutieren36. Was man vermutlich mitnehmen kann aus der
Kritik Mandevilles an Shaftesbury (vergl. Euchner, 1968/1980, 37f.

33 S.a. den Hinweis auf die Einschätzung von Kaye (1924) bei Hayek (1990, 45); siehe
dazu zum Beispiel bei Mandeville (1968/1980, 286ff.; 1988, 237ff.).

34 Seine „Wirkungsstrategie kennt keine Diplomatie, sie sucht den Eklat. Sie ist eben-
so streitsüchtig wie gelegentlich riskant und unbedenklich in der Wahl ihrer Mit-
tel“ (Walch, 1986/1988, 402).

35 Siehe aber die kritische Einschätzung bei Schrader (1984, 53f.), der darauf hin-
weist, dass man dem Versuch widerstehen sollte, eine in sich geschlossene und sys-
tematische Rekonstruktion des Mandevilleschen Denkens vorzulegen.

36 Gramer weist in Fußnoten zu Mandeville wie auch Hobbes darauf hin, dass in den
deutschsprachigen Veröffentlichungen der Werke von Hobbes und Mandeville so-
wohl das Wort „mercy“ (bei Hobbes) als auch „charity“ (bei Mandeville) mit
Barmherzigkeit übersetzt werden. Dabei liegt bei Hobbes noch das spezifische
Problem vor, dass bei Hobbes die begriffliche Trennung zwischen Mitleid und
Barmherzigkeit nicht eindeutig nachzuvollziehen ist, „da auch die lateinischen und
englischen Texte die Begriffe alternierend verwenden. So wird das Mitleid als Lei-
denschaft in der englischen Fassung als ‚pity‘ (korrigiert R.M.) beschrieben, in der
lateinischen jedoch wie das natürliche Gesetz der Barmherzigkeit, das aus der Ver-
nunft abgeleitet ist, nämlich als ‚misericordia‘, diese Version wird im englischen
Text durchgängig als ‚mercy‘ bezeichnet“ (Gramer, 2000, 24 Anm. 52). Deswegen
merkt er in einer weiteren Fußnote kritisch an, dass Eucher nach seiner Einschät-

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

64

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Anm. 47) ist die Frage: Wie stark ist das Entstehen eines ethisch-sittli-
chen Konzepts daraufhin befragen, ob es von einer Milieubindung des
Autores abhängt? Und darauf folgend die zweite Frage anschließend:
Wie unterscheidet sich ein Konzept von Mitleid und Barmherzigkeit
von den Vorstellungen anderer, das nicht gespeist aus der unmittelba-
ren persönlichen existenziellen Erfahrung von Armut und Überlebens-
kampf?

Die soziale Veranlagung des Menschen betonen in der philosophi-
schen Diskussion zum Beispiel Shaftesbury, Rousseau und Schopenhau-
er – man kann eventuell sogar vermuten, dass unter anderem auf Shaf-
tesbury aufbauend, zwischen diesen drei Philosophen eine (implizite)
Lerngeschichte bestand. So weist Hager auf einen sehr wahrscheinli-

zung das natürliche Gesetz, in der englischen Ausgabe mit „mercy“ wiedergegeben,
nicht richtig mit „Mitleid“ wiedergibt. Die negative Belegung des Begriffes Mitleid
in dem Buch „Vom Menschen“ „legt die Vermutung nahe, dass (korrigiert R.M.)
Hobbes dazu tendierte, Mitleid als Affekt im Sinne von pity zu verstehen, das an
die Vernunft gebundene natürliche Gesetz jedoch im Sinne von Barmherzigkeit –
auf diese verknüpft sich der theistisch verstandene Begriff Barmherzigkeit auch
terminologisch mit den Vernunftvorschriften, die ja die Gesetze Gottes widerspie-
geln“ (ders., 2000, 24 Anm. 54). Hobbes betrachtet Barmherzigkeit als ein zum (in
der Gesellschaft) friedvollen Zusammenleben nötiges Mittel, das vom „Gesetz“
(Gottes) geboten ist (vergl. Hobbes, Vom Bürger, 2. Kap., 87; 3. Kap., 112; s.a. 15.
Kap., 240ff.). Im Mandeville’schen Werk bedeutet „charity“ nicht nur Liebe zum
Nächsten, also Barmherzigkeit, sondern karitative Wohltätigkeit und Fürsorge,
„die zum einen zwar eine persönliche mildtätige Handlung beschreiben, zum an-
deren aber auch private oder öffentliche Aufwendungen für bedürftige Menschen
beinhalten. Diese entspringen nicht nur selbstloser Motivation und streben sozia-
len Ausgleich an, sondern perpetuieren auch Ungleichheiten. Denn die Fürsorge
lindert zwar aktuelle Not, ändert aber beispielsweise nichts an der grundlegenden
Chancenungleichheit in einer Gesellschaft. Indem sie entzogen und gewährt wer-
den kann, wird sie an die bestehende Macht und die je eigenen Interessen derer
gebunden, die über die Verteilung der Fürsorge entscheiden. Somit ist ‚charity‘ im
Gegensatz zu ‚mercy‘ ein auf die Gemeinschaft und deren sozialen Zustand, nicht
nur auf das Individuum bezogener Begriff “ (Gramer, 2000, 25 Anm. 59). Schließ-
lich deuten Gramers Anmerkungen zu Mandevilles Abhandlung „An Essay on
Charity, and Charity-Schools“ an, in welchem gesellschafts(politischen) Kontext
„charity“ vermutlich gedacht wurde; es geht bei den Bildungsanstrengungen in den
Armenschulen in einem gewissen Umfang um das Funktionieren-Müssen des
Menschen in modernen Gesellschaften (vergl. auch den Hinweis auf Handlys Kri-
tik [1725], wonach die Armenschulen nichts anderes seien als eine große Lektion
in Bescheidenheit und Pflichterfüllung in dem von Gott gewiesenen Stand [vergl.
Euchner, 1968/1980, 33]).

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

65

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


chen Zusammenhang zwischen den Überlegungen von Shaftesbury
und denen von Rosseau hin. Ich zitiere die Argumentation ausführ-
lich: „Shaftesbury, der schon in der englischen Aufklärungsphiloso-
phie durch seine Lehre vom ‚moral sense‘ verschiedene Nachfolger
und Fortbildner gefunden hatte, dem jedenfalls die englische Moral-
philosophie des 18. Jahrhunderts viel verdankt, wurde in Frankreich
u.a. durch die Übersetzung bekannt, die Diderot von seinem ‚Inquiry
concerning Virtue, or Merit‘ verfertigte. Da es auch weitere französi-
sche Übersetzungen Shaftesburys gegeben hat, die heute noch bekannt
sind, konnte auch Rousseau ihn sehr wohl kennen. Sehr wahrschein-
lich hat Rousseau nicht nur Shaftesburys Lehre vom ‚moral sense‘, son-
dern auch Hutchesons Konzept des ‚moralischen Gefühls‘ gekannt. Je-
denfalls lassen sich deutliche Übereinstimmungen zwischen Rousseaus
Lehre vom Gewissen, welches ja bei ihm die apriorische moralische In-
stanz in der Seele des Menschen schlechthin ist, und Shaftesburys so-
wie mehr noch Hutchesons Auffassung vom ‚moral sense‘ feststellen,
wie M. Rang auch schon bemerkt hat. Die berühmte Invokation des
Gewissens in der ‚Profession de foi du Vicaire Savoyard‘ (‚Emile‘ IV,
OC, Vol. IV, S. 600f., Gagnebin-Raymond) als ‚instinct divin, immor-
telle et céleste voix, guide assuré d’un être ignorant et borné, mais in-
telligent et libre; juge infaillible du bien et du mal, qui rends l’homme
semblable à Dieu…‘ ist jedenfalls ganz aus einem Shaftesbury ver-
wandten Geiste heraus geschrieben. Und wenn Rousseau im ‚Deu-
xième Discours‘ mit Konsequenzen für die Erziehungslehre und Bil-
dungskonzeption des ‚Emile‘ von den zwei affektiven Grundregungen
des Menschen, nämlich Selbstliebe und Mitleid (oder Wohlwollen)
spricht, aus denen sich das Insgesamt der moralischen Verpflichtungen
des Menschen ableiten lasse, nämlich derjenigen sich selbst und derje-
nigen gegenüber anderen Menschen, dann erinnert dies stark an die
Unterscheidung Shaftesburys zwischen den sozialen oder natürlichen
Affekten, welche auf das Wohl der anderen Menschen oder der
Menschheit überhaupt gerichtet sind, und den selbstischen Affekten,
die auf das eigene Wohl des Individuums ausgerichtet sind (‚Deuxième
Discours‘, OC, Vol. III, S. 125f., Gagnebin-Raymond). Unnötig zu sa-
gen, dass sowohl Rousseaus Lehre vom Gewissen wie seine Konzepti-
on von Selbstliebe und Mitleid von grösster Bedeutung für seine Bil-
dungsphilosophie im ‚Emile‘ sind“ (Hager, 1993, 211f., Herv. i.Orig.).

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

66

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Und Schopenhauer wiederum weist selbst darauf hin, dass er sich
selbst auf Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) beruft und seine Mit-
leidsethik wertschätzte; und in seinen Ausführungen äußert Schopen-
hauer darüber hinaus Sympathie für die fein fühlende Englische Nati-
on, verweist also auch auf ein unmittelbaren Lernprozess durch die
Rezeption der britischen Kultur, ohne dabei aber auf eine Rezeption
von Shaftesbury hinzuweisen.

Kälte- und Wärmemetapher

Es gibt zwei Diskursstränge zum Mitleid. Es gibt einen kritischen Dis-
kurs, der dem Begriff von Mitleid skeptisch gegenübersteht und diesen
zuweilen als einen für das menschliche Zusammenleben kontrapro-
duktiven Begriff betrachtet, wenn man ihn auf seine ethische Substanz
abklopft. In einigen Diskursen, etwa wenn Klaus Dörner von „tödli-
chem Mitleid“ (vergl. ders., 2002/2007) spricht, erscheint das Wort
Mitleid als „Kältemetapher“. Daneben gibt es aber auch einen Diskurs,
der den Begriff durchaus wertschätzen kann und ihm viele positive
Seiten abgewinnt, dafür steht der Begriff „Mit-Leid“ (vergl. Koffler,
2001). In dieser Schreibweise kann man von ihm als einer „Wärmeme-
tapher“ sprechen.

Häufig ist der Kontext, unter dem Mitleid als „Kältemetapher“ ein-
geführt wird, weitestgehend bei der Diskussion zum (Sozial)Darwinis-
mus sowie zum deutschen Erbe der NS-Vergangenheit zu finden. Da-
bei vollzieht interessanterweise zum Beispiel Klaus Dörner, bei der
Präsentation der „Kältemetapher“ Mitleid, einen paradigmatischen
Wechsel vom „literal turn“ zum „iconic turn“ – nämlich mit dem Ver-
weis auf den „Pannwitz-Blick“ (Dörner, 2002/2007, 7ff.). Er verleiht
damit, was für das Denken und für die Wirklichkeitswahrnehmung
bedeutsam ist, der „Kältemetapher“ eine ästhetisch-aisthetische Kon-
kretheit, die in ihrer bewusstseinsbildenden Wirkung gegenwartsrele-
vant bleibt. Primo Levi, der den „Pannwitz-Blick“ im Bewusstsein der
Menschheit bewahrte und den (nämlich P. Levi) Todorov viel zitierte
(vergl. ders., 1991, 344) greift auch Lothar Kuld auf. Er dokumentiert
im Horizont seiner Ausführungen zum compassion-Verständnis eben-
falls den „Pannwitz-Blick“, wie ihn Primo Levi schilderte (vergl. Kuld,
2003, 40f.); Levi verweist dabei auf das menschenverachtende Mitleid

b)

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

67

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


rsp. auf die Beschämung (vergl. Marks, 2007, 113), die in dem „Pann-
witz-Blick“ enthalten sind: In dem „Pannwitz-Blick“ soll zum Beispiel
in Hinsicht auf einen Menschen, der für die Gesellschaft als nicht
mehr „brauchbar“ erachtet wurde, die Frage zu lesen gewesen sein „ob
nicht ein verwertbarer Faktor in ihm vorhanden ist“? K. Dörner ent-
deckt schließlich den (verdinglichenden) „Pannwitz-Blick“ auch nach
der NS-Geschichte in der „modernen Gesellschaft“, wenn Menschen,
als Behinderte, als psychisch Kranke, als Alte usw. für die moderne In-
dustriegesellschaft nicht mehr „brauchbare Bevölkerungsteile“ sind
und nun, vom Mitleid getroffen, als „soziale Frage“ behandelt werden;
zu „Gegenständen“ der sie behandelnden Spezial-Berufe und -Wissen-
schaften werden. Im Horizont der Überlegungen zum Compassion-
Projekt berücksichtigte Lothar Kuld auch Fredi Saal (vergl. Kuld, 2000,
94; s.a. 167), den auch Klaus Dörner in seinem Buch „Tödliches Mit-
leid“ zu Wort kommen lässt (vergl. Dörner, 2002/2007, 128-150) und
dabei Saals’s Problematisierung des Mitleids-Verständnis wach hält.
Fredi Saal verbietet sich nach Klaus Dörner jedes Mitleid mit ihm
selbst, dem Behinderten, „ u.a. mit dem Argument, dass man Mitleid
nur mit Wesen, die man für unter sich stehend hält, haben kann“ (Dör-
ner, 2002/2007, 128)37. Lothar Kuld problematisiert: „Mitleid ist allzu
leicht eine problematische Vokabel, wenn Mitleid nur der hat, der den
anderen als ‚armen Teufel‘ sieht, und Mitleid die Grenzlinien zwischen
‚gesund‘ und ‚krank‘, ‚richtig‘ und ‚nicht ganz richtig‘, ‚normal‘ und
‚abartig‘ festschreibt“ (Kuld, 2000, 89). Das Problem einer Kältmeta-
pher trifft nicht nur den Begriff „Mitleid“. Bei den Ausfügrungen zu T.
Todorov wird darauf hingewiesen, dass auch die Begriffe „Barmher-
zigkeit“ und „Empathie“ zu einer Kältemetapher werden können.

37 Fredi Saal: „Aber ganz deutlich wird hier schon die gefährliche Sprengkraft dessen,
was man ‚Mitleid‘ nennt. Sie wird rasch zum Schlüssel der ‚(sich) befreienden Tat‘,
mit der man nach ‚Erlösung‘ des beunruhigenden anderen ruft – sei es aus Grün-
den tatsächlich geglaubten ‚Mit‘-‚Leidens‘ oder nur als bequemer Vorwand zur Be-
seitigung unnützen Ballastes“ (F. Saal in: Dörner, 2002/2007, 133).

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

68

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Shaftesbury

Weil Shaftesbury davon ausgeht, dass Tugend und sittliches Verhalten
nicht notwendig an Religiosität und ein gottesfürchtiges Leben gebun-
den ist, religiöse und gottesfürchtige Menschen sich eventuell sehr un-
moralisch verhalten können, ja sogar atheistisch erscheinende Men-
schen sich auf eine moralisch hochstehende Weise verhalten können38,
versucht er die menschliche Existenz in ihrer ethischen Dimension so
zu durchleuchten, ohne am Anfang seines Philosophierens sich auf
Gott zu beziehen39. Dabei wäre es aber zugleich etwas randunscharf, in
Anschluß an Shaftesbury, die Sittlichkeit des Menschen als etwas Auto-
nomes und in sich selbst Bestehendes darzustellen, gleichwohl er das
Individuum betont (vergl. dazu Hager, 1993, 33).
– Problem des exzessiven Mitleids: Das Verständnis von Mitleid und

Barmherzigkeit ist bei Shaftesbury zunächst nicht grundsätzlich
uneingeschränkt positiv besetzt. Er warnt zunächst vor einer undif-
ferenzierten Wertschätzung von (tätigen) Äußerungen des Mitleids
wie auch der Barmherzigkeit (vergl. Shaftesbury, 1699/1711/1999,
167-172). Zusamenfassend interpretiert Fritz-Peter Hager die
Überlegungen von Shaftesbury: 1) „Bei einem empfindenden We-
sen muss das Gute und Böse in den Neigungen (affections) liegen,
die sich auf das Systemganze richten. Natürliche Neigungen (passi-
ons oder affections) können sowohl auf das Individuum selbst wie

4.1.

38 vergl. Shaftesbury (1699/1999, 163): „We have known people who, having the ap-
pearance of great zeal in Religion, have yet wanted even the common affections of
humanity and shown themselves extremely degenerate and corrupt. Others, again,
who have paid little regard to religion and been considered as mere atheists, have
yet been observed to practise the rules of morality and act in many cases with such
good meaning and affection towards mankind as might seem to force an acknow-
ledgment of their being virtuous“.

39 vergl. Shaftesbury (1699/1711/1999, 163f., Herv. i. Orig. unter Bezug auf Pierre
Bayle; s.a. ders., Vol. II, 1733, S. 7 andere Hervorhebungen): This has given occasi-
on to inquire what honesty or virtue is considered by itself, and in what manner ist is
influenced by religion, how far religion necessarily implies virtue, and whether it is
true saying that ‚it is impossible for an atheist to be virtuous or share any real degree
of honesty or merit‘“. Siehe den Hinweis bei Ziertmann, dass die Ausgabe von 1699
von Toland „ohne oder gegen den Willen des Verfassers herausgegeben und die
ganze Auflage von diesem aufgekauft worden sei. Jedenfalls blieb sie unbekannt
und ohne jede Wirkung“ (ders., 1904, 485).

4.1. Shaftesbury

69

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


auf die Gattung oder auf die Gesellschaft gerichtet sein, und indivi-
duelle wie soziale Neigungen können gut oder böse sein; keines-
wegs ist etwa eine Art von ihnen an sich gut oder böse, nur das
Übermass, wenn die individuell gerichtete Neigung zur Selbstsucht
wird oder wenn soziale Neigung in ein schlaffes Mitleid um jeden
Preis ausartet, ist schädlich. (…) Wenn alle Neigungen dem Wohl
der ganzen Gattung gemäss sind, ist der natürliche Charakter völlig
gut“ (Hager, 1993, 34 unter Bezug auf Frischeisen-Köhler/Mogg).
2) „Aber eben, nicht nur die Selbstsucht ist zu bekämpfen als eine
übertriebene Ängstlichkeit und Besorgtheit um das eigene indivi-
duelle Wohl, sondern auch übergrosse Zärtlichkeit, welche die Wir-
kung der Liebe zerstört und übertriebenes Mitleid, welches zur Hil-
feleistung unfähig macht, und umgekehrt ist auch der Mangel an
Sorge für das eigene individuelle Wohl als Tollkühnheit oder gar
eine Leidenschaft, die zum Selbstmord führt, negativ zu bewerten“
(ders., 1993, 36). 3) Shaftesbury (ders., 1699/1711/1999, 172) fasst
das Problem in eigenen Worten so zusammen: „For thus over-great
tenderness destroys the effect of love, and excessive pity renders us
incapable of giving succour. Hence the excess of motherly love is
owned to be a vicious fondness; over-great pity, effeminacy and
weakness; over-great concern for self-preservation, meanness and
cowardice; too little, rashness; and none at all or that which is con-
trary, namely, a passion leading to self-destruction, a mad and des-
perate depravity“. Das Problem des Exzessiven charakterisiert er al-
so wie folgt: Es ist kontraproduktiv in Bezug auf den Inhalt der Lie-
be; es unterläuft das eigentliche Anliegen der Hilfe (eine anfanghaf-
te Idee des Empowermentgedankens???); Zuneigung „bricht“ sich
unter exzessivem Handeln zur „Bevorzugung“; überstarkes Mitleid
kann die „Selbstachtung“ (vergl. die Begriffe „effemancy and weak-
ness“) aushölen usw. Und das weitergehende Problem, dass dahin-
ter steckt, erwähnt er etwas weiter vorne: „And, on this supposition,
a creature cannot really be good and natural in respect of his socie-
ty or public without being ill and unnatural towards himself “
(Shaftesbury, 1699/1711/1999, 170). Wer nicht gut mit sich selbst
ist, das ist jener, wenn er exzessiv ist, kann auch in Bezug auf das
Gemeinwesen keine Hilfe sein.

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

70

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


– Von Mitleid I (im Horizont von „moral sense“) zu Mitleid II (im
Horizont von „moral taste“) – der Beitrag der Empfindsamkeit: Die
scharfsinnige Analyse von Wolfgang H. Schrader macht deutlich,
dass man bei Shaftesbury zwischen dem „moral sense“ und dem
„moral taste“ unterscheiden muss. Zunächst stellt er fest: „Der mo-
ral taste wird von Shaftesbury an keiner Stelle der ‚Characteristics‘
ausdrücklich unterschieden vom moral sense oder sense of order
and proportion“ (Schrader, 1984, 31, Herv. i. Orig.). Er weist darauf
hin, dass bis dahin in der Literatur nicht zwischen „moral sense“
und „moral taste“ unterschieden wurde; beide Begriffe scheinen
denselben Sachverhalt zu thematisieren. Aber nun zeigt er an; „mo-
ral taste“ verweist auf einen spezifischen Problemzusammenhang,
„der nicht identisch ist mit dem, der durch ‚moral sense‘ bzw. ‚sen-
se of order and proportion‘ angezeigt wird“ (ders., 31). Er führt aus:
„Im Zusammenhang mit der Erörterung des Begriffs des moral
sense wurde darauf hingewiesen, daß das instinkthafte, prolepti-
sche ‚Wissen‘ um das Gute erst im Dialog der Seele mit sich seine
Bestimmtheit erhält (…). Indem wir uns im Selbstgespräch jenes
vorbegrifflich gegebenen Wissens vergewissern, verschwindet der
durch falsche Vorstellungsbilder (fancies, imaginations) hervorge-
rufene täuschende Schein, der unsere Urteilsfähigkeit einschränkt“
(Schrader, 1984, 31). Dadurch entsteht „moral taste“. Sein Fazit ist
folgendes: „Auf Grund dieser Überlegungen wird die Differenz
zwischen ‚moral sense‘ und ‚moral taste‘ deutlich: Während der
moral sense als das Vermögen naturhaften Gewahrens der ‚notions
and principles of fair, just, and honest, with the rest of these ideas‘
(Ch II, 135) gedacht werden muß, ist ‚taste‘ zu bestimmen als die
(durch Übung zu bildende) Fähigkeit zu ‚true judgement‘. Beides,
das naturhafte Wissen um die ‚Prinzipien‘ des Guten (und Schönen)
und die Fähigkeit, auf Grund dieses Wissens richtig zu urteilen, ist
konstitutiv für sittliche Einsicht. ‚Thus we see, after all, that ‚tis not
merely what we call principle, but a taste which governs men. …
Even conscience, I fear, such as is owing to religious discipline, will
make but a slight figure where this taste is set amiss‘ (…)“(Schrader,
1984, 32, Herv. i. Orig.). Auch wenn zwischen „moral sense“ und
„moral taste“ unterschieden wird, verbleiben wir noch beim Begriff
„sense“. Bei Shaftesbury sind nämlich mit „sense“ ganz verschiede-

4.1. Shaftesbury

71

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


ne Bedeutungen verbunden. Mit „sense“ wird die Fähigkeit zu ur-
teilen verbunden („sense of right or wrong“ [vergl. Shaftesbury,
1699/1711/1999, 173. 177ff.]); mit „sense“ verknüpft er auch die
menschliche Vorstellungsfähigkeit. Unter „sense“ verweist Shaftes-
bury aber auch auf den fühlenden und empfindenden Menschen.
Er macht schließlich deutlich, dass „sense“ sinnliche Erfahrungen
zugrundeliegen – er verweist auf die „organs of sense“ (ders.,
1699/1711/1999, 174). Mit „Sense“ scheint aber auch eine geistige
Fähigkeit des Menschen berücksichtigt zu sein, wenn auf die Anti-
zipation des Allgemeinwohls hingewiesen wird, also die Fähigkeit,
sich bewusst zu machen, wie das eine mit dem anderen zusammen-
hängt („system of all things“), was auch ein kosmologisches „Den-
ken“ beinhaltet (siehe dazu Shaftesbury, 1699/1711/1999, 169) und
inwieweit dem im Verhalten Rechnung zu tragen ist. Ich fasse die-
ses komplexe Phänomen von „sense“ mit dem Begriff eines „emp-
findsamen Gewissens“ zusammen, zumal er auch an anderer Stelle
vom „conscience“ spricht. Und dieses „empfindsame Gewissen“ ist
die entscheidende Grundlage, dass es beim Menschen zu einer Ent-
wicklung menschlichen Mitleids, das eher im Horizont einer „af-
fektiven“ Semantik gedacht wird40, zu einem Mitleid kommt, die
mit einer „ästhetischen“ Semantik konnotiert wird, wofür der Be-

40 Dabei sollte man sein Affekt-Verständnis in einer anthropologischen Interpretati-
ons- und Deutungsweise lesen. Bedeutsam, auch mit Blick auf Schopenhauer, inso-
fern er sich hier deutlich von diesem unterscheidet, ist die Tatsache, dass er mit
„pity“ auch Freude und Lebendigkeit mitdenken und „pity“ dabei zugleich in
einem Atemzug mit z.B. „love“ oder „gratitude“ erwähnen kann: „Now, in the first
place, to explain how much the natural affections are in themselves the highest
pleasure and enjoyments, there should methinks be little need of proving this to
anyone of humankind who has ever known the condition of the mind under a li-
vely affection of love, gratitude, bounty, generosity, pity, succour or whatever else is
of a social or friendly sort. He who has ever so little knowledge of human nature is
sensible what pleasure the mind perceives when it is touched in this generous way“
(Shaftesbury, 1699/1711/1999, 201). Folgt man seinen weiteren Ausführungen,
dann deutet sich an, dass diese Freude auch eine Freude über ein in „pity“ sich be-
wusst werden ist über ein „have a sense of each“. Sprute stellt diese spezifische Di-
mension des anthropologischen Affekts, so wie Shaftesbury sie versteht, knapp dar.
Die Gegenstände, die sich den Sinnen darbieten, erzeugen nicht nur einen Affekt,
eine Neigung. Sondern dieser Affekt ist zugleich auch der des Menschen eigene Af-
fekt, sein Affekt rsp. seine Neigung – „into the mind by reflection“. Die Reaktionen
sind nicht mehr nur als eine Reaktion im Reiz-Reaktionsschema zu betrachten, ih-

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

72

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


griff „Geschmack“ steht. Von diesem Mitleid handelt der nächste
Abschnitt.

– Compassion – Mitleid im Horizont von „moral taste“: Mitleid im
Horizont von „moral taste“ bedeutet ein Mehrfaches. 1) Es bedeu-
tet ein Mitleid, wo das „Affekthafte“ (insofern es unausgeglichene
Leidenschaften sind) kultiviert ist. 2) Es umfasst auch die Bedeu-
tung eines vorurteilsfreien Mitleids – es geht um „gebildetes“ Mit-
leid-Haben. 3) Es bedeutet aber auch, vor dem Hintergrund der
Ausführungen von Shaftesbury, ein Mitleid mit Herz – also ein
Mitleid, das beherzigt, was zu einem guten Leben des Menschen
wertvoll ist. In diesem Kontext steht der ästhetisch-aisthetische Be-
griff „taste“. Und mit Blick auf das Subjekt des Mitleid-Habens wird
dann von einer Schönheit der „inward form“ der jeweiligen Persön-
lichkeit gesprochen, die „taste“ hat41. Schließlich scheint es in die-
sem Zusammenhang bei Shaftesbury zu einer Verschiebung bei der
Begrifflichkeit von „pity“ zu „compassion“ zu kommen. Die Stelle,
auf die ich hierfür Bezug nehme, führt diesen Sachverhalt, so wie
ich ihn soeben darstellte, nicht so aus; aber ich denke, dass in den
an dieser Stelle gemachten Ausführungen, im Kontext seiner Ge-
samtüberlegungen, diese Deutungsmöglichkeit angelegt ist. Ich zi-
tiere deswegen diese Stelle ausführlich in der Fußnote42.

nen liegt „reflected sense“ zugrunde. D.h. der Mensch hat auch eine Vorstellung
von seinen Bewußtseinsvorgängen und kann seine Empfindungen und Antriebsge-
fühle zum Gegenstand seiner Aufmerksamkeit machen. Dadurch entsteht nach
Shaftesbury eine neue/ganz eigene Form von Affekt (vergl. Sprute, 1980, 224).

41 Siehe aber auch folgende Ausführungen in den Miscellany II: „The real honest man,
however plain or simple he appears, has that highest species, honesty itself, in view,
and, instead of outward forms or symmetries, is struck with that of inward charac-
ter, the harmony and numbers of the heart and beauty of the affections, which
form the manners and conduct of a truly social liefe“ (Shaftesbury 1711?/1999,
353).

42 „Upon the whole, it may be said properly to be the same with the affections or pas-
sions in an animal constitution (Animal-Constitution; Vol. II, 1733 R.M.) as with
the cords or strings of a musical instrument. If these, though in ever so just propor-
tion one to another, are strained beyond a certain degree, it is more than the ins-
trument will bear: the lute or lyre is abused, and its effect lost. On the other hand,
if, while some of the strings are duly strained, others are not wound up to their due
proportion, then is the instrument still in disorder and its part ill performed. The
several species of creatures, are like different sorts of instruments. And, even in the
same species of creatures, as in the same sort of instrument , one is not entirely like

4.1. Shaftesbury

73

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


– Mitleid/Barmherzigkeit auf der Basis von ‚Good-Breeding‘?: Die
nachfolgenden Überlegungen bauen auf einem Überlieferungspro-
blem eines Satzes auf, das eine Frage aufwirft: In der aktuellen Edi-
tion des „Sensus Communis“ (Shaftesbury, 1709/1999) stellt Shaf-
tesbury fest: „A man of thorough good breeding, what ever else he
be, is incapable of doing a rude or brutal action“ (ders., 1709/1999,
60). Denselben Satz liest man bei Hager in einer anderen Schreib-
weise: „A Man of thorow ‚Good-Breeding‘ is incapable of doing a
rude and brutal action (…)“ (Hager, 1993, 209). Zieht man schließ-
lich die veröffentlichte Fassung von 1733 heran, dann kann man le-
sen: „ A M a n of thorow Good-Breeding, whatever else he be, is in-
capable of doing a rude or brutal Action“ (Shaftesbury, Vol. I, 1733,
129, Herv i. Orig.; s.a. zu „Good-breeding“ in Vol. III, 1733, 161).
Offensichtlich ist diese Großschreibung von „Good-Breeding“ die
Originalschreibweise von Shaftesbury43. Daraus folgend stellt sich
die Frage, ob er hier eine Assoziation zu dem mir einzig bekannten
feststehenden englischen Begriff wecken wollte, wo „good“ auch
großgeschrieben wird – nämlich zum „Good Book“, dem Begriff
für Bibel? Shaftesbury sprach manchmal auch von der „Holy Writ“
(vergl. Shaftesbury, 1711?/1999, 388; Vol. III, 1733, 118). Wollte
Shaftesbury hier also durch die Hintertür auch auf den Beitrag reli-
giöser Bildung, entlang des Wort Gottes, wie es in der Bibel überlie-
fert ist, für die Ausbildung des „moral sense“ zum „moral taste“
hinweisen? Oder kritisiert er die Bibel (ironisch)? Diese Berück-
sichtigung dieses Aspektes erscheint mir nicht ganz abwegig, inso-
fern es nicht nur Hinweise gibt, dass Shaftesbury mit religiösen

the other nor will the same strings fit each. The same degree of strength which
winds up one and fits the several strings to a just harmony and consort may in
another burst both the strings and instrument itself. Thus, men who have the live-
liest sense and are the easiest affected with pain or pleasure have need of the stron-
gest influence or force of other affections, such as tenderness, love, sociableness,
compassion, in order to preserve a right balance within and to maintain them in
their duty and in the just performance of their part, while others, who are of a coo-
ler blood or lower key, need not the same allay or conterpart nor are made by na-
ture to feel those tender and endearing affections in so exquisite a degree“ (Shaftes-
bury, 1699/1711/1999, 199; vergl. ders., Vol. II, 1733, 94f.; einige kursive Hervorhe-
bungen im Orig.). Zum Begriff „compassion“ siehe auch auf der Seite 193.

43 Zum Hinweis auf die „Originalität“ dieser Edition aus dem Jahr 1733 vergleiche
die Ausführungen bei Ziertmann (1904, 493).

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

74

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Menschen rechnet, auch wenn sie von der Gesellschaft als atheis-
tisch eingestuft werden; es gibt auch Hinweise, dass Shaftesbury
auch selbst sehr religiös war und die Schrift („[…] ist nach der
Schrift die Liebe das Größte“[Weiser, 1916/1969, 549]) und das
Christentum bedingt würdigte (vergl. Klein, 1999, XXIX)44. Eine
Antwort hierfür liefern eventuell seine Überlegungen, weiter vorne,
im „Sensus Communis“ (vergl. hierzu Shaftesbury, 1709/1999,
S. 45-48, Anm. T, 14 und 15). Hier problematisiert er vermeintlich
tugendhaftes Verhalten, wenn es zum Beispiel durch Angst moti-
viert ist (Angst vor Strafen). Schließlich problematisiert er, ob man
einem Verhalten Tugendhaftigkeit zuschreiben kann, wenn es im
Prinzip im Horizont von erwarteten „Belohnungen“, seien sie auch
noch so himmlisch, erfolgt. Höchstwahrscheinlich reagierte er mit
diesen Formulierungen auf die Realität des Puritanismus (vergl.
Klein, 1999, XXX). Dabei verschwimmen allerdings die Begrifflich-
keiten, einmal gibt es Formulierungen, die auf das Problem einer
Assekuranzfrömmigkeit hinweisen, dann gibt es Formulierungen
die schon eher im Horizont von „Bargaining“ liegen – also tugend-
haftes Handeln schon als Geschäftsbetrieb beschreiben und
schließlich gibt es sogar extrem verschärfte Formulierungen, die
eine „prostituierte“ (vergl. dazu z.B. den Begriff „mercenary“) „Tu-
gendhaftigkeit“ zum Thema machen. Ohne jetzt diese Fassetten im
Einzelnen differenziert zu bewerten problematisiert er, dass „in-
trinsische Motivation“ so wenig gewürdigt wird („[…] when there
is so little shown of the intrinsic worth or value of the thing itself “
[Shaftesbury, 1709/1999, 46; s.a. ders., Vol. I, 1733, 98]) und die
„doctrine“ im Vordergrund steht, was dann auch dazu führt, dass
manche von der „doctrine“ formulierten Pflichten für das Heil als
bedeutsamer erachtet werden als bedeutsame Tugenden. Er
schreibt: „I could be almost tempted to think that the true reason
why some of most heroic virtues have so little notice taken of them
in our holy religion is because there would have been no room left
for disinterestedness, had they been entitles to a share of that infini-

44 „Shaftesbury abandoned reliance in this doctrine and, indeed, on many defining
features of Christianity, including sin, salvation and revelation, although he conti-
nued to endorse a significant role for a tolerant and charitable Church and the mo-
rally improving contributions of Christian traditions of benevolence (…)“.

4.1. Shaftesbury

75

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


te reward which Providence has by revelation assigned to other du-
ties“ (ders., 46; s.a. ders., Vol. I, 1733, 98 – siehe die Hervorhebun-
gen). Er wirft dem Christentum infolge dieser Prioritätensetzung
eine weltvergessene Barmherzigkeit vor, die sich auf die konkreten
Herausforderungen der Not nicht richtig einlassen kann und in der
Fixierung auf den Himmel, Vorhersehung und eine unendliche
„Belohnung“ nur auf diese Form und das Ausmaß von Barmher-
zigkeit einlässt, was sich dann mit Blick auf das erwartete Heil
rechnen könnte. Eine übermäßige Hilfsbereitschaft ist unter diesen
Voraussetzungen nicht zu erwarten. In diesem Zusammenhang ist
dann auch sein Hinweis auf Römer 5,7 zu lesen, wo – nach der Lu-
therbibel – geschrieben steht: „Nun stirbt kaum jemand um eines
Gerechten willen; um des Guten willen wagt er vielleicht sein Le-
ben“45. Aber es muss nicht so weit kommen – an seinem Leben
wird für Weiser deutlich, wie weit Mitleid gehen kann. So berichtet
er „(…) so stellte er auch das Vermögen seiner Familie mit einer
Selbstlosigkeit in den Dienst der Liebe und der Freiheit, daß er in
eigene Sorge geriet“ (Weiser, 1916/1919, 537). Als Hinweis für die
kritische Würdigung der Bibel, die nach seiner Einschätzung nicht
hinreichend im Christentum Geltung entfaltet, lese ich die ausführ-
liche Diskussion in der Anmerkung 14 auf den Seiten 46f. und da-
bei die von ihm von Bischof Jeremy Taylor vorgestellte Vorstellung
von „Christian charity“ – „Christian charity“ ist danach „friendship
to all the world“. Ohne jetzt seine spezifische Leseart und Interpre-
tation von „friendship“ und „friends“, wie er sie vermeintlich in
dem Gebrauch des Neuen Testaments herauszulesen meint, zu dis-
kutieren scheint es mir bedeutsam, dass er kritisch gegenüber den
Evangelien im Neuen Testament ist, aber den „spirit“ des Urteilens
von Paulus würdigt (vergl. Shaftesbury, 1711?/1999, 370; s.a.
1707/1999, 28) und indirekt die ergänzende Lektüre des Alten Tes-
taments empfiehlt46. Wichtig ist für ihn der Hinweis, auch nochmal
mit Blick auf die zitierte Stelle aus dem Römerbrief, dass Barmher-

45 Diese Stelle ist nicht uninteressant, weil auch Schopenhauer diesen Aspekt „des Le-
bens Hingebens für Andere“ in seinen Überlegungen zum Mitleid-Haben einbaute.

46 Wichtig ist, dass er „spirit“ von „sense“ unterscheidet. Das „Geistige“ von „spirit“
ist etwas anderes als das „Geistige“ von „sense“. Das wird auch an seiner Diskussi-
on zum „divine spirit“ rsp. zum „Pfingstereignis“ deutlich (vergl. Shaftesbury,

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

76

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


zigkeit sich vor allem dort erweist, wo sie mit keinem Lohn rech-
nen kann – er zitiert Taylor: „He that is a friend after death hopes
not for a recompense from his friend and makes no bargain either
for fame or love, but is rewarded with the conscience and satisfac-
tion of doing bravely“ (siehe Shaftesbury, 1709/1999, 47 Anm. 14;
s.a. Ders., Vol. I, 1733, 100). Entscheidend ist es, dem Gewissen ge-
recht zu werden und (Lang)Mut zu beweisen. Ich spreche bei „bra-
vely“ deswegen von Langmut, weil er Paulus rezipiert hatte47.

– Mitleid im Wechselverhältnis von Ästhetik, Ethik und Moral: Wenn
zuvor der Aspekt der Schönheit in Bezug auf „moral taste“, also in
Hinblick auf das Subjekt formuliert wurde, dann ist es nur das hal-
be Verständnis des Ästhetischen, wie es Shaftesbury kennt. Mitleid-
Haben, also die praktische Hinwendung zum Anderen, bedeutet
auch ein Handeln aus einem Wohlgefallen am Schönen, erfolgt aus

1711?/1999, 367). Für Leser der Lutherbibel ist insofern der Hinweis interessant,
dass im Begriffsfeld friend, friendship, friendly und ähnlichen Begriffen/Meta-
phern der King James Version der Bibel sich auch Gnadentheologie verbergen
kann, aber nicht immer. Auch sollte man wegen dem Gebrauch des Metaphernfel-
des um den Begriff Freundschaft auf den thomasischen Freundschaftsgedanken
verweisen – wo jener (also Thomas von Aquin) von einer freundschaftlichen Liebe
zu Gott spricht. Und hier sollte man dann noch auf Aristoteles und seine „Niko-
machische Ethik“ verweisen. Aristoteles formulierte hier eine Vorformel der christ-
lichen Formel „liebe deinen Nächsten, wie dich selbst“. Entlang des Freundschafts-
begriffes sprach Aristoteles davon, dass es bedeutsam ist, wie jemand zu sich selbst
steht, so steht er auch zu seinem Freunde. In anderen Worten kann man auch sa-
gen: „Wer mit sich selbst befreundet ist, der kann auch Freundschaft schließen“
(vergl. das Neunte Buch der „Nikomachischen Ethik“, 1951, 261 und 276). P. Bart-
mann erläutert zum Freundschaftsgedanken bei Th. v. Aquin: „Die Struktur des
freundschaftlichen Strebens nimmt Thomas in seiner Lehre von der ‚caritas‘ wie-
der auf: Durch sie ist der Mensch mit Gott befreundet, strebt also nach dem für
Gott Guten. Ethisch wird dieser Gedanke dadurch konkretisiert, daß ich in der
Freundschaft mit Gott zugleich mit den ihm verbundenen Menschen befreundet
bin. Er denkt diese erweiterte Gemeinschaft nach dem Modell eines Haushaltes, zu
dem neben dem teuren Freund auch Kinder, Sklaven und beliebige andere Perso-
nen gehören. Indem ich mit dem Hausherren befreundet bin, bin ich zugleich mit
seinen Angehörigen verbunden (…)“ (Bartmann, 1998, 175; s.a. S. 236-241; zum
aristoltelischen Freundschaftsverständnis vergl. auch bei A. Keck, 2008, 50f.). Ver-
mutlich hat Shaftesbury diesen Aspekt nicht differenziert sehen können.

47 „If I might be allowed to imitate our author in daring to touch now and then upon
the characters of our devine worthies, I should, upon this subject of belief, observe
how fair and generous the great Christian convert and learned apostle has shown
himself in his sacred writings (St. Paul, der Editor)“(Shaftesbury, 1711?/1999, 370).

4.1. Shaftesbury

77

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


einer Antizipation des Schönen, insofern es auf eine „vorgestellte“
Ordnung und Harmonie in der Welt abzielt. Mitleid reagiert auf
wahrgenommene Störungen rsp. Dissonanzen, verstanden als Un-
Schönes, in der Welt. In diesem Zusammenhang bekommt Mitleid-
Haben eine religiöse Färbung, weil es aus einer Faszination um das
Göttliche (am Schönen) in der Welt erfolgt, das er in der Nähe des
Begriffes der „Liebe“ ansiedelt. Siehe hierzu die wertschätzenden
Ausführungen zum Umgang von Gott mit Jonas, wo er göttliches
„Mitleid“ mit Empfindsamkeit, Zärtlichkeit und Güte in Beziehung
setzt: „But the Almighty, with the utmost pity towards him in this
melancholy and froward (Perverse or unreasonable, der Editor)
temper, lays open the folly of it and exhorts to mildness and good
humour („Good-Humour“; Herv. i. Orig.) in the most tender man-
ner and under the most familiar and pleasant images, while He
shows expressly more regard and tenderness to the very cattle and
brute beasts than the prophet to his own humankind and to those
very disciples whom by his preaching he had converted“ (Shaftes-
bury, 1711?/1999, 389f.; s.a. ders., Vol. III, 1733, 121 diverse andere
Hervorhebungen im Original).

Schopenhauer

Joachim Koffler weist darauf hin, „wenn die Befürworter der ‚Vernich-
tung ›lebensunwerten‹ Lebens‘ sich auf eine Mitleidethik berufen, die
die dogmatischen Schranken des Christentums durchbrochen haben
soll, beziehen sie sich in erster Linie auf Arthur Schopenhauer
(1788-1860)“ (Koffler, 2001, 89). Die abschließenden Worte seiner Un-
tersuchung des Mitleids-Verständnis von Arthur Schopenhauer liefern
unter einem zitierenden Rückgriff auf zwei Interpreten von Schopen-
hauer einer Erklärung hierfür: „‚Mitleid fühlen heißt, den Adressaten
seines Mitleids, sei dies nun ein Mensch oder ein Tier, nicht länger als
ein besonderes Individuum vor sich zu haben, sondern ihn als Reprä-
sentanten des leidenden Lebens überhaupt, welchem … an und für
sich Leidfreiheit gebührt‘ [Röhr, 1985, 196 R.M.]. Repräsentanten sind
auswechselbar, und wenn die besondere Individualität des einzelnen
unbedeutend ist, kann dem leidenden Leben die ihm an und für sich

4.2.

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

78

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


ge-bührende Leidfreiheit auch durch die Abschaffung, sprich: Ver-
nichtung des Leidenden gewährt werden. Diese Gefahr hat bereits Ge-
org Pickel in seiner 1908 (!) erschienenen Dissertation gesehen, in der
er vor dem gefährlichen Zusammenspiel von Pessimismus, Aufhebung
der Individuation und Mitleidsethik warnt: ‚Ist es nicht möglich, dass,
wer im Anderen bloss ein bemitleidenswertes Wesen erblickt und sich
mit ihm identifizieren zu müssen meint, wer also den Wert des Lebens
gering erachtet, sich selbst verachtet und so zur Menschenverachtung
in Sinn, Wort und Tat gelangt?‘[Pickel, 1908, 46]“ (Koffler, 2001, 110).
Damit ordnet Koffler die Überlegungen von Schopenhauer eher der
Kältemetapher Mitleid zu. Dem gegenüber möchte ich einige Aspekte
aus Schopenhauers Verständnis von Mitleid hervorheben, die nach
meiner Einschätzung bedenkenswert erscheinen.
– Kritik an Hobbes: Nachdem er zunächst unter der der Formel „ho-

mo homini lupus“ (vergl. Schopenhauer, Werke Bd. III, Ergänzun-
gen zum vierten Buch, 1938, 663) deutlich machte, dass menschli-
ches Leiden nicht ein natürliches Phänomen ist – diese Perspektive
würde ihn „zum Hund“ (vergl. ders., 1938, 663/R.M.) machen –
sondern, dass man die gesellschaftlichen Ursachen und die Verant-
wortlichen des Leidens sehen sollte. Er erwähnt die Politik als Krieg,
den Bereich der Wirtschaft und die strukturelle Gewalt der Sklave-
rei (vergl. ders., 1938, 663). Er widerspricht Hobbes zunächst in
einer sehr bescheidenen relativierenden Feststellung – „eine entge-
gengesetzte (Handlungsweise R.M.) tritt nur ausnahmsweise ein“
(ders., 1938, 663) – macht dann aber in einer anderen Veröffentli-
chung deutlich, dass die Auffassung, dass „homo homini lupus“ ist,
empirisch nicht belegt ist; es ist nicht nachweisbar, dass die Men-
schen grundsätzlich rücksichtslos rsp. egoistisch sind. „Aber ich
glaube, daß sehr Wenige seyn werden, die es bezweifeln und nicht
aus eigener Erfahrung die Überzeugung haben, daß man oft ge-
recht handelt, einzig und allein damit dem Anderen kein Unrecht
geschehe, ja, daß es Leute giebt, denen gleichsam der Grundsatz,
dem Andern sein Recht widerfahren zu lassen, angeboren ist, die
daher Niemanden absichtlich zu nahe treten, die ihren Vortheil
nicht unbedingt suchen, sondern dabei auch die Rechte Anderer
berücksichtigen, die, bei gegenseitig übernommenen Verpflichtun-
gen, nicht bloß darüber wachen, daß der Andere das Seinige leiste,

4.2. Schopenhauer

79

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


sondern auch darüber, daß er das Seinige empfange, indem sie auf-
richtig nicht wollen, daß wer mit ihnen handelt, zu kurz komme“
(Schopenhauer, Werke Bd. IV, 1840/1938, 203, Herv. i. Orig.). Die-
se Vorbemerkung ist der Horizont, unter dem seine Ausführungen
zum Mitleid stehen – der Mensch ist grundsätzlich zum Mitleid fä-
hig.

– Das Problem der Egoismen: Hilfe-Handeln, wenn es eine Hand-
lung mit „moralischen Werth“ (Schopenhauer) sein soll, grenzt er
ab gegenüber einem ganz breiten Spektrum von egoistischen Mo-
tivstrukturen ab. Liest man sich die gesamten Aufzählungen durch,
dann wird deutlich, worauf die Ausführungen hinauslaufen – Han-
deln aus Mitleid soll dem Bedürftigen wirklich helfen, soll auf sein
Leiden ganz eingehen und das kann es nur, wenn es ein Handeln ist,
das frei von Egoismen ist. Er kritisiert Hilfe-Handeln, das am eige-
nen „Nutzen und Vorteil“ (Schopenhauer, Werke Bd. IV,
1840/1938, 206) orientiert ist oder das aus einer Assekuranzfröm-
migkeit heraus erfolgt – „ob er große Schenkungen an Hülflose
macht, fest überredet in einem künftigen Leben alles zehnfach wie-
der zu erhalten“ (vergl. Schopenhauer, Werke Bd. II, 1938, 435;
vergl. aber S. 435f.). Er kritisiert Hilfe-Handeln, dass sich an Status
und sozialer Ehre festmacht („seinen Ruf bei den Leuten, die Hoch-
achtung irgend Jemandes, die Sympathie der Zuschauer u. dgl. m.
im Auge hat“ [ders., Werke Bd. IV, 1840/1938, 207]). Er kritisiert
ein Hilfe-Handeln, dass Hilfe nur deswegen gewährt, weil es in
einem komplexen Austauschprozess von Hilfe steht („von deren all-
gemeiner Befolgung man eventualiter einer Vortheil für sich selbst
erwartet“ [ders., 207, Herv. i. Orig.]). Er kritisiert auch, dass gehol-
fen wird „um einen kleinen Vortheil für sich zu erlangen“, dass
„große(r R.M.) Schaden Anderer als Mittel gebrauch(t R.M.)“ wird
(vergl. ders., 265) – es geht also um das Problem der Instrumentali-
sierung aufgetretener menschlicher Not für eigene Zwecke. Er kriti-
siert aber auch Hilfe-Handeln aus „Furcht vor (…) nachteiligen
Folgen“ (ders., 207), wobei er auch eine religiöse Komponente im
Blick hat. Interessant ist, dass er Angst als Motivationsbasis von
Hilfe-Handeln ausdrücklich zurückweist. Allerdings macht er noch
an anderer Stelle eine interessante moralpsychologische Festellung,
die man eventuell als begrenzte Würdigung der „Heuristik der

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

80

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Furcht“ interpretieren könnte – er fragt: „Was Anderes könnte denn
ein hartes Herz bewegen, als nur die Furcht?“ (ders., 134).

– Intrinsische Motivation (vergl. Schopenhauer, Werke Bd. VII, § 46,
74-80): Schließlich frage ich mich, wenn man seine zugespitzte Dis-
kussion von Kant liest, ob man ihn richtig positioniert, wenn man
Schopenhauer eine „altruistische Konzeption“ bzw. einen „strin-
gent eingeführten Altruismus“ (vergl. Gramer, 2000, 48) zuschreibt.
Vermutlich legte sich diese Zuschreibung nahe, wenn man eine
Formulierung wie folgende las: „Diese ganz unmittelbare, ja, in-
stinktartige Theilnahme am fremden Leiden, also das Mitleid, ist
alleinige Quelle solcher Handlungen, wenn sie moralischen Werth
haben, (…)“ (Schopenhauer, Werke Bd. IV, 1840/1938, 227)48. Ich
glaube, Altruismus ist nicht seine primäre Fragestellung bei den
Überlegungen zum Mitleid. Schaut man sich die Überlegungen an,
dann fällt zunächst auf, dass es Schopenhauer um die „intrinsische
Motivation“ beim Handeln geht – deswegen kann er Kant kritisie-
ren, aber auch würdigen: „Kant hat in der Ethik das große Ver-
dienst, sie von allem Eudämonismus gereinigt zu haben“ (Schopen-
hauer, Werke Bd. IV, 1840/1938, 117, Herv. i. Orig.). Gleichzeitig
problematisiert er mit einem Seitenblick auf Kant, dass es verant-
wortungsethisch problematisch ist, wenn eine Handlung „ohne ir-
gend eine Neigung zu ihr“ (ders., 133) erfolgt. Schopenhauers Mit-
leidskonzeption betont den persönlichen Charakter des Handelns;
er macht deutlich, dass bei „intrinsischer Motivation“ das Gesetz
der Kausalität abgeschwächter bedeutsam ist, als bei „altruistisch“
motivierten Handeln. Und damit ist die spezifische Qualität des ge-
tanen Mitleids relativ weniger berechenbar und vorhersagbar. Spä-
ter, auch mit Blick auf Kant bemerkt er kritisch „‚ist, es aus Pflicht ,
nicht aus freiwilliger Zuneigung und auch allenfalls unbefohlener,
von selbst gern unternommener Bestrebung zu befolgen‘ – Befohlen
muß es seyn!“ (ders., 134, Herv. i. Orig.). Auch wenn er deutlich
macht, dass „unser inneres Wesen an sich, das Wollende und Er-
kennende selbst, (…) uns nicht zugänglich“ (ders., 260, Herv. i.
Orig.) ist, so weist er doch gleichzeitig darauf hin, dass intrinsische

48 Siehe aber auch zum „instinct“ -Verständnis von Shaftesbury bei Schrader (1984,
30f.).

4.2. Schopenhauer

81

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Motivation identifiziert werden kann – dafür gibt es (empirische)
äußere und innerliche Hinweise, auch wenn wir uns weitestgehend
unbekannt bleiben: „Demnach ist die Kenntnis, welche wir von uns
selbst haben, keineswegs eine vollständige und erschöpfende, viel-
mehr sehr oberflächlich, und dem größeren, ja, hauptsächlichen
Theil nach sind wir uns selber unbekannt und ein Räthsel, oder wie
Kant sagt: Das Ich erkennt sich nur als Erscheinung, nicht nach
dem, was es an sich seyn mag“ (ders., 266f., Herv. i. Orig.). Zu den
innerlichen Hinweisen, dass eine intrinsische Motivation im Han-
deln vorliegt gehört, das „eine gewisse Zufriedenheit mit uns selbst
zurückgelassen (wird R.M.), welche man den Beifall des Gewissens
nennt“ (ders., 204; eine ähnliche Formulierung findet sich auf
S. 227; s.a. Schopenhauer, Werke Bd. II, 1938, 441). Dieser Aspekt
des „Glücksgefühls“ ist für ihn die Hauptwahrheit der Eudämonio-
logie. Zu den äußeren Hinweisen, dass das Handeln intrinsisch
motiviert war, gehört der „Beifall und die Achtung der unbetheilig-
ten Zeugen“ (Schopenhauer, Werke Bd. IV, 1840/1938, 204; s.a.
S. 227 „wie auch bei dem Zuschauer die eigenthümliche Beistim-
mung, Hochachtung, Bewunderung […]“).

– Menschenliebe versus „principio individuationis“: In einem weite-
ren Schritt seiner Überlegungen macht er schließlich deutlich, dass
es ethisch bedeutsam ist, dass man freiwillig und intuitiv, also „in-
trinsisch motiviert“ durchschaut49, dass eine Orientierung am
„principio individuationis“ nicht dem Menschen als Teil der
Menschheit („was der gesammten Menschheit zum Wohle gereicht
und rechtmäßig angehört“ [Schopenhauer, Werke Bd. II, 1938,
443]) gerecht wird und das auf zweifache Weise. Dazu gehört ers-
tens die Einsicht, dass sich im Verhalten zu jedem Anderen nicht
nur das Verhalten zur Menschheit entscheidet, es entscheidet sich
darin auch das Verhältnis zu sich selbst („daß ich bei seinem Wehe
als solchem geradezu mit leide, sein Wehe fühl, wie sonst nur mei-
nes, und deshalb sein Wohl unmittelbar will, wie sonst nur meines“
[Schopenhauer, Werke Bd. IV, 1840/1938, 208, Herv. i. Orig.]) –
d.h. wer gut mit anderen umgeht, geht auch gut mit sich selbst

49 Dabei muss man allerdings mit Gramer (vergl. ders., 2000, 90) festhalten kann,
dass er die Mit-Freude am Mit-Menschen scheinbar nicht kennt (vergl. ders., Wer-
ke Bd. IV, 237).

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

82

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


um50. In Bezug auf das Weinen über das Leiden eines („fremden“)
Anderen sagt er: „so geschieht dies dadurch, daß wir uns in der
Phantasie lebhaft an die Stelle des Leidenden versetzen, oder auch
in seinem Schicksal das Loos der ganzen Menschheit und folglich
vor Allem unser eigenes erblicken, und also durch einen weiten
Umweg immer doch wieder über uns selbst weinen, Mitleid mit
uns selbst empfinden“ (Schopenhauer, Werke, Bd. II, 1938, 446).
Dazu gehört ein Zweites: Aufbauend auf dieser Erkenntnis und
ihrer ethischen Relevanz, „daß das eine Individuum im anderen
unmittelbar sich selbst, sein eigenes wahres Wesen wiedererkenne“
(Schopenhauer, Werke Bd. IV, 1840/1938, 270, Herv. i. Orig.; s.a.
ders., Werke Bd. II, 434) kritisiert er am „principio individuationis“
das Entstehen der Kategorie des „Fremden“51. 1) Der „Fremde“
kann nur entstehen, wenn man im „principio individuationis“ ge-
fangen ist – „daher er allein sein eigenes Wohlseyn sucht, vollkom-
men gleichgültig gegen das aller Andern, deren Wesen ihm viel-
mehr völlig fremd ist, durch eine weite Kluft von dem seinigen ge-
schieden (…)“ (Schopenhauer, Werke Bd. II, 429) oder in anderen
Worten „im principio individuationis befangen ist, demgemäß er
seine Person von jeder anderen als absolut verschieden und durch
eine weite Kluft getrennt ansieht, (…)“ (ders., 431, Herv. i. Orig.;
s.a. „im eigenen Selbst allein habe ich mein wahres Seyn, alles an-
dere hingegen ist Nicht-Ich und mir fremd“ [vergl. ders., Werke Bd.
IV, 1980/1938, 270f.]). Unter dem Horizont des „principium indivi-
duationis“ stehend kann man dann am Leiden des Anderen nicht
das Leiden des Menschen als Menschen erkennen und damit des-
sen Leiden als für einen selbst relevant betrachten, weil es „frem-
des“ Leiden ist – und damit ist man nicht wirklich zu Mitleid (als
Reaktion auf das Problem der leidenden Kreatur) fähig; man ist
lieblos, ungerecht oder auch boshaft (vergl. ders., 271). 2) Dann
macht er deutlich, dass er mit der Kategorie des „Fremden“ auch
zur Abwehr von Einsichten anderer Kulturen in das Humane

50 Schopenhauer formuliert den Sachverhalt negativ – „er folglich nicht allein der
Quäler, sondern eben er auch der Gequälte“ (Schopenhauer, Werke Bd. II, 432).
Siehe dazu auch Schirmacher (1995, 110).

51 Siehe auch H. E. Richters Interpretation von Schopenhauer (vergl. ders., 2006,
156).

4.2. Schopenhauer

83

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


kommt – dies allerdings implizit durch die umfangreiche Rezeption
von anderen Kulturen, z.B. von der indischen Kultur (vergl.
Schmidt, 1986, 125-130, 147; s.a. Schopenhauer, 1839, 608). 3)An
das Problem der „Kategorie“ des Fremden anschließend und damit
einhergehende „Verdrängungseffekte“ rsp. „Abwehrmechanismen“
(auch in Bezug auf andere Kulturen) ergibt sich ein Problem, dass
Franz Josef Illhard formulierte: „Man kann das Fremde nicht ein-
fach als fremd abtun, und vor allem: man darf das Gespräch mit
dem Fremden in sich selber nicht aufgeben. Man hat es aber aufge-
geben, wenn man das interkulturelle Gespräch als unwichtig beisei-
teschiebt“ (ders., 2001, 26).

– Eudämoniologie als Basis der Gewissensbildung: Schoppenhauer
weist darauf hin, dass es schwer zu durchschauen ist, was eine gute
oder schlechte Tat ist. Die innerste Motivstruktur eines Menschen
ist nur sehr schwer durch den (oberflächlichen) Blick auf die kon-
kreten Handlungsvollzüge zu erschließen „weil es im Inneren des
Gemüthes liegt. Daher können wir fast nie das Thun Anderer und
selten unser eigenes moralisch richtig beurtheilen“ (Schopenhauer,
Werke Bd. II, 1938, 436). Daher begrüßt er die neue Eudämoniolo-
gie, womit er eine Empfindsamkeit für Regungen des Innersten des
Menschen meint. Um die innerste Motivstruktur wahrnehmen zu
lernen, muss man aufmerksam für „starke“ Reize werden und dazu
gehören bei Schopenhauer folgende Hinweise: 1) (Negativer) Reiz:
„diese sei nun bloße Ungerechtigkeit aus Egoismus, oder reine Bos-
heit, fühlbar wird und, nach der Länge ihrer Dauer, Gewissenbiß,
oder Gewissensangst heißt“ (ders., 431 Herv. i. Orig.) 2). (Positiver)
Reiz: „d.h. von allen egoistischen Motiven rein seyn, und deshalb in
uns selbst diejenige innere Zufriedenheit erwecken sollen, welche
man das gute, befriedigte, lobende Gewissen nennt“ (Schopenhau-
er, Werke Bd. IV, 1840/1938, 227). Spannend ist es nun bei diesen
Überlegungen von Schopenhauer, dass er seine Überlegungen zur
Mitleidsfähigkeit nicht exklusiv für zwischenmenschliche Bezie-
hungen reserviert, sondern auch auf die Beziehung Mensch-Tier
erweitert und den Mitleidsbegriff mit Überlegungen zu „fein füh-
lenden Personen“ verschränkt. In einem längeren Abschnitt macht
er deutlich, wie der Umgang mit „Thieren“ Ausdruck für einen ins-
gesamt „fein fühlenden“ Habitus eines Menschen, aber auch eines

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

84

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Kulturraumes sein kann. Und er deutet gleichzeitig an, dass eine
Wechselbeziehung zwischen dem mitleidenden Umgang mit Tieren
und dem mitleidenden Umgang mit Menschen besteht, z.B. dahin-
gehend dass ein grausamer Umgang verschwindet. Da er an dieser
Stelle seiner Ausführungen von der fein fühlenden Englischen Na-
tion spricht, ergeben sich hier für mich zwei Assoziationen. Der
moral-sense-Philosoph Shaftesbury verband mit „sense“ so etwas
wie Empfindsamkeit, wobei diese sehr komplex gedacht wurde –
sie umfasste urteilen, vorstellen, fühlen, empfinden und die dem
„sense“ zugrundeliegenden sinnlichen Erfahrungen. Dieser Ver-
weis ist aber nur insofern interessant, wie sein Bildungskonzept in
England seit seinem Tod sozial wirksam wurde. Schrader berichtet
von einer nachhaltigen „Wirkung seines ethischen Werkes in den
ersten beiden Dritteln des 18. Jahrhunderts“ (Schrader, 1984, 3).
Schließlich weist Theodor Ahrens darauf hin, das Gandhis gewalt-
freie Widerstandspraxis gegenüber einem terroristischen Regime
vermutlich keine Chance gehabt hätte (vergl. Ahrens, 2002, 213);
also auch im Horizont der (fein fühlenden) Kultur der Englischen
Nation reflektiert werden muss52.

52 „Mitleid mit Thieren hängt mit der Güte des Charakters so genau zusammen, daß
man zuversichtlich behaupten darf, wer gegen Thiere grausam ist, könne kein gu-
ter Mensch seyn. Auch zeigt dieses Mitleid sich als aus der selben Quelle mit der
gegen Menschen zu übenden Tugend entsprungen. So z.B. werden fein fühlende
Personen, bei der Erinnerung, daß sie, in übler Laune, im Zorn, oder vom Wein
erhitzt, ihren Hund, ihr Pferd, ihren Affen unverdienter oder unnöthiger Weise,
oder über die Gebühr gemißhandelt haben, die selbe Reue, die selbe Unzufrieden-
heit mit sich selbst empfinden, welche bei der Erinnerung an gegen Menschen ver-
übtes Unrecht empfunden wird, wo sie die Stimme des strafenden Gewissens heißt.
Ich erinnere mich, gelesen zu haben, daß ein Engländer, der in Indien, auf der Jagd,
einen Affen geschossen hatte, den Blick, welchen dieser im Sterben auf ihn warf,
nicht vergessen gekonnt und seitdem nie mehr auf Affen geschossen hat. (Schließ-
lich schildert er von einem britischen Jäger, der einen weiblichen Elefanten er-
schossen hat R.M.): bloß das Junge des gefallenen hatte die Nacht bei der todten
Mutter zugebracht, kam jetzt, alle Furcht vergessend, den Jägern mit den lebhaftes-
ten und deutlichsten Bezeugungen seines trostlosen Jammerns entgegen, und um-
schlang sie mit seinem kleinen Rüssel, um ihre Hülfe anzurufen. Da, sagt Harris,
habe ihn eine wahre Reue über seine That ergriffen und sei ihm zu Muthe gewesen,
als hätte er einen Mord begangen. Diese fein fühlende Englische Nation sehn wir,
vor allen andern, durch ein hervorstechendes Mitleid mit Thieren ausgezeichnet,
(…), daß sie die in der Moral von der Religion gelassene Lücke durch die Gesetzge-
bung ausfüllte. Denn diese Lücke eben ist Ursache, daß man in Europa und Ameri-

4.2. Schopenhauer

85

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


– Zum Verhältnis von Mitleid, Gerechtigkeit und Verantwortung:
„Jedoch ist keineswegs erforderlich, daß in jedem einzelnen Fall das
Mitleid wirklich erregt werde; wo es auch oft zu spät käme: son-
dern aus der Ein für alle Mal erlangten Kenntniß von dem Leiden,
welches jede ungerechte Handlung nothwendig über Andere bringt
und welches durch das Gefühl des Unrechterduldens, d.h. der
fremden Uebermacht, geschärft wird, geht in edlen Gemüthern die
Maxime neminem laede hervor, und die vernünftige Ueberlegung
erhebt sie zu dem Ein für alle Mal gefaßten festen Vorsatz, die
Rechte eines Jeden zu achten, sich keinen Eingriff in dieselben zu
erlauben, sich von dem Selbstvorwurf, die Ursache fremder Leiden
zu seyn, frei zu erhalten und demnach nicht die Lasten und Leiden
des Lebens, welche die Umstände Jedem zuführen, durch Gewalt
oder List auf Andere zu wälzen, sondern sein beschiedenes Theil
selbst zu tragen, um nicht das eines Andern zu verdoppeln. Denn
obwohl Grundsätze und abstrakte Erkenntnis überhaupt keines-
wegs die Urquelle, oder erste Grundlage der Moralität sind; so sind
sie doch zu einem moralischen Lebenswandel unentbehrlich, als
das Behältnis, das Réservoir, in welchem die aus der Quelle aller
Moralität, als welche nicht in jedem Augenblicke fließt, entsprun-
gene Gesinnung aufbewahrt wird, um, wenn der Fall der Anwen-
dung kommt, durch Ableitungskanäle dahin zu fließen. (…) Ohne
fest gefaßte Grundsätze würden wir den antimoralischen Triebfe-
dern, wenn sie durch äußere Eindrücke zu Affekten erregt sind, un-
widerstehlich Preis gegeben seyn“ (Schopenhauer, Werke Bd. IV,
214f.). Das Problem ist aber, dass der Grundsatz der Gerechtigkeit
nach Schopenhauer nicht dazu führen darf, den je konkreten Ein-

ka der Thier-Schutz-Vereine bedarf, welche selbst nur mittelst Hülfe der Justiz und
Polizei wirken können. In Asien gewähren die Religionen den Thieren hinlängli-
chen Schutz, daher dort kein Mensch an dergleichen Vereine denkt (…)“(Schopen-
hauer, Werke Bd. IV, 1840/1938, 242f.) In den weiteren Ausführungen kritisiert
u.a. er die Instrumentalisierung der Tiere in Europa, die allerdings, so stellt er fest,
„allmälig verblassen und verschwinden“. Und schließlich wirbt er, in Abgrenzung
zu den Brahmanen, dass wir einen differenzierten Umgang mit den Tieren haben
sollten, der aber nicht grausam sein darf: „Ohne thierische Nahrung hingegen wür-
de das Menschengeschlecht im Norden nicht ein Mal bestehn können. Nach dem
selben Maaßstabe läßt der Mensch das Thier auch für sich arbeiten, und nur das
Uebermaaß der aufgelegten Anstrengung wird zur Grausamkeit“ (ders., 245).

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

86

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


zelfall aus dem Auge zu verlieren, die Not des konkreten Leidens
auszublenden: „Allein es giebt Handlungen, deren bloße Unterlas-
sung ein Unrecht ist: solche Handlungen heißen Pflichten. Dieses ist
die wahre philosophische Definition des Begriffs der Pflicht, wel-
cher hingegen alle Eigenthümlichkeit einbüßt und dadurch verlo-
ren geht, wenn man, wie in der bisherigen Moral, jede lobens-
werthe Handlungsweise Pflicht nennen will, wobei man vergißt,
daß was Pflicht ist auch Schuldigkeit seyn muß“ (Schopenhauer in:
Gramer, 2000, 120 Anm. 106 [Herv. i. Orig. R.M.])53. Besonders
schlimm ist es für Schopenhauer, wenn das Ausblenden der Einzel-
fälle und von spezifischen Notlagen zum ethischen Grundsatz wird
– er spricht dann kritisch vom „Fetisch ‚kategorischer Imperativ‘“
(Schopenhauer, Werke Bd. IV, 1840/1938, 134)54; an einer anderen
Stelle spricht er kritisch von einer „andächtigen“ Beziehung zu

53 Eine dieser Verhältnisbestimmung ähnliche Verhältnisbestimmung finde ich, aller-
dings in anderen Worten, bei Theodor Strohm (2004): „Das ontische Paradigma,
in dem Verantwortung evident herausgefordert wird, nennt Jonas dass Allerver-
trauteste: ‚das Neugeborene, dessen bloßes Atmen unwidersprechlich ein Soll an
die Umwelt richtet, nämlich: sich seiner anzunehmen.‘ Hier komme das Sein eines
einfach ontisch Daseienden ein Sollen für Andere immanent und evident zu. Das
Sollen ist noch etwas anderes als ‚Mitgefühl, Erbarmen, oder welche Gefühle unse-
rerseits ins Spiel kommen mögen‘; sogar von der Liebe sei hier nicht die Rede. Die-
se Gefühle kommen zwar zur Hilfe, aber sie sind noch etwas anderes als die Evi-
denz des Sollens. Jonas nennt dies ‚die archetypische Evidenz des Säuglings für das
Wesen der Verantwortung‘ (Jonas, 1984, 391 R.M.) Jonas findet hier den ethischen
Ansatzpunkt für jede Art der fürsorglichen Zuwendung und Verantwortung für
die der Hilfe bedürftige und um Hilfe bittende Mitkreatur, wodurch das eigene
‚Ich‘ zugleich die engen – zuvor abgesteckten – Grenzen erweitert und sich einübt
in Verantwortung“ (ders., 2004, 34).

54 Wenn man Bas Kasts kurze Darstellung von der Verwandlung des Herrn K. liest,
die sich auf I. Kant bezieht, dann wird einem eher verständlich, warum Schopen-
hauer vom Fetisch „kategorischer Imperativ“ spricht (vergl. B. Kast, 2007, 28-34;
s.a. den Hinweis auf Biografien auf S. 186, Anm. 18-33). Und in Bezug auf die ne-
gativen Konsequenzen dieser „Leseart“ des „kategorischen Imperativs“ ist auf
Henning Luthers Rezeption von Goethes „Leiden des jungen Werthers“ zu verwei-
sen, wo Werther, darauf weist H. Luther sehr treffend hin, die bürgerliche Gleich-
gültigkeit, Kälte, und Beziehungslosigkeit kritisiert. Ich vermute, dass die von Goe-
the gemachten Ausführungen eine Hintergrundfolie für Schopenhauers Überle-
gungen zum Mitleid sind. Ich zitiere H. Luther mit einem Zitat aus dem „Werther“
etwas ausführlicher (ders., 1992b, 97f.): „Werther erfaßt hier hellsichtig das kalku-
lierend-berechnende und sich selbst disziplinierende Wesen der bürgerlichen Ge-
sellschaft. Als Bürger kann der einzelne sich nur behaupten um den Preis der Un-

4.2. Schopenhauer

87

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


einer „Idee des Guten“ (vergl. ders., 264). Wenn der Fetisch des Ka-
tegorischen Imperativs wirksam wird, dann wird nach Schopen-
hauer Hilfe lieblos, dann ist Wohltat gleichgültig. Und dann ist der
klassische und immer wieder zitierte Satz – „Alle Liebe (agápe, ca-
ritas) ist Mitleid“ (Schopenhauer, Werke Bd. II, 1938, 443) – auch
verständlich. Und das kann sehr radikale Konsequenzen haben:
„und wo viele Andere zu retten sind, wird das eigene Ich ihnen
gänzlich zum Opfer gebracht, indem der Einzelne für Viele sein Le-
ben hingiebt“ (Schopenhauer, Werke Bd. IV, 266, Herv. i. Orig.; s.a.
ders., Werke Bd. II, 447). Fazit seiner Überlegungen zur Verhältnis-
bestimmung von Mitleid und Gerechtigkeit – die Orientierung am
Mitleid „beschämt den Genialsten und Gelehrtesten, wenn dieser
durch sein Thun verräth, daß jene große Wahrheit ihm doch im
Herzen fremd geblieben ist“ (ders., 270). Dies bemerkt zum Bei-
spiel in Bezug auf den Düsenjägerpiloten, der höchstwahrschein-
lich die Entscheidung fällte, nicht den Schleudersitz zu betätigen
und damit sein Leben zu retten und stattdessen das Flugzeug weiter
zu steuern, um zu verhindern, dass es in ein Wohngebiet stürzt und

terdrückung seiner inneren Natur, der Disziplinierung seiner Liebeswünsche und
der Beschneidung seiner kreativ-künstlerischen Fähigkeiten. Werther erkennt die
Lebensfeindlichkeit bürgerlicher Vernunft, die in ihrer begrenzenden Enge allen
nichtdisziplinierten Lebenswillen ausgrenzen muß, als Wahnsinn diffamieren.
(Absatz herausgenommen R.M.) In Auseinandersetzung mit Albert, der gegen die
Leidenschaften für die strikt moralisch-gesetzliche Regulierung menschlichen
Handelns plädiert, ruft Werther aus: «‚Ach ihr vernünftigen Leute!‘ rief ich lä-
chelnd aus. ‚Leidenschaft! Trunkenheit! Wahnsinn! Ihr steht so gelassen, so ohne
Teilnehmung da, ihr sittlichen Menschen! Scheltet den Trinker, verabscheut den
Unsinnigen, geht vorbei wie der Priester und dankt Gott wie der Pharisäer, daß er
euch nicht gemacht hat wie einen von diesen. Ich bin mehr als einmal trunken ge-
wesen, meine Leidenschaften waren nie weit von Wahnsinn, und beides reut mich
nicht: denn ich habe in meinem Maße begreifen lernen, wie man alle außerordent-
lichen Menschen, die etwas Großes, etwas Unmöglichscheinendes wirkten, von je-
her für Trunkene und Wahnsinnige ausschreien mußte. Aber auch im gemeinen
Leben ists unerträglich, fast einem jeden bei halbweg einer freien, edlen, unerwar-
teten Tat nachrufen zu hören: ‚Der Mensch ist trunken, der ist närrisch! Schämt
euch, ihr Nüchternen! Schämt euch, ihr Weisen!‘» Werther entlarvt hier neben der
normierenden und rationalisierenden Herrschaft der Vernunft über Gefühle und
Leidenschaften ein weiteres Merkmal bürgerlicher Gesellschaft: das der Teilnahms-
losigkeit am Anderen, die Kälte einer Beziehungslosigkeit, der es an Sympathie mit
dem Anderen mangelt. ‚Ihr steht so gelassen, so ohne Teilnehmung da, ihr sittli-
chen Menschen!‘“.

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

88

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


großen Schaden anzurichten, dabei aber sein Leben aufs Spiel setz-
te.

– Vertiefung: Mitleid, Gerechtigkeit, Menschenliebe und die Gender-
Perspektive: Schopenhauer spricht nun von zwei Tugenden, „die
der Gerechtigkeit und die der Menschenliebe“. Er nennt sie Kardi-
naltugenden, weil aus ihnen alle übrigen praktisch hervorgehen
und theoretisch sich ableiten lassen. Beide wurzeln in dem natürli-
chen Mitleid (Schopenhauer, 1839, 594) von dem es zwei Grade
gibt. 1) Zunächst hält das Urphänomen des Mitleid den Menschen
davon ab „egoistischen oder boshaften Motiven entgegenwirkend“,
„dem Anderen ein Leid zu verursachen, (…) selbst Ursache frem-
der Schmerzen zu werden“ (Schopenhauer, 1839, 593; s.a. 594ff.).
2) Schließlich treibt das Mitleid „positiv wirkend“ den Menschen
zu „thätiger Hülfe“ (vergl. ders., 593) an, vor allem dann, wenn die
Maxime der Gerechtigkeit ins Wanken gerät. Beide Aspekte be-
inhalten auch den Appell, dass auch zukünftiges Leid als Folge be-
stimmter Handlungen zu vermeiden sei (vergl. Wöhrle-Chon,
2001, 118). Ad 1) Aus diesem ersten Grade des Mitleids entspringt
der Grundsatz der Gerechtigkeit (s.a. Schopenhauer, 1839, 597).
Dieser besagt, dass es nicht erforderlich ist, dass in jedem einzelnen
Fall für das Handeln Mitleid erregt werden muss, sondern dass aus
der über Situationen des Mitleids ein für alle Mal erlangten Kennt-
nis von dem Leiden, ein für alle Mal der Vorsatz gefasst wird, die
Rechte eines anderen zu achten (vergl. ders., 595). Die Gerechtig-
keitsgrundsätze sind für Schopenhauer das Gefäß rsp. das Reser-
voir, von denen her das Mitleid nur noch indirekt fließt. Nach
Wöhrle-Chon entkräftet Schopenhauer mit diesen Aussagen „den
zu Anfang genannten Einwand, dass das Mitleid als unmittelbares
affektives Erlebnis, wie alle Gefühle launisch sei, abstumpfen, aus-
bleiben oder zu spät kommen könne und so eine adäquate Hilfe-
leistung behindere“ (Wöhrle-Chon, 2001, 117). Ad 2) Aus dem
zweiten Grade des Mitleids entspringt der Grundsatz der „Men-
schenliebe“, den er mit den Begriffen der caritas und agape ergänzt.
Hier geht es darum, dass Mitleid mich nicht nur davon abhält, den
Anderen zu verletzen oder Leid zuzufügen, sondern mich sogar an-

4.2. Schopenhauer

89

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


treibt, ihm zu helfen (vergl. Schopenhauer, 1839, 608)55. Dazu er-
läutert Schopenhauer näher: „Je nachdem nun theils jene unmittel-
bare Theilnahme lebhaft und tiefgefühlt, theils die fremde Noth
groß und dringend ist, werde ich durch jenes rein moralische Motiv
bewogen werden, ein größeres oder geringeres Opfer dem Bedürf-
nis oder den Noth des Anderen zu bringen (…)“ (ders.)56. Ad 3)
Gerechtigkeitsorientierung und Menschenliebeorientierung sind
für Schopenhauer zwischen den Geschlechtern unterschiedlich
stark ausgeprägt: „Das Festhalten und Befolgen der Grundsätze,
den ihnen entgegen wirkenden Motiven zum Trotz, ist Selbstbeherr-
schung. Hier liegt auch die Ursache, warum die Weiber, als welche,
wegen der Schwäche ihrer Vernunft, allgemeine Grundsätze zu ver-
stehen, festzuhalten und zur Richtschnur zu nehmen, weit weniger
als die Männer fähig sind, in der Tugend der Gerechtigkeit, also
auch Redlichkeit und Gewissenhaftigkeit, diesen in der Regel nach-
stehen; (…) hingegen übertreffen sie die Männer in der Tugend der
Menschenliebe: denn zu dieser ist der Anlaß meistens anschaulich
und redet daher unmittelbar zum Mitleid, für welches die Weiber

55 Damit es zu dieser Bewegungsdynamik zum Helfen kommt, beschreibt er die in-
stinktartige Teilnahme an Leiden (also das Mitleid) (vergl. Schopenhauer, 1839,
608) sehr empathisch: „Dies aber setzt voraus, daß ich mich mit dem Anderen ge-
wissermaßen identifiziert habe, und folglich die Schranke zwischen Ich und Nicht-
Ich, für den Augenblick, aufgehoben sei: nur dann wird die Angelegenheit des An-
deren, sein Bedürfnis, seine Noth, sein Leiden unmittelbar zum meinigen: dann er-
blicke ich ihn nicht mehr, wie ihn doch die empirische Anschauung giebt, als ein
mir Fremdes, mir Gleichgültiges, von mir gänzlich Verschiedenes (…)“ (Schopen-
hauer, 1839, 610f.; vergl. auch Wöhrle-Chon, 2001, 118-120).

56 Zeitgemäß formuliert findet sich bei Schopenhauer eine Art von Empathie-Altru-
ismus-These, die er allerdings als Mitleid-Menschenliebe-These formuliert. Hier
unterscheide ich mich an dieser Stelle von J. Koffler, der seine Überlegungen etwas
anders positioniert. Wenn er schreibt „die Pointe des jesuanischen Liebesgebotes
liegt gerade darin, nicht nur diejenigen zu lieben, die durch ihre Nähe und Verbun-
denheit Mitleid erwecken, sondern darüber hinaus sogar die Feinde, die natürli-
cherweise eher Hassgefühle erzeugen“ (2001, 101), so würde ich hingegen schrei-
ben: „Die Pointe von dem schoppenhauerschen Mitleids-Begriff ist die, dass ein
fein-fühlender Mensch eine Form von Mitleid, jetzt gedacht als Empathie, auf-
bringt, die ihn dazu bringt nicht nur den Nächsten im unmittelbar Nächsten (als
Mitmensch) zu entdecken, sondern auch Mitmenschen in Menschen zu entdecken,
die ihm fremd sind oder sogar Feinde sind. Und so ist Menschenliebe eine Folge
des Mitleids“ (siehe das Zitat von Schopenhauer bei J. Koffler [2001, 108], welches
Koffler nicht als Bezeichnung von Empathie ausdeutet).

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

90

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


entschieden leichter empfänglich sind. Aber nur das Anschauliche,
Gegenwärtige, unmittelbar Reale hat wahre Existenz für sie: das
nur mittelst der Begriffe erkennbare Entfernte, Abwesende, Vergan-
gene, Zukünftige ist ihnen nicht wohl faßlich. (…) Gerechtigkeit ist
mehr die männliche, Menschenliebe mehr die weibliche Tugend“
(ders., 1839, 596).

– Problemfassetten der Mitleidskonzeption: 1) Zunächst wäre auf die
Frage zu antworten – kann man das Konzept von Schopenhauer als
Begründung für das Argument heranziehen, dass Leidbewältigung
durch die Vernichtung des Leidenden gewährt werden kann? Da
gibt es zunächst den Satz „jedoch weint er auch, wann diesem, nach
langem, schweren und unheilbaren Leiden, der Tod eine wün-
schenswerte Erlösung war“ (Schopenhauer, Werke Bd. II, 446). Es
wird vom Tod als einer wünschenswerten Erlösung nach schwerem
Leiden gesprochen; zugleich aber vom „Selbstmord“, der „keine
Rettung“ vor den Irritationen im Leben ist, wenn das Innerste des
Menschen hervorbricht (vergl. Schopenhauer, Werke Bd. II, 433).
Gleichzeitig weiß er auch davon, dass eine „That“ nachträglich als
Mord empfunden werden kann, wenn man das ganze Ausmaß der
„That“ realisiert (vergl. ders., Werke Bd. IV, 242). Von daher habe
ich meine Zweifel, ob man Schopenhauer als Begründung für Ster-
behilfe heranziehen kann. Viel eher legen seine Ausführungen sehr
energische Rückfragen zur Gewissenserforschung nahe, ob die Ab-
sicht zur Sterbehilfe nicht vielleicht dem „principio individuatio-
nis“ verfangen sein könnte rsp.einem „principio individuationis“,
das in einen Egoismus umgekippt ist. 2) Kennt Schopenhauer nicht
die Feindesliebe als Ausdruck der Nächstenliebe? Dazu möchte ich
auf seine Ausführungen in den Werken, Band II, im „Vierten Buch.
Der Welt als Wille zweite Betrachtung:“, § 63-§ 65, hinweisen.
Wenn ich seine Ausführungen richtig lese stellen seine Ausführun-
gen zunächst Anfragen an Vergeltungshandeln und Rachegefühle
dar, dahingehend, dass man sich fragen sollte, ob man dabei nicht
vielleicht dem „principio individuationis“ verhaftet ist. Er spricht
auch vom „Schein des Rechts“ (vergl. ders., Werke Bd. II, 1938,
431) und fragt sich, ob eine gewisse Form der Rechtssprechung
vielleicht auch ein Ausdruck von Rache ist. Schließlich zitiert er
auch teilweise aus der Lutherbibel (Röm 12,19), allerdings ohne

4.2. Schopenhauer

91

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Verweis auf das Buch Moses (vergl. ders., 423) und äußert sich hier
zustimmend zur christlichen Ethik, dass Menschen, die nicht mehr
im „principio individuationis“ befangen sind, nicht mehr der Ver-
geltung des Bösen mit Bösen folgen. Ich denke, er ist hier in Bezug
auf die Frage der Feindesliebe nüchtern – zur Feindesliebe ist man
nur soweit fähig, wie man sich nicht selbst zum Feind ist, wozu
auch gehört, dem Fremden in sich selbst nicht feindlich gegenüber
zu stehen. In seinen weiteren Ausführungen im § 68 verdeutlicht er
schließlich, dass die „thätige“ Liebe, worunter er caritas rsp. Barm-
herzigkeit versteht und wozu die konsequente Feinesliebe57 gehört,
für den größten „Theil der Menschen“ deswegen nicht realistisch ist,
denn das würde das „gänzliche Vergessen der eigenen Person“ und
das „Versenken in die Anschauung Gottes“ voraussetzen (ders.,
457, modifiziertes Zitat R.M.). Dabei ist anzumerken, dass er mit
Wertschätzung von den Vorbildern christlicher Heiliger und Mysti-
ker, z.B. Franz von Assisi oder Meister Eckhard, spricht (vergl. ders.,
454 und 456f.; s.a. Bd. III, 728f.)58. 3) Übersteigerte Mitleidsethik
bei Schopenhauer? In diesem Zusammenhang wäre auf die weiter
vorne schon hingewiesene Rezeption des indischen Kulturraumes
aufmerksam zu machen, die auch eine unterschwellige Wertschät-
zung des Buddhismus beinhaltet (vergl. Schopenhauer, Werke Bd.
III, 693,697, 705, 716, 728f.). Im Buddhismus findet er sehr viel
ausgeprägter und kultivierter („frei von jener strengen und über-

57 „Liebe zum Nächsten, der Selbstliebe gleichwiegend, Wohltätigkeit, Vergeltung des
Hasses mit Liebe und Wohltun, Geduld, Sanftmuth, Ertragung aller möglichen Be-
leidigungen ohne Widerstand (…)“ (Schopenhauer, Werke Bd. II, 1938, 456).

58 „Ein klärendes und informierendes Wort sei zunächst über den vor allem im deut-
schen Sprachgebrauch hervortretenden Unterschied der Begriffe Nächstenliebe
und Menschenliebe gesagt. Der Begriff der Menschenliebe stammt aus der Zeit der
Aufklärung; er ist 1743 von Gottsched eingeführt worden und sollte die säkulare,
auf die ‚vernünftige‘ Erkenntnis der Gleichheit und Mitmenschlichkeit gegründete
Liebe im Unterschied zur christlichen Nächstenliebe bezeichnen, die als Gebot
Gottes und Jesu Christi aufgefaßt wird. Doch hat sich im ethischen und sprachli-
chen Bewußtsein diese Unterscheidung nicht recht durchgesetzt. Schopenhauer
schreibt das, was er Menschenliebe nennt, ohne weiteres dem Christentum zu:
‚Praktisch und faktisch ist zwar zu jeder Zeit Menschenliebe dagewesen, aber theo-
retisch zur Sprache gebracht … wurde sie zuerst vom Christentum‘, und er nimmt
nicht Anstand, unmittelbar darauf ‘die unbegrenzte Liebe des Nächsten … schon
tausend Jahre früher‘ (als Lehre der Veden und Buddhas) zu datieren“ (Hamburger,
1985, 24f.).

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

92

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


triebenen Askese“), was, wie zuvor angedeutet er auch bei christli-
chen Heiligen und Mystikern (vergl. hier Schirmacher, 1982, 62)
entdeckt hat. Es geht um sterbliches Handeln, das Zurücklassen des
„Willen zum Leben“, um ein Leben, das das Leiden, Sterben und
den Tod nicht unnötig überhöht, aber würdigt – es geht um Gelas-
senheit. Und deswegen hält Schopenhauer fest, dass übertriebene
Versuche, Leiden in der Welt durch intensivere Anstrengungen zu
beseitigen, bloß dazu führt, dass eine Hölle auf Erden entsteht. Erst
aus einer Haltung der Gelassenheit kommt das Mitleid zu seiner
vollen Entfaltung (vergl. dazu Schirmacher, 1982, 56)59.

Todorov

Wenn man die vorangegangenen Überlegungen liest, dann wird hier
ein Scheitelpunkt zu dem nun folgenden Durchgang deutlich. Im Ho-
rizont der aufklärerischen Philosophie stehend, bleiben alle drei Philo-
sophen (nämlich Shaftesbury, Rousseau und Schopenhauer) mehr
oder weniger einer „Subjektorientierung“ verhaftet. Letztlich laufen al-
le drei Mitleidskonzeptionen darauf hinaus, dass das „Ich“ die alles
entscheidende und eventuell auch letzte Instanz darstellt, die darüber
entscheidet, ob ein Mitleid-Verhalten in einer konkreten Situation an-
gebracht ist. Und indem das „ich“ über das „Mit-Leid-Haben“ das ent-
scheidende und letzte Urteil fällt, kann das Mitleid-Haben das Leiden
des Anderen letztlich verfehlen, der „Exteritorität“ des Anderen, wie
Levinas60 sagen würde, eigentlich nicht gerecht werden, weil dem An-

4.3.

59 Zu den geistigen Verbindungslinien zwischen Schopenhauer und Buddhismus/Zen
vergleiche die Promotion von Roland Wöhrle-Chon (2001) einerseits und die Hin-
weise von Volker Zotz (2000, 74ff) andererseits, die zeigen, wie intensiv sich Scho-
penhauer mit dem Buddhismus auseinandersetzte.

60 Die Ausführungen von E. Levinas sind schwierige Ausführungen, für manche
Menschen sind sie schier unerträglich. Wenn man den „Archetyp“ des Narzissten
betrachtet, wie er sich oft in Metaphern zum Menschen im Naturzustand findet,
dann wird hier deutlich, dass er an E. Levinas scheitert oder zutiefst der Tragik sei-
nes Lebens gegenübersteht; denn Levinas erklärt nämlich das zum Kernbestand
ethischen Verhaltens, wozu der Narzisst eigentlich nicht fähig ist. Dieser schaut
nämlich in Spiegel, Wasseroberflächen etc. und bleibt dabei in einem Ich-Ich-Zir-
kel stecken. Der Narzisst erträgt nur sehr schwer den Blick des Anderen; und wenn
er sich kräftezehrend die Fähigkeit des Blickkontaktes antrainiert hat, bleibt ein

4.3. Todorov

93

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


deren, dem leidenden Anderen, letzlich kein Kommentar zum ent-
schiedenen und geäußerten Mitleid-Haben möglich ist. Es bleibt ihm
nur noch die Möglichkeit eine geduldige Haltung des Empfangens und
des Erduldens einzunehmen. Aber die Forschung zeigt, dass zum Bei-
spiel bei Menschen, die Wünsche in Bezug auf die konkrete Qualität
der Hilfe äußern dürfen, eine höhere Gesundheitsqualität aufweisen.

Todorov würdigt in seinem Werk Levinas, aber geht auch kritisch
über Levinas hinaus, insofern er versucht, den Anerkennungsprozess
so zu konfigurieren, dass dieser nicht in eine Schlagseite zu einer „lit-
urgischen“ Verehrung des Anderen gerät. So problematisierte er schon
1985 das Extrem der „Versuchung, der Stimme dieser Personen als sol-
cher Gehör zu verschaffen, also selbst gänzlich in den Hintergrund zu
treten, um dem anderen besser zu dienen“ (Todorov, 1985, 295). Auch
wenn Todorov die Begriffe Für(Sorge), Mitleid, Mitgefühl, Sympathie
und Barmherzigkeit nicht für sich explizit (rsp. exklusiv) beansprucht,
sondern nur referrierend verwendet bzw. indirekt berücksichtigt (vergl.
Todorov, 1993, 80-101; 1996, 28)61, so machen doch seine Ausführun-
gen in den Büchern „Angesichts des Äußersten“ (1993) sowie „Aben-
teuer des Zusammenlebens“ (1996) deutlich, dass Aspekte des Grund-
verständnis dieser Begriffe bei seinen Ausführungen zum Begriff der
Anerkennung mitgedacht sein könnten. Dieser Begriff der Anerken-
nung („la reconnaissance“) ist für Todorov der Arbeitsbegriff zur Be-
schreibung einer ethisch und moralisch akzeptablen Umgangsweise im
Zwischenmenschlichen, auch als Reaktionen auf Notsituationen und

ständiges Zwinkern und Zittern der Augenlieder, was zuweilen fälschlicherweise
als neurotischer Tick interpretiert wird. Mit einem Begriff wie „Antlitz“ kann ein
Narzisst eigentlich nicht so richtig etwas anfangen, weil ein „Antlitz“, wie es Le-
vinas deutlich macht, widerständig ist, weil es Fragen anbietet und weil es Acht-
samkeit verlangt, was ein hochkomplexer aktiver ästhetisch-aisthetischer Vorgang
ist.

61 „Ce qu’il admire particulièrement chez Rousseau est la place réservèe à la pitié, et
donc à la socialité; il est heureux de trover en lui un allié dans son combat contre
les théories asociales de Hobbes, La Rochefoucauld ou Mandeville. Smith lui-
même considère que la vision hobbesienne ne peut rendre compte de la sympathie,
pierre angulaire de son propre Système, qu’il définit très largement comme notre
faculté de partager les sentiments d’autrui, qu’ils soient; or il s’agit là, pense-t-il,
d’une catégorie dont l’existence est confirmée par l’expèrience quotidienne de cha-
cun“ (Todorov, 1995, 30, Herv. R.M.)

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

94

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


ähnliches. Welche Grundaussagen für ein in diesem Zusammenhang
stehendes Verhalten trifft er?
– Gegen ein obszönes Verständnis von Barmherzigkeit: In seiner

Analyse des Irak-Krieges, im Jahr 2003, federführend durch die
USA, kritisiert Todorov die Verwendung des Begriffes „Barmher-
zigkeit“ in Bezug auf die Bewertung des Kriegsverlaufes durch Ge-
neral Jay Garner, der vermutlich das Proportionalitätsprinzip des
„ius in bello“ im Horizont der „bellum iustum“-Lehre im Hinter-
kopf habend, zur Einschätzung kam, dass nicht so viele Menschen
getötet wurden, wie man hätte töten können. Weil der Krieg also
offensichtlich weniger grausam war als es möglich gewesen sein
könnte schien nach diesem General das Wort „barmherzig“
(„miséricordieuse“) angebracht zu sein (vergl. Todorov, 2003a, 48;
2003b, 53). Dass Todorov darin eine obszöne Verwendung des Be-
griffes „Barmherzigkeit“ liest, schließe ich aus seinen Ausführun-
gen, 2 Seiten vorher, wo er es als obszön empfindet, dass im Kriegs-
denken und -vokabular das menschliche Leiden ausgeblendet wird,
auch in Hinblick auf die Hinterbliebenen der Todesopfer. Er emp-
findet es ebenso obszön, dass unter den Zahlen von Todesopfern in
strategischen Kalkülen die Einzigartigkeit, Unersetzbarkeit und
Unbezahlbarkeit jedes Individuums in der Wahrnehmung ver-
schwindet62. Er schreibt: „Diese Individuen sind keine isolierten
Wesen, sie haben liebende Angehörige, deren Leben nie wieder so

62 Im französischen Text spricht Todorov substantivisch von „einer Obszönität“:
„Chaque individu est unique et irremplaçable, la vie de chaque être humain est
sans prix; intégrer le nombre de victimes que l’on cause dans des calculs stratégi-
ques est une obscénité“ (Todorov, 2003a, 46f.). Die deutsche Übersetzung verhält
sich sachlich korrekt, wenn sie die ungefähre Größenordnung der Todesopfer in
Worten ausschreibt. Allerdings sticht die in Ziffern geschriebene Größenordnung
der Todesopfer (was ja normalerweise auf eine exakte Zahl hinausläuft) eher ins
Auge. Das wurde mir beim Lesen des deutschen und französischen Textes deutlich
– ich nahm die in Worten vermittelte Größenordnung nicht so deutlich wahr
(vergl. Todorov, 2003a, 48).
Susan Neiman (2005), Michael Moore (2001/2003) und Ulrich H.J. Körtner (2003)
geben Hintergrundinformationen, die zum Teil helfen, den obszönen Gebrauch
von Barmherzigkeit zu erklären: 1) Neiman’s Ausführungen zu den Rahmenbedin-
gungen unter denen die politisch-militärische Entscheidung zum Irak-Krieg in den
USA zustande kamen und wie Päsident Bush die damit verbundenen Probleme
kommentierte, indem er den Witz „to win the trifecta“ auf die Dreier-Problematik

4.3. Todorov

95

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


sein wird wie vorher: Männer und Frauen, Väter und Mütter, Söh-
ne und Töchter, denen bis zu ihrem eigenen Tod der Tod eines na-
hen Menschen nicht mehr aus dem Kopf gehen wird, den sie mehr
als alles auf der Welt geliebt haben und der nie mehr zurückkom-
men wird“ (Todorov, 2003b, 51; s.a. 2003a, 47). Von dieser Kritik
her gewinnt man einen guten Einblick in sein Verständnis von
„Barmherzigkeit“, wozu er in einer anderen Veröffentlichung (vergl.
Todorov, 1993, 94ff.) in Abgrenzung zu seinem Verständnis von
„Solidarität“, die er überwiegend als ethnozentrische Solidarität be-
griff (vergl. Todorov, 1993, 92ff.) und in Abgrenzung zur „Sorge“,
die er als eine Form der zwischenmenschlichen Zuwendung begriff,
die nicht nur auf menschliche Leidens- und Bedrohungssituationen

„Krieg, Rezession und Notstand“ „parodierend-witzig“ anwandte, zeigten ein „Kli-
ma“ in der US-Führung auf, die man als „hysterisch“ und zugleich anfällig für
„obszöne“ Sprache betrachten konnte. Diese obszöne Sprache rsp. der Gebrauch
des Wortes Barmherzigkeit war eingebettet in eine zutiefst obszöne Entscheidung
zur Kriegsführung (unverholen herbeigezerrte Gründe zur Kriegsführung) im Ho-
rizont eines gnadenlos zynischen Machtkalküls, wo auf Schulden und die Verar-
mung Amerikas einerseits und auf das Ansehen des amerikanischen Volkes ande-
rerseits überhaupt keine Rücksicht genommen wurde (vergl., dies., S. 92-96). 2)
Das Buch von Michael Moore „Stupid White Man“ gibt einen guten Einblick, wel-
che Dynamik ein Kulturraum entwickeln kann, wenn dieser mit einem säkularen
Sendungsbewusstsein agiert. Das Buch von Moore zählt in Bezug auf die Vereinig-
ten Staaten von Amerika die Schattenseiten dieser Entwicklung auf und macht an
Überschriften (z.B. „Das Heilige Land“) deutlich, dass religiöse „Formel-Begriffe“
verbrämt gebraucht werden und inhaltlich falsch besetzt werden. Mit (negativen)
„Nummer eins“-Aufzählungen (vergl. ders. S. 211ff.) macht er deutlich, dass die
Vorstellung rsp. das Selbst-Verständnis von den USA als „Heiligem Land“ obszön
ist. Ebenso verdeutlicht er, dass Grundvollzüge christlicher Religiosität völlig ver-
kehrt besetzt und genutzt werden, wie z.B. das Beten sowie die Formulierung von
Gebeten (vergl. ders., 273-280). 3) Und hier schließen die Ausführungen von Ul-
rich H.J. Körtner sinnvoll an, der den Missbrauch von Religion zur Legitimation
kriegerischer Gewaltanwendung und ein messianisches Sendungsbewusstsein mit
einem Hinweis auf eine fragwürdige Instrumentalisierung christlicher Grundvoll-
züge des Betens und Fastens kritisiert: „Höchst fragwürdig in Sprache und Inhalt
war z.B. auch der Aufruf des amerikanischen Präsidenten, einen nationalen Tag
des Fastens und des Gebets anzusetzen, den das US-Repräsentantenhaus am
27.3.2003 mit 346 gegen 49 Stimmen verabschiedet hat. Darin hieß es laut Presse-
berichten: ‚Ein Tag des Fastens und des Gebetes ist notwendig, um den Segen und
den Schutz der göttlichen Vorsehung für das Volk der Vereinigten Staaten und un-
sere Streitkräfte während des Konfliktes im Irak und der Bedrohung durch den
Terrorismus zu Hause zu sichern‘. Der US-Senat hatte eine ähnliche Resolution be-
schlossen“ (Körtner, 2003, 15, Anm. 37).

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

96

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


eingeht, sondern auch dazu da ist das „Alltagsleben“ (soweit man
von einem Alltagsleben in Bezug auf das Leben in KZ’s und Lagern
überhaupt sprechen kann) des Anderen erträglicher zu machen
(vergl. Todorov, 1993, 80ff.), folgende Feststellung machte: „Im Un-
terschied zur Solidarität wird die Barmherzigkeit im Hinblick auf
alle ausgeübt. Sie schließt niemanden aus (…). (…), daß sie sich ge-
rade an alle richtet und nicht an einzelne Personen“ (Todorov,
1993, 94)63, und das ohne Ansehen der Person (vergl. Todorov,
1993, 95). Barmherziges Verhalten ist nicht mit utilitaristischen
und instrumentellen Verhalten in Verbindung zu bringen. Im Mit-
telpunkt barmherzigen Verhaltens steht für Todorov das Verlangen
im Vordergrund „zu erhalten und zu bewahren“ („d’avoir besoin de
les préserver“) (Todorov, 1991, 95; 1993, 95)64. „Die Sorge kann
nicht universell werden, weil sie das beinhaltet, was man an per-
sönlicher Sympathie für denjenigen verspürt, der sie genießt. Gins-
burg konnte sie nie für die gewöhnlichen Häftlinge um sie herum
aufbringen. Sie kümmerte sich also nicht um sie. Ihnen unter die-
sen Umständen zu helfen, hätte eine Haltung der Barmherzigkeit
offenbart“ (Todorov, 1993, 95). Die Mitleids-Dimension im barm-
herzigen Verhalten besteht darin, dass man in der Zuwendung den
„individuellen Menschen“ (vergl. Todorov, 1993, 173) würdigt.

– Empathie – kein ungebrochen positiver Begriff: Todorov weist da-
rauf hin, dass man den Begriff Empathie nicht ungebrochen positiv
besetzen darf – Empathie kann auch instrumentell benutzt werden,
um den eigenen Interessen zu dienen. „Dieses Verhalten, könnte
man schematisch sagen, gliedert sich in zwei Phasen. Die erste ist
die des Interesses für den anderen, sogar um den Preis einer gewis-

63 Er wählt in dieser Veröffentlichung das Wort „charité“, das mit Barmherzigkeit und
Nächstenliebe übersetzt werden kann: „Il convient de préciser aussi une seconde
frontière, celle entre souci et charité (ou l’un de ses synonymes). A la différence de
la solidarité, la charité s’exerce à l’égard de tous (n’exclut personne) et ne s’adresse
qu’aux êtres souffrants ou menacés; pas de danger, ici, de la voir détournée en moy-
en d’assurer de meilleurs avantanges à un groupe. (…) Elle diffère du souci en ce
qu’elle est orientée, justement, vers tous, et non vers des personnes particulières:
(…)“ (Todorov, 1991, 95).

64 Die französische Formulierung macht eher deutlich, dass es darum geht, der Be-
dürftigkeit des Menschen gerecht zu werden; also auf seine Bedürfnisse einzuge-
hen.

4.3. Todorov

97

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


sen Empathie oder vorläufigen Identifikation. Cortés schlüpft in
seine Haut, aber nur metaphorisch und nicht buchstäblich: Dieser
Unterschied ist sehr wesentlich. Er stellt auf diese Weise sicher, daß
er die Sprache versteht und die politischen Verhältnisse kennen-
lernt (daher sein Interesse für die internen Zwistigkeiten der Azte-
ken), er meistert sogar die Aussendung von Botschaften in einem
angeeigneten Code: Er gibt sich als der auf die Erde zurückgekehrte
Quetzalocoatl aus. Doch dabei hat er nie von seinem Gefühl der
Superiorität Abstand genommen; ganz im Gegenteil, seine Fähig-
keit, den anderen zu verstehen, ist ja eine Bestätigung dafür. Dann
kommt die zweite Phase, in deren Verlauf er nicht nur seine eigene
Identität (die er nie wirklich aufgegeben hat) wieder festigt, son-
dern auch die Assimilation der Indianer an seine eigene Welt in
Angriff nimmt. Genauso übernehmen auch, wie wir gesehen haben,
die Franziskanermönche die Sitten der Indianer (Kleidung, Ernäh-
rung), um sie besser zur christlichen Religion bekehren zu können.
Die Europäer legen eine bemerkenswerte Wendigkeit und Improvi-
sationsfähigkeit an den Tag, wodurch es ihnen um so leicher ge-
lingt, ihre eigene Lebensweise überall durchzusetzen. Diese Fähig-
keit sich anzupassen und gleichzeitig zu absorbieren ist wohlge-
merkt keineswegs ein universaler Wert, und sie hat eine Kehrseite,
die beileibe nicht positiv einzuschätzen ist“ (Todorov, 1985, 292f.)65.
Die Erfahrungen in der Geschichte zeigen; so kann scheinbar em-

65 Der Originalwortlaut ist: „Celui-ci, pourrait-on dire schématiquement, s’organise
en deux temps. Le premier est celui de l’intérêt pour l’autre, au prix même d’une
certaine empathie, ou identification provisoire. Cortés se glisse dans sa peau, mais
de façon métaphorique, et non plus littérale: la différence est de taille. Il s’assure
ainsi la compréhension de la langue, la connaissance de la politique (d’où son
intérêt pour les dissensions internes des Aztèques), et il maîtrise même l’émission
des messages dans un code approprié: voilà qu’il se fait passer pour Quetzalcoatl
revenu sur terre. Mais, ce faisant, il ne s’est jamais départi de son sentiment de
supériorité; c’est même le contraire, sa capacité de comprendre l’autre la confirme.
Vient alors le deuxième temps, au cours duquel il ne se contente pas de réaffirmer
sa propre identité (qu’il n’a jamais vraiment quittée), mais il procède à l’assimilation
des Indiens à son propre monde. De la même façon, on s’en souvient, les moines
franciscains adoptent les mœurs des Indiens (vêtements, mourriture) pour mieux
les convertir à la religion chrétienne. Les Européens font preuve de remarquables
qualités de souplesse et d’improvisation qui leur permettent d’autant mieux d’im-
poser partout leur propre mode de vie. Bien entendu, cette capacité d’adaptation et
en même temps d’absorption n’est en rien une valeur universelle, et elle amène avec

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

98

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


pathisch-barmherziges Verhalten mittel- und langfristig zu einer
Qualität der Zuwendung führen, die gerade nicht den Bedürnissen
des Anderen gerecht wird. Anschließend an die ausführlich zitier-
ten Überlegungen von Todorov, ist auf das Problem hinzuweisen,
dass Menschen und Kulturen in ihrer Zukunftsfähigkeit verhindert
werden, wenn keine durch Eigen-Sinn getragene sowie kultureige-
ne Entwicklung ermöglicht wird bzw. nicht an den Ressourcen und
der Lebensweise der Betroffenen wertschätzend angeknüpft wird.
Bezeichnend hierfür sind die wiederholten Berichte von Missiona-
ren, dass „Einwohner“ sich zwar auf die Angebote der Missionare
einlassen, aber hinter dem Rücken dieser dann doch die eigene
Tradition pflegen. Auch Sozialarbeiter und Betreuer berichten im-
mer wieder von ambivalenten Verhaltensstilen bei Menschen, die
sie unterstützen – von einem offiziellen, unter der Aufsicht der So-
zialarbeiter und Betreuer stehenden Verhalten und schließlich von
einem abweichenden Verhalten, das in den unkontrollierten Spiel-
räumen der Lebenswelt erfolgt.

– Das Missverständnis des Dualismus von Egoismus/Altruismus:
Ausgehend von einer Kritik an einer völlig falschen Opposition im
Diskurs zwischen Egoismus und Altruismus etc.66 stellt er fest, dass
diese Diskussion das verfehlt, was das Faktum der „conditio huma-
na“ ausmacht. Der Mensch ist ein Wesen, das als Individuum und
Subjekt auch ganz eigene Bedürfnisse hat – unter anderem nach
Selbstachtung, nach spezifischen Glücks-Erlebnissen (was von
beim Hedonismus-Diskurs und der Diskussion der Lust verfehlt
rsp. zum Teil falsch interpretiert wird [vergl. Todorov, 1996,
55-61]) sowie nach persönlichen Liebeserfahrungen hat. Und zwei-
tens macht er deutlich, dass der Mensch sich durch Sozialität aus-
zeichnet, wozu auch Formen des prosozialen Verhaltens gehören.
Aber er referiert auch Balints Konzept der „primären Liebe“67 und
macht damit deutlich, dass das Gestalten der Sozialität des Men-

elle son revers, qui est beaucoup moins apprécié“ (Todorov, 1982, 251f.; Herv.
R.M.).

66 Vergl. z.B. seine Diskussion von Adam Smith auf den Seiten 30f. (Todorov, 1996).
67 Vergleiche hierzu die Verweisstellen in der französischen sowie deutschen Ausgabe

seines Buches: (Todorov, 1995) – S. 44,56,58,60,74,80,86, 89 und 92; (Todorov,
1996) – 43, 54f., 59, 74, 79f., 86, 92, Quellen 183. Und sein Fazit dazu: „Der

4.3. Todorov

99

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


schen über prosoziales Verhalten hinausgeht und auch das Handeln
im Horizont der „Liebe“ umfasst. Dabei verdeutlicht er, dass das
eine mit dem anderen in Beziehung steht, beides aber zugleich sei-
nen Selbstwert hat – er schreibt: „Der Mensch ist aus den Bezie-
hungen zu Mitmenschen gebildet und zugleich fähig, ganz allein in
der Welt zu wirken; das menschliche Wesen ist gleichsam ein Kol-
lektivsingular“ (Todorov, 1996, 167)68. Und schließlich ergänzt er,
um noch einmal deutlich zu machen, dass es unsinnig ist, die Dis-
kussion zwischen Egoismus und Altruismus aufzumachen: „Aber
noch einmal: die menschliche Geselligkeit hat einfach kein Gegen-
teil“ (Todorov, 1996, 172)69.
Mit Blick auf die mögliche Fähigkeit zu Mitleid und Barmherzig-
keit sollte man nun aber darauf hinweisen, dass nach Todorovs
Einschätzung ein Zusammenhang zwischen diesen beiden Dimen-
sionen der „conditio humana“ besteht. So weist er auf eine Bezie-
hung zwischen einer Selbstachtung und einem Selbstvertrauen und
der Fähigkeit zu tugendhaftem Verhalten hin (vergl. ders., 1996,
153), was auch auf die Frage nach Barmherzigkeit und Mitleid er-
weitern lässt. Liest man vorausgegangene Überlegungen, dann stellt
in Bezug auf tugendhaftes Verhalten eine aufgrund von fehlendem
Selbstvertrauen entstehende Angst das wesentliche Problem dar
(vergl. ders., 74). Angst ist also Gift für tugendhaftes Verhalten. Die

Mensch wird nicht aufgrund eines Kampfes, sondern vielmehr aus Liebe geboren.
Und das Ergebnis dieser Geburt ist nicht das Paar Herr-Knecht, sondern prosai-
scher die Verbindung von Eltern und Kind“ (ders., 1996, 38; vergl. 1995, 39, 3. Ab-
satz).

68 In der deutschen Übersetzung ist das Wort „Kollektivsingular“ ein Schöpfung des
Übersetzers; im Original liest sich das Zitat so: „L’être humain est fait des relations
qu’il entretient avec ses semblablables et il est en même temps capable d’intervenir,
lui tout seul, dans le monde; il est double, non un“ (Todorov, 1995, 165). Der Be-
freiungstheologe Scannone hatte darauf hingewiesen, dass „der Arme“ „nicht nur
individuell im Schoß eines privat-ethischen Ich-Du-Verhältnisses“ gedacht werden
darf; er sollte auch auf eine gemeinschaftliche und soziale Weise erfahren und re-
flektiert werden. „Es geht um (…) Völker, Klassen, Kulturen und Rassen“ (Scanno-
ne, 1992, 96), die sich begegnen und eine tiefe Beziehungskultur pflegen können.
Für ihn ist es also bedeutsam den „Armen“ auch als kollektives Subjekt wahrzu-
nehmen.

69 Vergl. auch hier die deutsche Übersetzung, die insistierender wirkt als der franzö-
sische Originaltext: „ (…) mais la socialité humaine, une fois de plus, n’a tout sim-
plement pas de contraire“ (Todorov, 1995, 170).

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

100

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Bedeutung dieses Aspektes einer sympathischen Beziehung zu den
eigenen Bedürfnissen unterstreicht Todorov noch einmal mit dem
Zitieren von Rousseau aus dem Émile: „Ich kann mir nicht vorstel-
len, daß jemand, der keine Bedürfnisse hat, noch irgendetwas lie-
ben kann“ (in: Todorov, 1996, 174). Mit anderen Worten – sich um
das Erlebnis von Glücksgefühlen zu bringen, bringt auch einen
Menschen um die Fähigkeit Mitleid und Barmherzigkeit zu üben.
Allerdings kann ich im Kontext dieser Überlegungen nicht mit ru-
higem Gewissen das von Todorov zitierte Zitat von Balint –
„(…)Man wird schlecht durch Leiden“ (in: Todorov, 1996, 86) –
heranziehen. Dieses lässt nach meiner Einschätzung möglicherwei-
se ambivalente Interpretationen zu.

– Der Aspekt der Gewissensbildung: Mit Blick auf Ausführungen zur
Gewissensbildung erscheint mir auch sein Selbstverständnis von
Moral, in Konsequenz auf die vorausgegangenen Ausführungen be-
deutsam – auch wenn er meint damit christliche Moraltheologie zu
kritisieren (vergl. Todorov, 1996, 141, 173). Ich denke er kritisiert
damit etwas, was Vertreter des Konstruktivismus als Kritik gegen
„normative Konzepte“ (Siebert) einerseits vorbringen und was
neuere, salutogenetisch orientierte „Sinn-Diskurse“, an eine Strate-
gie des „Einpflanzens“ von Moral im Horizont klassischer „Wahr-
heitskonzepte“ anfragen (vergl. z.B. Spitzer, 2007, 1-19). Aber ich
denke, diese Anfrage von Todorov trifft nicht die christliche Moral-
theologie als Ganze.
Nach ihm ist Moral nicht etwas „Zusätzliches“, was an den Men-
schen heranzutragen ist und wohin der Mensch sich zu entwickeln
hat, was also dazu beiträgt, dass der Mensch „kultiviert“ wird. Viel-
mehr ist für ihn moralische Bildung ein Beitrag zur Wahrneh-
mungsschulung, nicht umsonst macht er ästhetisch-aisthetische
Ausführungen, und eine Hilfe zur Schatzsuche für die Realisierung
dessen, was die „conditio humana“ ausmacht. Moral, das bedeutet
für Todorov nicht auf „eine zu entwickelnde Qualität noch einen zu
tilgenden Makel (zu R.M.) sehen“ (Todorov, 1996, 171), sondern
auf das Heil, das Glück und die Freude halbwegs moralisch gelun-
gener Sozialität zu verweisen. In diesem Sinne ist auch das Buch
„Angesichts des Äußersten“ (Todorov, 1993) zu lesen. Und hier er-
hält der zweite Satz des von ihm zitierten Rousseaus seinen Sinn:

4.3. Todorov

101

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


„Ebenso wenig begreife ich, daß jemand, der nicht liebt, glücklich
sein kann“ (in: Todorov, 1996, 174). Und was für das Lieben-Kön-
nen gilt kann auch, möchte man hier anfügen, für die Fähigkeit
zum Mitleid und zu Barmherzigkeit, gelten. Bedeutsam in diesem
Kontext ist, dass bei ihm hier dann auch die Begriffe des Schönen
und des Sinns eingeführt werden.

– Zur moralisch-ethischen Qualität von Anerkennung (im Horizont
von Für(Sorge) und Barmherzigkeit): Obwohl er die christliche
Moraltheologie kritisiert, kann er dennoch positiv auf das Neue
Testament, nämlich auf das Evangelium von Lukas (vergl. Lukas 6,
34ff.)70 sowie von Matthäus (vergl. Mt 6,1-6)71 rekurrieren. Darin
macht er deutlich, dass einem Anerkennungsprozess eine uneigen-

70 Diesen Hinweis auf Lukas kann man nicht dem französischen Originaltext, son-
dern nur den Anmerkungen in der deutschen Übersetzung entnehmen. Ich weise
hier mit einem längeren Zitat von Lukas auf das Umfeld des Satzes hin, der sich bei
Todorov findet. In der Lutherbibel steht (Lk, 34-38): „(34) Und wenn ihr denen
leiht, von denen ihr etwas zu bekommen hofft, welchen Dank habt ihr davon?
Auch die Sünder leihen den Sündern, damit sie das Gleiche bekommen. (35) Viel-
mehr liebt eure Feinde; tut Gutes und leiht, wo ihr nichts dafür zu bekommen hofft.
So wird euer Lohn groß sein und ihr werdet Kinder des Allerhöchsten sein; denn
er ist gütig gegen die Undankbaren und Bösen. (36) Seid barmherzig, wie auch eu-
er Vater barmherzig ist. (37) Und richtet nicht, so werdet ihr auch nicht gerichtet.
Verdammt nicht, so werdet ihr nicht verdammt. Vergebt, so wird euch vergeben.
(38) Gebt, so wird euch gegeben. Ein volles, gedrücktes, gerütteltes und überflie-
ßendes Maß wird man in euren Schoß geben; denn eben mit dem Maß, mit dem
ihr messt, wird man euch wieder messen.“

71 In der deutschen Ausgabe wird hier Schopenhauer zitiert (vergl. Todorov, 1996,
179 Anm. 9); in der französischen Ausgabe gibt es den Hinweis auf Matthäus
(6,1-6) (vergl. Todorov, 1995, S. 178). Ich zitiere deswegen hier ausführlicher die
Stelle nach der Lutherbibel: „(1) Habt Acht auf eure Frömmigkeit, dass ihr die
nicht übt vor den Leuten, um von ihnen gesehen zu werden; ihr habt sonst keinen
Lohn bei eurem Vater im Himmel.(2) Wenn du nun Almosen gibst, sollst du es
nicht vor dir ausposaunen lassen, wie es die Heuchler tun in den Synagogen und
auf den Gassen, damit sie von den Leuten gepriesen werden. Wahrlich, ich sage
euch: Sie haben ihren Lohn schon gehabt. (3) Wenn du aber Almosen gibst, so lass
deine linke Hand nicht wissen, was die rechte tut, (4) damit dein Almosen verbor-
gen bleibe; und dein Vater, der in das Verborgene sieht, wird dir’s vergelten. (5)
Und wenn ihr betet, sollt ihr nicht sein wie die Heuchler, die gern in den Synago-
gen und an den Straßenecken stehen und beten, damit sie von den Leuten gesehen
werden. Wahrlich, ich sage euch: Soe haben ihren Lohn schon gehabt. (6) Wenn du
aber betest, so geh in dein Kämmerlein und schließ die Tür zu und bete zu seinem
Vater, der im Verborgenen ist; und dein Vater, der in das Verborgene sieht, wird
dir’s vergelten“.

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

102

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


nützige und nicht berechnende Motivation zugrundeliegen sollte,
damit dieser als Anerkennungsprozess auch wirklich gelingt: „Der
Austausch zwischen den Menschen läßt sich nicht in die üblichen
Rubriken der Kontorbücher aufteilen. Als Jesus zu seinen Jüngern
sagte, ‚Leihet, ohne etwas zurückzuerwarten, und euer Lohn wird
groß sein‘, erwies er sich als besserer Psychologe als Bataille“ (Todo-
rov, 1996, 53). Später schreibt er noch: „und schließlich, heißt es
nicht im Evangelium, diesem zentralen Text der westlichen Kultur,
ausdrücklich, wir sollten nicht handeln ‚vor den Menschen, um von
ihnen gesehen zu werden‘, ‚um von den Menschen gelobt zu wer-
den‘, sondern uns damit begnügen, daß unser Vater, ‚der ins Ver-
borgene sieht‘, alles weiß und den Lohn gerecht verteilt?“(Todorov,
1996, 103f.).
Schließlich macht er deutlich, dass ein Anerkennungsprozess nur
dann gelungen ist, wenn er offen gehalten wird für eine wechselsei-
tige Anerkennung. Das bedeutet, wenn ich zu der anderen Person
in eine Beziehung eintrete, indem ich z.B. Hilfe und Unterstützung
gewähre, dann muss ich darauf achten, dass ich dabei die Person
nicht zu einem Objekt verwandle. Axel Honneth war dann Jahre
später in seinen Überlegungen zu „Verdinglichung“ diesem Phäno-
men auf der Spur. Würde der Mensch sich in dem Zuwendungspro-
zess zu einem Objekt verwandeln, dann würde das dazu führen,
dass diese Person „mich jedoch nicht mehr in meinem Dasein be-
stätigen“ (Todorov, 1996, 72) kann. In diesem Zusammenhang ge-
winnt der „Blick“ bei Todorov eine besondere Bedeutung, den er
ergänzend gegenüber den Erkenntnissen von Harlow über „Lieben“
in Anschlag bringt (vergl. Todorov, 1996, 78 und 84f.; siehe aber
auch schon die Ausführungen in Todorov, 1993, 82)72. Das heißt,
nur eine Hilfe und Unterstützung, die in einem Begegnen der Bli-

72 Vergl. zu den Versuchen von Harlow zur Liebe als erste Einführung die Ausfüh-
rungen von Slater zum „Füttern“, zum „Trost durch Berührung“ sowie zu Bewe-
gung und Spiel (vergl. Slater, 2005, 181-191), die aber Todorov ästhetisch-aisthe-
tisch ergänzt mit dem Hinweis auf vertraute Düfte und Laute (vergl. Todorov,
1996, 84). Auch relativiert Todorov mit seinen starken Ausführungen zur Beob-
achtung der Entwicklung von Kindern die Aussagekraft der Primaten-Experimente
für das Verständnis einer gelungenen zwischenmenschlichen Entwicklung und Be-
ziehungskultur (vergl. Todorov, 1996, 84ff.).

4.3. Todorov

103

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


cke gegründet ist (vergl. ders., 1996, S. 73 und 75)73, beugt der Ent-
wicklung vor, dass ich die Person zu einem Objekt verwandle und
das wiederum hält die (helfende rsp. unterstützende) Beziehungs-
aufnahme für einen Anerkennungsprozess offen. Dieses Phänomen
am Beispiel einer Spende macht eine Textstelle bei Marianne Gro-
nemeyer über eine Begebenheit mit Ivan Illich sehr anschaulich:
„‚Dissymmetrische Komplementarität‘ nennt I. Illich das Zusam-
menspiel von ebenbürtigem Fremden und Eigenem. Eine kleine
Szene verdeutlicht, was es damit auf sich hat. Illich berichtet, wie er
an einer Moschee in Dakar einem Bettler möglichst beiläufig ein
Geldstück in die ausgestreckte Hand legt. Ein Freund, der bei ihm
war, fordert ihn auf, die Beiläufigkeit der Geste zu widerrufen und
dem Bettler in die Augen zu schauen und sich vor ihm zu verbeu-
gen. Der Bettler segnet ihn darauf mit einem Koranspruch. ‚Was da
vor sich ging … war eine Feier der Unvergleichbarkeit von zehn
Franken und Allah’s Segen. Und gerade deshalb konnten wir einan-
der in die Augen sehen als Du und Du. Die Unvergleichlichkeit der
Spende hatte unsere Ebenbürtigkeit bezeugt.‘(I.Illich, 1988/89,
o.S.)“ (Gronemeyer, 1996, 158). Damit charakterisiert Ivan Illich
den Anerkennungsprozess angemessener, als dies Todorov selbst
vollzieht, wenn er in der Formulierung einer „asymmetrischen Be-
ziehung“ („une relation asymétrique“) (vergl. Todorov, 1996, 102)

73 „Das sind Beispiele für ein soziales Zusammenleben, das wie beim Menschen
durch den Blick vermittelt ist. Doch sind diese Augenblicke der Koexistenz mit
humanen Zügen zeitlich und in ihrer Bedeutung beschränkt. In der Tierwelt behält
das Leben zumeist die Überhand gegenüber dem Dasein, bei den Menschen ist es
umgekehrt“ (Todorov, 1996, 73, Herv. R.M.). „Die Position des Fremden, des
Randständigen, des Ausgeschlossenen läßt sie uns erfahren; die Armen, bemerkte
schon Adam Smith, sind jene, die niemand bemerkt, denen es nicht gelingt, in den
Augen ihrer Mitbürger zu existieren“ (ders., 1996, 75, Herv. R.M.). Der Vollstän-
digkeit wegen sei an dieser Stelle der Hinweis ergänzt, dass der Blick bei Jugendli-
chen mit Empathieverlust Gegenstand der Rivalität und der Konkurrenz sein kann
(vergl. C. Koch, 2008, 119-121). Aber auch der Hinweis, dass Therapie und eine
humane Sozialisation am Blick anknüpfen müssen und zwar so, dass den Kindern
und Jugendlichen unter dem Blick nicht nur das Gefühl der Bedrohung genom-
men wird, sondern dass sie auch durch den Blickkontakt über erlittenen Schmerz
und Verlust trauern dürfen.

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

104

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


begrifflich hinter seinen eigenen systematischen Überlegungen zu-
rückbleibt (vergl. ders., 124f.)74.
Schließlich weist Todorov darauf hin, dass Anerkennungsprozesse
kontinuierlich erfolgen müssen. Anerkennung ist nach Todorov
ständig im Leben der Menschen notwendig; man kann nicht be-
sonders stark von vergangener Anerkennung zehren bzw. sich nur
begrenzt von einer Anerkennungserfahrung über die nächsten Tage
hinaus ernähren: „Die Anerkennung unserer Existenz, die Vorbe-
dingung jeder Koexistenz, ist der Sauerstoff der Seele: ebenso we-
nig wie die Tatsache, daß ich heute atme, mich von der Atemluft
des folgenden Tages abhängig macht, genügt mir heute die gestern
erhaltene Anerkennung. Nur aus Naivität oder Gehässigkeit kön-
nen wir versuchen, denjenigen, der über mangelnde Anerkennung
klagt, damit zu trösten, daß wir ihm seine vergangenen Erfolge in
Erinnerung rufen. Diese Erinnerung läßt ihn im Gegenteil um so
bitterer ermessen, was ihm heute fehlt“ (Todorov, 1996, 74)75. Das
bedeutet, in Anschluss an Todorov weitergedacht, für barmherziges
Verhalten, man darf nicht, vor dem Hintergrund einer aktuellen
Notlage, auf eine zurückliegende schon gewährte Unterstützung

74 Eventuell hatte er sich die inhaltlichen Perspektiven eines Anerkennungsprozesses
durch eigene Ausführungen in dem Buch „Angesichts des Äußersten“ verbaut, wo
er in seinen Überlegungen zur Barmherzigkeit schrieb: „Die Beziehung der Barm-
herzigkeit ist asymmetrisch, denn ich wüßte nicht, welche Hilfe mir ein Bettler
leisten könnte, weshalb ich ihn gar nicht erst kennenlernen will. Deshalb ist auch
der Akt der Barmherzigkeit oder des Mitleids für den, der ihn empfängt, vielleicht
demütigend, denn er hat keine Gelegenheit, ihn auf der Grundlage der Gegensei-
tigkeit zu erwidern. Meine Sorge für ein Individuum führt normalerweise zu einer
erwidernden Sorge, selbst wenn zwischen beiden Handlungen Jahre verstreichen,
so wie es zwischen Eltern und Kindern der Fall ist“ (Todorov, 1993, 95). In dem
gleichen Buch aber erwähnt er, dass ein ehemaliger Lager-Insasse von ein Blick ei-
nes jungen Mannes am Rand der Straße auch noch nach vielen Jahren beeindruckt
ist und kein Gefühl über eine asymmetrische Beziehung in dem Blickkontakt äu-
ßert (vergl. ders., 82).

75 „La reconnaissance de notre existence, qui est la condition préliminaire de toute
coexistence, est l’oxygène de l’âme: pas plus que le fait de respirer aujourd’hui ne
me dispense de l’air de demain, les reconnaissances passées ne me suffisent dans le
présent C’est seulement par naïveté, ou par malveillance, que nous pouvons tenter
de consoler celui qui déplore l’absence de reconnaissance en lui rappelant ses
succès d’hier; ce rappel, au contraire, fait mesurer dáutant plus cruellement leur
manque aujourd’hui“ (Todorov, 1995, 74).

4.3. Todorov

105

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


verweisen, sondern muss erneut prüfen, ob und wie man unter er-
neuten Herausforderungen sich verhalten muss und kann. Barm-
herzigkeit, das heißt auch, man darf den Armen deswegen auch
nicht die Lebenslage zum Vorwurf machen, dass deren Represen-
tanten ständig „vor der Tür“ mit der Bitte um Hilfe stehen.
Aber nicht nur kontinuierlich sollte Anerkennung gewährleistet
werden, sondern auch komplex sollte Anerkennung erfolgen – je-
der Bereich und jede Dimension des menschlichen Daseins ist an-
erkennungs-bedürftig und fehlende Anerkennung in einem Seg-
ment kann nur über ein anderes Segment nur unzureichend kom-
pensiert werden: „Die Anerkennung betrifft alle Bereiche unseres
Daseins. Ihre verschiedenen Formen können einander nicht erset-
zen, die eine bietet höchstens einen gewissen Trost für eine andere,
die fehlt. Ich habe das Bedürfnis, im Beruf und in meinen persönli-
chen Beziehungen anerkannt zu werden, in der Liebe und in der
Freundschaft. Die Treue meiner Freunde kompensiert nicht wirk-
lich den Verlust der Liebe, ein erfülltes Privatleben kann das Schei-
tern im politischen Leben nicht vergessen machen. (…)“ (Todorov,
1996, 96)76. D.h. zum Beispiel für barmherziges Verhalten in Bezug
auf die Armutsfrage, dass sich dieses nicht zu stark auf eine Kon-

76 „La reconnaissance atteint toutes les sphères de notre existence, et ses différentes
formes ne peuvent se substituer l’une à l’autre: tout au plus parviennent-elles à ap-
porter, le cas échéant, quelque consolation. J’ai besoin d’être reconnu sur le plan
professionnel comme dans mes relations personnelles, dans l’amour et das l’amitié;
et la fidélité de mes amis ne compense pas vraiment la perte de l’amour, pas plus
que l’intensité de la vie privée ne peut effacer l’échec dans la vie politique“ (Todorov,
1995, 96). Dass jeder Bereich und jede Dimension des menschlichen Daseins aner-
kennungs-bedürftig ist, wird in seiner sehr scharfsinnigen und extrem nuancierten
Analyse von Anerkennungssphären des Daseins in den Konzentrationslagern deut-
lich (vergl. Todorov, 1993). Besonders interessant ist in diesem Zusammenhang
der Abschnitt, der in der deutschen Übersetzung mit „Sorge“ überschrieben ist
(vergl. ders., 1993, 80ff.), der aber vom „Umsorgen“, von der „Fürsorge“, von dem
das „Leben teilen“ usw. handelt. Einige dort aufgeführte Beispiele sind im Kontext
des Anliegens des Buches von Todorov bedeutsam. Würde man sie aber aus dem
Buch von Todorov zitierend herausnehmen, wären sie problematisch, weil sie in
der gegenwärtigen Sterbehilfe-Diskussion in das Fahrwasser einer fahrlässigen In-
terpretation geraten könnten. Ich zitiere einige von Todorov genannte Beispiel,
weil sie auch für die Gegenwart anregend sein können: 1) „Als ein junger Mensch
zu schwach war, um die Arbeit wieder aufzunehmen, legte sich auch sein Vater ne-
ben ihn, um den Tod gemeinsam zu erwarten“ (S. 80; 1991, 80). 2) „Ein alter

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

106

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


zentration auf eine nur-materiell-notwendige Versorgung der Ar-
men erschöpfen darf, sondern das gesamte Dasein der Armen im
Auge behalten muss.
Da eine komplexe Praxis der Anerkennung aber nicht allein von
einzelnen Institutionen und Strukturen zu leisten ist, ist es nur kon-
squent, wenn Todorov in seinen weiteren Überlegungen andeutet,
dass die Zuwendung, die man anderen Menschen gibt, offen auf
eine kooperative Zuwendung rsp. Anerkennung sein sollte. Dies
wird daran deutlich, dass er „exklusive“ Mutter-Kind-Beziehungen
problematisiert: „(…) etwa die Mutter, die ihr Kind umsorgt und
ihm Anerkennung gewährt, aber nicht will, daß irgendein anderer
dies auch tun kann. Sie möchte ganz allein alle ‚sozialen‘ Bedürfnis-
se befriedigen und läßt dabei keiner dritten Person Raum. Diese
Versuchung ist ganz besonders stark bei alleinerziehenden Eltern,
die sich an der eigenen Allmacht berauschen“ (Todorov, 1996, 93).
Damit knüpft er an seinen im Prinzip wertschätzenden Überlegun-
gen zur mütterlichen Sorge an anderer Stelle an (vergl. Todorov,
1993, 86-90), wo er aber am Ende kritische Anfragen formulierte,
unter anderem auch diese: „Die Sorge kann Formen annehmen, die
denen des üblichen mütterlichen Schutzes zuwiderlaufen“ („Et le
souci peut prendre des formes contraires à celles de la protection
maternelle habituelle: […])“ (Todorov, 1991, 91; 1993, 91)77.

Zuchthäusler brachte ihr Hafergrütze, die liebevoll zubereitet war und die er nicht
allein genießen wollte. Es reichte ihm, Ginsburg beim Essen zuzusehen. ‚Er sah mir
zu mit Augen, aus denen Güte und Glück leuchteten‘(…) [‚Il fixait sur moi des
yeux étincelants {strahlende Augen} de bonté et de bonheur‘]“ (S. 82; 1991, 82). 3)
„Eine der Verantwortlichkeiten Malas bestand in der Verteilung der Kranken auf
verschiedene Arbeiten, wenn sie das Krankenrevier verließen. Sie versuchte immer,
die noch von ihrer Krankheit geschwächten Frauen zu den leichtesten Arbeiten zu
schicken. Und sie warnte immer die Patienten, wenn eine Selektion bevorstand, in-
dem sie sie ermunterte, das Krankenrevier so schnell wie möglich zu verlassen“
(S. 84; 1991, 84). 4) „In den Gaskammern, so erzählen Müller oder Gradowski,
streichelten sie noch die Haare der Kinder, um sie beruhigen“ (S. 86; 1991, 86). 5)
„In Auschwitz fürchtete sich Isabella davor, Leichen anzufassen, aber sie mußte
eine hochheben. Ihre Schwester Chicha schob daraufhin ihre Hände zwischen die
Hände Isabells und den Leichnam (…)“(S. 86; 1991, 86).

77 Interessant ist es, dass er ähnlich wie Horst Eberhard Richter sich fragt, ob die
Emanzipation der Frauen im Sinne der Aufgabe der Kompetenz von „mütterlicher
Sorge“ der richtige Weg ist. Gleichzeitig legen seine Formulierungen den Eindruck

4.3. Todorov

107

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Schließlich weisen seine Überlegungen zur möglichen Intensität,
dem Ausmaß und einem möglichen aufopferungsvollen Verhalten
für andere Menschen (in Form von Hilfe, als Akt der Nächstenliebe,
der Fürsorge etc.), bis hin zum möglichen Zulassen des eigenen To-
des, darauf hin, dass er im Prinzip den Gedankengang von Scho-
penhauer zu diesem Aspekt teilt, allerdings jenen stärker mit
„christlicher“ Substanz ausstattet und damit einer nekrophilen Le-
seart der Christusnachfolge vorbeugt. Ausgehend von seiner Re-
zeption der Überlegungen von Las Casas zu den Menschenopfern
der Atzteken scheint er positiv aus der Argumentation von Las Ca-
sas herauszulesen, dass durch eine Ausrichtung auf Gott, durch ein
theonom orientiertes Verhalten, es möglich ist, dass Menschen in
ihrem Engagement (für Andere) auch den eigenen Tod in Kauf
nehmen können (vergl. Todorov, 1982, 194f.; ders., 1985, 224ff.; vor
allem Punkt 3 der Argumentation von Las Casas)78. Dabei versucht
er in einer später erfolgenden Publikation einem Missverständnis
vorzubeugen, wenn er in Bezug auf den Heiligen festhält: „selbst
wenn er sich entsagungsvoll aufopfert, sucht dieser Heilige nicht
das Dunkel des Todes“ („Même s’il se dévoue avec abnégation, ca
saint-là ne vit pas à l’ombre de la mort“) (Todorov, 1991, 96; 1993,
56). Daran anschließend kann man im Sinne Todorovs festhalten:
Er macht mit diesem Satz einen Unterschied zwischen Helden und
Heiligen, dahingehend, dass Helden durchaus den Tod suchen kön-
nen, Heilige hingegen werden infolge ihres barmherzigen Engage-

nahe, dass er „mütterliche Sorge“ nicht exklusiv für Mütter reserviert betrachtet
sieht (vergl. Todorov, 1993, 91).

78 Vergleiche aber auch die Bewertung der „rituellen Menschenopfer“ durch Las Ca-
sas bei Gillner (1997, 229ff.). Der Horizont von Gillners Argumentationsweise ist
der, dass Las Casas in Bezug auf die Menschenopfer von einem „probablen Irrtum“
bei den indianischen Völkern ausgeht (vergl. ders., 230). Allerdings machen die
weiteren „opfertheologischen“ Ausführungen schließlich deutlich, dass es aus der
Religiosität der Opfernden dazu kommen kann, dass diese meinen eine besondere
Wertschätzung in Bezug auf Gott zum Ausdruck zu bringen, wenn sie sich auf die
„Opferung menschlichen Lebens“ (vergl. ders., 231) einlassen können. Gillner dis-
kutiert dann allerdings nicht mehr Todorovs Hinweis, dass Las Casas bei seiner
Argumentation vergleichend auf die christlichen Märtyrer der Frühzeit eingegan-
gen sein soll (vergl. Todorov, 1982, 196; 1985, 226). Wollte er dem Argument aus
dem Weg gehen, dass das Thema des Probabilismus auf christliche Märtyrer ange-
wendet werden müsste?

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

108

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


ments „verwundet“ (siehe die Wundmale von Franziskus) oder ver-
halten sich durch barmherziges Verhalten „illegal“ und auch „straf-
bar“ – im Fall von Jesus führte das in den Tod. Dadurch gewinnt
die Vorstellung von „Opfer“ eine ganz unterschiedliche Bedeutung.
Todorov macht indirekt deutlich, dass man in Anschluss an Jesu
Tod, weil er der Sohn Gottes ist, nicht in den Umkehrschluss verfal-
len sollte, das aufopferungsvolle Engagement so zu gestalten, dass
es den eigenen Tod provoziert. Seine Ausführungen weisen eine ge-
wisse Skepsis gegenüber Diskurskulturen auf, die eine Sehnsucht
nach Märtyrertum wecken könnten oder auch sollen. Ich glaube
seine Ausführungen weisen hier auch eine gewisse Skepsis gegen-
über vielen Lebensbiografien auf, die mit dem Gütesiegel „Heilige/
Heiliger“ versehen wurden. Wenn Todorov in der Diskussion zur
„verhinderten Weltmacht“ USA von der „stillen Macht“ („une puis-
sance tranquille“) Europa spricht (vergl. Todorov, 2003a, 75ff.
und 102; 2003b, 82ff. und 112 zu „still“), dann nimmt er mit dem
Hinweis auf „still“ das Thema auf, was er zu einem christlichem
Verhalten ausgeführt hat (vergl. Todorov, 1996, 53 und 104). Als
Beispiel für das „stille Moment“ in barmherzigen Verhalten kann
bei ihm nicht nur der Hinweis auf Maximilian Kolbe gelten (vergl.
Todorov, 1993, 63)79, sondern auch die vielen anderen Beispiele
stiller Für(sorge) für Andere wie auch von einem stillen Teilen des
Lebens (vergl. ders., 1993, 80ff.) sowie des stillen wiederholten Ret-
tens anderer (vergl. Todorov, 1991, 275ff.; 1993, 266ff.)80. Die Dif-
ferenz ist die, jetzt meine an Todorov anschließende Interpretation;
sendungsbewusstes Handeln sucht die Stigmatisierung, die Helden-
tat und die Opferrolle für die Opfer der Gesellschaft – es ist ein
Handeln, das eher im Horizont der Vorstellungswelt von Helden-

79 Vergleiche in diesem Zusammenhang die Hintergrundinformationen zum Heilig-
sprechungsverfahren von Maximilian Kolbe (Woodward, 1991, 177-181). Diese
Ausführungen machen sehr schön die Spannungen zwischen dem Märytrer-Be-
griff/Verständnis und einem (stillen) Handeln im Horizont von Barmherzigkeit
deutlich.

80 „Une deuxième grande différence entre héros et sauveteurs est que ceux-ci ne com-
battent pas pour des abstractions, mais pour des individus“ (Todorov, 1991, 276).
„Du coup, les sauveteurs ne se voient pas, à la différence des héros, comme des
êtres exceptionnels. Ils n’aiment pas qu’on les loue; ils ont fait ce qu’ils ont fait car
c’était pour eux la chose la plus naturelle du monde“ (ders., 1991, 277).

4.3. Todorov

109

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


tum steht. Armutsfrömmigkeit, die nicht mit einer asketischen Hal-
tung verwechselt werden darf, hat die Tendenz, dass man eventuell
oder auch zwangsläufig infolge barmherzigen Handelns zum Opfer
wird, dass man bei seinem barmherzigen Engagement für die ande-
ren strafbar wird oder die Erfahrung machen muss, das Stigma
„abweichenden, illoyalen oder nonkonformen Verhaltens“ zu er-
halten. Wie Heldentum in den Augen von Todorov problematisch
ist (vergl. Todorov, 1993, 58), weil man eher auf den Sieg spielt und
dabei das Menschliche übersehen kann und damit zwar die
Schlacht gewinnt, aber den Kampf verliert („si l’on veut non seule-
ment emporter la victoire mais aussi rester humain“) (vergl. Todo-
rov, 1991, 120; 1993, 120) so passt sendungsbewusstes Verhalten
nicht zum barmherzigen Verhalten, weil es zum „Richten“ neigt,
auch wenn man den Wert einer gründlichen Tatsachenanalyse im
Horizont eines Anerkennungsprozesses im Auge behalten sollte
(vergl. Todorov, 1993, 149-154)81.

Nachtrag zu T. Todorov: Philip Zimbardo zu Heldentum

Auch wenn P. Zimbardo in der Veröffentlichung „Der Luzifer-Effekt“
(2008) von dem Heldentum spricht, so dann doch nicht in der Form,
wie bei T. Todorov Heldentum kritisiert wird, sondern in der Form,

4.4.

81 Ob Todorov für diese Positionierung durch Simone Weil inspiriert wurde, war
nicht zu ermitteln. Für die Darstellung der Position von Simone Weil in Bezug auf
diesen Aspekt vergleiche bei R. Wimmer (2009, 140f.). Sie problematisierte, dass
der Kampf um das Rechte nicht auf Kosten der Gerechtigkeit gehen darf. Sie sieht
in manchem Streit um die Rechte die Gefahr, dass ein Sieg des Rechts zugleich
auch zu einem Sieg des Unrechts werden kann. R. Wimmer weist in diesem Zu-
sammenhang auch darauf hin, dass es bei S. Weil zu einer Verschiebung in der Se-
mantik kommt. Sie argumentiert eher im Horizont der Menschenpflichten statt im
Horizont der Menschenrechte (dieser Pflichtbegriff steht im Horizont der Care-
Ethik R.M.). Ähnlich das Anliegen bei J. Müller, der kritisiert, wenn Werte so abso-
lut gesetzt werden, so dass sie ohne Rücksicht auf menschliche Schwächen ver-
wirklicht werden bzw. auch mit Gewalt verwirklicht werden, was ja dann auch wie-
der neues Leid schafft (vergl. 1994, 212, Punkt 5.). Siehe deswegen auch G. Soros
(2001), der einen Wertfundamentalismus als problematisch für die offene Gesell-
schaft betrachtet.

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

110

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


wie T. Todorov positive Aspekte in Bezug auf Märtyrer oder opferbe-
reites Handeln zu verdeutlichen versucht.

Zimbardo versucht, am Ende seines Buches „Der Luzifer-Effekt“
eine Taxonomie des Heldentums im Dialog mit dem Psychologen Ze-
no Franco zu erarbeiten. Interessant an dieser Taxonomie ist, dass er
darauf hinweist, dass in Bezug auf Heldentum das „Risiko oder Opfer-
bereitschaft nicht auf unmittelbare Gefahr für Leib und Leben be-
schränkt werden sollten. Immerhin könnte Heldentum auch ein un-
verzagtes Verhalten angesichts bekannter, langfristiger Gesundheitsri-
siken oder schwerwiegender finanzieller Konsequenzen, drohenden
Verlustes von gesellschaftlichem oder wirtschaftlichem Status oder
Ächtung umfassen“ (Zimbardo, 2008, 427). Auch ist es für Zimbardo
wichtig, Heldentum zutiefst altruistisch zu konzipieren: Das heißt; es
darf aus der heldenhaften Tat kein sekundärer Gewinn erwartet wer-
den und muss „dem Wohle eines oder mehrerer anderer Menschen
oder der Gesellschaft insgesamt dienen“ (ders., 428). Schließlich lösen
Zimbardo und Franco das Selbstverständnis des heldenhaften Tuns
aus der engen Zeitperspektive einer punktuellen Opferbereitschaft so-
wie einem impulsiv-affektiven Einschreiten heraus. Heldenhaft kann
für sie auch ein Leben geführt werden, welches sich in den kleinen Ta-
ten des Alltagshandelns bewährt – bleispielsweise werden Nelson
Mandela, Albert Schweitzer (vergl. ders.., 428) sowie Mahatma Gandhi
und Mutter Teresa (vergl. ders., 448) erwähnt. Mit deren Verhalten
bringt er auch den Begriff der Zivilcourage in Verbindung. Bedeutsam
ist, dass die Gefährdung der Familie als Bestandteil heldenhaften Han-
delns gesehen wird und somit die Heldentat zu einem Kollektivgut
werden kann. Schließlich ist auch noch einmal seine Erinnerung an
die „Banalität des Heldentums“ unter dem Rückblick auf die Nazi-
Herrschaft bedeutsam. Zimbardo schreibt: „Ein Thema, das sich wie
ein roter Faden durch die Berichte über europäische Christen zieht, die
während des Holocaust Juden geholfen haben, könnte als die ‚Banalität
der Güte‘ zusammengefasst werden. Es ist erstaunlich, immer wieder
festzustellen, wie viele dieser Retter das Richtige getan haben, ohne
sich als Helden zu fühlen; sie handelten lediglich aus dem Gefühl ihres
schlichten Anstandes heraus. Die Gewöhnlichkeit ihrer Güte ist beson-
ders erstaunlich angesichts der unglaublichen Bösartigkeit des syste-
matischen Völkermordes der Nazis, (…)“ (ders., 447f.).

4.4. Nachtrag zu T. Todorov: Philip Zimbardo zu Heldentum

111

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Im Horizont des Titels dieses Beitrages – „Compassion“ – ist es in-
teressant, dass Zimbardo und Franco compassion als Bestandteil hel-
denhaften Handelns begreifen. Unter der Kategorie „Soziales Helden-
tum – Standhaftigkeit, Mut, Unerschrockenheit“ erwähnt er diesbe-
züglich fünf relevante Subtypen. Ich referriere aus den taxonomischen
Zuordnungen ausschnitthaft (vergl. ders., 430-433).

1. Subtyp: Religiöse Persönlichkeiten:
Definition: Hingebungsvoller lebenslanger Dienst nach hoch-
stehenden Grundsätzen oder auf neuen religiösen/spirituellen
Wegen.
Risiko/Opfer: Asketische Selbstaufopferung/Störung orthodo-
xer Religionslehre.
Vorbilder: Z.B. Franz von Assisi und Mutter Teresa.

2. Subtyp: Politisch-religiöse Persönlichkeiten:
Definition: Religiöse Führer, die sich der Politik zugewandt ha-
ben, um tiefgreifendere Änderungen bewirken zu können.
Risiko/Opfer: Tod durch Attentat, Inhaftierung.
Vorbilder: Z. B. Martin Luther King Jr., Nelson Mandela.

3. Subtyp: Märtyrer:
Definition: Religiöse oder politische Persönlichkeiten, die wis-
sentlich (manchmal absichtlich) im Dienste einer Sache ihr Le-
ben aufs Spiel setzen.
Risiko/Opfer: Sicherer oder fast sicherer Tod im Dienst einer
Sache oder eines Ideals.
Vorbilder Z.B. Jesus oder Steve Biko.

4. Subtyp: Barmherzige Samariter:
Definition: Personen, die Hilfebedürftigen helfen; die Situation
birgt viele Hemmnisse für Altruismus; sie muss nicht unbe-
dingt unmittelbare physische Gefährdung mit sich bringen.
Risiko/Opfer: Sanktionen durch Autoritäten, Festnahme, Folter,
Tod, Opportunitätskosten, Ächtung.
Vorbilder: Z.B. Hans und Sophie Scholl und Albert Schweitzer.

5. Subtyp: Whistle-Blower:
Definition: Personen, die von illegalen oder unmoralischen Ak-
tivitäten in einer Organisation wissen, die sie melden, ohne da-
für eine Belohnung zu erwarten.

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

112

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Risiko/Opfer: Gefährdung sorgfältig verfolgter Laufbahn, be-
rufliche Ächtung, sozialer Statusverlust, finanzielle Verluste,
Glaubwürdigkeitsverluste, Physische Racheakte.
Vorbilder: Siehe zum Beispiel beim BSE-Skandal (R.M.).

Ergebnissichtung

Shaftesbury wie Schopenhauer betonen die Bedeutung eines „intrinsi-
schen-motiviert-Seins“ bei der Frage nach Empathie, Mitleid oder Mit-
gefühl. Diese „Kompetenzen“ sind nicht, so Shaftesbury, in vollem
Umfang angeboren bzw. man reift bzw. entwickelt sich bei seinem ei-
genen „intrinsisch-motiviert-Sein“. Dabei muss man, wenn diese Ent-
wicklung gelingen soll, wenn man Schopenhauers Ausführungen zur
„Eudämonologie“ in der Abgrenzung zur „Kantschen Pflichten-Kul-
tur“ würdigen will, in einem Dialog mit der eigenen „mentalen Verfas-
sung“ stehen und den „organs of sense“ (vergl. Shaftesbury) auf der
Spur bleiben. Ob es um die „Empfindsamkeit“ geht, oder um den „Ge-
schmack“ geht, oder um das „instinktive Bewusstsein“ und so weiter,
es wird deutlich, dass das „intrinsisch-motiviert-Sein“ mit einer „Em-
pathiekompetenz“ verknüpft ist. Todorovs Rückfrage an eine mögli-
cherweise instrumentell eingesetzte Empathie macht hierbei indirekt
deutlich, dass sich der Menschen dabei verfehlen kann.

Schopenhauers Begriff von einem „instinktiven“ Verhalten, als Be-
griff für die „Intuition“ und zum Teil als Begriff für „Affekte“ spiegelt
eine wertschätzende Einstellung in „westlichen Kulturen“ für die „Na-
tur“ gegenüber der „Kultur“ wieder. Er folgt damit Rousseau. Die Natur
beziehungsweise der natürliche Mensch ist der wertvollere Mensch
bzw. der „echtere Mensch“, während man bei kulturellen Prozessen das
Problem sieht, dass diese das Natürliche entstellen. Aus jener Perspek-
tive ist seine Rede vom weiblichen Geschlecht ambivalent. Indem er
die „Frau“ unter dem „gender“-Aspekt ausdrücklich in den Überle-
gungen reflektiert, im Unterschied zu Shaftesbury, verweigert er sich
dem Frauen neutralisierenden Sprechen vom Menschen. Auch ist es
wertschätzend hinsichtlich der „Frau“, wenn ihre Mitleids- bzw. Empa-
thie-Kompetenz betont wird. In der Diskussion des Mitleids und der
„Empathie“ im Gegenüber zur Frage nach der „Gerechtigkeit“ ist er

4.5.

4.5. Ergebnissichtung

113

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


dann aber doch sehr viel mehr „kantischer“ als es seine Kritik an Kant
vermuten lässt. Er vermag die „Palaverethik“ der Frauen nicht wert-
schätzen, weil er „asiatisch“ und nicht „afrikanisch“ kultiviert war. To-
dorovs kritische Anmerkungen unter anderem zur „Sorge-Kompe-
tenz“ von Frauen und Müttern weisen gegenüber den das Natürliche
zu stark positiv wertenden Positionen im Westen eine kritisch-emanzi-
pative Einstellung zur „Natur“ auf. Aber durch die Betonung der „na-
türlichen“ Dimension des Mensch-Seins ist es Schopenhauer möglich,
den „natürlichen“ Menschen stärker wertzuschätzen, wo es nötig ist,
nämlich bei seiner Reflektion zur „Eudämoniologie“ und auch zum
„intrinsisch-motiviert-Seins“. An der Skizze eines schroffen Gegensat-
zes zu Kants „Pflichtenethik“ (als bürgerliche Kultur) und dessen „ka-
tegorischen Imperativ“ durch Schopenhauer wird nun eine Ablehnung
von Kultur durch Schopenhauer deutlich, und worin sich vermutlich
auch Shaftesbury wiederfinden könnte, die eine kulturelle Fehlent-
wicklung der Shaftesbury’schen/englischen Vorstellung von „moral
taste“ und „moral sense“ kritisiert, wo sich „Ethik“ auf ein Verhalten
reduziert, dass „Äußerlichkeiten“ gerecht werden will. Der Shaftesbu-
ry’sche „Geschmack“ findet sich im Bürgertum nur noch als „Stil“, als
„Pflichtgehorsam“ usw. – und hier hat Kultur dann auch wirklich
einen entstellenden Effekt auf die Natur.

Alle drei Philosophen zeigen, dass sie die christliche Kultur wert-
schätzend rezipierten. In diesem Kontext ist es bemerkenswert, dass
Shaftesbury eine anfanghafte Vorstellung von dem „anonymen Christ“
(vergl. K. Rahner) hat. Alle drei Philosophen zeigen viel Sympathie für
den „Altruismus“, der im Verhalten der Menschen liegt, wenn die
Menschen „christlich-sind“ und grenzen dieses so motivierte Verhal-
ten, wo die intrinsische Motivation und der Altruismus (verstanden im
Sinne eines sehr uneigennütztigen Verhalten) stark ineinander fallen,
von dem sogenannten „tugendhaften Verhalten“ ab. Sie kritisieren den
Aspekt des „tugendhaften“ (bürgerlichen) Verhaltens, indem sie mögli-
che Verhaltenstendenzen daraufhin befragen, ob darin eine gewisse
Form des berechnenden, kalkulierenden und verwertenden Verhaltens
sichtbar wird. Was Mandeville sehr scharfzüngig und rhetorisch ex-
trem zugespitzt als Frage mit seiner Bienenfabel in die Diskussion ein-
brachte, wurde bei diesen Philosophen systematischer verarbeitet und
erhielt dadurch eine produktive Kraft für die Reflektion – Mandeville

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

114

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


produzierte eher (eine emotionale) Abwehr und verunsicherte die Le-
serschaft dahingehend, dass man sich nicht sicher war, ob er einen
epistemologischen Beitrag leisten wollte. Auch Zimbardo vermag
einen Zusammenhang zwischen uneigennützig sprich einem altruis-
tisch gelebten Mitgefühl, Mitleid, Barmherzigkeit usw. und christlich-
sein herzustellen. Dies ist insofern interessant, wird doch damit etwas
diskutiert, was im christlichen Kontext als Ausdruck eines bezeugen-
den und bekennenden Verhaltens reflektiert wird. Der Beitrag von T.
Todorov ist insofern noch bedeutsam, insofern er verdeutlicht, dass ein
so gelebtes Mitgefühl, eine so gelebte (Für)Sorge, eine so gelebte Barm-
herzigkeit nicht marktschreierisch, nicht sendungsbewusst usw. daher-
kommend, sondern ein eher „stilles“ und „unaufgeregtes“ Verhalten ist.
Und, das wird ebenfalls deutlich, vor allem bei den Ausführungen von
Todorov und Zimbardo, Menschen, die so verortet und gefestigt sind,
opfern sich auf, wenn es nötig ist, was auch dazu führen kann, dass
man den eigenen Tod aus Mitleid und Barmherzigkeit in Kauf nimmt.

Schließlich das Problem des Leidens. Wenn Mitleid, Mitgefühl, Für-
sorge und Barmherzigkeit sich auf das Leiden beziehen, dann muss
man für den Umgang mit diesem Problem bei der Wahl der Wissen-
schaftsabteilung zum Teil die philosophische rsp. die religionsphiloso-
phische Reflektion zurücklassen, um sich die Kritik zu sparen, die
Schopenhauer (ganz richtig und ganz falsch) traf. Es ist wohl richtig,
wenn Schopenhauer viel Leid (in der Welt) wahrnahm, es ist aber völ-
lig unzureichend, wenn er das von ihm wahrgenommene Leid nicht als
Ergebnis aus einem „religiösen, sprich einem buddhistischen Wahr-
nehmungsprozess“ heraus kennzeichnet und dieses Wahrnehmen als
das Resultat eines „meditativen-spirituellen Prozesses“ qualifiziert.
Auch war dann sein Über-Sprung in das „Philosophische“ kategorial
problematisch, hätte er doch in vielen Fragen sehr viel mehr histo-
rischer und auch sozialwissenschaftlicher argumentieren müssen –
nun ja, die Soziologie stand ihm noch nicht zur Verfügung. Todorov’s
Darstellung ist hier ein gutes Beispiel, um zu zeigen, wie bei der Dar-
stellung und Reflexion der Fragen jeweils die Wissenschaftsabteilung
gewechselt werden muss, um kategorial nicht ins Schlingern zu geraten.
Wenn man Schopenhauer vorwirft zu „depressiv“ zu sein bzw. zu stark
am „Leid“ orientiert zu sein, dann nur weil man nicht genug wissen-
schaftskritisch tiefer Schopenhauer betrachtete und so oberflächlich

4.5. Ergebnissichtung

115

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


betrachtet feststellte, dass er von sehr viel Leid sprach. Aber, wenn man
soziologischer an Schopenhauer herangeht, dann kann man sagen, er
hat richtig sehr viele leidvolle Verhältnisse in der ihn damals umge-
benden Gesellschaft festgestellt, er hat allerdings, was sein Fehler war,
diese philosophisch behandelt und reflektiert und so dazu beigetragen,
dass die Leiden der Menschen zu sehr zu anthropologischen Fragen
wurden, wo diese hingegen vielleicht auf diverse Gerechtigkeitslücken
hinwiesen. Hier trifft Schopenhauer eine Kritik die wissenschafts-
theoretisch nicht so gerechtfertigt ist und wo Todorov die richtigen
Vektoren aufspannt.

Literaturverzeichnis

AHRENS, Theodor: Mission nachdenken. Studien, Frankfurt am Main 2002
DERS.: Das Kreuz mit der Gewalt. Religiöse Dimensionen der Gewaltproblematik,

S. 199-232 in: ders., 2002
ARISTOTELES: Die Nikomachische Ethik, Zürich 1951
BARTMANN, Peter: Das Gebot und die Tugend der Liebe. Über den Umgang mit

konfliktbezogenen Affekten, Stuttgart/Berlin/Köln 1998
BOPP, Karl: Barmherzigkeit im pastoralen Handeln der Kirche. Eine symbolisch-

kritische Handlungstheorie zur Neuorientierung kirchlicher Praxis, München
1998

BRUMLIK, Micha (Hg.): Ab nach Sibirien? Wie gefährlich ist unsere Jugend,
Weinheim/Basel 2008

DÖRNER, Klaus: (Mit Beiträgen von Fredi Saal [1988] und Rudolf Kraemer
[1933]): Tödliches Mitleid. Zur Sozialen Frage der Unerträglichkeit des Lebens,
Neumünster 2002/2007

EUCHNER, Walter: Versuch über Mandevilles Bienenfabel, S. 7-55 in: MANDE-
VILLE, 1968/1980

GILLNER, Matthias: Bartolomé de las Casas und die Eroberung des indianischen
Kontinents. Das friedensethische Profil eines weltgeschichtlichen Umbruchs
aus der Perspektive eines Anwalts der Unterdrückten, Stuttgart/Berlin/Köln
1997

GRONEMEYER, Marianne: Das Leben als letzte Gelegenheit, Darmstadt 2(1996)
GRONEMEYER, Reimer/ROMPEL, Matthias: Verborgenes Afrika. Alltag jenseits

von Klischees, Frankfurt/Main 2008
HABISCH, André/PÖNER, Ulrich (Hg.): Signale der Solidarität. Wege christlicher

Nord-Süd-Ethik, Paderborn 1994

4.6.

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

116

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


HAGER, Fritz-Peter: Aufklärung, Platonismus und Bildung bei Shaftesbury, Bern/
Stuttgart/Wien 1993

HAMBURGER, Käte: Das Mitleid, Stuttgart 1985
HANISCH, Helmut/SCHMIDT, Heinz (Hg.): Diakonische Bildung. Theorie und

Empirie, Heidelberg 2004
HARBACH, Heinz: Altruismus und Moral, Opladen 1992
von HAYEK, Friedrich A.: Dr. Bernard Mandeville, S. 31-62 in: HAYEK/PERL-

MAN/KAYE, 1990
DERS./PERLMAN, Mark/KAYE, Frederick B.: Bernhard de Mandevilles Leben

und Werk. Vademecum zu einem Klassiker der Ökonomie und Ethik, Düssel-
dorf 1990

KAST, Bas: Wie der Bauch dem Kopf beim Denken hilft. Die Kraft der Intuition,
Frankfurt/Main 2007

KECK, Andreas: Die Philosophie des Helfens. Von karitativ motivierten Almosen
des Mittelalters zur säkularen Armenpflege, S. 50-54 in: Sozialmagazin
7-8/2008

KLEIN, Lawrence E.: Introduction, S. VII – XXXI in: SHAFTESBURY 1999
KOCH, Claus: Kinder aus dem Niemandsland – Jugendgewalt und Empathiever-

lust, S. 105-131 und 225f. in: BRUMLIK (Hg.), 2008
KOFFLER, Joachim: Mit-Leid. Geschichte und Problematik eines ethischen

Grundwortes, Würzburg 2001
KÖRTNER, Ulrich H.J.: Christliche Friedensethik in verantwortungsethischer Per-

spektive, MS 20 Seiten (Vortrag auf der 40. Bundestagung des Evangelischen
Arbeitskreises der CDU/CSU vom 13.-14.6.2003 in Halle/Saale)

KULD, Lothar: Dimensionen der Compassion-Initiative, S. 89-94 in: METZ/
KULD/WEISBROD (Hg.), 2000

DERS.: Compassion – Raus aus der Ego-Falle, Münsterschwarzach 2003
DERS.: Theologie der Compassion. Biblische Grundlagen und theologische Refle-

xion sozialen Handelns, S. 3-12 in: Forum Schulstiftung o.D.,
LUTHER, Henning: Religion und Alltag. Bausteine zu einer Praktischen Theologie

des Subjekts, Stuttgart 1992a
DERS.: Das traurige Subjekt. Zum bürgerlichen Bewußtsein in der Literatur,

S. 90-110 in: DERS., 1992 (a)b
LUTHERBIBEL (mit Bildern von Marc Chagall): Stuttgart 1984/2006
MANDEVILLE, Bernhard: Die Bienenfabel oder Private Laster, öffentliche Vortei-

le (Mit einer Einleitung von Walter Euchner), Frankfurt am Main 1968/1980
DERS.: Die Bienenfabel oder Private Laster als gesellschaftliche Vorteile (Mit einer

Abhandlung über Barmherzigkeit und Armenschulen und einer Untersuchung
über die Natur der Gesellschaft ….), München 1988

4.6. Literaturverzeichnis

117

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


MARKS, Stephan: Scham – die tabuisierte Emotion, Düsseldorf 2007
METZ, Johann Baptist/KULD, Lothar/WEISBROD, Adolf (Hg.): Compassion.

Weltprogramm des Christentums. Soziale Verantwortung lernen, Freiburg/
Basel/Wien 2000

MOORE, Michael: Stupid White Men. Eine Abrechnung mit dem Amerika unter
George W. Bush, München 2001/2003

MÜLLER, Johannes: Mit-Leiden als Grundlage mitmenschlicher Solidarität,
S. 207-222 in: HABISCH/PÖNER (Hg.), 2004

NEIMAN, Susan: Fremde sehen anders, Frankfurt/Main 2005
PERLMAN, Mark: Die Bienen-Fabel. Eine moderne Würdigung, S. 65-107 in:

Hayek/Perlman/Kaye, 1990
RAMMINGER, Michael: Mitleid und Heimatlosigkeit. Zwei Basiskategorien einer

Anerkennungshermeneutik, Luzern 1998
RICHTER, Horst-Eberhard: Die Krise der Männlichkeit in der unerwachsenen

Gesellschaft, Gießen 2006
SCANNONE, Juan Carlos: Weisheit und Befreiung. Volkstheologie in Lateiname-

rika, Düsseldorf 1992
SCHIRMACHER, Wolfgang: Gelassenheit bei Schopenhauer und bei Heidegger,

S. 54-66 in: Schopenhauer-Jahrbuch 1982
DERS. (Hg.): Ethik und Vernunft. Schopenhauer in unserer Zeit. (Schopenhauer-

Studien 5), Wien 1995
DERS.: Schopenhauers Mystik aus Erfahrung, S. 103-115 in: DERS. (Hg.), 1995(b)
SCHMIDT, Alfred: Die Wahrheit im Gewande der Lüge. Schopenhauers Religi-

onsphilosophie, München/Zürich 1986
SCHOPENHAUER, Arthur (Nach der ersten, von Julius Frauenstädt besorgten

Gesamtausgabe neu bearbeitet und herausgegeben von Arthur Hübscher):
Sämtliche Werke (Band I – VII), Leipzig 1938

DERS.: Preisschrift über die Freiheit des Willens in: Bd. II (Sämtliche Werke in
sechs Bänden), Reclam Leipzig, 1839

SCHRADER, W.H.: Ethik und Anthropologie in der Englischen Aufklärung,
Hamburg 1984

SHAFTESBURY (By the Right Honourable Anthony Earl of Shaftesbury): Charac-
teristicks, Volume I-III, London 1733

DERS. (Anthony Ashley Cooper, Third Earl of Shaftesbury) (ed. By Lawrence E.
Klein):Characteristics of Men, Manners, Opinions, Times, Cambridge 1999

DERS.: A letter concerning entusiasm to my Lord, S. 4-28 in: DERS., 1707/1999
DERS.: Sensus Communis, an Essay on the Freedom of Wit and Humor in a Letter

to a Friend, S. 29-69 in: DERS., 1709/1999
DERS.: An Inquiry Concerning Virtue or Merit, S. 163-230 in: DERS.,

1699/1711/1999

4. Compassion – eine philosophische Spurensuche

118

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


DERS.: Mescelaneous Reflections on the Preceding Treatises and Other Critical
Subjects. Miscellany II, S. 351-394 in: DERS., 1711?/1999

SLATER, Lauren: Von Menschen und Ratten. Die berühmten Experimente der
Psychologie, Weinheim/Basel 2005

SOROS, George: Die offene Gesellschaft. Für eine Reform des globalen Kapitalis-
mus, Berlin 2001

SPITZER, Manfred: Vom Sinn des Lebens. Wege statt Werke, Stuttgart 2007
SPRUTE, Jürgen: Der Begriff des Moral Sense bei Shaftesbury und Hutcheson,

S. 221-236 in: Kant-Studien, Band 71, 1980
STROHM, Theodor: Soziales Lernen in der Perspektive der „Verantwortlichen Ge-

sellschaft“, S. 29-40 in: HANISCH/SCHMIDT (Hg.), 2004
TODOROV, Tzvetan: La conquête de l’amérique. La question de l’autre, Paris 1982
DERS.: Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen, Frankfurt am Main

1985
DERS.: Face à l’extrême, Paris 1991
DERS.: Angesichts des Äußersten, München 1993
DERS.: La vie commune. Essai d’anthropologie générale, Paris 1995
DERS.: Abenteuer des Zusammenlebens. Versuch einer allgemeinen Anthropolo-

gie, Berlin 1996
DERS.: Le nouveau désordre mondial. Réflexions d’un Européen, Paris 2003a
DERS.: Die verhinderte Weltmacht. Reflexionen eines Europäers, München 2003b
Hans-Joachim: Samariter der Menschheit. Christliche Barmherzigkeit in Ge-

schichte und Gegenwart, München ca. 1977/1990 (??)
WALCH, Günter: Versuch über Philoprio, S. 401-428 in: MANDEVILLE,

1986/1988
WEISER, Christian Friedrich: Shaftesbury und das deutsche Geistesleben, Stutt-

gart 1916/1969
WIMMER, Reiner: Simone Weil. Person und Werk, Freiburg im Breisgau 2009
WÖHRLE-CHON, Roland: Empathie und Moral. Eine Begegnung zwischen Scho-

penhauer, Zen und der Psychologie, Frankfurt-Main/Berlin/Bern/Bruxelles/
New-York/Oxford/Wien 2001

WOODWARD, Kenneth L.: Die Helfer Gottes. Wie die katholische Kirche ihre
Heiligen macht, München 1991

ZIERTMANN: Beiträge zur Kenntnis Shaftesburys, S. 480-499 in: Archiv fÓr (für)
Geschichte der Philosophie 1904

ZIMBARDO, Philip: Der Luzifer-Effekt. Die Macht der Umstände und die Psycho-
logie des Bösen, Heidelberg 2008

ZOTZ, Volker: Auf den glückseligen Inseln. Buddhismus in der deutschen Kultur,
Berlin 2000

4.6. Literaturverzeichnis

119

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Martin Luther Kings Reich Gottes – Theologie

Im Rahmen seiner Ausführungen zur Auseinandersetzungen in Mont-
gomery (vergl. ders., 1982, 27f.) weist Martin Luther King darauf hin,
dass das Reich Gottes (RG) unter Spannungen kommt. Es kommt, so
Martin Luther King nicht einfach völlig spannungsfrei, sondern der al-
te negative Frieden bringt es mit sich, dass das Wachstum des Reich
Gottes eingebettet ist in einen spannungsreichen Konflikt zwischen Al-
tem und Neuen. Zu diesem spannungsreichen Wachstumsprozess
schreibt er an anderer Stelle etwas ausführlicher: „Die gewaltlosen Di-
rekt-Aktionen bemühen sich, ein so kritisches Spannungsverhältnis zu
schaffen, daß eine Gemeinde, die sich bis dahin hartnäckig geweigert
hat, Verhandlungen zu führen, sich nun gezwungen sieht, den Tatsa-
chen ins Auge zu blicken. Die Direkt-Aktion will die Streitfrage so dra-
matisch herausstellen, daß man sie nicht länger ignorieren vermag“
(ders., 1964, 101). Dabei weiß er, dass es eine fruchtbare und aufbau-
ende gewaltlose Spannung gibt. „Die Aufgabe (des R.M.) Direkt-Akti-
ons-Programms ist es eine Situation herbeizuführen, die so krisen-
schwanger ist, daß sie unvermeidbar die Tore zu Verhandlungen auf-
stößt“ (ders., 1964, 101). Denn es ist für ihn eine Tatsache, „daß es auf
dem gesamten Gebiet der Bürgerrechte keinen einzigen Schritt vor-
wärts gegeben hat, ohne entschiedene, gesetzliche und gewaltlose
Druckausübung“ (ders., 1964, 102). „Es ist nun einmal, (so Martin Lu-
ther King R.M.), eine betrübliche, aus der Geschichte sich ergebende
Wahrheit, das privilegierte Gruppen nur höchst selten ihre Vorrechte
freiwillig aufgeben“ (ders., 1964, 102). Deswegen ist „die derzeitige
Spannung eine notwendige Entwicklungsstufe (…) in dem Wandel von
einem widerlichen negativen Friedenszustand (…) zu einem echten
und positiven Frieden – worin alle Beteiligten die Würde und Wert der
menschlichen Persönlichkeit ehren und achten“ (ders., 1964, 109f.). In
dem Brief aus dem Gefängnis aus Birmingham geht er auch noch ein-
mal auf diesen Sachverhalt ein (vergl. ders., 1980, 60). Er schreibt: „Sie
(d.h. die gewaltlose direct-Aktion R.M.) will diese Probleme so drama-

5. 

121

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


tisieren, daß man nicht mehr an ihnen vorbei kann. Es gehört, wie ge-
sagt, zur Aufgabe dessen, der gewaltlosen Widerstand leistet, eine
Spannung zu erzeugen. (…) (Es R. M.) gibt eine Art konstruktiver, ge-
waltloser Spanunngen, die für alles Wachstum erforderlich ist (…) So
ist der Zweck der direct action, eine so krisengeladene Situation zu
schaffen, daß sie die Tür zu Verhandlungen unweigerlich öffnet“.

Bei der Reich Gottes-Theologie geht es nicht so sehr um die Be-
kehrung des Einzelnen bzw. von Persönlichkeiten rsp. die Seelsorge des
Einzelnen, so Martin Luther King, sondern vieles dreht sich um die
Gesamtgesellschaft. Er macht auf diesen Aspekt immer wieder auf-
merksam, wenn er die amerikanische Nation daran erinnert, dass mit
der Besserstellung der Neger bei Bürgerrechten, die Beseitigung der
Armut und Arbeitslosigkeit bei Schwarzen und Weißen sowie die Ver-
besserungen im Wohnungsbau es auch zu einer Verbesserung der Lage
der Nation insgesamt erreicht wird und auch das Seelenheil des Einzel-
nen erreicht wird. In seinen Ausführungen zu seinem Weg zur Gewalt-
losigkeit macht er sehr prägnant deutlich: „Eine Religion, die sich um
die Seelen der Menschen kümmert, aber nicht an die Slums denkt, in
denen diese Seelen gefangen sind, an die wirtschaftlichen Bedingun-
gen, durch die die Seelen beengt werden, an die gesellschaftlichen Ver-
hältnisse, die Seelen verkümmern lassen, ist eine geistlich tote Religi-
on“ (1964/1980, 228). Das Überpersönliche rsp. das Überindividuelle
steht im Interesse der RG-Verkündigung. Man darf die Rettung der
Gesellschaft nicht vergessen. Allerdings darf sich die RG-Theologie
nicht in politischen und sozialgesellschaftlichen Entwürfen erschöpfen
bzw. man muss vorsichtig sein, politische und gesellschaftliche Ent-
würfe mit dem RG zu verwechseln. Hierzu macht er folgende Bemer-
kung zu Rauschenbusch: „Außerdem war er gefährlich nahe daran, das
Reich Gottes mit einem besonderen sozialen und wirtschaftlichen Sys-
tem zu identifizieren – eine Tendenz, der die Kirche niemals unterlie-
gen sollte“ (ders., 1982, 1970). Deswegen kritisierte er auch an anderer
Stelle, dass das Reich Gottes weder auf der These des individuellen Un-
ternehmertums noch auf der Antithese des Kollektivismus beruht,
sondern auf einer Synthese, die das Wahre aus beidem wiedergibt
(vergl. 1964/1980, 158). Genausowenig man die Kirche mit dem RG
verwechseln darf, nicht zuletzt deswegen, wenn sie wie in den USA
zeitweise sichtbar wurde, es nur allzu viele gab, „die mehr vorsichtig

5. Martin Luther Kings Reich Gottes – Theologie

122

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


als mutig waren und sich hinter der einschläfernden Sicherheit bunter
Kirchenfenster nicht zu rühren wagten“ (vergleiche hier auch seinen
Brief aus dem Gefängmis aus Birmingham [1980, 70]). Diese ist allen-
falls ein Werkzeug im Dienst des RG. Und dennoch muss mit der RG-
Theologie der Einstieg in die Erkenntnis erfolgen, dass sozialer und
politischer Protest nicht ausserhalb der christlichen Aufgabenstellung
betrachtet wird. Ein Anliegen, auf das Martin Luther King nicht nur in
seinen Ausführungen zu den Ereignissen in Montgomery hinwies.

Aber noch einmal zurück zu den Bemühungen zur Rettung der
Gesamtgesellschaft. RG-Theologie, das bedeutet, dass Bemühungen im
Vordergrund stehen sollten, die ökonomischen, sozialen Rahmenbe-
dingungen des menschlichen Zusammenlebens so human umzugestal-
ten, damit möglichst viele zum Gottesreich geführt werden können.
RG ist eine gesellschaftlich bezogene Hoffnung. Für Martin Luther
King kommt das darin zum Ausdruck, dass man den Schwarzen end-
lich den Anteil am Leben in der amerikanischen Gesellschaft zugeste-
hen sollte, der ihnen seit hunderten von Jahren zusteht. Aber stattdes-
sen ist die Bürgerrechtsbewegung mit einem weißen „backlash“ kon-
frontiert gewesen, der alle Wege zu einer Befreiung zu blockieren ver-
suchte (vergl. 1969, 27f.). Darüber hinaus litt die Bürgerrechtsbewe-
gung darunter, dass man unter den Christen weder Eifer für Christus
noch Begeisterung für sein Reich empfinden konnte. Vielen Christen
bedeutete das Christentum eine Sonntagsbeschäftigung, die schon am
Montag wieder vergessen ist. Er sagte, dass die Kirche für viele Chris-
ten wenig mehr als ein Club war mit einem religiösen Anhauch (vergl.
ders., 1964/1980, 159).

Mit dieser Grundannahme wehrt sich die RG-Theologie gegen
einen totalen Aktivismus (in dem Brief aus dem Gefängnis aus Brir-
mingham legt Martin Luther King dar, wie sorfältig die Aktionen in
Birmingham geplant wurden), ist aber zugleich misstrauisch gegen-
über jeder Wortmeldung, die die RG-Theologie in die zweite Reihe der
theologischen Argumentation verbannen will und die individuelle
Seelsorge in den Vordergrund stellen will. RG-Theologie bedeutet
schon, dass es um das Anpacken, das Tun geht und zwar bei den ganz
konkreten irdischen Probleme und unter ganz alltäglichen Entschei-
dungen. Zu erwähnen sind der Busstreik, die „sit-ins“ an den Imbiss-
stuben, die Friedensmärsche, die Arbeit an gesetzlichen Novellen usw.

5. Martin Luther Kings Reich Gottes – Theologie

123

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


RG-Theologie verkünden, das bedeutet das tätige Christsein wieder in
Erinnerung zu rufen, wobei sich die Christen nicht individualistisch
verkürzt angesprochen erfahren sollten, sondern als Glieder des Leib
Christi tätig werden. Dieses Anpacken im Horizont der RG-Theologie
bedeutet auch, dass man Hindernissse auf dem Weg zu seinem Reich
aus dem Weg räumt bzw. allem ein Ende bereitet wird, was Leben in
der Welt zerstört. Das kann revolutionären Charakter annehmen, wie
Martin Luther King immer wieder für die Bürgerrechtsbewegung ein-
räumt.

Jesus Christi Wort „Keiner, der die Hand an den Pflug gelegt hat
und nochmals zurückblickt, taugt für das Reich Gottes“ war sehr be-
stimmend für sein Handeln. Immer wieder stand er vor der Frage
nicht an Demonstrationen teilzunehmen, sah die Gefährlichkeit der
Situation, entschied sich dann aber doch daran teilzunehmen, nicht
zuletzt wegen der Vorbildfunktion. In Gesprächen mit seinen Koope-
rationspartnern wies er dabei darauf hin, dass der Schwung der Befrei-
ungsbewegung gebremst werden könnte, wenn sich herumsprechen
könnte, dass er zaghaft werden würde. Auch machte er deutlich, dass
es dem christlichen Zeugnis widersprechen würde, jetzt bildlich ge-
sprochen, die Hand vom Pflug zu nehmen. Dieses Bild sprach er nicht
selten in Bezug auf sein Eintreten für die die Beendigung des Vietnam-
Krieges an. Er empfand es als nur konsequent, gegen den Vietnam-
Krieg zu sein, wenn 500.000 Dollar für die Tötung eines Vietcong und
nur 53 Dollar für die Behebung der Armut ausgegeben wurde. Er
musste zwangsläufig, so seine Meinung, gegen den Vietnam-Krieg sein,
wenn das, was er im Rahmen der Bürgerrechtsbewegung gesagt hatte,
noch glaubwürdig vertreten wollte.

  
Worum geht es der RG-Theologie bei Martin Luther King im Einzel-
nen?
– Es geht um die Einstiftung von Nähe in die sozialen Beziehungen,

im ganz alltäglichen Leben und unter den ganz alltäglichen Bezie-
hungen, damit Gemeinschaft und Solidarität statt Vereinzelung
und Konkurrenz wieder stärker zum Tragen kommen. In seiner Bi-
belmeditation zum „barmherzigen Samariter“ weist darauf hin, wie
wichtig es für die Gesellschaft ist, wenn „nachbarlich zu leben“
(S. 46) wieder mehr zum Allgemeingut wird, weil sonst zu viele

5. Martin Luther Kings Reich Gottes – Theologie

124

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Opfer an den Rändern der Straßen liegen bleiben (vergl. ders.,
1964/1980, 34ff.).

– Es geht nun auch um die Zurückweisung jedes menschlichen Abso-
lutheitsanspruchs, der vor allem dann auftritt, wenn es zur „Ver-
götterung des Großen“ (1964/1980, 26) kommt. In der „Vergötte-
rung des Großen“ ist dann kein Platz mehr für Gott beziehungswei-
se das Reich Gottes. Deswegen geht Martin Luther King kritisch ge-
gen jedwede „Vergötterung des Großen“ kritisch vor.

– Gegenüber den Spaltungen in der Gesellschaft geht es darum das in
dem RG-Gedanken enthaltene Element der Einheit zur Geltung zu
bringen. Im Busstreik von Montgomery wies er vor allem die
Schwarzen immer wieder darauf hin, in den Weißen den Bruder
und die Schwester zu sehen, die zu lieben sind. Selbst nachdem der
Busstreik erfolgreich beendet wurde, machte er mit Trainings den
Schwarzen deutlich, dass man nicht zu siegessicher eine neue Se-
gregationslinie zwischen Schwarz und Weiß errichten sollte, son-
dern brüderlich mit den neugewonnenen „Freiheiten“ umgehen
sollte.

– Es geht um das Geschehen von etwas „Neuem“ in der Geschichte,
wobei politische Herrschaft hierbei nicht gemeint ist. Aber es geht
wohl um die Veränderung von politischen und gesellschaftlichen
Strukturen. Und dazu ist es nötig, das RG als Verheißung im „Hier“
den Unrechtsstrukturen gegenüberzustellen. Deswegen kritisiert er
in seinen Ausführungen zum Kommunismus: „Trotz aller edlen
Versicherungen des Christentums hat es die Kirche oft an echter
Sorge um soziale Gerechtigkeit fehlen lassen. Sie war oft so sehr mit
dem besseren Jenseits beschäftigt, daß sie das schlechte Diesseits
übersah“ (1964/1980, 156).

– RG ist Horizont für eine umfassende Befreiung im Weltmaßstab,
wobei die Befreiung bei Gott liegt und nicht letztlich als die Erfül-
lung menschlicher Pläne und Wünsche zu betrachten ist. Es geht
um Zeugnisse auf den Gebieten Gerechtigkeit, Frieden und Bewah-
rung der Schöpfung, wobei seine Eine-Welt-Gedanken die Aspekte
des Friedens und der Gerechtigkeit besonders herausstellten. Unter
der Überschrift „Haus der Welt“ kritisierte er den internationalen
Rassismus (1968, 215f.), den internationalen Imperialismus (ders.,
1968, 217), prangert die weltweite Armut an (219f.) und ruft zu

5. Martin Luther Kings Reich Gottes – Theologie

125

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


weltweiten Friedens-bemühungen auf (S. 227ff.). Er macht deut-
lich, wie alles Handeln und die weltweiten Warenströme miteinan-
der verflochten sind (S. 224ff.).

– Ohne eine Befreiung von der Welt ist die Bekehrung zum Prozess
zum RG nicht möglich.

– Im Lichte des Reich Gottes geht es um die Umverteilung von Macht,
das hatte etwas Revolutionäres, ja etwas Gewaltsames, wogegen
sich gewehrt wurde. Das wurde während den Demonstrationen in
Birmingham immer wieder deutlich. Und Martin Luther King wies
wiederholt auf das revolutionäre Element bei den Aktionen von
Birmingham hin (ders., 1964).

– Zur Quelle von Menschlichkeit und Leben werden, indem man den
Menschen eine allumfassende vorbildliche „Bill of Rights“ zubilligt.
Er schreibt: „Eine Freiheitsurkunde für die Unterdrückten und Ge-
knechteten könnte den Beginn eines neuen Zeitalters darstellen, in
dem die reichen Mittel der Gesellschaft dazu genutzt würden, ge-
gen die anhaltende Armut zu kämpfen, die paradoxerweise inmit-
ten des Überflusses noch ihr Unwesen treibt“ (ders., 1964, 184f.;
vergl.167ff.).

– RG-Hoffnungen treiben Veränderungen voran, die Unterdrückun-
gen zu überwinden helfen. Es ist eine Befreiungshoffnung, die vor
allem auf eine soziale Befreiung abzielt. Nirgendwo anders wurde
dies deutlicher, als bei dem Befreiungskampf in Birmingham (vergl.
ders., 1964, 55-142). An anderer Stelle sagte er, wir täuschen uns,
wenn wir glauben, der Kampf würde nur durch das Gebet entschie-
den werden (vergl. ders., 1980 (Kraft zum Lieben), 194).

  
Welches Fazit kann man aus seinen Überlegungen zum Verhältnis von
RG-Theologie und Kirche ziehen?
– RG – das bedeutet für die Kirche Verantwortung im öffentlichen

Bereich zu übernehmen. Nur die Bekehrung der Herzen greift zu
kurz. Die Verantwortung im öffentlichen Bereich bezieht sich auf
Veränderungen der Strukturen der Gesellschaft insgesamt.

– Kirche muss sich an den weltumspannenden Befreiungsaktivitäten
beteiligen.

– Es geht um eine sozialethisch relevante Ekklesiologie.

5. Martin Luther Kings Reich Gottes – Theologie

126

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


– RG-Theologie steht gegen eine christomonastische Frömmigkeits-
haltung, die jeden Dialog mit Menschen anderen Glaubens ver-
sperre.

Kritische Anmerkungen

Ein Traditionsstrang der theologischen Reflektion zum Reich Gottes
betont die Unverfügbarkeit des ganz Anderen. Das RG-Gottes kann
durch das Tun der Menschen nicht eingeholt werden. Es geht im RG
um Gottes Walten und nicht um das ethische Handeln des Menschen.
Aber im Gehorsam Gottes Willen tun, kann auch ethisches Handeln
umfassen.

Es gibt eine RG-Theologie, die zu stark an die menschliche Aktivi-
tät gebunden ist, so dass der eschatologische Vorbehalt des Wirken
Gottes wegzufallen drohte. Aber das RG ist durch das Walten und Wir-
ken Jesu Christ schon gegenwärtig. Gleichzeitig muss man aber auch
anmerken, dass die Betonung des eschatologischen Vorbehaltes auch
eine Ausflucht in Inaktivität sein kann. Aber der eschatologische Vor-
behalt bedeutet den Hinweis auf ein Hoffnungspotential in Gottes
Wirken, das man nicht der menschlichen Verfügung unterstellen sollte.

RG ist eine Gabe und dessen Vollendung liegt in den Händen Got-
tes. Aber als Gottes Mitarbeiter dienen die Menschen der Verwirk-
lichung der Werte des Gottesreiches in der Welt.
– Man kann das Reich Gottes nicht mit einem Zustand diesseitiger

Wohlfahrt gleichsetzen; wohl aber sind die Herstellung friedlicher
und menschenwürdiger Zustände Zeichen für das baldige Kom-
men des RG.

– Ethik kann ein Eingreifen in Gottes Walten sein, kann Vermessen-
heit sein, kann eine Form von Absolutheitsanspruch sein

– RG ist eine Kritik an schwärmerischen Utopien einer vollkomme-
nen Gesellschaft.

– RG – d.h. man darf sich nicht in weltlichen Themen verlieren.
– Es wird gewarnt vor einer Vorwegnahme des Reich Gottes durch

menschliche Tätigkeiten. Es gibt keine Methoden und Maßnahmen
in den Händen der Menschen für dieses Reich.

5.1.

5.1. Kritische Anmerkungen

127

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


– RG – d.h. die Gefahr einer Überbetonung des Politischen zu sehen.
Das Politische ist so zu betonen, dass dabei nicht zum Ausdruck
kommt, dass das RG eine völlig andere Größe als das Politische ist,
zugleich aber auch das Politische nur ein Merkmalsträger des RG
sichtbar wird.

– RG – d.h. jede menschliche Errungenschaft in der Geschichte kann
nur annähernd und relativ zum endgültigen Ziel sein .

– Wenn man den Armen in vorrangiger Weise die gute Botschaft
vom Reich Gottes gelten lässt, dann darf man nicht der Gefahr lau-
fen, RG dauerhaft für eine Gruppe zu vereinnahmen.

– Achtung vor einer Verkirchlichungstendenz
– Man muss das Problem verdinglichter Vorstellungen des RG sehen
– Der Reichtum der biblischen Bildworte von Reich Gottes darf nicht

verloren gehen
– Könnte eine tiefgreifende Infragerstellung einer Kirche darstellen,

die sich organisatorisch und soziologisch auf die bürgerliche Mit-
telschicht stützte

Martin Luther King noch einmal

Auf einer seiner letzten Reden vor seinem Tod sprach Martin Luther
King davon: „Meine Augen haben die Herrlichkeit des kommenden
Reich Gottes geschaut …“ (Coretta Scott King, 1982, 269). Damit
sprach er davon, dass die Bürgerrechtsbewegung (im Verbund mit der
Friedensbewegung) nahe am Ziel ihres Anliegens war, aber noch so
weit entfernt, dass er womöglich nicht mehr selbst den Augenblick er-
leben wird, die Herrlichkeit des Reich Gottes zu erleben. Wann kann
man den Augenblick festmachen, als er die Herrlichkeit des Reich Got-
tes geschaut hatte – ohne Zweifel in dem Augenblick, wo er von sei-
nem Traum erzählte, am 28. August 1963, im Rahmen des Marsches
nach Washington. Er sagte damals unter anderem: „Heute sage ich
euch, meine Freunde, trotz der Schwierigkeiten von heute und morgen
habe ich einen Traum. Es ist ein Traum, der tief verwurzelt ist im ameri-
kanischen Traum. Ich habe einen Traum, daß eines Tages diese Nation
sich erheben wird und der wahren Bedeutung ihres Credos gemäß leben
wird (…) Ich habe einen Traum, daß eines Tages auf den roten Hügeln

5.2.

5. Martin Luther Kings Reich Gottes – Theologie

128

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


von Georgia die Söhne früherer Sklaven und die Söhne früherer Sklaven-
halter miteinander am Tisch der Brüderlichkeit sitzen können. Ich habe
einen Traum, daß sich eines Tages selbst der Staat Missisippi, ein Staat,
der in der Hitze der Ungerechtigkeit und Unterdrückung verschmachtet,
in eine Oase der Freiheit und Gerechtigkeit verwandelt. (Absatz heraus-
genommen R.M.) Ich habe einen Traum, daß meine vier kleinen Kinder
eines Tages in einer Nation leben werden, in der man sie nicht nach ihrer
Hautfarbe, sondern nach ihrem Charakter beurteilen wird (…) usw.
(ders., 1981, 124).

Literatur

MARTIN LUTHER KING: Warum wir nicht warten können, Düsseldorf/Wien
1964

DERS.: Wohin führt unser Weg. Chaos oder Gemeinschaft, Düsseldorf 1968
DERS.: Aufruf zum zivilen Ungehorsam, Düsseldorf 1969
DERS.: Kraft zum Lieben, Konstanz 1964/1980
DERS.: Schöpferischer Widerstand. Reden, Aufsätze, Predigten, Gütersloh 1980
DERS.: Testament der Hoffnung. Letzte Reden, Aufsätze und Predigten, Gütersloh

1981
DERS.: Freiheit. Von der Praxis des gewaltlosen Widerstandes, Wuppertal 1982
DERS.: Ich habe einen Traum, Zürich/Düsseldorf 1999
HANS-ECKEHARD BAHR: Martin Luther King. Für ein anderes Amerika, Berlin

2004
GERD PRESLER: Martin Luther King, Hamburg 1999
CORETTA SCOTT KING: Mein Leben mit Martin Luther King, Gütersloh 1982

5.3.

5.3. Literatur

129

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Sein in der Welt – religiös

Glauben und Religiosität, das zeigt sich am Sein-in-der-Welt. Verding-
lichende Praxis wird hierbei zurückgelassen, stattdessen wird auf eine
Lebendigkeit des Glaubens und auf ein existenzielles Tätigsein verwie-
sen. Glaube, d.h. es besteht eine Gefährtenschaft mit der Welt, es wird
das So-Sein geteilt. Für Christen bedeutet es, dass sie hierbei in ihren
Grundvollzügen transparent auf Christus hin werden, also als Lieben-
de (vergl. Söding, 2013/2014), Teilende, sich-Aufopfernde, Gebende
und Dienende sowie Barmherzige sichtbar werden. Drei Autoren re-
flektieren diese Aspekte. Sie lassen dabei ein (ekklesiologisch) vereng-
tes Verständnis von Religion zurück und eröffnen dadurch das Poten-
tial für eine weite Ökumene, ein interreligiöses Gespräch und die Be-
gegnung mit vermeintlichen Atheisten. Eine „indirekte Ökumene“ der
Religionen rückt in den Bereich des Möglichen (vergl. hierzu beim Da-
lai Lama, 2012), steht allerdings vor Vermittlungsproblemen, weil z.B.
der Zen-Buddhismus keinen Gott kennt (vergl. Kügeler, 1985, 127).

Dietrich Bonhoeffer (religionsloses Christentum)

„Religionsloses Christentum“, das bedeutet für Dietrich Bonhoeffer,
dass man sich als Christ nicht von der Welt fernhalten soll. Ja man soll
sogar aktiv Verantwortung in der Welt übernehmen – mit dem Risiko,
dass man hierbei schuldig werden kann. Danach muss „religionsloses
Christentum“ ein Christentum sein, das mit beiden Beinen auf der Er-
de steht – nur dann ist die Möglichkeit gegeben, mit beiden Beinen im
Himmel zu stehen. Das bedeutet wiederum, dass die Welt nicht vor-
schnell „fromm“ zugunsten des „Jenseits“ übersprungen wird, sondern
man muss als Christ so leben, damit man „mit einem Stück wirklichen
Lebens in Berührung“ (Bonhoeffer in: Feil, 1971, 316) kommt. Dabei
muss man nach seiner Einschätzung Religion zurücklassen: „(…) wie
sind wir ‚religionslos-weltlich‘ Christen, wie sind wir ‚ek-klesia‘ (R.M.),

6. 

6.1.

131

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Herausgerufene, ohne uns religiös als Bevorzugte zu verstehen, son-
dern vielmehr als ganz zur Welt Gehörige?“ (WE 180; DBW 8, 405).

Sabine Dramm geht den Spuren dieser „Formel“ in früheren Ver-
öffentlichungen von Dietrich Bonhoeffer nach. Sie weist damit zu-
gleich darauf hin, dass sich das, was er in der Haft ausdrücklich zum
Thema machte, schon zuvor ankündigte. Ihr erster Anknüpfungspunkt
ist der Vortrag „Jesus Christus und vom Wesen des Christentums“, aus
dem Jahr 1928 (vergl. auch Feil, 1971, 337f. mit Blick auf eine mögliche
K. Barth Rezeption in dem Vortrag). In diesem Vortrag polemisierte er
gegen eine „Salon-Religion“, gegen einen „Zuckerguß-Glauben“, gegen
eine „Sonntags-Kirche“, die Jesus von Nazareth verharmlost (Begriffe
Dramm; vergl. dazu DBW 10, 302) und wo Religion nur noch in der
guten Stube zu Hause ist, aber „mit Arbeit, Alltag und Normalität
nichts (mehr R.M.) zu tun hat“ (Dramm, 2001, 227). In diesem Vor-
trag wendet er sich gegen eine sanft-religiöse Aushölung der christli-
chen Botschaft: „Die Religion Jesu Christi ist nicht der Leckerbissen
nach dem Brot, sondern sie ist Brot oder nichts“ (DBW 10, S. 303).
Bonhoeffer verwendet in dem Vortrag den Begriff der „Unreligion“
und macht hierbei deutlich, dass man Jesu Christi unerwarteten Weg
zum Menschen so sehen sollte wie er nun einmal war – ein sehr amo-
ralischer und auch areligiöser Weg (vergl. DBW 10, 315). „Christus ist
nicht der Bringer einer neuen Religion, sondern der Bringer Gottes,
(…)“ (DBW 10, S. 321). Dieses näher erläuternd schreibt er einige Sei-
ten vorher: „Das ist eine runde Absage an jeden Kultus, der sich an sei-
ne individuelle persönliche Erscheinung knüpft. Der versteht Jesus
nicht, der ihn als Genie, als faszinierende Persönlichkeit verehrt, son-
dern nur der, der sich von seiner Botschaft treffen lässt, der ihn als
Gottgesandten annimmt“ (DBW 10, 310). Die Botschaft von Jesus
Christus ist deswegen „Unreligion“, weil es in dieser nicht um ein bes-
serwisserisches Gegeneinander-Ausspielen der diversen Wege des
Menschen (in Religionen R.M.) zu Gott geht – „Nur wieder eine ande-
re Religion, eine neue Kulturidee, (…)“(vergl. DBW 10, 319), sondern
um ein Zeugnis der Liebe Gottes zum Menschen. Er sieht mit M. Lu-
ther, dass Religion ein Stück menschlicher Fleischlichkeit ist und meint
damit, dass in der Religion der Keim zur Hybris steckt bzw. der Turm-
bau zu Babel möglicher wird (vergl. DBW 10, 315). In einem Vortrag
in Potsdam, aus dem Jahr 1932, mit dem Titel „Dein Reich komme: Das

6. Sein in der Welt – religiös

132

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Gebet der Gemeinde um Gottes Reich auf Erden“ (vergl. DBW 12, 264)
sieht er das Problem, dass das Reich Gottes nicht geglaubt wird.
„Christsein handelt von Gott und der Welt, von Gott in der Welt. Das
meint: weltliches Christentum, religionsloses Christentum. Bonhoeffer
versteht christliche Existenz und christliche Kirche als Gefährtenschaft
mit der Welt, denn das Reich Gottes ‚kommt dort, wo die Kirche in der
Solidarität mit der Welt verharrt und allein von Gott das Reich erwar-
tet‘ (DBW 12, S. 270)“ (Dramm, 2001, 228; Herv. i. Orig.). Bonhoeffer
ergänzt noch „Gott will von uns auf Erden, will im Bruder geehrt sein,
nirgends anders […]. Tun wir die Augen auf, werden wir nüchtern, ge-
horchen wir ihm hier“ (DBW 12, S. 276 in: Dramm, 2001, 229). In
dem Buch Nachfolge insistiert er vehement, dass das Christentum nicht
dafür herhalten darf, dass „ein unerträglicher Zwiespalt in das Dasein
des in der Welt arbeitenden Menschen und Christen getragen werde“
(DBW 4,23). Stattdessen muss „Nachfolge Jesu (…) mitten in der Welt
gelebt werden. (…) Der vollkommene Gehorsam gegen das Gebot Jesu
mußte im täglichen Berufsleben geleistet werden. (…) Nur sofern der
weltliche Beruf des Christen in der Nachfolge Jesu ausgeübt wird, hat
er vom Evangelium her neues Recht empfangen“ (DBW 4, 35). Später
schreibt Bonhoeffer noch (vergl. DBW 4, 299): „Gott sendet seinen
Sohn – nur darin kann die Hilfe liegen. Nicht eine neue Idee, nicht
eine bessere Religion vermöchte das Ziel zu erreichen. Es kommt ein
Mensch zum Menschen“. In einem 1939 entstandenen Artikel mit dem
Titel „Protestantismus ohne Reformation“ bemerkt er, dass die amerika-
nische Kirche und Theologie bis zuletzt nicht die Botschaft Jesu ver-
standen hat. „Die amerikanische Theologie und Kirche als ganze ha-
ben niemals zu verstehen vermocht, was ‚Kritik‘ durch Gottes Wort
bedeutet in ihren ganzen Umfang. Daß Gottes ‚Kritik‘ auch die Religi-
on, auch die Christlichkeit der Kirchen, auch die Heilung der Christen
trifft, daß Gott seine Kirche jenseits von Religion und Ethik begründet
hat, das bleibt zuletzt unverstanden. (…) Christentum ist in der ameri-
kanischen Theologie noch wesentlich Religion und Ethik. Darum aber
muß Person und Werk Jesu Christi für die Theologie in den Hinter-
grund treten und schließlich unverstanden bleiben, (…)“ (DBW 15,
459; s.a. Seite 225). In der Ethik finden sich fünf Aussagen rsp. Inten-
tionen, die Vorboten der Formel „religionsloses Christentum“ sind. 1)
Wie die Liebe Gottes zur Welt sich darin zeigt, dass er sich nicht aus

6.1. Dietrich Bonhoeffer (religionsloses Christentum)

133

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


der Welt zurückzieht, sondern die Wirklichkeit der Welt aufs härteste
erleidet (vergl. E 16), so lebt der neue Mensch in der Welt wie jeder
andere; „er unterscheidet sich oft nur in wenigem von den anderen
Menschen. Er legt es auch nicht darauf an, sich herauszuheben, (…)“
(E 25). „Christus war nicht wesentlich Lehrer, Gesetzgeber, sondern
Mensch, wirklicher Mensch wie wir. Er will darum auch nicht, daß wir
in unserer Zeit Schüler, Vertreter und Verfechter einer bestimmten
Lehre seien, sondern Menschen, wirkliche Menschen vor Gott“ (E 27).
2) Deswegen stellt er die Vorstellung vom Christentum als „eine Religi-
onsgemeinschaft von Christusverehrern“ (E 26) in Frage und merkt
deswegen kritisch an: „Die Kirche kann ihren eigenen Raum auch nur
dadurch verteidigen, daß sie nicht um ihn, sondern um das Heil der
Welt kämpft. Andernfalls wird die Kirche zur ‚Religionsgesellschaft‘,
die in eigener Sache kämpft und damit aufgehört hat, Kirche Gottes
und der Welt zu sein. So ist der erste Auftrag (…) nicht etwas für sich
selbst zu sein, also etwa eine religiöse Organisation zu schaffen oder
ein frommes Leben zu führen, sondern Zeugen Jesu Christi an die
Welt zu sein“ (E 66). 3) Im Zusammenhang dieser Ortsbestimmung
opponiert er deswegen gegen den „Kulturprotestantismus“ (E 64), weil
der Raum der Kirche „nicht der Raum eines Kulturvereins ist, der um
seinen eigenen Bestand in der Welt zu kämpfen hätte, (…)“ (E 66).
Auch verweist D. Bonhoeffer auf das Missverständnis des Kulturpro-
testantismus, dass jener nicht verstanden hat, dass Jesus Christus den
Menschen zwar in die irdischen Pflichten hineingerufen hat, aber dass
der Mensch „niemals in ihnen aufgehen“ darf – „der Beruf im neutes-
tamentlichen Sinne ist niemals eine Sanktionierung der weltlichen
Ordnungen als solcher“ (E 198). 4) Seine Kritik am mittelalterlichen
Mönchtum im Horizont der Formel „religionslosen Christentums“ ist
als Widerspruch gegen jeden Schritt des Christentums zu verstehen,
religiöse Bezirke zu etablieren (vergl. E 199). Er bemerkt, „(…) daß es
kein wirkliches Christsein außerhalb der Wirklichkeit der Welt und
keine wirkliche Weltlichkeit außerhalb der Wirklichkeit Jesu Christi
gibt. Es gibt keinen Rückzugsort des Christen von der Welt, weder äu-
ßerlich noch in der Sphäre der Innerlichkeit“ (E 64f.). 5) Schließlich
erfährt, mit Blick auf das Element des „Für-andere-da-sein“ im „Kon-
zept (?!)“ des „religionslosen Christentum“ der Aspekt der Barmher-
zigkeit eine große Wertschätzung: „Während wir unterscheiden zwi-

6. Sein in der Welt – religiös

134

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


schen Frommen und Gottlosen, Guten und Bösen, Edlen und Gemei-
nen, liebt Gott unterschiedslos den wirklichen Menschen“ (E 17) im
„barmherzigen Ja des Mitleidenden“ (E 17). Barmherzig durchleidet
und trägt er selbst das Geschick der ganzen Menschheit, weit entfernt
davon teilnahmslos und leidenschaftslos zu sein (vergl. E 17). „Die
Annahme der Welt ist ein Wunder der göttlichen Barmherzigkeit“ (E
68). Deswegen kann Bonhoeffer kritisieren: „Sie (die Kirche R.M.) hat
ihr Wächteramt und ihr Trostamt oftmals verleugnet. Sie hat dadurch
den Ausgestoßenen und Verachteten die schuldige Barmherzigkeit oft-
mals verweigert. Sie war stumm, wo sie hätte schreien müssen, weil das
Blut der Unschuldigen zum Himmel schrie (…)“ (E 49). Deswegen
werden Kirche und Christen auch schuldig, wenn sie die „Nächsten-
Liebe“ zu engrational auf „die Nächsten“ bezieht. „Auch das Gebot der
Nächstenliebe bedeutet also nicht eine gesetzliche Beschränkung der
Verantwortung auf den räumlich, bürgerlich, beruflich, familiär
Nächsten, der mir begegnet. Der nächste kann gerade ein Fernster und
der Fernste ein Nächster sein“ (E 201)82.

82 Zum Aspekt der Barmherzigkeit innerhalb des „religionslosen Christentums“ ver-
gleiche auch die Ausführungen im Buch „Nachfolge“ (vergl. DBW 4, 24 und 65f.)
oder im Vortrag aus dem Jahr 1928 (vergl. DBW 10, 312-314). Für D. Bonhoeffer
ist Barmherzigkeit weniger eine Herausforderung an das „ethische Fragen“, son-
dern eine Frage „der Nachfolge“ im Horizont des „Reich Gottes“. Er polemisiert ge-
gen die „ethisch Fragenden“, dass ihr Fragen ein Fragen „Aufgeblasener“ ist, „die
‚immerdar lernen und können doch nimmer zur Erkenntnis der Wahrheit kom-
men‘“(DBW 4, 66), weil sie sich nicht grundsätzlich auf die Nachfolge mit Haut
und Haar einlassen können, nicht Schritt für Schritt in die Nachfolge eintreten,
sondern ständig zurückschauen. Konrad Raiser weist auf ein Fragment Bonhoef-
fers mit der Überschrift „Der Blick von unten“ hin, den Gustavo Gutierrez 1979 in
einem Artikel der Zeitschrift „Concilium“ in Erinnerung brachte. Bonhoeffer
machte mit diesem Fragment deutlich, dass man aus der Perspektive der Ausge-
schlossenen einen völlig neuen Blick auf Barmherzigkeit gewinnt – er soll klarer,
freier und unbestechlicher geworden sein. Ich zitiere den Text nach K. Raiser
(2005, 54). Bonhoeffer: „Es bleibt ein Erlebnis von unvergleichlichem Wert, dass
wir die großen Ereignisse der Weltgeschichte einmal von unten, aus der Perspekti-
ve der Ausgeschalteten, Beargwöhnten, Schlechtbehandelten, Machtlosen, Unter-
drückten und Verhöhnten, kurz der Leidenden sehen gelernt haben. Wenn nur in
dieser Zeit nicht Bitterkeit oder Neid das Herz zerfressen hat, dass wir Großes und
Kleines, Glück und Unglück, Stärke und Schwäche mit neuen Augen ansehen, dass
unser Blick für Größe, Menschlichkeit, Recht und Barmherzigkeit klarer, freier,
unbestechlicher geworden ist, (..). Es kommt nur darauf an, dass diese Perspektive
von unten nicht zur Parteinahme für die ewig Unzufriedenen wird, sondern dass

6.1. Dietrich Bonhoeffer (religionsloses Christentum)

135

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Wenn man in dem Band „Widerstand und Ergebung“ dem Ver-
ständnis vom „religionslosen Christentum“ nachspürt, dann kann es
nicht um ein Christentum gehen, „das nichts mehr von dem aufzuwei-
sen hat“, was bisher Ausdruck einer religiösen Praxis war – z.B. Gebet,
Schriftlesung, Predigt usw. (vergl. Feil, 1971, 325; s.a. WE 180; DBW 8,
405). So hatte er es, wie er es in einem Brief aus dem Gefängnis berich-
tete, zu einer guten Gewohnheit werden lassen „sich ‚mit dem Kreuz
zu segnen‘ beim Morgen- und Abendgebet“ (DBW 8, 197; Brief vom
21.11.43). Feil weist darauf hin, dass Bonhoeffer durch K. Barths
scharf vorgetragene Kritik gegen die Religion zwar inspiriert wurde, es
aber in Bezug auf das Religionsverständnis eine Differenz zwischen K.
Barth und D. Bonhoeffer gab: „Konzipierte Barth das Verhältnis von
Offenbarung und Religion in Analogie zur Dialektik vom Evangelium
und Gesetz, so konzipierte Bonhoeffer Religion eher als Gegenspieler
Jesu Christi und seiner Kirche“ (Feil, 1971, 344). Deswegen kann man
„nicht eigentlich von einem dialektischen Religionsbegriff im Sinne
der Barthschen Dialektik bei Bonhoeffer sprechen“ (ders., 344). Für
Bonhoeffers Verständnis von einem „religionslosen Christentum“ sind
nun die letzten Briefe aus der Haft von großer Bedeutung. Feil weist
darauf hin, dass sie „nicht unmittelbar durch Karl Barth bedingt sein“
dürften, „tritt (die Religionsthematik R.M.) doch in dem neuesten
Band der ‚kirchlichen Dogmatik‘, den Bonhoeffer im Gefängnis las,
nur am Rande in Erscheinung“(Feil, 1971, 345). Hier fragt sich Bon-
hoeffer, „was es bedeuten würde, ‚wenn wir schließlich auch die westli-
che Gestalt des Christentums nur als Vorstufe einer völligen Religions-
losigkeit beurteilen müßten‘ (WE 179)“ (Feil, 1971, 346). Religion ist
eine Gestalt und Ausprägung des christlichen Glaubens aus einer ver-
gehenden rsp. schon vergangenen Epoche. Deswegen sucht Bonhoeffer
nach einer neuen Möglichkeit, von Gott zu sprechen „ohne Religion,
d.h. eben ohne die zeitbedingten Voraussetzungen der Metaphysik, der
Innerlichkeit etc. etc. (…)“ (WE 180). Für das Sprechen vom Christen-
tum hat es zu Konsequenz das „Gewand“ (WE 179; DBW 8, 404) zu-
rückzulassen und von einem „religionslosen Christentum“ zu sprechen.
„Der Religionsbegriff Bonhoeffers ist nicht mehr systematisch im Sin-

wir aus einer höheren Zufriedenheit, die eigentlich jenseits von unten und oben
begründet ist, dem Leben in allen seinen Dimensionen gerecht werden und es so
bejahen“.

6. Sein in der Welt – religiös

136

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


ne der Dialektik Barths, sondern ‚geistesgeschichtlich‘ im Sinne der
Zugehörigkeit zu einer bestimmten Phase der Geschichte; Religion ist
nun für Bonhoeffer ein ‚geschichtlich bedingtes und vergängliches‘
Phänomen“ (Feil, 1971, 346). Der zweite Anlauf Bonhoeffers auf das
Thema „religionsloses Christentum“ geht in „Widerstand und Erge-
bung“ von dem Religionsbegriff weg und geht auf den Aspekt der
Weltlichkeit zu – er fragt: „Wie sprechen (oder vielleicht kann man
eben nicht einmal mehr davon ‚sprechen‘ wie bisher) wir ‚weltlich‘ von
‚Gott‘, wie sind wir ‚religionslos-weltlich‘ Christen, wie sind wir ek-kle-
sia (R.M.), herausgerufene, ohne uns religiös als Bevorzugte zu erste-
hen, sondern vielmehr als ganz zur Welt Gehörige?“ (WE 180; DBW 8,
405; vergl. dazu in der „Nachfolge“ – DBW 4, 46, 70f., 268 rückbezüg-
lich auf 241ff.). Wie wichtig ihm das „weltlich“-Sein ist, wird schließ-
lich dadurch unterstrichen, indem er darauf verweist, dass „die Kirche
(…) mitten im Dorf “ steht (WE 182; DBW 8, 408), was bedeutet, dass
die Welt gerade nicht auf sich selbst gestellt und sich selbst überlassen
ist (vergl. WE 185; DBW 8, 416). Religionsloses Christentum, das be-
deutet also, dass Christen der Welt gegenüber nicht gleichgültig sind:
„Nicht um das Jenseits, sondern um diese Welt, wie sie geschaffen, er-
halten, in Gesetze gefaßt, versöhnt und erneuert wird, geht es doch“
(WE 184; DBW 8, 415). Und so widerspricht er einer „Religion“, die
den Menschen daran hindert oder ihn darüber hinwegtäuscht, dass
das irdische Leben, wie Jesus es tat, ganz auszukosten sei (vergl. WE
226f.; DBW 8, 500f.). Daraus resultiert schließlich die erste Herausfor-
derung, dass die „Begriffe nun in einer Weise interpretiert werden
müssen, die nicht die Religion als Bedingung des Glaubens (…) vor-
aussetzt“ (WE 221; DBW 8, 482; siehe die Eingangsfrage in: WE 180).
So wendet er sich zunächst gegen ein Gottes-Verständnis, dass Gott
(nur) zur Kontingenzbewältigung ins Gespräch bringt: „Die Religiösen
sprechen von Gott, wenn menschliche Erkenntnis (…) zu Ende ist
oder wenn menschliche Kräfte versagen (…) im also in Ausnutzung
menschlicher Schwäche bzw. an den menschlichen Grenzen; (…)“
(WE 181; DBW 8, 407). Seine Position ist hier – „ich möchte von Gott
nicht an den Grenzen, sondern in der Mitte, nicht in den Schwächen,
sondern in der Kraft, nicht also bei Tod und Schuld, sondern im Leben
und im Guten des Menschen sprechen“ (WE 182; DBW 8, 407f.). Die
zweite Herausforderung, die sich nun für D. Bonhoeffer daraus ergibt,

6.1. Dietrich Bonhoeffer (religionsloses Christentum)

137

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


besteht darin, alle Versuche zurückzulassen, einen „homo religiosus“
aus sich zu machen und stattdessen in der Fülle der Aufgaben zu leben.
Dazu nimmt er zweimal Stellung. „Christsein heißt nicht in einer be-
stimmten Weise religiös sein, auf Grund irgendeiner Methodik etwas
aus sich machen (einen Sünder, Büßer oder einen Heiligen), sondern
es heißt Menschsein (…). Nicht der religiöse Akt macht den Christen,
sondern das Teilnehmen am Leiden Gottes im weltlichen Leben“ (WE
244; DBW 8, 535). „Wenn man völlig darauf verzichtet hat, aus sich
selbst etwas zu machen – sei es einen Heiligen oder einen bekehrten
Sünder oder einen Kirchenmann (…) – und dies nenne ich Diesseitig-
keit, nämlich in der Fülle der Aufgaben, Fragen, Erfolge und Mißerfol-
ge, Erfahrungen und Ratlosigkeiten leben, (…)“ (WE 248f.; DBW 8,
542). Er weist aber auch Religiosität mit einem Vergleich zur Beschnei-
dungsfrage zurück. So wird für ihn alles das zu einem Problem in Ho-
rizont von „Religion“, wenn ähnlich der Beschneidungsfrage Argu-
mente ins Feld geführt werden, als seien sie eine Bedingung der Recht-
fertigung und des Heils (vergl. Feil, 1971, 348; s.a. WE 180f., 221). Die
dritte Herausforderung besteht für Bonhoeffer nun darin, dass Kirche
nicht mehr „um ihre Selbsterhaltung“ kämpft, „als wäre sie ein Selbst-
zweck“ (DBW 8; 435 – Gedanken zum Tauftag von D.W.R. Bethge
vom Mai 1944), sondern vielmehr „Wagnis für andere“ ist (DBW 8,
558 – Entwurf für eine Arbeit, vom 3.8.1944). Er schreibt: „Das ‚Für-
andere-dasein‘ Jesu ist die Transzendenzerfahrung! Aus der Freiheit
von sich selbst, aus dem ‚Für-andere-dasein‘ bis zum Tod entspringt
erst die Allmacht, Allwissenheit, Allgegenwart. (…). Unser Verhältnis
zu Gott ist kein ‚religiöses‘ zu einem denkbar höchsten, mächtigsten,
besten Wesen – dies ist keine echte Transzendenz -, sondern unser
Verhältnis zu Gott ist ein neues Leben im ‚Dasein-für-andere‘, in der
Teilnahme am Sein Jesu“ (DBW 8, 558).

In Bezug auf das, was Bonhoeffer mit „religionslosen Christen-
tum“ meinte, deutet Sabine Dramm noch weiter aus: „Religionsloses
Christentum entspricht sicher nicht einer windschlüpfig gestylten und
funktionsgerechten geistlichen Servicefirma, nicht einem dynamischen
Dienstleistungsbetrieb in Sachen Religion, nicht einem alerten All-
roundunternehmen auf dem Spiritualien-Markt, nicht einer Weih-
rauch-Religion in Höchstform und Höchstformat. Ein religionsloses
Christentum würde eigensinniger und ärmer, stacheliger und wider-

6. Sein in der Welt – religiös

138

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


ständiger sein. Es wäre Sand und nicht Öl im Getriebne der Welt. Es
würde das sperrige Potential eines Jesus von Nazareth in den glatten
Weltabläufen zur Geltung bringen“ (2002, 317 – also gegen Konzepte
in Anschluss an N. Luhmann). Deswegen bedeutet es, wenn man sich
auf den Weg zu einem religionslosen Christentum aufmacht und dabei
das „goethesche Christentum“ (Feil, 2002, 49) zurücklässt, dass die
Verkündigung immer unberechenbarer in Bezug auf das wird, was
„man“ so von einer Religion erwartet; wie schon erwähnt bedeutet es
eine Auflockerung der „funktionalen Verortung“ der Kirche vor Ort
(siehe dazu bei H.-J. Benedict weiter); das Aufwachen aus der allge-
meinen gesellschaftlichen Stillegung des Christlichen als Religion kann
durch ein Kirchenasyl bezeugt werden; wenn die Botschaft Christi al-
len Menschen, und nicht nur den von Religiosität und Spritualität er-
griffenen Menschen gilt, dann müssen Orte der Predigt stärker Werk-
hallen sowie die Straßen und Plätze der Stadt werden – z.B. in einer
Begegnung mit einer Runde an der Straßenecke, wo die Bierflaschen
kreisen; auf dem Weg zum religionslosen Christentum sein, d.h. auch
eine „nur-milde“ Emotionalität zurücklassen und auch mal den Affekt
wagen; religionsloses Christentum, d.h. das sich-Sorgen der Christen
muss alle Sorgen der Mitmenschen als gleich sorgenvoll respektieren
lernen (vergl. Dramm, 2002, 315ff.). „Religionsloses Christentum rea-
lisiert sich heute z.B. mitten in Deutschland: bei ökumenischen Basis-
gruppen, deren Mitglieder sterbende Menschen und ihre Angehörigen
begleiten, völlig unabhängig von Konfession, Nationalität, Hautfarbe.
Oder bei den Aktionen der ‚Ordensleute für den Frieden‘, die nicht
aufhören, mitten im Bankzentrum in Frankfurt a.M. schweigend und
ohne Macht gegen die (Über-)Macht des Geldes zu demonstrieren
(…)“ (Dramm, 2002, 318). Ein anderes Beispiel „religionslosen Chris-
tentums“ (vergl. dazu noch einmal DBW 8, 407f.) stellt beispielsweise
das Projekt des Evangelischen Kirchenkreises Flensburg „Kirche geht
ins Kino“ dar. Hier werden im Jahresverlauf, seit 2003 verschiedene
Filme im örtlichen Kino-Center gezeigt. Denen am Sonntag nach den
Gottesdiensten gezeigten Filmen ist eine kurze Predigt/Ansprache/
Einführung durch einen Pastor oder eine Pastorin vorangestellt; nach
den Filmen treffen sich 5-15 Zuschauer mit einem Vertreter rsp. Ver-
treterin des Vorbereitungsteams zu einem Nachgespräch über den
Film. Filme können verunsichert oder irritiert haben, aber auch Le-

6.1. Dietrich Bonhoeffer (religionsloses Christentum)

139

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


benserinnerungen geweckt haben – das gemeinsame Gespräch ist dazu
da, dies aufzunehmen.

Karl Rahner (anonymer Christ)

Rahner sieht, dass ein „theoretischer“ Atheist existenziell, „selbst ge-
gen sein vermeintliches Wissen um sich“ gar keiner sein kann (vergl.
Rahner in: Raffelt, 1997, 568).

Mit dem Begriff „anonymer Christ“ ist nach Rahner „nichts ande-
res gemeint, als daß ein Mensch nach der Lehre der Kirche selbst die
heiligmachende Gnade schon besitzen kann, also gerechtfertigt und
geheiligt sein, Kind Gottes, Erbe des Himmels, gnadenhaft auf sein
übernatürliches ewiges Heil positiv hingeordnet sein kann, bevor er
ein explizit christliches Glaubensbekenntnis angenommen hat und ge-
tauft worden ist“ (Rahner, Anonymes Christentum und Missionsauf-
trag der Kirche in: Schriften IX, S. 502).

Rahner betont den „unbestreitbaren Vorrang der Gnade Gottes
vor allem Tun des Menschen“ (Hübner, 2004, 51). In ihrem konkreten
sittlichen Handeln nehmen die Menschen die Gnade an oder lehnen
diese ab (vergl. ders., 52). Aber es ist auch Gnade, diese Gnade in Frei-
heit anzunehmen. Der Hl. Geist „bewegt“ und „erleuchtet“ das Herz
des Menschen, zur Annahme der Gnadenwirksamkeit. Alle Menschen
stehen unter dem Gnadenangebot Gottes (vergl. ders., 52).

„Man sollte wohl nun zwar nicht so weit gehen und jeden Men-
schen, nehme er die Gnade an oder nicht, zum ‚anonymen Christen‘
erklären. Der, der wirklich in seiner Grundentscheidung seine Hinord-
nung auf Gott leugnen und ablehnen würde, der sich endgültig in Wi-
derspruch zu seinem eigenen konkreten Wesen setzte, wäre nicht als
‚Theist‘, auch nicht als anonymer ‚Theist‘ zu bezeichnen, sondern viel-
mehr nur jener, der – sei es noch so ungeklärt – Gott die Ehre gibt.
Unabhängig also von dem, was einer in seiner begrifflichen, theore-
tisch-religiösen Reflexion aussagt, ist der, der nicht in seinem Herzen
spricht: Es gibt keinen Gott (wie der ‚Tor‘ des Psalms), sondern ihn
durch die radikale Annahme seines Daseins bezeugt, ein Glaubender.
Glaubt er aber so in Tat und Wahrheit an das heilige Geheimnis Gottes,
hält er diese Wahrheit nicht nieder, sondern gibt ihr Raum, dann ist

6.2.

6. Sein in der Welt – religiös

140

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


die Gnade dieser Wahrheit, von der er sich leiten läßt, immer schon
die Gnade des Vaters in seinem Sohn. Und den, der sich von dieser
Gnade hat ergreifen lassen, können wir mit vollem Recht als ‚anony-
men Christen‘ bezeichnen“ (Rahner, 1964/1968, 550; Herv. i. Orig.).

  
Was macht einen anonymen Christen aus?
– Zunächst wird anonymes Christentum darin deutlich, wenn noch

nicht ein explizites Glaubensbekenntnis im Leben dazu gekommen
ist, aber die Sinnspitze des christlichen Glaubens implizit von den
Grundvollzügen des Lebens eingeholt wird.

– So lebt der anonyme Christ vor dem Gewissen ein wahrhaftiges Le-
ben. Bedeutsam ist es, wenn man als Mensch verhängnisvolle und
unbegreifliche Prüfungen und Schicksale besteht und man dabei
einsam und unbelohnt zu Gewissensentscheidungen steht (vergl.
Hübner, 2004, 61)83.

– Und der Mensch ist ein anonymer Christ, wenn er ist, indem er
sich radikal weggibt. Bedeutsam ist eine existenzielle selbstlose
Hingabe der Nächstenliebe zu leben, ohne für sich Christ-Sein aus-
drücklich zu beanspruchen (vergl. Hübner, 2004, 60; s.a.
Schwerdtfeger, 1982, 375ff.)

– Redlich den Alltag zu gestalten und sich dabei für das Gute und die
Nächstenliebe zu entscheiden, kann ein Zeichen sein, dass ein
Mensch sich endgültig für das Gute und damit für den Gott der Of-
fenbarung sich entschieden hat (vergl. Riesenhuber, 1964, 301).

– Anonymes Christ-Sein: Wenn man sein Leben, sein Menschsein,
annimmt, wie es wirklich ist. Ohne seine ganze Wahrheit zu ver-
kürzen oder zu verdrängen! Wenn man vertrauend zu seinem Le-
ben ja sagt. Dann sagt man auch ja zu Gott (vergl. Hübner, 2004,
61).

83 „Waren wir schon einmal restlos einsam? Haben wir uns schon einmal zu etwas
entschieden, rein aus dem innersten Spruch unseres Gewissens heraus, dort, wo
man es niemand mehr sagen, niemand mehr klarmachen kann, wo man ganz ein-
sam ist und weiß, daß man eine Entscheidung fällt, die niemand einem abnimmt,
die man für immer und ewig zu verantworten hat?“ (Rahner in: Schwerdtfeger,
1982, 366)

6.2. Karl Rahner (anonymer Christ)

141

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


– Anonymes Christentum gibt es dort, wo es den „Gott eines fixen
Begriffes“ nicht gibt, aber mit Händen und Füßen aktiv gebetet
wird, ohne ausdrücklich das Gebet zu suchen.

– Das Martyrium auf sich zu nehmen, indem man sich „auf nichts
(beruft R.M.), was dem Christentum entgegengesetzt wäre“ (Rah-
ner) (vergl. Hübner, 2004, 53) ist auch ein Beispiel für anonymes
Christentum. Dies kann seinen Anfang genommen haben in einer
Bereitschaft zum Tode im Leben, im sich-Bewähren in einem viel-
fachem Sterben im Leben (vergl. Schwerdtfeger, 1982, 378).

– Der anonyme Christ handelt auch aus einer Hoffnung heraus, „in
dieser Welt den Abstand zwischen der gegebenen Entfremdung
und dem, was sein soll, zu verringern“ (Schwerdtfeger, 1982, 378f.).
Der anonyme Christ ist dort zu finden, wo er „die Welt einer heilen
Zukunft näherzubringen sucht“ (ders., 379).

Die katholische Diskussion der Rahner’schen Formel vom anonymen
Christen hat eine zum Teil vereinnahmende Tendenz. Danach ist der
anonyme Christ bei Rahner auf die katholische Kirche hingeordnet
(vergl. Riesenhuber, 1964, 290), aber noch nicht in die sichtbare Kirche
eingegangen (vergl. ders., 287). Weil er die Gnade existenziell ange-
nommen hat, ist er in seinem Streben auf die Kirche hingerichtet
(vergl. ders., 301). Aber Rahner selbst geht es nicht um subtile Verein-
nahmungsstrategien, sondern er will den universalen Heilswillen mit
dem Faktum des Unglaubens versöhnen (vergl. https://www.nzz.ch/
article9F8TQ-1.223729 abgerufen am 11.9.2016).

Zukunftsweisend sind diese Interpretationen von dem anonymen
Christen dort, wo die Kirche eine Freude zum Ausdruck bringt, dass es
Menschen gibt, auch wenn sie (noch) kein ausdrückliches Bekenntnis
zum christlichen Glauben gesprochen haben, die Nackte bekleiden,
Arme speisen oder den Nächsten im Gefängnis besuchen. Bedeutsam
ist die Freude daran, dass es Menschen gibt, die dort sind, wo Not be-
steht oder die Menschenwürde gefährdet ist.

Aber die Rede vom „anonymen Christen“ wäre mißverstanden,
schreibt Rahner, wenn man damit den verzweifelten Versuch unter-
nimmt, „in einer Welt schwindenden christlichen Glaubens alles Gute
und Menschliche im letzten Sinne – gegen alle Freiheit des Geistes –
doch noch für die Kirche zu ‚retten‘“ (Rahner, 1964/1968, 551).

6. Sein in der Welt – religiös

142

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


„Der Unterschied zwischen einem ‚anonymen Christen‘ und
einem Christen ist nicht unbedingt an äußeren Fakten abzulesen. Aber
die Gefahr, in Selbst- und Machtbehauptung abzugleiten, dürfte der
‚anonyme Christ‘ eher ausgeliefert sein als ein Mensch, dessen Leben
in einem tiefen Vertrauen in die Gegenwart Gottes seine Erfüllung fin-
det“, so Herwig Büchele (2010, 31).

Erich Fromm (Haben oder Sein)

An dieser Stelle möchte ich nicht das gesamte Buch „Haben oder Sein“
(1976 – 2006/2007) referieren, sondern nur die religiösen Aussagen.

Zunächst ist der Hinweis wichtig, dass es mit Blick auf den Men-
schen hin zu einer Existenzweise im „Sein“, nicht einfach nur darum
geht einfach ein paar religiöse Gebote zu erfüllen, sondern vielmehr
darum, zu einer „radikalen seelischen Veränderung“ zu finden (vergl.
S. 23). Dabei zeigen verschiedene religiöse Traditionen, dass ein Ver-
haftet-sein am „Haben“ einer radikalen seelischen Veränderung rsp.
einem grundlegenden Wandel des Menschen im Wege steht (vergl.
S. 28).

Sein zeigt sich in der Art und Weise des Glaubens. So sollte der
Glauben etwas mit der persönlichen Erfahrung zu tun haben. Auch
sollte ein Mut spürbar sein, nach der Sinnspitze des Glaubens zu su-
chen. Sein im Glauben, d.h. sich kein Abbild von Gott machen bzw.
abschließende Aussagen über die Eigenschaften Gottes zu machen. Für
den christlichen Glauben bedeutet Sein im Glauben, dass Christus
ewig in uns selbst werde (vergl. S. 59).

Im christlichen Glauben ist ein tiefes Sein-Ethos enthalten, indem
dieser am Willen mitwirkt „zu geben, zu teilen und zu opfern“ (vergl.
S. 118).

Nachfolgend nun etwas ausführlicher seine Darstellung zu der
christlichen Tradition im Horizont eines Sein- Ethos.
– Altes Testament: Die Wüstenerfahrung des aus Ägypten hinauszie-

henden Volkes Israels wird als Seins-Erfahrung und daher als
Schlüssel zur Befreiung interpretiert: Kein Zuhause, keine Städte,
keine Reichtümer, nur das Lebensnotwendige, keine Besitztümer
(vergl. S. 65). Er spricht vom „Leben in der Wüste als Vorbereitung

6.3.

6.3. Erich Fromm (Haben oder Sein)

143

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


für ein Leben in Freiheit“ (65). In der Wüste wird ein Gott verkün-
det, der vor dem Horten, der Habgier und dem Besitzstreben warnt
(vergl. S. 66). Dann erwähnt er den Sabbat. Er ist mehr als ein Tag
der Ruhe im weltlichen Sinn der Befreiung des Menschen von der
Last der Arbeit. Dies ist er zwar auch. Aber es geht bei ihm um die
Ruhe im Sinne „der Wiederherstellung vollständiger Harmonie
zwischen den Menschen und zwischen Mensch und Natur“ (S. 67).
„Am Sabbat lebt der Mensch, als hätte er nichts, als verfolge er kein
Ziel außer zu sein, das heißt seine wesentlichen Kräfte auszuüben –
beten, studieren, essen, trinken, singen, lieben.“ (67, Herv. i. Orig.).
„Der Sabbat ist ein Tag der Freude, weil der Mensch an diesem Tag
ganz er selbst ist“. Besitz und Geld sind tabu, die Zeit ist besiegt
und es herrscht ausschließlich das Sein (vergl. S. 67). Propheten
„erneuerten die Vision menschlicher Freiheit, der Ungebundenheit
durch Besitz, und sie protestierten gegen die Unterwerfung unter
Götzen, die das Werk von Menschenhand waren“ (S. 69). „Für die
Propheten war die Vertreibung aus dem Land eine Tragödie, aber
der einzige Weg zu endgültiger Befreiung – (…)“ (S. 69). Die Wüs-
tenerfahrung war mit der messianischen Vision, die Friede und
Überfluß versprach, verbunden (S. 69).

– Neues Testament: „Das Neue Testament setzt den alttestamentli-
chen Protest gegen ein am Haben orientiertes Leben fort“. Nach E.
Fromm kann man aus der gemeinsamen Quelle des Matthäus und
des Lukas-Evangeliums das zentrale Postulat entnehmen, „daß der
Mensch aller Habgier und allem Verlangen nach Besitztümern ent-
sagen und sich vollständig vom Haben befreien müsse“ (S. 71). „Al-
le positiven ethischen Normen wurzeln dementsprechend im Ethos
des Seins, des Teilens und der Solidarität“ (S. 71). Es gibt in dem
Neuen Testament ein Junktim zwischen der vollständigen Aufgabe
aller Selbstsucht und der vollen Verantwortung für die Mitmen-
schen (vergl. S. 71). Auch in Bezug auf Dinge wird der totale Ver-
zicht auf das Haben gefordert (S. 71) (vergl. Mt 6, 19f.; Lk 12,33f.).
Diese Forderung stand in Verbindung mit der Reich Gottes-Ver-
kündigung (vergl. S. 72). Wie wichtig die Abwendung vom Haben
für die christliche Gemeinde ist, wird an der Erzählung von der
Versuchung Jesu durch den Satan deutlich. Hier werden Besitz-
und Machtgier als Manifestationen der Orientierung am Haben

6. Sein in der Welt – religiös

144

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


verurteilt (vergl. S. 73). E. Fromm schreibt dazu: „Jesus und Satan
erscheinen hier als Repräsentanten zweier entgegengesetzten Prin-
zipien. Satan ist der Vertreter des materiellen Konsums und der
Macht über die Natur und den Menschen. Jesus ist die Verkörpe-
rung des Seins und der Idee, daß Nichthaben die Voraussetzung
des Seins ist“ (S. 73f.). E. Fromm schreibt noch: Es waren „sich die
frühen Denker der Kirche unleugbar in der scharfen Verdammung
von Luxus und Habgier und der Verachtung des Reichtums einig“
(S. 74) – er erwähnt hier Justin, den Diognetbrief, Tertullian, Basili-
us und Chrysostomus.

– Meister Eckhart: Meister Eckhart betont die „innere Armut“. Das
ist jemand, „Der nichts will und nichts weiß und nichts hat“
(S. 76f., Herv. i. Orig.). Was bedeutet es nicht zu wollen? „Der
Mensch, der nichts will, ist der Mensch, der keine Begierde nach ir-
gend etwas hat“ (S. 77). Was bedeutet es nicht zu wissen? Man soll
sein Wissen nicht als einen Besitz ansehen, „der einem ein Gefühl
der Sicherheit und Identität verleiht; man sollte von dem Wissen
nicht ‚erfüllt‘ sein, man sollte sich nicht daran festklammern, nicht
danach begehren“ (S. 78). Was bedeutet es nicht zu haben? Der
Mensch müsse so arm sein, „daß er keine Stätte sei noch habe, da-
rin Gott wirken könne“ (Meister Eckhart auf S. 79): Sein bei Meis-
ter Eckhart, d.h. die versteckten Regungen der Ichsucht, der Ab-
sichtlichkeit und des verzückten Schielens nach Dank und Gegen-
gabe in den Blick zu nehmen (vergl. S. 81). Dann ist bei ihm Sein
„Leben, Tätigsein, Geburt, Erneuerung, Ausfließen, Verströmen,
Produktivität“ (S. 81). Ein aktiver, lebendiger Mensch gleicht einem
Gefäß, das wächst, wenn es gefüllt und doch nie voll wird (vergl.
S. 82)84.

84 Kügeler weist darauf hin, dass Fromm mit seiner Einschätzung von Meister Eck-
hart im Gefolge Suzukis jener Meister Eckhardt womöglich nicht ganz gerecht
wird (vergl. ders., 1985, 136, Anm. 8).

6.3. Erich Fromm (Haben oder Sein)

145

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Zusammenführung

Gemeinsam ist den drei Diskussionsbeiträgen, dass sie deutlich ma-
chen Glauben ist nur aktiv gelebter Glaube, konkreter Glaube als le-
bendige Hingabe zum Nächsten. Das was Religion manchmal sehr
stark ausmacht, nämlich (starre) Gottesbilder, das Verharren in dog-
matischen Lehrformeln (vergl. Quenzer bei der Diskussion von E.
Fromm, 1980) und das Einsperren der Gottesbegegnung in festgemau-
erte Kirchenmauern lassen diese drei Gesprächsimpulse zurück.

Christentum ist wahrlich Christentum, wenn Beharrungstenden-
zen überwunden werden, wenn man sich weggibt, wenn man für an-
dere da ist. Der aktiv gelebte Glauben wird deutlich, wenn man sich
verschenkt, zur Gabe für den anderen wird, ja sogar wenn man das
Martyrium wegen einer gerechten Sache auf sich nimmt.

Sich ein Gewissen machen, indem man das Leben an sich heran-
lässt, macht christlichen Glauben ebenfalls aus. Dazu gehört, beständig
um ein waches Gewissen zu beten. Dann gilt es aber auch die Identität,
das Eigene, die persönliche Tiefe und Abgründigkeit im Gewissen
durch die Gottesbegegnung herausgefordert zu sehen85.

Christlicher Glaube will im Alltag, auf der Straße und in der je
konkreten zwischenmenschlichen Begegnung gelebt werden. Glauben
soll gerade kein herausgehobener Akt, kein besonderes Ritual sein,
sondern im So-Sein des Menschlichen erfahrbar werden. Dabei soll es
zu einer wirklichen Begegnung angesichts des Antlitzes kommen.

Scheinbar nichtreligiöse Gegenstände werden durch den aktiv ge-
lebten Glauben zutiefst religiös aufgeladen, damit sie existenziell von
Bedeutung sind. Dinge, wo zunächst scheinbar Gott nicht darinnen ist,
werden zu Herausforderungen für die Gottesbegegnung. Am Ge-
brauch einer Zeitung, des Einkaufswagens oder eines Kinofilms ent-
scheidet sich, ob ich offen für das Transzendente bin resp. Gott in mei-
ne Wirklichkeit hereinbrechen darf.

6.4.

85 Siehe die kritische Aufarbeitung des humanistischen Standpunktes in Bezug auf
das Gewissen bei Fromm durch J. Neugebauer (2007). Dieser macht deutlich, „dass
bei Fromm letztlich der Mensch an die Stelle Gottes gesetzt wird“ (S. 189).

6. Sein in der Welt – religiös

146

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Literaturverzeichnis

BONHOEFFER; Dietrich (Hg. Eberhard Bethge): Widerstand und Ergebung. Brie-
fe und Aufzeichnungen aus der Haft, München 1951/1962 (WE)

DERS. (zusammengestellt und herausgegeben von Eberhard Bethge): Ethik, Mün-
chen 3(1956) (E)

DERS. (Hg. von Martin Kuske und Ilse Tödt): Nachfolge, München 1989 (DBW 4)
DERS: (Hg. von Reinhart Staats und Hans Christoph von Hase in Zusammenar-

beit mit Holger Roggelin und Matthias Wünsche): Barcelona, Berlin, Amerika
1928-1931, München 1991 (DBW 10)

DERS. (Hg. von Otto Dudzus und Jürgen Henkys in Zusammenarbeit mit Sabine
Bobert-Stützel, Dirk Schulz und Ilse Tödt): Illegale Theologen-Ausbildung, Fin-
kenwalde 1935-1937, Gütersloh 1996 (DBW 14)

DERS. (Hg. von Carsten Nicolaisen und Ernst-Albert Scharffenorth): Berlin
1932-1933, Gütersloh 1997 (DBW 12)

DERS. (Hg. von Christian Gremmels, Eberhard Bethge und Renate Bethge in Zu-
sammenarbeit mit Ilse Tödt): Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeich-
nungen aus der Haft, Gütersloh 1998 (DBW 8)

DERS. (Hg. Dirk Schulz): Illegale Theologenausbildung: Sammelvikariate
1937-1940, Gütersloh 1998 (DBW 15)

BRAKELMANN, Günter/JÄHNICHEN, Traugott (Hg.): Dietrich Bonhoeffer –
Stationen und Motive auf dem Weg in den politischen Widerstand, Münster
2005

BÜCHELE, Herwig: Gewaltfrei leben. Die Herausforderung der Bergpredigt –
Utopie oder Chance?, Regensburg 2010

DALAI LAMA: Das Herz der Religionen. Gemeinsamkeiten entdecken und ver-
stehen, Freiburg im Breisgau 2012

DRAMM, Sabine: Dietrich Bonhoeffer. Eine Einführung in sein Denken, Güters-
loh 2001

DIES.: Dietrich Bonhoeffers ‚religionsloses Christentum‘- eine überholte Denkfi-
gur, S. 308-320 in: GREMMELS/HUBER (Hg.), 2002

FEIL, Ernst: Die Theologie Dietrich Bonhoeffers. Hermeneutik. Christologie.
Weltverständnis, Mainz/München 1971

FROMM, Erich: Haben oder Sein. Die seelischen Grundlagen einer neuen Gesell-
schaft, Hamburg 1976 – 2006/2007

GREMMELS, Christian/HUBER, Wolfgang (Hg.): Religion im Erbe. Dietrich Bon-
hoeffer und die Zukunftsfähigkeit des Christentums, Gütersloh 2002

HÜBNER, Siegfried: Die nichtchristliche Menschheit im Licht christlichen Glau-
bens. Karl Rahners Überlegungen zum Thema „anonyme Christen“; S. 47-64
in: Zeitschrift für katholische Theologie, Band 126, 1-2/2004

6.5.

6.5. Literaturverzeichnis

147

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


KÜGELER, Hermann: Religiöse Erfahrung – humanistisch und christlich. Die hu-
manistische Religion Erich Fromms und die christliche Glaubenserfahrung,
S. 125-136 in: Stimmen der Zeit 2/1985

NEUGEBAUER, Johannes: Das Gewissen in der Krise. Möglichkeiten und Gren-
zen der evangelisch-theologischen Bezugnahme auf das Gewissen, Diss. Uni-
Berlin 2007

QUENZER, Wilhelm: Haben oder Sein. Die Frage von Erich Fromms „radikalem
Humanismus“, 20 Seiten (EZW-Information Nr. 80, Stuttgart IX/1980 http://w
ww.ezw-berlin.de/downloads/Information_80.pdf abgerufen am 12.9.16)

RAFFELT, Albert: „Anonyme Christen“ und „konfessioneller Verein“ bei Karl
Rahner, S. 565-573 in: Theologie und Philosophie, Band 72, 4/1997

RAHNER, Karl: Schriften zur Theologie, Band 6, Neuere Schriften – Die anony-
men Christen, S. 545-554, Zürich/Köln 1994/2(1968)

RAISER, Konrad: Bonhoeffer und die ökumenische Bewegung. Historische Re-
konstruktion und Bedeutung für heute, S. 35-57 in: BRAKELMANN/JÄHNI-
CHEN (Hg.), 2005

RIESENHUBER, Klaus: Der anonyme Christ, nach Karl Rahner, S. 286-303 in:
Zeitschrift für katholische Theologie, Band 86, 3/1964

SCHWERDTFEGER, Nikolaus: Gnade und Welt. Zum Grundgefüge von Karl
Rahners Theorie des „anonymen Christen“, Freiburg/Basel/Wien 1982

SIEBENROCK, Roman: Von der Mitte in die Weite. Karl Rahner – aus der Sicht
der Generation danach“, 4 Seiten in: Christ in der Gegenwart/Sept. 2016 (http://
www.christ-in-der-gegenwart.de/archiv/artikel_druckversion_html?k_beitrag=
474960# abgerufen am 11.9.2016)

SÖDING, Thomas: Das Liebesgebot. Eine ethische Orientierung an der Bibel
(Neutestamentliche Master-Vorlesung im Wintersemester 2013/2014) (http://w
ww.ruhr-uni-bochum.de/imperia/md/content/nt/nt/aktuellvorlesungen/vorles
ungsskriptedownload/vl-skriptewas1314/skript_liebesgebot_ws_201314.pdf
abgerufen am 25.1.2017)

6. Sein in der Welt – religiös

148

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Die rettende Liebe (Wichern I; Wichern II;
Wichern III; Wichern IV)

Auf einer Stegreifrede86 auf dem Wittenberger Kirchentag, am 22. Sep-
tember 1848, betonte Johann Hinrich Wichern, dass nicht soziale Re-
formen die bevorzugte Lösung der sozialen Probleme sind, sondern
eine Regeneration der innersten Zustände des gesamten Volkes erfor-
derlich ist87; und in diesem Kontext forderte er eine entschlossene
Wendung zur tätigen Erneuerung der Kirche, wozu er Werke der Liebe
als bevorzugten Kristallisationspunkt für den Wandel der Kirche und
des Volkes betrachtete. „Diese Liebe muss in der Kirche als die helle
Gottesfackel flammen, die kund macht, dass Christus eine Gestalt in
seinem Volke gewonnen hat. Wie der ganze Christus im lebendigen
Gottesworte sich offenbart, so muss er auch in den Gottestaten sich
predigen, und die höchste, reinste, kirchlichste dieser Taten ist die ret-

7. 

86 Den Charakter einer Stegreifrede relativierend vergleiche Hans-Jürgen Benedict
(2001, 457 und 459ff.). Dieser weist darauf hin, dass wesentliche Inhalte dieser Re-
de schon in den „Fliegenden Blättern des Rauhen Hauses“, publiziert in der Zeit
vom April bis September 1848, veröffentlicht gewesen waren. Dabei kommt den
„Fliegenden Blättern“ vom Mai 1848, die Benedict als „Wicherns antikommunisti-
sches Manifest“ apostrophiert, eine besondere Relevanz für die vermeintliche Steg-
reifrede zu (vergl. Benedict, 2001, 461ff.).

87 „Es ist notwendig, zunächst den Ansatz Wicherns herauszuarbeiten, der ihn zu sei-
nem Vorschlag eines ‚christlichen Sozialismus‘ führt. Dieser Ansatz liegt in seiner
Deutung des Pauperismus als eines doppelseitigen Phänomens. Einerseits handelt
es sich dabei um ein materielles, dementsprechend volkswirtschaftlich zu behan-
delndes Problem, andererseits um eine Erscheinung, die ihre Wurzel in einer inne-
ren Verarmung des Volkes hat. Beide Seiten des Pauperismus liegen ineinander
und begründen und verstärken sich gegenseitig. Die äußere und die innere Mas-
sennot und Massenverelendung des beginnenden Industriezeitalters sind darum
sehr wohl zu unterscheiden, aber nicht zu trennen. Einerseits führt die innere Ver-
armung breiter Volksschichten zur Unfähigkeit, die äußeren Lebensprobleme zu
bewältigen, andererseits führt die Übermacht der äußeren Massennot dazu, daß
die Voraussetzungen für ein geordnetes Leben in Haus und Gesellschaft immer
mehr schwinden“ (Janssen, 1961/1979, 155).

149

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


tende Liebe“ (J.H. Wichern, 1948, Herv. I. Orig.)88. In der nach dem
Kirchentag erstellten Denkschrift schreibt er nochmal zu diesem As-
pekt: „Aber mehr noch als die Lehre gehört ihr (der Inneren Mission
R.M.) die helfende, dienende Tat. Sie übt die Tat nur zur Erweisung
der Barmherzigkeit und fragt nicht, wem sie dient, sondern hat schon
gedient, ehe sie noch fragt – dem gestellten Vorbilde des großen Sama-
riters getreu“ (Wichern, 1849/1979, 155).

Auf diesen Kirchentag folgt die Gründung des „Central-Ausschus-
ses für die Innere Mission der deutschen evangelischen Kirche“ (CA),
nachdem Wichern selbst am 23. September, einen Tag nach der Steg-
reifrede, die Gründung eines „Ausschusses für die Innere Mission“ be-
antragt hatte. Damit wurde den vielen privaten und unkoordinierten
Initiativen der Hilfe, die inzwischen entstanden waren „ein organisato-
rischer Rahmen gegeben und eine offizielle Vernetzung ermöglicht; es
folgten Gründungen von Landes- und Provinzialvereinen; Reiseagen-
ten sollten dem CA über die soziale Lage in Deutschland berichten“
(Schäfer/Herrmann, 2005, 58). Damit erhielt die christliche Liebestä-
tigkeit der damaligen Zeit mit dem Stichwort „Innere Mission“ einen
konzeptionellen Rahmen. Von der Inneren Mission sprach Wichern
von einem „Organismus der Werke, freier, rettender Liebe“ – dabei
steht „rettende Liebe“ für „Wichern I“ und die „freie Liebe“ steht für
„Wichern III“. Zu ergänzen ist noch die „gestaltende Liebe“, die für
„Wichern II“ steht. Für die Gegenwart ist Wichern IV zu formulieren,
womit gemeint ist, dass die Liebestätigkeit mit Anerkennungserfah-
rungen zu verknüpfen sei.

1849 erschien, noch während des Wittenbergers Kirchentag dafür
beauftragt seine Gedanken in einer Denkschrift darzulegen, die um-
fangreiche Denkschrift „Die innere Mission der deutschen Evangeli-
schen Kirche“. Nach dieser hat für J.H. Wichern die „Innere Mission“
die Entkirchlichung der Gesellschaft als Referenzrahmen; sie schließt
zwar diakonisches Handeln nicht aus (im Sinne einer den Armen zu-
gewandten Liebespflege, indem man ihnen geistliche und leibliche Hil-
fe bringt [vergl. Wichern, 1849/1979, 208. 215. 241ff.]), aber es geht

88 J.H. Wichern, Rede auf dem Wittenberger Kirchentag vom 22. September 1948, in:
Ders., Sämtliche Werke, Bd. I, 155-165; hier S. 165 (zitiert nach Diakonisches
Kompendium). Zur Situierung dieses Zitates vergleiche auch bei Benedict (2001,
468).

7. Die rettende Liebe (Wichern I; Wichern II; Wichern III; Wichern IV)

150

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


bei der Inneren Mission vor allem um ein Handeln auf alle soziale rsp.
gesellschaftlichen Schichten hin und richtet sich darüber hinaus auf
die Erneuerung aller Lebensbereiche. Das bedeutete, dass diese das
ganze Kulturleben durchdringende religiös-sittliche Reformbewegung
auch den Raum der Kirche überschreitet und deswegen sich auch nur
teilweise im Rahmen der Ekklesiologie abbilden lässt (vergl. Schäfer,
2005, 101). „Bei der Beschreibung dieses Lebens hat Wichern immer
wieder geschwankt. Gelegentlich hat er die vier sich gegenseitig durch-
dringenden Lebensformen der Familie, der Schule, der bürgerlichen
Arbeit und der Kirche als Charakteristika genannt. Später hat er auf
eine zu rasche und zu einfache Gliederung des Lebensgesamts immer
mehr verzichtet. Die flutende Fülle des Lebens entzieht sich einer sys-
tematisierenden Darstellung“ (K. Janssen, 1956/1979, 13; s.a. Wichern
1849/1979, 183).

Die Innere Mission dient der „Ausbreitung des göttlichen Reiches
inmitten der verfallenden Christenheit“ (Wichern, 1869)89. Er betrach-
tete die in Vereinen organisierte „Innere Mission“ als Ergänzung zu
den Pastoren-zentrierten Kirchengemeinden sowie auch als Ergänzung
zu dem Wirken der kirchlichen Ämter: „Zugleich aber identifizierte er
die freien Vereine – programmatisch – als Orte für die ‚geordnete Ar-
beit der gläubigen Gemeinde‘, als Räume der Verwirklichung des allge-
meinen Priestertums und als Werkstätten der Liebe. Er entwarf damit
ein Gemeindeleitbild, in dem das Einander-Priester-Sein als Kohäsi-
onsprinzip mit dem Auftrag aktiver Weltgestaltung verbunden war“
(Ruddat/Schäfer, 2005b, 209; s.a. Wichern, 1849/1979, 159f.). Damit
wird deutlich, dass die „Innere Mission“ nicht eine Lebensäußerung
aktiver Liebestätigkeit neben der Kirche ist; und es ist auch keine Le-
bensäußerung ausserhalb der Kirche. Vielmehr ist die „Innere Missi-
on“ „eine Seite des Lebens der Kirche“, die vom Geist der gläubigen
Liebe getragen ist (vergl. Wichern, 1849/1979, 154). Das von Wichern
entworfene Leitbild der „Inneren Mission“ sah ein Tätigwerden der In-
neren Mission nur dann vor, wenn die geordneten Ämter der evangeli-
schen Kirche mit ihrer Wirksamkeit nicht imstande waren Lebensge-
biete ausreichend zu bedienen (vergl. ders., 157 und 188).

89 Festpredigt gehalten am Jahresfest des Vereins für innere Mission in Hamburg, den
9.11.1869, Hamburg o.J. (1869), 14 (zitiert nach Diakonisches Kompendium)

7. Die rettende Liebe (Wichern I; Wichern II; Wichern III; Wichern IV)

151

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Zu der Eignung als Mitarbeiter der Inneren Mission schrieb er:
„Für einen recht geeigneten Mitarbeiter der Art würden wir den gelten
lassen, der durch keinen nur äußeren Einfluß, durch keine Lockungen
bürgerlicher Verheißungen, sondern allein durch den inneren Trieb
der rettenden Liebe Christ sich ohne Selbsttäuschung veranlasst wüsste,
sein Leben den verlorensten […] christlichen Brüdern zu widmen und
der um deswillen bereit wäre, teils allen zu dienen und ihnen zu helfen,
teils alle, die ihn zu diesem Dienst berufen, zum Werk der Liebe so zu
reizen, daß die Gemeinde in seinem Kreise ein Volk von Boten und
Arbeitern würde, wenn und wo sie es noch nicht wären“ (Wichern,
1847)90.

Das Anliegen J.H. Wicherns, eine künftige Epoche der christlich-
rettenden Liebesarbeit heraufzuführen, war in den Augen von Eugen
Gerstenmaier, rund hundert Jahre nach dem Wittenberger Kirchentag,
mit Blick auf die „Innere Mission“ wie auch auf die evangelische Kir-
che gesehen, nahezu als vollständig gescheitert zu betrachten (vergl.
Gerstenmaier, 1953, 499). Deswegen rief er „Wichern II“ aus. „Es sollte
ein Neuansatz der Kirche sein – weg von einer Kirche, die ausschließ-
lich auf das Wort ausgerichtet ist, hin zu einer Kirche in Aktion, die ihr
diakonisches Amt nicht mehr an privatrechtliche Vereine, wie die In-
nere Mission, delegieren, sondern selbst wahrnehmen würde. Damit
würde sie dem unerledigten Vermächtnis Wicherns gerecht werden“
(Witschke, 2005, 248f.; s.a. Winter, 2005, 292f.). So kam es 1945 zur
Gründung des Hilfswerkes der Evangelischen Kirchen in Deutschland.
Die Pointe war die stärkere Akzentuierung diakonischen Handelns im
Horizont von Sozialpolitik – danach sollte christlich rettende Liebesar-
beit neben dem Aspekte der Fürsorge, wofür „Wichern I“ steht, sich
auch als (gestaltende) Liebesarbeit in Form eines sozialen und poli-
tisch verantworteten Handeln entdecken, weil eine „echte evangelisch-
kirchliche Legitimation für Wichern Zwei, d.h. für die organisierte,
unmittelbar sozialpolitisch bzw. politisch wirksame christliche Kampf-
und Tatgemeinschaft (…) im Verlauf der letzten 100 Jahre von der
evangelischen Kirche Deutschlands nicht zu erlangen“ war (Gersten-
maier, 1953, 501). „Wichern II ist der Ruf an die Christenheit Deutsch-

90 Wichern: Über Dilettantismus in der inneren Mission; Orden der römischen Kir-
che; die feste Beamtung im Dienst der inneren Mission [1847], in: Ders.: Sämtliche
Werke (SW), Db I, Berlin/Hamburg 1962, S. 85-88) in: Diakonisches Kompendium

7. Die rettende Liebe (Wichern I; Wichern II; Wichern III; Wichern IV)

152

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


lands, sich den Aufgaben der ‚gestaltenden Liebe‘ zuzuwenden“ (ders.,
501). Für Gerstenmaier ist „Wichern II (…) bis jetzt im Bereich des
deutschen Protestantismus ein Fragment geblieben, beides in theoreti-
scher und praktischer Hinsicht. In praktischer: Im deutschen Protes-
tantismus gibt es heute kaum eine jener von Huber und Wichern ge-
forderten Assoziationen, die im öffentlichen Leben in der von Wi-
chern gewiesenen Richtung wirksam, geschweige gar führend werden
können. In theoretischer Hinsicht fehlt es unserer Kirche trotz aller
Botschaften und ‚Worte‘ nicht nur an einem konkreten, geschlossenen
Sozialprogramm, sondern es mangelt auch an einer gemeinsamen
Überzeugung, daß so etwas überhaupt möglich, nötig und legitim sei
in der Kirche des Evangeliums“ (ders., 1953, 502). Das Problem ist nun
aber, darauf weist Th. Strohm mit den Worten von K. Janssen hin, dass
beide, Wichern wie Gerstenmaier, einen christlichen Gesellschaftsor-
ganismus (vergl. Gerstenmaier, 1953, 503ff. und 513) wollten, wo eine
echte geschwisterliche Solidarität blüht und nicht eine „patriarchale
Herablassung“ (vergl. Gerstenmaier, 1953, 506) beim Helfen und wo
infolgedessen eine echte „Inkarnation“ des heilsgeschichtlichen Ge-
schehens durch das tathaft Konkrete sich vollzieht. Aber die Geschich-
te verlief in Deutschland dann so, dass aus diesen Impulsen ein impo-
nierender Wohlfahrtsverband herauskam, mit dem 1975/1976 gegrün-
deten Diakonischen Werk.

Deswegen ist nach Th. Strohm „Wichern III“ auf der Tagesord-
nung: „Es erscheint heute an der Zeit, eine neue Balance zwischen den
sozialstaatlichen Expertenkulturen und den auf freiwilliger Initiative
und gemeinsamer Verantwortung beruhenden ‚Kulturen des eigenen
Lebens‘ (Ulrich Beck) herzustellen“ (Strohm, 1998/2003b, 172). Und
hier kann man nach Strohm und K. Janssen an Gedanken Wicherns
erinnern: „Wenn Wichern hoffte, christliche Assoziationen der Hilfs-
bedürftigen selbst für deren soziale (… R.M.) Zwecke zu veranlassen,
so werden hier Selbsthilfepotentiale angesprochen, neue Zusammen-
schlüsse und Initiativen, die geeignet wären, das bestehende System zu
transformieren“ (Strohm, 1998/2003b, 170 – mit Bezug auf Wichern
1849/1979, 248). „Der Schritt von der Selbsthilfe scheint ihm der
Grenzstein zwischen der bisherigen und einer künftigen Epoche der
christlich rettenden Liebesarbeit“ (Janssen, 1961/1978, 139f. – eben-

7. Die rettende Liebe (Wichern I; Wichern II; Wichern III; Wichern IV)

153

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


falls mit Bezug auf Wichern 1849/1979, 248)91. Im Kontext von Wi-
chern III tauchte dann der Begriff der „freien Liebespflege“ auf (vergl.
Benedict, 2007/2008, 107). Liebe ist ohne Anerkennungserfahrungen
nicht möglich bzw. durch fehlende Anerkennungserfahrungen werden
die Akteure verunfähigt ihren Liebesdienst zu erbringen – dafür steht
Wichern IV. In kirchlichen Einrichtungen (z.B. Altenheime) wird zu-

91 Bezüglich der Aussage von Janssen sind bei Wichern schon die Aussagen zur Ver-
einsfrauentätigkeit bedeutsam (vergl. Wichern, 1849/1979, 244ff.): „In diesen
Frauenvereinen, zu deren einzelnen an achtzig tätige Mitglieder gehören, liegt
einer der Anfänge des wirksamen christlichen Sozialismus (…)“ (ders., S. 245).
Weiter im Text bemerkt er noch ausführlich (mit Blick auf den Selbsthilfegedanken
R.M.): „Diese Frauenverbindungen machen sich in diesem Geiste zu Aufgabe, den
ihnen zukommenden Armen Arbeit zu bieten und zu verschaffen; sie alle sind zu-
gleich christliche Gesellschaften zur freiwilligen, ungezwungenen Beschäftigung
der Armen und wissen auch selbst da noch, wo fast alle Arbeitskraft verschwunden
scheint, Stufen der Arbeit zu entdecken, wie sie nur die Erfindungsgabe der Liebe
entdecken und vermitteln kann“ (ders., S. 246). Und daran anschließend kommt es
zu einer kritischen Bemerkung an die Adresse der Männer: „ (…) aber auch die
Forderung wird nicht bestritten werden, daß die deutsche Männerwelt darüber
klarwerden soll, wie es sich hier nicht um gutmütige, sentimentale Philanthropie,
die man dem schwachen Geschlecht oder einzelnen Philanthropen überlassen
könne oder nebenbei mit zu beachten habe, handle, sondern vielmehr um die Lö-
sung einer der größten Aufgaben unserer Tage“ (ders., S. 246f.). Darauf folgt dann
der Textabschnitt, auf den sich Strohm wie Janssen beziehen – im Original liest er
sich so: „Aber alle Verbrüderungen und Verschwisterungen dieser Art sind bis
jetzt nur Verbindungen für Hilfsbedürftige; die Personen der unteren Klassen, die
der Hilfe bedürfen, stehen jenen Verbindungen, die ihnen Dienst und Hilfe brin-
gen, doch immerhin vereinzelt gegenüber. Ein neuer Schritt, der noch getan und
verfolgt werden muß, ist: christliche Assoziationen der Hilfsbedürftigen selbst für de-
ren soziale (… R.M.) Zwecke zu veranlassen. Begibt sich die innere Mission erst
ernsthaft an die Verwirklichung dieser Aufgabe, so ist der Grenzstein aufgerichtet
zwischen der bisherigen und einer künftigen Epoche der christlich rettenden Liebesar-
beit (…)“ (ders., S. 248). Wichern ergänzt noch zu diesem Gedanken erläuternd:
„Bei dem Versuche der Verwirklichung solcher Verbrüderungen (gemeint ist die
Verbrüderung der Arbeiter zur Selbsthilfe R.M.) wird sich sehr bald ergeben, daß
diese Selbsthilfe nur eine sehr mangelhafte, völlig ungenügende bleiben wird. Zur
Erreichung des gewünschten Zieles wird es einer christlichen Assoziation der ver-
schiedenen Arbeits- und Besitzstände, einer freien, neuen Einigung derer, die viel
oder doch mehr, und derer, die wenig haben, bedürfen. Durch solche Verbindung
und gegenseitige Handreichung würde auf der einen Seite der Geiz und die Furcht,
auf der anderen der Neid und der Zorn ersterben, nachdem Christus auf beiden
Seiten die alles einigende Gestalt der Liebe gewonnen hätte, die alles vermag“
(ders., S. 249 – alle Herv. i. Orig.). Diese Vision von Wichern findet sich in der Ge-
genwart vor allem in Tauschbörsen etwas realisiert.

7. Die rettende Liebe (Wichern I; Wichern II; Wichern III; Wichern IV)

154

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


weilen ein zu geringer Lohn gezahlt als bei vergleichbaren Arbeitsplät-
zen. Für Arbeitnehmer/-innen mit Familie sind dann ein Lohnunter-
schied von 200 Euro monatlich dann schon schmerzhaft. Hier wären
gerechte Löhne, als Ausdruck von Wichern IV hilfreich. Und in der
Sozialarbeit, im Zuge der neoliberalen Deregulierung haben die Pro-
fessionellen immer weniger Zeit für einen achtsamen und wertschät-
zenden Umgang mit ihren Zielgruppen (vergl. Seithe/Wiesner-Rau,
2014). Auch hier hat der Ruf nach Wichern IV seine Relevanz, damit
die Würde des Sozialarbeiters/der Sozialarbeiterin gewahrt bleibt und
sie nicht zu Mittätern/-innen werden sondern echte Beziehungen zu
den Bedürftigen resp. Klienten aufbauen können und nicht Druck aus-
üben müssen.

Bei all dem zu und von Wichern gesagten sollte man immer wie-
der ergänzen, wenn man Wicherns Grundanliegen gerecht werden
will, dass die lebensweltliche Aneignung des Sozialen und der Solidari-
tät, auch wenn sie sich unter den Bedingungen der Moderne vollzie-
hen soll, dass dabei an die beeindruckende Haltung der Liebe, des
Langmutes und der Güte von Wichern zu erinnern sei, wie er sie z.B.
im „Rauhen Haus“92 in Hamburg praktisch verwirklichte, vorlebte und
für die Qualifizierung der Mitarbeiter in Anschlag brachte. Dazu ge-
hörte auch seine Bereitschaft, sich auf die Suche von „verlorenen Scha-
fen“ zu machen (vergl. Vonhoff, 1977, 142; s.a. Janssen 1956/1979,
12ff.). Für Wichern ist die rettende Liebe, die in der christlichen Lie-
bestätigkeit zum Ausdruck findet, „das Abbild der urbildlichen Liebe
und Gemeinschaft (…), die in dem dreieinigen Gott selber als ewiges
Leben lebt“ (Wichern, 1856)“93. Im Sinne von Wichern ergänzt Bene-
dict hierzu. „Mehr noch als durch den Glauben wird der Mensch ge-
rechtfertigt durch die Liebe, ohne dass damit ein Problem der Werkge-

92 Uwe Birnstein weist in seiner Biografie von J.H. Wichern darauf hin, dass die Idee
der Rettungshäuser von dem durch J. Daniel Falk errichteten „Lutherhof “, in
Weimar, inspiriert wurde. Dabei beeindruckte das Erziehungskonzept, das ohne
Gewalt auszukommen versuchte. Stattdessen wurden Liebe und Geduld zu den
Hauptelementen der Falk’schen Pädagogik (vergl. Birnstein, 2007, 29f.). Weitere
„Inspirationen“ für seine Rettungshäuser erhielt er von den „Franckeschen Stiftun-
gen/Anstalten“ (Halle) sowie der „Kopfschen Erziehungsanstalt“ in Berlin (vergl.
ders., 40 und 58).

93 Wichern, Gutachten über die Diakonie und den Diakonat (1856), S. 133 in: Diako-
nisches Kompendium

7. Die rettende Liebe (Wichern I; Wichern II; Wichern III; Wichern IV)

155

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


rechtigkeit auftritt“ (Benedict, 2008b, 74). Die „rettende Liebe“ im Sin-
ne von Wichern ist ein kritischer Kommentar zu einer naiven Liebes-
religiosität einerseits zu einer sterilen Liebestätigkeit andererseits.
Birnstein schreibt zu dem „Rettungsaspekt“: „Für moderne Ohren
klingt das pathetisch. Es stammt aus dem Wortschatz der Erweckungs-
bewegung mit ihrer Einteilung in Gut und Böse, christlich und heid-
nisch, Gott und Welt. Wer diesem Dualismus folgt, weiß sich zwei Auf-
gaben verpflichtet: Zum einen dafür zu sorgen, selbst auf der richtigen
Seite zu stehen, zum anderen dem Missionsauftrag Jesu zu folgen und
möglichst vielen Menschen zu ermöglichen, das Heil zu erlangen und
sie somit vor der ewigen Verdammnis zu erretten. Hinter diese geistli-
che Bedeutung zurück tritt der ganz praktische Aspekt des Rettens.
Menschen können das Heil nur erlangen, wenn sie von widrigen Um-
ständen wie Armut, Elend, Kriminalität und Sittenlosigkeit befreit sind.
Eine programmatische Weichenstellung, die eine Gleichsetzung mit
einer völlig zweckfreien Barmherzigkeit verbietet. Der Grundgedanke
des Rettens, wie es Wichern und andere Gründer von Rettungshäusern
verstehen, entstammt nicht einem sozialen, sondern einem missionari-
schen Impuls.(Absatz herausgenommen R.M.) Wichern selbst über-
setzt das Wort „retten“ mit „selig machen“, einem Begriff aus der Berg-
predigt. Ihm schwebt(e) (R.M.) vor, Kinder in einem eigenen Haus mit
familiärer Atmosphäre „selig“ zu machen, sie also dem Heil näher zu
bringen“ (Birnstein, 2007, 57f.).

Wichern qualifizierte die „rettende Liebe“ wie folgt: 1) Man sucht
Elende, Hungernde, Nackte, Darbende auf und beginnt unter ihnen
Werke der Barmherzigkeit zu errichten, schon bestehende zu fördern
oder vereinzelte zu vermehren – der Knackpunkt hierbei ist, dass diese
gesamten Betätigungen nicht mit einer heimlichen Gewinnlust und
-sucht unterfüttert sind (vergl. zum Stichwort „Gehstruktur“ bei: July,
2008). 2) Mit der rettenden Liebe erbringt man in freier Liebe Opfer
des Lebens , auch indem man „Barmherzigkeit in Opfern von Gut und
Blut“ lebt. 3) Taten des „Aufhelfens“ haben einen zentralen Stellenwert,
auch wenn das sehr mühsam und langwierig sein kann; dazu kann z.B.
gehören jemanden liebend zum Üben zu ermuntern. Dabei macht Wi-
chern deutlich, dass hierbei kein Subjekt-Objekt-Verhältnis bestehen
sollte, das hier den Helfer und dort den Hilfsbedürftigen sieht. Es ging
darum, dass sich keine Aufsehermentalität zeigen sollte, sondern man

7. Die rettende Liebe (Wichern I; Wichern II; Wichern III; Wichern IV)

156

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


sollte Mit-Arbeiter sein, also „mit dieser Jugend arbeiten, essen und
spielen“ (Schreiner in: Krimm, 1953, 331). Trotz dieser Perspektive
muss Benedict kritisch anmerken, dass die „rettende Liebe“ in der Pra-
xis sich als Liebe zu Mängelwesen verstand und von daher von einer
herabneigenden Barmherzigkeit zu den Armen begleitet wurde (vergl.
Benedict, 2008b, 75). 4) Mit der rettenden Liebe ist auch ein Bewusst-
sein verbunden, den Einzelfall bei dem Tun zu würdigen und Genera-
lisierungen bzw. generalisiertes Handeln zu vermeiden. Der Nachteil
dieses Aspektes war, dass dadurch sich ein Focus auf Notlagen ausbil-
den kann, wo „sozialstrukturelle Probleme primär in personalisierter
Form wahrgenommen werden“ (Benedict, 2008b, 75). 5) „Rettende
Liebe“ ist, „wenn der Geist, die Kraft und der Ernst ungefärbter, unei-
gennütziger, sich aufopfernder und Gott vertrauender Liebe in dem
Haus walten“ (vergl. Wichern, 1833/1979) – damit spricht er auch eine
spirituelle Herausforderung für die Christen an, wenn er von der ret-
tenden Liebe als dem alles durchdringenden Odem des belebenden
Evangeliums spricht. Vermutlich sich darauf beziehend problemati-
siert Benedict: „So wie der Calvinist sich nicht sicher sein kann, ob er
genug getan hat, um erwählt zu sein, so der protestantische Lie-
beschrist nicht, ob seine Liebestätigkeit ausreicht, um dem Reich der
Liebe auf die Sprünge zu helfen und den Kampf mit den Mächten der
Finsternis, dem Materialismus und dem Kommunismus, zu bestehen“
(ders., 2008b, 74).

Literaturverzeichnis

BENEDICT, Hans-Jürgen: Barmherzigkeit und Gerechtigkeit, S. 9-28 in: DERS.,
[1994] 2008

DERS.: Beruht der Anspruch der evangelischen Diakonie auf einer Missinterpreta-
tion der antiken Quellen? John N. Collins Untersuchung „Diakonie“, S. 114-128
in: DERS., [2000] 2008

DERS.: Gott ist barmherzig, nicht allmächtig, 2f. in: Junge Kirche 62(2001)
DERS.: „Der kommunismus und die Hilfe gegen ihn“. Das antikommunistische

Manifest Wicherns als Grundlage der berühmten Wittenberger Stegreifrede
Wicherns und als verhängnisvolles Erbe der Inneren Mission, S. 455-475 in:
Evangelische Theologie 61(2001); zugleich in DERS, 2008, S. 77-100

7.1.

7.1. Literaturverzeichnis

157

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


DERS.: Gott als kooperative Macht der Barmherzigkeit und Gerechtigkeit, S. 29-41
in: DERS., [2004] 2008; Originalquelle, S. 66-78 in: SCHIBILSKY/ZITT (Hg.),
2004

DERS.: Diakonie als Dazwischengehen und Beauftragung. Die Collins-Debatte aus
der Sicht ihres Anstoßgebers, S. 129-137 in: DERS., [2005] 2008

DERS.: Wicherns Familienerziehung – ein Mittel gegen die Zerstörung des Le-
bensweltlichen? Eine Erinnerung zum 125. Todestag Wicherns mit aktuellen
Ausblicken, S. 101-113 in: DERS., [2007] 2008

DERS.: Barmherzigkeit und Diakonie. Von der rettenden Liebe zum gelingenden
Leben, Stuttgart 2008a

DERS.: Was ist das Neue an Wicherns Liebesbegriff?, S. 73-76 in: DERS., 2008(a)b
DERS.: Die Liebestätigkeit der Alten Kirche. Eine Erfolgsgeschichte und ein wich-

tiger Grund für die Ausbreitung des Christentums – Uhlhorn, Troeltsch und
Harnach wiedergelesen, S. 50-72 in: DERS., 2008(a)c

DERS.: Gott und Mensch als Akteure des Sozialen im Dienst von Barmherzigkeit
und Gerechtigkeit, S. 42-56 in: HOBURG (Hg.), 2008(d)

BIRNSTEIN, Uwe: Der Erzieher. Wie Johann Hinrich Wichern Kinder und Kirche
retten wollte, Berlin 2007

GERSTENMAIER, Eugen: „Wichern Zwei“. Zum Verhältnis von Diakonie und So-
zialpolitik, S. 499-546 in: KRIMM (Hg.), 1953

HILLER, Doris/KRESS, Christine (Hg.): Dass Gott eine große Barmherzigkeit ha-
be. Konkrete Theologie in der Verschränkung von Glauben und Leben, Leipzig
2001

HOBURG, Ralf (Hg.): Theologie der helfenden Berufe, Stuttgart 2008
JANSSEN, Karl: Wichern Leben und Wirken, S. 9-19 in: WICHERN (Ausgewählte

Schriften – Band 1), 1956/1979
DERS.: Einführung zu „Die Innere Mission der deutschen evangelischen Kirche“,

S. 135-145 in: WICHERN (Ausgewählte Schriften – Band 3), 1961/1979
JULY, Frank Otfried: Gehstruktur. Wichern und der Kern der Diakonie, S. 34-36

in: zeitzeichen 1/2008
KRIMM, Herbert (Hg.): Das diakonische Amt der Kirche, Stuttgart 1953
RUDDAT, Günter/SCHÄFER, Gerhard K. (Hg.): Diakonisches Kompendium,

Göttingen 2005a
DERS./DERS.: Diakonie in der Gemeinde, S. 203-227 in: DERS./DERS. (Hg.),

2005(a)b
SCHÄFER, Gerhard K.: Evangelisch-theologische Konzeptionen und Diskussions-

linien der Diakonie, S. 91-121 in: RUDDAT/SCHÄFER (Hg.), 2005
SCHIBILSKY, Michael/ZITT, Renate (Hg.): Theologie und Diakonie, Gütersloh

2004
SCHREINER, Helmuth: Wichern, Löhe und Stoecker, S. 315-349 in: KRIMM

(Hg.), 1953

7. Die rettende Liebe (Wichern I; Wichern II; Wichern III; Wichern IV)

158

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


SEITHE, Mechthild/WIESNER-RAU, Corinna (Hg.): „Das kann ich nicht mehr
verantworten!“ Stimmen zur Lage der Sozialen Arbeit, 2(2014)

STROHM, Theodor: Diakonie in der Perspektive der verantwortlichen Gesell-
schaft: Beiträge zur sozialen Verantwortung der Kirche II (Hg. Von Volker
Herrmann), Heidelberg 2003

DERS.: „Wichern drei“ – auf dem Weg zu einer neuen Kultur des Sozialen,
S. 168-173 in: DERS., 2003 [1998]

DERS.: Professionalisierung von Nächstenliebe – eine Anfrage an christliche Hilfs-
motivation, S. 157-167 in: DERS., 2003 [2001] und S. 223-235 in HILLER/
KRESS (Hg.), 2001

VONHOFF, Heinz: „Geschichte der Barmherzigkeit“, S. 11-262 in: VONHOFF/
HOFMANN, 1977

DERS./HOFMANN, Hans-Joachim: Samariter der Menschheit. Christliche Barm-
herzigkeit in Geschichte und Gegenwart, München ca. 1977/1990 (??)

WICHERN, Johann Hinrich (Hg. von Karl Janssen und Rudolf Sieverts): Ausge-
wählte Schriften (3 Bände), Gütersloh 1979

DERS.: Die öffentliche Begründung des Rauhen Hauses am 12. September 1833,
S. 25-49 in: WICHERN (Ausgewählte Schriften – Band 2), 1833/1979

DERS.: Die innere Mission der deutschen evangelischen Kirche. Eine Denkschrift
an die deutsche Nation, S. 147ff. in: WICHERN (Ausgewählte Schriften – Band
3), 1849/1979

WINTER, Jörg: Diakonie im Spannungsfeld von kirchlichem und staatlichen
Recht, S. 287-299 in: RUDDAT/SCHÄFER (Hg.), 2005(a)

WITSCHKE, Reinhard: Diakonische Handlungsebenen zwischen Kirchenkreis
und EKD, S. 241-259 in: RUDDAT/SCHÄFER (Hg.), 2005

7.1. Literaturverzeichnis

159

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Jesus Christus – Vergewisserungen

Wenn über Jesus Christus gesprochen wird, dann gibt es unterschiedli-
che Akzente. Die Reich-Gottes-Verkündigung zum Beispiel wird dem
historischen Jesus zugerechnet. Hingegen ist der Sohn-Gottes-Titel
eine Zuschreibung an Jesus, die von der jungen christlichen Gemeinde
gemacht wurde. Dazu ist unterschiedliches zu sagen.

Reich-Gottes-Verkündigung des historischen Jesus

Die Forschung ist sich über das „Dass“ der Reich-Gottes-Verkündi-
gung Jesu einig, nicht aber in Bezug auf das „Was“.

Sprachgebrauch

Nach Ludger Schenke ist die basileia als „Königreich“ zu lesen. Es ist
ein fest umrissener Raum, ein Gebiet von einem bestimmten Herr-
scher (vergl. Gäckle, 2018, 46f.). Hier „Königsherrschaft“ zu überset-
zen ist zu unpräzise. Die Basileia in Jesu Verkündigung umschreibt
einen Vollendungszustand, der dann eintreten wird, „wenn Gott allein
und unbestritten als König herrscht und keine Macht ihm diese Herr-
schaft streitig macht“ (Strotmann, 2015, 100).

Dieser Heilsraum ist nicht statisch, „sondern eine dynamische
Wirklichkeit, die schon in der Gegenwart erfahrbar ist, sich immer
weiter ausdehnt und schließlich die ganze Welt umgreifen wird“ (dies.,
101). Man soll durch die Übersetzung nicht dazu verleitet werden, sich
das „Königreich Gottes“ als irdischen Staat der Neuzeit vorzustellen,
mit Wachposten usw. Dieser Heilsraum ist ein Raum von dem „alle
gottwidrigen Mächte und Kräfte ausgeschlossen sind“ (Gäckle, 2018,
54).

8. 

8.1.

8.1.1.

161

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Wie Jesus die „Basileia Gottes“ vor dem Hintergrund des
jüdischen Verständnishorizontes verstand

„Jesus lebte wie sein Lehrer Johannes der Täufer ebenfalls in der Vor-
stellungswelt der Apokalyptik. Auch er erwartete das Ende der gegen-
wärtigen Geschichte und das Hereinbrechen einer neuen Weltzeit, in
der nur noch Gott allein herrschen und alle Mächte des Bösen besiegt
sein werden (…). Auch er ging von einem großen Gericht am Ende
der Zeit aus und dachte in Dualismen: hier die Herrschaft des Satans –
da die Königsherrschaft Gottes. Allerdings identifizierte Jesus die dä-
monischen Mächte nie mit einer tatsächlich existierenden imperialen
Macht (wie z.B. Dan 7-12) oder mit den Nichtjuden an sich (wie z.B.
PsSal 17,3), sparte also die menschliche Welt aus. (…) Eher unge-
wöhnlich für apokalyptische Literatur war jedoch die Gewissheit Jesu,
dass die ›basileia Gottes‹ nicht nur unmittelbar bevorsteht, sondern
schon begonnen hat, also schon in die gegenwärtige Weltzeit eingebro-
chen ist und sie zu verändern beginnt. Trotzdem war das paradoxe, ty-
pisch jesuanische ›Schon‹ und ›Noch nicht‹ der Gottesherrschaft keine
Erfindung Jesu, sondern knüpfte an Vorstellungen an, die sich u.a. in
Liturgien und Gebeten des zeitgenössischen Judentums finden. (…)
Neu war jedoch Jesu Überzeugung, das zukünftige, die ganze Welt um-
fassende Königreich sei dabei, sich schon in der Gegenwart durchzu-
setzen“ (Strotmann, 2015, 103).

Das zukünftige und schon gegenwärtige Königreich Gottes in
der Verkündigung Jesu

Man kann sich auf kein Jesuslogion beziehen, wodurch belegt werden
könnte, dass das Reich Gottes unlösbar mit der Person Jesu verbunden
ist und wo die „zukünftige Gottesherrschaft … in Wort und Tat, in der
Person Jesus bereits Wirklichkeit“ und „in seiner Person bereits gegen-
wärtig“ ist (Zitate von Klappert in: Gäckle, 2018, 59; s.a. 127). „Eine
pauschale Deutung des Wirkens Jesu als Verwirklichung, Herbeifüh-
rung, Aktualisierung, Vorabschattung, Antizipation, Dämmerung, An-
bruch oder Einstand der ›basileia‹ (abweichend vom Original lateini-
sche Schreibweise R.M.) oder gar als realized eschatology und Verge-

8.1.2.

8.1.3.

8. Jesus Christus – Vergewisserungen

162

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


genwärtigung der Zukunft lässt sich von den Evangelien her nicht be-
legen“ (ders., 59f.; s.a. 132).

Gegenwärtigkeit des Gottesreiches

Die Wachstumsgleichnisse werden als Beispiele für die Gegenwärtig-
keit des Gottesreiches genannt. Dazu gehören das Gleichnis von der
selbstwachsenden Saat (Mk 4,26-29) oder das Gleichnis vom Senfkorn
(Mk 4,30-32).

Die Pointe der Gleichnisse vom Senfkorn (Mk 4,30-32; Lk 13,18f.)
oder vom Sauerteig (Mt 13,33) liegt in der Kraft und Unaufhaltsamkeit
des einmal begonnenen Prozesses, wo der Anfang gemacht ist und das
Reich Gottes sich nun unaufhaltsam die Bahn bricht (vergl. Wilk,
2012). Dabei lässt sich eine organische Verwandtschaft des „Anfangs“
(Senfkorn) und der Staude (Reich Gottes) kaum erahnen (vergl. Gäck-
le, 2018, 83). Deshalb darf man auch nicht so einfach die „basileia“ mit
der Kirche identifizieren und daraus abgeleitet einen Wachstum der
„basileia“ mit dem Wachstum der christlichen Kirche in Verbindung
bringen (vergl. ders., 81).

„Die Gegenwärtigkeit des Königreiches Gottes betonen schließlich
auch Jesusworte, die das Drängende der basileia in den Vordergrund
stellen und ein entsprechend entschlossenes und schnelles Handeln in
der Gegenwart fordern. Hierzu gehören die Gleichnisse vom Gastmahl
(Lk 14, 26-24 par Mt 22,1-14 par EvThom 64), vom Schatz im Acker
und von der Perle (Mt 13,44-46; EvThom 109.76). Der Gastgeber des
Festmahls kann nicht warten, bis alle Geladenen wirklich Zeit haben
und frei sind von ihren Verpflichtungen. Wenn Gott zum Fest ruft,
müssen die Geladenen kommen, ansonsten feiert er ohne sie (Lk
14,16-24 par). Noch radikaler erscheint die angemessene Reaktion auf
das Auffinden von Schatz und Perle, nämlich sofort alles zu verkaufen,
um diese Schätze zu erwerben. Auch hier gehören Gegenwärtigkeit
und Zukünftigkeit des Gottesreiches zusammen, ein eschatologisches
Verständnis fehlt jedoch“ (Strotmann, 2015, 106f.).

a)

8.1. Reich-Gottes-Verkündigung des historischen Jesus

163

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Zukünftigkeit des Gottesreiches

Von der Zukünftigkeit des Gottesreiches spricht die zweite Vaterunser-
bitte: „dein Reich komme“ (Lk 11,2/Mt 6,10). Es ist eine beharrliche
Bitte um die baldige und endgültige Durchsetzung dieses Reiches als
Heilsraum. „Die Rede vom Kommen des Reiches ist wahrscheinlich
eine Innovation Jesu, was ein gewichtiges Argument für die Authenzi-
tät ist“ (Gäckle, 2018, 53).

„Die Zukünftigkeit des Gottesreiches begegnet uns auch in den
ersten drei, wohl auf Jesus selbst zurückgehenden Seligpreisungen der
lukanischen Fassung (Lk 6,20f.), die den Armen, Hungernden und
Weinenden das Reich Gottes verheißen“ (Strotmann, 2015, 107).

Gegenwärtigkeit und Zukünftigkeit des Reiches Gottes

„Auf Grund der dargestellten Quellenlage ist es äußerst unwahrschein-
lich, dass Jesus die Gegenwärtigkeit des Gottesreiches isoliert ins Zen-
trum seiner Verkündigung gerückt hat“. Trotz herrschender Herr-
schaftsverhältnisse und familiarer Verwerfungen „konnte er in den
kleinen, unscheinbaren Anfängen seiner Exorzismen und Heilungen,
seiner Mahlsgemeinschaften, ja in der Schöpfung selbst die Gegenwär-
tigkeit der basileia spüren und sie anderen erfahrbar machen. Jesus
war auch kein gottvergessener Macher, der glaubte, aus eigener Kraft
die Welt verändern zu können. Er lebte aus einer inneren Gewissheit
heraus, dass Gott selbst sein Königreich in allerkürzester Zeit herbei-
führen und vollenden werde. Die in der Gegenwart sich Bahn brechen-
de Herrschaft Gottes war nur den Anfang, (…)“ (dies., 108f.).

Die behandelten Texte liefern keine überzeugenden Beweise für
einen apokalyptischen Jesus. Und dennoch ist es unwahrscheinlich,
dass Jesus sich vollständig von den apokalyptischen Vorstellungen sei-
nes Lehrers, Johannes des Täufers, entfernt haben soll. Und wenn die
junge Christengemeinde apokalyptische Vorstellungen vom Reich
Gottes hatte, dann wird sie das nicht ganz vorbei an Jesus entwickelt
haben (vergl. dies., 109).

b)

c)

8. Jesus Christus – Vergewisserungen

164

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Das Königreich als gesellschaftlicher Gegenentwurf zur
erfahrenen irdischen Herrschaft

Für die Hörer Jesu war Jesu Rede vom Reich Gottes weder ein theolo-
gisches, noch ein spirituelles Königreich, „sondern eine Metapher für
eine umfassende Wirklichkeit, die im Gegensatz steht zu jeder
menschlichen Herrschaft und zur erfahrenen empirischen Wirklich-
keit, die von Unterdrückung und Ungerechtigkeit, Krankheit und Tod
geprägt war (…)“ (dies., 110)

Adressaten und Adressatinnen der Reich Gottes Verkündigung (vergl. dies.,
110-113)

– Menschen mit sozioökonomischen Defiziten: Arme, Hungernde,
Chancenlose etc.

– Kinder
– Besessene, Kranke, Behinderte
– Menschen mit moralischen Defiziten: Zöllner, Prostituierte
– Im Zentrum, quasi als Bürger und Bürgerinnen des Gottesreiches,

stehen Menschen, die in den irdischen Gesellschaften am Rande
stehen, übersehen und ausgegrenzt werden, Menschen, die materi-
elle, psychische, physische und soziale Not leiden (vergl. dies., 113)

Erwartungen an diejenigen, die ins Reich Gottes eintreten wollen (vergl. Wilk,
2012)

– „Sie müssen die Zuschauerperspektive aufgeben und im eigenen
Leben umsetzen, was Jesus verkündet (…)“;

– Es gilt sich von selbstsüchtigen Begierden zu befreien (vergl. Mk 9,
43-47) und von Bindungen, wie sie vom Reichtum ausgehen, zu lö-
sen (vergl. Mk 10,25; Mt 6,24)

Metaphern für das Reich Gottes
– Festmahl ist als schöne Metapher für das Königreich Gottes (vergl.

Gäckle, 2018, 48ff.) von ihm gebraucht worden. Es ist eine Heraus-
forderung in einer Welt des Hungers und stets bedrohlicher Nah-
rungsknappheit. Die Speisung der Hungernden weist auch darauf
hin (vergl. Strotmann, 2015).

8.1.4.

a)

b)

c)

8.1. Reich-Gottes-Verkündigung des historischen Jesus

165

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


– Wenn er sagte: „Bei euch aber soll dies nicht sein, sondern wer bei
euch groß sein will, der soll euer Diener sein, und wer bei euch der
erste sein will, soll Sklave aller sein“, dann spricht er gegen anma-
ßendes und imperiales Herrschen (vergl. dies., 114f.). Den „Weisen
und Verständigen“ bleibt verborgen, worum es Jesus bei der Reich-
Gottes-Verkündigung geht (vergl. Wilk, 2012).

– Das Reich Gottes ist eine Gabe des Heils, die man empfängt, wenn
man offen wie die Kinder ist, diese Gabe zu empfangen (vergl. Mk
10,14f.) (vergl. Gäckle, 2018, 63f.). Diese Gabe des Heils kann also
schon jetzt „bereits gegenwärtig gesucht, empfangen und besessen
werden“ (ders., 73) – wird ganz aber erst eschatologisch sichtbar/
offenbar (vergl. ders., 130).

Bilder und Metaphern des Gerichts

„Auffallend oft besteht das Gericht in der Jesusüberlieferung in einem
selbstverschuldeten und selbstgewählten Ausschluss vom Königreich Got-
tes. Besonders Personen, die sich weigern den letzten radikalen Schritt
auf die basileia hin zu tun, müssen mit dieser Konsequenz rechnen.
Das gilt für die Eingeladenen im Gleichnis vom Gastmahl (Lk
14,16-24 par EvThom 64), die sich mit >wichtigeren< Dingen ent-
schuldigen, ebenso wie für den reichen Jüngling (Mk 10,17-23 par),
der sein Vermögen nicht loslassen kann, oder für diejenigen, die erst
noch ihre Familienangelegenheiten regeln wollen, bevor sie Jesus
nachfolgen (Lk 9,57-62 par). Als Selbstausschluss dürfte auch das Wort
vom Völkergastmahl (Lk 13,28f. par Mt 8,11) zu verstehen sein, wie
überhaupt die Einlassworte (…). Dem selbstgewählten Ausschluss
werden in den genannten Überlieferungen nicht selten Menschen ge-
genüber gestellt, die ursprünglich nicht für das Königreich Gottes vor-
gesehen waren bzw. die sich die Eingeladenen als Gäste nicht vorstel-
len können“ (Strotmann, 2015, 116f.).

„Fazit: Festzuhalten ist mit Theißen/Merz (246), dass die Gerichts-
predigt Jesu wie die des Täufers ihre AdressatInnen verunsichern will.
Im Licht des anbrechenden Gottesreiches ist ganz Israel vor Gott
schuldig geworden. Niemand, auch nicht die frommsten und gerech-
testen Judäer und Judäerinnen können sich von vornherein und selbst-

8.1.5.

8. Jesus Christus – Vergewisserungen

166

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


gewiss sicher sein, im Gericht gerettet zu werden und in das König-
reich Gottes einzugehen. Ärgerlich ist die jesuanische Gerichtspredigt
auch für gut situierte Menschen und solche mit entsprechendem ge-
sellschaftlichen und politischen Einfluss, insbesondere angesichts der
Tatsache, dass Menschen, die an unterschiedlichsten Defiziten leiden
und bisher unterprivilegiert waren, ja sogar Sündern und Sünderinnen,
das Reich Gottes zugesagt wird. (Absatz herausgenommen R.M.) Die
Gerichtspredigt Jesu zielt jedoch selbst in ihrer härtesten Variante (z.B.
das Weisheitswort LK 11,49-51 par) nicht auf die Verunsicherung an
sich, sondern durch die Verunsicherung hindurch auf die Umkehr
ihrer AdressatInnen. Wie grundsätzlich jeder Gerichtsprophet Israels,
einschließlich Johannes des Täufers, will auch Jesus durch die Ansage
des Gerichts dieses gerade verhindern und die AdressatInnen zur Um-
kehr von ihrem bisherigen Lebensweg bewegen. Und schließlich noch
ein Letztes: die Gerichtsbilder, die Jesus benutzt, sind zwar bedrohlich,
bleiben aber in der Schilderung von Strafen sehr zurückhaltend“ (dies.,
118).

Wie und wo kann man sich das Reich Gottes heutzutage
vorstellen (vergl. dazu Zager, 2002, 71-83 und 123, Punkt 4)

Wenn man ernst macht mit den Vorstellungen von „Raum“ und „Fest-
mahl“ beim Reich Gottes, dann ist für mich ein vorzüglicher Anknüp-
fungspunkt für heute greifbare Anfänge des Reich Gottes die Sozialkir-
che Gaarden (St. Matthäus in Kiel). Sie beherbergt die Kieler Tafel und
ein „Lädchen“, in dem gespendete Kleidung und kleine Haushaltsgerä-
te kostenlos mitgenommen werden können. Während der Öffnungs-
zeiten der Kieler Tafel sind Ehrenamtliche und die Pastorin Ragni Ma-
hajan anwesend und haben ein offenes Ohr für die Sorgen und Nöte
der Menschen. Die Stadtmission „stadt.mission.mensch“ ist mit im
Boot der Angebotspalette der Sozialkirche. Dadurch werden auch das
Café sowie soziale und kulturelle Veranstaltungen in der Sozialkirche
möglich. Im Café werden Speisen und Getränke zu einem günstigen
Preis angeboten; es besteht die Möglichkeit zur professionellen Bera-
tung. Jeden ersten Freitag im Monat gibt es Livemusik – der Eintritt ist
frei, Getränke werden zu kleinen Preisen angeboten. Und es findet re-

8.1.6.

8.1. Reich-Gottes-Verkündigung des historischen Jesus

167

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


gelmäßig eine Andacht im Raum der Stille statt. Darüber hinaus findet
ein Stammtisch für Menschen mit Assistenzbedarf hier Heimat. Die
Bingo-Nachmittage sind sehr beliebt, bei Jung und Alt, sie kosten
nichts und dennoch sind schöne Preise, die gespendet wurden, zu ge-
winnen. Dadurch bestehen in der Sozialkirche Beschäftigungsmög-
lichkeiten für Langzeitarbeitslose. Zur Sozialkirche Gaarden finden
unterschiedlichste Menschen den Weg, nicht nur Arme oder Men-
schen aus anderen Religionen und Kulturen, auch Straffällige oder
psychisch Kranke.

Anmerkungen zum Sohn-Gottes-Titel

Unser Blick auf Jesus Christus ist in großen Sätzen über Jesus
Christus gefangen

Manchmal frage ich mich, ob unser Blick auf die Menschen gefangen
ist durch große Sätze über Jesus Christus beziehungsweise eine zu ver-
herrlichende Sprache. Das Sprechen und Deuten von Jesu Leben, Tod
und Auferstehung wird durch Lehrsätze mit einem so hohen Wahr-
heitsanspruch betrieben, so dass der Effekt auftritt, dass so, wie Jesus
Christus in seiner Art und Weise sprach, lebte und handelte ganz ex-
klusiv als der Sohn Gottes erkannt und interpretiert wird – aber ei-
gentlich ist er „nur“, jetzt in dem vom Sozialethiker A. Rich (1984) ge-
wählten Begriff, ein „Prototyp“ dafür, wie tiefer Glauben Großes mög-
lich macht. Dadurch dass der Blick auf Jesus durch ein extrem verherr-
lichendes Sprechen umklammert wird, herrscht ein zu ausschließender
Blick auf das Attribut „Sohn“ oder „Tochter Gottes“, so dass andere
Menschen in der Geschichte nicht mehr als Söhne oder Töchter Gottes
erkannt und verstanden werden, die aber auch im Himmel an der Seite
Gottes sitzen. „(…) ihr seid alle durch den Glauben Gottes Kinder (er-
go: Töchter und Söhne)….“ (Gal 3,26). Ich frage mich, ob die in der
Christologie erfolgende Differenzierung zwischen der WESENSgleich-
heit Jesu mit dem Vater und eine Gottessohnschaft/Gottestochter-
schaft der GNADE nach sinnvoll argumentativ zu vollziehen ist, wenn
der „exklusive“ Sohn Gottes und die anderen Söhne und Töchter Göt-
tes durch den Glauben der Gestalt nach gleich sein werden.

8.2.

8.2.1.

8. Jesus Christus – Vergewisserungen

168

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Es ist durchaus realistisch anzunehmen, dass es Menschen gibt, die
auch ein ebenso wie Jesus Christus barmherziges, von Liebe durch-
tränktes, spirituelles, zutiefst gerechtes Leben führen, dass sie Jesus
Christus gleich sind. Ich vermute sehr stark, dass es neben Jesus Chris-
tus, man muss nur ganz genau hinschauen, auch Menschen gibt, die in
ihren Lebens- und Grundvollzügen umfassend transparent auf Gott
hin sind. Und es können Menschen sein, die Lahme zum Gehen brin-
gen, Blinde zum Sehen bringen und Tote auferwecken – „Wer an mich
glaubt, der wird die Werke auch tun, die ich tue, und er wird noch grö-
ßere als diese tun; (…)“ (Joh. 14,12). Einem von der Angst durch und
durch ergriffenen Menschen wieder die Freiheit zum Leben zu schen-
ken, ist so als würde man einen Lahmen wieder zum Gehen bringen.
Wie stark dürfen wir die von Jesus Christus berichteten Ereignisse
physisch denken, um das mit der metaphorischen Sprache in der Bibel
Gemeinte über Gebühr einzuengen beziehungsweise auszugrenzen. Es
gibt Menschen, die Arzt im originären Sinne sind, ohne den Arztberuf
auszuüben. Man kann auch die Wunder, die Menschen heute vollbrin-
gen, erkennen lernen, wenn man weg kommt von der engführenden
Interpretationsfolie – das Ereignis ist biologisch, naturwissenschaftlich,
soziologisch nicht erklärbar. Weil man das Wort Wunder nicht gern in
Mund nimmt wird von Spontanheilungen gesprochen und doch sind
es Wunder, angetippt durch Heilimpulse von Ärzten und Pflegekräften
und liebevollen Besuchen. Und war es nicht ein Wunder der Nächsten-
liebe, als im Jahreswechsel 2015/2016 so viele Menschen sich für die
Flüchtlinge engagierten – vergleichbar der Sättigung der 5000 durch
die wunderbare Brotvermehrung?

Sohn Gottes ist man, wenn ich die Hinweise in der Bibel richtig
deute, nicht „attributfrei“. Es gehört zu der Identifizierung von jeman-
den als Sohn und Tochter Gottes eine Qualitätsaussage von sich selbst
zeigenden Leben, sich bewährenden Leben, von einem besonderen
persönlichen Fingerabdruck in den zwischenmenschlichen Bezügen
hinsichtlich Liebe, Barmherzigkeit, Gerechtigkeit, Treue zu Gott dazu.
Ich möchte nicht ein Junktim formulieren – hier wäre der Junktim-Ge-
danke fehl am Platz. Aber es muss doch mit jemanden für Gott erfahr-
bar bleiben, dass jener (also Gottes Sohn und Tochter Gottes) bei sei-
nen Grundvollzügen auf der Erde so ist, was das göttliche Handeln
qualitativ ausmacht, so wie es uns in der Bibel berichtet wird. Er muss

8.2. Anmerkungen zum Sohn-Gottes-Titel

169

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


dabei das menschliche allzu menschliche Mittelmaß transzendieren.
Gott wird jemanden wohl nicht als Gottes Sohn oder Tochter Gottes
annehmen, der das in der Bibel berichtete „Göttliche“ des Lebens ver-
rät oder nachlässig darauf Bezug nimmt. Ohne grenzenlose Liebe wird
wohl kaum Gott jemanden als Sohn oder Tochter Gottes annehmen.
Fehlende Liebe ist eine ganz entscheidende Scheidemarke (1 Kor 13)
mit der sich jemand herauskatapultiert aus den Kreis der Söhne und
Töchter Gottes. Und Liebe ist wahrlich nichts Einfaches, wenn sie sich
bewähren muss.

Ich vermute ganz stark, dass Jesus Christus nicht der einzige Sohn,
die einzige Tochter Gottes gewesen ist (vergl. hier den Hinweis auf die
feministische Diskussion zur Christologie in Westeuropa und Nord-
amerika, insbesondere zu D. Sölle in: Zager, 2002, 116), dass es auch
noch andere Menschen gab, die genauso wie er in ihrem Leben trans-
parent auf Gott gewesen sind, dass sich wieder noch weitere Wunder
ereigneten durch das Eingreifen dieser Menschen – man darf halt nur
nicht enggeführt auf die Vorgänge auf dieser Erde durch die alles do-
minierende „Erzählung“ von Jesus Christus schauen. Man muss auch
die Geschichten von den anderen Menschen, die auf dieser Erde weil-
ten, erzählen, damit deutlich wird, dass es über Jesus Christus hinaus
auch noch ein im Angesicht Gottes zutiefst gelingendes Leben auf die-
ser Erde gibt. Ich denke an die Diakonisse, deren Liebe sich in unend-
lich viel Langmut und Treue zur geschundenen Existenz zeigt und da-
durch dem gebrochenen Menschen wieder Lebensmut und Zukunfts-
schritte schenkt. Ich denke an den Diakon der zutiefst gerecht bei
Mobbingfällen dazwischen geht und der dann ganz ohne Eitelkeit und
Selbstherrlichkeit sich über gelungene Gerichtsprozesse für Mobbing-
opfer freut.

Sohn Gottes oder Tochter Gottes – es gab und gibt Menschen, die
um der gerechten Sache verunglimpft und verfolgt wurden, die in die
Enge getrieben einen sehr schmerzvollen Leidensweg gehen mussten
und gekreuzigt wurden.

8. Jesus Christus – Vergewisserungen

170

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Ist nur Jesus Christus auferstanden?

Die Auferstehung von Jesus Christus war nur möglich, weil er ein
durch und durch auf Gott hin transparentes Leben führte. Seine tiefste
Barmherzigkeit, seine Liebe, seine unbestechliche Gerechtigkeit, sein
durch die gesellschaftlichen Verhältnisse nicht besetzbarer Lebenswan-
del unter dem Lichte Gottes, seine Freiheit vor teuflischen Versuchun-
gen waren so stark, dass Gott die Spur seines Lebens über den Tod hi-
naus weitergehen ließ. Die praktischen Aussagen seines Lebens zur
Liebe, Barmherzigkeit, Gerechtigkeit und zur Freiheit waren so stark
transparent auf Gott hin, so dass die Jünger glaubten, dass der gewalt-
same Tod seiner Gestalt nichts anhaben konnte – obwohl am Kreuz
hingerichtet, begleitete er sie über den Tod hinaus. Das ist die Aufer-
stehung Jesu Christi. Das bringt das Bild „Unterwegs nach Emmaus“
von Janet Brooks-Gerloff gut zum Ausdruck. Es macht die verklärte
Gestalt des präsenten und gegenwärtigen Auferstandenen sehr gut
deutlich.

Und ist nur Jesus Christus von den Toten auferstanden, gezeichnet
mit den Wundmalen. Wie denken wir Auferstehung beziehungsweise
stellen wir uns Auferstehung vor, gezeichnet mit Wundmalen? Könnte
nicht auch eine Auferstehung bei einem zutiefst gerechten und barm-
herzigen Menschen vorliegen, der nach Monaten der Folter, seelisch
tot und im Gehirn neurobiologisch mit einer Furchtnarbe gekenn-
zeichnet aus einem Folterkeller auftaucht und nach 10 Jahren der lang-
samen Auferstehung wieder ganz frei mit Liebe zwischenmenschliche
Beziehungen gestaltet, wieder beglückt die Vögel im Wald zwitschern
hören kann und wieder ganz uneigennützig aktiv ein Helfender ist?
Auf welche Auferstehung vom wem warten wir, bis wir uns eingeste-
hen, dass es ein Sohn oder eine Tochter Gottes ist?

Und ist die Auferstehung von einer selbstbewussten, gerechten, at-
traktiven und fürsorglichen Frau im Mittelalter vorstellbar, die Opfer
der Hexenverbrennung wurde und deren Asche in alle Winde verstreut
wurde? Oder ist die Auferstehung des gerechten Mannes vorstellbar,
der von der Militärjunta in den 70er Jahren des letzten Jahrhunderts
verschwunden gelassen und über dem Meer herabgeworfen wurde und
beim Aufprall auf das Meer in Stücke zerrissen wurde? Und ist die
Auferstehung der leidenschaftlichen und unbeugsamen Christin mög-

8.2.2.

8.2. Anmerkungen zum Sohn-Gottes-Titel

171

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


lich, die von Boko Haram geköpft wurde? Kann das Vorbild der Aufer-
stehung Jesu hier den Blick verengen auf die mögliche und vielleicht
stattgefundene Auferstehung dieser Menschen? Kann die Auferste-
hung darin bestehen, dass andere Menschen, den Leib beziehungswei-
se die Gestalt dieser Menschen nach ihrem Tod anzogen und das
Zeugnis des Lebens dieser Menschen in ihrem Leben weiterführten,
die praktischen Aussageintentionen und Ausrufezeichen der zu Tode
Gekommenen verlebendigten und unter den Menschen weitertrugen?
Ist es Auferstehung, wenn Worte, Zeugnisse, Lebensbeispiele uns wei-
terhin umtreiben und uns den Weg ins Leben weisen (vergl. Zager,
2002, 123)? Auferstehung – das ist für mich dann, wenn das Lebens-
zeugnis einer Person mit seinem Tod nicht am Ende ist und durch an-
dere über den Tod hinaus in der Geschichte der Menschheit Gestalt
annimmt, so als würde der Verstorbene noch leben – durch erinnert
werden (vergl. Slenczka, 2018).

Es sind mehr Söhne und Töchter Gottes als nur Jesus Christus auf-
erstanden. Es werden nur diese Ereignisse nicht erzählt, nicht tradiert
und daher sind sie uns nicht bewusst. Wir sind zu sehr auf diese exklu-
sive Auferstehungsgeschichte von Jesus Christus mit unserer Aufmerk-
samkeit konzentriert und können es uns, weil sie so exklusiv erzählt
wird, nicht mehr vorstellen, dass sich weiterhin Auferstehungsereignis-
se unter uns ereignen. Wäre dies der Fall, dann würde man leichter an
die Auferstehung glauben.

Literaturverzeichnis

GÄCKLE, Volker: Das Reich Gottes im Neuen Testament. Auslegungen – Anfra-
gen – Alternativen, Göttingen 2018

RICH, Arthur: Wirtschaftsethik. Grundlagen in theologischer Perspektive, Güters-
loh 1984

SLENCZKA, Notger. Wir werden erinnert. Warum die Frage nach dem leeren
Grab überflüssig ist, S. 32-34 in: zeitzeichen 4/2018

STROTMANN, Angelika: Der historische Jesus: Eine Einführung, Paderborn
2(2015)

THEIßEN, Gerd/MERZ, Annette: Der historische Jesus. Ein Lehrbuch, S. 221-255,
Göttingen 4(2011)

8.3.

8. Jesus Christus – Vergewisserungen

172

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


WILK, Florian: Drängen auf allen Ebenen. Das Evangelium vom Reich Gottes in
der Jesusüberlieferung. (Nikolaus Walter zum 80. Geburtstag) Text erschienen
im Loccumer Pelikan 1/2012) in: http://www.rpi-loccum.de/material/ausaetze/
theo_wilk abgerufen am 17.5.2018

ZAGER, Werner: Bergpredigt und Reich Gottes, Neukirchen-Vluyn 2002

8.3. Literaturverzeichnis

173

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Schlussteil – Gott mit und unter den
Benachteiligten

Diesen Schlussteil möchte ich unter das Thema Gott mit und unter
den Benachteiligten stellen und damit deutlich machen, dass ein be-
freiungstheologischer Akzent deutlich wird. Gott ist mit und unter den
Benachteiligten wie die Beziehungen mit den Benachteiligten von gött-
licher Qualität sind – wenn sie zum Beispiel von einer so tiefen Aner-
kennungskultur geprägt sind, dass wir jeden Benachteiligten sehen
und nicht aus den Augen verlieren, wie Tzvetan Todorov es verdeut-
lichte, um dann auch für sie einstehen zu können. Enrique Dussel for-
derte „Befreie den Armen!“ Es gilt also so für den Armen so intensiv
einzustehen, dass in ihm eine Kraft lebendig wird, aus dem Herr-
schaftssystem auszuziehen. Das Prekariat kennt individuelle Lebensla-
gen, die in den Suizid treiben – das Lamento Hiob von Jan Koblasa
kann diese eventuell symbolisieren – aber die apokalyptische Theolo-
gie macht deutlich, dass der Ausweg nicht in dem Eingehen auf die in-
dividuelle Angst und Verzweiflung liegt, sondern nur im Zusammen-
hang der Heilung des Ganzen vorstellbar ist. Befreiungstheologisch ge-
wendet steht eine befreiungstheologische Apokalyptik vor der Heraus-
forderung, das Gewebe des Lebendigen, die relationalen Interdepen-
denzen des Für- und Zueinanders, die Verwiesen- und Angewiesenheit
mit (rettender) Liebe (vergl. J.H. Wichern), Zärtlichkeit, Achtsamkeit,
Barmherzigkeit, Mitgefühl (vergl. A. Schopenhauer), Solidarität, Ver-
trauen, Fürsorglichkeit und Anteilnahme so stark und intensiv zu
tränken und zu sättigen, damit es keinen Zweifel gibt, dass es Gott
nicht gibt. Diese alle aufgezählten Beziehungsweisen müssen vielfache
Hände, Füße und Augen bekommen – dann ist Gott lebendig und die
apokalyptische Angst verschwindet. Befreiungstheologisch gedacht be-
deutet die Reich-Gottes Verkündigung von Martin Luther King und
Jesus, dass das Reich Gottes nicht für eine Gruppe, wie die Armen,
Kranken, Hungernden und Benachteiligten, dauerhaft vereinnahmt

9. 

175

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


wird – aber es ist wohl zu sehen, dass einige, weil sie den Nächsten
nicht dienen können bzw. nicht Sklave aller sein wollen, sich nicht
vom Reichtum lösen können, sich nicht von selbstsüchtigen Begierden
befreien können und der Einladung zum Festmahl nicht nachkommen,
Selbstausschluss vom Reich Gottes betreiben. Es kann zur Gewissen-
frage werden, wie bei „anonymen Christen“ (vergl. K. Rahner), mit
und unter den Benachteiligten zu sein – das wird an den Publikatio-
nen von Kathrin Hartmann („Wir müssen leider draussen bleiben“
[2012]; „Aus kontrolliertem Raubbau“ [2015]) deutlich. Diese ist in
meinen Augen eine „anonyme Christin“ oder vielleicht eine „religions-
lose Christin“.

9. Schlussteil – Gott mit und unter den Benachteiligten

176

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


Danksagung

Dadurch dass ich Nutzer der alten und neuen Flensburger Tafel sein
konnte, war es möglich die wissenschaftliche Arbeit zu finanzieren –
Kopien, Fernleihkosten, Druckerkartuschen, Bücherkauf usw. schlu-
gen immer wieder mächtig zu Buche.

Die Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen der Leih- und Ergänzungs-
bibliothek Schleswig-Holstein und der Stadtbibliothek Flensburg wa-
ren verlässliche Kooperationspartner/-innen bei der Bewältigung der
Fernleihen und bei der Recherche nach Literatur.

Mein Bruder Alexander Mierzwa stellte mir seine umfangreiche
Martin Luther King-Literatur zur Verfügung.

Zur teilweisen Finanzierung der Drucklegung trugen Sr. Susanne
Henke, Pastor i.R. Wolfgang Stengel und eine ungenannte Pastorin i.R.
aus der Rheinischen Kirche bei.

10. 

177

https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861


https://doi.org/10.5771/9783828871861 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871861

	Einleitung
	1. 500 Jahre Verdeckung Lateinamerikas – zwei Perspektiven. Ein Vergleich der Anliegen von Enrique Dussel und Tzvetan Todorov
	1.1. Vorbemerkungen
	1.2. Gemeinsamer Ausgangspunkt – Verschiedene Anliegen
	1.3. Emmanuel Levinas
	1.4. Enrique Dussel
	1.5. Tzvetan Todorov
	1.6. Die „Kategorie des/der Anderen“
	1.6.1. Emmanuel Levinas
	1.6.2. Enrique Dussel
	a) Exteriorität (vergl. Dussel, 1977/1989, 54-64)
	b) Proximität (vergl. Dussel, 1977/1989, 29-35)
	c) Wechselwirkung
	d) Befreiende Praxis
	e) Die Philosophie des Absoluten

	1.6.3. Tzvetan Todorov
	a) Die Kategorie des Anderen/Das Problem des Anderen
	b) Das Andere in uns/von uns


	1.7. Konsequenzen für das Lesen des „Quinto Centario“ bei Dussel und Todorov
	1.7.1. Philosophie/Theologie
	1.7.2. Moderne
	1.7.3. Die vielen Gesichter des anderen als anderen

	1.8. Literaturverzeichnis

	2. Rezeption apokalyptischer Aspekte in der Eschatologie von J. Moltmann
	2.1. Alttestamentliche und frühjüdische Apokalyptik
	2.1.1 Sozio-historische Krise
	2.1.2. Theologische Krise
	2.1.3. Was bedeutet hier apokalyptisch orientierter Glaube?
	2.1.4 Hermeneutische Leistung frühjüdischer Apokalyptik
	2.1.5. Frühjüdische Apokalypse bei J. Moltmann?

	2.2. Die jesuanische Korrektur der Apokalyptik
	2.2.1. Korrekturen
	2.2.2. Anknüpfungspunkte
	2.2.3. Moltmann und die jesuanische Korrektur

	2.3. Frühchristliche Apokalyptik
	2.3.1. Markus 13
	2.3.2. Offenbarung
	2.3.3. Moltmann und die frühchristliche Apokalyptik

	2.4. Anfragen an apokalyptisches Denken
	2.4.1. Gottesherrschaft/Jüngster Tag
	2.4.2. Metaphernfeld
	2.4.3. Soziokultureller Hintergrund

	2.5. Perspektiven der Apokalyptik für Konfliktlösungen
	2.5.1. Das freiheitliche „Experiment“ Gottes und seine möglichen Folgen
	2.5.2. Die pastorale Bedeutung
	2.5.3. Die rationale Bedeutung
	2.5.4. Die theologische Bedeutung

	2.6. Literaturverzeichnis

	3. Lamento Hiob
	4. Compassion – eine philosophische Spurensuche
	a) Der Mensch – ein egoistisches oder soziales Wesen
	b) Kälte- und Wärmemetapher
	4.1. Shaftesbury
	4.2. Schopenhauer
	4.3. Todorov
	4.4. Nachtrag zu T. Todorov: Philip Zimbardo zu Heldentum
	4.5. Ergebnissichtung
	4.6. Literaturverzeichnis


	5. Martin Luther Kings Reich Gottes – Theologie
	5.1. Kritische Anmerkungen
	5.2. Martin Luther King noch einmal
	5.3. Literatur

	6. Sein in der Welt – religiös
	6.1. Dietrich Bonhoeffer (religionsloses Christentum)
	6.2. Karl Rahner (anonymer Christ)
	6.3. Erich Fromm (Haben oder Sein)
	6.4. Zusammenführung
	6.5. Literaturverzeichnis

	7. Die rettende Liebe (Wichern I; Wichern II; Wichern III; Wichern IV)
	7.1. Literaturverzeichnis

	8. Jesus Christus – Vergewisserungen
	8.1. Reich-Gottes-Verkündigung des historischen Jesus
	8.1.1. Sprachgebrauch
	8.1.2. Wie Jesus die „Basileia Gottes“ vor dem Hintergrund des jüdischen Verständnishorizontes verstand
	8.1.3. Das zukünftige und schon gegenwärtige Königreich Gottes in der Verkündigung Jesu
	a) Gegenwärtigkeit des Gottesreiches
	b) Zukünftigkeit des Gottesreiches
	c) Gegenwärtigkeit und Zukünftigkeit des Reiches Gottes

	8.1.4. Das Königreich als gesellschaftlicher Gegenentwurf zur erfahrenen irdischen Herrschaft
	a) Adressaten und Adressatinnen der Reich Gottes Verkündigung (vergl. dies., 110-113)
	b) Erwartungen an diejenigen, die ins Reich Gottes eintreten wollen (vergl. Wilk, 2012)
	c) Metaphern für das Reich Gottes

	8.1.5. Bilder und Metaphern des Gerichts
	8.1.6. Wie und wo kann man sich das Reich Gottes heutzutage vorstellen (vergl. dazu Zager, 2002, 71-83 und 123, Punkt 4)

	8.2. Anmerkungen zum Sohn-Gottes-Titel
	8.2.1. Unser Blick auf Jesus Christus ist in großen Sätzen über Jesus Christus gefangen
	8.2.2. Ist nur Jesus Christus auferstanden?

	8.3. Literaturverzeichnis

	9. Schlussteil – Gott mit und unter den Benachteiligten
	10. Danksagung

