
 

   

 

13 

1. Performative Writing 2000/1800? Vorsätze2 
 
 
 
 
 
 
Gegen Ende des 20. Jahrhunderts stellte Dwight Conquergood 
seine mittlerweile als “performative turn” bekannten fünf Fragen 
an die Wissenschaften — wobei bei den wenigen, welche die Frage 
überhaupt zur Kenntnis nahmen, eine gehörige Verunsicherung 
einsetzte, was denn eigentlich als Wissenschaft zu gelten habe und 
ob das denn überhaupt noch eine gewichtige Frage sei: Der ersten 
Frage — ob sich Kultur nicht einleuchtender als die Entfaltung 
einer performative Erfindung fassen ließe denn als verhärtetes 
System — mochte man noch die Evidenz einer eher rhetorischen, 
aber bis dato noch nicht derart klar formulierten Frage abgewin-
nen. Versagten vor den radikalen Umbrüchen der Gegenwart 
(Ende des kalten Krieges, verstärkte Dynamisierung kultureller 
Zusammenhänge durch die einsetzende Globalisierung) doch die 
bisherigen Interpretationsmodelle. Mit der zweiten, eher ethno-
logisch orientierten Frage Conquergoods — ob die fachspezifische 
Untersuchung nicht, anstatt als Beobachtung, besser als eine den 
Bezug zwischen Beobachter und Beobachteten ermöglichende Fik-
tionalisierung zu verstehen sei — brauchten die Nichtethnologen 
sich glücklicherweise nicht näher zu befassen, bzw. ihre Bejahung 
erfand sich die eigene Evidenz bereits performativ: Denn in der Er-
hebung des Performativen zum Paradigma kultureller Bedeutung 
war das Unbehagen am Tempo der Gegenwart nicht bloß abge-
schwächt, sondern auch in eben jene eingeforderte “enabling 
fiction” überführt. Und bei Conquergoods fünfter und letzter 
Frage — der nach dem politischen Analysepotential des performative 
turn bezüglich der Unterwanderung bzw. der Selbstreproduktion 
von Ideologien — handelte es sich nun wirklich um die Rezitation 
eines akademischen Rituals, die außerhalb des Elfenbeinturms 
vielleicht hier und da interessierte, dabei aber selbst nur wenige 
performative Effekte zeitigte. Bleiben die dritte und vierte Frage: 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13 - am 17.01.2026, 20:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

14 

die nach den epistemologischen Konsequenzen einer Wende zur 
Vollzugslogik — “What kinds of knowledge are privileged or 
displaced when performed experience becomes a way of knowing, 
a method of critical inquiring, a mode of understanding?” — und, 
eng damit verknüpft, die nach der wissenschaftlichen Darstellung 
solcher Logik, welche sich nun nicht mehr einzig an einer Fixie-
rung oder Repräsentation der wissenschaftlichen Resultate orien-
tieren darf: “What are the rhetorical problematics of performance 
as a complementary or alternative form of publishing research?”3 
Weniger pragmatisch und etwas gröber formuliert: Was kann nach 
einem Umbruch vom an der Sprache orientierten Repräsentations-
paradigma zum an der Handlung orientierten Vollzugsparadigma 
überhaupt noch als Wissensweise Bestand haben und auf welche 
Weise kann es sich selbst wissenschaftlich präsentieren? Geht es 
doch nicht mehr um das Aufzeigen und Wiedergeben beständiger 
Strukturen, in der Zeitlichkeit, Prozessualität und Dynamik höchs-
tens als Entwicklung von Struktur zu Struktur gedacht werden 
können. Das vielleicht nicht besonders neue, aber doch anders ge-
artete Interesse berührt nun vielmehr das Flüchtige, Sprunghafte, 
Singuläre, Kontingente, das doch der Regelhaftigkeit wissenschaft-
licher Rationalität zuwiderläuft. Nicht umsonst spricht Conquer-
good aus einem nicht nur in den Theaterwissenschaften entstehen-
den Interesse an der Performance als im 20. Jahrhundert neu ent-
stehenden, an der Verwirklichung im Augenblick orientierten 
Kunstform heraus.4 Conquergoods Fragen nach den epistemo-
logischen und darstellerischen Konsequenzen des Performativen 
liefern nicht bloß eine Innovation zu Zeiten, in denen die vor-
maligen Geisteswissenschaften durch eine Umstrukturierung zu 
Medien- und Kulturwissenschaften versuchen, zumindest einen 
Teil ihrer gesellschaftlichen Relevanz, Akzeptanz und finanziellen 
Absicherung gegenüber der Hegemonie der hard sciences zu erhal-
ten. Sie exponieren vor allem ein Grundlagenproblem, welches 
auch auf die hard sciences übergreifen könnte: die Problematik der 
Verfaßtheit von nicht bloß kulturwissenschaftlichem und nicht 
bloß an Buchstaben oder Ziffern gebundenen Wissen.  

Diese Problematik hinterläßt ihre Spuren bereits in der Begrün-
dung der Diskussion um das Performative: in Austins Vorlesungen 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13 - am 17.01.2026, 20:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

15 

How to Do Things with Words, in denen die aristotelische energeia / 
ergon-Unterscheidung reinterpretiert und als die zwischen perfor-
mativ handelndem und konstativ beschreibendem Sprachgebrauch 
in die analytische Sprachphilosophie eingeführt wird, um nicht zu 
sagen: beschrieben wird. Vielleicht zeigt Austin sich gerade wegen 
des eigenen Verbleibs auf der deskriptiven Ebene am Ende der 
Vorlesungsreihe höchst unzufrieden mit dem Geleisteten: “In 
these lectures then I’ve been doing two things which I do not 
altogether like doing. These are (1) producing a programme, that 
is, saying what ought to be done rather than doing something; (2) 
lecturing.”5 Die zwei Aspekte des Unbehagens sind eng mitein-
ander verbunden. Das programmatische Beschreiben, in dem der 
Professor sein erstes Problem sieht, vollzieht sich notwendig auch 
als normierendes Vorschreiben, für das die westliche Lehrtradi-
tion wiederum das asymmetrische Modell der frontalen Vorle-
sung, Austins zweites Problem also, bereithält. Das Unbehagen 
scheint also zum einen darin zu liegen, daß die Vorlesung kons-
tativ beschreibt und nicht performativ handelt; zum anderen 
darin, daß dieser konstative Sprechakt gar nicht beschreibt, son-
dern eine performative Handlung vollzieht. Denn der Sprechakt 
beruft sich auf eine überkommene Machtkonstellation und repro-
duziert diese, ohne auf diese Handlung weiter hinzuweisen, 
während gleichzeitig innerhalb der Konstatierung das Konsta-
tierungsmodell verabschiedet wird. Bloß indirekt läßt sich aus 
dieser Unzufriedenheit auf Eigenarten des Performativen schlie-
ßen, daß es sich nämlich bei diesem um eine andere Weise des 
Wissens handelt und demnach auch um eine andere Weise, die 
diesem Wissen eigenen Machtverhältnisse zu entfalten. Der Profes-
sor zumindest hat durchaus eine Überschreitung der Lehrsituation 
im Sinn. Während das Vorlesungsverhalten, also Zuhören und 
Verstehen auf der einen Seite und mehr noch Erdenken und Aus-
arbeiten auf der anderen, nicht nur rein konstativ zu sein scheint, 
sondern noch dazu “a little boring and dry”, wird zukünftiges 
Sprechhandeln da schon positiver besetzt: “I leave to my readers 
the real fun of applying it in philosophy.”6 Nicht daß Professor 
Austin keinen Spaß gehabt oder wenigstens gemacht hätte. Die zur 
Beschreibung von performativem und konstativem Sprachge-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13 - am 17.01.2026, 20:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

16 

brauch vorgebrachten Beispiele wimmeln von Witzen, manchmal 
humoristischen, manchmal bösartigen.7 Worin aber the real fun 
bestehen könnte, das bleibt dem Handeln der Zuhörenden und 
Lesenden überlassen. Zwar besteht jene diesen überlassene Applika-
tion zunächst einerseits in Umsetzung und daher Durchsetzung des 
von Austin beschriebenen Programms — und damit einer Weiter-
führung des akademischen Rituals. Doch andererseits zeigt diese 
Festlegung der performativen Handlung durch eine scheinbar 
rein konstative Beschreibung präzise das Problem auf, mit dem 
Austin sich mit seiner Beschreibung des Performativen konfron-
tiert sieht: daß es nämlich “not always easy” sei, “to distinguish 
performative utterances from constative”8. Das hat zur Folge, daß 
Austin in der Mitte seiner Vorlesung eine Behandlung des Per-
formativen völlig aus dem Auge verliert — vielleicht wegen seiner 
Rückbesinnung auf Grundlegenderes, wie die analytische Philoso-
phie von Searle an in bester wissenschaftlicher Tradition betont.9 
Oder — und dies geht mehr in die Richtung der von Conquergood 
aufgeworfenen Fragen und der ihnen folgenden Diskussion — weil 
sich im von Austin benutzten Medium die Problematik und das 
Potential des Performativen kaum noch fassen lassen. Innerhalb 
einer Kritik des akademischen Rituals scheinen dabei drei Punkte 
aus dieser Debatte von besonderer Wichtigkeit: 1. Austins sprach-
analytische Beschränkung eben auf die Sprache. Handelt es sich 
nicht bei der innerakademischen Sprachfixierung um ein Bündel 
performativer Akte, die bestimmte Wissensformen ermöglichen, 
andere ausblenden, also insbesondere ein Wissen um die eigene 
Verfaßtheit ausblenden? Inwieweit muß Performativität als so-
ziales oder im weitesten Sinne kulturelles Handeln bestimmt 
werden?10 2. die konstitutive Undeutlichkeit des sprachlichen 
Begriffs des Performativen. Inwieweit handelt es sich, sobald man 
das Performative der Sprache entwunden hat, um eine Grenze der 
Wissenschaft, an welcher diese ihre eigenen Beschränkungen 
erfahren und kritisch in sich eingreifen kann?11 3. die Ablösung 
des Begriffs des Performativen von der Intentionalität. Dem 
(sprachlichen) Handeln bleibt das Risiko des Fehlgehens ein-
geschrieben. Es kann nicht von vornherein wissen, inwieweit zum 
Beispiel die Umsetzung der in Austins Vorlesungen aufgestellten 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13 - am 17.01.2026, 20:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

17 

Programmatik dieser treu bleiben wird oder inwieweit in einer 
anderen Treue, nämlich der zum Spaß der Anwendung, etwaige 
Absichten und Vorgaben des Programms unterwandert, umgestal-
tet oder gar ausgesetzt werden. Erstes hat die analytische Philoso-
phie im Fahrwasser Searles für sich beansprucht. In der zweiten 
Variante, vor allem durch Derridas Austin-Lektüre popularisiert, 
findet die Analytik daher ein Ärgernis, so daß die Debatte zwi-
schen Searle und Derrida um das Erbe Austins sich in erster Linie 
um die Legitimität des jeweiligen Wissens — Legitimitätsanspruch 
auf der Seite Searles, Problematisierung von Legitimität als solcher 
auf Seiten Derridas — dreht.12 In der Legitimitätsfrage bündeln 
sich die aus der Performativitäts-Debatte herausgegriffenen drei 
Punkte. Der Rückgriff auf Austin verstärkt nicht bloß Conquer-
goods vierte und fünfte Frage nach den epistemologischen und 
darstellungsformalen Konsequenzen von Wissen. Zur Frage wird, 
was überhaupt Wissen sei, und das heißt auch und insbesondere: 
wie es sich vollziehe. Schon knapp zwei Jahrzehnte vor der Hoch-
konjunktur des Performativitätsdiskurses hatte Lyotards Eröff-
nung der Postmoderne-Debatte daher das Wort Performativität in 
einem eher negativen Sinne verwandt. Legitimes Wissen sei Wis-
sen mit der höchsten Performativität, das heißt mit der stärksten 
Durchsetzungskraft und überdecke das postmoderne Wissen, das 
sich durch eine innere Vielfältigkeit und Heterogenität auszeich-
ne.13 Performativität in diesem Sinne wäre das Schaffen von 
Legitimität oder auch plump: das Recht des Stärkeren. Als Kritik 
an eben diesem Unrecht versteht sich die spätere positive Beset-
zung des Begriffs durch zum Beispiel Butler und Zizek. Hier kann 
die Handlung, die auf eine machtvolle, dem Handeln vorläufige 
Struktur angewiesen ist, diese Struktur auch verändern oder 
zumindest ihren Sinn entstellen.14 Performativ vollzieht sich so 
beides: die Herstellung von Sinn, Wissen und Macht wie ihre 
Aussetzung, Veränderung oder Delegitimierung. Der Begriff 
spielt ein wenig ins Beliebige hinüber. Die Fragen, die mit ihm an 
das Wissen und seine Vollzugsformen gestellt werden, intensi-
vieren sich aber dadurch nur. Und vielleicht erhält mit solch 
Intensivierung auch Conquergoods fünfte Frage, die nach dem 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13 - am 17.01.2026, 20:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

18 

politischen Gehalt, eine Richtung, die über ein bloß inner-
akademisches Gesinnungsbekenntnis hinausweist. 

 
Sich an Probleme mit der Gegenwart durch Rückgriff auf Pro-
bleme der Vergangenheit anzunähern, das heißt, nach einer alten 
akademischen Tradition zu handeln, die auch im nachfolgenden 
Text rezitiert werden soll. Wo ein Aufbruch oder Umbruch nicht 
bloß der Wissenschaften, sondern einer ganzen Kulturformation 
vermutet wird, bietet sich der Rückblick auf eine andere Phase des 
Umbruchs an, und zwar des Umbruchs hin zu jener Kultur-
formation, welche von der neueren Auflösung betroffen ist und 
aus der heraus die Suche nach einem anderen Wissen, dem 
flüchtigen Wissen um das Performative, vonstatten geht. Mit dem 
Datum 1800 bezeichnen die deutschsprachigen Kulturwissen-
schaften der Komplexitätsreduktion halber (und um den Begriff 
“Goethezeit” zu vermeiden) diesen Umbruch, innerhalb dessen die 
Akademie in ihrer jetzigen Form begründet wird, zumindest für 
den deutschsprachigen Raum. Kulturell dominant wird in der 
Sattelzeit um 1800 ein Geflecht von Phänomenen, die unter 
Schlagwörtern wie “Empfindsamkeit”, “Verbürgerlichung”, “Auf-
klärung”, “Romantik” in kulturgeschichtliche Narrationen einge-
gangen sind und deren Rezitation immer noch zahlreiche außer-
universitäre Diskurse dominiert. Scheinbar konträr zu all diesen 
Paradigmen liegen die im Performativen angerissenen Fragen. Die 
ihm eigene Flüchtigkeit wird in den neuen Erklärungsmodellen, 
die Sinn zum Beispiel durch das Licht der Vernunft, die Tiefe der 
Empfindung oder aus einer komplexen Verbindung beider in der 
Einbildungskraft plausibilisieren, kaum je als solche verhandelt. 
Eher steht zur Frage, wie sich die im Performativen drohende 
Kontingenz von den neuen Paradigmen bewältigen — was oft heißt: 
vermeiden — läßt. Gerade in dieser Bewegung wird jedoch das-
jenige exponiert, was der Sinnzuschreibung widersteht und ihr 
gegenüber stumpf bleibt, ohne darum einer über- oder unter-
geordneten Sphäre anzugehören. Der Versuch, mit den neuen 
Erklärungsmodellen Sinn zu produzieren, stellt so dasjenige erst 
her, was in den neueren Debatten um die Performativität eben 
weder Sinn macht noch ihn machen soll, sondern von dem eine 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13 - am 17.01.2026, 20:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

19 

bisher unbekannte Veränderung des Wissens ausgeht. Dieses Et-
was hat in der Tradition, die es freisetzt, einen Namen: In der 
Zweiweltenteilung des Westens ist es nicht der Geist, sondern die 
Materie, welcher der Geist sich aufdrückt, nicht die Vernunft, 
sondern die Sinnlichkeit, welche von der Vernunft rationalisiert 
und moralisiert wird, nicht das Signifikat, sondern der es tragende 
Signifikant. Das Performative exponiert sich über seine Mate-
rialität15, was immer auch besagen will und muß, daß diese Ma-
terialität noch keine nach Maßgabe des Geistes gestaltete Materie 
und so bloß eine vom Sinn durchsättigte Abart des Geistes wäre. 
Auf dem Spiel steht, um ein Wort Jacques Derridas zu gebrauch-
en, eine “materiality without matter”16, eine Materialität, die sich 
nicht der Sinngebung strukturierbarer Materie unterwirft. 

Das Flüchtige hat schon lange vor 1800 in den Kulturen zwar 
stets wechselnde, immer wieder umkämpfte Orte, aber doch einen 
einheitlichen Namen: Seit der platonischen Verwerfung gilt das 
Theater, und keinesfalls in positivem Sinne, als Hort der Un-
konstanz und Instabilität, der seinen Einfluß gefährlicherweise auf 
die Sphäre des Konstanten und Stabilen ausdehnen kann, sich so 
aber auch pädagogisch instrumentalisieren läßt. Um 1800 erlangt 
es damit wieder Hochkonjunktur, nicht nur in der Forderung 
nach einer Schaubühne als moralischer Anstalt. Das Theater fas-
ziniert auch die von der neuen kulturellen Hegemonie hervor-
gebrachten Subjekte wegen der von ihm ermöglichten Variabilität, 
die doch auf die strukturgebende Sphäre des Theaters beschränkt 
bleibt. Die Theatromanie, welche zum Beispiel Wilhelm Meisters 
theatralische Sendung durchzieht, läßt sich in ihrer späteren Einar-
beitung in Wilhelm Meisters Lehrjahre zwar als eine Phase jugend-
licher Schwärmerei beschreiben. Die Unseriösität des Austestens 
und Durchspielens verschiedener Rollen während seiner theatra-
lischen Sendung ermöglicht bei Wilhelm jedoch erst die Ausbil-
dung jener Vielfältigkeit (oder schlicht: Flexibilität) des “Mensch-
lichen”, welche die neue kulturelle Formation von ihren Subjekten 
verlangt. Der Medienverbund Theater eignet sich also ungemein, 
um auf das problematische Verhältnis von Konstanz und Wechsel 
zu referieren, das durch die neuen Sinngebungsmodelle bewältigt 
werden soll. Auch dem entsprechenden philosophischen Diskurs 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13 - am 17.01.2026, 20:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

20 

um 1800 liefert er die entsprechende Semantik, und auch hier ist 
er eng mit der Frage nach der Materie verknüpft: Im Wechsel vom 
sogenannten ontologischen zum mentalen Paradigma wird das alte 
klassische Erkenntnismodell des theatrum mundi neu aufgelegt. 
Statt daß in diesem Welttheater, auf seiner veränderlichen und 
materiellen Weltbühne, eine Aufführung für die Ewigkeit des 
göttlichen Blicks stattfindet, wird diese Aufführung nun auf die 
Bühne des von Kant installierten Bewußtseins und seiner Vorstel-
lungen verlegt. Die Grenze, die Kant dem Wissen aber damit 
auferlegt — sich zwar seiner eigenen Medialität sicher zu sein, aber 
die durch diese Medialität gefilterte Materialität überhaupt nicht 
mehr als solche, als Ding an sich nämlich, wahrnehmen zu können 
— bleibt für den postkantischen Diskurs, vor allen für den soge-
nannten “deutschen Idealismus”, zutiefst unbefriedigend. Aber — 
so die im folgenden Text vertretene These — die Versuchung, 
diese Materialität zum Teil eines Wissens zu machen, welches sich 
dann selbst als Wissen um das Absolute verklären kann, wird — 
nolens volens: vielleicht “performativ” — eben Weisen von Wissen 
hervorkehren, welche sich an der Flüchtigkeit des Materiellen 
orientieren. Diese Orientierung braucht den Texten keinesfalls 
aufgepfropft zu werden. So wie für das Theater des 20. 
Jahrhunderts die Beschränkung der Guckkastenbühne zum Pro-
blem und diese dann von der neuen Performance-Kunst auf-
gesprengt wird, so sprengt die Materialität des Dings an sich den 
Rahmen der kantischen Vorstellung, auf dessen Stabilität — da-
rüber herrscht unter seinen Nachfolgern Einigkeit — ein wissendes 
Bewußtsein doch angewiesen bleibt. Es ist diese Spannung 
zwischen Konstanz und offener Dynamik, durch welche vom Per-
formativen her die idealistische Beschäftigung mit der Theater-
metapher so interessant wird: Denn die Fortführung Kants 
exponiert innerhalb der auf die Stabilität der Repräsentation ge-
richteten Ausgangsstruktur eben jene Weisen des Wissens, welche 
der “performative turn” angehen will, vor denen er aber zu 
verstummen droht, indem er sich als radikale Wende vom Beste-
henden begreift. Wo der vielbeschworene Paradigmenwechsel der 
Gegenwart auf ein performatives Schreiben, “performing 
writing”17, auch und gerade der Wissenschaften zielt, darf — inso-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13 - am 17.01.2026, 20:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

21 

fern, als daß ein solcher Paradigmenwechsel im Zeichen des Per-
formativen auch mit einer zeitlich linearen Narrativik der Paradig-
menbrüche brechen muß — solches Schreiben nicht von sich 
abschütteln, daß um 1800 vielleicht kein ähnliches Schreiben aus-
geführt, aber eine es zulassende Epistemologie eröffnet wurde.18  

Die Kluft scheint dabei zunächst gewaltig. Mögliche Verfahrens-
weisen dieser Eröffnung sind um 1800 streng an die frisch eman-
zipierte Vernunft gebunden, durch Kants Ausdifferenzierung der 
Vernunft jedoch zumindest dreigeteilt. Herausgegriffen seien im 
weiteren Verlauf jene zwei, die eben nicht auf die Flüchtigkeit der 
Praxis, sondern zunächst explizit auf die Verhärtung in Schrift 
zielen. 1. die Ästhetik und insbesondere der Theatertext als Medi-
um des Absoluten: Kants Bühnenmetaphorik läßt sich beim Wort 
nehmen und zurück in sein Medium verpflanzen. Die moralische 
Anstalt Schillers, die dem Bürgertum den Ort einer seelenver-
edelnden Zusammenkunft bieten soll, wird so zum Ort nicht nur 
der Kantkritik, sondern auch der letzten Dinge, radikaldemo-
kratisch ans “Volk” verteilt. So wird sich zumindest das theatrale 
Projekt Friedrich Hölderlins (Empedokles-Projekt, Sophokles-Über-
setzungen) verstehen lassen, welches das Ding an sich von Kants 
Kritik der Urteilskraft angeht. 2. die Philosophie, insbesondere das 
philosophische Buch als Medium des Absoluten: Von den von 
seinem Studienfreund Hölderlin als Hilfsmittel zum ästhetischen 
Zweck gedachten Reflexionen inspiriert, entsteht der Block des 
hegelschen Systems des absoluten Wissens. Auch dieses muß sich 
aber an die Theatermetaphorik des kantischen Bewußtseins rück-
binden lassen, wie dies die Phänomenologie des Geistes entfaltet. In 
beiden Fällen, für den Theatertext mit philosophischer Aus-
richtung wie für das philosophische Buch mit Theatermetaphern, 
wird schlicht weniger das Theater als vielmehr die Schrift über das 
Theater zum Medium des anvisierten Absoluten und zur Expo-
nierung eines Wissens im Zeichen von Materialität. Zwar muß die 
Frage nach der Performativität notwendigerweise von der Materia-
lität auch auf Medien, Medienverbünde und Medialität über-
greifen.19 Letztere unterwerfen Materie einer auf deren semio-
tische Aufladung übergreifende Organisation und können, auch 
wenn die Medien, welche das 20. Jahrhundert revolutionierten, 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13 - am 17.01.2026, 20:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

22 

allesamt auf dem Medienverbund Buch gründen, nicht nach dem 
Modell der Schrift gedacht werden.20 Aber insofern, als es sich 
sowohl beim um 1800 einer radikalen Umformung unterworfenen 
Medium Schrift21 als auch bei später hegemonialen Medien um 
Strukturierungen von Materie handelt, ist in der Behandlung des 
Medialen die Flüchtigkeit der Materialität ohne Materie, wie sie 
hier anhand einiger Schriften des Idealismus behandelt werden 
soll, bereits ausgeblendet. Bzw.: Wer nach der Medialität und ihrer 
Organisation von Materie fragt, der fragt zunächst nicht nach der 
Materialität. Denn diese ist das, was in der Medialisierung von 
Materie konstitutiv verloren geht. In der Vielzahl der Medien mag 
es eine Vielzahl von Möglichkeiten geben, Materialität zu verlie-
ren, und in diesem Sinne bleibt Materialität an Medialität gebun-
den: als das, was nicht im Medium aufgeht. Möglich wird aber 
erst, dieses Verhältnis zu erkunden, sobald der Materialität einge-
denke Wissensweisen überhaupt hervorgekehrt sind. Denn auch in 
diesem Sinne ist der Verweis idealistischen Schreibens auf den 
Medienverbund Theater zu verstehen: als eine Orientierung der 
Schrift an jenem Medium, das, so will es Hegel, potentiell sämt-
liche Medien in sich aufnehmen und frei kombinieren kann. Von 
der Flüchtigkeit solcher Materialität muß in letzter Konsequenz 
auch noch der Computer betroffen sein als das wohl spirituellste 
aller Medien, als das dominante Medium jeglichen performativen 
Schreibens der Gegenwart und als das Medium auch des vorlie-
genden Textes. Es ist diese Heterogenität, die aus einem scheinbar 
autopoietischen Medium eine nie dagewesene Durchlässigkeit für 
und Anschlußfähigkeit an Anderes erzeugt.22 

Daß Materialität nur ex negativo als Andersheit ihrer medialen 
Organisationsformen angegangen werden kann, darf aber nicht 
dazu verleiten, diese Organisationsformen als gegeben und un-
problematisch vorauszusetzen. Verkäme eine Annäherung an die 
Flüchtigkeit des Performativen doch damit zu einer bloßen Neu-
auflage des Unbehagens in der Kultur im allgemeinen und an 
Ordnungen des Wissens insbesondere, zu einer schlechten Roman-
tik also. Nicht nur, wie das Flüchtige die Ordnung überschreiten 
kann, lautet daher die Frage des Performativen, sondern natürlich 
auch, wie aus dem Flüchtigen überhaupt Ordnungen entstehen.23 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13 - am 17.01.2026, 20:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

23 

Selten, so eine dem nachfolgenden Text zugrundeliegende These, 
ist diese Problematik in ihrer Doppelung konsequenter durchge-
arbeitet worden als in der Auseinandersetzung der Nachkantianer 
mit der Theatermetapher. Mit ihren Zeitgenossen geht ihr Blick, 
um die Umbruchphase ihres Hier und Jetzt zu beschreiben, zu-
rück in die griechische Antike. Gegen die Ordnungsliebe Wickel-
manns werden Hölderlin wie Hegel aber von der Vieldeutigkeit 
des Theatergotts Dionysos fasziniert, der, wo seine wahnsinnige 
Raserei zerstört und anderen wie sich den Tod bringt, auch neues 
Leben spendet. Diesen Vitalismus fassen beide als Ursprung einer 
späteren griechischen Ausgeglichenheit, der diese aber auch 
beständig überborden kann.24 Für beide wird die Auseinander-
setzung mit der Vorstellung Kants auch zur Auseinandersetzung 
mit dem Materiegott schlechthin. Seine Destruktivität bürgt dafür, 
daß die Bühne Kants sich nie wird verfestigen können; die Bühne 
Kants bürgt dafür, daß es ein Wissen und eine Erfahrung des 
Gottes in seiner Flüchtigkeit überhaupt geben kann. Unterschied-
lich ist die Art, mit der Hölderlin und Hegel dieses Wissen zu 
inszenieren suchen. Weite Ausschnitte des ihnen zugänglichen 
akademischen Wissens der Zeit fließen in diese Inszenierung ein 
und werden neu für eine nach 1800 beginnende Zeitrechnung 
gebündelt. Zwischen Konstanz der Bühne und Destruktivität des 
Theatergotts etwa wird die Grundlage des platonischen Wissens 
neu verhandelt: Das Licht, welches die platonische Sonne der 
Ideen spendet, ist sowohl das Medium der nun aufgeklärten 
menschlichen Vernunft, welche sich bei Kant ihre Vorstellungen 
macht, als auch Energiespender für die nicht ganz menschliche 
und nicht ganz göttliche Dynamik des Halbgotts. Refiguriert ist 
damit der Widerstreit zwischen Hermeneutik und Energetik, wie 
er seit 1800 sämtliche Debatten um die Verfaßtheit des Wissens bis 
hin zur Frage nach der Machart des Performativen durchzieht.25 
Von dieser Frage her wird eine Relektüre der hölderlinschen und 
hegelschen Texte in all ihrer Radikalität möglich und nötig, ohne 
dem Begriff der Performativität dabei noch besondere Prominenz 
einzuräumen — umso mehr allerdings dem Problem des Wissens, 
das mit diesem Begriff in den neueren Debatten verbunden ist. 

 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13 - am 17.01.2026, 20:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

24 

Hölderlin und Hegel lesen: Das heißt zunächst, sich einem Wust 
an Texten über Hölderlin und Hegel gegenüberzustellen. Hölder-
lin und Hegel liest man dadurch, daß man Texte über Hölderlin 
und Hegel liest, bzw. nicht liest. Denn bloß selektiv ist produktiv 
zu bewältigen, was eine bestimmte Tradition akademischen 
Wissens den “Forschungsstand” nennt. Für die spezifischere An-
näherung an die Flüchtigkeit des Performativen erschien es 
hilfreich, das Schreiben über Hölderlin und Hegel in dem Kiel-
wasser der keineswegs unproblematischen Hegel-Lektüre Jacques 
Derridas zu vollziehen. Ist es doch die Frage nach dem Singulären, 
die Derridas Texte — selbst an erster Stelle immer performativer 
Textvollzug26 — antreibt. Und ist es doch bei aller Variation von 
Derridas Einstellung zu Hegel seine stets neu ausgeführte 
Grundthese, daß heutiges Wissen sich stets, auch “ohne es zu 
wissen und ohne es zu sehen, in der Hegelschen Evidenz”27 
aufhält. Mit der Rede von der Evidenz affirmiert und ironisiert 
Derrida gleichzeitig die Subsumierung der bisherigen Philosophie- 
und Kulturgeschichte unter das hegelsche System sowie dessen 
Fähigkeit, alles ihm Heterogene, also auch sich von ihm ab-
stoßendes Wissen, in sich einzubeziehen. Wohl wird noch zu 
behandeln sein, auf welche Art diese Evidenz sich herstellt. 
Ermöglicht wird mit Derridas Hypothese jedoch eine immanente 
Lektüre, welche, indem sie strategisch ihr Gelesenes als einen 
heiligen Text auslegt, seine internen Verabgründungen ausschrei-
ben kann. So soll zumindest im folgenden die Geste des Per-
formativen aufgenommen werden, mit welcher Austin to my readers 
the real fun of applying it in philosophy überläßt. In solchem Spaß 
wird sich nicht bloß die Differenz zwischen der Anwendung und 
ihrem Objekt verwischen; auch wird das Philosophische des öf-
teren weniger philosophisch werden.28 Schon für Hölderlin ist es 
bloß ein Medium, innerhalb dessen er die eigene poetische Praxis 
reflektieren und verfeinern kann — um auf diesem Umweg wie-
derum dem Studienfreund Hegel Grundpfeiler für dessen philo-
sophisches System bereitzustellen, das in diesem Sinne also eher 
zum schmückenden Beiwerk des Poetischen wird. Bei allen wech-
selseitigen inhaltlichen und persönlichen Beziehungen29, die statt-
haben bevor beider Biographien sich zu denen von der Nachwelt 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13 - am 17.01.2026, 20:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

25 

wahrgenommenen des wahnsinnigen Dichtergenies Hölderlin und 
des allwissenden Philosophen Hegels verdichten, sind aber von 
Anfang an inhaltliche Differenzen nicht zu übersehen. Diese Ver-
schiebungen beziehen sich sowohl auf die Behandlung der 
kantischen Vorstellung wie auch auf den Auftritt des Dionysos 
und lassen vermuten, daß Hölderlin ein ganz anderer Philosoph 
und Hegel ein ganz anderer Literat gewesen wäre. Von dieser 
Differenz her wird sich zeigen, daß jene von Derrida bei Hegel 
gefundene Evidenz bei Hölderlin von vornherein einer minimalen, 
aber radikalen Veränderung unterzogen worden ist, es sich also 
um eine ganz andere Art von Evidenz handeln muß, welche mit 
dem Namen Hölderlin verbunden ist. Keinesfalls soll damit die 
Heroisierung Hölderlins als Gegenpart zur angeblichen Hyper-
rationalität eines Idealismus Marke Hegel neu aufgelegt werden. 
Nur wird sich von der Frage nach dem Performativen her zeigen 
lassen, daß Derrida vielleicht Hegel deswegen so evident findet, 
weil dessen Text das Problem des Performativen auf die Spitze 
treibt, während Hölderlin solch Stringenz zwar auch für not-
wendig hält und hier nicht weniger radikal ist als Hegel, in ihr 
gleichzeitig aber eine Gefahr wahrnimmt, die es — auch gegen 
Derrida — zu bannen gilt: Der Text Hegels behauptet, daß die 
scheinbare Stabilität der kantischen Vorstellung voll und ganz auf 
der Destruktivität des Dionysos beruhe und jederzeit wieder von 
dieser verschlungen werden kann; Hölderlin sucht einen Weg, die 
Vorstellung stabil zu halten, ohne die Relation zu Dionysos zu 
verlieren. Das absolute Wissen Hegels exponiert so ein Wissen um 
die Flüchtigkeit des Performativen; die poetische Konzeption 
Hölderlins sucht nach einem Ethos, mit dem solches Wissen nicht 
zum ständig entfleuchenden Anderen der zum Beispiel akade-
mischen Vernunft und Praxis erklärt werden muß, sondern in 
diesen erhalten und Konsequenzen zeitigen kann. Beide Text-
korpora schreiben sich so der dritten und vierten Frage des 
Dwight Conquergood ein. Vielleicht kann ihr performatives Ant-
worten auch auf die fünfte Frage übergreifen.  

 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13 - am 17.01.2026, 20:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13 - am 17.01.2026, 20:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

