1. Performative Writing 2000/1800? Vorsitze?

Gegen Ende des 20. Jahrhunderts stellte Dwight Conquergood
seine mittlerweile als “performative turn” bekannten fiinf Fragen
an die Wissenschaften - wobei bei den wenigen, welche die Frage
tiberhaupt zur Kenntnis nahmen, eine gehorige Verunsicherung
einsetzte, was denn eigentlich als Wissenschaft zu gelten habe und
ob das denn iiberhaupt noch eine gewichtige Frage sei: Der ersten
Frage - ob sich Kultur nicht einleuchtender als die Entfaltung
einer performative Erfindung fassen lieBe denn als verhirtetes
System - mochte man noch die Evidenz einer eher rhetorischen,
aber bis dato noch nicht derart klar formulierten Frage abgewin-
nen. Versagten vor den radikalen Umbriichen der Gegenwart
(Ende des kalten Krieges, verstirkte Dynamisierung kultureller
Zusammenhiinge durch die einsetzende Globalisierung) doch die
bisherigen Interpretationsmodelle. Mit der zweiten, eher ethno-
logisch orientierten Frage Conquergoods - ob die fachspezifische
Untersuchung nicht, anstatt als Beobachtung, besser als eine den
Bezug zwischen Beobachter und Beobachteten erméglichende Fik-
tionalisierung zu verstehen sei - brauchten die Nichtethnologen
sich gliicklicherweise nicht nidher zu befassen, bzw. ihre Bejahung
erfand sich die eigene Evidenz bereits performativ: Denn in der Er-
hebung des Performativen zum Paradigma kultureller Bedeutung
war das Unbehagen am Tempo der Gegenwart nicht blof3 abge-
schwicht, sondern auch in eben jene eingeforderte “enabling
fiction” tberfithrt. Und bei Conquergoods fiinfter und letzter
Frage - der nach dem politischen Analysepotential des performative
turn beziiglich der Unterwanderung bzw. der Selbstreproduktion
von Ideologien - handelte es sich nun wirklich um die Rezitation
eines akademischen Rituals, die aullerhalb des Elfenbeinturms
vielleicht hier und da interessierte, dabei aber selbst nur wenige
performative Effekte zeitigte. Bleiben die dritte und vierte Frage:

13

17.01.2026, 20:50:38. [


https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die nach den epistemologischen Konsequenzen einer Wende zur
Vollzugslogik - “What kinds of knowledge are privileged or
displaced when performed experience becomes a way of knowing,
a method of critical inquiring, a mode of understanding?” - und,
eng damit verkniipft, die nach der wissenschaftlichen Darstellung
solcher Logik, welche sich nun nicht mehr einzig an einer Fixie-
rung oder Reprisentation der wissenschaftlichen Resultate orien-
tieren darf: “What are the rhetorical problematics of performance
as a complementary or alternative form of publishing research?”
Weniger pragmatisch und etwas grober formuliert: Was kann nach
einem Umbruch vom an der Sprache orientierten Représentations-
paradigma zum an der Handlung orientierten Vollzugsparadigma
tiberhaupt noch als Wissensweise Bestand haben und auf welche
Weise kann es sich selbst wissenschaftlich prdsentieren? Geht es
doch nicht mehr um das Aufzeigen und Wiedergeben bestindiger
Strukturen, in der Zeitlichkeit, Prozessualitit und Dynamik hochs-
tens als Entwicklung von Struktur zu Struktur gedacht werden
konnen. Das vielleicht nicht besonders neue, aber doch anders ge-
artete Interesse beriihrt nun vielmehr das Fliichtige, Sprunghafte,
Singuldre, Kontingente, das doch der Regelhaftigkeit wissenschaft-
licher Rationalitdt zuwiderlduft. Nicht umsonst spricht Conquer-
good aus einem nicht nur in den Theaterwissenschaften entstehen-
den Interesse an der Performance als im 20. Jahrhundert neu ent-
stehenden, an der Verwirklichung im Augenblick orientierten
Kunstform heraus." Conquergoods Fragen nach den epistemo-
logischen und darstellerischen Konsequenzen des Performativen
liefern nicht blofl eine Innovation zu Zeiten, in denen die vor-
maligen Geisteswissenschaften durch eine Umstrukturierung zu
Medien- und Kulturwissenschaften versuchen, zumindest einen
Teil ihrer gesellschaftlichen Relevanz, Akzeptanz und finanziellen
Absicherung gegeniiber der Hegemonie der hard sciences zu erhal-
ten. Sie exponieren vor allem ein Grundlagenproblem, welches
auch auf die hard sciences iibergreifen konnte: die Problematik der
Verfafitheit von nicht blof kulturwissenschaftlichem und nicht
bloB an Buchstaben oder Ziffern gebundenen Wissen.

Diese Problematik hinterldft ihre Spuren bereits in der Begriin-
dung der Diskussion um das Performative: in Austins Vorlesungen

14

17.01.2026, 20:50:38. [


https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

How to Do Things with Words, in denen die aristotelische energeia /
ergon-Unterscheidung reinterpretiert und als die zwischen perfor-
mativ handelndem und konstativ beschreibendem Sprachgebrauch
in die analytische Sprachphilosophie eingefiihrt wird, um nicht zu
sagen: beschrieben wird. Vielleicht zeigt Austin sich gerade wegen
des eigenen Verbleibs auf der deskriptiven Ebene am Ende der
Vorlesungsreihe hochst unzufrieden mit dem Geleisteten: “In
these lectures then I've been doing two things which I do not
altogether like doing. These are (1) producing a programme, that
is, saying what ought to be done rather than doing something; (2)
lecturing.” Die zwei Aspekte des Unbehagens sind eng mitein-
ander verbunden. Das programmatische Beschreiben, in dem der
Professor sein erstes Problem sieht, vollzieht sich notwendig auch
als normierendes Vorschreiben, fiir das die westliche Lehrtradi-
tion wiederum das asymmetrische Modell der frontalen Vorle-
sung, Austins zweites Problem also, bereithdlt. Das Unbehagen
scheint also zum einen darin zu liegen, dafl die Vorlesung kons-
tativ beschreibt und nicht performativ handelt; zum anderen
darin, dafB} dieser konstative Sprechakt gar nicht beschreibt, son-
dern eine performative Handlung vollzieht. Denn der Sprechakt
beruft sich auf eine tiberkommene Machtkonstellation und repro-
duziert diese, ohne auf diese Handlung weiter hinzuweisen,
wihrend gleichzeitig innerhalb der Konstatierung das Konsta-
tierungsmodell verabschiedet wird. BloB indirekt liBt sich aus
dieser Unzufriedenheit auf Eigenarten des Performativen schlie-
Ben, daB es sich nidmlich bei diesem um eine andere Weise des
Wissens handelt und demnach auch um eine andere Weise, die
diesem Wissen eigenen Machtverhiltnisse zu entfalten. Der Profes-
sor zumindest hat durchaus eine Uberschreitung der Lehrsituation
im Sinn. Wihrend das Vorlesungsverhalten, also Zuhéren und
Verstehen auf der einen Seite und mehr noch Erdenken und Aus-
arbeiten auf der anderen, nicht nur rein konstativ zu sein scheint,
sondern noch dazu “a little boring and dry”, wird zukiinftiges
Sprechhandeln da schon positiver besetzt: “I leave to my readers
the real fun of applying it in philosophy.” Nicht daB Professor
Austin keinen Spal} gehabt oder wenigstens gemacht hitte. Die zur
Beschreibung von performativem und konstativem Sprachge-

15

17.01.2026, 20:50:38. [


https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

brauch vorgebrachten Beispiele wimmeln von Witzen, manchmal
humoristischen, manchmal bésartigen.” Worin aber the real fun
bestehen konnte, das bleibt dem Handeln der Zuhorenden und
Lesenden tiberlassen. Zwar besteht jene diesen tiberlassene Applika-
tion zundchst einerseits in Umsetzung und daher Durchsetzung des
von Austin beschriebenen Programms - und damit einer Weiter-
fithrung des akademischen Rituals. Doch andererseits zeigt diese
Festlegung der performativen Handlung durch eine scheinbar
rein konstative Beschreibung prizise das Problem auf, mit dem
Austin sich mit seiner Beschreibung des Performativen konfron-
tiert sieht: daB} es ndmlich “not always easy” sei, “to distinguish
performative utterances from constative”®. Das hat zur Folge, daf3
Austin in der Mitte seiner Vorlesung eine Behandlung des Per-
formativen voéllig aus dem Auge verliert - vielleicht wegen seiner
Riickbesinnung auf Grundlegenderes, wie die analytische Philoso-
phie von Searle an in bester wissenschaftlicher Tradition betont.”
Oder - und dies geht mehr in die Richtung der von Conquergood
aufgeworfenen Fragen und der ihnen folgenden Diskussion - weil
sich im von Austin benutzten Medium die Problematik und das
Potential des Performativen kaum noch fassen lassen. Innerhalb
einer Kritik des akademischen Rituals scheinen dabei drei Punkte
aus dieser Debatte von besonderer Wichtigkeit: 1. Austins sprach-
analytische Beschrinkung eben auf die Sprache. Handelt es sich
nicht bei der innerakademischen Sprachfixierung um ein Biindel
performativer Akte, die bestimmte Wissensformen ermoglichen,
andere ausblenden, also insbesondere ein Wissen um die eigene
Verfalitheit ausblenden? Inwieweit mull Performativitit als so-
ziales oder im weitesten Sinne kulturelles Handeln bestimmt
werden?'’ 2. die konstitutive Undeutlichkeit des sprachlichen
Begriffs des Performativen. Inwieweit handelt es sich, sobald man
das Performative der Sprache entwunden hat, um eine Grenze der
Wissenschaft, an welcher diese ihre eigenen Beschrankungen
erfahren und kritisch in sich eingreifen kann?'' 3. die Ablésung
des Begriffs des Performativen von der Intentionalitit. Dem
(sprachlichen) Handeln bleibt das Risiko des Fehlgehens ein-
geschrieben. Es kann nicht von vornherein wissen, inwieweit zum
Beispiel die Umsetzung der in Austins Vorlesungen aufgestellten

16

17.01.2026, 20:50:38. [


https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Programmatik dieser treu bleiben wird oder inwieweit in einer
anderen Treue, nimlich der zum Spall der Anwendung, etwaige
Absichten und Vorgaben des Programms unterwandert, umgestal-
tet oder gar ausgesetzt werden. Erstes hat die analytische Philoso-
phie im Fahrwasser Searles fiir sich beansprucht. In der zweiten
Variante, vor allem durch Derridas Austin-Lektiire popularisiert,
findet die Analytik daher ein Argernis, so dall die Debatte zwi-
schen Searle und Derrida um das Erbe Austins sich in erster Linie
um die Legitimitdt des jeweiligen Wissens - Legitimitdtsanspruch
auf der Seite Searles, Problematisierung von Legitimitit als solcher
auf Seiten Derridas - dreht.'”” In der Legitimititsfrage biindeln
sich die aus der Performativitits-Debatte herausgegriffenen drei
Punkte. Der Riickgriff auf Austin verstirkt nicht blo Conquer-
goods vierte und fiinfte Frage nach den epistemologischen und
darstellungsformalen Konsequenzen von Wissen. Zur Frage wird,
was iiberhaupt Wissen sei, und das heifit auch und insbesondere:
wie es sich vollziehe. Schon knapp zwei Jahrzehnte vor der Hoch-
konjunktur des Performativititsdiskurses hatte Lyotards Eroff-
nung der Postmoderne-Debatte daher das Wort Performativitit in
einem eher negativen Sinne verwandt. Legitimes Wissen sei Wis-
sen mit der hochsten Performativitit, das heiit mit der stirksten
Durchsetzungskraft und tiberdecke das postmoderne Wissen, das
sich durch eine innere Vielfdltigkeit und Heterogenitit auszeich-
ne.”” Performativitit in diesem Sinne wire das Schaffen von
Legitimitdt oder auch plump: das Recht des Stiarkeren. Als Kritik
an eben diesem Unrecht versteht sich die spitere positive Beset-
zung des Begriffs durch zum Beispiel Butler und Zizek. Hier kann
die Handlung, die auf eine machtvolle, dem Handeln vorldufige
Struktur angewiesen ist, diese Struktur auch verdndern oder
zumindest ihren Sinn entstellen."* Performativ vollzieht sich so
beides: die Herstellung von Sinn, Wissen und Macht wie ihre
Aussetzung, Verdnderung oder Delegitimierung. Der Begriff
spielt ein wenig ins Beliebige hiniiber. Die Fragen, die mit ihm an
das Wissen und seine Vollzugsformen gestellt werden, intensi-
vieren sich aber dadurch nur. Und vielleicht erhilt mit solch
Intensivierung auch Conquergoods fiinfte Frage, die nach dem

17

17.01.2026, 20:50:38. [


https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

politischen Gehalt, eine Richtung, die tiiber ein blo inner-
akademisches Gesinnungsbekenntnis hinausweist.

Sich an Probleme mit der Gegenwart durch Riickgriff auf Pro-
bleme der Vergangenheit anzunidhern, das heifit, nach einer alten
akademischen Tradition zu handeln, die auch im nachfolgenden
Text rezitiert werden soll. Wo ein Aufbruch oder Umbruch nicht
blol der Wissenschaften, sondern einer ganzen Kulturformation
vermutet wird, bietet sich der Riickblick auf eine andere Phase des
Umbruchs an, und zwar des Umbruchs hin zu jener Kultur-
formation, welche von der neueren Auflésung betroffen ist und
aus der heraus die Suche nach einem anderen Wissen, dem
fliichtigen Wissen um das Performative, vonstatten geht. Mit dem
Datum 1800 bezeichnen die deutschsprachigen Kulturwissen-
schaften der Komplexititsreduktion halber (und um den Begriff
“Goethezeit” zu vermeiden) diesen Umbruch, innerhalb dessen die
Akademie in ihrer jetzigen Form begriindet wird, zumindest fiir
den deutschsprachigen Raum. Kulturell dominant wird in der
Sattelzeit um 1800 ein Geflecht von Phinomenen, die unter
Schlagwortern wie “Empfindsamkeit”, “Verbiirgerlichung”, “Auf-
klarung”, “Romantik” in kulturgeschichtliche Narrationen einge-
gangen sind und deren Rezitation immer noch zahlreiche auBer-
universitire Diskurse dominiert. Scheinbar kontrdr zu all diesen
Paradigmen liegen die im Performativen angerissenen Fragen. Die
ihm eigene Fliichtigkeit wird in den neuen Erklirungsmodellen,
die Sinn zum Beispiel durch das Licht der Vernunft, die Tiefe der
Empfindung oder aus einer komplexen Verbindung beider in der
Einbildungskraft plausibilisieren, kaum je als solche verhandelt.
Eher steht zur Frage, wie sich die im Performativen drohende
Kontingenz von den neuen Paradigmen bewiltigen - was oft heil3t:
vermeiden - ldBt. Gerade in dieser Bewegung wird jedoch das-
jenige exponiert, was der Sinnzuschreibung widersteht und ihr
gegeniiber stumpf bleibt, ohne darum einer iiber- oder unter-
geordneten Sphire anzugehéren. Der Versuch, mit den neuen
Erklirungsmodellen Sinn zu produzieren, stellt so dasjenige erst
her, was in den neueren Debatten um die Performativitit eben
weder Sinn macht noch ihn machen soll, sondern von dem eine

18

17.01.2026, 20:50:38. [


https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bisher unbekannte Verdnderung des Wissens ausgeht. Dieses Et-
was hat in der Tradition, die es freisetzt, einen Namen: In der
Zweiweltenteilung des Westens ist es nicht der Geist, sondern die
Materie, welcher der Geist sich aufdriickt, nicht die Vernunft,
sondern die Sinnlichkeit, welche von der Vernunft rationalisiert
und moralisiert wird, nicht das Signifikat, sondern der es tragende
Signifikant. Das Performative exponiert sich iiber seine Mate-
rialitiit'’, was immer auch besagen will und muB, daB diese Ma-
terialitit noch keine nach Maflgabe des Geistes gestaltete Materie
und so bloB eine vom Sinn durchsittigte Abart des Geistes wire.
Auf dem Spiel steht, um ein Wort Jacques Derridas zu gebrauch-
en, eine “materiality without matter”'’, eine Materialitit, die sich
nicht der Sinngebung strukturierbarer Materie unterwirft.

Das Fliichtige hat schon lange vor 1800 in den Kulturen zwar
stets wechselnde, immer wieder umkidmpfte Orte, aber doch einen
einheitlichen Namen: Seit der platonischen Verwerfung gilt das
Theater, und keinesfalls in positivem Sinne, als Hort der Un-
konstanz und Instabilitit, der seinen EinfluBl gefdhrlicherweise auf
die Sphire des Konstanten und Stabilen ausdehnen kann, sich so
aber auch piddagogisch instrumentalisieren laBt. Um 1800 erlangt
es damit wieder Hochkonjunktur, nicht nur in der Forderung
nach einer Schaubiihne als moralischer Anstalt. Das Theater fas-
ziniert auch die von der neuen kulturellen Hegemonie hervor-
gebrachten Subjekte wegen der von ihm ermdoglichten Variabilitiit,
die doch auf die strukturgebende Sphire des Theaters beschrdnkt
bleibt. Die Theatromanie, welche zum Beispiel Wilhelm Meisters
theatralische Sendung durchzieht, 146t sich in ihrer spidteren Einar-
beitung in Wilhelm Meisters Lehrjahre zwar als eine Phase jugend-
licher Schwirmerei beschreiben. Die Unseriositit des Austestens
und Durchspielens verschiedener Rollen wihrend seiner theatra-
lischen Sendung ermdéglicht bei Wilhelm jedoch erst die Ausbil-
dung jener Vielfiltigkeit (oder schlicht: Flexibilitit) des “Mensch-
lichen”, welche die neue kulturelle Formation von ihren Subjekten
verlangt. Der Medienverbund Theater eignet sich also ungemein,
um auf das problematische Verhiltnis von Konstanz und Wechsel
zu referieren, das durch die neuen Sinngebungsmodelle bewiltigt
werden soll. Auch dem entsprechenden philosophischen Diskurs

19

17.01.2026, 20:50:38. [


https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

um 1800 liefert er die entsprechende Semantik, und auch hier ist
er eng mit der Frage nach der Materie verkntipft: Im Wechsel vom
sogenannten ontologischen zum mentalen Paradigma wird das alte
klassische Erkenntnismodell des theatrum mundi neu aufgelegt.
Statt dafl in diesem Welttheater, auf seiner veridnderlichen und
materiellen Weltbiihne, eine Auffiihrung fiir die Ewigkeit des
gottlichen Blicks stattfindet, wird diese Auffithrung nun auf die
Biithne des von Kant installierten Bewufltseins und seiner Vorstel-
lungen verlegt. Die Grenze, die Kant dem Wissen aber damit
auferlegt - sich zwar seiner eigenen Medialitit sicher zu sein, aber
die durch diese Medialitit gefilterte Materialitidt tiberhaupt nicht
mehr als solche, als Ding an sich ndamlich, wahrnehmen zu kénnen
- bleibt fiir den postkantischen Diskurs, vor allen fiir den soge-
nannten “deutschen Idealismus”, zutiefst unbefriedigend. Aber -
so die im folgenden Text vertretene These - die Versuchung,
diese Materialitiat zum Teil eines Wissens zu machen, welches sich
dann selbst als Wissen um das Absolute verkliren kann, wird -
nolens volens: vielleicht “performativ’ - eben Weisen von Wissen
hervorkehren, welche sich an der Flichtigkeit des Materiellen
orientieren. Diese Orientierung braucht den Texten keinesfalls
aufgepfropft zu werden. So wie fiir das Theater des 20.
Jahrhunderts die Beschrinkung der Guckkastenbiihne zum Pro-
blem und diese dann von der neuen Performance-Kunst auf-
gesprengt wird, so sprengt die Materialitit des Dings an sich den
Rahmen der kantischen Vorstellung, auf dessen Stabilitdt - da-
riiber herrscht unter seinen Nachfolgern Einigkeit - ein wissendes
Bewultsein doch angewiesen bleibt. Es ist diese Spannung
zwischen Konstanz und offener Dynamik, durch welche vom Per-
formativen her die idealistische Beschiftigung mit der Theater-
metapher so interessant wird: Denn die Fortfiihrung Kants
exponiert innerhalb der auf die Stabilitit der Reprisentation ge-
richteten Ausgangsstruktur eben jene Weisen des Wissens, welche
der “performative turn” angehen will, vor denen er aber zu
verstummen droht, indem er sich als radikale Wende vom Beste-
henden begreift. Wo der vielbeschworene Paradigmenwechsel der
Gegenwart auf ein performatives Schreiben, “performing
writing”"’, auch und gerade der Wissenschaften zielt, darf - inso-

20

17.01.2026, 20:50:38. [


https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

fern, als dall ein solcher Paradigmenwechsel im Zeichen des Per-
formativen auch mit einer zeitlich linearen Narrativik der Paradig-
menbriiche brechen mufBl - solches Schreiben nicht von sich
abschiitteln, dafl um 1800 vielleicht kein dhnliches Schreiben aus-
gefiihrt, aber eine es zulassende Epistemologie erdffnet wurde."®
Die Kluft scheint dabei zunidchst gewaltig. Mégliche Verfahrens-
weisen dieser Eroffnung sind um 1800 streng an die frisch eman-
zipierte Vernunft gebunden, durch Kants Ausdifferenzierung der
Vernunft jedoch zumindest dreigeteilt. Herausgegriffen seien im
weiteren Verlauf jene zwei, die eben nicht auf die Fliichtigkeit der
Praxis, sondern zunidchst explizit auf die Verhidrtung in Schrift
zielen. 1. die Asthetik und insbesondere der Theatertext als Medi-
um des Absoluten: Kants Bithnenmetaphorik ldBt sich beim Wort
nehmen und zuriick in sein Medium verpflanzen. Die moralische
Anstalt Schillers, die dem Biirgertum den Ort einer seelenver-
edelnden Zusammenkunft bieten soll, wird so zum Ort nicht nur
der Kantkritik, sondern auch der letzten Dinge, radikaldemo-
kratisch ans “Volk” verteilt. So wird sich zumindest das theatrale
Projekt Friedrich Holderlins (Empedokles-Projekt, Sophokles-Uber-
setzungen) verstehen lassen, welches das Ding an sich von Kants
Kritik der Unrteilskraft angeht. 2. die Philosophie, insbesondere das
philosophische Buch als Medium des Absoluten: Von den von
seinem Studienfreund Holderlin als Hilfsmittel zum dsthetischen
Zweck gedachten Reflexionen inspiriert, entsteht der Block des
hegelschen Systems des absoluten Wissens. Auch dieses mul} sich
aber an die Theatermetaphorik des kantischen BewuBtseins riick-
binden lassen, wie dies die Phdnomenologie des Geistes entfaltet. In
beiden Fillen, fiir den Theatertext mit philosophischer Aus-
richtung wie fiir das philosophische Buch mit Theatermetaphern,
wird schlicht weniger das Theater als vielmehr die Schrift iiber das
Theater zum Medium des anvisierten Absoluten und zur Expo-
nierung eines Wissens im Zeichen von Materialitdt. Zwar mul} die
Frage nach der Performativitit notwendigerweise von der Materia-
litit auch auf Medien, Medienverbiinde und Medialitit tiber-
greifen."” Letztere unterwerfen Materie einer auf deren semio-
tische Aufladung tibergreifende Organisation und kénnen, auch
wenn die Medien, welche das 20. Jahrhundert revolutionierten,

21

17.01.2026, 20:50:38. [


https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

allesamt auf dem Medienverbund Buch griinden, nicht nach dem
Modell der Schrift gedacht werden.?’ Aber insofern, als es sich
sowohl beim um 1800 einer radikalen Umformung unterworfenen
Medium Schrift®" als auch bei spiter hegemonialen Medien um
Strukturierungen von Materie handelt, ist in der Behandlung des
Medialen die Fliichtigkeit der Materialitit ohne Materie, wie sie
hier anhand einiger Schriften des Idealismus behandelt werden
soll, bereits ausgeblendet. Bzw.: Wer nach der Medialitdt und ihrer
Organisation von Materie fragt, der fragt zunichst nicht nach der
Materialitdt. Denn diese ist das, was in der Medialisierung von
Materie konstitutiv verloren geht. In der Vielzahl der Medien mag
es eine Vielzahl von Moglichkeiten geben, Materialitidt zu verlie-
ren, und in diesem Sinne bleibt Materialitit an Medialitdt gebun-
den: als das, was nicht im Medium aufgeht. Méglich wird aber
erst, dieses Verhiltnis zu erkunden, sobald der Materialitdt einge-
denke Wissensweisen tiberhaupt hervorgekehrt sind. Denn auch in
diesem Sinne ist der Verweis idealistischen Schreibens auf den
Medienverbund Theater zu verstehen: als eine Orientierung der
Schrift an jenem Medium, das, so will es Hegel, potentiell simt-
liche Medien in sich aufnehmen und frei kombinieren kann. Von
der Fliichtigkeit solcher Materialitit muf} in letzter Konsequenz
auch noch der Computer betroffen sein als das wohl spirituellste
aller Medien, als das dominante Medium jeglichen performativen
Schreibens der Gegenwart und als das Medium auch des vorlie-
genden Textes. Es ist diese Heterogenitit, die aus einem scheinbar
autopoietischen Medium eine nie dagewesene Durchldssigkeit fiir
und Anschlufifihigkeit an Anderes erzeugt.”

Dal3 Materialitdt nur ex negativo als Andersheit ihrer medialen
Organisationsformen angegangen werden kann, darf aber nicht
dazu verleiten, diese Organisationsformen als gegeben und un-
problematisch vorauszusetzen. Verkdme eine Anndherung an die
Fliichtigkeit des Performativen doch damit zu einer bloBen Neu-
auflage des Unbehagens in der Kultur im allgemeinen und an
Ordnungen des Wissens insbesondere, zu einer schlechten Roman-
tik also. Nicht nur, wie das Fliichtige die Ordnung tiberschreiten
kann, lautet daher die Frage des Performativen, sondern natiirlich
auch, wie aus dem Fliichtigen tiberhaupt Ordnungen entstehen.”

22

17.01.2026, 20:50:38. [


https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selten, so eine dem nachfolgenden Text zugrundeliegende These,
ist diese Problematik in ihrer Doppelung konsequenter durchge-
arbeitet worden als in der Auseinandersetzung der Nachkantianer
mit der Theatermetapher. Mit ihren Zeitgenossen geht ihr Blick,
um die Umbruchphase ihres Hier und Jetzt zu beschreiben, zu-
riick in die griechische Antike. Gegen die Ordnungsliebe Wickel-
manns werden Holderlin wie Hegel aber von der Vieldeutigkeit
des Theatergotts Dionysos fasziniert, der, wo seine wahnsinnige
Raserei zerstort und anderen wie sich den Tod bringt, auch neues
Leben spendet. Diesen Vitalismus fassen beide als Ursprung einer
spdteren griechischen Ausgeglichenheit, der diese aber auch
bestindig iiberborden kann.** Fiir beide wird die Auseinander-
setzung mit der Vorstellung Kants auch zur Auseinandersetzung
mit dem Materiegott schlechthin. Seine Destruktivitit biirgt dafiir,
daB die Biihne Kants sich nie wird verfestigen konnen; die Biihne
Kants biirgt dafiir, dal es ein Wissen und eine Erfahrung des
Gottes in seiner Fliichtigkeit tiberhaupt geben kann. Unterschied-
lich ist die Art, mit der Holderlin und Hegel dieses Wissen zu
inszenieren suchen. Weite Ausschnitte des ihnen zugidnglichen
akademischen Wissens der Zeit flieBen in diese Inszenierung ein
und werden neu fiir eine nach 1800 beginnende Zeitrechnung
gebiindelt. Zwischen Konstanz der Bithne und Destruktivitdt des
Theatergotts etwa wird die Grundlage des platonischen Wissens
neu verhandelt: Das Licht, welches die platonische Sonne der
Ideen spendet, ist sowohl das Medium der nun aufgeklirten
menschlichen Vernunft, welche sich bei Kant ihre Vorstellungen
macht, als auch Energiespender fiir die nicht ganz menschliche
und nicht ganz goéttliche Dynamik des Halbgotts. Refiguriert ist
damit der Widerstreit zwischen Hermeneutik und Energetik, wie
er seit 1800 sdmtliche Debatten um die VerfaBtheit des Wissens bis
hin zur Frage nach der Machart des Performativen durchzieht.”
Von dieser Frage her wird eine Relektiire der holderlinschen und
hegelschen Texte in all ihrer Radikalitdt méglich und nétig, ohne
dem Begrift der Performativitit dabei noch besondere Prominenz
einzurdumen - umso mehr allerdings dem Problem des Wissens,
das mit diesem Begriff in den neueren Debatten verbunden ist.

23

17.01.2026, 20:50:38. [


https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Holderlin und Hegel lesen: Das heillt zundchst, sich einem Wust
an Texten tiber Holderlin und Hegel gegeniiberzustellen. Holder-
lin und Hegel liest man dadurch, dal man Texte tiber Holderlin
und Hegel liest, bzw. nicht liest. Denn blof} selektiv ist produktiv
zu bewiltigen, was eine bestimmte Tradition akademischen
Wissens den “Forschungsstand” nennt. Fiir die spezifischere An-
niherung an die Flichtigkeit des Performativen erschien es
hilfreich, das Schreiben tiber Hélderlin und Hegel in dem Kiel-
wasser der keineswegs unproblematischen Hegel-Lektiire Jacques
Derridas zu vollziehen. Ist es doch die Frage nach dem Singuliren,
die Derridas Texte - selbst an erster Stelle immer performativer
Textvollzug® - antreibt. Und ist es doch bei aller Variation von
Derridas Einstellung zu Hegel seine stets neu ausgefiihrte
Grundthese, dall heutiges Wissen sich stets, auch “ohne es zu
wissen und ohne es zu sehen, in der Hegelschen Evidenz®’
aufhilt. Mit der Rede von der Evidenz affirmiert und ironisiert
Derrida gleichzeitig die Subsumierung der bisherigen Philosophie-
und Kulturgeschichte unter das hegelsche System sowie dessen
Fdhigkeit, alles ihm Heterogene, also auch sich von ihm ab-
stofendes Wissen, in sich einzubeziehen. Wohl wird noch zu
behandeln sein, auf welche Art diese Evidenz sich herstellt.
Ermoglicht wird mit Derridas Hypothese jedoch eine immanente
Lektiire, welche, indem sie strategisch ihr Gelesenes als einen
heiligen Text auslegt, seine internen Verabgriindungen ausschrei-
ben kann. So soll zumindest im folgenden die Geste des Per-
formativen aufgenommen werden, mit welcher Austin to my readers
the real fun of applying it in philosophy tiberldit. In solchem Spal}
wird sich nicht blof die Differenz zwischen der Anwendung und
ihrem Objekt verwischen; auch wird das Philosophische des 6f-
teren weniger philosophisch werden.” Schon fiir Holderlin ist es
bloB ein Medium, innerhalb dessen er die eigene poetische Praxis
reflektieren und verfeinern kann - um auf diesem Umweg wie-
derum dem Studienfreund Hegel Grundpfeiler fiir dessen philo-
sophisches System bereitzustellen, das in diesem Sinne also eher
zum schmiickenden Beiwerk des Poetischen wird. Bei allen wech-
selseitigen inhaltlichen und personlichen Beziehungen®, die statt-
haben bevor beider Biographien sich zu denen von der Nachwelt

24

17.01.2026, 20:50:38. [


https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wahrgenommenen des wahnsinnigen Dichtergenies Holderlin und
des allwissenden Philosophen Hegels verdichten, sind aber von
Anfang an inhaltliche Differenzen nicht zu iibersehen. Diese Ver-
schiebungen beziehen sich sowohl auf die Behandlung der
kantischen Vorstellung wie auch auf den Auftritt des Dionysos
und lassen vermuten, dafl Holderlin ein ganz anderer Philosoph
und Hegel ein ganz anderer Literat gewesen wire. Von dieser
Differenz her wird sich zeigen, dall jene von Derrida bei Hegel
gefundene Evidenz bei Holderlin von vornherein einer minimalen,
aber radikalen Verdnderung unterzogen worden ist, es sich also
um eine ganz andere Art von FEvidenz handeln muB, welche mit
dem Namen Holderlin verbunden ist. Keinesfalls soll damit die
Heroisierung Holderlins als Gegenpart zur angeblichen Hyper-
rationalitdt eines Idealismus Marke Hegel neu aufgelegt werden.
Nur wird sich von der Frage nach dem Performativen her zeigen
lassen, dall Derrida vielleicht Hegel deswegen so evident findet,
weil dessen Text das Problem des Performativen auf die Spitze
treibt, wihrend Holderlin solch Stringenz zwar auch fiir not-
wendig hilt und hier nicht weniger radikal ist als Hegel, in ihr
gleichzeitig aber eine Gefahr wahrnimmt, die es - auch gegen
Derrida - zu bannen gilt: Der Text Hegels behauptet, dall die
scheinbare Stabilitdt der kantischen Vorstellung voll und ganz auf
der Destruktivitit des Dionysos beruhe und jederzeit wieder von
dieser verschlungen werden kann; Holderlin sucht einen Weg, die
Vorstellung stabil zu halten, ohne die Relation zu Dionysos zu
verlieren. Das absolute Wissen Hegels exponiert so ein Wissen um
die Fliichtigkeit des Performativen; die poetische Konzeption
Holderlins sucht nach einem Ethos, mit dem solches Wissen nicht
zum stindig entfleuchenden Anderen der zum Beispiel akade-
mischen Vernunft und Praxis erklirt werden mul}, sondern in
diesen erhalten und Konsequenzen zeitigen kann. Beide Text-
korpora schreiben sich so der dritten und vierten Frage des
Dwight Conquergood ein. Vielleicht kann ihr performatives Ant-
worten auch auf die fiinfte Frage tibergreifen.

25

17.01.2026, 20:50:38. [


https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

17.01.2026, 20:50:38.


https://doi.org/10.5771/9783709250839-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

