4. Eine erotische Montagetheorie

Der filmische Raum in Oshima Nagisas IM REICH DER LEIDENSCHAFT (Ai no borei, wortl.
Ubersetzung: Totengeist der Liebe, Oshima Nagisa, JPN/FR 1978) hat sich in eine blaue, von
Nebel durchzogene Sphare verwandelt. Der Geist des verstorbenen Rikschafahrers Gisa-
buro (Tamura Takahiro) zieht seine Ehefrau Seki (Yoshiyuki Kazuko) unermidlich durch
die Nebelschwaden. Das Rad der Rikscha dreht sich weiter, auch wenn lingst klar ist,
dass weder Gisaburo noch seine Frau Weg oder Ziel der Fahrt kennen. »Geh doch nicht
weiter, wenn du nicht weifdt wohin! [...] Gisaburo, sag mir: Bist du es wirklich? Bist du es
wirklich? Lass mich dich ansehen. Dreh dich um! Zeig dein Gesicht!«, ruft Seki aus. Sie
ist es, die ihn ermordet hat und sie ist es, die nun von ihm heimgesucht wird. Mithilfe
eines Schnitts folgt auf das endlose Drehen des holzernen Rades eine Nahaufnahme des
Hinterkopfes Gisaburos. Langsam dreht er seinen Kopf. Wir erhaschen einen fliichtigen
Blick auf das blasse, ausgemergelte Gesicht, auf die blutunterlaufenen Augen des To-
ten (Abb. 1), doch bereits im nichsten Moment entzieht sich die physiognomische Greif-
barkeit unseres Blickes. Das Gesicht unterliuft eine Transformation (Abb. 2). Die einzel-
nen Erkennungsmerkmale oszillieren vor dem blauen, monotonen Hintergrund, bis sie
nicht mehr zu identifizieren sind. An ihre Stelle tritt eine weifde, an Nase und Brauen ge-
spannte Membran (Abb. 3). Sekis Wunsch nach Wiedererkennung wird durch die filmi-
sche Verweigerung von Individualitit begegnet. Die fototechnische Reprisentation des
menschlichen Gesichts weicht der abstrakten Darstellung von skulpturaler Materialitit,
einer Materialitit, die gleichsam Gisaburos Gesichtsziige ver- und seine Sinnesorgane
abdeckt.

Seki reagiert mit Schrecken. Ihr Schrei durchzieht die Szene. Sie greift nach der Sa-
ke-Flasche, die sie ihrem Ehemann zu Lebzeiten servierte und schligt sie auf den ver-
formten Kopf. Das seiner Mimik beraubte Gesicht Gisaburos bleibt starr, doch unter dem
Strohhut beginnt Blut zu flief}en (Abb. 4). Die organische Fliissigkeit rinnt iiber die feste
Masse, scheint diese jedoch nicht zu verfliissigen, sondern unterstreicht vielmehr visuell
die Undurchdringlichkeit.

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Hannah Peuker: Filmerotik

Abb. 1-4: Die Transformation Gisburos vom individuellen Geist in abstrakte Materialitit.

Quelle: Im REICH DER LEIDENSCHATFT, Stills.

In Das Bewegungs-Bild schreibt Gilles Deleuze dem franzésischen Kino der Vorkriegs-
zeit eine »generelle Vorliebe fiir das Wasser, das Meer, das Fliissige« (2017 [1983], 67) zu.
Deleuze bewertet die Hinwendung zum Fliissigen als Antwort auf eine vormals kine-
matografisch konstatierte Einheit von Mensch und Maschine. Er spricht in diesem Zu-
sammenhang unterdessen nicht von einer »Abkehr vom Mechanischen, sondern im Ge-
genteil« vom »Ubergang von einer Festkdrpermechanik zu einer Mechanik der fliissigen
Korper« (ebd., 67). Analog zu der Weiterentwicklung mechanischer Kérperkonzepte im
franzésischen Kino weist die Szene aus Oshimas IM REICH DER LEIDENSCHAFT in die
Richtung eines abermals transformierten Verhiltnisses zwischen menschlichem Korper
und Mechanik.

Die Nihe Oshimas zum franzésischen Kino spielt hierbei sicherlich eine, wenn-
gleich vorerst zu vernachlissigende, Rolle.! Einen anderen Bezugsrahmen stellen auch
die Rematerialisierung von Spiritualitit der buddhistischen Wiedergeburtszyklen und
die Bildlichkeit von No-Masken im japanischen Kontext dar. Losgeldst aus nationalen,
historischen und auktorialen Kontexten lisst sich die Szene anhand ihrer 4sthetischen
Qualititen und des stattfindenden Phaseniibergangs vorerst wie folgt beschreiben: Der
bis zu dieser Szene mit dem Zustand fliissigen Wassers assoziierte Geist Gisaburos
(seine Frau hatte ihn nach dem Mord in einen Brunnen geworfen, woraufhin er seiner
Tochter in Triumen stets in Wasser gehillt erschien) verfestigt sich. Das Fliefende des
Geistes nimmt die feste Form eines materiellen Kérpers an. Dieser Korper verliert im

1 Bspw. ist IM REICH DER LEIDENSCHAFT eine japanisch-franzésische Koproduktion. Der Film gewann
1978 bei den Filmfestspielen in Cannes den Preis fiir die Beste Regie. Oshimas Werke wurden zu-
dem in den Cahiers du Cinema viel diskutiert und hoch gelobt (vgl Cahiers du Cinema 1970, Nr. 218).

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Eine erotische Montagetheorie

Zuge der Materialisierung unterdessen sowohl die Moglichkeit der sinnlichen Wahr-
nehmung und der Artikulation — Augen, Ohren, Nase und Mund werden verschlossen —
als auch jegliche Form physischer Alleinstellungsmerkmale. Die Materialisierung geht
folglich mit dem Schwund von Individualitit und Subjektivitit einher. Anstatt diesen
Schwund jedoch als Verlust zu verstehen, lisst er sich als gezielte Verweigerung be-
greifen. Die Materialisierung von Gisburos Geist tritt im Moment des Befehls nach
Offenbarung durch seine Frau ein. Die »Mechanik der fliissigen Kérper« (ebd., 67), die
Deleuze dem franzésischen Kino der Vorkriegszeit zuschreibt, weicht im filmischen
Reich der Leidenschaft einer Mechanik des materialisierten Geistes.

Die Transformation kommt einer Abwehr des Befehls gleich und kehrt gleichsam auf
der Ebene filmischer Selbstreferenzialitit den Akt des In-Erscheinung-Tretens um (vgl. Seel
2000). In Bezug auf das Kinolasst sich argumentieren, dass das Dispositiv der Projektion
eine spezifische Form des Erscheinens als dsthetische Grundlage des Films konzipiert.
Das Verweigern des In-Erscheinung-Tretens durch Gisaburo stellt in diesem Sinne ei-
ne eigene audiovisuelle Aushandlung dsthetischer Grundmerkmale des Films dar: Wih-
rend Gisburo sein eigenes In-Erscheinung-Treten negiert, erscheint in der Ausgestal-
tung der Szene eine dsthetische Auseinandersetzung mit Materialisierungs- und Sub-
jektivierungs-Paradigmen.

Die Materialisierung Gisaburos kann hierbei als Vorwegnahme einer Fluchtlinie von
Korpertheorien angesehen werden, die Korperlichkeit als den Menschen und seine or-
ganische Physis tiberschreitende Intensitit kenntlich zu machen sucht und hierin das
Uberwinden von Paradigmen der Subjektivitit und der Individualitit verortet.* Die Wi-
derspenstigkeit der Materialitit Gisaburos, welche als filmische Moglichkeit erscheint,
sich der Forderung nach Festschreibung und Identifikation durch seine Mérderin zu ent-
ziehen, kann in diesem Sinne als dsthetischer Ausdruck avant (auf zeitlicher) und derrié-
re (auf riumlicher Ebene) la lettre angesehen werden. Die Materialitit Gisaburos kon-
stituiert in diesem Sinne eine Ausdrucksform, die zwar der zeitgendssisch-materialis-
tischen Hinwendung zum Kérper (im strengen Sinne des Body bzw. Material Turns der
1990er-Jahren) im theoretischen Diskurs zuvorkommyt, die jedoch gleichzeitig durch die
ihrerseits widerspenstige Materialitit des Filmbildes hinter die vollstindige Erklirbar-
keit durch diesen Theorierahmen zuriicktritt. Dieser Anachronismus legt es nahe, nach-
folgend nicht die neusten Tendenzen materialistischer Theorien zu befragen, sondern
eine zeitliche Distanzierung vorzunehmen, die es erméglicht, Idealismus- und Anthro-
pozentrismus-kritisches Denken bereits im frithen 20. Jahrhundert sichtbar zu machen
und als Méglichkeitsbedingung fir die (Wieder-)Entdeckung materieller und kérperli-
cher Paradigmen im Kino der 1970er-Jahre zu diskutieren.

2 Prominent vertreten wird dieses Kérperkonzept im »organlosen Kérper« von Gilles Deleuze und
Felix Guattari (2007 [1980]). Auf dieses Konzept werde ich in Kapitel 4.6 ausfiihrlich zu sprechen
kommen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [

57


https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Hannah Peuker: Filmerotik
4.1 Von materiellen Geistern zu eselskopfigen Gottern

Im Folgenden werde ich meine Ausfithrungen auf Theorien Georges Batailles und Ser-
gej M. Eisensteins stiitzen und das frithzeitig bereits affektiv-materielle Denken beider
Theoretiker auf aktuelle Tendenzen der Affekt- und Korpertheorien beziehen. Wie Elena
Vogman und Marie Rebecchi in der Einfithrung zu Sergei Eisenstein and the Anthropology
of Rhythm (2017) betonen, erlaubt der Zusammenschluss von Theorien Batailles und Ei-
sensteins eine durch die Fokussierung auf Materialititen eingeleitete Dezentrierung der
menschlichen Figur:

Bataille describes matter as »active principle having its own eternal autonomous
existence« [Bataille 1930, 4; H.P]. His and Eisenstein’s respective attention to matter’s
immanent potential for alliteration allowed both authors to dispel the well-formed
human figure [...] from the center of knowledge. Instead they posited a dynamic center,
or more precisely an eccentric center, haunted by a paradigmatically monstrous and
heretical figure— >one of materialism’s most virulent manifestations<— >a donkey-
headed god« [ibid. 2; H.P]. (Vogman/Rebecchi 2017, 12)3

Wie Vogman und Rebecchi ausfiihren, lassen sich zwischen den Werken beider Theore-
tiker (und Praktiker) zahlreiche Uberschneidungen herausarbeiten, welche wohl nicht
zuletzt auch auf persénliche Treffen in Paris zuriickzufiihren sind, die Eisenstein 1930
in seinen Tagebucheintrigen beschreibt (vgl. ebd.,13).* Sowohl bei Bataille als auch bei
Eisenstein steht die vom Material ausgehende Revolte gegen den hegelianischen Idea-
lismus im Zentrum. Das menschliche Gesicht — als emblematischer Ausdruck der »well
formed human figure« (ebd.,12) — durchliuft sowohl in den theoretischen als auch in
den kiinstlerischen Arbeiten der beiden zahlreiche Metamorphosen, Transformationen
und Dekonstruktionen, bis sich die vermeintliche Einheit der menschlichen Gestalt in
einer nicht-identifizierbaren Multiplizitit aufgeldst hat. Die »universelle Autoritit des
menschlichen Gesichts« (ebd.,14) verkehrt sich bei Bataille durch die Fokussierung des
Niederen, des Unreinen und AbstofRenden in ihr Gegenteil. Bei Eisenstein manifestiert
sich eine vergleichbare Dezentrierung durch filmisch abgewandte oder von Masken ver-
deckte menschliche Gesichter. Bei beiden exemplifiziert sich diese Bewegung unterdes-
sen in der Gestalt des eselkipfigen Gottes. Dieser taucht als zentrale Figur sowohl in Ba-
tailles Beschreibungen des »bas matérialisme« (Bataille 1930) als auch in Eisensteins Ta-
gebucheintragen auf. Beide Male stehen der eselskopfige Gott und die Identifizierung

3 Die Quellenangaben des Zitats von Vogman und Rebecchi sind teils missverstindlich, deshalb ha-
be ich die Quellenangaben im Zitat durch Verweise auf die franzésische Originalfassung ersetzt.

4 Die Treffen zwischen Eisenstein und Bataille gehen auf die Beziehung zwischen Eisenstein und
Georges-Henri Riviére zuriick, welcher Eisensteins Aufenthalt in Paris 1930 organisierte. Riviére
gab gemeinsam mit Bataille die Zeitschrift Documents heraus. Wahrend seines Paris Aufenthalts
hielt Eisenstein einen Vortrag an der Sorbonne, der in der Projektion seines Films DIE GENERAL-
LINIE (Generalnaja linija, Grigori W. Alexandrow, Sergej M. Eisenstein, UdSSR 1929) miinden sollte.
Sowohl Bataille als auch Riviere waren anwesend. Da die Projektion abrupt von der Polizei verbo-
ten wurde, publizierten Bataille und Riviére 30 von Eisenstein ausgewahlte und bildlich montierte
Photogramme in Documents (Eisenstein 1930, S. 218—219). Dieser Umstand zeugt von der (inhaltli-
chen) Verbundenheit und der (personlichen) Solidaritit zwischen den Dreien.

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Eine erotische Montagetheorie

von Jesus Christus mit einem Esel fiir die Umkehrung und Karikierung metaphysischen
Denkens ein (vgl. Vogman/Rebecchi 2017, 12).

Bleiben wir kurz bei dem Bild des eselkdpfigen Gottes stehen, so lisst sich festhalten,
dass Gisaburo in Oshimas IM REICH DER LEIDENSCHAFT zwar weder gottesgleich noch
eselkopfig ist, dass die zuvor beschriebene Metamorphose seines Gesichts jedoch einer
vergleichbaren StofRrichtung folgt, wie es die negativ gewandten Anthropologien Eisen-
stein und Batailles® vorgeben: Das menschliche Gesicht steht als exemplarischer Aus-
druck einer identifizierbaren, formierten Figur zur Disposition, wird diesem doch in ei-
ner strikten Verweigerungsgeste die physiognomische Festschreibung entzogen. Form-
gebung lost sich auf in abstrakter Materialitit und revoltiert als solche gegen idealtypi-
sche Identifikations- und Subjektivierungsanspriiche eines der materiellen Welt iiber-
geordneten menschlichen Geistes.

Vor diesem Hintergrund gilt es unterdessen eine Spezifikation einzufithren, die
sowohl die anfingliche Szene als auch die Theorien Batailles und Eisensteins ein-
fordern. Die Mechanik des materialisierten Geistes tritt nicht in einem unbestimmten
kinematografischen Raum zu Tage. Sie manifestiert sich im Reich der Leidenschaft,
also im audiovisuellen Reich der Erotik. Fragen nach Materialismen, nach Verkérpe-
rungstheorien und Dezentrierungen >des Menschenc« scheinen demnach zu weit und
gleichzeitig zu kurz zu greifen. Stattdessen gilt es, audiovisuell konfigurierte menschli-
che Erotiken — den Menschen audiovisuell gleichzeitig transzendierende Erotiken — als
spezifische Form der Ver- und Entkérperung zu begreifen und als solche nachfolgend
mit Kérpertheorien der Philosophie, der Affekttheorie und der Filmwissenschaft zusam-
menzudenken: Wie sind allgemeine Begriffe der Korperlichkeit mit der spezifischen,
affektiven Operation der Erotisierung verschrinkt? Ergibt sich aus Erotik-Theorien ein
eigenstindiger Korperbegriff und wenn ja, ist dieser kompatibel mit filmphilosophi-
schen Verkorperungsparadigmen? Wo lassen sich, umgekehrt gefragt, philosophische
und filmwissenschaftliche Theorien der Verkorperung verschieben oder erweitern,
wenn wir uns dem konkreten Verkérperungsparadigma der audiovisuellen Erotisierung
zuwenden?

Im vorangegangenen Kapitel wurden vergleichbare Fragen bereits hinsichtlich
des Zusammenfithrens der Decamerone-Verfilmungen mit Marcel Mauss’ Konzept der
Korpertechniken gestellt und diskutiert (Mauss 1989; s. Kapitel 3). Hieraus ergab sich
ein Korperbegriff, der insbesondere natiirlichen Ursprungsmythen grundlegend wi-
derspricht und welcher dergestalt einen ersten Ausgangspunkt fiir die Betrachtung
immanenter Verschrinkungsmomente von Technischem und Organischen bot. Diese
Uberlegungen sollen nun anhand des Zusammenfithrens der Theorien Batailles mit

5 Auch wenn Bataille und Eisenstein nicht im strengen Sinne zu den Vertreter_innen negativer An-
thropologien zihlen, ldsst sich argumentieren, dass beide Autoren mit diesen eine durch die Ent-
grenzung des universell gedachten Menschseins eingefiihrte Re-Zentralisierung des Menschen
teilen (vgl. Bajohr 2019). Zwar stellen sich beide gegen einen idealtypisch der Natur entriickten
Menschen, doch findet tiber die intensive Auseinandersetzung mit den Dekonstruktionsméoglich-
keiten eines solchen Universalismus wiederum ein (wenn auch negativ gewandter) Anthropozen-
trismus Einzug in die Theorien.

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [

59


https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Hannah Peuker: Filmerotik

dem theoretischen und praktischen Schaffen Eisensteins weiter vorangetrieben wer-
den. Die Auseinandersetzung Batailles mit der Erotik in seinem gleichnamigen Werk
Die Erotik (2020 [1957]) erlaubt hierbei eine erste Einordnung erotischer Operationen
und lisst gleichzeitig die zuvor angedeuteten, allgemeiner gefassten Dezentralisie-
rungen des Menschen in einem konkreten Kontext anschaulich werden. Eisensteins
Konzipierungen technischer Affizierungsprinzipien erméglichen in einem zweiten
Schritt den Ubergang von den philosophischen Theorien Batailles zum Material des
Films. Der Zusammenschluss beider Positionen fithrt gleichzeitig zu einem Perspektiv-
wechsel, der den Film nicht mehr als kiinstlerisch abgeschlossenes Werk, sondern als
anthropomediales Gefiige kenntlich macht.

4.2 Die Heterogenitat der Erotik bei Bataille

Ahnlich wie Vertreter innen aktueller Affekttheorien und Neuer Materialismen dem
reflexiven Distanzierungsgebot der Moderne einerseits und der Versprachlichung der
Poststrukturalismen andererseits mit der Forderung nach einem Riickbezug auf kon-
krete, materielle Existenzweisen begegnen, fithrt Georges Bataille seine Uberlegungen
zur Erotik mit der Konstatierung ein, der allgemeine Fehler der Philosophie sei es, sich
vom Leben zu entfernen (vgl. ebd., 20).* Wahrend Erregung oftmals als zu (lebens)nahe,
korperliche Reaktion und als solche in der hegelianischen Philosophietradition der
Moderne als eine der grundlegenden Ablenkungen des Geistes eingestuft wurde, lautet
Batailles Antwort auf das von ihm deklarierte Problem der Philosophie — und so auch
die These, welche die nachfolgenden Uberlegungen durchziehen wird -, dass sich die
Philosophie tiber die Ebene der Leidenschaft dem Leben wie dem Denken zuwenden
muss. Wenn die Erotik, mit Bataille gesprochen, »die Bejahung des Lebens bis in den
Tod« (ebd., 19) ist, dann darf die Hinwendung der Philosophie zum Leben nicht das
erotische Begehren ausklammern, sondern muss sich vielmehr mithilfe desselben voll-
ziehen. Dieser These nachgehend kénnen die Existenzvollziige der Menschen ebenso
wie ihre intelligiblen Fihigkeiten iberhaupt erst durch die Erotik hindurch gedacht und
verstanden werden.”

6 Bataille greift durch seine Forderung nach einem vom Leben ausgehenden Erkenntnisgewinn spa-
tere theoretische Entwicklungen vorweg, die unter dem franzésischen Begriff der Epistémologie ge-
rade die unauflgsliche Verbindung von Existenz und Erkenntnis betonen (vgl. Voss 2020, 4). Michel
Foucaults Arbeiten stellten in diesem Kontext einen zentralen Bezugspunkt dar. Im Cegensatz zu
den Vertreter_innen des Existenzialismus zeigte Foucault unterdessen seinerseits grofRes Interes-
se an Georges Batailles Schaffen, sah er in Batailles Werk doch nicht zuletzt den Ausgangspunkt
firr eine frithe »Brechung des philosophischen Subjekts« (Foucault 1987b, 30). Diese beruhte zu-
dem auf der Rickfithrung des Menschen in die materielle Bedingtheit und ist folglich weder von
Batailles Anspruch aufeine philosophische Riickwendung zum Leben noch von Foucaults spaterer
Mitbegriindung der Epistémologie trennbar (vgl. Wiechens 1995, 103-107).

7 Bataille spricht davon, dass die »Einheit des menschlichen Ceistes« (ebd., 12) erst durch die Su-
che nach der Erotik fassbar wird. Dass es einen einheitlichen menschlichen Geist gibt, mochte ich
an dieser Stelle in Frage stellen, doch der grundlegenden Denkrichtung Batailles, welche von der
korperlichen Erotik ausgehend menschliche Leiblichkeit—als Verschrankung kérperlicher und ko-
gnitiver Bereiche —zu beschreiben versucht, schliefRe ich mich an.

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Eine erotische Montagetheorie

Bataille beschreibt das Erotische anhand von drei Formen: die Erotik der Kérper, die
Erotik der Herzen und die sakrale Erotik. Allen drei Formen ist hierbei gemein, dass sie
dem Wunsch entsprechen, das Dasein des Menschen als vereinzeltes, diskontinuierli-
ches Wesen in einer Bewegung der Kontinuitit aufzuldsen. Diskontinuitit meint in die-
sem Zusammenhang die individuierte Dimension menschlicher Existenz, also den Men-
schen als mehr oder weniger in sich abgeschlossene Entitit, wohingegen Kontinuitit die
prozessuale Offnung menschlicher Existenz gegeniiber anderen Menschen, Milieus, es
lieRRe sich erginzen: Medien und Techniken, beschreibt.

Grundlegend sind die Uberginge vom Kontinuierlichen zum Diskontinuierlichen oder
vom Diskontinuierlichen zum Kontinuierlichen. Wir sind diskontinuierliche Wesen, In-
dividuen, die getrenntvoneinander in einem unbegreiflichen Abenteuer sterben, aber
wir haben Sehnsucht nach der verloren gegangenen Kontinuitdt. Wir ertragen die Si-
tuation nur schwer, die uns an eine Zufalls-Individualitat fesselt, an die vergingliche
Individualitat, die wir sind. Wahrend wir das verdngstigte Verlangen nach der Dauer
dieses Verganglichen hegen, sind wir zugleich von der Vorstellung einer urspringli-
chen Kontinuitit besessen, die uns mit dem Sein verbindet. (ebd., 24—25)

Die Gottessuche oder -liebe parallelisiert Bataille hierbei mit dem korperlichen Begehren
der Menschen, das wiederum seine Fortsetzung in einer stabilisierten Formgebung auf
der geistigen Ebene der Erotik der Herzen findet. Die Sehnsucht nach einer Offnung des
Ichs zur Welt in einer kontinuierlichen Verbindung mit dem Sein stelle unterdessen das
Grundwesen aller drei Formen von Erotik dar. Dieses Grundwesen ebnet seinerseits den
Weg fiir Batailles philosophisches Vorhaben, das nicht weniger als das Ziel verfolgt, die
Verbindung zwischen dem Menschen und dem Sein iiber die Erotik zu denken.

Als in diesem Sinne anthropologisch ausgerichtete Theorie ist Batailles Ausfithrung
von der Skizzierung diverser Uberginge vom Tier zum Menschen geprigt. Entschei-
dend ist dabei die Differenz zwischen sexueller Aktivitit und Erotik: Wahrend die sexu-
elle Aktivitit streng an ein Fortpflanzungsparadigma gekoppelt sei und so Mensch und
Tier miteinander verbinde, stellt die Erotik nach Bataille die Loslésung von einer rei-
nen Zweckgerichtetheit dar. Bataille beschreibt sie in diesem Zusammenhang als »un-
abhingige psychologische Suche« und folgert, dass allein die Menschen »ihre sexuelle
Aktivitit zu einer erotischen Aktivitit« (ebd., 19) gemacht haben. Bataille fithrt weiter
aus, dass die Fortpflanzung der Erotik entgegengesetzt und der erotische Genuss unab-
hingig von dem Zweck der Reproduktion zu definieren ist. Der »grundlegende Sinn der
Fortpflanzung« sei jedoch »nichtsdestoweniger der Schliissel zur Erotik« (ebd., 21). Ob-
gleich die Loslosung der Erotik von der tierischen Fortpflanzung folglich bei Bataille zur
Begriindung einer Anthropos-Erzihlung avanciert, scheint die biologische Komponente
der Erotik nicht negierbar. Bataille geht sogar noch einen Schritt weiter: Die Ubergin-
ge zwischen Diskontinuitit und Kontinuitit, welche fiir ihn den zentralen Moment der
Erotik darstellen, fithrt er zuallererst anhand der Verschmelzung winziger Wesen, nimlich
anhand der Verschmelzung von Spermium und Eizelle, folglich anhand des biologischen
Fortpflanzungsparadigmas par excellence aus:

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [

61


https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Hannah Peuker: Filmerotik

Das Spermatozoon und die Eizelle sind im Elementarzustand diskontinuierliche We-
sen, aber sie vereinigen sich, und demnach entsteht eine Kontinuitit zwischen ihnen,
um ein neues Wesen zu bilden, und zwar mit dem Tod, mit dem Verschwinden der ge-
trennten Wesen. Das neue Wesen selbst ist diskontinuierlich, aber es trigt den Uber-
gang der Kontinuitat in sich, die Verschmelzung, die fiir jedes der beiden Wesen t6d-
lich ist. (ebd., 23)

Fiir eine medienanthropologische Wendung des Erotik-Begriffs Batailles scheint die
Urerzihlung der Verschmelzung von Eizelle und Spermium fundamental, doch deshalb
(vor allem aus einer queer-feministischen Perspektive) nicht weniger problematisch.
Die Gratwanderung zwischen Notwendigkeit und Problematik einer sich in der Ab-
wendung von anthropologischen Exzeptionalismen manifestierenden Riickwendung
zu Kategorien der biologischen Vergleichbarkeit, zeigt sich anhand des Erotikdiskur-
ses (exemplarisch bei, jedoch keinesfalls beschrinkt auf Bataille) sehr deutlich. Die
theoretische Reevaluierung biologischer Prinzipien verfolgt hierbei den Anspruch,
eine Theorietradition zu konterkarieren, welche das der Natur vermeintlich entriick-
te menschliche Bewusstsein zentralisiert. Dieser Perspektivwechsel tiberfithrt den
Menschen zuriick in die Dimension biologischer Bedingt- und Vergleichbarkeit, muss
sich jedoch hierbei stets gegeniiber Verkiirzungen absichern, schligt doch gerade diese
Riickfithrung schnell in soziobiologische Determinismen um. Im konkreten Fall der Ero-
tik scheint diese Gefahr besonders prominent zu sein, da die biologische Begriitndung
menschlichen Sexualverhaltens eng mit heteronormativen Hegemonien verkniipft ist.
Die Loslésung der menschlichen Sexualitit aus der biologischen Verhaftung stellt einen
der Grundziige queerer Kritik dar. Wie lasst sich der Mensch samt seines erotischen Be-
gehrens wieder auf die Natur beziehen, ohne dabei das emanzipatorische Potenzial der
anthropologischen Sonderstellung auf politischer Ebene zu liquidieren? Oder anders
ausgedriickt: Lisst sich Erotik als nicht-biologistisch gedachte Natur verstehen?

Diese Frage fithrt zu einer der grundlegenden Aporien Anthropozentrismus-kriti-
scher Theorien und ist an dieser Stelle nicht zu beantworten. Sie wird die nachfolgenden
Uberlegungen jedoch immer wieder einholen und informieren. Um gleichwohl die oben
beschriebene Relevanz wie auch die Problematik der Nihe von Erotik zu Biologismus
niher bestimmen zu kénnen, méchte ich Batailles Ausfithrungen an dieser Stelle detail-
lierter nachgehen.

Anhand der Beschreibung der Verschmelzung von Eizelle und Spermium als lassen
sich einige grundlegende Aspekte ausmachen, die fiir die weitere Bestimmung der
Erotik als anthropomediale Relation entscheidend sind. Zuallererst wird bereits an
diesem Punkt die enge Verkniipfung mit dem Tod deutlich, die firr Bataille jegliche
Form von Erotik bestimmt. Die Kontinuitit des Todes stellt den Kontrapunkt zur ur-
spriinglichen Individuation des entstehenden Lebens dar, ist jedoch als solcher bereits
in den urspriinglichen Existenzvollzug eingeschrieben.® Ein unterkomplexer Binaris-

8 Das Changieren zwischen Kontinuitit und Diskontinuitdt bei Bataille weist starke Parallelen zu
Gilbert Simondons Individuations-Theorie auf. Auch bei Simondon stellt das menschliche Indivi-
duum weder eine vorgingige Entitat noch ein abschlieRbares sEndprodukt< von Individuations-
prozessen dar. Stattdessen zentralisiert Simondon den Prozess der Individuation als Verschran-
kungsmoment zwischen ephemerer Individualitat und Umwelt (vgl. Simondon 2007 [1989]).

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Eine erotische Montagetheorie

mus zwischen Tod und Leben, zwischen der Diskontinuitit der vitalen Existenz und der
unausweichlichen, finalen Uberfiihrung des Lebens in die Kontinuitit des Todes wird so
bereits im Kern negiert und in ein Netz der immer bereits vorhandenen, der vorgingigen
Einschreibung von Kontinuitit in Diskontinuitit, vom Tod ins Leben iiberfiihrt.

Wenn Erotik die Sehnsucht nach einer Kontinuitit des Seins ist, so ist diese Sehn-
suchtimmer eng verwoben mit der letzten und einzig vollends moglichen Auflésung von
Diskontinuitit, nimlich mit dem Tod. Erotik ist demnach fiir Bataille kein rein lustvol-
les Auflosen des Selbst in einer angenehmen Verschmelzung mit einem Gegeniiber, sei
dieses Gegeniiber Gott, ein_e Sexualpartner_in oder eine geliebte Person. Die Erotik be-
inhaltetimmer ein HerausreifRen, einen Gewaltakt der Zertriimmerung fester Konturen,
ein Aufbrechen individueller Grenzen. Da die einzig mogliche, tatsichliche Einlosung
der Sehnsucht nach Kontinuitit indes der Tod ist, ist der Versuch des Ubergangs in die
Kontinuitit des Seins bereits in seinem Ansatz zum Scheitern verurteilt. Nicht nur ist
die Erotik demzufolge bereits an sich als gewaltvolle Transgression des Individuellen zu
bergreifen, eine zusitzliche Komponente der Zerrissenheit ist ihr immanent, da sie auf
dem »Streben nach etwas Unméglichem« beruht (ebd., 31).

Gewalt im Sinne Batailles meint hierbei nicht das tatsichlich physische Verletzen ei-
nes Menschen, sondern richtet sich auf die Uberschreitung zivilisatorischer und ratio-
nalistischer Verbote des auf Effizienz, Prestige und Niitzlichkeit beruhenden Ordnungs-
systems der Homogenitit. Bataille spricht in diesem Zusammenhang auch von einer
»elementaren Gewalt« (ebd., 129), einer grundlegenden Unruhe und Enthemmunyg des Flei-
sches als Moment des Aufbiumens gegen Vernunft und Verbot. Hierbei geht es nicht um
ein freiwilliges Sich-Aufgeben wie sie beispielsweise die gewaltvolle Subjektzertriitmme-
rung durch den Film in vergleichbaren Gewalt-Konzeptionen bei Steven Shaviro konzi-
piert (1993). Wihrend Shaviro von einem aktiven Masochismus spricht und hierin einen
Willen zur Passivitit beschreibt, spielen Paradigmen wie Willen, Aktivitit und Passivitdt
oder auch Freiheit bei Bataille keine Rolle: Die Gewalt bei Bataille ist dem Heterologen
zuzuordnen und charakterisiert folglich einen Bereich, der sich diesen Paradigmen voll-
ends entzieht. Die »Zustimmung des Willens« mag zwar die Voraussetzung fiir einen
gewaltvollen Ausbruch des Fleisches bilden, doch »die Trance der Organe« hebt den Wi-
derstand des Geistes (selbst in Form der willentlichen Zustimmung) schlieflich auf: »Die
Konvulsion des Fleisches fordert, iiber die Zustimmung des Geistes hinaus, das Schwei-
gen, sie fordert die Abwesenheit des Geistes« (Bataille 2020 [1957], 147).

Da die dauerhafte Liquidierung des Geistes jedoch nur der Tod erfiillt, ist der Mo-
ment der ausbrechenden Gewalt ein ephemerer. Aus der Unmoglichkeit der Erfiillung
der Sehnsucht nach der Kontinuitit des Todes folgt, dass es sich — wie bei dem Akt der
Verschmelzung von Eizelle und Spermium — nicht um eine lineare Bewegung von Dis-
kontinuitit zu Kontinuitit handelt. Statt einer klaren Richtungsweisung zu folgen, ste-
hen Kontinuitit und Diskontinuitit in einem stetigen und unabschlieRbaren Wechsel-
spiel. Der Moment der Kontinuitit stellt einen zeitlich begrenzten Transformationspro-
zess dar, der diskontinuierliche Wesen kurzzeitig gewaltvoll aus ihren definierten Zu-
stinden herausreif$t und in neue, wiederum diskontinuierliche Zustinde iiberfiihrt. In-
dividualisierung und Entindividualisierung bedingen sich gegenseitig, finden jedoch in
keinem der Pole zu einer abgeschlossenen Dauerhaftigkeit.

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [

63


https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Hannah Peuker: Filmerotik

Die Erotik wird auf diese Weise als Prozess greifbar, der nicht die Festschreibung an-
thropologischer Eigenschaften forciert, die zu einem statischen Menschenbild fithren,
sondern der vielmehr den Menschen als diskontinuierliches Wesen kurzzeitig entstehen
lasst, nur um ihn in einem nichsten Schritt wieder aus der zuvor herausgebildeten Exis-
tenz herauszureifien. Dem Erotik-Verstindnis Batailles folgend, war der Mensch noch
nie ein in sich abgeschlossenes, dem Sein der Welt entriicktes Wesen. Stattdessen ist er
stets auf der Suche nach einer Einheit mit der Welt, verschmilzt auf seiner Suche immer
wieder kurzzeitig mit dieser, um im nichsten Moment ebenso zeitbasiert wieder aus ihr
herauszutreten und sich zu konturieren.

Ein sich hieraus ableitendes Erotik-Verstindnis divergiert folglich grundlegend vom
zivilisationsgeschichtlichen Mythos menschlicher Erotik. In diesem verldsst der Mensch
durch das Entdecken und die gleichzeitige Bindigung seiner Sexualitit das Tierreich
und betritt das Reich der Zivilisation. Obgleich die Differenzierung zwischen animali-
scher Fortpflanzung und menschlicher Erotik, wie anfangs erwihnt, auch bei Bataille
eine markante Funktion einnimmt, wird einer potenziellen Hegemonie welche sich vor
allem in der westlichen Zivilisationsgeschichte aus der Bindigung des Sexualtriebs er-
gibt — durch die Dekonstruktion und die gezielte Umkehrung von Hierarchien begegnet:
Bei Bataille gibt es multiple Menschen, die immer wieder unterschiedliche Stadien der
Individuation, aber auch der Riickfithrung in eine iibergeordnete Einheit erlangen. Das
anerkannte Ziel stellt hierbei nicht das Heraustreten aus der Natur durch den Zivilisati-
onsprozess (also die letztendliche Differenzierung zwischen Mensch und Tier), sondern
gerade gegenteilig die Suche nach dem Auflsen einer solchen Differenz dar.

Wie auch in seinen fritheren Schriften stellt gerade die Ablehnung des Hoheren zu-
gunsten des Niederen — des Vulgiren und Perversen, der Exkremente und ekelerregen-
den Objekte — den Grundsatz der Erotik bei Bataille dar. Ebenso wie die Beschreibung
des Anthropologischen anhand abjekter Zehen fiir Bataille eine Antwort auf menschli-
che Selbstiiberhohungen wie der Symbolik des aufrechten Gangs und des gen Himmel
gerichteten Kopfes darstellt (vgl. Bataille 2015 [1970]), kann auch die Erotik als Exemplifi-
zierung dessen angesehen werden, was er Anfang der 1930er-Jahre als heterogene Elemen-
te bezeichnet (Bataille 1997 [1933/34], 127). Heterogenitit konstituiert sowohl in Batail-
les poetischem als auch in seinem philosophischen, politischen und anthropologischen
Schreiben eine Grundkonstante der Faszination und der analytischen Zirkulation. Sein
Schreiben kreist stetig um Materialititen »so repulsive that they resisted not only the ide-
alism of Christians, Hegelians, and surrealists, but even the conceptual edifice-building
of traditional materialists. It was an all-out assault on dignity«, wie Allan Stoeckl in der
Bataille-Textsammlung Visions of Excess einleitend ausfithrt (2004, xi).

Heterogene Materie ist indes keinesfalls als neue Form der hierarchischen Wertung
zuverstehen. Sie stellt nicht die Krone einer negativ gewandten Hegemonie dar, sondern
bleibt in all ihren Widerspriichlichkeiten bestehen: Die Erotik, der groRe Zeh und die
Sonne als Anus stellen in gleichem Mafle ein deformierendes Potenzial gegeniiber for-
mierter Homogenitit dar, wie die parallel zum Schreiben Batailles aufkommenden euro-
péischen Faschismen, die er in The Psychological Structure of Fascism (Bataille 1997 [1933/34])
versucht systematisch zu beschreiben. Gerade hier zeigt sich die doppelte Gerichtetheit
der Heterogenitit im Sinne Batailles. Wihrend Homogenitit (an Marx angelehnt) das
Feld einer rationalisierten, auf Arbeit ausgerichteten und fixen Regeln unterworfenen

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Eine erotische Montagetheorie

Gesellschaft meint, die von Niitzlichkeitsprinzipien und Kommensurabilitit determi-
niert wird, bezeichnet Heterogenitit all jenes, was von diesem Bereich auf Grund ei-
ner nichtintegrierbaren Eigenwilligkeit ausgeschlossen bleiben muss. Dieser Ausschluss
manifestiert sich unterdessen in zwei gegenliufigen, doch formanalog ausgerichteten
Bewegungen: Auf der einen Seite steht die Sakralisierung und Reinigung: Der Souve-
rin der homolog organisierten Gesellschaft muss selbst heterolog sein und im Sinne sei-
ner Eigenstindigkeit mit Verboten und Tabus belegt werden. Auf der anderen Seite steht
die Abstofung des Niederen, des als schmutzig und unrein Empfundenen. Ebenso wie
Menschen der unteren Kasten in Indien und sLumpenproletarier< im industrialisierten
Europa oftmals nicht berithrt werden durften, schreibt Bataille der Erotik eine unhin-
tergehbare Inkommensurabilitit zu (ebd., 131).

Anstatt das iibergeordnet Geistige des Menschen - die absolute Reinheit — durch ei-
ne Uberhdhung von Exkrementen und Perversionen — dem absolut Unreinen — zu erset-
zen, fillt bei Bataille beides zusammen: Reinheit ist Sadismus; die Zirbeldriise des Men-
schen, die fiir Descartes den Sitz der Seele und allen Denkens markierte, transformiert
Bataille zum Endpunkt des Menschen im orgasmischen Tod. Dazu Stoekl:

[Alt the end of reason, at the end of man, at the end of the Cartesian pineal gland (the
supposed seat of consciousness) there is only orgasm and a simultaneous fall, a simul-
taneous death. [..] [W]hen spirit reaches its full elevation, it sees the light of night,
it becomes the ejaculation that idealist religious and philosophical systems — Breton’s
as well as Hegel’'s— had merely temporarily forgotten and not done away with. At the
furthest point of evolution, of absolute knowledge, elevation is the fall; humanity is
animality. (Stoekl 2004, xii-xiii)

Die von Bataille kurzzeitig gezogenen Trennlinien zwischen anthropologischen und ani-
malischen Kategorien, zwischen Héherem und Niederem, reiflt er folglich immer wieder
ein und fihrt den Menschen so zuriick in das vermeintlich verlassene Reich der Triebe.
Batailles Theorien der heterogenen Elemente im Allgemeinen und der Erotik im Spezi-
ellen lassen sich auf diese Weise als frithe Dezentrierungen begreifen, welche den Men-
schen in affektiven Gefiigen tiberschreiten und entgrenzen. Im Folgenden mochte ich
diese Entgrenzungen um aktuelle Affekt-Theorien erweitern und fragen, ob Erotik mit
Bataille als Affizierung begriffen werden kann, die nicht nur Mensch-Tier Differenzie-
rungen revidiert, sondern auch nicht-menschliche, primir technische Phinomene kon-
stituiert, ohne den Menschen als Bezugspunkt zwangsliufig zu zentralisieren.

Ein den Menschen durchkreuzendes, jedoch nicht von ihm ausgehendes oder ihn ins
Zentrum riickendes Affektverstindnis ist in diesem Zusammenhang im Anschluss an
Gilles Deleuze entwickelt worden, der wiederum auf Baruch de Spinoza zuriickgreift.
Die Theorien Deleuze und Spinozas nutzt seinerseits Brian Massumis, um den Affekt-
Begriff weiterzuentwickeln. Als transversales Konzept erméglicht das Affektive hier das
Uberwinden typischerweise binir gedachter Kategorisierungen (vgl. Massumi 2015). Als
»Kapazitit des Werdens« und »Potenzial des Handelns« (ebd., 7) iiberschreitet das Affek-
tive die Unterteilung zwischen Objekt und Subjekt, zwischen Mensch und Medium. Erst
im Begriff des Emotionalen findet es seinen Ausdruck als Empfindung des Menschen;
vorerst jedoch lisst sich das Affektive als »trans-historical, trans-temporal, trans-spati-

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [

65


https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Hannah Peuker: Filmerotik

al and autonomous« (Colman 2005, 11) beschreiben. In einem medienanthropologischen
Sinn liefe sich an dieser Stelle erginzen, dass das Affektive nicht nur als Uberschreitung
zuvor existenter Pole gedacht werden muss, sondern als vorgingige Relation, welche die
jeweiligen Kategorien erst hervorbringt und ebenso wieder in sich zusammenbrechen
ldsst. Unabhingig von dieser Erweiterung lisst sich jedoch die Transversalitit des Af-
fektiven als Ansatz begreifen, um dem Affekt das Potenzial zuzusprechen, auch techni-
sche, kiinstlerische und maschinelle Phinomene zu konfigurieren, ohne dass die aktive
Position eines menschlichen Subjekts zentral mitgedacht werden muss.

Im Gegensatz zu den Prozessen der Kognition in der Asthetischen Theorie entfaltet
Affizierung hier ihr Potenzial unabhingig von einem menschlichen Reflexionsprozess
oder einer resultierenden menschlichen Handlung. Wie Thomas Morsch hervorhebt, ar-
beiten selbst negativistische Asthetiken (v.a. Adorno 1970; Menke 1991) mit einem we-
sentlich funktionalistischen Affektbegriff. Dem Affektiven wird unter dem Begriff der
Sinnlichkeit lediglich eine »Erfahrung >erster Ordnung« » zugesprochen (Morsch 2011,
274). Die Wertigkeit bekommt das Affektive hingegen erst durch seine Funktion zuge-
schrieben, eine Erfahrung zweiter Ordnung — die reflexionseinleitende Bewusstseins-
stimulierung — zu konstituieren:

Die asthetische Erfahrung verdankt sich einem Transformationsprozess, der durch die
reflexive Bewegung des Bewusstseins in Gang gesetzt wird. Erst diese Transformation
nobilitiert das blof affektive Erleben zu einer dsthetischen Erfahrung. (ebd., 275)

Wihrend das Affektiv-Kérperliche in der Asthetischen Theorie folglich keinen Eigen-
wert besitzt und zudem, wie Christiane Voss betont, in der Philosophie lange Zeit le-
diglich unter dem Paradigma der Reaktivitit verhandelt wurde (vgl. Voss 2015, 67), lisst
sich das Affektive durch einen Deleuze und Massumi entlehnten Theoriehintergrund an-
hand seiner immanenten Transformationsmoglichkeiten beschreiben.’ Die Intensitit
des Affekts und seine resultierende Kapazitit, das Formierte aufzubrechen, avancieren,
Massumis Affekttheorie folgend, zu den relevanten Bewertungsparametern und itber-
winden die Bewusstseinszentrierung von Asthetischer Theorie und kantischer Philoso-
phie.”® Wie auch im Erotik-Verstindnis Batailles steht hier das Moment im Mittelpunkt,

9 Auf die Filmtheorie bezogen entfalten Vinzenz Hediger und Margrit Tréhler in dem Aufsatz Ohne
Gefiihl ist das Auge der Vernunft blind (2005) ein vergleichbares Argument, wenn sie konstatieren,
Emotionen und Affekte erfiihren in der Filmwissenschaft erst seit den 1990er-Jahren systemati-
sche Beachtung. Die Filmtheorie habe sich bis in die 1950er-Jahre vor allem auf die Legitimierung
des Films als Kunstwerk konzentriert und die anschliefdende Filmwissenschaft sei stark von den
Sprachwissenschaften beeinflusst gewesen, weshalb auch die Betrachtung des Films als Sprache
bzw. Grammatik lange Zeit dominant gewesen sei (vgl. ebd.7ff.). Das von Hediger et al. heraus-
gegebene Buch Kinogefiihle, an dessen Anfang besagter Aufsatz steht, kann als wichtiger Beitrag
zu einer Uberwindung dieser (nach wie vor teils bestehenden) Schieflage angesehen werden (vgl.
Britsch/Hediger et al. 2005).

10 Massumi bezieht die Transformationsmoglichkeiten des Affekts auf ethische Kategorien, legt je-
doch— so wie auch Bataille in Bezug auf das Heterogene — gleichzeitig nah, dass den Affekten
nichts per se Gutes oder Schlechtes, Progressives oder Reaktionares eigen ist. Das konkrete Poten-
zial, das ein Affekt zum Ausdruck bringt, muss jedes Mal von neuem beschrieben und bewertet
werden (vgl. Massumi 2015, 11). Bei Massumi ist in diesem Zusammenhang eindriicklich, dass die

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Eine erotische Montagetheorie

das zuvor festgeschriebene, konturierte Zustinde auflést und in neue Qualititen iiber-
fithrt. Die Erotik kann auf diese Weise als paradigmatisch affektives Geschehen im Sinne
Deleuze und Massumis angesehen werden.

Im Zuge der nachfolgenden Analysekapitel werde ich den von Massumi aufge-
nommenen Affektbegriff durch die Betrachtung konkreter Affizierungslogiken des
Erotischen verdichten. An diesem Punkt ist der Affektbegriff Massumis jedoch gerade
in seiner Offenheit und Unbestimmtheit fruchtbar, um auf einer primir abstrakt phi-
losophischen Ebene den gingigen Diskurs der Filmerotik zu durchbrechen, der diese
meist auf einer Reprisentationsebene (als Erotik im Filmbild) verortet und im Verhiltnis
zur Asthetischen Theorie oder zu einer das Affektive zwar nicht reduzierenden, jedoch
oftmals subjektzentrisch verkiirzenden Filmpsychologie diskutiert. Der filmischen
Reprisentation von Erotik und dem daran angelehnten Theoriekanon werde ich mich
in Kapitel 5 zuwenden. Ausschlaggebend ist erst einmal jedoch, dass Erotik zwar die
filmische Reprisentation pragt und sich stringent durch die Filmgeschichte hindurch
hier verortet, dass eine Fokussierung auf die Reprasentationsebene indes einer zu ver-
meidenden Reduktion von Affizierungsrichtungen und -potenzialen gleichkommt. Eine
voreilige Verengung auf die Reprisentation wiirde dem grundlegend ungerichteten
Potenzial von Affizierung, aus dem die Reprisentation iberhaupt erst erwachsen kann,
nicht gerecht werden. Mag die Reprisentation des Erotischen auch durch die gesamte
Filmgeschichte hindurch wirksam und sichtbar sein (vgl. Seefllen/Weil 1980, 9), so baut
sie doch ihrerseits auf dem grundlegenden Affizierungsgeschehen filmischer Erotik
auf, selbst dort, wo es nie zu einer thematischen Darstellung des Erotischen kommen
mag.

Um eine solche Reduktion zu umgehen, lisst sich mit Deleuze und Massumi fra-
gen, inwiefern die erotische Affizierung als emblematisches Phinomen angesehen wer-
den kann (und muss), das nicht linear, sondern rekursiv und rhizomatisch von einer
technischen Ebene aus emergiert, um die narrativ-reprisentative Ebene des Films zu
durchbrechen, Zuschauer_innen-kérper und -geist zu kreuzen und sich in atmosphi-
rischen Kulminationspunkten zu sammeln und wieder zu verfliichtigen. Entscheidend
sind hierbei die jeweiligen Richtungen, die Logiken — und die Briiche innerhalb dieser
Logiken —, welchen eine Affizierungsbewegung folgt. In Bezug auf die technische Ebe-
ne des Filmbilds méchte ich diesbeziiglich erneut auf Bataille zuriickkommen, um spe-
ziell die Filmmontage als erotischen Prozess der techno-isthetischen Verfertigung zu
beschreiben und fragen, welche Bewegungsrichtungen und Logiken anhand eines eroti-
schen Montagebegriffs sichtbar und benennbar werden.

gleichen Affizierungsmodalititen, welche die Méglichkeit des Durchbrechens fester gesellschaft-
licher Strukturen und Hegemonien mit sich bringen (in etwa die Diversifizierung, das in-between
oderauch das Vernetzungspotenzial von Affekten) wiederum grundlegend fiir eine kapitalistische
Machtdurchdringung sind (vgl. ebd., 20—21).

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [

67


https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Hannah Peuker: Filmerotik

4.3 Die Erotik der Montage

An dieser Stelle wird man natiirlich giftig
einwerfen:>Aha, alter Teufel, willst uns
wieder mit Montage kommen!«

Ja sicher, mit Montage.

Sergej M. Eisenstein (1973 [1934)]: Uber die
Reinheit der Filmsprache, S. 142.

Fiir den Versuch einer technischen Erweiterung des Bataille'schen Erotik-Begriffs steht
die Annahme im Vordergrund, dass der Film analog zu Batailles Ausfithrungen iiber
Spermium und Eizelle aus dem Zusammenprallen von diskontinuierlichen Instanzen
entsteht, die im Zuge dieses Zusammenpralls >sterben< und eine neue, wiederum dis-
kontinuierliche Existenzweise — den Film — entstehen lassen. Ebenso wie die Erotik
basiert dieser Lesart nach der Film auf dem ephemeren Ubergang von individuierten
>winzigen Wesen« in eine Kontinuitit, also eine Offnung, einen Fluss hin zu etwas Gré-
Rerem, nur um aus dieser Offnung heraus wieder eine individuierte Form zu erlangen.
Dieser Prozess wird in Erotik wie Film schleifenartig wiederholt. Im Weiteren geht
es darum, den elementaren Akt des Films, die Montage, als genuin erotischen Akt im
Sinne Batailles neu zu perspektivieren. Analog zum Verhiltnis von Kontinuierlichem
und Diskontinuierlichem in Batailles Konzeptualisierung der Erotik fithrt so bspw.
Knut Hickethier im Hinblick auf die Filmmontage aus: »Das in diskontinuierlicher
Produktion Hergestellte wird durch Schnitt und Montage zu einer durch die Narration
zusammengezogenen Kontinuitdt« (1999, 14).

Montage wird hier in einem doppelten Sinne verstanden: Einerseits meint der Aus-
druck das Uberfithren einzelner Bilder in einen fliefRenden Bewegungszusammenhang
(materialimmanente Montage), andererseits das Wiederholen dieses Prozesses auf der
Ebene der Einstellung (kiinstlerische Montage). Filmische Erotik vollzieht sich dann in
der Filmmontage sowohl als technisch induzierte und in der menschlichen Wahrneh-
mung sich vollziehende Kollision einzelner Bilder, wie auch als >kiinstlerisch-operativer«
Eingriff in das Material durch das Schneiden und Zusammenfiigen von Filmeinstellun-
gen. In diesem Zusammenhang lief3e sich in Bezug auf die Affordanzen einzelner Film-
bilder auch von einer Ebene der materialimmanenten Erotik sprechen, in der einzelne Bil-
der sich gegenseitig affizieren, d.h. anziehen oder abstofRen. Diese primire Ebene inter-
pikturaler Erotik verdoppelt der Schnitt als kiinstlerische Intervention, insofern dieser
fiir seine eigene Spannkraft und Intensitit den Affordanzen der montierten Teile zwar
einerseits folgen, sie aber andererseits auch neu konstellieren muss. Wo Montage funk-
tioniert, wird auch die Ebene der materialimmanenten Erotik wahrnehmbar und kon-
zeptualisierbar. Daher wird hier noch einmal und trotz der vorher ironisch zitierten, po-
tenziellen Uberdriissigkeit gegeniiber dem Thema die Filmmontage als Prinzip der Film-
asthetik in den Fokus geriickt.

Montagetheorien haben fiir die Filmwissenschaft von Beginn an einen zentralen
Grundbaustein dargestellt. Die Montage tibertrigt, wie zuvor angedeutet, den materi-
alimmanent-technischen Prozess des Films (das Zusammenfiithren einzelner Bilder) auf
die Ebene kiinstlerischen Schaffens (das Zusammenfiihren einzelner Einstellungen).

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Eine erotische Montagetheorie

Die Montage greift so die technische Funktionsweise des Filmmediums auf und entfaltet
sie als wahrnehmbares und insofern dsthetisches Paradigma. Die Theoretisierung der
Montage spricht dem Film dabei eine eigene Sprache in Form einer eigenstindigen 4sthe-
tischen Ausgestaltung zu (vgl. Reck 1963). Das Etablieren der Montage als dsthetisches
Moment erlaubte es, den Film aus einem Reproduktionsparadigma der vermeintli-
chen Realititsverhaftung herauszulésen und als kiinstlerischen Schaffensprozess von
etwas isthetisch Eigenwertigen zu markieren. Dabei lisst sich eine erste Differenz
zwischen dem amerikanischen und dem sowjetischen Montagemodell erkennen, fir
die paradigmatisch David Wark Griffith und Eisenstein stehen.

Gilles Deleuzes hat diesen Punkt in seiner Kinotheorie bis heute kanonisch ausfor-
muliert. IThm zufolge lasst sich die amerikanische Montage Griffiths zunichst als »orga-
nisch-aktiv[e]« Variante beschreiben (2017 [1983], 52). Der Film stelle hier eine »Einheit
des organischen Ensembles« (ebd., 51) dar, die durch den Konflikt zwischen einzelnen
Teilen bedroht werde. Die Form des Duells (die Parallelmontage) durchziehe etwa die
verschiedenen Stadien des amerikanischen Films, was jedoch letztendlich (in der Kon-
vergenzmontage) wiederum zur Herstellung der anfinglichen oder einer nur teilweise
veridnderten Einheit fithre, die allerdings immer schon feststehe. Dieses Montagemodell
des amerikanischen Kinos bildet den konzeptuellen Kern des klassischen Hollywood-Ki-
nos, das im Kern auf die Widerherstellung einer gestorten Einheit — speziell der biirger-
lich-6dipalen Kernfamilie — ziele. Deleuze betont dabei, dass es falsch wire, der ameri-
kanischen Montage »den Vorwurf zu machen, sich der Erzihlung untergeordnet zu ha-
ben; im Gegenteil leitet sich das Erzihlerische von dieser Konzeption der Montage ab«
(ebd., 52).

Auch wenn im nachfolgenden weniger das amerikanische als das sowjetische Mo-
dell Thema sein wird, ist an dieser Stelle die von Deleuze angefiihrte Feststellung be-
merkenswert. Gegen die in der klassischen Filmtheorie verbreitete Annahme, dass die
mediale Form der narrativen Funktion folge, argumentiert Deleuze, dass die verschie-
denen Erzihlprinzipien, narrativen Strukturen und Reprisentationsparadigmen natio-
naler Kinematografien aus den medientechnischen Prinzipien der Montage emergierten
und gerade nicht umgekehrt Montageprinzipien entwickelt witrden, die einer gewissen
narrativen Logik folgten (vgl. ebd.).

In Abgrenzung zur amerikanischen Schule ist in Deleuzes Auffassung die sowjeti-
sche Montagetechnik und -theorie grundlegend dialektisch strukturiert. Eine besonde-
re Rolle nimmt hierbei Sergej M. Eisenstein ein, da er laut Deleuze ein Gesetz der Dia-
lektik einwickelte, das die Montageprinzipien seiner Zeitgenossen (Vsevolod Pudovkin,
Oleksandr Dovzenko, Dziga Vertov) einschliefRe (ebd., 62). Eisenstein hilt, wie auch Grif-
fith, am Konzept des Organischen fest. Wahrend in der Erzihllogik des Organischen bei
Griffith jeder aufkommende Konflikt in Harmonie itberfithrt wird, versteht Eisenstein
das Organische im Sinne Engels als etwas dialektisch Verfertigtes, das sich nie vollends
in einer Einheitlichkeit harmonisieren lasse, sondern dessen zentrales Merkmal in ei-
ner unabschliefbar dialektischen Bewegung bestehe (vgl. Engels 1951 [1925 erstmals pu-
bliziert; 1873—1883 verfasst]). Das Nebeneinander von parallel existierenden Einzelteilen
oder kontriren Momenten (z.B. arm und reich), die in der amerikanischen Montage-
schule erst additiv als Kontrast eingefithrt werden miissen, um dann wieder harmoni-
siert werden zu konnen, charakterisiert Eisenstein als immer schon kausal verkniipfte

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [

69


https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Hannah Peuker: Filmerotik

Momente, die in sich die unauflésbare Konfliktualitit des organischen Ganzen enthal-
ten. Die partikularen Konfliktelemente 6ffnen sich in einer zellartigen Bewegung der-
gestalt gegeniiber dem Ganzen (z.B. arm und reich [als Zellen]) enthalten aber bereits
rekursiv den organischen Zusammenhang (z.B. der gesellschaftlichen Ausbeutung) in
sich, auf den sie zugleich auch einwirken. Deleuze schreibt dazu:

Die Parallelmontage von Griffith ersetzt Eisenstein durch eine Oppositionsmontage,
die konvergierende oder zusammenlaufende Montage durch eine Montage der quali-
tativen Spriinge (>springende Montagey). (ebd., 59)

Das Verhiltnis zwischen Einzelteil und Ganzem zeichnet sich in Eisensteins Verstindnis
einer dialektisch-rekursiven Montage durch zwei Bewegungsrichtungen aus. Einerseits
entstehe das Organische des Films durch eine offene Spiralbewegung (Abb. 5), die ihre inne-
re Logik dem Grundsatz des Goldenen Schnitts verdankt (Eisenstein 1939), also dem der
Natur entlehnten Prinzip, dass sich »der kleinere [Teil eines Segments] zum gréfReren
so verhilt wie der grofiere zum ganzen« (ebd., 163). Die Spirale, als sich zellenartig im-
mer weiter teilende und auffichernde Form, decke in ihrer dialektischen Verfasstheit die
ebenfalls immer bereits dialektisch verfasste Welt auf. Diese filmische Bearbeitung der
(auflerfilmischen) Dialektik benétigt es nach Eisenstein, um die immer schon vorhan-
dene, aber verdeckte Dialektik von Natur und Geschichte freizulegen. Das Organische
der Montage bei Eisenstein wird andererseits immer wieder durchbrochen. Vektoren
durchkreuzen die Spiralform des Goldenen (Film-)Schnitts und lassen einander entge-
gengesetzte Bilder konflikthaft aufeinanderprallen (Abb.6). Dieses Aufeinanderprallen
kontrastierender Bilder bezeichnet Eisenstein in seiner 1939 verdffentlichten Analyse des
PANZERKREUZER POTEMKIN (Bronenossez Potjomkin, Sergej M. Eisenstein, USSR 1925) als
Pathos.

Abb. 5: Die logarithmische Spirale als organisches Prinzip der Filmmontage.
ADbb. 6: Das Organische der Montage und Durchkreuzungsmomente des Pathos.

A

Quelle: Eisenstein 1939, 160; eingezeichnete Vektoren in Abb. 6: H.P.

Einzelne Bilder miissen hier also in einen Konflikt miteinander geraten, ein pathe-
tisches Moment hervorrufen — spiter spricht Eisenstein auch von einem ekstatischen Mo-

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! -[@



https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Eine erotische Montagetheorie

ment — um die Bewegung des Films in seiner organischen Logik, wie skizziert, voran-
zutreiben. Entscheidend ist dabei, dass dieser Konflikt nicht idealistisch gemeint ist,
etwa als Angleichung von Begriftf und Gegenstand (oder in Bezug auf den Film als An-
gleichung von Gegenstand und Darstellung). Vielmehr spielt sich der Konflikt zwischen
den einzelnen Elementen primir auf einer sinnlich-affektiven Ebene ab, die eine Figur
des Dritten — eine Beobachtungsinstanz oder Zuschauer_in — einbezieht.

Das Motiv des primir affektiven Aufeinanderprallens einzelner, als Zellen konzi-
pierter Bilder und Einstellungen entwickelt Eisenstein erstmals in seiner Theorie der
Montage der Attraktionen (Eisenstein 2018 [1923]). Auch in seiner 1929 verdffentlichten
Schrift Dramaturgie der Filmform taucht das Element der »emotionalen Dynamisierung«
durch die Montage wieder auf (Eisenstein 2018 [1929], 293). Wihrend diese dort noch ein
blofRes Ubergangsmotiv fiir die Konzipierung des »intellektuellen Film[s]« (ebd., 301)
darstellt, erlangt die emotionale Dynamisierung in Das Organische und das Pathos (Eisen-
stein 1973 [1939]) eine eigenstindige, diesmal zentrale Wertigkeit. Montage stellt hier das
affektiv-technische Prinzip des Films dar, das zu einer pathetischen Wirkungsasthetik

fithre:

Pathos ist alles das, was den Zuschauer >aufler sich geratenc< lasst. Mit gewahlteren
Worten kdnnte man sagen, die Wirkung des Pathos eines Werkes besteht darin, daf
der Zuschauer in Ekstase versetzt wird. [..] Der Stehende — sprang von der Stelle. Der
Unbewegliche — geriet in Bewegung. Der Schweigende — schrie auf. Das Triibe — er-
glanzte. Das Trockene — wurde feucht. Uberall fand also ein sHerausriicken aus einem
Zustands, ein>Auflersichkommen, statt. (ebd., 173)

Das Organische und das Pathos avancieren in Eisensteins Analyse seines Films PANZER-
KREUZER POTEMKIN zu den paradigmatischen Momenten der dialektischen Montage.
Die Einstellungen, die Eisenstein im Duktus organischen Denkens als Zellen bezeichnet,
prallen in einer gewaltvollen Kollision von Affekten aufeinander. Gleichzeitig lisst sich
hier ein Bruch mit dem dialektischen Prinzip ausmachen. Denn, wie wiederum Bataille
betonte, fithrt der Konflikt zwischen These und Antithese bei Eisenstein gerade nicht zu
einer zwangsliufigen Synthese (Bataille 1994 [1930], 504—505). Aus dem Zusammenprall
ergibt sich zwar eine qualitative Anderung im Sinne des sogenannten »zweiten Geset-
zes der Dialektik« nach Engels (Engels 1951, 51), die von motorisch-sensorischen iiber
Aggregatszustands- bis hin zu wirkungsisthetischen Transformationen der Zuschaue-
rin reichen kann." Doch lisst sich diese Qualititsinderung bei Eisenstein laut Bataille
eben nicht unter dem Modell der doppelten Negation fassen, welches zwangsldufig eine
(wenn auch nie vollstindige) Aufhebung vollzieht, ermégliche doch gerade Eisenstein ein

1 Letztere Qualitatsinderung wird hierbei jedoch nicht als alleinige Zielsetzung fokussiert. Wah-
rend der wirkungsasthetische Aspekt und damit das Verhaltnis zwischen Bild und Zuschauer_in
fiir Eisenstein in der Montage der Attraktionen (2018 [1923]) noch den Fluchtpunkt seiner Theorie
darstellte, erscheint dieses Verhaltnis in der Pathostheorie lediglich als Konsequenz eines ersten
Verschrinkungsmoments, der sich auf der rein filmisch-technischen Ebene abspielt: Einstellun-
gen affizieren und transformieren sich hier gegenseitig, indem sie dialektisch aufeinandertreffen.
Erst in einem zweiten Schritt Gbertragt sich dieser Affizierungsprozess auf eine_n imaginierte_n
Zuschauer _in.

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [

n


https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Hannah Peuker: Filmerotik

Lebendig-Halten der einzelnen Elemente, in ihrer konkreten, prizisen — im Bataille’schen
Vokabular gesprochen — niederen und heterologen Form.

In Formlose Ahnlichkeit oder die Frohliche Wissenschaft des Visuellen nach Georges Bataille
(2010 [1995]) arbeitet Georges Didi-Huberman heraus, dass sich aus dem hier angeleg-
ten Dialektikverstindnis die mafdgeblichen Interferenzen und das gegenseitige Inter-
esse zwischen Bataille und Eisenstein ergeben. Diese Nihe erscheint im ersten Moment
iberraschend, verweigerte sich doch Bataille, wie anfangs ausgefithrt, grundsitzlich ge-
geniiber Dogmatismen und Systematisierungen, wie sie gerade die Dialektik nahelegt.
Auch Didi-Huberman betont diese vermeintlichen Widerspriiche zwischen Bataille und
Eisenstein:

Bataille, der >Subjektive« (Verantwortungslose, Perverse), verlangt nach Formen (ob-
jektiven Morphologien) und reinsten sDokumentens, wahrend Eisenstein, der>Objek-
tive« (Verantwortungsbewufite und Pidagogische) von Bildern, Phantasmen (von Pa-
thetik) und sogar von Ekstase spricht. (2010 [1995], 298)

Gleichwohl hebt Didi-Huberman auch eine analoge Ausrichtung des Denkens und Stre-
bens beider hervor, die in der Suche nach einer sogenannten »konkreten Dialektik« be-
stehe (ebd., 280ff.). Den Begriff der »konkreten Dialektik« erginzt er nachfolgend um
weitere Facetten, namentlich unter anderem um eine »ekstatische Dialektik« (ebd., 296),
eine »Dialektik des Begehrens« (ebd., 313) und eine »Dialektik der Grausamkeit« (ebd.,
316). Dialektik verstanden als Ekstase, das Zusammenfallen von Begehren und Grausam-
keit, Erotik und Gewalt: Erste Parallelen zwischen Bataille und Eisenstein lassen sich hier
bereits erahnen. Fiir Eisenstein stellte die Montage laut Didi-Huberman nicht nur eine
Kollision, sondern (im dezidiert sexuellen Sinn) eine »Kopulation von Bildern« dar:

[E]s handelt sich um eine Kopulation, die sowohl auf dem Verbrechen als auch auf der
Ekstase beruht. Verbrechen und Ekstase, miteinander verbunden und einander entge-
gengesetzt, beide jeweils eine Berithrung mit einem Zerreifen verbindend, dazu alles
dialektisch gedacht: zwischen Begehren und Gewalt, zwischen der Gewalt des Begeh-
rens und dem Begehren der Gewalt. (ebd.)

Fir Batailles Documents war gleichzeitig die Montage von Bildern eine der wenigen Aus-
drucksformen, die eine Anniherung an das von ihm gesuchte und doch nie sprachlich
fassbare Heterologe ermdglichte.” Das An-die-Oberfliche-treten des anderweitig gesell-
schaftlich Zensierten und dessen ganz konkrete Darstellung fand Bataille letztendlich
bei niemand anderem so prizise umgesetzt wie bei Eisenstein. Didi-Huberman fasst
das so zusammen:

12 Der Abdruck der 30 von Eisenstein montierten Photogramme aus DIE GENERALLINIE in den Docu-
ments (Eisenstein 1930, 218-219; vgl. Kapitel 4, FuRnote 4) kann als beispielhaft fiir das Aufblitzen
des Heterologen im bildlich Montierten gelten. Als polizeilich verboten und folglich vom Homo-
logen ausgeschlossenes Element konnte der Film nur einen angendherten Ausdruck in Form der
gedruckten Montage erlangen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Eine erotische Montagetheorie

In der Eisensteinschen Montage sollte Bataille schlieRlich eine fir ihn gangbare Dia-
lektik gefunden haben: eine Dialektik, die in ihrem unabldssigen In-Bewegung-setzen
nicht iiberwinden, sondern alterieren will. Eine Dialektik nicht im Sinne des hegeliani-
schen Ausdrucks aufheben®, sondern im Sinne des furchterregenderen und spannungs-
geladeneren — und zweifellos bereits an Nietzsche gemahnenden — Ausdrucks zerfal-
len* beziehungsweise zersetzen™ [décomposer]. (ebd., 295)

Bei dem Dialektik-Verstindnis Batailles (und bis zu einem gewissen Grad auch Eisen-
steins) handelt es sich also um eine sehr spezielle Auslegung von Dialektik.” Mit kon-
kreter Dialektik, so Didi-Huberman, bezeichne Bataille das Bestreben eine Dialektik aus-
zumachen, die frei von synthetisierenden Befriedungen konfligierender Formen funk-
tioniert. An die Stelle der »konformistisch, trivial, weil auf Kontrollwunsch bedacht[en]«
Formel These-Antithese-Synthese, trete bei Bataille die »Dialektik des Strolchs, des Bengels,
der spielt, um zu zerbrechen« (ebd., 294). Eine solche Dialektik sei darauf ausgerichtet,
die Dinge in ihrer Konkretheit zu fassen und existieren zu lassen, ohne sie zwangsliufig
in einer Bewegung zum Hoéheren hin aufzulsen. Gleichsam ist diese Dialektik iiber die
Ebene des Begehrens und der Grausamkeit bereits auf’s Engste mit dem affektiven Vo-
kabular der Erotik verbunden, geht es doch mitunter darum, das affektive Beriihren und
AbstofSen einzelner Bilder und Elemente fassbar zu machen: »Attraktion statt Abstrakti-
on« so lautet die Devise (ebd., 302).

4.4 Vom Pathos besessen - Affizierende Bilder in IM REICH
DER LEIDENSCHAFT (1978)

An dieser Stelle méchte ich nun abermals auf die Ausfithrungen Eisensteins beziiglich
des Organischen und des Pathos zuriickkommen und diese auf die anfinglich aufgeru-
fene Szene aus IM REICH DER LEIDENSCHAFT Oshima Nagisas zuriickbeziehen. Die Ver-
wandlung Gisaburos vom fliissigen, individualisierten Geist in eine sich Festschreibung
und Identifikation entziehende Materialitit kann als visueller Ausdruck des dialektischen

13 Dass Bataille und Eisenstein trotz der grundlegenden Ablehnungshaltung von ideologischen und
idealisierenden Tendenzen durch Bataille einen produktiven Austausch miteinander pflegten,
lasst sich moglicherweise auf ein durchweg ambivalentes Verhiltnis beider Theoretiker zum dia-
lektischen Marxismus zurtiickfiihren. Auf die Konflikte Eisensteins mit der aus dem Materialismus
abgeleiteten sozialistischen Ideologie Stalins werde ich spater zuriickkommen, an dieser Stelle
sei jedoch festgehalten, dass Bataille eine intensive Auseinandersetzung mit dem marxistischen
Materialismus pflegte, die nicht als grundlegende Ablehnung, aber als Aushandlungsverhiltnis
beschrieben werden kann. Wie Allan Stoeckl betont, bezog sich Bataille immer wieder auf Fragen
nach der Dialektik. Erintegrierte diese in seine Theorien, stief jedoch konstant auf das Grundpro-
blem, dass in der Dialektik das Niedere und Heterogene nicht um seiner selbst willen angenom-
men (»embraced«) werden kann ohne von einer —von Bataille strikt abgelehnten — Bewegung zum
Héheren vereinnahmt zu werden (Stoekl 2004, xii). Als mogliche Antwort auf dieses Problem be-
zog sich Bataille 1930 nach dem Beiwohnen von Eisensteins Vortrag an der Sorbonne (s. Kapitel 4,
Funote 4) explizit auf das Schaffen des Regisseurs, der es laut Bataille (als einziger) vermochte,
diesem Problem Rechnung zu tragen (Didi-Huberman 2010, 283; Bataille 1994 [1930], 504—505).

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [

73


https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Hannah Peuker: Filmerotik

Pathos geltend gemacht werden, den Eisenstein als Grundsatz der Montage herausarbei-
tet. Die Szene fithrt hier zwar nicht — oder zumindest nicht belegbar —, wie von Eisen-
stein formuliert, zu einem AufSer-sich-geraten des Zuschauers (Eisenstein 1939, 173). Doch
wenn wir von der Ebene der Wirkungsasthetik zuriick in die Filmisthetik treten, so lsst
sich konstatieren, dass Gisaburo durch die in Bewegung versetzten Einzelbilder der Sze-
ne aufSer sich gerit, aus seinem vorigen Zustand herausriickt.

In der >Berithrung« der Bilder vom individuierten, aber beweglichen und wie zuvor
beschrieben mit Wasser assoziierten Gesicht (Abb. 1) und von der starren Materialitit
des entindividualisierten Gesichts (Abb. 3) durchliuft die Figur des Gisaburo eine Trans-
formation vom Fliissigen ins Feste (Abb. 2). Die Beschreibung Eisensteins von dem dy-
namisierenden Effekt der kontrasthaften Kollision einander affizierender Bilder kehrt
sich hier folglich um und: das Bewegliche — erstarrt (vgl. ebd., 173). Im Sinne Eisensteins
kénnen wir von dieser Transformation als einem »Ubergang von einer Qualitit in eine
andere Qualitit« sprechen (ebd., 185). Eisenstein beschreibt diesen Ubergang im Sprach-
gebrauch Friedrich Engels als »Vollziehung des Sprunges«™* und fiihrt dies anhand ver-
schiedener Phaseniiberginge aus:

Wasser [wird] zu Dampf, das Eis zu Wasser, das Eisen zu Stahl. [...] Und wenn das Was-
ser, der Dampf, das Eis und der Stahl ihre Empfindungen in diesen kritischen Momen-
ten, in den Momenten der Verwirklichung, der Vollziehung des Sprunges, psychologisch
registrieren kdnnten, dann wiirden sie sagen, daf sie vom Pathos besessen, dafd sie in
Ekstase sind! (ebd., 185)

Die Materialisierung des fliissigen Geistes in IM REICH DER LEIDENSCHAFT lasst sich auf diese
Weise als fundamental pathetische Szene, als Moment der filmischen Ekstase begreifen.
Die Montage scheint in der Szene zwar unauffillig, da sie durch eine Uberblendung qua-
si aufgeweicht wird; doch das mediale Moment der aus Einzelbildern technisch zusam-
mengesetzten Bewegung des Films wird dadurch nur umso deutlicher wahrnehmbar.
Durch die Kopulation der Einzelbilder im Sinne Didi-Hubermanns vollzieht die Figur des
Gisaburo auf der Darstellungsebene einen Sprung, der nicht die harmonische Konver-
genz des amerikanischen Modells zulisst, sondern den gewaltvollen Konflikt zwischen
Fliissigem und Festen, zwischen Identifikation und Entzug verstetigt. Dieser Konflikt er-
moglicht nicht die Authebung der Gegensitze in synthetisch-glatter Form. Stattdessen
bleibt die unauflgsliche Materialitit als konkrete Formgebung und ritselhafte (De-)Fi-
guration bestehen.

Vom Pathos besessen prallen die einzelnen Filmbilder im Transformationsmoment
Gisaburos aufeinander und 6ffnen sich, auf einer nichsten medialen Ebene, gegeniiber
dem Aufeinanderprallen der Einstellungen im Moment der (operativen) Montage und
damit gleichsam zum gesamten Reich der Leidenschaft, zur audiovisuellen Erotik des

14 Das Aristotelische Prinzip Natura non facit saltus (Ubers.: Die Natur macht keine Spriinge) wen-
det Engels dialektisch, indem er deklariert, die Natur mache nur deshalb keine (offensichtlichen)
Spriinge, da sie sich grundlegend aus Spriingen zusammensetzt (Engels 1962 [1873—-1883], 533). In
seinen Ausfithrungen Ubertrigt Eisenstein das von Engels der Natur zugeschriebene Prinzip des
sprunghaften Formwechsels auf das Filmmedium und reifSt durch diese Analogisierung abermals
die vermeintliche Trennung von Natur und Technik ein.

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Eine erotische Montagetheorie

Films. Dass Pathos aus dem Altgriechischen (nd8o¢) mit Leiden(schaft) iibersetzt werden
kann, erscheint hier schon fast schicksalshaft. Die kollidierenden (bzw. kopulierenden)
Bilder des Films, die in Form der Einzelbilder 24-mal pro Sekunde ephemer aufblitzen,
inkorporieren dieses Reich in sich: Sie integrieren die filmische Erotik in den konkreten
Momenten des Ubergangs von einem Filmbild zum nichsten. Die organische Spirale
der Filmmontage 6ffnet sich gegeniiber dem filmischen Reich der Erotik, die umge-
kehrt wiederum das ekstatische Pathos dieser Spirale durchkreuzt. In diesem Sinne
exemplifiziert die Spiralform des Films das dialektisch verfasste, rekursive Prinzip
der iber mehrere Ebenen gestaffelten Filmtechnik, welches sich vom Kleinsten (dem
Bild), itber das Nichstgrofere (die Einstellung), bis zum gesamten Film erstrecke, je
nach Montageauffassung sogar Zuschauer_in, Kinosaal und Popcorn mit einzufassen
vermag und dadurch umgekehrt auf die grundlegende Materialitit des Films in Form
des Einzelbildes zuriickwirkt.

Der dialektische Zusammenhang zwischen dem Organischen und dem Pathos, der
fiir Eisenstein 1939 die Grundlage fir die Bestimmung der Montage und folglich des
Films darstellt, erweist sich in diesem Sinne als grundlegend affektiv, wenn nicht gar be-
reits sexuell konnotiert (wie Didi-Huberman betont) und zeigt starke Analogien zu Ba-
tailles Konzipierung der Erotik auf: Das Pathos beschreibt ebenso wie die Erotik das pri-
mir sinnliche Zusammenprallen zuvor diskontinuierlicher, individuierter Wesen, und
zwar der kollidierenden Bilder. Die Filmbilder als winzige Wesen — das Bild des mensch-
lich identifizierbaren Geistes Gisaburos (Abb. 1) und das der starren Materialitit des ver-
schlossenen Gesichtes (Abb. 3) — 16sen sich in einer ephemeren Bewegung der Kontinui-
tit auf: »Die Bewegung als Horizont der Formen, das Begehren als Horizont der Bewe-
gung«, wie Didi-Huberman es ausdriickt (2010 [1995], 315). Sie horen auf, in ihrer indi-
viduell konturierten Abgeschlossenheit zu existieren. Anstatt jedoch in eine tatsichliche
Kontinuitit des Seins iberzugehen — die, wie anfangs beschrieben, nur der Tod einzul-
sen im Stande ist — integriert das kontinuierliche Transformationsmoment des Bewegt-
bildes den Tod in den Schaffensprozess. Der Film griindet sich dieser Argumentation
nach ebenso wie die Erotik auf einer Uberfithrung winziger, diskontinuierlicher Wesen
in eine im Bataille'schen Sinne transgressive Bewegung der Kontinuitit des Seins, miin-
det aufgrund der letztendlichen Unmadglichkeit dieser Bewegung jedoch wiederum in
der Herausbildung eines neuen diskontinuierlichen Wesens: der Szene, die sich ihrer-
seits gegeniiber dem Film als ganzem diskontinuierlichem Wesen oftnet. Die dialekti-
sche Spirale des Films, die Eisenstein beschreibt, wird folglich erotisch vorangetrieben.

Der Film als zeitbasiertes Medium strebt im Moment seines Erscheinens stets nach
einer zeitlichen Entgrenzung, einem dauerhaften Anderswerden.” Die Transitorik des
Films stellt eine fliefende Bewegung dar, die jedoch ihrerseits davon gekennzeichnet
ist, dass im Moment des Werdens immer der Moment der Auflésung inbegriffen ist (vgl.

15 Julia Bee beschreibt das Anders-Werden des Films in ihrem gleichnamigen Aufsatz unter einem
Riickbezug aufdie Philosophie von Deleuze vor allem als politischen Faktor, der die Festschreibung
des als anders Empfundenen (Othering) in eine Befragung der Prozesse dieses standigen In-Bewe-
gung-Seins zu (iberfiihren vermag. Bee bezieht das Anders-Werden des Films hierbei vor allem
auf die Praxis des ethnografischen Films, die in den 1960er-Jahren mit den Filmen Jean Rouchs
einsetzte (vgl. Bee 2020).

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [

75


https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Hannah Peuker: Filmerotik

Wolf 2008, 69). Das Entstehen ist geprigt von gleichzeitigem Sterben. Das Wechselspiel
zwischen diesen beiden Polen kennzeichnet sowohl die Sehnsucht des filmischen Me-
diums nach einer zeitlichen Unendlichkeit als auch gleichzeitig seine unabwendbare
Verginglichkeit. Ebenso wie Menschen nach Bataille in der Erotik die Auflésung ihrer
selbst in einer Kontinuititsbewegung suchen, suchen Filme nach der Auflésung ihrer
selbst in einem stetigen Anderswerden, das jedoch — wiederum parallel zur menschli-
chen Erotik — zu einem unausweichlichen Scheitern verdammt ist. Die Montage, die
fiir den Film als kiinstlerisches Medium von fundamentaler Bedeutung ist, lisst sich
durch das Zusammenfithren der Pathos-Theorie Eisensteins mit der Erotiktheorie
Batailles als eine Formation von affektiven Kollisionen neu perspektiveren, die in ihrer
filmerotischen Auspriagung auch den Tod inkorporiert. Der Film wird dieser Lesart
folgend als ein erotisches Medium kenntlich. Die filmische Erotik erschopft sich demnach
nicht in der Reprisentation erotischer Szenen, sondern erweist sich als eine Kraft,
die auch die medientechnische Ebene des Mediums tangiert und informiert. Ahnlich
wie Deleuze iiber das amerikanische Kino ausfiihrt, dass die klassischen Hollywood-
Narrative aus einer technischen Verfertigung der Konvergenzmontage emergieren
(vgl. Deleuze 2017 [1983], 52), stellt die Reprisentation von Erotik im Film ein Emer-
genzphinomen mit spezifischen Asthetiken und narrativen Ausprigungen dar, das
aus der medientechnischen Erotik des Films entspringt. Die affektiven wie narrativen
Ausprigungen dieses Phinomens werden im nachfolgenden Kapitel ausgelotet, vor
allem jedoch in den anschlieRenden Filmanalysen (Kapitel 6—8) exemplifiziert. Wel-
che konkreten Montagetechniken des Erotischen sich beschreiben lassen und welche
Erzihl- sowie Adressierungsmodi aus diesen Techniken hervorgehen, stellt dabei eine
der zentralen und wiederkehrenden Fragen dar. Zuvor mochte ich jedoch noch einige
Uberlegungen zur historischen Verortung der erotisch-organischen Konzeption des
Films anschliefRen.

4.5 Vom Sprachlich-Intelligiblen zum Organischen

Wolfgang Beilenhoff beschreibt den Ubergang der frithen Montagetheorie Eisensteins
in Dramaturgie der Filmform (Eisenstein 2018 [1929]) hin zu seiner spiteren Theorie Das
Organische und das Pathos (Eisenstein 1973 [1939]) als einen, sich auf die Chiffren 1929/1939
verdichtenden, Paradigmenwechsel (vgl. Beilenhoff 2011, 214). Wihrend Eisenstein
die Montage 1929 noch als »Film-Grammatik« ausweist (Eisenstein 2018 [1929], 284),
die letztendlich zur Herausbildung des »rein intellektuellen Film[s]« fithrt (ebd., 301),
entwirft er 1939 (wie zuvor beschrieben) ein »holistisches System, in dem Qualititen
wie Syndsthesie, Gesamtheit, organische Einheit und Ekstase die zentralen Rollen
einnehmen« (Bulgakowa 2001, 44). Wie Beilenhoff in Bezug auf Oksana Bulgakowas
Theoretisierung dieses Paradigmenwechsels ausfiihrt, handelt es sich hierbei um ein
neues Verstindnis des Films, welches gleichsam einen neuen Theorierahmen und neue
Leitkonzepte mit sich bringt: Die Chiffre 1929 steht dabei fiir Reflexologie und Linguistik
ein; 1939 hingegen kennzeichnet eine Bewegung hin zu Affekt-, Pathos- und Bildtheorie.
Die hier skizzierte Fluchtlinie verdichtet sich zudem in Eisensteins Monumentalwerk

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Eine erotische Montagetheorie

Die Methode (2016 [1932-1948])", in welcher — wie Elena Vogman betont — Eisenstein
sein Schaffen sowohl inhaltlich als auch formal in der Konzeption des sinnlichen Denkens
zusammenfihrt:

Das sinnliche Denken ist dabei als ein spezifischer Bezug zwischen Denken und Mate-
rial zu begreifen: als ein Materialraum, der denkt und als ein Denken, das im Material
seine Bewegung wiedererlangt. (Vogman 2018, 15)

Material und Theorie waren bei Eisenstein schon immer zwei eng miteinander verwo-
bene Seiten seines Werks. In der Methode kondensiert sich diese Verschrinkung auf eine
gleichsam theoretisch wie formal konzipierte Idee von Sinnlichkeit. Eisensteins Denk-
und Schreibbewegungen finden hier in der Form von »intellektuelle[n] Attraktionen« ih-
ren Ausdruck (ebd., 107). Eisenstein betont indes, dass intellektuelle Attraktionen kei-
nesfalls die Emotionalitit ausschliefen. Vielmehr werde die »reflektorische Titigkeit als
Affiziert-Sein wahrgenommen. [...] Der Erhalt des emotionalen Effekts ist unabdingbar«
(Eisenstein zitiert nach Vogman 2018, 107).

Der Schritt von der Methode — als Auseinandersetzung mit der Verschrinkung von
Affizierung und Kognition - hin zur Erotik als psychologische Suche im Sinne Batail-
les ist nicht weit. Die Wesensverwandtschaft zwischen Sexualitit und Kunst stellt in der
Methode fur Eisenstein einen der Hauptbezugspunkte des (poetischen) Denkens dar (vgl.
Bershtein 2021). Sexualitit vermag es, die von Eisenstein 1939 in der Pathos-Theorie zen-
tralisierte Funktion der Ekstase einzunehmen und dariiber hinaus - vor allem in Form
dessen, was er in der Methode als »Bisexualitit« bezeichnet (Eisenstein 2016 [1932-1948],
49) — neue Moglichkeiten des soziopolitischen Fortschritts zu er6ffnen.

Eisenstein verwendet den Begriff der Bisexualitit nicht im heutzutage iiblichen
Sinne einer beidgeschlechtlichen sexuellen Orientierung, sondern als Synonym fiir An-
drogynitit. Er arbeitet anhand verschiedener Rituale und mythologischer Vorstellungen
die Idee von einem idealtypischen »Zweigeschlechterwesen« (ebd., 45) heraus, das in
einer urspriinglichen Einheitlichkeit existierte, bevor sich die Trennung der Geschlech-
ter in Mann und Frau auf sozialer Ebene vollzog (ebd., 47).” Als immanenter Gegenpol
zu Nietzsches Ubermenschen stellt das Zweigeschlechterwesen fiir Eisenstein eine
regressive Triebverhaftung im Menschen dar, welche unterdessen weder unterdriickt
noch vollstindig rekonstruiert werden darf. Stattdessen muss die regressive Bisexua-
litit des Menschen »mit einer positiven [also progressiven] Anwendung einhergehenc

16  Die Methode (Metod) wurde 2008 erstmals als vollstindige Textversion des russischen Originalma-
nuskripts in vier Binden bei PotemkinPress publiziert. Ausziige erschienen 2016 in der deutschen
Ubersetzung unter dem Titel Das Urphdnomen der Kunst, herausgegeben und iibersetzt von Oksana
Bulgakowa und Dieter Hochmut (Eisenstein (2016 [1932—1948]).

17 Die Beschreibungen Eisensteins erinnern an Platons Konzipierung eines urspriinglichen Zweige-
schlechterwesens in Form des Kugelmenschen. Den Mythos der Kugelmenschen fiihrt Aristopha-
nes in Platons Symposion aus (vgl. Paulsen/Rhen 2006). Ndhere Ausfiihrungen zu Platons Eros
Konzept, das er im Symposion entwickelt, folgen in Kapitel 5.6 dieser Arbeit. An dieser Stelle sei
lediglich angemerkt, dass im Gegensatz zum Mythos des Kugelmenschen bei Eisenstein aus der
Vorstellung eines urspriinglichen Zweigeschlechterwesens kein strikt binares Denken folgt, das
den Menschen als dual zerrissenes Mdngelwesen konzipiert.

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [

71


https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Hannah Peuker: Filmerotik

(ebd., 49). So muss die urspriingliche Androgynitit (das Regressive) mit der Authebung
sozialer Gegensitze (dem Progressiven) — sprich der gesellschaftlichen Benachteiligung
von Frauen - zusammengefiithrt werden, um einen tatsichlichen Fortschritt moglich
zu machen. Eisensteins Konzipierungen von Sexualitit sind in diesem Sinne hoch
anschlussfihig fur aktuelle Tendenzen der Queer Theory.

Abb. 7: Erotische Zeichnung Eisensteins aus der Serie >Prometheus< (1932).
ADbb. 8: Erotische Zeichnungen Eisensteins aus der Serie >Salomé« (1931-1932).
Abb. 9: Erotische Zeichnung Eisensteins aus der Serie »Stigmatization« (1931-1932).

\\

Quelle: Vogman/Rebecchi 2017, 67 (links); ebd., 79 (mitte); ebd., 73 (rechts).

Einer solchen Zusammenfiithrung verlieh Eisenstein zwischen 1931 und 1948, also im
Zeitraum des Entstehens der Methode, einen kiinstlerischen — vor der Zensurpolitik Sta-
lins verborgenen — Ausdruck. In dieser Zeit fertigte er eine Vielzahl erotischer und por-
nographischer Zeichnungen an (Abb. 7-14). Die Zeichnungen Eisensteins sind von an-
tiken und christlichen Mythologien durchzogen, so referieren ganze Bilderserien auf
Prometheus (Abb. 7), Salomé (Abb. 8) oder den gekreuzigten Christus (Abb. 9). Die als
pornographisch eingeordneten Zeichnungen — welche aufgrund dieser Kategorisierung
)8

nicht archiviert und lange Zeit unter Verschluss gehalten wurden (Abb. 10-14)" - wei-

18 Im Zuge der Auflésung privater Eisenstein-Archive (bspw. in den 1990er Jahren des Privatarchivs
Andrei Moskvins) wurden die Zeichnungen in erotische und pornographische Darstellungen un-
terteilt. Die erotischen Darstellungen wurden anschlieRend in die Eremitage iiberfiihrt, wohin-
gegen die pornographischen Zeichnungen grofitenteils verkauft wurden — sie sollten in privaten
Haushalten unter Verschluss gehalten werden, um das Ansehen Sergej Eisensteins nicht zu be-
schmutzen. 2007 wurde in der Alexander Gray Associates Gallery in New York erstmals eine umfas-
sende Schau der sich in Privatbesitz befindenden pornographischen Zeichnungen Eisensteins pra-
sentiert (vgl. Alexander Gray 2017). Die (Selbst-)Zensur pornographischer Inhalte findet sich auch
in dem Bildband Eisenstein on Paper (vgl. Kleiman 2017) wieder, welcher zwar ein breites Spektrum
der Zeichnungen Eisensteins zusammenbringt, jedoch wiederum die pornographisch eingestuf-
ten Darstellungen exkludiert. Vergleichbare Archivpraktiken finden sich im Hinblick auf eine Viel-
zahl der nachfolgend zu besprechenden Filme wieder. Die (akademische) Auseinandersetzung
mit erotischen und pornographischen Materialien ist nach wie vor héchst kompliziert, da expli-

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Eine erotische Montagetheorie

sen zudem gezielt obszone Pervertierungen christlicher Institutionen auf (Abb. 13) und
spielen oftmals cartoonesk mit der sexuellen Verschmelzung von Mensch, Tier und Na-
tur (Abb. 11-12). All diesen Bildern ist gemein, dass die menschliche Figur durch eroti-
sche Verschrinkungsmomente dhnlich dem anfangs aufgegriffenen Bilde des eselskipfi-
gen Gottes ihrer isolierten Position und einer damit einhergehenden konturierten Form-
gebung beraubt wird. Sie durchliuft gewaltvolle Entgrenzungen, Defigurationen und
Metamorphosen. Begehren und Tod, Regression und Progression vereinen sich in die-
sen Bildern zu teils zynischen, teils parodistischen Uberspitzungen.

Abb. 10-14: Als pornographisch eingestufte Zeichnungen Eisensteins aus Privatbesitz, angefertigt
1931-1948.

Quelle: Alexander Gray and Associates Gallery in New York 2017.

zite (und auch Softcore-)Darstellungen oftmals als nicht erhaltenswert bewertet und folglich aus
Archiven, Bibliotheken und Kinematheken ausgeschlossen werden.

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0!

79


https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Hannah Peuker: Filmerotik

Es gilt folglich festzuhalten, dass Eisenstein eine zunehmende Abwendung vom
primir sprachlich-intelligiblen Potenzial poetischen Schaffens im Allgemeinen und des
Films im Speziellen vollzog, die ihn zu den organischen und zuletzt explizit sexuellen
Qualititen filmischer wie poetischer Ausdrucksformen fithrte. Obgleich Eisensteins
Montagetheorien in den 1960er-Jahren oftmals den Ausgangspunkt fiir Konzeptua-
lisierungen des Films als Sprachsystem darstellten (vgl. Peters 2018 [1962], 383-388),
lasst sich so eine gegenliufige Tendenz nachzeichnen, die — dhnlich der Verwandlung
Gisaburos vom fliissigen Geist in abstrakte Materialitit — zu einem organisch-materi-
ellen Filmverstindnis fithrt. Diese Tendenz wird in der Eisenstein-Forschung vermehrt
seit den 2000er-Jahren von Theoretiker_innen wie Oskana Bulgakova, Elena Vogman,
Wolfgang Beilenhoff und Evgenii Bershtein betont. Anschlussfihig und gleichsam kri-
tisch gegeniiber zeitgendssischen Konzeptionen des Films als Korper, die mit Steven
Shaviro und Vivian Sobchack in den 1990er-Jahren eingeleitet wurden (vgl. Sobchack
1992; Shaviro 1993, vgl. zu einer Einordnung dieser Tendenz in der Filmwissenschaft
auch: Hediger/Trohler 2005), ermdglicht sie den Riickbezug auf Theorien, die dem Film
organisch-kérperliche Dimensionen bereits in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts
zusprechen.

Der Paradigmenwechsel, den Eisenstein zwischen 1929 und 1939 vollfithrte, findet,
wie Beilenhoff und Bulgakova betonen, unterdessen seine Rahmung in einer grundle-
genden Konjunktur von Konzeptionen des Organischen in den 1920er- und 1930er-Jah-
ren (vgl. Beilenhoff 2011, 215). Diese Konjunktur durchzieht eine Vielzahl neu aufkom-
mender Diskurse in den Humanwissenschaften (vgl. Beilenhoff 2011, 215; vgl. auch Pless-
ner 1928 und Driesch 1928). Das Suchen nach Analogien zwischen kiinstlerisch-4stheti-
schen und biologischen Komponenten kann im historischen Kontext als Abwendung von
der Faszination des technologischen Fortschrittes des beginnenden 20. Jahrhunderts an-
gesehen werden, die mit der Brutalitit des ersten Weltkriegs in ein negatives Schre-
ckensszenario umschlug. Der Film - als mechanisch-technologisches Medium par excel-
lence - stellt in diesem Zusammenhang einen zentralen Aushandlungsort dieses theore-
tischen Umdenkens dar. Wie Beilenhoft hervorhebt, versprach der Paradigmenwechsel
vom Technischen zum Organischen eine Befreiung des Films »von der >Herrschaft der
Mechanisierung« (Beilenhoff 2011, 215).”

4.6 Vom Organischen zum Organlosen

Gerade die historische Dimension dieser Konjunktur gibt unterdessen zu denken,
scheint doch die Analogisierung organischer Entititen mit kiinstlerischen, techni-
schen und sozialen Strukturen in den Humanwissenschaften erschreckende Parallelen
zu Organismus-Konzeptionen der parallel in Europa aufkommenden Totalitarismen
aufzuweisen. Das Volk als biologischer Organismus wurde in diesem Zuge politisch

19 Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass Henri Bergson den Film als mechanistisch ver-
dammte. Erst André Bazin und Gilles Deleuze l6sen den Film (mithilfe der Theorie Bergsons) aus
der mechanistischen Verhaftung. Sie wenden also Bergsons Theorie gegen ihn selbst und verwei-
sen auf die organischen Komponenten der Filmtechnik (vgl. Engell 2010, 113ff.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Eine erotische Montagetheorie

instrumentalisiert und ebnete nicht zuletzt den Weg fiir die nationalsozialistische Pro-
paganda des >Ausmerzens krebsartiger Geschwulste< aus dem von Krankheit befallenen
Volkskérper (vgl. Weber 2006). Auch die begriffliche Verwendung des Pathos durch
Eisenstein 1939 verlangt nach einer kritischen Distanz, stellte doch das Evozieren eines
filmischen Pathos eines der Hauptprinzipien sowohl nationalsozialistischer als auch
stalinistischer Monumentalisthetik und der darin verorteten Verkniipfung von Affekt-
und Wertehorizonten dar (vgl. Hiiningen 2011). Ohne aus diesen begrifflichen Uber-
schneidungen Kausalititen oder einen terminologisch-konzeptuellen Determinismus
ableiten zu wollen, ist es an dieser Stelle essentiell, die Uberschneidungen zwischen
totalitiren Organismus-Konzeptionen und dem (human-)wissenschaftlichen Aufkom-
men von Korperbegriffen als gingige Metaphern und Theoriekonzepte im frithen 20.
Jahrhundert niher zu beleuchten.

In der Eisenstein-Forschung gibt es eine intensive Auseinandersetzung mit dem
Verhiltnis zwischen Eisensteins Schaffen (sowohl theoretisch als auch praktisch) und
dem sowjetischen Stalinismus. In ihrer Dissertation Film und Macht (2003) greift Anna
Bohn die Hauptziige dieses Diskurses auf und setzt sie zu Eisensteins Kunsttheorien
(Der Methode und dem Grundproblem) in Bezug. Das Verhiltnis zwischen Eisensteins
Schaffen und dem stalinistischen System ist hierbei durchweg ambivalent. Bohn ar-
beitet zwei Momente des Konflikts zwischen beiden Seiten heraus, welche 1937 in dem
Verbot des Films DiE BESHIN-WIESE (Beschin lug, Sergej M. Eisenstein, UdSSR kein
Erscheinungsjahr [Drehzeit 1935-37]) und 1946 in dem Verbot des zweiten Teils von
IWAN DER SCHRECKLICHE (Iwan Grosny II, Sergej M. Eisenstein, UdSSR 1958 [1946])
kulminierten. Vor allem das zweite Verbot steht hierbei in einem harschen Kontrast
zu der im gleichen Jahr erfolgten Verleihung des Stalinpreises fiir den ersten Teil von
IWAN DER SCHRECKLICHE (Iwan Grosny I, Sergej M. Eisenstein, UdSSR 1944) und zeigt
das Ausmaf der Widerspriichlichkeiten auf.

Die 1939 veroffentlichte Pathostheorie Eisensteins kann im Zusammenhang dieser
Konlflikte als Versuch einer politischen Rechtfertigung angesehen werden, die spezifisch
das propagandistische und dialektische Potenzial des Panzerkreuzers betont. Die leibli-
che Lenkung eines Publikums, als Hohepunkt des formal angelegten Filmpathos, wel-
ches im Moment der wirkungsisthetisch erzielten Ekstase vom Kinosessel aufspringt,
wiirde eine Hinwendung zur totalitiren Instrumentalisierung emotionaler Wertesyste-
me im Sinne Stalins nahelegen. Im Gegenzug wurde jedoch der zweite Teil von IWAN DER
SCHRECKLICHE gerade aufgrund seines Ausstellens, Thematisierens und Ansprechens
sexueller Subtexte in der Inszenierung der Herrschaft von Iwan IV. Wassiljewitsch — also
wegen dem Zusammenfithren von politischen und den Kérper adressierenden Momen-
ten — von Stalin aufs Schirfste verurteilt. Eisenstein fithrte hier die politische Ebene der
Alleinherrschaft Iwans (die er als Allegorie zu der Alleinherrschaft Stalins glorifizieren
sollte) mit dem archaischen Bild des seine Kinder fressenden Saturns (1823) von Fran-
cisco de Goya zusammen (vgl. Bohn 2003, 330-331). In der Kombination aus politischem
und archaischem Moment ergab sich hierbei »das Bild fir die Vernichtung des eigenen
Volkes« (ebd., 331). Bereits bei Goya waren Gewalt und Eros verschaltet, musste so das
erigierte Glied des kannibalischen Saturns schon im 19. Jahrhundert zensiert werden.
Wie Joan Neuberger argumentiert, fithrte Eisenstein die Tradition dieser Verschaltung
fort, evozierte — Neubergers Analyse folgend — IwAN DER SCHRECKLICHE II doch vor al-

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [

81


https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Hannah Peuker: Filmerotik

lem aufgrund seines homoerotischen Subtextes die Empérung Stalins (vgl. Neuberger
2018, 116).

Wihrend Eisenstein es gelang, das Zusammenfithren des politischen Inhalts der
russischen Revolution 1905 mit dem pathetischen Kollidieren affektiver Einstellun-
gen im PANZERKREUZER POTEMKIN vor Stalin theoretisch zu legitimieren, fithrte die
gleiche Form des Zusammenschlusses 1946 beinahe zu seiner Liquidierung (vgl. Bohn
2003, 307). Das Evozieren erotischer, mystischer und religios geprigter Bildlichkeiten
widersprach nach offizieller Auslegung dem Anspruch des sozialistischen Realismus,
die sowjetische Wirklichkeit und mit ihr tatsichlich »lebendige Menschen« (ebd., 319)
darzustellen.

Im Anschluss an Bohns und Neubergers Ausfithrungen lasst sich demnach argumen-
tieren, dass die Verbindung von Pathos und Politik je nach inhaltlicher Ausgestaltung von
Stalin mal zelebriert, mal verdammt wurde. Wihrend der stalinistische Totalitarismus
jedoch die Lenkung des organisch geschlossenen, sowjetischen Menschen zentralisiert,
16sen sich die Menschenbilder Eisensteins — wie in seinen Zeichnungen — in Metamor-
phosen auf. Hierin l4sst sich ein subversives Potenzial verzeichnen, das durch die De-
zentrierungen des Menschen seinen Ausdruck findet.

Eine einfache Reduzierung von Eisensteins Organismus- und Pathos-Theorien auf
propagandistische Totalitarismen wire in diesem Sinne ebenso fehlgeleitet wie die At-
testierung grundsitzlicher Widerstindigkeit. Der normative Anspruch auf gesellschaft-
lichen Fortschritt aufklirerischer Idealismen fand in den Weltkriegen des 20. Jahrhun-
derts sein negatives Kippmoment und wird aufgrund dieser Tatsache oftmals als fun-
damental fehlgeleitet interpretiert.”® Gleichermaflen fatal wire jedoch als Antwort auf
dieses Scheitern, das Organisch-Korperliche per se als emanzipativ-subversiven Gegen-
pol zum gescheiterten Fortschrittsgedanken der Moderne in Stellung zu bringen. Eine
solche Tendenz schreibt Thomas Morsch einer Vielzahl poststrukturalistischer Theorien
und nicht zuletzt auch der Wiederentdeckung des Kérpers in der Filmtheorie der 1990er-
Jahre zu. Der Kérper werde hier immer wieder als »Subversion des Diskursiven, des Wis-
sens, der Ordnung und Normativititen« (Morsch 2011, 131) in Stellung gebracht, werde
jedoch durch diesen Riickgriff wiederum seiner Interpretierbarkeit ebenso beraubt wie
seiner Ambivalenzen.”

In diesem Zusammenhang scheint allein eine grundlegende Skepsis gegeniiber
normativ-universalistischen Wertungsprinzipien einen dritten Weg aufzuzeigen. Diese

20  Adorno und Horkheimer gaben in der Dialektik der Aufklirung (2017 [engl. Original 1944]) den An-
stof? fiir eine auf den Faschismus gerichtete Kritik am normativen Vernunfts- und Fortschrittsge-
danken der Aufklarung. Als Grundbaustein der Kritischen Theorie bildete die Dialektik der Aufkld-
rung den Ausgangspunkt fiir eine intensive Auseinandersetzung mit den Wechselwirkungen zwi-
schen Vernunft und Mythos, zwischen intelligibler und emotionaler Weltanschauung.

21 Explizit fithrt Morsch seine Analyse am Begriff des Punctums von Roland Barthes, des Figuralen bei
Jean-Francois Lyotard, des Exzesses bei Linda Williams und des Semiotischen bei Julia Kristeva aus.
So unterschiedlich die einzelnen Ansatze und Konzepte auch sein mdgen, arbeitet Morsch einen
gemeinsamen Nenner heraus, welcher den Kérper als subversive Grenze des Sag- und Zeigbaren
konzipiert. Auf Steven Shaviros Cinematic Body referierend, konstatiert Morsch eine dhnliche Ten-
denz, welche sich auch hier in einem positiv gewandten, doch weiterhin mit Denk- und Interpre-
tationsansatzen nicht kompatiblen Kérperbegriff manifestiert (vgl. Morsch 2011).

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Eine erotische Montagetheorie

muss sich sowohl gegeniiber philosophischen Traditionen kritisch verhalten, die das
Korperlich-Organische als grundlegend anti-aufkliarerisch und regressiv diffamieren,
als auch gegeniiber neueren Stromungen, die es in umgekehrter Manier als ebenso
grundlegend widerstindig und emanzipativ einzustufen versuchen. Gegenteilig zu
solch einseitigen Wertungskategorien ist es ausschlaggebend, affektive, kérperliche
und organische Dimensionen im Sinne Deleuzes und Massumis — und es lief3e sich
erginzen, auch erotische Dimensionen im Sinne Eisensteins und Batailles — als Poten-
zial zu begreifen, jedoch immer als Potenzial eines Kippens: sowohl ins Emanzipativ-
Progressive als auch ins Totalisierend-Regressive, was die in dieser Arbeit diskutierten
Filmbeispiele paradigmatisch vor Augen fithren.

Deleuze und Guattari adressieren diese Problematik in ihren Ausfithrungen zum or-
ganlosen Korper (0K) (2007 [1980])**. Grundlegend ist fiir die Konzeption des organlosen
Korpers die Unterscheidung zwischen Korper und Organismus — weswegen auch in den
vorangegangenen Uberlegungen in Bezug auf Eisenstein nie vom Organismus, sondern
immer vom Organischen als tendenziell ent- statt begrenzter Denkfigur die Rede war.

Der oK heult: Man hat mir einen Organismus gemacht! Man hat mich zu unrecht ge-
faltet! Man hat mir meinen Kérper gestohlen! Das Gottesgericht reifdt ihn aus seiner
Immanenz heraus und macht ihm einen Organismus, eine Signifikation, ein Subjekt.
Es ist der oK, der stratifiziert wird. (ebd., 218)

Korper und Organismus stehen sich hier antagonistisch gegeniiber. Im Moment der
Festschreibung — der Stratifizierung — verwandelt sich der Kérper in den Organismus
und verliert das Potenzial seiner Immanenz. Die stratifizierende Festschreibung besteht
dabei in einer Reduktion des (organlosen) Korpers auf Subjektivitit und Signifikation.
Gegenteilig muss der Prozess des organlosen Korpers als Loslosung von diesen Zu- und
Festschreibungen verstanden werden, als Prozess der »Entsubjektivierung« (ebd., 219).
Doch selbst die Entsubjektivierung des organlosen Kérpers scheint nicht frei von
dem zuvor beschriebenen Kippmoment: »Wie kann man sich einen oK fabrizieren, ohne
dafd er zum krebshaften oK eines Faschisten in uns selber wird, oder zum ausgezehrten
oK eines Drogensiichtigen, eines Paranoikers oder eines Hypochonders?«, fragen Deleu-
ze und Guattari weitergehend (ebd., 224). Die Frage scheint nicht eindeutig beantwort-
bar zu sein. Die nationalsozialistische Metapher des Krebsgeschwiirs umkehrend, inkor-
poriert der organlose Kérper immer die Gefahr, von »Frohlichkeit, Ekstase und Tanz«
(ebd., 207) in Faschismus und Totalitarismus (vgl. ebd., 223) umzuschlagen. Aufgrund

22 Die Autoren (ibernehmen die Idee des organlosen Kérpers von Antonin Artaud, der diese erstmals
in seinem Radiovortrag Pour en finir avec le jugement de dieu (1986 [1947]) entfaltete, der dazu diente
das von Artaud vertretene Theater der Grausamkeit im Radio vorzufiithren. Artaud rechnet in dem
Beitrag radikal mit Gesellschaft, Kirche und Psychiatrie ab, die ihn jahrelang weggesperrt hatte.
Dass sich Deleuze und Guattari im Konzept des organlosen Kérpers demnach wiederum auf einen
Zeitgenossen und Weggefahrten Batailles zurlickbeziehen, ist in dem hier vorgeschlagenen Argu-
mentationsstrang nicht tberraschend, sondern unterstreicht vielmehr die Verkniipfung zwischen
den frithen Theorien Bataille und Artauds mit den kérperfokussierten Entgrenzungstheorien De-
leuze und Guattaris.

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [

83


https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 Hannah Peuker: Filmerotik

dieser Gefahr relativieren beide Autoren ihre Forderung nach der maximalen Entsub-
jektivierung an gewissen Stellen des Textes, wenn sie schreiben:

Man mufs geniigend Organismus bewahren, damit er sich bei jeder Morgenddamme-
rung neugestalten kann; und man braucht kleine Vorrate an Signifikanz und Interpre-
tation, man muss auf sie aufpassen, auch um sie ihrem eigenen System entgegenzu-
setzen, wenn die Umstande es verlangen [..]; und man braucht kleine Rationen von
Subjektivitat, man muR so viel davon aufheben, dafl man auf die herrschende Reali-
tat antworten kann. (ebd., 220)

Der organlose Kérper als Bewegung der Entsubjektivierung scheint besonders anfillig
dafiir, von Krankheiten befallen und von Totalitarismen vereinnahmt zu werden. Die-
se Gefahr im Blick behaltend, wird in den nachfolgenden Analysekapiteln (Kapitel 6-8)
immer wieder die Frage nach Subjektivierungen und Entsubjektivierungen gestellt und
verhandelt werden. Eine Antwort auf die von Deleuze konstatierte Gefahr kann es mei-
nes Erachtens nur sein, sich den herrschenden Realititen zuzuwenden und jedes Mal von
Neuem zu fragen, wie viel Subjektivitit vonndéten ist, um sich ihnen entgegenzustellen.

Mit dem Deleuze’schen Spagat zwischen einer maximalen Entsubjektivierung und
einer unauflosbaren Notwendigkeit letzter Bastionen von Subjektivitit kommen wir nun
in einer schleifenartigen Bewegung zuriick zu den anfinglichen Uberlegungen beziig-
lich der Subjektivitit und der entindividualisierenden Materialisierung des Geistes von
Gisaburo in Oshimas Film IM REICH DER LEIDENSCHAFT einerseits und zu dem steti-
gen Oszillieren der Erotik Batailles zwischen Kontinuitit und Diskontinuitit anderer-
seits. Am Anfang dieser Schleife stand das visuelle Bild einer Mechanik des materialisierten
Geistes, welches es erlaubte, die theoretische Hinwendung zu kérperlichen und materi-
ellen Paradigmen in einem vorerst primir sinnlichen Kontext der Erotik zu verorten.
Mit Bataille erhielt die Mechanik des materialisierten Geistes der Erotik eine erste Charakte-
risierung, welche auf der Auflésung individuierter (und mit Deleuze liefe sich ergin-
zen: stratifizierter und subjektivierter) Diskontinuitat beruht. Da diese Bewegung immer
aufder Uberschreitung von Grenzen einer in sich kohirenten, diskontinuierlichen Enti-
tit beruht, die nur im Tod vollends einlésbarist, schreibt sich in die Erotik hierbei — in Im
REICH DER LEIDENSCHAFT ebenso wie in die erotischen Zeichnungen Eisensteins — eine
fundamentale Geste der Gewalt ein. Mit den Ausfithrungen Deleuze und Guattaris lisst
sich nun wiederum die erotische Auflésung diskontinuierlich-festgeschriebener Orga-
nismen als Entsubjektivierung, als Prozess des organlosen Koérpers beschreiben. Erotik
wird so als paradigmatischer Prozess des organlosen Korpers kenntlich. Die Erotik muss
hierbei unterdessen — wie der organlose Korper — einen Restbestand der diskontinuier-
lichen Individualitit bestehen lassen, um »sich bei jeder Morgendimmerung neugestal-
ten« (ebd., 220) zu kdnnen, also um wiederum ephemere Diskontinuititen herauszubil-
den.

Durch die Hinzunahme der Montagetheorien Eisensteins, des hierin verorteten Pa-
radigmenwechsels und des theoretischen Kontextes der 1920er- und 1930er-Jahre folgte
ein Perspektivwechsel, der den Film unter dem Blickwinkel eines Gefiiges der affektiv-
technischen Verschrinkung kenntlich zu machen erlaubt. Diese affektiv-technische Ver-
schrinkung beruht dabei auf der der filmischen Montage immanenten erotischen Be-

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Eine erotische Montagetheorie

wegung. Sie kann als erstes analytisch herausgearbeitetes Moment der Anthropomedia-
litdt filmmedialer Erotik benannt werden. Diese erotische Bewegung weist sich durch
den Riickbezug sowohl zu Bataille als auch zu Eisenstein als dialektische Bewegung aus.
Dies mag zuerst paradox erscheinen, hingt doch der Dialektik immer eine Form von
Zwangslaufigkeit und Determinismus, von Ausrichtung zum Hoheren und intelligibler
Abstraktion an, welche die Erotik als grundlegend heterologes Element gerade in Frage
stellt. Wenn die Erotik folglich dialektisch gedacht wird, so ist daran zu erinnern, dass
sich diese Verbindung immer auf eine konkrete Dialektik bezieht, die — wie von Bataille
und Eisenstein eingefordert — das Niedere als Eigenwert bestehen lisst, ohne es in ei-
nem Hoheren aufzulésen.

Nach diesem theoretischen Durchgang mochte ich nun in einem ersten Zwischen-
fazit auf die anfangs formulierte Frage zuriickkommen, ob sich aus der Hinwendung
zu der konkreten Operation medialisierter Erotik ein strapazierbares (Film-)Korperver-
stindnis gewinnen lisst, das philosophische und filmwissenschaftliche Korperbegriffe
gleichzeitig befragt und erweitert. Wenn die Erotik derjenige Operationsmodus ist, der
auf der Ebene der Montage das Fundament fiir das Verstindnis des Films als organisch-
technisches Gefiige bildet, so macht diese Verschiebung bereits deutlich, dass die Kon-
zipierung eines singuliren Filmkorpers zu kurz gegriffen wire. Wenn mit dem Begrift
des Korpers gearbeitet wird, so muss diesem durch eine radikale Entgrenzungsbewe-
gung immer ein Antagonismus zum stratifizierten, individuierten und subjektivierten
Organismus im Sinne Deleuzes eingeschrieben sein. Ein Dualismus zwischen Korper
und Organismus wiirde jedoch zu kurz greifen, da wir gesehen haben, dass der organ-
lose Korper ebenso wie der erotisierte Korper stets einen kleinen Vorrat der diskontinu-
ierlich-organisierten Subjektivierung behalten muss, um nicht wie eine offene Wunde,
zuginglich fiir Ideologien jeglicher Art zu sein.

Die filmische Erotik verweist folglich auf ein Konzept von Korperlichkeit, das es ver-
mag, zwischen Festschreibung und Auflgsung ebenso zu changieren, wie zwischen Tech-
nischem und Organischem. Im Sinne eines anthropomedialen Verstindnisses geht sie
diesen Polen unterdessen voraus. In der Frage nach der Erotik (verstanden als organisch-
technischer Relation) 16sen sich die vorher vermeintlich klaren Relata auf. Das Orga-
nische ist in Form des sexuellen Akts grundlegend in den medientechnischen Prozess
der Filmmontage eingeschrieben und daher nicht von ihm abtrennbar. Die menschli-
che Erotik ist ihrerseits wiederum auf’s Innerste verschrinkt mit technisch bedingten
Operationen, zu welchen am Ende in besonderem Mafle die Filmmontage zihlt. Nicht
nur erweist sich menschliche Sexualitit dann, wie in Kapitel 3 argumentiert, als medial
gepragte Korpertechnik, auch zeigt sich tiber die Erotik der Montage das gegenseitige
Ineinandergreifen von sexueller Aktivitit und technischer Prozessualitit. Die Ubergin-
ge von Diskontinuitit in Kontinuitit sind nicht — wie noch ansatzweise bei Bataille — als
anthropologische oder wie im Fall von Spermium und Eizelle rein biologische Prozesse
zu verstehen, sondern als anthropomedial figurierte Existenzvollziige.

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /del - [

85


https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:0! /defe -



https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

