
4. Eine erotische Montagetheorie 

Der filmische Raum in Ōshima Nagisas Im Reich der Leidenschaft (Ai no bōrei, wörtl. 
Übersetzung: Totengeist der Liebe, Ōshima Nagisa, JPN/FR 1978) hat sich in eine blaue, von 
Nebel durchzogene Sphäre verwandelt. Der Geist des verstorbenen Rikschafahrers Gisa

buro (Tamura Takahiro) zieht seine Ehefrau Seki (Yoshiyuki Kazuko) unermüdlich durch 
die Nebelschwaden. Das Rad der Rikscha dreht sich weiter, auch wenn längst klar ist, 
dass weder Gisaburo noch seine Frau Weg oder Ziel der Fahrt kennen. »Geh doch nicht 
weiter, wenn du nicht weißt wohin! […] Gisaburo, sag mir: Bist du es wirklich? Bist du es 
wirklich? Lass mich dich ansehen. Dreh dich um! Zeig dein Gesicht!«, ruft Seki aus. Sie 
ist es, die ihn ermordet hat und sie ist es, die nun von ihm heimgesucht wird. Mithilfe 
eines Schnitts folgt auf das endlose Drehen des hölzernen Rades eine Nahaufnahme des 
Hinterkopfes Gisaburos. Langsam dreht er seinen Kopf. Wir erhaschen einen flüchtigen 
Blick auf das blasse, ausgemergelte Gesicht, auf die blutunterlaufenen Augen des To

ten (Abb. 1), doch bereits im nächsten Moment entzieht sich die physiognomische Greif

barkeit unseres Blickes. Das Gesicht unterläuft eine Transformation (Abb. 2). Die einzel

nen Erkennungsmerkmale oszillieren vor dem blauen, monotonen Hintergrund, bis sie 
nicht mehr zu identifizieren sind. An ihre Stelle tritt eine weiße, an Nase und Brauen ge

spannte Membran (Abb. 3). Sekis Wunsch nach Wiedererkennung wird durch die filmi

sche Verweigerung von Individualität begegnet. Die fototechnische Repräsentation des 
menschlichen Gesichts weicht der abstrakten Darstellung von skulpturaler Materialität, 
einer Materialität, die gleichsam Gisaburos Gesichtszüge ver- und seine Sinnesorgane 
abdeckt. 

Seki reagiert mit Schrecken. Ihr Schrei durchzieht die Szene. Sie greift nach der Sa

ke-Flasche, die sie ihrem Ehemann zu Lebzeiten servierte und schlägt sie auf den ver

formten Kopf. Das seiner Mimik beraubte Gesicht Gisaburos bleibt starr, doch unter dem 
Strohhut beginnt Blut zu fließen (Abb. 4). Die organische Flüssigkeit rinnt über die feste 
Masse, scheint diese jedoch nicht zu verflüssigen, sondern unterstreicht vielmehr visuell 
die Undurchdringlichkeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Hannah Peuker: Filmerotik

Abb. 1–4: Die Transformation Gisburos vom individuellen Geist in abstrakte Materialität.

Quelle: Im Reich der Leidenschaft, Stills.

In Das Bewegungs-Bild schreibt Gilles Deleuze dem französischen Kino der Vorkriegs

zeit eine »generelle Vorliebe für das Wasser, das Meer, das Flüssige« (2017 [1983], 67) zu.

Deleuze bewertet die Hinwendung zum Flüssigen als Antwort auf eine vormals kine

matografisch konstatierte Einheit von Mensch und Maschine. Er spricht in diesem Zu

sammenhang unterdessen nicht von einer »Abkehr vom Mechanischen, sondern im Ge

genteil« vom »Übergang von einer Festkörpermechanik zu einer Mechanik der flüssigen

Körper« (ebd., 67). Analog zu der Weiterentwicklung mechanischer Körperkonzepte im
französischen Kino weist die Szene aus Ōshimas Im Reich der Leidenschaft in die

Richtung eines abermals transformierten Verhältnisses zwischen menschlichem Körper

und Mechanik.

Die Nähe Ōshimas zum französischen Kino spielt hierbei sicherlich eine, wenn

gleich vorerst zu vernachlässigende, Rolle.1 Einen anderen Bezugsrahmen stellen auch

die Rematerialisierung von Spiritualität der buddhistischen Wiedergeburtszyklen und

die Bildlichkeit von Nō-Masken im japanischen Kontext dar. Losgelöst aus nationalen,

historischen und auktorialen Kontexten lässt sich die Szene anhand ihrer ästhetischen

Qualitäten und des stattfindenden Phasenübergangs vorerst wie folgt beschreiben: Der

bis zu dieser Szene mit dem Zustand flüssigen Wassers assoziierte Geist Gisaburos

(seine Frau hatte ihn nach dem Mord in einen Brunnen geworfen, woraufhin er seiner

Tochter in Träumen stets in Wasser gehüllt erschien) verfestigt sich. Das Fließende des

Geistes nimmt die feste Form eines materiellen Körpers an. Dieser Körper verliert im

1 Bspw. ist Im Reich der Leidenschaft eine japanisch-französische Koproduktion. Der Film gewann
1978 bei den Filmfestspielen in Cannes den Preis für die Beste Regie. Ōshimas Werke wurden zu
dem in den Cahiers du Cinema viel diskutiert und hoch gelobt (vgl Cahiers du Cinema 1970, Nr. 218).

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Eine erotische Montagetheorie 57 

Zuge der Materialisierung unterdessen sowohl die Möglichkeit der sinnlichen Wahr

nehmung und der Artikulation – Augen, Ohren, Nase und Mund werden verschlossen – 
als auch jegliche Form physischer Alleinstellungsmerkmale. Die Materialisierung geht 
folglich mit dem Schwund von Individualität und Subjektivität einher. Anstatt diesen 
Schwund jedoch als Verlust zu verstehen, lässt er sich als gezielte Verweigerung be

greifen. Die Materialisierung von Gisburos Geist tritt im Moment des Befehls nach 
Offenbarung durch seine Frau ein. Die »Mechanik der flüssigen Körper« (ebd., 67), die 
Deleuze dem französischen Kino der Vorkriegszeit zuschreibt, weicht im filmischen 
Reich der Leidenschaft einer Mechanik des materialisierten Geistes. 

Die Transformation kommt einer Abwehr des Befehls gleich und kehrt gleichsam auf 
der Ebene filmischer Selbstreferenzialität den Akt des In-Erscheinung-Tretens um (vgl. Seel 
2000). In Bezug auf das Kino lässt sich argumentieren, dass das Dispositiv der Projektion 
eine spezifische Form des Erscheinens als ästhetische Grundlage des Films konzipiert. 
Das Verweigern des In-Erscheinung-Tretens durch Gisaburo stellt in diesem Sinne ei

ne eigene audiovisuelle Aushandlung ästhetischer Grundmerkmale des Films dar: Wäh

rend Gisburo sein eigenes In-Erscheinung-Treten negiert, erscheint in der Ausgestal

tung der Szene eine ästhetische Auseinandersetzung mit Materialisierungs- und Sub

jektivierungs-Paradigmen. 
Die Materialisierung Gisaburos kann hierbei als Vorwegnahme einer Fluchtlinie von 

Körpertheorien angesehen werden, die Körperlichkeit als den Menschen und seine or

ganische Physis überschreitende Intensität kenntlich zu machen sucht und hierin das 
Überwinden von Paradigmen der Subjektivität und der Individualität verortet.2 Die Wi

derspenstigkeit der Materialität Gisaburos, welche als filmische Möglichkeit erscheint, 
sich der Forderung nach Festschreibung und Identifikation durch seine Mörderin zu ent

ziehen, kann in diesem Sinne als ästhetischer Ausdruck avant (auf zeitlicher) und derriè
re (auf räumlicher Ebene) la lettre angesehen werden. Die Materialität Gisaburos kon

stituiert in diesem Sinne eine Ausdrucksform, die zwar der zeitgenössisch-materialis

tischen Hinwendung zum Körper (im strengen Sinne des Body bzw. Material Turns der 
1990er-Jahren) im theoretischen Diskurs zuvorkommt, die jedoch gleichzeitig durch die 
ihrerseits widerspenstige Materialität des Filmbildes hinter die vollständige Erklärbar

keit durch diesen Theorierahmen zurücktritt. Dieser Anachronismus legt es nahe, nach

folgend nicht die neusten Tendenzen materialistischer Theorien zu befragen, sondern 
eine zeitliche Distanzierung vorzunehmen, die es ermöglicht, Idealismus- und Anthro

pozentrismus-kritisches Denken bereits im frühen 20. Jahrhundert sichtbar zu machen 
und als Möglichkeitsbedingung für die (Wieder-)Entdeckung materieller und körperli

cher Paradigmen im Kino der 1970er-Jahre zu diskutieren. 

2 Prominent vertreten wird dieses Körperkonzept im »organlosen Körper« von Gilles Deleuze und 
Felix Guattari (2007 [1980]). Auf dieses Konzept werde ich in Kapitel 4.6 ausführlich zu sprechen 
kommen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Hannah Peuker: Filmerotik

4.1 Von materiellen Geistern zu eselsköpfigen Göttern

Im Folgenden werde ich meine Ausführungen auf Theorien Georges Batailles und Ser

gej M. Eisensteins stützen und das frühzeitig bereits affektiv-materielle Denken beider

Theoretiker auf aktuelle Tendenzen der Affekt- und Körpertheorien beziehen. Wie Elena

Vogman und Marie Rebecchi in der Einführung zu Sergei Eisenstein and the Anthropology
of Rhythm (2017) betonen, erlaubt der Zusammenschluss von Theorien Batailles und Ei

sensteins eine durch die Fokussierung auf Materialitäten eingeleitete Dezentrierung der

menschlichen Figur:

Bataille describes matter as ›active principle having its own eternal autonomous

existence‹ [Bataille 1930, 4; H.P.]. His and Eisenstein’s respective attention to matter’s

immanent potential for alliteration allowed both authors to dispel the well-formed

human figure […] from the center of knowledge. Instead they posited a dynamic center,
or more precisely an eccentric center, haunted by a paradigmatically monstrous and
heretical figure – ›one of materialism’s most virulent manifestations‹ – ›a donkey- 
headed god‹ [ibid. 2; H.P.]. (Vogman/Rebecchi 2017, 12)3

Wie Vogman und Rebecchi ausführen, lassen sich zwischen den Werken beider Theore

tiker (und Praktiker) zahlreiche Überschneidungen herausarbeiten, welche wohl nicht

zuletzt auch auf persönliche Treffen in Paris zurückzuführen sind, die Eisenstein 1930

in seinen Tagebucheinträgen beschreibt (vgl. ebd.,13).4 Sowohl bei Bataille als auch bei

Eisenstein steht die vom Material ausgehende Revolte gegen den hegelianischen Idea

lismus im Zentrum. Das menschliche Gesicht – als emblematischer Ausdruck der »well

formed human figure« (ebd.,12) – durchläuft sowohl in den theoretischen als auch in
den künstlerischen Arbeiten der beiden zahlreiche Metamorphosen, Transformationen

und Dekonstruktionen, bis sich die vermeintliche Einheit der menschlichen Gestalt in
einer nicht-identifizierbaren Multiplizität aufgelöst hat. Die »universelle Autorität des

menschlichen Gesichts« (ebd.,14) verkehrt sich bei Bataille durch die Fokussierung des

Niederen, des Unreinen und Abstoßenden in ihr Gegenteil. Bei Eisenstein manifestiert

sich eine vergleichbare Dezentrierung durch filmisch abgewandte oder von Masken ver

deckte menschliche Gesichter. Bei beiden exemplifiziert sich diese Bewegung unterdes

sen in der Gestalt des eselköpfigen Gottes. Dieser taucht als zentrale Figur sowohl in Ba

tailles Beschreibungen des »bas matérialisme« (Bataille 1930) als auch in Eisensteins Ta

gebucheinträgen auf. Beide Male stehen der eselsköpfige Gott und die Identifizierung

3 Die Quellenangaben des Zitats von Vogman und Rebecchi sind teils missverständlich, deshalb ha
be ich die Quellenangaben im Zitat durch Verweise auf die französische Originalfassung ersetzt.

4 Die Treffen zwischen Eisenstein und Bataille gehen auf die Beziehung zwischen Eisenstein und
Georges-Henri Rivière zurück, welcher Eisensteins Aufenthalt in Paris 1930 organisierte. Rivière
gab gemeinsam mit Bataille die Zeitschrift Documents heraus. Während seines Paris Aufenthalts
hielt Eisenstein einen Vortrag an der Sorbonne, der in der Projektion seines Films Die General
linie (Generalnaja linija, Grigori W. Alexandrow, Sergej M. Eisenstein, UdSSR 1929) münden sollte.
Sowohl Bataille als auch Rivière waren anwesend. Da die Projektion abrupt von der Polizei verbo
ten wurde, publizierten Bataille und Rivière 30 von Eisenstein ausgewählte und bildlich montierte

Photogramme in Documents (Eisenstein 1930, S. 218–219). Dieser Umstand zeugt von der (inhaltli
chen) Verbundenheit und der (persönlichen) Solidarität zwischen den Dreien.

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Eine erotische Montagetheorie 59 

von Jesus Christus mit einem Esel für die Umkehrung und Karikierung metaphysischen 
Denkens ein (vgl. Vogman/Rebecchi 2017, 12). 

Bleiben wir kurz bei dem Bild des eselköpfigen Gottes stehen, so lässt sich festhalten, 
dass Gisaburo in Ōshimas Im Reich der Leidenschaft zwar weder gottesgleich noch 
eselköpfig ist, dass die zuvor beschriebene Metamorphose seines Gesichts jedoch einer 
vergleichbaren Stoßrichtung folgt, wie es die negativ gewandten Anthropologien Eisen

stein und Batailles5 vorgeben: Das menschliche Gesicht steht als exemplarischer Aus

druck einer identifizierbaren, formierten Figur zur Disposition, wird diesem doch in ei

ner strikten Verweigerungsgeste die physiognomische Festschreibung entzogen. Form

gebung löst sich auf in abstrakter Materialität und revoltiert als solche gegen idealtypi

sche Identifikations- und Subjektivierungsansprüche eines der materiellen Welt über

geordneten menschlichen Geistes. 
Vor diesem Hintergrund gilt es unterdessen eine Spezifikation einzuführen, die 

sowohl die anfängliche Szene als auch die Theorien Batailles und Eisensteins ein

fordern. Die Mechanik des materialisierten Geistes tritt nicht in einem unbestimmten 
kinematografischen Raum zu Tage. Sie manifestiert sich im Reich der Leidenschaft, 
also im audiovisuellen Reich der Erotik. Fragen nach Materialismen, nach Verkörpe

rungstheorien und Dezentrierungen ›des Menschen‹ scheinen demnach zu weit und 
gleichzeitig zu kurz zu greifen. Stattdessen gilt es, audiovisuell konfigurierte menschli

che Erotiken – den Menschen audiovisuell gleichzeitig transzendierende Erotiken – als 
spezifische Form der Ver- und Entkörperung zu begreifen und als solche nachfolgend 
mit Körpertheorien der Philosophie, der Affekttheorie und der Filmwissenschaft zusam

menzudenken: Wie sind allgemeine Begriffe der Körperlichkeit mit der spezifischen, 
affektiven Operation der Erotisierung verschränkt? Ergibt sich aus Erotik-Theorien ein 
eigenständiger Körperbegriff und wenn ja, ist dieser kompatibel mit filmphilosophi

schen Verkörperungsparadigmen? Wo lassen sich, umgekehrt gefragt, philosophische 
und filmwissenschaftliche Theorien der Verkörperung verschieben oder erweitern, 
wenn wir uns dem konkreten Verkörperungsparadigma der audiovisuellen Erotisierung 
zuwenden? 

Im vorangegangenen Kapitel wurden vergleichbare Fragen bereits hinsichtlich 
des Zusammenführens der Decamerone-Verfilmungen mit Marcel Mauss’ Konzept der 
Körpertechniken gestellt und diskutiert (Mauss 1989; s. Kapitel 3). Hieraus ergab sich 
ein Körperbegriff, der insbesondere natürlichen Ursprungsmythen grundlegend wi

derspricht und welcher dergestalt einen ersten Ausgangspunkt für die Betrachtung 
immanenter Verschränkungsmomente von Technischem und Organischen bot. Diese 
Überlegungen sollen nun anhand des Zusammenführens der Theorien Batailles mit 

5 Auch wenn Bataille und Eisenstein nicht im strengen Sinne zu den Vertreter_innen negativer An
thropologien zählen, lässt sich argumentieren, dass beide Autoren mit diesen eine durch die Ent
grenzung des universell gedachten Menschseins eingeführte Re-Zentralisierung des Menschen 
teilen (vgl. Bajohr 2019). Zwar stellen sich beide gegen einen idealtypisch der Natur entrückten 
Menschen, doch findet über die intensive Auseinandersetzung mit den Dekonstruktionsmöglich

keiten eines solchen Universalismus wiederum ein (wenn auch negativ gewandter) Anthropozen
trismus Einzug in die Theorien. 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Hannah Peuker: Filmerotik

dem theoretischen und praktischen Schaffen Eisensteins weiter vorangetrieben wer

den. Die Auseinandersetzung Batailles mit der Erotik in seinem gleichnamigen Werk

Die Erotik (2020 [1957]) erlaubt hierbei eine erste Einordnung erotischer Operationen

und lässt gleichzeitig die zuvor angedeuteten, allgemeiner gefassten Dezentralisie

rungen des Menschen in einem konkreten Kontext anschaulich werden. Eisensteins

Konzipierungen technischer Affizierungsprinzipien ermöglichen in einem zweiten

Schritt den Übergang von den philosophischen Theorien Batailles zum Material des

Films. Der Zusammenschluss beider Positionen führt gleichzeitig zu einem Perspektiv

wechsel, der den Film nicht mehr als künstlerisch abgeschlossenes Werk, sondern als

anthropomediales Gefüge kenntlich macht.

4.2 Die Heterogenität der Erotik bei Bataille

Ähnlich wie Vertreter_innen aktueller Affekttheorien und Neuer Materialismen dem

reflexiven Distanzierungsgebot der Moderne einerseits und der Versprachlichung der

Poststrukturalismen andererseits mit der Forderung nach einem Rückbezug auf kon

krete, materielle Existenzweisen begegnen, führt Georges Bataille seine Überlegungen

zur Erotik mit der Konstatierung ein, der allgemeine Fehler der Philosophie sei es, sich

vom Leben zu entfernen (vgl. ebd., 20).6 Während Erregung oftmals als zu (lebens)nahe,

körperliche Reaktion und als solche in der hegelianischen Philosophietradition der

Moderne als eine der grundlegenden Ablenkungen des Geistes eingestuft wurde, lautet

Batailles Antwort auf das von ihm deklarierte Problem der Philosophie – und so auch

die These, welche die nachfolgenden Überlegungen durchziehen wird –, dass sich die

Philosophie über die Ebene der Leidenschaft dem Leben wie dem Denken zuwenden

muss. Wenn die Erotik, mit Bataille gesprochen, »die Bejahung des Lebens bis in den

Tod« (ebd., 19) ist, dann darf die Hinwendung der Philosophie zum Leben nicht das

erotische Begehren ausklammern, sondern muss sich vielmehr mithilfe desselben voll

ziehen. Dieser These nachgehend können die Existenzvollzüge der Menschen ebenso

wie ihre intelligiblen Fähigkeiten überhaupt erst durch die Erotik hindurch gedacht und

verstanden werden.7

6 Bataille greift durch seine Forderung nach einem vom Leben ausgehenden Erkenntnisgewinn spä
tere theoretische Entwicklungen vorweg, die unter dem französischen Begriff der Épistémologie ge
rade die unauflösliche Verbindung von Existenz und Erkenntnis betonen (vgl. Voss 2020, 4). Michel

Foucaults Arbeiten stellten in diesem Kontext einen zentralen Bezugspunkt dar. Im Gegensatz zu
den Vertreter_innen des Existenzialismus zeigte Foucault unterdessen seinerseits großes Interes
se an Georges Batailles Schaffen, sah er in Batailles Werk doch nicht zuletzt den Ausgangspunkt
für eine frühe »Brechung des philosophischen Subjekts« (Foucault 1987b, 30). Diese beruhte zu
dem auf der Rückführung des Menschen in die materielle Bedingtheit und ist folglich weder von
Batailles Anspruch auf eine philosophische Rückwendung zum Leben noch von Foucaults späterer
Mitbegründung der Épistémologie trennbar (vgl. Wiechens 1995, 103–107).

7 Bataille spricht davon, dass die »Einheit des menschlichen Geistes« (ebd., 12) erst durch die Su
che nach der Erotik fassbar wird. Dass es einen einheitlichen menschlichen Geist gibt, möchte ich
an dieser Stelle in Frage stellen, doch der grundlegenden Denkrichtung Batailles, welche von der
körperlichen Erotik ausgehend menschliche Leiblichkeit – als Verschränkung körperlicher und ko
gnitiver Bereiche – zu beschreiben versucht, schließe ich mich an.

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Eine erotische Montagetheorie 61 

Bataille beschreibt das Erotische anhand von drei Formen: die Erotik der Körper, die 
Erotik der Herzen und die sakrale Erotik. Allen drei Formen ist hierbei gemein, dass sie 
dem Wunsch entsprechen, das Dasein des Menschen als vereinzeltes, diskontinuierli

ches Wesen in einer Bewegung der Kontinuität aufzulösen. Diskontinuität meint in die

sem Zusammenhang die individuierte Dimension menschlicher Existenz, also den Men

schen als mehr oder weniger in sich abgeschlossene Entität, wohingegen Kontinuität die 
prozessuale Öffnung menschlicher Existenz gegenüber anderen Menschen, Milieus, es 
ließe sich ergänzen: Medien und Techniken, beschreibt. 

Grundlegend sind die Übergänge vom Kontinuierlichen zum Diskontinuierlichen oder 
vom Diskontinuierlichen zum Kontinuierlichen. Wir sind diskontinuierliche Wesen, In
dividuen, die getrennt voneinander in einem unbegreiflichen Abenteuer sterben, aber 
wir haben Sehnsucht nach der verloren gegangenen Kontinuität. Wir ertragen die Si
tuation nur schwer, die uns an eine Zufalls-Individualität fesselt, an die vergängliche 
Individualität, die wir sind. Während wir das verängstigte Verlangen nach der Dauer 
dieses Vergänglichen hegen, sind wir zugleich von der Vorstellung einer ursprüngli
chen Kontinuität besessen, die uns mit dem Sein verbindet. (ebd., 24–25) 

Die Gottessuche oder -liebe parallelisiert Bataille hierbei mit dem körperlichen Begehren 
der Menschen, das wiederum seine Fortsetzung in einer stabilisierten Formgebung auf 
der geistigen Ebene der Erotik der Herzen findet. Die Sehnsucht nach einer Öffnung des 
Ichs zur Welt in einer kontinuierlichen Verbindung mit dem Sein stelle unterdessen das 
Grundwesen aller drei Formen von Erotik dar. Dieses Grundwesen ebnet seinerseits den 
Weg für Batailles philosophisches Vorhaben, das nicht weniger als das Ziel verfolgt, die 
Verbindung zwischen dem Menschen und dem Sein über die Erotik zu denken. 

Als in diesem Sinne anthropologisch ausgerichtete Theorie ist Batailles Ausführung 
von der Skizzierung diverser Übergänge vom Tier zum Menschen geprägt. Entschei

dend ist dabei die Differenz zwischen sexueller Aktivität und Erotik: Während die sexu

elle Aktivität streng an ein Fortpflanzungsparadigma gekoppelt sei und so Mensch und 
Tier miteinander verbinde, stellt die Erotik nach Bataille die Loslösung von einer rei

nen Zweckgerichtetheit dar. Bataille beschreibt sie in diesem Zusammenhang als »un

abhängige psychologische Suche« und folgert, dass allein die Menschen »ihre sexuelle 
Aktivität zu einer erotischen Aktivität« (ebd., 19) gemacht haben. Bataille führt weiter 
aus, dass die Fortpflanzung der Erotik entgegengesetzt und der erotische Genuss unab

hängig von dem Zweck der Reproduktion zu definieren ist. Der »grundlegende Sinn der 
Fortpflanzung« sei jedoch »nichtsdestoweniger der Schlüssel zur Erotik« (ebd., 21). Ob

gleich die Loslösung der Erotik von der tierischen Fortpflanzung folglich bei Bataille zur 
Begründung einer Anthropos-Erzählung avanciert, scheint die biologische Komponente 
der Erotik nicht negierbar. Bataille geht sogar noch einen Schritt weiter: Die Übergän

ge zwischen Diskontinuität und Kontinuität, welche für ihn den zentralen Moment der 
Erotik darstellen, führt er zuallererst anhand der Verschmelzung winziger Wesen, nämlich 
anhand der Verschmelzung von Spermium und Eizelle, folglich anhand des biologischen 
Fortpflanzungsparadigmas par excellence aus: 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Hannah Peuker: Filmerotik

Das Spermatozoon und die Eizelle sind im Elementarzustand diskontinuierliche We

sen, aber sie vereinigen sich, und demnach entsteht eine Kontinuität zwischen ihnen,
um ein neues Wesen zu bilden, und zwar mit dem Tod, mit dem Verschwinden der ge
trennten Wesen. Das neue Wesen selbst ist diskontinuierlich, aber es trägt den Über
gang der Kontinuität in sich, die Verschmelzung, die für jedes der beiden Wesen töd
lich ist. (ebd., 23)

Für eine medienanthropologische Wendung des Erotik-Begriffs Batailles scheint die

Urerzählung der Verschmelzung von Eizelle und Spermium fundamental, doch deshalb

(vor allem aus einer queer-feministischen Perspektive) nicht weniger problematisch.

Die Gratwanderung zwischen Notwendigkeit und Problematik einer sich in der Ab

wendung von anthropologischen Exzeptionalismen manifestierenden Rückwendung

zu Kategorien der biologischen Vergleichbarkeit, zeigt sich anhand des Erotikdiskur

ses (exemplarisch bei, jedoch keinesfalls beschränkt auf Bataille) sehr deutlich. Die

theoretische Reevaluierung biologischer Prinzipien verfolgt hierbei den Anspruch,

eine Theorietradition zu konterkarieren, welche das der Natur vermeintlich entrück

te menschliche Bewusstsein zentralisiert. Dieser Perspektivwechsel überführt den

Menschen zurück in die Dimension biologischer Bedingt- und Vergleichbarkeit, muss

sich jedoch hierbei stets gegenüber Verkürzungen absichern, schlägt doch gerade diese

Rückführung schnell in soziobiologische Determinismen um. Im konkreten Fall der Ero

tik scheint diese Gefahr besonders prominent zu sein, da die biologische Begründung

menschlichen Sexualverhaltens eng mit heteronormativen Hegemonien verknüpft ist.

Die Loslösung der menschlichen Sexualität aus der biologischen Verhaftung stellt einen

der Grundzüge queerer Kritik dar. Wie lässt sich der Mensch samt seines erotischen Be

gehrens wieder auf die Natur beziehen, ohne dabei das emanzipatorische Potenzial der

anthropologischen Sonderstellung auf politischer Ebene zu liquidieren? Oder anders

ausgedrückt: Lässt sich Erotik als nicht-biologistisch gedachte Natur verstehen?

Diese Frage führt zu einer der grundlegenden Aporien Anthropozentrismus-kriti

scher Theorien und ist an dieser Stelle nicht zu beantworten. Sie wird die nachfolgenden

Überlegungen jedoch immer wieder einholen und informieren. Um gleichwohl die oben

beschriebene Relevanz wie auch die Problematik der Nähe von Erotik zu Biologismus

näher bestimmen zu können, möchte ich Batailles Ausführungen an dieser Stelle detail

lierter nachgehen.

Anhand der Beschreibung der Verschmelzung von Eizelle und Spermium als lassen

sich einige grundlegende Aspekte ausmachen, die für die weitere Bestimmung der

Erotik als anthropomediale Relation entscheidend sind. Zuallererst wird bereits an

diesem Punkt die enge Verknüpfung mit dem Tod deutlich, die für Bataille jegliche

Form von Erotik bestimmt. Die Kontinuität des Todes stellt den Kontrapunkt zur ur

sprünglichen Individuation des entstehenden Lebens dar, ist jedoch als solcher bereits

in den ursprünglichen Existenzvollzug eingeschrieben.8 Ein unterkomplexer Binaris

8 Das Changieren zwischen Kontinuität und Diskontinuität bei Bataille weist starke Parallelen zu
Gilbert Simondons Individuations-Theorie auf. Auch bei Simondon stellt das menschliche Indivi
duum weder eine vorgängige Entität noch ein abschließbares ›Endprodukt‹ von Individuations
prozessen dar. Stattdessen zentralisiert Simondon den Prozess der Individuation als Verschrän
kungsmoment zwischen ephemerer Individualität und Umwelt (vgl. Simondon 2007 [1989]).

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Eine erotische Montagetheorie 63 

mus zwischen Tod und Leben, zwischen der Diskontinuität der vitalen Existenz und der 
unausweichlichen, finalen Überführung des Lebens in die Kontinuität des Todes wird so 
bereits im Kern negiert und in ein Netz der immer bereits vorhandenen, der vorgängigen 
Einschreibung von Kontinuität in Diskontinuität, vom Tod ins Leben überführt. 

Wenn Erotik die Sehnsucht nach einer Kontinuität des Seins ist, so ist diese Sehn

sucht immer eng verwoben mit der letzten und einzig vollends möglichen Auflösung von 
Diskontinuität, nämlich mit dem Tod. Erotik ist demnach für Bataille kein rein lustvol

les Auflösen des Selbst in einer angenehmen Verschmelzung mit einem Gegenüber, sei 
dieses Gegenüber Gott, ein_e Sexualpartner_in oder eine geliebte Person. Die Erotik be

inhaltet immer ein Herausreißen, einen Gewaltakt der Zertrümmerung fester Konturen, 
ein Aufbrechen individueller Grenzen. Da die einzig mögliche, tatsächliche Einlösung 
der Sehnsucht nach Kontinuität indes der Tod ist, ist der Versuch des Übergangs in die 
Kontinuität des Seins bereits in seinem Ansatz zum Scheitern verurteilt. Nicht nur ist 
die Erotik demzufolge bereits an sich als gewaltvolle Transgression des Individuellen zu 
bergreifen, eine zusätzliche Komponente der Zerrissenheit ist ihr immanent, da sie auf 
dem »Streben nach etwas Unmöglichem« beruht (ebd., 31). 

Gewalt im Sinne Batailles meint hierbei nicht das tatsächlich physische Verletzen ei

nes Menschen, sondern richtet sich auf die Überschreitung zivilisatorischer und ratio

nalistischer Verbote des auf Effizienz, Prestige und Nützlichkeit beruhenden Ordnungs

systems der Homogenität. Bataille spricht in diesem Zusammenhang auch von einer 
»elementaren Gewalt« (ebd., 129), einer grundlegenden Unruhe und Enthemmung des Flei
sches als Moment des Aufbäumens gegen Vernunft und Verbot. Hierbei geht es nicht um 
ein freiwilliges Sich-Aufgeben wie sie beispielsweise die gewaltvolle Subjektzertrümme

rung durch den Film in vergleichbaren Gewalt-Konzeptionen bei Steven Shaviro konzi

piert (1993). Während Shaviro von einem aktiven Masochismus spricht und hierin einen 
Willen zur Passivität beschreibt, spielen Paradigmen wie Willen, Aktivität und Passivität 
oder auch Freiheit bei Bataille keine Rolle: Die Gewalt bei Bataille ist dem Heterologen 
zuzuordnen und charakterisiert folglich einen Bereich, der sich diesen Paradigmen voll

ends entzieht. Die »Zustimmung des Willens« mag zwar die Voraussetzung für einen 
gewaltvollen Ausbruch des Fleisches bilden, doch »die Trance der Organe« hebt den Wi

derstand des Geistes (selbst in Form der willentlichen Zustimmung) schließlich auf: »Die 
Konvulsion des Fleisches fordert, über die Zustimmung des Geistes hinaus, das Schwei

gen, sie fordert die Abwesenheit des Geistes« (Bataille 2020 [1957], 147). 
Da die dauerhafte Liquidierung des Geistes jedoch nur der Tod erfüllt, ist der Mo

ment der ausbrechenden Gewalt ein ephemerer. Aus der Unmöglichkeit der Erfüllung 
der Sehnsucht nach der Kontinuität des Todes folgt, dass es sich – wie bei dem Akt der 
Verschmelzung von Eizelle und Spermium – nicht um eine lineare Bewegung von Dis

kontinuität zu Kontinuität handelt. Statt einer klaren Richtungsweisung zu folgen, ste

hen Kontinuität und Diskontinuität in einem stetigen und unabschließbaren Wechsel

spiel. Der Moment der Kontinuität stellt einen zeitlich begrenzten Transformationspro

zess dar, der diskontinuierliche Wesen kurzzeitig gewaltvoll aus ihren definierten Zu

ständen herausreißt und in neue, wiederum diskontinuierliche Zustände überführt. In

dividualisierung und Entindividualisierung bedingen sich gegenseitig, finden jedoch in 
keinem der Pole zu einer abgeschlossenen Dauerhaftigkeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Hannah Peuker: Filmerotik

Die Erotik wird auf diese Weise als Prozess greifbar, der nicht die Festschreibung an

thropologischer Eigenschaften forciert, die zu einem statischen Menschenbild führen,

sondern der vielmehr den Menschen als diskontinuierliches Wesen kurzzeitig entstehen

lässt, nur um ihn in einem nächsten Schritt wieder aus der zuvor herausgebildeten Exis

tenz herauszureißen. Dem Erotik-Verständnis Batailles folgend, war der Mensch noch

nie ein in sich abgeschlossenes, dem Sein der Welt entrücktes Wesen. Stattdessen ist er

stets auf der Suche nach einer Einheit mit der Welt, verschmilzt auf seiner Suche immer

wieder kurzzeitig mit dieser, um im nächsten Moment ebenso zeitbasiert wieder aus ihr

herauszutreten und sich zu konturieren.

Ein sich hieraus ableitendes Erotik-Verständnis divergiert folglich grundlegend vom

zivilisationsgeschichtlichen Mythos menschlicher Erotik. In diesem verlässt der Mensch

durch das Entdecken und die gleichzeitige Bändigung seiner Sexualität das Tierreich

und betritt das Reich der Zivilisation. Obgleich die Differenzierung zwischen animali

scher Fortpflanzung und menschlicher Erotik, wie anfangs erwähnt, auch bei Bataille

eine markante Funktion einnimmt, wird einer potenziellen Hegemonie welche sich vor

allem in der westlichen Zivilisationsgeschichte aus der Bändigung des Sexualtriebs er

gibt – durch die Dekonstruktion und die gezielte Umkehrung von Hierarchien begegnet:

Bei Bataille gibt es multiple Menschen, die immer wieder unterschiedliche Stadien der

Individuation, aber auch der Rückführung in eine übergeordnete Einheit erlangen. Das

anerkannte Ziel stellt hierbei nicht das Heraustreten aus der Natur durch den Zivilisati

onsprozess (also die letztendliche Differenzierung zwischen Mensch und Tier), sondern

gerade gegenteilig die Suche nach dem Auflösen einer solchen Differenz dar.

Wie auch in seinen früheren Schriften stellt gerade die Ablehnung des Höheren zu

gunsten des Niederen – des Vulgären und Perversen, der Exkremente und ekelerregen

den Objekte – den Grundsatz der Erotik bei Bataille dar. Ebenso wie die Beschreibung

des Anthropologischen anhand abjekter Zehen für Bataille eine Antwort auf menschli

che Selbstüberhöhungen wie der Symbolik des aufrechten Gangs und des gen Himmel

gerichteten Kopfes darstellt (vgl. Bataille 2015 [1970]), kann auch die Erotik als Exemplifi

zierung dessen angesehen werden, was er Anfang der 1930er-Jahre als heterogene Elemen
te bezeichnet (Bataille 1997 [1933/34], 127). Heterogenität konstituiert sowohl in Batail

les poetischem als auch in seinem philosophischen, politischen und anthropologischen

Schreiben eine Grundkonstante der Faszination und der analytischen Zirkulation. Sein

Schreiben kreist stetig um Materialitäten »so repulsive that they resisted not only the ide

alism of Christians, Hegelians, and surrealists, but even the conceptual edifice-building

of traditional materialists. It was an all-out assault on dignity«, wie Allan Stoeckl in der

Bataille-Textsammlung Visions of Excess einleitend ausführt (2004, xi).

Heterogene Materie ist indes keinesfalls als neue Form der hierarchischen Wertung

zu verstehen. Sie stellt nicht die Krone einer negativ gewandten Hegemonie dar, sondern

bleibt in all ihren Widersprüchlichkeiten bestehen: Die Erotik, der große Zeh und die

Sonne als Anus stellen in gleichem Maße ein deformierendes Potenzial gegenüber for

mierter Homogenität dar, wie die parallel zum Schreiben Batailles aufkommenden euro

päischen Faschismen, die er in The Psychological Structure of Fascism (Bataille 1997 [1933/34])

versucht systematisch zu beschreiben. Gerade hier zeigt sich die doppelte Gerichtetheit

der Heterogenität im Sinne Batailles. Während Homogenität (an Marx angelehnt) das

Feld einer rationalisierten, auf Arbeit ausgerichteten und fixen Regeln unterworfenen

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Eine erotische Montagetheorie 65 

Gesellschaft meint, die von Nützlichkeitsprinzipien und Kommensurabilität determi

niert wird, bezeichnet Heterogenität all jenes, was von diesem Bereich auf Grund ei

ner nicht integrierbaren Eigenwilligkeit ausgeschlossen bleiben muss. Dieser Ausschluss 
manifestiert sich unterdessen in zwei gegenläufigen, doch formanalog ausgerichteten 
Bewegungen: Auf der einen Seite steht die Sakralisierung und Reinigung: Der Souve

rän der homolog organisierten Gesellschaft muss selbst heterolog sein und im Sinne sei

ner Eigenständigkeit mit Verboten und Tabus belegt werden. Auf der anderen Seite steht 
die Abstoßung des Niederen, des als schmutzig und unrein Empfundenen. Ebenso wie 
Menschen der unteren Kasten in Indien und ›Lumpenproletarier‹ im industrialisierten 
Europa oftmals nicht berührt werden durften, schreibt Bataille der Erotik eine unhin

tergehbare Inkommensurabilität zu (ebd., 131). 
Anstatt das übergeordnet Geistige des Menschen – die absolute Reinheit – durch ei

ne Überhöhung von Exkrementen und Perversionen – dem absolut Unreinen – zu erset

zen, fällt bei Bataille beides zusammen: Reinheit ist Sadismus; die Zirbeldrüse des Men

schen, die für Descartes den Sitz der Seele und allen Denkens markierte, transformiert 
Bataille zum Endpunkt des Menschen im orgasmischen Tod. Dazu Stoekl: 

[A]t the end of reason, at the end of man, at the end of the Cartesian pineal gland (the 
supposed seat of consciousness) there is only orgasm and a simultaneous fall, a simul

taneous death. […] [W]hen spirit reaches its full elevation, it sees the light of night, 
it becomes the ejaculation that idealist religious and philosophical systems – Breton’s 
as well as Hegel’s – had merely temporarily forgotten and not done away with. At the 
furthest point of evolution, of absolute knowledge, elevation is the fall; humanity is 
animality. (Stoekl 2004, xii-xiii) 

Die von Bataille kurzzeitig gezogenen Trennlinien zwischen anthropologischen und ani

malischen Kategorien, zwischen Höherem und Niederem, reißt er folglich immer wieder 
ein und führt den Menschen so zurück in das vermeintlich verlassene Reich der Triebe. 
Batailles Theorien der heterogenen Elemente im Allgemeinen und der Erotik im Spezi

ellen lassen sich auf diese Weise als frühe Dezentrierungen begreifen, welche den Men

schen in affektiven Gefügen überschreiten und entgrenzen. Im Folgenden möchte ich 
diese Entgrenzungen um aktuelle Affekt-Theorien erweitern und fragen, ob Erotik mit 
Bataille als Affizierung begriffen werden kann, die nicht nur Mensch-Tier Differenzie

rungen revidiert, sondern auch nicht-menschliche, primär technische Phänomene kon

stituiert, ohne den Menschen als Bezugspunkt zwangsläufig zu zentralisieren. 
Ein den Menschen durchkreuzendes, jedoch nicht von ihm ausgehendes oder ihn ins 

Zentrum rückendes Affektverständnis ist in diesem Zusammenhang im Anschluss an 
Gilles Deleuze entwickelt worden, der wiederum auf Baruch de Spinoza zurückgreift. 
Die Theorien Deleuze und Spinozas nutzt seinerseits Brian Massumis, um den Affekt- 
Begriff weiterzuentwickeln. Als transversales Konzept ermöglicht das Affektive hier das 
Überwinden typischerweise binär gedachter Kategorisierungen (vgl. Massumi 2015). Als 
»Kapazität des Werdens« und »Potenzial des Handelns« (ebd., 7) überschreitet das Affek

tive die Unterteilung zwischen Objekt und Subjekt, zwischen Mensch und Medium. Erst 
im Begriff des Emotionalen findet es seinen Ausdruck als Empfindung des Menschen; 
vorerst jedoch lässt sich das Affektive als »trans-historical, trans-temporal, trans-spati

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Hannah Peuker: Filmerotik

al and autonomous« (Colman 2005, 11) beschreiben. In einem medienanthropologischen

Sinn ließe sich an dieser Stelle ergänzen, dass das Affektive nicht nur als Überschreitung

zuvor existenter Pole gedacht werden muss, sondern als vorgängige Relation, welche die

jeweiligen Kategorien erst hervorbringt und ebenso wieder in sich zusammenbrechen

lässt. Unabhängig von dieser Erweiterung lässt sich jedoch die Transversalität des Af

fektiven als Ansatz begreifen, um dem Affekt das Potenzial zuzusprechen, auch techni

sche, künstlerische und maschinelle Phänomene zu konfigurieren, ohne dass die aktive

Position eines menschlichen Subjekts zentral mitgedacht werden muss.

Im Gegensatz zu den Prozessen der Kognition in der Ästhetischen Theorie entfaltet

Affizierung hier ihr Potenzial unabhängig von einem menschlichen Reflexionsprozess

oder einer resultierenden menschlichen Handlung. Wie Thomas Morsch hervorhebt, ar

beiten selbst negativistische Ästhetiken (v.a. Adorno 1970; Menke 1991) mit einem we

sentlich funktionalistischen Affektbegriff. Dem Affektiven wird unter dem Begriff der

Sinnlichkeit lediglich eine »Erfahrung ›erster Ordnung‹ » zugesprochen (Morsch 2011,

274). Die Wertigkeit bekommt das Affektive hingegen erst durch seine Funktion zuge

schrieben, eine Erfahrung zweiter Ordnung – die reflexionseinleitende Bewusstseins

stimulierung – zu konstituieren:

Die ästhetische Erfahrung verdankt sich einem Transformationsprozess, der durch die
reflexive Bewegung des Bewusstseins in Gang gesetzt wird. Erst diese Transformation

nobilitiert das bloß affektive Erleben zu einer ästhetischen Erfahrung. (ebd., 275)

Während das Affektiv-Körperliche in der Ästhetischen Theorie folglich keinen Eigen

wert besitzt und zudem, wie Christiane Voss betont, in der Philosophie lange Zeit le

diglich unter dem Paradigma der Reaktivität verhandelt wurde (vgl. Voss 2015, 67), lässt

sich das Affektive durch einen Deleuze und Massumi entlehnten Theoriehintergrund an

hand seiner immanenten Transformationsmöglichkeiten beschreiben.9 Die Intensität

des Affekts und seine resultierende Kapazität, das Formierte aufzubrechen, avancieren,

Massumis Affekttheorie folgend, zu den relevanten Bewertungsparametern und über

winden die Bewusstseinszentrierung von Ästhetischer Theorie und kantischer Philoso

phie.10 Wie auch im Erotik-Verständnis Batailles steht hier das Moment im Mittelpunkt,

9 Auf die Filmtheorie bezogen entfalten Vinzenz Hediger und Margrit Tröhler in dem Aufsatz Ohne
Gefühl ist das Auge der Vernunft blind (2005) ein vergleichbares Argument, wenn sie konstatieren,
Emotionen und Affekte erführen in der Filmwissenschaft erst seit den 1990er-Jahren systemati

sche Beachtung. Die Filmtheorie habe sich bis in die 1950er-Jahre vor allem auf die Legitimierung

des Films als Kunstwerk konzentriert und die anschließende Filmwissenschaft sei stark von den
Sprachwissenschaften beeinflusst gewesen, weshalb auch die Betrachtung des Films als Sprache
bzw. Grammatik lange Zeit dominant gewesen sei (vgl. ebd.7ff.). Das von Hediger et al. heraus
gegebene Buch Kinogefühle, an dessen Anfang besagter Aufsatz steht, kann als wichtiger Beitrag
zu einer Überwindung dieser (nach wie vor teils bestehenden) Schieflage angesehen werden (vgl.
Brütsch/Hediger et al. 2005).

10 Massumi bezieht die Transformationsmöglichkeiten des Affekts auf ethische Kategorien, legt je
doch – so wie auch Bataille in Bezug auf das Heterogene – gleichzeitig nah, dass den Affekten
nichts per se Gutes oder Schlechtes, Progressives oder Reaktionäres eigen ist. Das konkrete Poten
zial, das ein Affekt zum Ausdruck bringt, muss jedes Mal von neuem beschrieben und bewertet
werden (vgl. Massumi 2015, 11). Bei Massumi ist in diesem Zusammenhang eindrücklich, dass die

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Eine erotische Montagetheorie 67 

das zuvor festgeschriebene, konturierte Zustände auflöst und in neue Qualitäten über

führt. Die Erotik kann auf diese Weise als paradigmatisch affektives Geschehen im Sinne 
Deleuze und Massumis angesehen werden. 

Im Zuge der nachfolgenden Analysekapitel werde ich den von Massumi aufge

nommenen Affektbegriff durch die Betrachtung konkreter Affizierungslogiken des 
Erotischen verdichten. An diesem Punkt ist der Affektbegriff Massumis jedoch gerade 
in seiner Offenheit und Unbestimmtheit fruchtbar, um auf einer primär abstrakt phi

losophischen Ebene den gängigen Diskurs der Filmerotik zu durchbrechen, der diese 
meist auf einer Repräsentationsebene (als Erotik im Filmbild) verortet und im Verhältnis 
zur Ästhetischen Theorie oder zu einer das Affektive zwar nicht reduzierenden, jedoch 
oftmals subjektzentrisch verkürzenden Filmpsychologie diskutiert. Der filmischen 
Repräsentation von Erotik und dem daran angelehnten Theoriekanon werde ich mich 
in Kapitel 5 zuwenden. Ausschlaggebend ist erst einmal jedoch, dass Erotik zwar die 
filmische Repräsentation prägt und sich stringent durch die Filmgeschichte hindurch 
hier verortet, dass eine Fokussierung auf die Repräsentationsebene indes einer zu ver

meidenden Reduktion von Affizierungsrichtungen und -potenzialen gleichkommt. Eine 
voreilige Verengung auf die Repräsentation würde dem grundlegend ungerichteten 
Potenzial von Affizierung, aus dem die Repräsentation überhaupt erst erwachsen kann, 
nicht gerecht werden. Mag die Repräsentation des Erotischen auch durch die gesamte 
Filmgeschichte hindurch wirksam und sichtbar sein (vgl. Seeßlen/Weil 1980, 9), so baut 
sie doch ihrerseits auf dem grundlegenden Affizierungsgeschehen filmischer Erotik 
auf, selbst dort, wo es nie zu einer thematischen Darstellung des Erotischen kommen 
mag. 

Um eine solche Reduktion zu umgehen, lässt sich mit Deleuze und Massumi fra

gen, inwiefern die erotische Affizierung als emblematisches Phänomen angesehen wer

den kann (und muss), das nicht linear, sondern rekursiv und rhizomatisch von einer 
technischen Ebene aus emergiert, um die narrativ-repräsentative Ebene des Films zu 
durchbrechen, Zuschauer_innen-körper und -geist zu kreuzen und sich in atmosphä

rischen Kulminationspunkten zu sammeln und wieder zu verflüchtigen. Entscheidend 
sind hierbei die jeweiligen Richtungen, die Logiken – und die Brüche innerhalb dieser 
Logiken –, welchen eine Affizierungsbewegung folgt. In Bezug auf die technische Ebe

ne des Filmbilds möchte ich diesbezüglich erneut auf Bataille zurückkommen, um spe

ziell die Filmmontage als erotischen Prozess der techno-ästhetischen Verfertigung zu 
beschreiben und fragen, welche Bewegungsrichtungen und Logiken anhand eines eroti

schen Montagebegriffs sichtbar und benennbar werden. 

gleichen Affizierungsmodalitäten, welche die Möglichkeit des Durchbrechens fester gesellschaft
licher Strukturen und Hegemonien mit sich bringen (in etwa die Diversifizierung, das in-between 
oder auch das Vernetzungspotenzial von Affekten) wiederum grundlegend für eine kapitalistische 
Machtdurchdringung sind (vgl. ebd., 20–21). 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Hannah Peuker: Filmerotik

4.3 Die Erotik der Montage

An dieser Stelle wird man natürlich giftig
einwerfen: ›Aha, alter Teufel, willst uns
wieder mit Montage kommen!‹

Ja sicher, mit Montage.

Sergej M. Eisenstein (1973 [1934)]: Über die
Reinheit der Filmsprache, S. 142.

Für den Versuch einer technischen Erweiterung des Bataille’schen Erotik-Begriffs steht

die Annahme im Vordergrund, dass der Film analog zu Batailles Ausführungen über

Spermium und Eizelle aus dem Zusammenprallen von diskontinuierlichen Instanzen

entsteht, die im Zuge dieses Zusammenpralls ›sterben‹ und eine neue, wiederum dis

kontinuierliche Existenzweise – den Film – entstehen lassen. Ebenso wie die Erotik

basiert dieser Lesart nach der Film auf dem ephemeren Übergang von individuierten

›winzigen Wesen‹ in eine Kontinuität, also eine Öffnung, einen Fluss hin zu etwas Grö

ßerem, nur um aus dieser Öffnung heraus wieder eine individuierte Form zu erlangen.

Dieser Prozess wird in Erotik wie Film schleifenartig wiederholt. Im Weiteren geht

es darum, den elementaren Akt des Films, die Montage, als genuin erotischen Akt im
Sinne Batailles neu zu perspektivieren. Analog zum Verhältnis von Kontinuierlichem

und Diskontinuierlichem in Batailles Konzeptualisierung der Erotik führt so bspw.

Knut Hickethier im Hinblick auf die Filmmontage aus: »Das in diskontinuierlicher

Produktion Hergestellte wird durch Schnitt und Montage zu einer durch die Narration

zusammengezogenen Kontinuität« (1999, 14).

Montage wird hier in einem doppelten Sinne verstanden: Einerseits meint der Aus

druck das Überführen einzelner Bilder in einen fließenden Bewegungszusammenhang

(materialimmanente Montage), andererseits das Wiederholen dieses Prozesses auf der

Ebene der Einstellung (künstlerische Montage). Filmische Erotik vollzieht sich dann in
der Filmmontage sowohl als technisch induzierte und in der menschlichen Wahrneh

mung sich vollziehende Kollision einzelner Bilder, wie auch als ›künstlerisch-operativer‹

Eingriff in das Material durch das Schneiden und Zusammenfügen von Filmeinstellun

gen. In diesem Zusammenhang ließe sich in Bezug auf die Affordanzen einzelner Film

bilder auch von einer Ebene der materialimmanenten Erotik sprechen, in der einzelne Bil

der sich gegenseitig affizieren, d.h. anziehen oder abstoßen. Diese primäre Ebene inter

pikturaler Erotik verdoppelt der Schnitt als künstlerische Intervention, insofern dieser

für seine eigene Spannkraft und Intensität den Affordanzen der montierten Teile zwar

einerseits folgen, sie aber andererseits auch neu konstellieren muss. Wo Montage funk

tioniert, wird auch die Ebene der materialimmanenten Erotik wahrnehmbar und kon

zeptualisierbar. Daher wird hier noch einmal und trotz der vorher ironisch zitierten, po

tenziellen Überdrüssigkeit gegenüber dem Thema die Filmmontage als Prinzip der Film

ästhetik in den Fokus gerückt.

Montagetheorien haben für die Filmwissenschaft von Beginn an einen zentralen

Grundbaustein dargestellt. Die Montage überträgt, wie zuvor angedeutet, den materi

alimmanent-technischen Prozess des Films (das Zusammenführen einzelner Bilder) auf

die Ebene künstlerischen Schaffens (das Zusammenführen einzelner Einstellungen).

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Eine erotische Montagetheorie 69 

Die Montage greift so die technische Funktionsweise des Filmmediums auf und entfaltet 
sie als wahrnehmbares und insofern ästhetisches Paradigma. Die Theoretisierung der 
Montage spricht dem Film dabei eine eigene Sprache in Form einer eigenständigen ästhe

tischen Ausgestaltung zu (vgl. Reck 1963). Das Etablieren der Montage als ästhetisches 
Moment erlaubte es, den Film aus einem Reproduktionsparadigma der vermeintli

chen Realitätsverhaftung herauszulösen und als künstlerischen Schaffensprozess von 
etwas ästhetisch Eigenwertigen zu markieren. Dabei lässt sich eine erste Differenz 
zwischen dem amerikanischen und dem sowjetischen Montagemodell erkennen, für 
die paradigmatisch David Wark Griffith und Eisenstein stehen. 

Gilles Deleuzes hat diesen Punkt in seiner Kinotheorie bis heute kanonisch ausfor

muliert. Ihm zufolge lässt sich die amerikanische Montage Griffiths zunächst als »orga

nisch-aktiv[e]« Variante beschreiben (2017 [1983], 52). Der Film stelle hier eine »Einheit 
des organischen Ensembles« (ebd., 51) dar, die durch den Konflikt zwischen einzelnen 
Teilen bedroht werde. Die Form des Duells (die Parallelmontage) durchziehe etwa die 
verschiedenen Stadien des amerikanischen Films, was jedoch letztendlich (in der Kon

vergenzmontage) wiederum zur Herstellung der anfänglichen oder einer nur teilweise 
veränderten Einheit führe, die allerdings immer schon feststehe. Dieses Montagemodell 
des amerikanischen Kinos bildet den konzeptuellen Kern des klassischen Hollywood-Ki

nos, das im Kern auf die Widerherstellung einer gestörten Einheit – speziell der bürger

lich-ödipalen Kernfamilie – ziele. Deleuze betont dabei, dass es falsch wäre, der ameri

kanischen Montage »den Vorwurf zu machen, sich der Erzählung untergeordnet zu ha

ben; im Gegenteil leitet sich das Erzählerische von dieser Konzeption der Montage ab« 
(ebd., 52). 

Auch wenn im nachfolgenden weniger das amerikanische als das sowjetische Mo

dell Thema sein wird, ist an dieser Stelle die von Deleuze angeführte Feststellung be

merkenswert. Gegen die in der klassischen Filmtheorie verbreitete Annahme, dass die 
mediale Form der narrativen Funktion folge, argumentiert Deleuze, dass die verschie

denen Erzählprinzipien, narrativen Strukturen und Repräsentationsparadigmen natio

naler Kinematografien aus den medientechnischen Prinzipien der Montage emergierten 
und gerade nicht umgekehrt Montageprinzipien entwickelt würden, die einer gewissen 
narrativen Logik folgten (vgl. ebd.). 

In Abgrenzung zur amerikanischen Schule ist in Deleuzes Auffassung die sowjeti

sche Montagetechnik und -theorie grundlegend dialektisch strukturiert. Eine besonde

re Rolle nimmt hierbei Sergej M. Eisenstein ein, da er laut Deleuze ein Gesetz der Dia

lektik einwickelte, das die Montageprinzipien seiner Zeitgenossen (Vsevolod Pudovkin, 
Oleksandr Dovženko, Dziga Vertov) einschließe (ebd., 62). Eisenstein hält, wie auch Grif

fith, am Konzept des Organischen fest. Während in der Erzähllogik des Organischen bei 
Griffith jeder aufkommende Konflikt in Harmonie überführt wird, versteht Eisenstein 
das Organische im Sinne Engels als etwas dialektisch Verfertigtes, das sich nie vollends 
in einer Einheitlichkeit harmonisieren lasse, sondern dessen zentrales Merkmal in ei

ner unabschließbar dialektischen Bewegung bestehe (vgl. Engels 1951 [1925 erstmals pu

bliziert; 1873–1883 verfasst]). Das Nebeneinander von parallel existierenden Einzelteilen 
oder konträren Momenten (z.B. arm und reich), die in der amerikanischen Montage

schule erst additiv als Kontrast eingeführt werden müssen, um dann wieder harmoni

siert werden zu können, charakterisiert Eisenstein als immer schon kausal verknüpfte 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Hannah Peuker: Filmerotik

Momente, die in sich die unauflösbare Konfliktualität des organischen Ganzen enthal

ten. Die partikularen Konfliktelemente öffnen sich in einer zellartigen Bewegung der

gestalt gegenüber dem Ganzen (z.B. arm und reich [als Zellen]) enthalten aber bereits

rekursiv den organischen Zusammenhang (z.B. der gesellschaftlichen Ausbeutung) in
sich, auf den sie zugleich auch einwirken. Deleuze schreibt dazu:

Die Parallelmontage von Griffith ersetzt Eisenstein durch eine Oppositionsmontage,

die konvergierende oder zusammenlaufende Montage durch eine Montage der quali
tativen Sprünge (›springende Montage‹). (ebd., 59)

Das Verhältnis zwischen Einzelteil und Ganzem zeichnet sich in Eisensteins Verständnis

einer dialektisch-rekursiven Montage durch zwei Bewegungsrichtungen aus. Einerseits

entstehe das Organische des Films durch eine offene Spiralbewegung (Abb. 5), die ihre inne

re Logik dem Grundsatz des Goldenen Schnitts verdankt (Eisenstein 1939), also dem der

Natur entlehnten Prinzip, dass sich »der kleinere [Teil eines Segments] zum größeren

so verhält wie der größere zum ganzen« (ebd., 163). Die Spirale, als sich zellenartig im

mer weiter teilende und auffächernde Form, decke in ihrer dialektischen Verfasstheit die

ebenfalls immer bereits dialektisch verfasste Welt auf. Diese filmische Bearbeitung der

(außerfilmischen) Dialektik benötigt es nach Eisenstein, um die immer schon vorhan

dene, aber verdeckte Dialektik von Natur und Geschichte freizulegen. Das Organische

der Montage bei Eisenstein wird andererseits immer wieder durchbrochen. Vektoren

durchkreuzen die Spiralform des Goldenen (Film-)Schnitts und lassen einander entge

gengesetzte Bilder konflikthaft aufeinanderprallen (Abb.6). Dieses Aufeinanderprallen

kontrastierender Bilder bezeichnet Eisenstein in seiner 1939 veröffentlichten Analyse des

Panzerkreuzer Potemkin (Bronenossez Potjomkin, Sergej M. Eisenstein, UdSSR 1925) als

Pathos.

Abb. 5: Die logarithmische Spirale als organisches Prinzip der Filmmontage.
Abb. 6: Das Organische der Montage und Durchkreuzungsmomente des Pathos.

Quelle: Eisenstein 1939, 160; eingezeichnete Vektoren in Abb. 6: H.P.

Einzelne Bilder müssen hier also in einen Konflikt miteinander geraten, ein pathe
tisches Moment hervorrufen – später spricht Eisenstein auch von einem ekstatischen Mo

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Eine erotische Montagetheorie 71 

ment – um die Bewegung des Films in seiner organischen Logik, wie skizziert, voran

zutreiben. Entscheidend ist dabei, dass dieser Konflikt nicht idealistisch gemeint ist, 
etwa als Angleichung von Begriff und Gegenstand (oder in Bezug auf den Film als An

gleichung von Gegenstand und Darstellung). Vielmehr spielt sich der Konflikt zwischen 
den einzelnen Elementen primär auf einer sinnlich-affektiven Ebene ab, die eine Figur 
des Dritten – eine Beobachtungsinstanz oder Zuschauer_in – einbezieht. 

Das Motiv des primär affektiven Aufeinanderprallens einzelner, als Zellen konzi

pierter Bilder und Einstellungen entwickelt Eisenstein erstmals in seiner Theorie der 
Montage der Attraktionen (Eisenstein 2018 [1923]). Auch in seiner 1929 veröffentlichten 
Schrift Dramaturgie der Filmform taucht das Element der »emotionalen Dynamisierung« 
durch die Montage wieder auf (Eisenstein 2018 [1929], 293). Während diese dort noch ein 
bloßes Übergangsmotiv für die Konzipierung des »intellektuellen Film[s]« (ebd., 301) 
darstellt, erlangt die emotionale Dynamisierung in Das Organische und das Pathos (Eisen

stein 1973 [1939]) eine eigenständige, diesmal zentrale Wertigkeit. Montage stellt hier das 
affektiv-technische Prinzip des Films dar, das zu einer pathetischen Wirkungsästhetik 
führt: 

Pathos ist alles das, was den Zuschauer ›außer sich geraten‹ lässt. Mit gewählteren 
Worten könnte man sagen, die Wirkung des Pathos eines Werkes besteht darin, daß 
der Zuschauer in Ekstase versetzt wird. […] Der Stehende – sprang von der Stelle. Der 
Unbewegliche – geriet in Bewegung. Der Schweigende – schrie auf. Das Trübe – er
glänzte. Das Trockene – wurde feucht. Überall fand also ein ›Herausrücken aus einem 
Zustand‹, ein ›Außersichkommen‹, statt. (ebd., 173) 

Das Organische und das Pathos avancieren in Eisensteins Analyse seines Films Panzer

kreuzer Potemkin zu den paradigmatischen Momenten der dialektischen Montage. 
Die Einstellungen, die Eisenstein im Duktus organischen Denkens als Zellen bezeichnet, 
prallen in einer gewaltvollen Kollision von Affekten aufeinander. Gleichzeitig lässt sich 
hier ein Bruch mit dem dialektischen Prinzip ausmachen. Denn, wie wiederum Bataille 
betonte, führt der Konflikt zwischen These und Antithese bei Eisenstein gerade nicht zu 
einer zwangsläufigen Synthese (Bataille 1994 [1930], 504–505). Aus dem Zusammenprall 
ergibt sich zwar eine qualitative Änderung im Sinne des sogenannten »zweiten Geset

zes der Dialektik« nach Engels (Engels 1951, 51), die von motorisch-sensorischen über 
Aggregatszustands- bis hin zu wirkungsästhetischen Transformationen der Zuschaue

rin reichen kann.11 Doch lässt sich diese Qualitätsänderung bei Eisenstein laut Bataille 
eben nicht unter dem Modell der doppelten Negation fassen, welches zwangsläufig eine 
(wenn auch nie vollständige) Aufhebung vollzieht, ermögliche doch gerade Eisenstein ein 

11 Letztere Qualitätsänderung wird hierbei jedoch nicht als alleinige Zielsetzung fokussiert. Wäh

rend der wirkungsästhetische Aspekt und damit das Verhältnis zwischen Bild und Zuschauer_in 
für Eisenstein in der Montage der Attraktionen (2018 [1923]) noch den Fluchtpunkt seiner Theorie 
darstellte, erscheint dieses Verhältnis in der Pathostheorie lediglich als Konsequenz eines ersten 
Verschränkungsmoments, der sich auf der rein filmisch-technischen Ebene abspielt: Einstellun
gen affizieren und transformieren sich hier gegenseitig, indem sie dialektisch aufeinandertreffen. 
Erst in einem zweiten Schritt überträgt sich dieser Affizierungsprozess auf eine_n imaginierte_n 
Zuschauer_in. 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Hannah Peuker: Filmerotik 

Lebendig-Halten der einzelnen Elemente, in ihrer konkreten, präzisen – im Bataille’schen 
Vokabular gesprochen – niederen und heterologen Form. 

In Formlose Ähnlichkeit oder die Fröhliche Wissenschaft des Visuellen nach Georges Bataille 
(2010 [1995]) arbeitet Georges Didi-Huberman heraus, dass sich aus dem hier angeleg

ten Dialektikverständnis die maßgeblichen Interferenzen und das gegenseitige Inter

esse zwischen Bataille und Eisenstein ergeben. Diese Nähe erscheint im ersten Moment 
überraschend, verweigerte sich doch Bataille, wie anfangs ausgeführt, grundsätzlich ge

genüber Dogmatismen und Systematisierungen, wie sie gerade die Dialektik nahelegt. 
Auch Didi-Huberman betont diese vermeintlichen Widersprüche zwischen Bataille und 
Eisenstein: 

Bataille, der ›Subjektive‹ (Verantwortungslose, Perverse), verlangt nach Formen (ob
jektiven Morphologien) und reinsten ›Dokumenten‹, während Eisenstein, der ›Objek
tive‹ (Verantwortungsbewußte und Pädagogische) von Bildern, Phantasmen (von Pa
thetik) und sogar von Ekstase spricht. (2010 [1995], 298) 

Gleichwohl hebt Didi-Huberman auch eine analoge Ausrichtung des Denkens und Stre

bens beider hervor, die in der Suche nach einer sogenannten »konkreten Dialektik« be

stehe (ebd., 280ff.). Den Begriff der »konkreten Dialektik« ergänzt er nachfolgend um 
weitere Facetten, namentlich unter anderem um eine »ekstatische Dialektik« (ebd., 296), 
eine »Dialektik des Begehrens« (ebd., 313) und eine »Dialektik der Grausamkeit« (ebd., 
316). Dialektik verstanden als Ekstase, das Zusammenfallen von Begehren und Grausam

keit, Erotik und Gewalt: Erste Parallelen zwischen Bataille und Eisenstein lassen sich hier 
bereits erahnen. Für Eisenstein stellte die Montage laut Didi-Huberman nicht nur eine 
Kollision, sondern (im dezidiert sexuellen Sinn) eine »Kopulation von Bildern« dar: 

[E]s handelt sich um eine Kopulation, die sowohl auf dem Verbrechen als auch auf der 
Ekstase beruht. Verbrechen und Ekstase, miteinander verbunden und einander entge
gengesetzt, beide jeweils eine Berührung mit einem Zerreißen verbindend, dazu alles 
dialektisch gedacht: zwischen Begehren und Gewalt, zwischen der Gewalt des Begeh
rens und dem Begehren der Gewalt. (ebd.) 

Für Batailles Documents war gleichzeitig die Montage von Bildern eine der wenigen Aus

drucksformen, die eine Annäherung an das von ihm gesuchte und doch nie sprachlich 
fassbare Heterologe ermöglichte.12 Das An-die-Oberfläche-treten des anderweitig gesell

schaftlich Zensierten und dessen ganz konkrete Darstellung fand Bataille letztendlich 
bei niemand anderem so präzise umgesetzt wie bei Eisenstein. Didi-Huberman fasst 
das so zusammen: 

12 Der Abdruck der 30 von Eisenstein montierten Photogramme aus Die Generallinie in den Docu
ments (Eisenstein 1930, 218–219; vgl. Kapitel 4, Fußnote 4) kann als beispielhaft für das Aufblitzen 
des Heterologen im bildlich Montierten gelten. Als polizeilich verboten und folglich vom Homo

logen ausgeschlossenes Element konnte der Film nur einen angenäherten Ausdruck in Form der 
gedruckten Montage erlangen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Eine erotische Montagetheorie 73 

In der Eisensteinschen Montage sollte Bataille schließlich eine für ihn gangbare Dia
lektik gefunden haben: eine Dialektik, die in ihrem unablässigen In-Bewegung-setzen 
nicht überwinden, sondern alterieren will. Eine Dialektik nicht im Sinne des hegeliani
schen Ausdrucks aufheben*, sondern im Sinne des furchterregenderen und spannungs
geladeneren – und zweifellos bereits an Nietzsche gemahnenden – Ausdrucks zerfal
len* beziehungsweise zersetzen* [décomposer]. (ebd., 295) 

Bei dem Dialektik-Verständnis Batailles (und bis zu einem gewissen Grad auch Eisen

steins) handelt es sich also um eine sehr spezielle Auslegung von Dialektik.13 Mit kon
kreter Dialektik, so Didi-Huberman, bezeichne Bataille das Bestreben eine Dialektik aus

zumachen, die frei von synthetisierenden Befriedungen konfligierender Formen funk

tioniert. An die Stelle der »konformistisch, trivial, weil auf Kontrollwunsch bedacht[en]« 
Formel These-Antithese-Synthese, trete bei Bataille die »Dialektik des Strolchs, des Bengels, 
der spielt, um zu zerbrechen« (ebd., 294). Eine solche Dialektik sei darauf ausgerichtet, 
die Dinge in ihrer Konkretheit zu fassen und existieren zu lassen, ohne sie zwangsläufig 
in einer Bewegung zum Höheren hin aufzulösen. Gleichsam ist diese Dialektik über die 
Ebene des Begehrens und der Grausamkeit bereits auf ’s Engste mit dem affektiven Vo

kabular der Erotik verbunden, geht es doch mitunter darum, das affektive Berühren und 
Abstoßen einzelner Bilder und Elemente fassbar zu machen: »Attraktion statt Abstrakti

on« so lautet die Devise (ebd., 302). 

4.4 Vom Pathos besessen – Affizierende Bilder in Im Reich 
der Leidenschaft (1978) 

An dieser Stelle möchte ich nun abermals auf die Ausführungen Eisensteins bezüglich 
des Organischen und des Pathos zurückkommen und diese auf die anfänglich aufgeru

fene Szene aus Im Reich der Leidenschaft Ōshima Nagisas zurückbeziehen. Die Ver

wandlung Gisaburos vom flüssigen, individualisierten Geist in eine sich Festschreibung 
und Identifikation entziehende Materialität kann als visueller Ausdruck des dialektischen 

13 Dass Bataille und Eisenstein trotz der grundlegenden Ablehnungshaltung von ideologischen und 
idealisierenden Tendenzen durch Bataille einen produktiven Austausch miteinander pflegten, 
lässt sich möglicherweise auf ein durchweg ambivalentes Verhältnis beider Theoretiker zum dia
lektischen Marxismus zurückführen. Auf die Konflikte Eisensteins mit der aus dem Materialismus 
abgeleiteten sozialistischen Ideologie Stalins werde ich später zurückkommen, an dieser Stelle 
sei jedoch festgehalten, dass Bataille eine intensive Auseinandersetzung mit dem marxistischen 
Materialismus pflegte, die nicht als grundlegende Ablehnung, aber als Aushandlungsverhältnis 
beschrieben werden kann. Wie Allan Stoeckl betont, bezog sich Bataille immer wieder auf Fragen 
nach der Dialektik. Er integrierte diese in seine Theorien, stieß jedoch konstant auf das Grundpro
blem, dass in der Dialektik das Niedere und Heterogene nicht um seiner selbst willen angenom

men (»embraced«) werden kann ohne von einer – von Bataille strikt abgelehnten – Bewegung zum 
Höheren vereinnahmt zu werden (Stoekl 2004, xii). Als mögliche Antwort auf dieses Problem be
zog sich Bataille 1930 nach dem Beiwohnen von Eisensteins Vortrag an der Sorbonne (s. Kapitel 4, 
Fußnote 4) explizit auf das Schaffen des Regisseurs, der es laut Bataille (als einziger) vermochte, 
diesem Problem Rechnung zu tragen (Didi-Huberman 2010, 283; Bataille 1994 [1930], 504–505). 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Hannah Peuker: Filmerotik 

Pathos geltend gemacht werden, den Eisenstein als Grundsatz der Montage herausarbei

tet. Die Szene führt hier zwar nicht – oder zumindest nicht belegbar –, wie von Eisen

stein formuliert, zu einem Außer-sich-geraten des Zuschauers (Eisenstein 1939, 173). Doch 
wenn wir von der Ebene der Wirkungsästhetik zurück in die Filmästhetik treten, so lässt 
sich konstatieren, dass Gisaburo durch die in Bewegung versetzten Einzelbilder der Sze

ne außer sich gerät, aus seinem vorigen Zustand herausrückt. 
In der ›Berührung‹ der Bilder vom individuierten, aber beweglichen und wie zuvor 

beschrieben mit Wasser assoziierten Gesicht (Abb. 1) und von der starren Materialität 
des entindividualisierten Gesichts (Abb. 3) durchläuft die Figur des Gisaburo eine Trans

formation vom Flüssigen ins Feste (Abb. 2). Die Beschreibung Eisensteins von dem dy

namisierenden Effekt der kontrasthaften Kollision einander affizierender Bilder kehrt 
sich hier folglich um und: das Bewegliche – erstarrt (vgl. ebd., 173). Im Sinne Eisensteins 
können wir von dieser Transformation als einem »Übergang von einer Qualität in eine 
andere Qualität« sprechen (ebd., 185). Eisenstein beschreibt diesen Übergang im Sprach

gebrauch Friedrich Engels als »Vollziehung des Sprunges«14 und führt dies anhand ver

schiedener Phasenübergänge aus: 

Wasser [wird] zu Dampf, das Eis zu Wasser, das Eisen zu Stahl. […] Und wenn das Was

ser, der Dampf, das Eis und der Stahl ihre Empfindungen in diesen kritischen Momen
ten, in den Momenten der Verwirklichung, der Vollziehung des Sprunges, psychologisch 
registrieren könnten, dann würden sie sagen, daß sie vom Pathos besessen, daß sie in 
Ekstase sind! (ebd., 185) 

Die Materialisierung des flüssigen Geistes in Im Reich der Leidenschaft lässt sich auf diese 
Weise als fundamental pathetische Szene, als Moment der filmischen Ekstase begreifen. 
Die Montage scheint in der Szene zwar unauffällig, da sie durch eine Überblendung qua

si aufgeweicht wird; doch das mediale Moment der aus Einzelbildern technisch zusam

mengesetzten Bewegung des Films wird dadurch nur umso deutlicher wahrnehmbar. 
Durch die Kopulation der Einzelbilder im Sinne Didi-Hubermanns vollzieht die Figur des 
Gisaburo auf der Darstellungsebene einen Sprung, der nicht die harmonische Konver

genz des amerikanischen Modells zulässt, sondern den gewaltvollen Konflikt zwischen 
Flüssigem und Festen, zwischen Identifikation und Entzug verstetigt. Dieser Konflikt er

möglicht nicht die Aufhebung der Gegensätze in synthetisch-glatter Form. Stattdessen 
bleibt die unauflösliche Materialität als konkrete Formgebung und rätselhafte (De-)Fi

guration bestehen. 
Vom Pathos besessen prallen die einzelnen Filmbilder im Transformationsmoment 

Gisaburos aufeinander und öffnen sich, auf einer nächsten medialen Ebene, gegenüber 
dem Aufeinanderprallen der Einstellungen im Moment der (operativen) Montage und 
damit gleichsam zum gesamten Reich der Leidenschaft, zur audiovisuellen Erotik des 

14 Das Aristotelische Prinzip Natura non facit saltus (Übers.: Die Natur macht keine Sprünge) wen
det Engels dialektisch, indem er deklariert, die Natur mache nur deshalb keine (offensichtlichen) 
Sprünge, da sie sich grundlegend aus Sprüngen zusammensetzt (Engels 1962 [1873–1883], 533). In 
seinen Ausführungen überträgt Eisenstein das von Engels der Natur zugeschriebene Prinzip des 
sprunghaften Formwechsels auf das Filmmedium und reißt durch diese Analogisierung abermals 
die vermeintliche Trennung von Natur und Technik ein. 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Eine erotische Montagetheorie 75 

Films. Dass Pathos aus dem Altgriechischen (πάθος) mit Leiden(schaft) übersetzt werden 
kann, erscheint hier schon fast schicksalshaft. Die kollidierenden (bzw. kopulierenden) 
Bilder des Films, die in Form der Einzelbilder 24-mal pro Sekunde ephemer aufblitzen, 
inkorporieren dieses Reich in sich: Sie integrieren die filmische Erotik in den konkreten 
Momenten des Übergangs von einem Filmbild zum nächsten. Die organische Spirale 
der Filmmontage öffnet sich gegenüber dem filmischen Reich der Erotik, die umge

kehrt wiederum das ekstatische Pathos dieser Spirale durchkreuzt. In diesem Sinne 
exemplifiziert die Spiralform des Films das dialektisch verfasste, rekursive Prinzip 
der über mehrere Ebenen gestaffelten Filmtechnik, welches sich vom Kleinsten (dem 
Bild), über das Nächstgrößere (die Einstellung), bis zum gesamten Film erstreckt, je 
nach Montageauffassung sogar Zuschauer_in, Kinosaal und Popcorn mit einzufassen 
vermag und dadurch umgekehrt auf die grundlegende Materialität des Films in Form 
des Einzelbildes zurückwirkt. 

Der dialektische Zusammenhang zwischen dem Organischen und dem Pathos, der 
für Eisenstein 1939 die Grundlage für die Bestimmung der Montage und folglich des 
Films darstellt, erweist sich in diesem Sinne als grundlegend affektiv, wenn nicht gar be

reits sexuell konnotiert (wie Didi-Huberman betont) und zeigt starke Analogien zu Ba

tailles Konzipierung der Erotik auf: Das Pathos beschreibt ebenso wie die Erotik das pri

mär sinnliche Zusammenprallen zuvor diskontinuierlicher, individuierter Wesen, und 
zwar der kollidierenden Bilder. Die Filmbilder als winzige Wesen – das Bild des mensch

lich identifizierbaren Geistes Gisaburos (Abb. 1) und das der starren Materialität des ver

schlossenen Gesichtes (Abb. 3) – lösen sich in einer ephemeren Bewegung der Kontinui

tät auf: »Die Bewegung als Horizont der Formen, das Begehren als Horizont der Bewe

gung«, wie Didi-Huberman es ausdrückt (2010 [1995], 315). Sie hören auf, in ihrer indi

viduell konturierten Abgeschlossenheit zu existieren. Anstatt jedoch in eine tatsächliche 
Kontinuität des Seins überzugehen – die, wie anfangs beschrieben, nur der Tod einzulö

sen im Stande ist – integriert das kontinuierliche Transformationsmoment des Bewegt

bildes den Tod in den Schaffensprozess. Der Film gründet sich dieser Argumentation 
nach ebenso wie die Erotik auf einer Überführung winziger, diskontinuierlicher Wesen 
in eine im Bataille’schen Sinne transgressive Bewegung der Kontinuität des Seins, mün

det aufgrund der letztendlichen Unmöglichkeit dieser Bewegung jedoch wiederum in 
der Herausbildung eines neuen diskontinuierlichen Wesens: der Szene, die sich ihrer

seits gegenüber dem Film als ganzem diskontinuierlichem Wesen öffnet. Die dialekti

sche Spirale des Films, die Eisenstein beschreibt, wird folglich erotisch vorangetrieben. 
Der Film als zeitbasiertes Medium strebt im Moment seines Erscheinens stets nach 

einer zeitlichen Entgrenzung, einem dauerhaften Anderswerden.15 Die Transitorik des 
Films stellt eine fließende Bewegung dar, die jedoch ihrerseits davon gekennzeichnet 
ist, dass im Moment des Werdens immer der Moment der Auflösung inbegriffen ist (vgl. 

15 Julia Bee beschreibt das Anders-Werden des Films in ihrem gleichnamigen Aufsatz unter einem 
Rückbezug auf die Philosophie von Deleuze vor allem als politischen Faktor, der die Festschreibung 
des als anders Empfundenen (Othering) in eine Befragung der Prozesse dieses ständigen In-Bewe
gung-Seins zu überführen vermag. Bee bezieht das Anders-Werden des Films hierbei vor allem 
auf die Praxis des ethnografischen Films, die in den 1960er-Jahren mit den Filmen Jean Rouchs 
einsetzte (vgl. Bee 2020). 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Hannah Peuker: Filmerotik 

Wolf 2008, 69). Das Entstehen ist geprägt von gleichzeitigem Sterben. Das Wechselspiel 
zwischen diesen beiden Polen kennzeichnet sowohl die Sehnsucht des filmischen Me

diums nach einer zeitlichen Unendlichkeit als auch gleichzeitig seine unabwendbare 
Vergänglichkeit. Ebenso wie Menschen nach Bataille in der Erotik die Auflösung ihrer 
selbst in einer Kontinuitätsbewegung suchen, suchen Filme nach der Auflösung ihrer 
selbst in einem stetigen Anderswerden, das jedoch – wiederum parallel zur menschli

chen Erotik – zu einem unausweichlichen Scheitern verdammt ist. Die Montage, die 
für den Film als künstlerisches Medium von fundamentaler Bedeutung ist, lässt sich 
durch das Zusammenführen der Pathos-Theorie Eisensteins mit der Erotiktheorie 
Batailles als eine Formation von affektiven Kollisionen neu perspektiveren, die in ihrer 
filmerotischen Ausprägung auch den Tod inkorporiert. Der Film wird dieser Lesart 
folgend als ein erotisches Medium kenntlich. Die filmische Erotik erschöpft sich demnach 
nicht in der Repräsentation erotischer Szenen, sondern erweist sich als eine Kraft, 
die auch die medientechnische Ebene des Mediums tangiert und informiert. Ähnlich 
wie Deleuze über das amerikanische Kino ausführt, dass die klassischen Hollywood- 
Narrative aus einer technischen Verfertigung der Konvergenzmontage emergieren 
(vgl. Deleuze 2017 [1983], 52), stellt die Repräsentation von Erotik im Film ein Emer

genzphänomen mit spezifischen Ästhetiken und narrativen Ausprägungen dar, das 
aus der medientechnischen Erotik des Films entspringt. Die affektiven wie narrativen 
Ausprägungen dieses Phänomens werden im nachfolgenden Kapitel ausgelotet, vor 
allem jedoch in den anschließenden Filmanalysen (Kapitel 6–8) exemplifiziert. Wel

che konkreten Montagetechniken des Erotischen sich beschreiben lassen und welche 
Erzähl- sowie Adressierungsmodi aus diesen Techniken hervorgehen, stellt dabei eine 
der zentralen und wiederkehrenden Fragen dar. Zuvor möchte ich jedoch noch einige 
Überlegungen zur historischen Verortung der erotisch-organischen Konzeption des 
Films anschließen. 

4.5 Vom Sprachlich-Intelligiblen zum Organischen 

Wolfgang Beilenhoff beschreibt den Übergang der frühen Montagetheorie Eisensteins 
in Dramaturgie der Filmform (Eisenstein 2018 [1929]) hin zu seiner späteren Theorie Das 
Organische und das Pathos (Eisenstein 1973 [1939]) als einen, sich auf die Chiffren 1929/1939 
verdichtenden, Paradigmenwechsel (vgl. Beilenhoff 2011, 214). Während Eisenstein 
die Montage 1929 noch als »Film-Grammatik« ausweist (Eisenstein 2018 [1929], 284), 
die letztendlich zur Herausbildung des »rein intellektuellen Film[s]« führt (ebd., 301), 
entwirft er 1939 (wie zuvor beschrieben) ein »holistisches System, in dem Qualitäten 
wie Synästhesie, Gesamtheit, organische Einheit und Ekstase die zentralen Rollen 
einnehmen« (Bulgakowa 2001, 44). Wie Beilenhoff in Bezug auf Oksana Bulgakowas 
Theoretisierung dieses Paradigmenwechsels ausführt, handelt es sich hierbei um ein 
neues Verständnis des Films, welches gleichsam einen neuen Theorierahmen und neue 
Leitkonzepte mit sich bringt: Die Chiffre 1929 steht dabei für Reflexologie und Linguistik 
ein; 1939 hingegen kennzeichnet eine Bewegung hin zu Affekt-, Pathos- und Bildtheorie. 
Die hier skizzierte Fluchtlinie verdichtet sich zudem in Eisensteins Monumentalwerk 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Eine erotische Montagetheorie 77 

Die Methode (2016 [1932–1948])16, in welcher – wie Elena Vogman betont – Eisenstein 
sein Schaffen sowohl inhaltlich als auch formal in der Konzeption des sinnlichen Denkens 
zusammenführt: 

Das sinnliche Denken ist dabei als ein spezifischer Bezug zwischen Denken und Mate

rial zu begreifen: als ein Materialraum, der denkt und als ein Denken, das im Material 
seine Bewegung wiedererlangt. (Vogman 2018, 15) 

Material und Theorie waren bei Eisenstein schon immer zwei eng miteinander verwo

bene Seiten seines Werks. In der Methode kondensiert sich diese Verschränkung auf eine 
gleichsam theoretisch wie formal konzipierte Idee von Sinnlichkeit. Eisensteins Denk- 
und Schreibbewegungen finden hier in der Form von »intellektuelle[n] Attraktionen« ih

ren Ausdruck (ebd., 107). Eisenstein betont indes, dass intellektuelle Attraktionen kei

nesfalls die Emotionalität ausschließen. Vielmehr werde die »reflektorische Tätigkeit als 
Affiziert-Sein wahrgenommen. […] Der Erhalt des emotionalen Effekts ist unabdingbar« 
(Eisenstein zitiert nach Vogman 2018, 107). 

Der Schritt von der Methode – als Auseinandersetzung mit der Verschränkung von 
Affizierung und Kognition – hin zur Erotik als psychologische Suche im Sinne Batail

les ist nicht weit. Die Wesensverwandtschaft zwischen Sexualität und Kunst stellt in der 
Methode für Eisenstein einen der Hauptbezugspunkte des (poetischen) Denkens dar (vgl. 
Bershtein 2021). Sexualität vermag es, die von Eisenstein 1939 in der Pathos-Theorie zen

tralisierte Funktion der Ekstase einzunehmen und darüber hinaus – vor allem in Form 
dessen, was er in der Methode als »Bisexualität« bezeichnet (Eisenstein 2016 [1932–1948], 
49) – neue Möglichkeiten des soziopolitischen Fortschritts zu eröffnen. 

Eisenstein verwendet den Begriff der Bisexualität nicht im heutzutage üblichen 
Sinne einer beidgeschlechtlichen sexuellen Orientierung, sondern als Synonym für An

drogynität. Er arbeitet anhand verschiedener Rituale und mythologischer Vorstellungen 
die Idee von einem idealtypischen »Zweigeschlechterwesen« (ebd., 45) heraus, das in 
einer ursprünglichen Einheitlichkeit existierte, bevor sich die Trennung der Geschlech

ter in Mann und Frau auf sozialer Ebene vollzog (ebd., 47).17 Als immanenter Gegenpol 
zu Nietzsches Übermenschen stellt das Zweigeschlechterwesen für Eisenstein eine 
regressive Triebverhaftung im Menschen dar, welche unterdessen weder unterdrückt 
noch vollständig rekonstruiert werden darf. Stattdessen muss die regressive Bisexua

lität des Menschen »mit einer positiven [also progressiven] Anwendung einhergehen« 

16 Die Methode (Metod) wurde 2008 erstmals als vollständige Textversion des russischen Originalma

nuskripts in vier Bänden bei PotemkinPress publiziert. Auszüge erschienen 2016 in der deutschen 
Übersetzung unter dem Titel Das Urphänomen der Kunst, herausgegeben und übersetzt von Oksana 
Bulgakowa und Dieter Hochmut (Eisenstein (2016 [1932–1948]). 

17 Die Beschreibungen Eisensteins erinnern an Platons Konzipierung eines ursprünglichen Zweige
schlechterwesens in Form des Kugelmenschen. Den Mythos der Kugelmenschen führt Aristopha
nes in Platons Symposion aus (vgl. Paulsen/Rhen 2006). Nähere Ausführungen zu Platons Eros 
Konzept, das er im Symposion entwickelt, folgen in Kapitel 5.6 dieser Arbeit. An dieser Stelle sei 
lediglich angemerkt, dass im Gegensatz zum Mythos des Kugelmenschen bei Eisenstein aus der 
Vorstellung eines ursprünglichen Zweigeschlechterwesens kein strikt binäres Denken folgt, das 
den Menschen als dual zerrissenes Mängelwesen konzipiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Hannah Peuker: Filmerotik

(ebd., 49). So muss die ursprüngliche Androgynität (das Regressive) mit der Aufhebung

sozialer Gegensätze (dem Progressiven) – sprich der gesellschaftlichen Benachteiligung

von Frauen – zusammengeführt werden, um einen tatsächlichen Fortschritt möglich

zu machen. Eisensteins Konzipierungen von Sexualität sind in diesem Sinne hoch

anschlussfähig für aktuelle Tendenzen der Queer Theory.

Abb. 7: Erotische Zeichnung Eisensteins aus der Serie ›Prometheus‹ (1932).
Abb. 8: Erotische Zeichnungen Eisensteins aus der Serie ›Salomé‹ (1931–1932).
Abb. 9: Erotische Zeichnung Eisensteins aus der Serie ›Stigmatization‹ (1931–1932).

Quelle: Vogman/Rebecchi 2017, 67 (links); ebd., 79 (mitte); ebd., 73 (rechts).

Einer solchen Zusammenführung verlieh Eisenstein zwischen 1931 und 1948, also im
Zeitraum des Entstehens der Methode, einen künstlerischen – vor der Zensurpolitik Sta

lins verborgenen – Ausdruck. In dieser Zeit fertigte er eine Vielzahl erotischer und por

nographischer Zeichnungen an (Abb. 7–14). Die Zeichnungen Eisensteins sind von an

tiken und christlichen Mythologien durchzogen, so referieren ganze Bilderserien auf

Prometheus (Abb. 7), Salomé (Abb. 8) oder den gekreuzigten Christus (Abb. 9). Die als

pornographisch eingeordneten Zeichnungen – welche aufgrund dieser Kategorisierung

nicht archiviert und lange Zeit unter Verschluss gehalten wurden (Abb. 10–14)18 – wei

18 Im Zuge der Auflösung privater Eisenstein-Archive (bspw. in den 1990er Jahren des Privatarchivs
Andrei Moskvins) wurden die Zeichnungen in erotische und pornographische Darstellungen un
terteilt. Die erotischen Darstellungen wurden anschließend in die Eremitage überführt, wohin
gegen die pornographischen Zeichnungen größtenteils verkauft wurden – sie sollten in privaten
Haushalten unter Verschluss gehalten werden, um das Ansehen Sergej Eisensteins nicht zu be
schmutzen. 2007 wurde in der Alexander Gray Associates Gallery in New York erstmals eine umfas

sende Schau der sich in Privatbesitz befindenden pornographischen Zeichnungen Eisensteins prä
sentiert (vgl. Alexander Gray 2017). Die (Selbst-)Zensur pornographischer Inhalte findet sich auch
in dem Bildband Eisenstein on Paper (vgl. Kleiman 2017) wieder, welcher zwar ein breites Spektrum
der Zeichnungen Eisensteins zusammenbringt, jedoch wiederum die pornographisch eingestuf
ten Darstellungen exkludiert. Vergleichbare Archivpraktiken finden sich im Hinblick auf eine Viel
zahl der nachfolgend zu besprechenden Filme wieder. Die (akademische) Auseinandersetzung
mit erotischen und pornographischen Materialien ist nach wie vor höchst kompliziert, da expli

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Eine erotische Montagetheorie 79

sen zudem gezielt obszöne Pervertierungen christlicher Institutionen auf (Abb. 13) und

spielen oftmals cartoonesk mit der sexuellen Verschmelzung von Mensch, Tier und Na

tur (Abb. 11–12). All diesen Bildern ist gemein, dass die menschliche Figur durch eroti

sche Verschränkungsmomente ähnlich dem anfangs aufgegriffenen Bilde des eselsköpfi
gen Gottes ihrer isolierten Position und einer damit einhergehenden konturierten Form

gebung beraubt wird. Sie durchläuft gewaltvolle Entgrenzungen, Defigurationen und

Metamorphosen. Begehren und Tod, Regression und Progression vereinen sich in die

sen Bildern zu teils zynischen, teils parodistischen Überspitzungen.

Abb. 10–14: Als pornographisch eingestufte Zeichnungen Eisensteins aus Privatbesitz, angefertigt
1931–1948.

Quelle: Alexander Gray and Associates Gallery in New York 2017.

zite (und auch Softcore-)Darstellungen oftmals als nicht erhaltenswert bewertet und folglich aus
Archiven, Bibliotheken und Kinematheken ausgeschlossen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Hannah Peuker: Filmerotik

Es gilt folglich festzuhalten, dass Eisenstein eine zunehmende Abwendung vom

primär sprachlich-intelligiblen Potenzial poetischen Schaffens im Allgemeinen und des

Films im Speziellen vollzog, die ihn zu den organischen und zuletzt explizit sexuellen

Qualitäten filmischer wie poetischer Ausdrucksformen führte. Obgleich Eisensteins

Montagetheorien in den 1960er-Jahren oftmals den Ausgangspunkt für Konzeptua

lisierungen des Films als Sprachsystem darstellten (vgl. Peters 2018 [1962], 383–388),

lässt sich so eine gegenläufige Tendenz nachzeichnen, die – ähnlich der Verwandlung

Gisaburos vom flüssigen Geist in abstrakte Materialität – zu einem organisch-materi

ellen Filmverständnis führt. Diese Tendenz wird in der Eisenstein-Forschung vermehrt

seit den 2000er-Jahren von Theoretiker_innen wie Oskana Bulgakova, Elena Vogman,

Wolfgang Beilenhoff und Evgenii Bershtein betont. Anschlussfähig und gleichsam kri

tisch gegenüber zeitgenössischen Konzeptionen des Films als Körper, die mit Steven

Shaviro und Vivian Sobchack in den 1990er-Jahren eingeleitet wurden (vgl. Sobchack

1992; Shaviro 1993, vgl. zu einer Einordnung dieser Tendenz in der Filmwissenschaft

auch: Hediger/Tröhler 2005), ermöglicht sie den Rückbezug auf Theorien, die dem Film

organisch-körperliche Dimensionen bereits in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts

zusprechen.

Der Paradigmenwechsel, den Eisenstein zwischen 1929 und 1939 vollführte, findet,

wie Beilenhoff und Bulgakova betonen, unterdessen seine Rahmung in einer grundle

genden Konjunktur von Konzeptionen des Organischen in den 1920er- und 1930er-Jah

ren (vgl. Beilenhoff 2011, 215). Diese Konjunktur durchzieht eine Vielzahl neu aufkom

mender Diskurse in den Humanwissenschaften (vgl. Beilenhoff 2011, 215; vgl. auch Pless

ner 1928 und Driesch 1928). Das Suchen nach Analogien zwischen künstlerisch-ästheti

schen und biologischen Komponenten kann im historischen Kontext als Abwendung von

der Faszination des technologischen Fortschrittes des beginnenden 20. Jahrhunderts an

gesehen werden, die mit der Brutalität des ersten Weltkriegs in ein negatives Schre

ckensszenario umschlug. Der Film – als mechanisch-technologisches Medium par excel

lence – stellt in diesem Zusammenhang einen zentralen Aushandlungsort dieses theore

tischen Umdenkens dar. Wie Beilenhoff hervorhebt, versprach der Paradigmenwechsel

vom Technischen zum Organischen eine Befreiung des Films »von der ›Herrschaft der

Mechanisierung‹« (Beilenhoff 2011, 215).19

4.6 Vom Organischen zum Organlosen

Gerade die historische Dimension dieser Konjunktur gibt unterdessen zu denken,

scheint doch die Analogisierung organischer Entitäten mit künstlerischen, techni

schen und sozialen Strukturen in den Humanwissenschaften erschreckende Parallelen

zu Organismus-Konzeptionen der parallel in Europa aufkommenden Totalitarismen

aufzuweisen. Das Volk als biologischer Organismus wurde in diesem Zuge politisch

19 Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass Henri Bergson den Film als mechanistisch ver
dammte. Erst André Bazin und Gilles Deleuze lösen den Film (mithilfe der Theorie Bergsons) aus
der mechanistischen Verhaftung. Sie wenden also Bergsons Theorie gegen ihn selbst und verwei
sen auf die organischen Komponenten der Filmtechnik (vgl. Engell 2010, 113ff.)

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Eine erotische Montagetheorie 81 

instrumentalisiert und ebnete nicht zuletzt den Weg für die nationalsozialistische Pro

paganda des ›Ausmerzens krebsartiger Geschwulste‹ aus dem von Krankheit befallenen 
Volkskörper (vgl. Weber 2006). Auch die begriffliche Verwendung des Pathos durch 
Eisenstein 1939 verlangt nach einer kritischen Distanz, stellte doch das Evozieren eines 
filmischen Pathos eines der Hauptprinzipien sowohl nationalsozialistischer als auch 
stalinistischer Monumentalästhetik und der darin verorteten Verknüpfung von Affekt- 
und Wertehorizonten dar (vgl. Hüningen 2011). Ohne aus diesen begrifflichen Über

schneidungen Kausalitäten oder einen terminologisch-konzeptuellen Determinismus 
ableiten zu wollen, ist es an dieser Stelle essentiell, die Überschneidungen zwischen 
totalitären Organismus-Konzeptionen und dem (human-)wissenschaftlichen Aufkom

men von Körperbegriffen als gängige Metaphern und Theoriekonzepte im frühen 20. 
Jahrhundert näher zu beleuchten. 

In der Eisenstein-Forschung gibt es eine intensive Auseinandersetzung mit dem 
Verhältnis zwischen Eisensteins Schaffen (sowohl theoretisch als auch praktisch) und 
dem sowjetischen Stalinismus. In ihrer Dissertation Film und Macht (2003) greift Anna 
Bohn die Hauptzüge dieses Diskurses auf und setzt sie zu Eisensteins Kunsttheorien 
(Der Methode und dem Grundproblem) in Bezug. Das Verhältnis zwischen Eisensteins 
Schaffen und dem stalinistischen System ist hierbei durchweg ambivalent. Bohn ar

beitet zwei Momente des Konflikts zwischen beiden Seiten heraus, welche 1937 in dem 
Verbot des Films Die Beshin-Wiese (Beschin lug, Sergej M. Eisenstein, UdSSR kein 
Erscheinungsjahr [Drehzeit 1935–37]) und 1946 in dem Verbot des zweiten Teils von 
Iwan der Schreckliche (Iwan Grosny II, Sergej M. Eisenstein, UdSSR 1958 [1946]) 
kulminierten. Vor allem das zweite Verbot steht hierbei in einem harschen Kontrast 
zu der im gleichen Jahr erfolgten Verleihung des Stalinpreises für den ersten Teil von 
Iwan der Schreckliche (Iwan Grosny I, Sergej M. Eisenstein, UdSSR 1944) und zeigt 
das Ausmaß der Widersprüchlichkeiten auf. 

Die 1939 veröffentlichte Pathostheorie Eisensteins kann im Zusammenhang dieser 
Konflikte als Versuch einer politischen Rechtfertigung angesehen werden, die spezifisch 
das propagandistische und dialektische Potenzial des Panzerkreuzers betont. Die leibli

che Lenkung eines Publikums, als Höhepunkt des formal angelegten Filmpathos, wel

ches im Moment der wirkungsästhetisch erzielten Ekstase vom Kinosessel aufspringt, 
würde eine Hinwendung zur totalitären Instrumentalisierung emotionaler Wertesyste

me im Sinne Stalins nahelegen. Im Gegenzug wurde jedoch der zweite Teil von Iwan der 
Schreckliche gerade aufgrund seines Ausstellens, Thematisierens und Ansprechens 
sexueller Subtexte in der Inszenierung der Herrschaft von Iwan IV. Wassiljewitsch – also 
wegen dem Zusammenführen von politischen und den Körper adressierenden Momen

ten – von Stalin aufs Schärfste verurteilt. Eisenstein führte hier die politische Ebene der 
Alleinherrschaft Iwans (die er als Allegorie zu der Alleinherrschaft Stalins glorifizieren 
sollte) mit dem archaischen Bild des seine Kinder fressenden Saturns (1823) von Fran

cisco de Goya zusammen (vgl. Bohn 2003, 330–331). In der Kombination aus politischem 
und archaischem Moment ergab sich hierbei »das Bild für die Vernichtung des eigenen 
Volkes« (ebd., 331). Bereits bei Goya waren Gewalt und Eros verschaltet, musste so das 
erigierte Glied des kannibalischen Saturns schon im 19. Jahrhundert zensiert werden. 
Wie Joan Neuberger argumentiert, führte Eisenstein die Tradition dieser Verschaltung 
fort, evozierte – Neubergers Analyse folgend – Iwan der Schreckliche II doch vor al

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Hannah Peuker: Filmerotik

lem aufgrund seines homoerotischen Subtextes die Empörung Stalins (vgl. Neuberger

2018, 116).

Während Eisenstein es gelang, das Zusammenführen des politischen Inhalts der

russischen Revolution 1905 mit dem pathetischen Kollidieren affektiver Einstellun

gen im Panzerkreuzer Potemkin vor Stalin theoretisch zu legitimieren, führte die

gleiche Form des Zusammenschlusses 1946 beinahe zu seiner Liquidierung (vgl. Bohn

2003, 307). Das Evozieren erotischer, mystischer und religiös geprägter Bildlichkeiten

widersprach nach offizieller Auslegung dem Anspruch des sozialistischen Realismus,

die sowjetische Wirklichkeit und mit ihr tatsächlich »lebendige Menschen« (ebd., 319)

darzustellen.

Im Anschluss an Bohns und Neubergers Ausführungen lässt sich demnach argumen

tieren, dass die Verbindung von Pathos und Politik je nach inhaltlicher Ausgestaltung von

Stalin mal zelebriert, mal verdammt wurde. Während der stalinistische Totalitarismus

jedoch die Lenkung des organisch geschlossenen, sowjetischen Menschen zentralisiert,

lösen sich die Menschenbilder Eisensteins – wie in seinen Zeichnungen – in Metamor

phosen auf. Hierin lässt sich ein subversives Potenzial verzeichnen, das durch die De

zentrierungen des Menschen seinen Ausdruck findet.

Eine einfache Reduzierung von Eisensteins Organismus- und Pathos-Theorien auf

propagandistische Totalitarismen wäre in diesem Sinne ebenso fehlgeleitet wie die At

testierung grundsätzlicher Widerständigkeit. Der normative Anspruch auf gesellschaft

lichen Fortschritt aufklärerischer Idealismen fand in den Weltkriegen des 20. Jahrhun

derts sein negatives Kippmoment und wird aufgrund dieser Tatsache oftmals als fun

damental fehlgeleitet interpretiert.20 Gleichermaßen fatal wäre jedoch als Antwort auf

dieses Scheitern, das Organisch-Körperliche per se als emanzipativ-subversiven Gegen

pol zum gescheiterten Fortschrittsgedanken der Moderne in Stellung zu bringen. Eine

solche Tendenz schreibt Thomas Morsch einer Vielzahl poststrukturalistischer Theorien

und nicht zuletzt auch der Wiederentdeckung des Körpers in der Filmtheorie der 1990er-

Jahre zu. Der Körper werde hier immer wieder als »Subversion des Diskursiven, des Wis

sens, der Ordnung und Normativitäten« (Morsch 2011, 131) in Stellung gebracht, werde

jedoch durch diesen Rückgriff wiederum seiner Interpretierbarkeit ebenso beraubt wie

seiner Ambivalenzen.21

In diesem Zusammenhang scheint allein eine grundlegende Skepsis gegenüber

normativ-universalistischen Wertungsprinzipien einen dritten Weg aufzuzeigen. Diese

20 Adorno und Horkheimer gaben in der Dialektik der Aufklärung (2017 [engl. Original 1944]) den An
stoß für eine auf den Faschismus gerichtete Kritik am normativen Vernunfts- und Fortschrittsge
danken der Aufklärung. Als Grundbaustein der Kritischen Theorie bildete die Dialektik der Aufklä
rung den Ausgangspunkt für eine intensive Auseinandersetzung mit den Wechselwirkungen zwi
schen Vernunft und Mythos, zwischen intelligibler und emotionaler Weltanschauung.

21 Explizit führt Morsch seine Analyse am Begriff des Punctums von Roland Barthes, des Figuralen bei
Jean-Francois Lyotard, des Exzesses bei Linda Williams und des Semiotischen bei Julia Kristeva aus.
So unterschiedlich die einzelnen Ansätze und Konzepte auch sein mögen, arbeitet Morsch einen
gemeinsamen Nenner heraus, welcher den Körper als subversive Grenze des Sag- und Zeigbaren
konzipiert. Auf Steven Shaviros Cinematic Body referierend, konstatiert Morsch eine ähnliche Ten
denz, welche sich auch hier in einem positiv gewandten, doch weiterhin mit Denk- und Interpre
tationsansätzen nicht kompatiblen Körperbegriff manifestiert (vgl. Morsch 2011).

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Eine erotische Montagetheorie 83 

muss sich sowohl gegenüber philosophischen Traditionen kritisch verhalten, die das 
Körperlich-Organische als grundlegend anti-aufklärerisch und regressiv diffamieren, 
als auch gegenüber neueren Strömungen, die es in umgekehrter Manier als ebenso 
grundlegend widerständig und emanzipativ einzustufen versuchen. Gegenteilig zu 
solch einseitigen Wertungskategorien ist es ausschlaggebend, affektive, körperliche 
und organische Dimensionen im Sinne Deleuzes und Massumis – und es ließe sich 
ergänzen, auch erotische Dimensionen im Sinne Eisensteins und Batailles – als Poten

zial zu begreifen, jedoch immer als Potenzial eines Kippens: sowohl ins Emanzipativ- 
Progressive als auch ins Totalisierend-Regressive, was die in dieser Arbeit diskutierten 
Filmbeispiele paradigmatisch vor Augen führen. 

Deleuze und Guattari adressieren diese Problematik in ihren Ausführungen zum or
ganlosen Körper (oK) (2007 [1980])22. Grundlegend ist für die Konzeption des organlosen 
Körpers die Unterscheidung zwischen Körper und Organismus – weswegen auch in den 
vorangegangenen Überlegungen in Bezug auf Eisenstein nie vom Organismus, sondern 
immer vom Organischen als tendenziell ent- statt begrenzter Denkfigur die Rede war. 

Der oK heult: Man hat mir einen Organismus gemacht! Man hat mich zu unrecht ge
faltet! Man hat mir meinen Körper gestohlen! Das Gottesgericht reißt ihn aus seiner 
Immanenz heraus und macht ihm einen Organismus, eine Signifikation, ein Subjekt. 
Es ist der oK, der stratifiziert wird. (ebd., 218) 

Körper und Organismus stehen sich hier antagonistisch gegenüber. Im Moment der 
Festschreibung – der Stratifizierung – verwandelt sich der Körper in den Organismus 
und verliert das Potenzial seiner Immanenz. Die stratifizierende Festschreibung besteht 
dabei in einer Reduktion des (organlosen) Körpers auf Subjektivität und Signifikation. 
Gegenteilig muss der Prozess des organlosen Körpers als Loslösung von diesen Zu- und 
Festschreibungen verstanden werden, als Prozess der »Entsubjektivierung« (ebd., 219). 

Doch selbst die Entsubjektivierung des organlosen Körpers scheint nicht frei von 
dem zuvor beschriebenen Kippmoment: »Wie kann man sich einen oK fabrizieren, ohne 
daß er zum krebshaften oK eines Faschisten in uns selber wird, oder zum ausgezehrten 
oK eines Drogensüchtigen, eines Paranoikers oder eines Hypochonders?«, fragen Deleu

ze und Guattari weitergehend (ebd., 224). Die Frage scheint nicht eindeutig beantwort

bar zu sein. Die nationalsozialistische Metapher des Krebsgeschwürs umkehrend, inkor

poriert der organlose Körper immer die Gefahr, von »Fröhlichkeit, Ekstase und Tanz« 
(ebd., 207) in Faschismus und Totalitarismus (vgl. ebd., 223) umzuschlagen. Aufgrund 

22 Die Autoren übernehmen die Idee des organlosen Körpers von Antonin Artaud, der diese erstmals 
in seinem Radiovortrag Pour en finir avec le jugement de dieu (1986 [1947]) entfaltete, der dazu diente 
das von Artaud vertretene Theater der Grausamkeit im Radio vorzuführen. Artaud rechnet in dem 
Beitrag radikal mit Gesellschaft, Kirche und Psychiatrie ab, die ihn jahrelang weggesperrt hatte. 
Dass sich Deleuze und Guattari im Konzept des organlosen Körpers demnach wiederum auf einen 
Zeitgenossen und Weggefährten Batailles zurückbeziehen, ist in dem hier vorgeschlagenen Argu
mentationsstrang nicht überraschend, sondern unterstreicht vielmehr die Verknüpfung zwischen 
den frühen Theorien Bataille und Artauds mit den körperfokussierten Entgrenzungstheorien De
leuze und Guattaris. 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Hannah Peuker: Filmerotik

dieser Gefahr relativieren beide Autoren ihre Forderung nach der maximalen Entsub

jektivierung an gewissen Stellen des Textes, wenn sie schreiben:

Man muß genügend Organismus bewahren, damit er sich bei jeder Morgendämme

rung neugestalten kann; und man braucht kleine Vorräte an Signifikanz und Interpre
tation, man muss auf sie aufpassen, auch um sie ihrem eigenen System entgegenzu
setzen, wenn die Umstände es verlangen […]; und man braucht kleine Rationen von
Subjektivität, man muß so viel davon aufheben, daß man auf die herrschende Reali
tät antworten kann. (ebd., 220)

Der organlose Körper als Bewegung der Entsubjektivierung scheint besonders anfällig

dafür, von Krankheiten befallen und von Totalitarismen vereinnahmt zu werden. Die

se Gefahr im Blick behaltend, wird in den nachfolgenden Analysekapiteln (Kapitel 6–8)

immer wieder die Frage nach Subjektivierungen und Entsubjektivierungen gestellt und

verhandelt werden. Eine Antwort auf die von Deleuze konstatierte Gefahr kann es mei

nes Erachtens nur sein, sich den herrschenden Realitäten zuzuwenden und jedes Mal von

Neuem zu fragen, wie viel Subjektivität vonnöten ist, um sich ihnen entgegenzustellen.

Mit dem Deleuze’schen Spagat zwischen einer maximalen Entsubjektivierung und

einer unauflösbaren Notwendigkeit letzter Bastionen von Subjektivität kommen wir nun

in einer schleifenartigen Bewegung zurück zu den anfänglichen Überlegungen bezüg

lich der Subjektivität und der entindividualisierenden Materialisierung des Geistes von

Gisaburo in Ōshimas Film Im Reich der Leidenschaft einerseits und zu dem steti

gen Oszillieren der Erotik Batailles zwischen Kontinuität und Diskontinuität anderer

seits. Am Anfang dieser Schleife stand das visuelle Bild einer Mechanik des materialisierten
Geistes, welches es erlaubte, die theoretische Hinwendung zu körperlichen und materi

ellen Paradigmen in einem vorerst primär sinnlichen Kontext der Erotik zu verorten.

Mit Bataille erhielt die Mechanik des materialisierten Geistes der Erotik eine erste Charakte

risierung, welche auf der Auflösung individuierter (und mit Deleuze ließe sich ergän

zen: stratifizierter und subjektivierter) Diskontinuität beruht. Da diese Bewegung immer

auf der Überschreitung von Grenzen einer in sich kohärenten, diskontinuierlichen Enti

tät beruht, die nur im Tod vollends einlösbar ist, schreibt sich in die Erotik hierbei – in Im

Reich der Leidenschaft ebenso wie in die erotischen Zeichnungen Eisensteins – eine

fundamentale Geste der Gewalt ein. Mit den Ausführungen Deleuze und Guattaris lässt

sich nun wiederum die erotische Auflösung diskontinuierlich-festgeschriebener Orga
nismen als Entsubjektivierung, als Prozess des organlosen Körpers beschreiben. Erotik

wird so als paradigmatischer Prozess des organlosen Körpers kenntlich. Die Erotik muss

hierbei unterdessen – wie der organlose Körper – einen Restbestand der diskontinuier

lichen Individualität bestehen lassen, um »sich bei jeder Morgendämmerung neugestal

ten« (ebd., 220) zu können, also um wiederum ephemere Diskontinuitäten herauszubil

den.

Durch die Hinzunahme der Montagetheorien Eisensteins, des hierin verorteten Pa

radigmenwechsels und des theoretischen Kontextes der 1920er- und 1930er-Jahre folgte

ein Perspektivwechsel, der den Film unter dem Blickwinkel eines Gefüges der affektiv- 
technischen Verschränkung kenntlich zu machen erlaubt. Diese affektiv-technische Ver

schränkung beruht dabei auf der der filmischen Montage immanenten erotischen Be

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Eine erotische Montagetheorie 85 

wegung. Sie kann als erstes analytisch herausgearbeitetes Moment der Anthropomedia

lität filmmedialer Erotik benannt werden. Diese erotische Bewegung weist sich durch 
den Rückbezug sowohl zu Bataille als auch zu Eisenstein als dialektische Bewegung aus. 
Dies mag zuerst paradox erscheinen, hängt doch der Dialektik immer eine Form von 
Zwangsläufigkeit und Determinismus, von Ausrichtung zum Höheren und intelligibler 
Abstraktion an, welche die Erotik als grundlegend heterologes Element gerade in Frage 
stellt. Wenn die Erotik folglich dialektisch gedacht wird, so ist daran zu erinnern, dass 
sich diese Verbindung immer auf eine konkrete Dialektik bezieht, die – wie von Bataille 
und Eisenstein eingefordert – das Niedere als Eigenwert bestehen lässt, ohne es in ei

nem Höheren aufzulösen. 
Nach diesem theoretischen Durchgang möchte ich nun in einem ersten Zwischen

fazit auf die anfangs formulierte Frage zurückkommen, ob sich aus der Hinwendung 
zu der konkreten Operation medialisierter Erotik ein strapazierbares (Film-)Körperver

ständnis gewinnen lässt, das philosophische und filmwissenschaftliche Körperbegriffe 
gleichzeitig befragt und erweitert. Wenn die Erotik derjenige Operationsmodus ist, der 
auf der Ebene der Montage das Fundament für das Verständnis des Films als organisch- 
technisches Gefüge bildet, so macht diese Verschiebung bereits deutlich, dass die Kon

zipierung eines singulären Filmkörpers zu kurz gegriffen wäre. Wenn mit dem Begriff 
des Körpers gearbeitet wird, so muss diesem durch eine radikale Entgrenzungsbewe

gung immer ein Antagonismus zum stratifizierten, individuierten und subjektivierten 
Organismus im Sinne Deleuzes eingeschrieben sein. Ein Dualismus zwischen Körper 
und Organismus würde jedoch zu kurz greifen, da wir gesehen haben, dass der organ

lose Körper ebenso wie der erotisierte Körper stets einen kleinen Vorrat der diskontinu

ierlich-organisierten Subjektivierung behalten muss, um nicht wie eine offene Wunde, 
zugänglich für Ideologien jeglicher Art zu sein. 

Die filmische Erotik verweist folglich auf ein Konzept von Körperlichkeit, das es ver

mag, zwischen Festschreibung und Auflösung ebenso zu changieren, wie zwischen Tech

nischem und Organischem. Im Sinne eines anthropomedialen Verständnisses geht sie 
diesen Polen unterdessen voraus. In der Frage nach der Erotik (verstanden als organisch- 
technischer Relation) lösen sich die vorher vermeintlich klaren Relata auf. Das Orga

nische ist in Form des sexuellen Akts grundlegend in den medientechnischen Prozess 
der Filmmontage eingeschrieben und daher nicht von ihm abtrennbar. Die menschli

che Erotik ist ihrerseits wiederum auf ’s Innerste verschränkt mit technisch bedingten 
Operationen, zu welchen am Ende in besonderem Maße die Filmmontage zählt. Nicht 
nur erweist sich menschliche Sexualität dann, wie in Kapitel 3 argumentiert, als medial 
geprägte Körpertechnik, auch zeigt sich über die Erotik der Montage das gegenseitige 
Ineinandergreifen von sexueller Aktivität und technischer Prozessualität. Die Übergän

ge von Diskontinuität in Kontinuität sind nicht – wie noch ansatzweise bei Bataille – als 
anthropologische oder wie im Fall von Spermium und Eizelle rein biologische Prozesse 
zu verstehen, sondern als anthropomedial figurierte Existenzvollzüge. 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476871-004 - am 13.02.2026, 17:28:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476871-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

