
 

2. Imaginäres 

 
American: How the fuck did you get in here?  
Lone Man: I used my imagination.1 
THE LIMITS OF CONTROL; JIM JARMUSCH 

 
 
 
Es ist der Anspruch dieser Arbeit, das Imaginäre konzeptuell zu klären. Um die-
ses Ziel zu erreichen, ist es notwendig die entsprechenden Grundlagen der politi-
schen Philosophie von Castoriadis zu untersuchen. Von Anfang an drängte und 
drängt sich also die Frage auf, was Castoriadis mit dem Imaginären meint, dem 
er einen – in der bisherigen Philosophiegeschichte – einmaligen Stellenwert gibt. 
Entsprechend ist die imaginäre Institution der Gesellschaft gerade durch das 
Imaginäre als Bedingung gekennzeichnet. Die Institutionen erfahren durch das 
Imaginäre ihre vielfache Gestaltbarkeit. Es wurde mit einem Beispiel, dem staat-
lichen Gewaltmonopol, eine bestimmte Institution bezeichnet; dies allerdings mit 
der Absicht ihre imaginären Anteile herauszuarbeiten. Methodisch wird diese 
Frage – was ist das Imaginäre? – in den Vordergrund gestellt. Zugleich führt sie 
als roter Faden durch die Arbeit. Insofern wurde mit der Spurensuche bereits im 
ersten Kapitel begonnen. Daraus ergibt und ergab sich im Verlaufe der Untersu-
chung zweierlei: einerseits die enge Verknüpfung an Begriffe wie das Symboli-
sche und die Institution, womit wiederum die entsprechenden konzeptuellen 
Verbindungen zu klären sind; andererseits der Ausgang aus diesem Labyrinth, 
der zu den gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen und dem radikal Imaginä-
ren führt, wobei man zuletzt bei der Autonomie ankommt. Folgt man dem Ima-
ginären zuerst und immer wieder, so die Annahme der Arbeit, kommt man un-
weigerlich zum Begriff der Autonomie. Damit aber zeigt sich eine innere Ver-

                                                           
1  THE LIMITS OF CONTROL (USA 2009, R: Jim Jarmusch). 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


56 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

wandtschaft, die dem Anspruch dieser Arbeit folgend die konzeptuelle Kohärenz 
von Castoriadis’ politischer Philosophie beurteilt.  

Damit werden wiederum drei Aspekte wichtig, die es zu untersuchen gilt, 
sobald man den Begriff des Imaginären anspricht: Erstens die Psyche, zweitens 
die Gesellschaft-Geschichte,2 drittens die Institutionen. Wie Psyche und Gesell-
schaft vermittelt werden, erklärt Castoriadis anhand des Begriffs des Imaginären. 
Dieser gesellschaftliche Kitt oder »unsichtbare Zement«3 ist hintergründiger 
Sinn, der in den Institutionen zum Ausdruck kommt. Die Beschreibung des Ge-
waltmonopols ist ein Beispiel, welches das Bestreben von Castoriadis einleiten, 
illustrieren und begrifflich fassbar machen sollte. Das Imaginäre hat entspre-
chend dieser Ebenen eine begriffliche Unterscheidung erfahren. Castoriadis 
nennt das schöpferische Moment der Menschen das radikal Imaginäre. Das, was 
geschöpft werde, zeige sich in Symbolen und ihren Bedeutungen, die institutio-
nalisiert das aktual Imaginäre umfassten. Insgesamt bildeten diese geschöpften 
gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen jenen transindividuellen Kitt, durch 
den eine Gesellschaft erst zusammenhält. Allen drei Ebenen wird im Folgenden 
nachgegangen. Im Verlauf dieser Auslegung wird sich ein transzendentaler Sinn 
und normativer Anspruch verdeutlichen, der im folgenden Kapitel zum Thema 
Entfremdung aufgenommen wird. Dabei geht es um die von Castoriadis ange-
strebte Autonomie gegenüber heteronomen Institutionen. Was das bedeutet, wird 
sich erweisen.  
 
 
2.1  IMAGINÄRES I – GESELLSCHAFT UND INSTITUTION 
 
Ein erster Schritt führt zur Begriffsklärung des Imaginären. Dazu gehören die 
konzeptuellen Verstrickungen mit anderen Begriffen. Man kann eine Triade 
ausmachen: Das Imaginäre ist mit dem Symbol und der Institution verbunden. 
Diese Verknüpfung wird in einem Zusammenhang mit der Funktionalität von In-
stitutionen dargestellt. Erst diese zeigt, wie eine Gesellschaft Probleme löst. Die-
se Funktionalität zeigt aber nicht, warum eine Gesellschaft Probleme genauso 
und nicht anders löst. Dazu bedarf es des Imaginären, das durch ein Symbolsys-
tem den Institutionen einen Sinn verleiht. Dieser Sinn verweist auf jene gesell-
schaftlichen imaginären Bedeutungen, die alles zusammenhalten. Entsprechend 

                                                           
2  Castoriadis spricht von Gesellschaft-Geschichte, um zu verdeutlichen, dass Gesell-

schaft ohne Geschichte nicht denkbar ist. Wenn an dieser Stelle von Gesellschaft die 
Rede ist, wird entsprechend auf Gesellschaft-Geschichte referiert. 

3  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 246. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 57 

wird nach einer ersten Annäherung an das, was das Imaginäre anzeigt, die Ver-
bindung zum Symbolischen und weiter zur Institution untersucht. In einem wei-
teren Schritt wird dann der Bezug auf die gesellschaftlichen imaginären Bedeu-
tungen, den grundlegenden Sinn, den sich eine Gesellschaft gibt, erläutert. Zu-
letzt werden die damit eng zusammenhängenden Begriffe Autonomie, Praxis 
und Magma mit Bezug zur instituierten und instituierenden Gesellschaft aufge-
nommen und erklärt.  
 
2.1.1 Imaginäres und Symbole 
 
»›Imaginär‹ sagen wir, wenn wir etwas ›Erfundenes‹ meinen«4. Dieses Erfunde-
ne, das Imaginäre, ist vorerst sehr verallgemeinert zu verstehen: etwas bloß Vor-
gestelltes. Dieses Vorgestellte ist von der Realität, dem was ist, unterschieden. 
Dieses Vorgestellte bzw. Imaginäre werde erst wirklich, so Castoriadis, durch 
das Symbolische. Es drücke sich symbolisch aus, um »existieren« zu können. 
Dies geschehe in »Bildern«5. Unter dem Symbolischen oder Symbolismus ver-
steht Castoriadis »Bedeutungen im weitesten Sinne«6, das heißt ein gesellschaft-
lich anerkanntes Symbolsystem wie z.B. ein juridisches System oder eine institu-
ierte Macht (wie bspw. eine Diktatur, Kirche, das Gewaltmonopol etc.).7 Das 
Symbolische oder der Symbolismus sei aber umgekehrt, durch die Fähigkeit zu 
Imaginieren (capacité imaginaire)8 bedingt.9 Diese Fähigkeit oder Möglichkeits-

                                                           
4  Ebd., S. 217. 
5  Naheliegender ist der französische Ausdruck »images«, da er auch Vorstellung bedeu-

tet und den Bezug zur »imago« verdeutlicht. Castoriadis schreibt: »Der Rückgriff auf 
den Term ›Imagination‹ scheint mir aufgrund zweier Konnotationen des Wortes gebo-
ten: dem Bezug zur imago, zum Bild im weitesten (und keineswegs nur ›visuellen‹) 
Sinne des Wortes, d.h. zur Form (Bildung, Einbildung usw.); und dem Bezug zum 
Gedanken der Erfindung oder besser und genauer gesagt, zur Schöpfung.« Castoriadis: 
Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, S. 293. [Herv. i.O.] Vgl. 
auch Castoriadis: L’Institution imaginaire de la société, S. 177 bzw. Castoriadis: Ge-
sellschaft als imaginäre Institution, S. 218. 

6  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 200. 
7  Ebd. 
8  Castoriadis: L’institution imaginaire de la société, S. 177. 
9  Es wird mit Absicht nicht der Kant’sche Begriff der Einbildungskraft benutzt. Obwohl 

Castoriadis Kant zuschreibt, Aspekte des Imaginären in der Kritik der Urteilskraft 
entdeckt zu haben, weicht er doch in entscheidenden Punkten von Kant ab. Vgl. dazu 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


58 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

bedingung nennt Castoriadis das radikal Imaginäre. Es sei vorausgesetzt, dass 
wir etwas, ein Bild, das nicht real oder vorhanden sei, vorstellen könnten:  
 
»In dem Maße jedoch, wie das Imaginäre letztlich auf eine ursprüngliche Fähigkeit zu-
rückgeht, sich mit Hilfe der Vorstellung ein Ding oder eine Beziehung zu vergegenwärti-
gen, die nicht gegenwärtig sind (die in der Wahrnehmung nicht gegeben sind oder es nie-
mals waren), werden wir von einem letzten oder radikalen Imaginären als der gemeinsa-
men Wurzel des aktual Imaginären und des Symbolischen sprechen.«10  
 
Was meint Castoriadis mit dem Begriff »radikal«? Oder anders gefragt: Was ist 
Schöpfung?  
 
»Ich benutze den Begriff ›radikal‹ zunächst, um das, worum es mir geht, von der ›sekun-
dären‹ Imagination abzugrenzen, der einzigen, von der man normalerweise spricht, der 
rein reproduktiven und / oder kombinatorischen Imagination, und dann, um den Gedanken 
zu betonen, dass diese Imagination der Unterscheidung zwischen ›Realem‹ und ›Imaginä-
rem‹ oder ›Fiktivem‹ vorausgeht. Um es ganz direkt zu sagen: Nur weil es radikale Imagi-
nation und instituierendes Imaginäres gibt, existiert für uns ›Realität‹, als solche und als je 
bestimmte.«11  
 
Dieses Imaginäre ist als schöpfendes Tun selbst Gründendes.12 Dieses radikal 
Imaginäre ist also nicht zu verwechseln mit einer Fähigkeit wie der sogenannten 
Einbildungskraft, Phantasie oder Imagination, welche Castoriadis sekundäre 
Imagination nennt. Diese gehört zum Vermögen, ist aber nur ein Teil davon. Das 
radikal Imaginäre sei im Gegensatz dazu – um hier den Unterschied zum sekun-
dären Imaginären zu verdeutlichen – Bedingung der Trennung von Realität und 
Fiktion.13 Es gibt ein reales Ding in der Welt, z.B. das Land Schweiz. Damit es 

                                                           
Castoriadis: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, S. 298-309 u. 
Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 23-35. 

10  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 218. [Herv. i.O.] 
11  Castoriadis: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, S. 293. [Herv. 

i.O.] 
12  Hier wird der Praxisbegriff von Castoriadis deutlich, der später nochmals aufgenom-

men wird (Vgl. Abs. 2.3). Castoriadis sträubt sich dabei gegen eine Aufteilung der 
Arbeit als Techné wie sie Platon vorstellte, dass etwa die Idee als Vorstellung im 
Werk abgebildet wird. 

13  Zentral ist an dieser Stelle, dass Castoriadis unausgesprochen einen Bezug zu Aristo-
teles’ Über die Seele herstellt, wenn er von der schöpferischen Fähigkeit spricht, sich 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 59 

dieses Ding geben kann, muss es als Vorstellung, als Bild zur Darstellung kom-
men, im Symbol. Dass Symbol und Bild zusammenkommen, dass Schweiz als 
Zeichen und Schweiz / Nation als Bedeutungen verknüpfbar sind, verdankt sich 
bei Castoriadis sich dem radikal Imaginären. Dass Symbol und Bild zusammen-
gehören, begründet sich zugleich aus ihrer möglichen Verschiebung und Varia-
bilität. Wenn man z.B. sagte »dies ist die Schweizer Flagge«, ist durch dieses 
Symbol eines weißen Kreuzes auf rotem Grund das Imaginäre der Nation 
Schweiz als Bedeutung bezeichnet (und gewissermaßen geronnen). Das Imaginä-
re verwirklicht sich in der Vorstellung Schweiz und weiter in Begriffen wie – 
etwas plakativ – Neutralität, Unabhängigkeit, Käse etc. Genauer gesagt: dem 
Wort Schweiz als Signifikant, d.h. als Bezeichnung oder Wort, kommt eine be-
stimmte Bedeutung (Signifikat) zu. Der Signifikant ist das Symbol, ein sprachli-
cher Ausdruck. Die Fähigkeit und Möglichkeit der Vorstellung bezeugt etwas 
Entscheidendes:14 Wir stellen uns etwas vor, das nicht anwesend ist. Dies wird 
erst durch das radikal Imaginäre ermöglicht. Erst dieses Imaginäre, das als Wur-
zel der Grund aller Vorstellung sei, bringt dann das Vorgestellte – das aktual 
Imaginäre – hervor: »Es handelt sich dabei um die elementare und nicht weiter 
zurückführbare Fähigkeit, ein Bild hervorzurufen.«15 Obwohl Castoriadis im 
Symbolischen eine notwendige Bedingung für die Ausdruckskraft des radikal 
Imaginären vorstellt, betont er, dass erst die Vorstellungskraft als schöpferischer 
Akt des radikal Imaginären das Symbolische ermöglicht.16 Erst durch diese Fä-
higkeit könnten ein »zentrales Imaginäres« (z.B. Nation17) und seine »elementa-
ren Symbole« entstehen bzw. bestehen.18 Darüber hinaus und damit verbunden 
entstünde peripheres Imaginäres, wie z.B. eine Flagge bzw. ein Wort wie 

                                                           
etwas vorzustellen. Vorstellen wird als Bedingungen nicht nur des Denkens, sondern 
auch des Wahrnehmens dargestellt. Im Aufsatz La découverte de l’imagination setzt 
sich Castoriadis eingehend mit Aristoteles’ De Anima auseinander, wo er glaubt auf-
zeigen zu können, dass bereits Aristoteles dem radikal Imaginären auf der Spur gewe-
sen sei. Vgl. dazu Castoriadis, Cornelius: Domaines de l’homme. Les carrefours du 
labyrinthe 2, Paris: Édition du Seuil 1986, S. 327-363 bzw. Castoriadis: Das imaginä-
re Element und die menschliche Schöpfung, S. 47-86. 

14  Vgl. Castoriadis: Domaines de l’homme. Les carrefours du labyrinthe 2, S. 327-363; 
vgl. dazu auch Castoriadis: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, 
S. 47-86. 

15  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 218. 
16  Castoriadis: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, S. 293f; 326f. 
17  Ebd., S. 30f. 
18  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 224. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


60 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Schweiz mit der Bedeutung Schweiz und im Weiteren die Verknüpfung mit be-
stimmten Bedeutungen.19 Deutlich wird dabei, dass diese Gruppierung ›willkür-
lich‹ ist, zumindest teilweise. Dass es sich um eine bewusste Verbindung des 
Wortes Schweiz und der Bedeutung Schweiz handelt, stimmt dann, wenn man 
sich seiner Beweglichkeit bewusst wird. Schweiz kann und muss andere Bedeu-
tungen aufnehmen und sich verändern. Allerdings lässt sich dies rational nur be-
dingt steuern, da es sich bei diesem aktual Imaginären um ein gesellschaftlich 
Imaginäres handelt, das nicht einfach so von einem Einzelwillen umgeformt 
werden kann, sondern eine eben – gesellschaftliche – und hergebrachte, histori-
sche Bedeutung ist.20 Die grundlegende Frage bei Castoriadis ist: Wie es mög-
lich sein kann, dass etwas Imaginäres, ein Begriff wie eben Schweiz oder bei-
spielsweise Gott, begleitet von weiteren sekundären imaginären Bedeutungen 
(allmächtig, allweise, etc.) von uns als von uns unabhängige Vorstellung be-
trachtet wird? Anders gefragt: Wie kommt es, dass solche gesellschaftlichen 
imaginären Bedeutungen, wie sie Castoriadis nennt, als von uns unabhängige 
Entitäten bzw. Dinge im weitesten Sinne begriffen werden? Castoriadis antwor-
tet mit einem Stufenmodell seines Begriffes des Imaginären. Im Kern stehen un-
verfügbare Symbole. Sie sind als erste Symbole des radikal Imaginären zu be-
trachten. Verbindungen dieser ersten symbolischen Elemente bildeten die Struk-
tur der Gesellschaft (Zeremonien, Religion, Formen der Autorität wie das Ge-
waltmonopol, etc.). Diese Ebene ist nicht nur funktional. Um diese primären 
Symbole, die auf eine zentrale gesellschaftliche imaginäre Bedeutung hinweisen, 
gruppiert sich das periphere Imaginäre, bereits bekannt als aktual Imaginäres:  
 
»Eine Fahne ist ein Symbol mit rationaler Funktion, Erkennungszeichen und Sammel-
punkt, wird aber bald zu einem Gegenstand, um dessentwillen man imstande ist, in den 
Tod zu gehen, und der den Patrioten einen Schauer über den Rücken jagt, wenn sie eine 
Militärkolonne vorbeimarschieren sehen.«21  
 
Dasselbe gilt für die Vereidigung der Kantonspolizist_innen. Die Fahne stand 
Pate, hing mit dem Eid bestickt über dem Eidesschwur der Polizist_innen. Wie 
der gewichtige Fingerzeig einer Gesellschaft, die sich auf die Gesetzeshü-
ter_innen verlässt. Nicht umsonst verwiesen der Regierungsrat Fehr und Polizei-
kommandant Würgler auf ihre gesellschaftliche Aufgabe: die Sicherheit zu wah-

                                                           
19  Was heißt es beispielsweise neben dem Bürgerrecht Schweizer_in zu sein? Was be-

deutet es damit das Gewaltmonopol zu befürworten? 
20  Ebd., S. 225. 
21  Ebd., S. 224. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 61 

ren.22 Ausgehend von einem verfügbaren Zweck, verselbständigt sich der Sinn 
bzw. das Symbol und seine Bedeutung, was mit dem Beispiel der Fahne deutlich 
wird. Die bloß rationale Funktion wird überschritten, ist nicht der eigentliche 
Sinn. Irreführend könnte bei diesem Beispiel bloß sein, dass die Fahne eine 
Funktion hat. Diese hat sie auch, aber nicht nur. Man kann behaupten, dass diese 
Funktion nur einen Teil der Bedeutsamkeit der Flagge erklärt. Die mögliche 
Aufopferung für dieses Symbol kann nur dann verstanden werden, wenn sich 
dessen Funktion einem vorausgesetzten gesellschaftlichen Gesamtsinn unterord-
net. Dieser Gesamtsinn bestimmt das individuelle Selbstverständnis entschei-
dend mit. Man opfert sich nicht für die Flagge als Flagge, als Stofffetzen. Das 
wäre lächerlich. Man opfert sich dafür, wofür sie steht. Aber wer bestimmt dies? 
Castoriadis fragt also, wie die institutionalisierten Symbole zusammenhängen, 
was ihr Sinn oder Zweck sei.  
 
2.1.2 Institutionen und Sinn 
 
Was hält neben dem »unsichtbaren Zement«23, den imaginären Bedeutungen, die 
noch zu präzisieren sind, eine Gesellschaft zusammen?24 »Was eine Gesellschaft 
zusammenhält, ist natürlich ihre Institution, der Gesamtkomplex ihrer Einzelin-
stitutionen [...] Normen, Werte, Sprache, Werkzeuge, Verfahren und Methoden 
des Umgangs mit Dingen und ihrer Herstellung, und natürlich das Individuum 
selbst [...].«25 Was heißt Institution? Castoriadis erfasst mit diesem Begriff alle 
möglichen Aspekte: Normen, Werte, Sprache, Werkzeuge, Herstellungsprozesse 
oder -methoden, Individuen, etc. Alle in einer Gesellschaft diese auszeichnen-
den, feststellbaren Verfahren und Vorstellungen werden im Begriff Institution 
zusammengedrängt. Die Institution selbst ist als Komplex gedacht, der durch 
diese verschiedensten partikularen Institutionen und ihre Bedeutungen struktu-
riert wird, Institutionen wie die Polizeibehörde. Hier drängt sich die Frage auf, 
wie sich Institutionen behaupten können: »Oberflächlich, und eher in Ausnah-
mefällen, durch Zwang und Sanktionen. Weniger oberflächlich, und auf breiterer 
Basis, durch Zustimmung, Unterstützung, Konsens, Legitimität, Glaube.«26 We-
niger Gummischrot und Knüppel, als die Zustimmung, dass es diese brauche, sei 
entscheidend. Castoriadis deutet damit seinen Begriff der Heteronomie bzw. Ent-

                                                           
22  Vgl. dazu 1.1. 
23  Ebd., S. 246. 
24  Castoriadis: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, S. 27f. 
25  Ebd., S. 28f. 
26  Ebd., S. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


62 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

fremdung an, der später im Zusammenhang mit der Autonomie nochmals aufzu-
greifen ist. Zumindest verrät er, dass die Institution Zwangsmaßnahmen brauche, 
seien es nun physische oder psychische, Gefängnis, Gummischrot, schlechtes 
Gewissen oder – entscheidend – die Rationalisierung des Gewaltmonopols, wie 
sie im Kapitel 1 aufgezeigt wurde. Castoriadis verweist in einem weiteren Schritt 
auf die Subjektgenese:27 »Doch in letzter Instanz: durch und mittels Formung 
(Fabrikation) eines gesellschaftlichen Individuums aus menschlichem Rohmate-
rial, eines Individuums, in dem sowohl die Institutionen selbst als auch die ›Me-
chanismen‹ ihres Fortbestands verankert sind.«28 Castoriadis bezeichnet damit 
eine grundlegende Prägung oder Erziehung. Er meint, dass jede und jeder Ein-
zelne selbst Gesellschaft ist. Das heißt, indem wir die Gesellschaft verkörpern 
und als Individuen, die in einem sozialen Gefüge herrschenden Normen reprodu-
zieren, besteht dieses Gefüge überhaupt. Das verweist auf zweierlei: Erstens 
können wir den Institutionen und ihren instituierten gesellschaftlichen imaginä-
ren Bedeutungen nicht entkommen. Das jeweilige einfachste individuelle Selbst-
verständnis ist gesellschaftlich-geschichtlich. Zweitens entkommen wir der Ge-
sellschaft-Geschichte ständig, da Institutionen veränderbar, verfügbar bleiben. 
Das heißt, die einst eingeführten Institutionen (z.B. Papa arbeitet, Mama kocht...) 
können aufgebrochen werden, sind zu ändern möglich. Man kann durch eine an-
dere geschöpfte und vorgestellte imaginäre Bedeutung neue Institutionen einfüh-
ren. Dass dies nicht einfach ist, versteht sich von selbst. Die Kohärenz verdanke 
sich den Bedeutungen. Die Institution wiederum ist nur eine Äußerung der Be-
deutungen. Nochmals: Der Schweizer Reisepass als Dokument der Institution 
Schweizer_in. Dieses Papier verweist als Symbol oder Zeichen auf die Institution 
Schweiz, die mit Bedeutungen verbunden ist oder eher: aus ihnen hervorging 
und -geht. Wenn man aber am Schweizer Grenzposten steht, dabei denkt: »Ich 
bin Schweizer!« und mit dem roten Pass wedelt – worin unterscheidet man sich 
dann von jemandem, die oder der während der Kulturrevolution eine Mao-Bibel 
in die Luft streckt und damit wedelt?  

Bisher wurde die genauere Klärung der imaginären Bedeutungen, genauer 
der gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen aufgeschoben. Was sind nun die-
se gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen? Gehen wir einen Umweg. Bisher 
wurde deutlich, dass Symbole Ausdruck imaginärer Bedeutungen sind. Es wurde 
angedeutet, dass diesem Imaginären auch funktionale Aspekte zukommen. Es 
bleibt ein Rest, eher ein Überschuss, dem man nun nachgehen muss.  
 

                                                           
27  Vgl. Abs. 2.2. 
28  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 63 

»Jenseits der bewußten Tätigkeit der Institutionalisierung finden die Institutionen ihren 
Ursprung im gesellschaftlichen Imaginären. Dieses Imaginäre muß sich mit dem Symbo-
lischen verschränken, weil sich die Gesellschaft sonst nicht hätte ›sammeln‹ können, muß 
aber auch mit dem Ökonomisch-Funktionalen verbunden sein, weil sie sonst nicht hätte 
überleben können.«29 
 
Das gesellschaftliche Imaginäre hält das Symbolische in der einen Hand. Der 
Zweck einer Gesellschaft wird damit überhaupt denkbar. In der anderen Hand 
hält es den Maßstab der Funktion, damit sie sich reproduzieren kann. Die 
Schweizer Flagge als Symbol, die zugleich einer Funktion gerecht wird, veran-
schaulicht beide Aspekte. Willensnation im Sinne eines (bloß vermeintlichen) 
funktionalen Zusammenschlusses, der aber immer wieder als gesellschaftlich 
imaginärer Zusammenhalt aufgeladen wurde und wird, man könnte sagen: auf-
geladen werden muss.30 Was den Funktionalismus31 betrifft: Institutionen sind 
Ausdruck einer Funktion, die gesellschaftliche Zwecke erfüllt. Castoriadis lehnt 
diese Auffassung vollständig ab. Im Gegensatz dazu schreibt er:  
 
»Eine bestimmte Organisation der Ökonomie, ein juridisches System, eine instituierte 
Macht oder eine Religion existieren als gesellschaftliche anerkannte Symbolsysteme. Ihre 
Leistung besteht darin, Symbole (Signifikanten) mit Signifikaten (Vorstellungen, Ordnun-
gen, Geboten oder Anreizen, etwas zu tun oder zu lassen, Konsequenzen – also Bedeutun-
gen im weitesten Sinne) zu verknüpfen und ihnen als solchen Geltung zu verschaffen, das 
heißt diese Verknüpfung innerhalb der jeweiligen Gesellschaft oder Gruppe mehr oder 
weniger obligatorisch zu machen.«32 
 
Nicht nur, dass in einer Institution bestimmte Bedeutungen festgemacht werden, 
ist wichtig, sondern entscheidend ist, dass sie gesetzt und Gesetz sind, dass sie 

                                                           
29  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 225. [Herv. i.O.] 
30  Beispielsweise die Erfindung des Schweizer Nationalfeiertages Ende des 19. Jahrhun-

derts oder die geistige Landesverteidigung in den 1930er Jahren geben ambivalente 
Anhaltspunkte. Aufgeladen ist insofern auch die Vorstellung einer ›Willensnation‹. 
Die Funktionalität der jeweiligen Absichten wird deutlich nur durch ein vorausgesetz-
tes Imaginäres, das angesichts einer Bedrohung hervortritt oder erfunden wird. Zu be-
achten ist, dass es einen ›reinen‹ Funktionalismus bei Castoriadis nicht gibt. 

31  Castoriadis setzt sich vor allem mit der Unterscheidung zwischen Funktionalismus – 
etwas verkürzend: Institutionen gibt es, weil sie eine bestimmte Funktion erfüllen – 
und Symbolismus – Institutionen sind bloß Symbole – auseinander. 

32  Ebd., S. 200. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


64 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

etwas ›zurecht‹ richten. Entsprechend geben Institutionen Halt und machen ge-
sellschaftliches Leben möglich. Der Vergleich mit der Sprache oder genauer 
dem Erlernen einer Sprache (d.h. Muttersprache) verdeutlicht dies nochmals. 
Man entgeht der vorgefundenen Bedeutung der Sprache nicht. Castoriadis geht 
davon aus, dass Bedingungen, an die sich ein Symbolsystem anlehnt, gegeben 
sind. Wesentlich sind für das Verständnis im Folgenden zwei Seiten einer Me-
daille: einerseits, dass eine Gesellschaft einen Symbolismus konstituiert, jedoch 
– wie die Sprache – nicht völlig frei, und andererseits, dass sie diesen Symbo-
lismus auf etwas außerhalb Liegendes bezieht. Das macht eine Implikation deut-
lich: Obwohl der Symbolismus unfrei ist, insofern er auf etwas Außersymboli-
sches bezogen ist, bleibt eine historisch bedingte Gestaltbarkeit. Auf die Sprache 
bezogen: »Zwar können wir niemals aus der Sprache heraustreten, aber unsere 
Beweglichkeit in der Sprache kennt keine Grenzen [...].«33 Castoriadis begründet 
damit, dass die Gestaltung und Gestaltbarkeit in der Geschichte der gesellschaft-
lichen Organisationen so verschieden war und ist. Alle Gesellschaften oder Kul-
turen brauchen Zeichen und bestimmte Bedeutungen, die in einer symbolischen 
Ordnung und ihren Institutionen Sinn machen. Dieser Gesamtsinn als gesell-
schaftliches Imaginäres sei jenes zentral Imaginäre, der nicht erklärbare ›Rest‹, 
um welchen die symbolische Ordnung und ihre Institutionen angeordnet seien. 
Symbolsystem und Funktion erklären Institutionen entsprechend nicht zu-
reichend. Es bleibt immer die Frage, warum die Gesellschaft gerade in dieser 
Weise organisiert wurde. Dass in der Geschichte der Gesellschaften die ver-
schiedensten Ordnungen eingeführt wurden, kann, so Castoriadis, nicht anders 
erklärt werden. Damit lässt sich bereits aufnehmen, was im 3. Kapitel nochmals 
systematisch untersucht wird, was Castoriadis unter Heteronomie bzw. Entfrem-
dung versteht:  
 
»Die Institution ist ein symbolisches, gesellschaftlich sanktioniertes Netz, in dem sich ein 
funktionaler und ein imaginärer Anteil in wechselnden Proportionen miteinander verbin-
den. Entfremdung ist die Verselbständigung und Vorherrschaft des imaginären Moments 
der Institution, deren Folge wiederum die Verselbständigung und Vormachtstellung der 
Institution gegenüber der Gesellschaft ist.«34 
 
Wenn es sich bei der Institution um ein Netz handelt und dieses Netz geknüpft 
ist aus funktionalen und imaginären Fäden, dann ist die Frage wie wir ins Netz 
gehen. Dieses symbolische Netz ist beweglich. Wieviel funktional, wieviel ima-

                                                           
33  Ebd., S. 216. 
34  Ebd., S. 226. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 65 

ginär ist, bleibt im Fluss. Entfremdung finde dann statt, wenn sich die imaginä-
ren Fäden von den funktionalen lösten. Dabei gilt es zu bedenken, dass dieses 
Netz gesellschaftlich ›erwünscht‹ ist und verteidigt wird.35 Es fänden zwei Los-
lösungen statt, einerseits löse sich das Imaginäre vom Funktionalen und dadurch 
andererseits die Institution von der Gesellschaft. Castoriadis denkt sich dabei ei-
ne ursprüngliche Einheit insofern, als sich die Gesellschaft um einen Gesamt-
sinn, ein zentrales Imaginäres, gruppiert. Aus der Gesellschaft muss eine be-
stimmte Institution entstehen, bzw. wird von ihr für ihr Funktionieren instituiert 
oder gesetzt. Sinn macht eine Einrichtung, die etwas organisiert, nur, wenn sie 
auf einen Zweck bezogen bleibt. Dieser Zweck wird als imaginärer Anteil in ei-
ner Institution bedeutsam. Werde dieses Imaginäre als unabänderliche, unver-
fügbare Bedeutung betrachtet, entfremde sich die Gesellschaft von ihren, das 
heißt ›selbst‹ eingerichteten, Institutionen.  

Bei dieser gesellschaftlichen Einrichtung, stellt sich nun die Frage, wie sich 
die Gesellschaft einrichtet, wie sie sich organisieren kann. Dabei verschiebt sich 
der Fokus vom Instituierten zum Instituierenden. Das radikal Imaginäre sei die 
Voraussetzung dafür, dass etwas Neues entstehen könne, es sei »schöpferisches 
Tun«36. Die Athener hätten in der Antike – um ein für Castoriadis wichtiges 
Thema aufzugreifen – die Demokratie nicht entdeckt37, sondern in ursprüngli-
cher Weise erfunden.38 Zwei Aspekte gilt es jeweils zu beachten: Erstens ist die-
ses gesellschaftliche Einrichten oder Tun, diese schaffende Praxis, nicht unge-
bunden – wie weiter oben erwähnt. Dies wird durch die geschichtlichen Hinter-
gründe, die Natur und ein Mindestmaß an funktionaler Kohärenz begründet, 
denn »[k]eine Gesellschaft könnte existieren, ohne die Produktion ihres materiel-
len Lebens und ihre Reproduktion als Gesellschaft zu organisieren«39. In diesem 
Rahmen aber seien die Menschen frei: »Der Mensch überschreitet seine Defini-
tionen stets wieder, weil er sie selbst schafft, indem er etwas schafft und damit 
auch sich selbst erschafft [...].«40 Das bedeutet hier nichts weniger als den Men-
schen und die Menschen in der Gesellschaft.41 Was hält nun eine Gesellschaft 

                                                           
35  Ebd., S. 186. 
36  Ebd., S. 229. 
37  Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 19; 37. 
38  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 229. 
39  Ebd., S. 250. 
40  Ebd., S. 233. 
41  Allerdings ist dies als Sammlung aller Bedeutungen in der Gesellschaft-Geschichte zu 

verstehen, die den Menschen bezeichnen und nicht als Substanzialisierung. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


66 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

wie »unsichtbarer Zement«42 zusammen? Castoriadis gelangt zu diesem Kitt 
über drei Fragen, die bisher angedeutet wurden:  

1. Warum wurde gerade das aktuale oder auch vergangene Symbolsystem ge-
wählt?  

2. Welcher Sinn steckt hinter den Symbolen?43  
3. Wie kann sich das Symbolsystem verselbständigen?  

Die Antworten lassen sich kurz zusammenfassen. Sie führen unmittelbar zum 
Problemkern des Begriffes des Imaginären bei Castoriadis, zumindest die Be-
antwortung der ersten beiden. Auf die dritte Antwort wird im nächsten Kapitel 
genauer eingegangen.44  

Erstens: Die Wahl eines bestimmten Symbolsystems einer Gesellschaft kön-
ne nicht erschöpfend geklärt werden. Es sei z.B. unklar, warum ein Stamm zwei 
Clans in ein »homologes Verhältnis zu dem Paar Falke / Krähe« setze.45 Warum 
gerade diese zwei Vögel, um eine Verwandtschaftsbeziehung zu bezeichnen? 
Warum überhaupt diese zwei Arten? Dass aber in der Geschichte der Menschheit 
eine Unmenge von verschiedenen Ordnungen und insofern Symbolsystemen in-
stitutionalisiert wurde, um die Gesellschaft zu organisieren, ist unbestritten, wa-
rum aber ein bestimmtes Symbolsystem instituiert wurde, kann man nicht ab-
schließend klären. An dieser Klippe bricht nicht nur unser Wille die Geschichte 
vollständig zu klären, sondern auch die Möglichkeit einen bestimmten Anfang 
einer Gesellschaft auszumachen.  

Zweitens: Damit Bedeutungen mit Symbolen verbunden sein könnten, müss-
ten sie sich auf »bedeutungstragende Strukturen« stützen.46 Was ist diese Struk-
tur, die laut Castoriadis Bedeutungen zwar stützt, aber nicht determiniert? Casto-
riadis antwortet mit zwei Beispielen: einerseits dem Ödipus-Mythos (Inzest-
Verbot) und andererseits der von Claude Lévi-Strauss herausgearbeiteten Struk-
tur des Rohen und Gekochten (Natur-Kultur-Dualismus). Diese Strukturmomen-
te der Symbole verwiesen auf einen grundlegenden Sinn. Sei es nun, dass es um 
ein Verhältnis des Begehrens gehe, und damit verbunden das Inzestverbot, oder 
die Aneignung der Natur durch Garen oder Kochen. Eine Annäherung an eine 

                                                           
42  Ebd., S. 246. 
43  Castoriadis spricht für gewöhnlich von Signifikaten und ihren Signifikanten, bzw. ih-

rer Verbindung. Er verwendet die Begriffe allgemein als Bedeutung / Sinn und Zei-
chen / Symbol, vgl. ebd., S. 200. 

44  Vgl. 2.3 bzw. Kap. 3. 
45  Ebd., S. 235. 
46  Ebd., S. 236. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 67 

Institution, die auf einen solchen Sinn verweist, bildet das im 1. Kapitel be-
schriebene staatliche Gewaltmonopol. Gewalt ist nicht mehr gleich bezeichnet 
oder vorstellbar ohne diese gesellschaftliche imaginäre Bedeutung, sondern 
staatliche Gewalt erhält eine Bedeutung, die Erlaubtes von Unerlaubtem sondert 
und das Handeln entsprechend organisiert. Castoriadis verweist auf dieses orga-
nisierende Moment:  
 
»Doch das Inzestverbot ist keine Geschmacksfrage, sondern ein Gesetz, das heißt eine In-
stitution mit einer Bedeutung, ein Symbol, ein Mythos und eine normative Aussage mit 
einem Sinn, der eine Unzahl menschlicher Handlungen organisiert, eine Vorschrift, die 
mitten im Bereich des Möglichen eine Mauer zwischen Erlaubtem und Verbotenem zieht, 
einen Wert schafft und das gesamte Bedeutungssystem neu anordnet, insofern sie bei-
spielsweise der Blutsverwandtschaft einen Bedeutungsinhalt zuweist, den sie ›zuvor‹ nicht 
hatte.«47 
 
Insofern haben Institutionen des Inzestverbots eine strukturierende Wirkung. 
Aber nur als Ausdruck einer gesellschaftlichen imaginären Bedeutung wird das 
Ganze organisierbar: »Wir behaupten also, dass es Bedeutungen gibt, die von ih-
ren Trägern – den Signifikanten – relativ unabhängig sind und die bei der Wahl 
und Anordnung dieser Signifikanten eine Rolle spielen. Diese Bedeutungen 
können sich auf Wahrgenommenes, Rationales und Imaginäres beziehen.«48 Am 
Beispiel der Vorstellung von Gott, das Castoriadis aufgreift: Dieser sei mehr als 
ein Symbol, als dieses referiert der Name auf eine Bedeutung, die nicht auf et-
was Wirkliches zugreift. Gott sei eine »zentrale Bedeutung«, auf die eine Un-
menge von anderen Bedeutungen sich bezögen, die wiederum das Handeln und 
Denken der Menschen organisierten (Rituale, Gebete etc.).49 Entsprechend ist 
diese Vorstellung Gott aber durchaus wirklich. Das Gewaltmonopol verdeutlicht 
dies ebenfalls – gerade indem es sehr wirksam ist: Es organisiert real das Han-
deln: »[W]ir brauchen wohl kaum hervorzuheben, daß das gesellschaftliche 
Imaginäre in unserem Sinne realer ist als das ›Reale‹.«50 Es ist vermittelt durch 
Symbole bzw. ein Symbolsystem fassbar – vom Gummischrot zum Gesetzestext 
und zurück. Inwiefern dies mit der fraglichen Verselbständigung des Symbolsys-
tems und damit der Heteronomie zu tun hat, wird noch aufzugreifen sein.51  

                                                           
47  Ebd., S. 239. 
48  Ebd., S. 241. [Herv. i.O.] 
49  Ebd. [Herv. i.O.] 
50  Ebd., S. 242. 
51  Vgl. dazu Abs. 3.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


68 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Bisher wurden die konzeptuellen Verstrickungen zwischen Symbol, Institu-
tion und Imaginärem erläutert. Castoriadis verwies immer wieder auf die Not-
wendigkeit, ein solches Imaginäres anzunehmen. Zuletzt stellt sich aber die Fra-
ge, wie es überhaupt zu diesem Sinn, diesem gesellschaftlichen Imaginären, 
kommt. Jede Gemeinschaft stelle sich Fragen, Fragen über sich. Wer sind wir? 
Was sind wir? Was wollen wir? etc. »Die Rolle der imaginären Bedeutungen 
liegt darin, eine Antwort auf solche Fragen zu liefern [...].«52 Dass es sich hier 
nicht einfach um eine bewusste Entscheidung handelt oder handeln kann, sollte 
daraus klar geworden sein, dass sich die gesellschaftlichen imaginären Bedeu-
tungen nicht einfach bestimmen lassen, sondern nur indirekt deutlich würden. 
Die imaginären Bedeutungen sind insofern keine Entscheidung für eine be-
stimmte Struktur – oder sehr selten –, sondern die Fragen ergeben sich viel eher, 
wenn bestimmte Antworten schon gegeben sind oder waren und wieder auftau-
chen: »Erst im Tun einer Gesellschaft erscheint die Antwort auf solche Fragen 
als verkörperter Sinn.«53 Man ist Schweizer_in und das heißt ...? Man handelt – 
müsste es entsprechend eher heißen – schweizerisch. Was bedeutet der Begriff 
Nation oder Schweizer Nation? Wie erfüllt der Begriff Nation diese Aufgabe? 
Dieser Begriff ist in dreierlei Sinne imaginär: die gemeinsame Geschichte ist ers-
tens vorbei, also unwiederholbar, zweitens, eine Ansammlung von wenigen 
Gemeinsamkeiten oder Eigenschaften (auch stereotyp: Schweizer_innen sind... 
neutral, tüchtig, sparsam, höflich, fremdenfeindlich, opportunistisch, stur etc.) 
und drittens, Nation werde als real akzeptiert, obwohl sie eigentlich mythisch 
sei.54 Wenn dies imaginär ist, was ist dann wirklich? Gibt es eine Wirklichkeit 
hinter dem Realen? Castoriadis weist auf zwei Dimensionen hin: einerseits die 
Anlehnung [étayage]55 an Begebenheiten, die er »primäre natürliche Schicht«56 
bzw. »la première strate naturelle«57 nennt, andererseits die »gesellschaftliche 
›Realität‹«.58 Die Anlehnung sei hier nur kurz angedeutet: Es geht darum, dass 
instituierte imaginäre Bedeutungen nicht jenseits jeglicher Bezugnahme sind. Sie 
lehnen sich an eine natürliche Schicht an, die jeweils eine identitätslogische und 
mengentheoretische Strukturierung nahelegte. Trotz dieser Anlehnung an eine 
natürliche Schicht wird diese wiederum durch die Instituierung historisch kon-

                                                           
52  Ebd., S. 252. 
53  Ebd. [Herv. i.O.] 
54  Ebd., S. 254. 
55  Castoriadis: Domaines de l’homme, S. 228. [Herv. i.O.] 
56  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 580. 
57  Castoriadis : L’Institution imaginaire de la société, S. 474. 
58  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 582. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 69 

tingenter Bedeutungen ausgelegt und erst sichtbar. Man kann sagen, dass sich 
Institutionen und gesellschaftliche imaginäre Bedeutungen aus zwei Dimensio-
nen zusammenfügen, die wie zwei Seiten derselben Münze nicht getrennt wer-
den können. Einerseits das, was als logisch Fassbares zur Welt zählt und ande-
rerseits jenes, was diese Welt als Imaginäres bedeutet.  
 
»Die Institution der Gesellschaft und die sich in ihr verkörpernden gesellschaftlichen ima-
ginären Bedeutungen entfalten sich immer entlang zweier untrennbarer Dimensionen: der 
Mengen- und Identitäts(›logischen‹) Dimension und der im eigentlichen Sinne imaginären 
Dimension.  
In der mengen- und identitätslogischen Dimension operiert (›handelt‹ und ›denkt‹) die Ge-
sellschaft mit (Hilfe von) ›Elementen‹, ›Klassen‹, ›Eigenschaften‹ und ›Relationen‹, die 
als bestimmt und wohlunterschieden gesetzt sind. [...] Aus Sicht dieser Dimension gilt: 
Sein ist Bestimmt-sein.  
In der eigentlich imaginären Dimension gilt: Sein ist Bedeutung. Bedeutungen können 
identifiziert werden, sind aber nicht bestimmt.«59 
 
Während die Gesellschaft logisch betrachtet, sich ordnen und definieren lasse, 
bleibt ihre Bedeutung Sache des Imaginären. Alle Ordnung hat Sinn. Der Sinn 
wird ihr vorausgehen müssen, um überhaupt zur Ordnung zu kommen – in Ord-
nung zu sein. Wie die Welt geordnet werden soll, legt sich mit Bezug auf die 
Anlehnung vielleicht nahe, aber warum gerade – ein bereits genanntes Beispiel – 
Falke und Krähe ein Clan-Verhältnis anzeigen, ist damit nicht erklärt. Erst durch 
die Sphäre des Imaginären, kommt etwas zur Welt. Castoriadis erläutert eine 
wechselseitige Verweisung: gesellschaftliche Tatsachen oder Dinge sind durch 
ihre Bedeutung, die Bedeutung selbst verwirklicht sich nur in den Dingen oder 
Tatsachen, Taten (Objekten, Individuen, Verhältnissen, etc., wobei es nicht bloß 
um Referenz geht). »Die Individuen und Dinge, in denen sie [die gesellschaftli-
chen imaginären Bedeutungen; nc] sich ›äußern‹, sind dabei konkrete Entitäten 
und zugleich Fälle oder Exemplare von Typen (eide); daß sie überhaupt sind und 
das sind, was sie sind, verdanken sie erst jenen Bedeutungen.«60 Oder auch: 
»Daß gesellschaftliche imaginäre Bedeutungen instituiert sind [...], heißt auch, 
daß diese Bedeutungen in der und durch die Wirklichkeit der Individuen, Hand-
lungen und Gegenstände, in denen sie sich ›äußern‹, gegenwärtig werden und 

                                                           
59  Castoriadis: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, S. 34. [Herv. 

i.O.] 
60  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 582. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


70 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Gestalt annehmen.«61 Ein diesbezüglich bereits genanntes Beispiel: Der Reise-
pass hat als Papier keinen Sinn, referiert als Symbol aber auf einen ›physischen‹ 
politischen Sinn; erst dann werden es Papiere. Er hat somit auch eine identifika-
torische Relevanz, die mit Anerkennung von Rechten, d.h. Handlungsmöglich-
keiten und Handeln, unmittelbar verbunden ist. Die Wechselseitigkeit ist dabei 
zentral für das Verständnis dessen, was Castoriadis gesellschaftliche imaginäre 
Bedeutung nennt. Jede und jeder wird insofern nicht nur als einzelner Mensch 
bzw. Bürger_in bezeichnet, sondern als bestimmtes Exemplar eines Typus: ein 
positiv konnotierter Stereotyp wäre ›ein_e fleissige_r Schweizer_in‹ oder umge-
kehrt pejorativ ›nur ein_e Papierli-Schwiizer_in‹.62 Diese Vorstellung einer Be-
deutung gerinnt erst in jeder und jedem zur Wirklichkeit. Es geht insofern nicht 
nur um eine Performanz. Castoriadis geht weiter, indem er die Verwirklichung 
nicht nur vom Tun, sondern selbst wieder von der Bedeutung dieses Tuns – oder 
vielmehr seinen imaginären Implikationen, die realiter werden – abhängig 
macht. Bedeutung im Sinne nicht nur einer Interpretation, sondern indem das 
Tun selbst Bedeutung ist und produziert bzw. reproduziert. Es trägt nicht nur im 
Sinne einer Performancetheorie Bedeutungen, sondern Handlungen gebären sich 
aus einer imaginären Bedeutung und schlagen zurück in diese, ohne dass sie je-
mals von diesen gelöst erscheinen. Also sind Handlungen imaginär bedeutsam, 
stellen realiter erst imaginäre Bedeutungen dar und her. Castoriadis verdeutlicht 
das folgendermaßen: »Die Schwierigkeit und sogar Unmöglichkeit liegt viel-
mehr darin, daß sich nicht von einem Tag auf den anderen und auch nicht im 
Zeitraum einiger Jahre ›kapitalistische Menschen‹ – Kapitalisten ebenso wie 
Proletarier – gesellschaftlich hervorbringen lassen.«63 Gesellschaftliche imaginä-
re Bedeutungen sind träge, sind durch die Institutionalisierung gar persistent. Es 
lassen sich eben keine Menschen produzieren, die aus der Revolutionsmaschine 
fertig gestampft bereit sind für eine neue Institution. Damit ist auch die Mög-
lichkeit historischer Veränderung bereits angesprochen.64 Gesellschaftliche Ver-

                                                           
61  Ebd., S. 583. 
62  Womit eingebürgerte ›unechte‹ Schweizer_innen gemeint sind; eben nur auf dem Pa-

pier. 
63  Ebd., S. 586. [Herv. i.O.] 
64  Von einem Primat der Praxis zu sprechen, macht überhaupt keinen Sinn, genauso 

wenig wie die Auffassung Theorie und Praxis voneinander zu scheiden. Die begriffli-
che Verschränkung von Praxis als permanente Verwirklichung der imaginären Bedeu-
tungen bedeutet, dass von einer einfachen Autonomie eines Subjekts gar nicht die Re-
de sein kann. Diese Autonomie ist zwar nicht verloren, aber sie muss immer wieder 
entgegen der jeweils einverleibten (d.h. instituierten) gesellschaftlichen imaginären 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 71 

änderung im Sinne von Castoriadis vollzieht sich also nicht nur äußerlich anhand 
der Institutionen, sondern in jedem Individuum, das durch sich eine andere Insti-
tution denkbar werden lässt.65  
 
2.1.3 Instituierte und instituierende Gesellschaft 
 
»Das Innere der Gesellschaft wird ihr selbst äußerlich, und insofern das eine Selbstrelati-
vierung der Gesellschaft bedeutet, ist die faktische und praktische Distanzierung und Kri-
tik des Instituierten ein erster Schritt zur Autonomie, ein erster Riß im (instituierten) Ima-
ginären.«66  
 
Damit können wir auf den Anfang des Abschnitts zurückkommen: Das Imaginä-
re heißt gerade nicht mehr bloß etwas Erfundenes, Eingebildetes oder etwas 
Vorgestelltes – ein Bild. Hinter den Symbolen stehen imaginäre Bedeutungen, 
die als gesellschaftliche, das heißt gemeinsame Referenz, dem Handeln Bedeu-
tung verleihen und das Zusammenleben organisieren. »Denn in der Praxis und 
im Tun der betreffenden Gesellschaft wirkt diese Schöpfung als sinnstiftende 
Organisation des menschlichen Verhaltens und der gesellschaftlichen Beziehun-
gen [...].«67  Obwohl die Praxis bzw. das Tun darauf deuten, steht eine wirken- 

t-

                                                           
Bedeutungen und damit der gegenwärtigen Institution zurückgewonnen werden. Die-
ses Zurückgewinnen ist allerdings ein nicht abschließbares Verfahren. Autonomes 
Handeln ist zudem kein individuell erreichbares Tun, sondern lediglich als gesell-
schaftlich sinnvolles Unterfangen denkbar. Inwiefern gemeinsames Handeln noch 
möglich ist, zeigt Castoriadis aber nur in Ansätzen. Vgl. dazu Castoriadis: Vom So-
zialismus zur autonomen Gesellschaft bzw. Abs. 3.2 und Kap. 5 dieser Arbeit. 

65  Das könnte man mit Kants Antwort auf die Frage »Was ist Aufklärung?« formulieren: 
»Daher kann ein Publikum nur langsam zur Aufklärung gelangen. Durch eine Revolu-
tion wird vielleicht wohl ein Abfall von persönlichem Despotismus und gewinnsüch-
tiger oder herrschsüchtiger Bedrückung, aber niemals wahre Reform der Denkungsart 
zustande kommen; sondern neue Vorurteile werden ebensowohl als die alten zum 
Leitbande des gedankenlosen großen Haufens dienen.« Kant, Immanuel: »Was ist 
Aufklärung?« in: Erhard Bahr (Hg.), Was ist Aufklärung? Kant, Erhard, Hamann, 
Herder, Lessing, Mendelssohn, Riem, Schiller, Wieland, Stuttgart: Reclam 1996, S. 9-
17, hier S. 10f. 

66  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 267. 
67  Ebd., S. 243. 

de Schöpfung hinter den Kulissen. Eine bestimmte Vorstellung organisiere 
das menschliche Handeln. Insofern muss man den Begriff der Gesellschaf

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


72 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Geschichte noch präzisieren. Er bezeichnet als hergekommenes instituiertes 
Imaginäres jenes intersubjektive Netz, das alle bindet und verbindet. Castoriadis 
nennt es »das anonyme Kollektiv, das Unpersönlich-Menschliche, das jede Ge-
sellschaftsformation ausfüllt und umfaßt [...]«68. Gesellschaft-Geschichte bedeu-
tet Strukturen, Institutionen, Werke und ihre ständige Verwirklichung, das was 
Castoriadis auf gesellschaftlicher Ebene die instituierende und instituierte Ge-
sellschaft nennt.69  
 
»Wer oder was gibt die Zielrichtung vor, ohne die die Funktionalität der Institutionen und 
der gesellschaftlichen Prozesse im Unbestimmten bliebe? Wer oder was wählt unter den 
unendlich vielen Möglichkeiten symbolischer Strukturen dasjenige Symbolsystem aus, 
das in einer Gesellschaft gilt? [...] Eine Gesellschaft ohne einen einigenden Faktor, der ihr 
einen Bedeutungsgehalt liefert und diesen mit den symbolischen Strukturen verknüpft, ist 
für uns undenkbar.«70  
 
Was hat Sinn in einer Gesellschaft? Ein Sinn, der historisch mehr oder minder 
kontingent für eine Gesellschaft teilweise von ihr selbst gesetzt wurde. Das radi-
kal Imaginäre brachte und bringt verschiedenste Antworten auf diese Fragen 
hervor. Die Schwierigkeit aus der auch Castoriadis nicht entkommt, ist seine Ge-
schichtlichkeit. Er nennt sie ein Paradox, eine Antinomie. Bei der Untersuchung 
werde aus der historisch, geografisch, kulturell relativen Position beschrieben. 
Und dennoch:  
 
»Was der spekulativen Vernunft als unüberwindliche Antinomie erscheint, bekommt 
gleich einen anderen Sinn, wenn man die Geschichtsbetrachtung in den Rahmen unseres 
Entwurfs einer theoretischen Aufklärung der Welt, insbesondere der menschlichen, stellt; 
wenn man darin einen Teil unseres Versuchs sieht, die Welt zu interpretieren, um sie zu 
verändern.«71  
 
Gerade deshalb: die Gesellschaft-Geschichte bleibt im Fluss und muss es blei-
ben: »Es gibt keinen ›eigentlichen Sinn‹.«72 Sinn als Bezeichnetes deutet auf ei-
nen unsichtbaren, jedoch niemals trocknenden Zement: das Magma, aus dem ge-
sellschaftliche imaginäre Bedeutungen geschöpft werden. Dieses Magma als un-

                                                           
68  Ebd., S. 184. 
69  Ebd., S. 184f. 
70  Ebd., S. 274f. [Herv. i.O.] 
71  Ebd., S. 281. [Herv. i.O.] 
72  Ebd., S. 571. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 73 

versiegbarer Quell neuer Bedeutungen, die institutionalisiert werden können, 
bleibt allerdings dunkel. Es drängt als Residuum, ohne genauer bezeichnet wer-
den zu können, da die Bezeichnung durch Symbole und einen geronnenen Sinn 
dem, was Magma ›ist‹, entgegensteht. Aus diesem Magma von möglichen (ein-
zelnen) Bedeutungen schöpft das radikal Imaginäre jeweils Sinn – sei es als ra-
dikale Imagination einer Psyche oder viel eher als anonymes Kollektiv der insti-
tuierenden Gesellschaft-Geschichte.73  
 
»Ein Magma ist etwas, dem sich mengenlogische Organisationen unbegrenzt entnehmen 
lassen (oder: worin sich solche Organisationen unbegrenzt konstruieren lassen), das sich 
aber niemals durch eine endliche oder unendliche Folge mengentheoretischer Zusammen-
fassungen (ideell) zurückgewinnen läßt.«74  
 
Entsprechend hat dieses Magma auch eine transzendentale Bedeutung. Das 
heißt, es bezeichnet eine Bedingung gesellschaftlicher Sinnstiftung wie auch das 
radikal Imaginäre. Insofern ist das Magma Residuum / Reservoir, während das 
radikal Imaginäre die schaffende Kraft ist, die aus dem Magma schöpft, zugleich 
aber ebenso transzendental zu verstehen ist. Auf letzteren Aspekt wird noch ein-
gegangen.75  

Was steckt dahinter? Luhmann antwortete darauf: »Gar nichts!«76 Castoria-
dis meint, dass es etwas dahinter gibt: die gesellschaftlichen imaginären Bedeu-
tungen, die aus dem Magma geschöpft, in den Institutionen das soziale Gefüge 
hervorbringen und verkörpern. Was bedeuten, um diese Frage zu wiederholen, 
imaginäre Institutionen in diesem Horizont? Sie bedeuten für Castoriadis einer-
seits, dass diese imaginären Institutionen nicht bestimmten (rationalen oder rea-
len) Elementen entsprechen und andererseits, dass diese geschöpft sind.77 Sozial 

                                                           
73  Dieses Magma trägt die Muttermale des Castoriadʼschen Werdegangs: Erstens eine 

Bedeutung eines Seins, das unverfügbar bleibt, dem das Denken nicht abschließend 
beikommt. Dies wiederum verdeutlicht psychoanalytische Anleihen: ein Es oder Un-
bewusstes seit Freud. 

74  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 564. 
75  Vgl. 3.2. 
76  Luhmann, Niklas: »›Was ist der Fall?‹ und ›Was steckt dahinter?‹ Die zwei Soziolo-

gien und die Gesellschaftstheorie«, in: Zeitschrift für Soziologie 22.4 (August 1993), 
S. 245-260, hier S. 259. 

77  »Die Idee hingegen, dass es ›Stätten‹ schöpferischen Vermögens in jedem menschli-
chen Kollektiv gibt, genauer gesagt, dass jedes menschliche Kollektiv eine solche 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


74 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

sind diese imaginären Bedeutungen deshalb, da sie als instituierte und im Kol-
lektiv geteilte, d.h. vorausgesetzte, unpersönlich und anonym sind. Das verdeut-
licht der Begriff Magma. Keine Einzelperson, keine Gruppe bringt die Bedeu-
tungen einer Gesellschaft einfach hervor bzw. nur in seltenen Ausnahmefällen.78  
 
»Wir müssen erkennen, dass das gesellschaftlich-geschichtliche Feld nicht auf die traditi-
onellen Seinsarten reduzierbar ist und dass wir hier die Werke, die Schöpfung dessen se-
hen, was ich das gesellschaftliche Imaginäre oder die instituierende Gesellschaft (im Ge-
gensatz zur instituierten Gesellschaft) nenne [...]«79  
 
Diese schöpfende ›Instanz‹ ist eigentlich nicht zu benennen oder zu bezeichnen. 
Es handelt sich um eine Bedingung der Möglichkeit. Damit hängt wiederum die 
Schließung oder Kohärenz einer Gesellschaft zusammen. Jede Gesellschaft 
schöpfe ihre eigene Welt. Diese Welt sei auf eine bestimmte Weise organisiert, 
die als richtig und wahr empfunden wird. Diese Organisationsweise orientiert 
sich daran, was richtig ist, was nicht und was überhaupt nennenswert ist. Wie die 
Welt gesehen wird, äußert sich in den jeweiligen Institutionen: »Jede Gesell-
schaft [...] errichtet, schöpft ihre eigene Welt, in die sie natürlich ›sich selbst‹ 
einschließt [...]. Jede Gesellschaft ist ein System der Weltinterpretation [...]. Jede 
Gesellschaft ist der Aufbau, die Gestaltung, die Schöpfung einer Welt, ihrer ei-
genen Welt.«80 Diese eigene, die im Original »propre monde«81 nicht nur eigen, 
als Eigenschaft, sondern auch sauber, richtig, korrekt andeutet, bringt zum Aus-
druck, wie die Welt ›eigentlich‹ ist. Die Interpretation geht in ihrem Anspruch 
weiter. Sie ist nicht nur eine Interpretation, sie ist für die jeweilige Gesellschaft 
Wahrheit, die Interpretation.82 Was bringt aber neue Formen oder Institutionen in 
einer Gesellschaft hervor?83 Die Antwort auf die Frage ist einfach, bleibt aber 

                                                           
Stätte ist [...].« Castoriadis: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, 
S. 329. 

78  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 248f. 
79  Castoriadis: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, S. 31. [Herv. 

i.O.] 
80  Ebd., S. 31f. [Herv. i.O.] 
81 Castoriadis: Domaines de l’homme, S. 226. [Herv. i.O.] 
82  Insofern wird zu zeigen sein, wieso Castoriadis’ Konzept nicht bloß als weitere Inter-

pretation der Welt zu verstehen ist. Vgl. Abs. 3.2. 
83  Dass Castoriadis hier eine fundamentale Differenz einführt zwischen Code und 

Langue (Sprache) überrascht insofern nicht, als diese Aufteilung sich am Konzept der 
Mengen- und Identitätslogik einerseits und dem Imaginären andererseits orientiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 75 

dennoch undeutlich allgemein: Die Gesellschaft bringt sich selbst hervor und 
entwickelt sich in der Geschichte. Castoriadis nennt es »autocréation«84 bzw. 
»Selbstschöpfung«85. Was bringt sie aus sich hervor? Einerseits neue ontologi-
sche Typen und Entitäten einer bestimmten Ordnung und andererseits eine Mate-
rialisierung in Formen, die eine eigene Kreation hin zu einer andere Institution 
angibt (»ein neues eidos von Gesellschaft«86). Welche Rolle spielt die Interpreta-
tion? Da jede Gesellschaft und ihre Bedeutungen geschlossen sind bzw. einer 
Schließung oder Geschlossenheit87 [clôture]88 folgen, stellt sich die Frage, wie 
überhaupt verstanden werden kann, was gesellschaftliche imaginäre Bedeutung 
in vergangenen Gesellschaften für einen Sinn machten? Es kann – ganz einfach 
– im strikten Sinne nicht verstanden werden. Interpretation meint bei Castoriadis 
Auslegung aus dem eigenen Erfahrungshorizont: »[D]as Alte geht in der Bedeu-
tung in das Neue ein, die das Neue ihm gibt und könnte es auf keinem anderen 
Wege.«89 Das bedeutet, dass natürlich kein Sinn als ursprünglicher Sinn zugäng-
lich ist. Bedingt durch die veränderten gesellschaftlichen imaginären Bedeutun-
gen können wir eine solche ursprüngliche Bedeutung nicht erreichen. Insofern 
handelt es sich bei einer vergangenen Gesellschaft um eine ebenso fremde wie 
bei einer zeitgleich existierenden, (nicht notwendig) geografisch anderswo lie-
genden Gesellschaft. 

Wo reißt das instituierte Imaginäre auf, wo wird eine andere Institution, ein 
anderes Imaginäres einsetzbar? Anders gefragt: Wie kommt Castoriadis von der 
instituierten zur instituierenden Gesellschaft? Den vermeintlichen Selbstwider-
spruch, der eigenen Geschichtlichkeit, bricht Castoriadis, indem er die eigene 
Position relativ betrachtet, ohne sich in einem Selbstwiderspruch zu verfangen. 
Indem man diese Relativität durch Geschichte, Psychoanalyse und Ethnologie 
beispielhaft vor Augen hat, werde die eigene Position nicht nur relativ, sie werde 
veränderbar. Wenn er sich also in die Erhellung der Geschichte und anderer Kul-
turen oder Ethnien begibt, ist es ein Projekt einer dreifachen Aufhebung. Die ei-
gene Position wird reflektiert, relativiert und dadurch verändert bzw. veränder-
bar. Castoriadis will also aufklären, auch in einem psychoanalytischen Verständ-
nis: eine Kur, Erkenntnis als Ausgang aus der Neurose und – Unmündigkeit. Es 

                                                           
84  Castoriadis: Domaines de l’homme, S. 232. 
85  Castoriadis: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, S. 37. 
86  Ebd., S. 36. 
87  Ebd., S. 31. 
88  Castoriadis: Domaines de l’homme, S. 226. 
89  Castoriadis: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, S. 38. [Herv. 

i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


76 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

geht dabei aber nicht um eine Invasion der Vernunft. Es geht um eine andere Art 
der Dialektik der Aufklärung. Castoriadis sucht eine Aufklärung, die reflexiv und 
autonom, nicht autoritär oder gar totalitär ist.90 Darauf wird mit Bezug auf die 
Autonomie zurückgekommen.91 Pate stehen ihm zwei Erfindungen, zwei außer-
gewöhnliche Schöpfungen in der Gesellschaft-Geschichte: Einerseits sei das die 
griechische polis und mit ihr die Demokratie und andererseits die Philosophie. 
Außergewöhnlich deshalb, da sie dieser gesellschaftlichen Schließung ihres je-
weiligen Bedeutungshorizontes eine Öffnung durch Autonomie entgegensetzt:  
 
»[D]ie Autonomie nicht als Schließung, sondern als Öffnung. [...] Erstmals in der Ge-
schichte der Menschheit, des Lebens und, soweit wir wissen, des Universums, haben wir 
es mit einem Sein zu tun, das offen sein eigenes Existenzgesetz, seine eigene bestehende 
Ordnung in Frage stellt.«92  
 
Das heißt, es geht um die explizite Selbstsetzung oder auch: sich der eigenen 
Kontingenz bewusst zu werden. Nicht mehr eine Schließung der Gesellschaft, 
die sich für die einzig wahre hält, sondern eine Gesellschaft, die sich als selbst-
gesetzte reflektiert, rückt damit in den Vordergrund. Eine Gesellschaft, die es 
schafft, sich in den eigenen kontingenten Institutionen zu reflektieren, wird ei-
nem bestimmten Anspruch der Aufklärung im Sinne Castoriadis’ gerecht.93 Sie 

                                                           
90  Adorno, Theodor W. / Horkheimer, Max: Dialektik der Aufklärung. Philosophische 

Fragmente, Frankfurt am Main: S. Fischer 1988, S. 12. 
91  Vgl. Abs. 3.2. 
92  Castoriadis: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, S. 42. [Herv. 

i.O.] 
93  Obwohl die gewissermaßen öffentliche Reflexion bei Castoriadis eine griechisch-

abendländische Besonderheit darstellt, bleibt diese Reflexivität nicht daran und zudem 
an die Schriftlichkeit gebunden: »In dieses kühle Bad gehören auch die fixen Ideen 
zur Verbindlichkeit kollektiver, religiöser Vorstellungen bei den Eingeborenen. Daß 
es sie gibt und daß sie in weitem Sinne verbindlich sind, bleibt unbestritten. Doch 
selbst die verbindlichsten kollektiven Vorstellungen werden einer vielgestaltigen, in-
dividuellen ad-hoc-Exegese unterworfen. Ein jeder legt sich den Glauben auf seine 
Weise aus, und es ist für die Wahrhaftigkeit von Nutzen, wenn der Forscher dieses 
Spektrum in seine Deskriptionen hinüberrettet. So erlebte ich einmal, daß ein führen-
der Kopf unter den Schamanen der Magar, nachdem er mir über Stunden das Reinkar-
nationsprinzip seiner Zunft mit viel Überzeugungswillen dargelegt hatte, seine Aus-
führungen mit dem Satz beendete: ›Alles Quatsch! Wenn ich tot bin, bin ich tot, und 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 77 

gewinnt eine Macht zurück, die ihr auf- oder eingeprägten gesellschaftlichen 
imaginären Bedeutungen neu zu ordnen. Kurz: Sie gewinnt den Zugang zur Au-
tonomie.94 Damit hängt nun auch der Begriff der Praxis zusammen. Diese Praxis 
sei mit der Theorie vereinigt oder zumindest verbunden. Praxis sei jenes Han-
deln, worin jeweils die anderen als autonome Wesen anerkannt würden und zwar 
insofern sie notwendig seien für die Entfaltung der eigenen Autonomie.95 »Pra-
xis nennen wir dasjenige Handeln, worin der oder die anderen als autonome We-
sen angesehen und als wesentlicher Faktor bei der Entfaltung ihrer eigenen Au-
tonomie betrachtet werden.«96 Zentrum dieses Tuns ist also die Beförderung der 
Autonomie der anderen. Praxis ist nicht bloß eine Wirkungsweise von Zweck 
und dem entsprechenden Mittel wie ihn eine Technik gebietet. Die Autonomie 
wirkt in der Praxis und durch ihr Tun auf sich zurück. Folglich sind beide mitei-
nander verquickt. Das Ziel ist die Veränderung der Gesellschaft in eine andere, 
die ihrer Organisation nach auf die Autonomie aller gerichtet ist.97 Und dabei 
wird deutlich: Praxis hat durch die angestrebte Autonomie einen normativen Ge-
halt. Natürlich geht diese Veränderung vom autonomen Handeln der gegenwär-
tigen von dieser Gesellschaft ausgebildeten und geprägten Menschen aus. Das 
Ziel ist aber, aus dieser symbolischen Ordnung heraus die Abhängigkeit von ei-
nem fremden Gesetz zu reflektieren und zu verändern. Castoriadis erläuterte dies 
bereits beispielhaft in Aufsätzen der Zeitschrift Socialisme ou Barbarie anhand 
der Arbeiterkontrolle – oder wie er es später nennt, der kollektiven Verwaltung98 
bzw. Kollektivverwaltung.99 Die Praxis setzt, Castoriadis deutet mit seinem Be-
griff des revolutionären Entwurfs darauf hin, beim Bestehenden an, soll aber 
darüber hinausgehen, indem damit ein Ausgangspunkt für strukturelle Verände-

                                                           
damit basta‹«, Oppitz, Michael: Wohin treibt die Ethnologie einen, der sie ausübt? 
Zürich: Völkerkundemuseum Zürich 1993, S. 30f. 

94  Castoriadis, Cornelius: »Die griechische polis und die Schaffung der Demokratie«, in: 
Ulrich Rödel (Hg.), Autonome Gesellschaft und libertäre Demokratie, Frankfurt am 
Main: Suhrkamp 1990, S. 298-328; auch Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poie-
sis, S. 17-68. 

95  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 128. 
96  Ebd. 
97  Ebd., S. 134. 
98  Castoriadis, Cornelius: »Sozialismus und autonome Gesellschaft«, in: Ulrich Rödel 

(Hg.), Autonome Gesellschaft und libertäre Demokratie, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1990, S. 329-257, hier S. 340. [Herv. i.O.] 

99  Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.2, S. 200. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


78 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

rungen der Gesellschaft angegeben ist – und insofern neue Institutionen denk- 
und praktizierbar werden. »Praxis hingegen gibt es nur, wenn ihr Gegenstand 
seinem Wesen nach jeden Abschluß überschreitet und wenn sie selbst in einem 
ständigen sich wandelnden Verhältnis zu diesem Objekt steht.«100 Dass Castori-
adis die antike polis ideal setze, scheint insofern übertrieben.101 Sie ist für ihn 
zwar ein außergewöhnliches Beispiel der ersten dokumentierten selbstsetzenden 
Gesellschaft. Das bedeutet allerdings nicht, dass sie ideal im eigentlichen Wort-
sinne ist oder auch nur als Vorbild fungiert.102 Es ist nicht zu leugnen, dass mit 
der antiken polis eine Institution auftauchte, die offenbar ein Novum war. Sie ist 
kein Ideal, sondern historisches Faktum. Sie lässt das Konzept von Castoriadis – 
das allerdings ist richtig – überhaupt erst denkbar werden, wenn er von Autono-
mie spricht. Denn nur die reflexive Institution einer kritischen Selbstgesetzge-
bung lässt dies zu. Damit ist der von Kelbel behauptete Charakter eines transhis-
torischen Ideals bloß seine konzeptuelle Kurzsichtigkeit.103 Castoriadis deshalb 
ein transhistorischen Ideal vorzuwerfen, wenn er Beispiele in der Geschichte für 
seinen Entwurf einer politischen Philosophie aufsucht, verkürzt den Blick und 
beachtet zu wenig das Konzept. Dies scheint nur deshalb als Vorwurf aufzutau-
chen, weil Castoriadis eine vermeintlich relativistische Position einnimmt, wenn 
er eine Gesellschaft als historisch kontingent bezeichnet. Ihm ein transhistori-
sches Ideal vorzuwerfen, wirkt dann wie Gift. Jedoch verfehlt es seine Wirkung, 
da Castoriadis’ Konzept als Theorie der Gesellschaft eine Reflexion über die 
Bedingungen der Möglichkeiten Gesellschaft – oder genauer: Gesellschaftlich-
keit – zu (über)denken, einschließt. Kritik an Castoriadis’ Konzept müsste viel 
eher da ansetzen und den transzendentalen Charakter des von ihm angenomme-
nen Imaginären aufgreifen. Zuletzt stellt sich darüber hinaus die Frage, die Cas-
toriadis ständig beschäftigt, welche Bedingungen gegeben sein müssten, damit 
so etwas wie Autonomie denkbar und normativ notwendig wird. Dieser aufkläre-
rische Anspruch bleibt allerdings. Zuletzt kommt ein wenigstens erwähnenswer-
ter Bezug hinzu: das zeitgleiche Auftauchen der Philosophie in der antiken polis. 
Diese Zweisamkeit sei kein Zufall. Es handelt sich um eine strukturelle Gemein-
samkeit der damals – wenn man sich der Terminologie von Castoriadis bedient – 

                                                           
100  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 153. 
101  Kelbel, Peter: Praxis und Versachlichung. Konzeptionen kritischer Sozialphiloso-

phie bei Jürgen Habermas, Cornelius Castoriadis und Jean-Paul Sartre, Hamburg: 
Philo & Philo Fine Arts / EVA Europäische Verlagsanstalt 2005, S. 270. 

102  Castoriadis: Autonomie oder Barbarei, S. 70. 
103  Kelbel: Praxis und Versachlichung, S. 270.  

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 79 

gesellschaftlich instituierten imaginären Bedeutungen. Insofern sind die histori-
schen Beispiele allerdings heuristisch.  
 
Rückblick – staatliches Gewaltmonopol  
 
Es zeigte sich bereits zu Beginn des 1. Kapitels, dass mit dem Eid unter der Fah-
ne eine Bedeutung zeichenhaft vorstellig wird, die über das bloß funktionale ei-
ner Fahne – ein Sammelpunkt zu sein – hinausgeht. Das Symbol auf Stoff, blau-
weiß und mit Eidesschwur in gestickten Lettern, verweist auf einen Sinn, ein zu-
nächst peripheres Imaginäres (»Wir geloben der Regierung des Kantons Zürich 
Treue und Gehorsam zu leisten«), weiter einen gesellschaftlich relevanten Sinn. 
Dieser Sinn ist die Aufgabe der Kantonspolizei, die Sicherheit, allgemeiner: der 
Frieden, die Friedenssicherung. Eine sehr einsichtige, hehre – vielleicht allzu 
trocken formuliert, sehr funktionale Aufgabe: den Erhalt der Gesellschaft. Um 
diese Aufgabe erfüllen zu können, darf geschossen werden: meist nur Gummi 
(im Jargon der Polizei: Gömmer go Gümmele!), manchmal scharf. Auch der 
Stock hält, was er verspricht: Unter ihm wird alles weich. Wie im wahren Mär-
chen heißt es da: Knüppel aus dem Sack! Und die unsichtbare Hand, die den 
Knüppel führt, ist real, wenn sie auch nicht Kraft ihrer selbst schwingt, sondern 
wie von Geisterhand, Imaginäres herbeizitiert. Dieses Zitat ist der Ruf des 
Rechts, einem Symbolsystem, einem aktual Imaginären. Es ist zunächst festge-
schrieben im Gesetz – der Ruf ist lauter, da rechtens. Wer nicht hört, gehorcht, 
ist im Unrecht. So steht es geschrieben und es wurde deutlich, dass dies Recht 
ist, weil es so vom Souverän gesetzte Institution wurde. Der Souverän – meis-
tens das Volk – hat sich die Verfassung, die Gesetze oder wenigstens die Reprä-
sentant_innen gegeben. Und es hat damit ein Gesicht, einen Staat und seine Ge-
walt erhalten und erhält sie immer wieder. Aber nicht mehr nur. Viel eher ver-
wirklicht der Staat nun den Sinn: sich selber. Der Staat ist keine Institution einer 
autonomen Praxis – als Gesamtkomplex der instituierten Gesetze kann er nicht 
wieder in Frage gestellt werden. Dies zeigte die historische Entstehung des Staa-
tes, der sich seit dem ausgehenden Spätmittelalter, der Entwicklung der Waffen-
technik, dem 30-Jährigen Krieg und den stehenden Heeren ergab. Günstig, dass 
die Tradition des Gesellschaftsvertrages eine Begründung des staatlichen Ge-
waltmonopols bereitstellte, die so einsichtig, so zweckrational ist, dass sie alle, 
die einigermaßen bei Verstand sind, überzeugen muss. Günstig auch, dass damit 
die Institution des herrschenden Gewaltmonopols nicht nur die Gesellschaft 
schützt, sondern sich qua Institution sichert. Wer aber gegenüber dieser Instituti-
on aufmuckt, dem droht – fast noch schlimmer als der Zeigefinger des Knüppels, 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


80 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

der gepfefferten Ladung Gummi – das einsichtige, das disziplinierende Wort: 
Wer es nicht versteht, der muss von Sinnen sein.  
 
 
2.2  IMAGINÄRES II – INSTITUTION UND SUBJEKT 
 
Um die Bedeutung des Imaginären ermessen zu können, ist eine bestimmte Be-
ziehung wichtig, nämlich zwischen radikal Imaginärem als Vermögen und den 
gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen. Das Vermögen des radikalen Ima-
ginären, das, wie erläutert wurde, die Instituierung von Bedeutungen in der Ge-
sellschaft ermöglicht, ist zugleich von Beginn weg konfrontiert mit einer institu-
tionellen Beschränkung: den vorhandenen gesellschaftlichen imaginären Bedeu-
tungen. Subjekt als Begriff ist selbst eine gesellschaftliche imaginäre Bedeutung. 
Worum es geht, ist, wie handlungsfähige Individuen aus gesellschaftlichen insti-
tutionalisierten Bedeutungen hervorgehen, welche die gesellschaftlichen imagi-
nären Bedeutungen wiederum ändern können. Es wird deutlicher gezeigt werden 
müssen, dass hier eine Verschränkung hervortritt: dank der imaginären Instituti-
on der Gesellschaft ist das Individuum erst denkbar – ist es sich selbst erst denk-
bar. Wie soll es aus dieser Verstrickung herausfinden? Das radikal Imaginäre 
drücke sich auf zwei Ebenen aus: der Psyche als radikale Imagination und als 
gesellschaftlich Imaginäres in der Gesellschaft-Geschichte. Diese Verschrän-
kung wird im Folgenden fokussiert.  
 
2.2.1  Von der radikalen Imagination zur Sozialisation 
 
Im nächsten Abschnitt wird der Vorgang der Sozialisation, der Entstehung von 
gesellschaftlichen Individuen im Sinne von Castoriadis untersucht. Der Aus-
gangspunkt ist die Psyche: »Diese psychische Realität besteht wesenhaft aus 
Vorstellungen.«104 Vorstellung sei überhaupt das Primat, noch vor einem Denk-
prozess, der mit Wortvorstellungen verknüpft wäre.105 Castoriadis geht wesent-
lich von einer Psyche aus, die im Gegensatz zur Gesellschaft bzw. dem Gesell-
schaftlich-Geschichtlichen steht. Wobei Psyche nicht gleich Subjekt ist. Wie sich 
ein Subjekt aus den Vorstellungen bzw. dem Strom von Vorstellungen konstitu-
iert, ist bei Castoriadis mit der Frage verbunden, wie es den Anderen und damit 
eine Realität konstituiert. Genauer: Wie wird Psyche als Subjekt bzw. gesell-

                                                           
104  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 484. 
105  Vgl. dazu Castoriadis: Domaines de l’homme, S. 327-363 bzw. Castoriadis: Das 

imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, S. 47-86. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 81 

schaftliches Individuum realisiert? Die Frage lässt sich allerdings ebenfalls in ei-
ner Frage nach Vermittlung formulieren: Wie wird bei ihm zwischen Subjekt 
und, sagen wir, Nicht-Subjekt vermittelt? Die Antwort: durch die imaginäre In-
stitution der Bedeutung. Dabei durchläuft die Psyche drei Phasen: Erstens »alles 
= selbst«106 oder »Ich bin die Brust«107, zweitens die durch die Abwesenheit der 
Brust ausgelöste Phase, in der zwischen »Ich / Welt / Sinn / Lust«108 und »bö-
se[r] Brust«109, die abwesend ist, unterschieden wird. Die böse Brust wird als 
Unlust, als Außen projiziert. Die dritte Phase ist die Zuschreibung des »Objekts« 
der zweiten Phase zu einer Person, das die gute und böse Brust besitzt.110 Casto-
riadis nennt diesen Ablauf die »triadische Phase«111. Für eine nähere Erläuterung 
ist die Bedingung einer solchen Möglichkeit zu untersuchen. Die Psyche sei ur-
sprünglich »Vorstellen / Vorstellung, der nichts ›mangelt‹«112, oder auch das 
»Sein der Psyche, die nichts anderes ist als Entstehung von Vorstellungen«113. 
Wie und wieso bricht die Psyche, die Castoriadis ein Alles-Selbst oder eine Mo-
nade114 nennt, auf? Der Bruch sei die Trennung in eine private und öffentliche, 
sprich gesellschaftliche Welt, die geschöpft und instituiert wird. Der Bruch wer-
de durch den gesellschaftlichen Zwang herbeigeführt, der die Ungeschiedenheit 
von Aktivität und Passivität, von dem »Alles-Selbst«, durchschlage. Dabei ver-
liert die Monade ihre geschlossene Einheit mit sich selbst.115 Allerdings müsse 

                                                           
106  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 498. 
107  Ebd., S. 501. 
108  Ebd. 
109  Ebd., S. 502. 
110  Ebd., S. 503. 
111  Ebd., S. 497-509. 
112  Ebd., S. 483. 
113  Ebd., S. 459f. 
114  In Bezug auf den von Leibniz geprägten Begriff ist die Monade als in sich geschlos-

sen zu verstehen: »Die Monade, von der wir im folgenden sprechen werden, ist 
nichts anderes als eine einfache Substanz, welche in die Zusammengesetzten ein-
geht; einfach, das heißt ohne Teile. [...] Die Monaden haben keine Fenster, durch die 
etwas in sie hineintreten oder sie verlassen könnte.« Leibniz, Gottfried Wilhelm: 
Monadologie und andere metaphysische Schriften. Discours de métaphysique. La 
monadologie. Principes de la nature et de la grâce fondés en raison, Hamburg: Fe-
lix Meiner Verlag 2002, S. 111; 113. Allerdings wird damit schon deutlich, dass 
Castoriadis bei der Psyche, die sozialisiert wird, nicht dasselbe wie Leibniz meinen 
kann. 

115  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 492. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


82 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

die Psyche diese Spaltung leisten, um ein gesellschaftliches Subjekt zu werden. 
Es handelt sich um die Bedingung der Sozialisation und ist der Einlass in die öf-
fentliche Welt als jene Sphäre des Gesellschaftlich-Geschichtlichen, die institu-
ierte Bedeutungen umfasst. Der Zwang geschehe zu einem Teil in dem somati-
schen, also leiblichen, Bedürfnis, das sich melde. Der Hunger, der nicht einfach 
ignoriert werden könne. Das ursprüngliche Schema des sich Vorstellens sei aber 
noch gültig, es bedeute noch immer Lust / Unlust, Da-Sein / Weg-Sein und Iden-
tität / Andersheit. Vorstellen und Wahrnehmung seien noch identisch.116 Die 
Brust als vermisstes, amputiertes Selbst werde zuerst nach außen verlegt. Das 
heißt für Castoriadis, ein Außen wird erstmals geschöpft bzw. projiziert, um Lust 
von Unlust zu trennen. Der negative Sinn der Brust werde vorerst aus dem ver-
meintlichen Selbst vertrieben. Mit dieser Vorstellung des Außen als Projektion 
sei aber noch nicht die Konstitution eines realen Objekts erreicht. Das wäre ein 
Objekt, das sich dem Zugriff des Selbst entzieht. Es sei noch Projektion der Psy-
che, wenn es um Unlust gehe, Introjektion, insofern Lust entstehe. Es kommt zu 
einer erstmals geschöpften Gegensätzlichkeit als Grenzziehung. Erlebe nun das 
»Prä-Subjekt« den Verlust der Einheit dieser Welt und seiner selbst durch den 
Einbruch eines getrennten Objekts und des Anderen, so stelle es diese Einheit im 
Phantasma zunächst wieder her. Bevor also dem Getrennten überhaupt Existenz 
als Eigenständiges zugewiesen würde, werde es wieder als zum eigenen Phan-
tasma gehörig identifiziert: als Selbst.117 Mit diesem Bruch, der sich in der Phan-
tasmenbildung sofort zu neutralisieren suche, gehe der Verlust der ursprüngli-
chen Einheit als Monade einher. Dieser Verlust sei es, der das Begehren als Su-
che beherrsche. Begehren, wenn man so will, nach dem Zustand, in dem Begeh-
ren zugleich auch Befriedigung ist. Dies sei der erste Selbstverlust, der für die 
Sozialisation aber notwendig sei. Reitter interpretiert diesen fundamentalen 
Bruch als die erste Institutionalisierung, welche die eigentliche Ur-Teilung be-
deute. Die psychische Monade genügt sich nicht mehr selber. Jedoch ist es zu-
nächst nicht entscheidend, dass die ursprüngliche Monade durch den Hunger und 
die Abwesenheit der Brust den Einbruch der Realität nicht verzeichnet. Wesent-
lich ist, dass dies ein Phantasma hervorruft, das ein Innen und Außen verlangt: 
»Die erste, entscheidende Leistung, die die Psyche vollbringen muß, ist die Insti-
tutionalisierung eines Innen und Außen, ist im Grunde die Selbstaufgabe, das 

                                                           
116  Ebd., S. 487. 
117  Ebd., S. 502-505. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 83 

Zerbrechen des Universums, das die Psyche war [...].«118 In dieser radikal imagi-
nären Setzung des Selbst liegt die erste Prä-Identifikation. Die Nötigung der Ob-
jekte, der anderen und des eigenen Körpers bildet die Psyche nun um, da es 
selbst noch diese ist.119 Erst wenn negativer mit positivem Sinn des Objekts (der 
Brust) in einem Dritten sich verknüpften, könne die Subjektbildung erreicht 
werden, wobei sie damit noch nicht vollendet sei. Dies bedeute nun, dass die 
Psyche erkenne, dass dieses Dritte eigentlicher Machthaber des Objekts sei. Die-
ser Machthaber als Außer-Mir bleibe in der Ambivalenz des Objekts von gut / 
böse (an- / abwesende Brust) verhaftet. Das (der / die) andere werde nun als all-
mächtig gesetzt, die aber als eigene Allmacht verstanden auf sie projiziert wird. 
Wir sind also noch immer nicht in einer Realität angelangt. Castoriadis sieht 
wohl, dass in dieser Gegenüberstellung von »Prä-Subjekt« und anderem oder 
anderer (vermittelt im Objekt) ein Zerstörungskampf zu entbrennen vermag, der 
ein neues Schema generiert (im Gegensatz zum ersten von Selbst / Lust und 
Nicht-Selbst / Unlust), in dem das andere erste und notwendige Verkörperung 
einer von der Psyche getrennten Ursache wird. Das Selbst sei von diesem ande-
ren abhängig, projiziere die Einheit der Macht auf dieses. Diese Interaktionsper-
son sei ein gesellschaftliches Individuum: »Er spricht, spricht zum Kinde und 
von sich. [...] Er [dieser andere; nc] bezeichnet sich und bedeutet sich, er be-
zeichnet und bedeutet das Kind, er bezeichnet und bedeutet dem Kinde die ›Ge-
genstände‹ und die ›Beziehungen‹ zwischen ihnen.«120 Damit sei die Bezugsper-
son zwar noch nicht als real konstituiert und deshalb auch nicht die Realität, aber 
das Seiende erfahre für die Psyche eine wichtige Umarbeitung. Auch hier kön-
nen die Zerstörungswünsche als Beispiel dienen: Sie lösten imaginär die Furcht 
vor Vergeltung des allmächtigen Anderen aus – daraus schöpfe das Subjekt ein 
Aktions- und Reaktionsschema (Schuldgefühl): »Die Wirkung schlägt auf die 

                                                           
118  Reitter, Karl: »Perspektiven der Freud-Rezeption«, in: Cornélius Castoriadis / Agnes 

Heller et. al. (Hg.), Die Institution des Imaginären. Zur Philosophie von Cornélius 
Castoriadis, Wien / Berlin: Turia und Kant 1991, S. 103-128, hier S. 122. 

119  Dieser Vorgang ist nicht mit dem Spiegelstadium bei Lacan zu verwechseln, wenn-
gleich eine Ähnlichkeit besteht. Im Unterschied zu Lacan entsteht bei Castoriadis 
das Selbstverhältnis nicht – gewissermaßen – autotelisch, sondern als Auseinander-
setzung mit Anderen (obwohl auch bei Lacan eine Person dabei ist und zusieht). 
Entscheidend ist dies insofern, als nicht ein Ideal-Ich als spiegelhafte Identität ge-
setzt wird, sondern die monadische Einheit aufbricht. Vgl. dazu auch Ruhs, August: 
Lacan. Eine Einführung in die strukturelle Psychoanalyse, Wien: Erhard Löcker 
2010, S. 25-31. 

120  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 506. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


84 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Ursache zurück, der Wunsch nach Zerstörung des anderen kann die Zerstörung 
des Subjekts durch den anderen nach sich ziehen.«121 Die Einheit der Macht des 
Anderen verliere sich für das Subjekt, indem letzteres Bewusstsein gewinne. 
Von einer autistischen Identifikation geht das ›Subjekt‹ in dieser Phase zu einer 
transitiven Identifikation mit etwas oder jemandem (oder beidem) über. Wie 
wird nun zuletzt das (der / die) andere als eigenständig erkannt? Erst durch die 
imaginäre Institution der Bedeutung, welche zwischen Psyche und ›Realität‹ als 
Bedeutungsträger stehe, vermittle sich die endgültige Trennung vom Selbst zu 
einem Anderen. Des Anderen Allmacht werde aufgelöst, mit etwas verbunden, 
das auch dem Anderen fremd sei: die gesellschaftlichen imaginären Bedeutun-
gen. Dies geschehe durch die Institution der Bedeutung, da in ihr dem Kind 
durch seine Bezugsperson bedeutet werde, dass niemand absoluter Herr von und 
über Bedeutung sein könne. Reitter übersetzt dies wie folgt: »Das Kind erfährt 
durch die anderen, und nur durch sie, daß die Objekte des Begehrens in der öf-
fentlichen Welt Dinge mit Bedeutung und gesellschaftliche Individuen sind.«122 
Anders gesagt: Durch die Bedeutung gehe das Subjekt als gesellschaftliches In-
dividuum erst auf, insofern mit dieser auch die Institution vermittelt werde. Dass 
es andere Subjekte gebe, werde erst in und mit der Tatsache der gesellschaftli-
chen imaginären Bedeutung und ihrer Institution einer bestimmenden Reziprozi-
tät und damit Individualität deutlich. Das gesellschaftliche Individuum werde, so 
Castoriadis, von der Gesellschaft geschöpft / fabriziert.123 Der Bruch in der Psy-
che wird durch die gesellschaftlich instituierten imaginären Bedeutungen vermit-
telt. Ein Bruch der zwischen hergestelltem Subjekt und Welt zugleich Vermitt-
lung ist. Denn erst diese Vermittlung setzt das reale Subjekt, ein gesellschaftli-
ches Individuum, über das bzw. mit dem zu sprechen möglich wird. »Der Weg 
zur Bedeutung verläuft also über den absoluten Gegenpol der Psyche (der Vor-
stellung / der Intention / des Affekts), nämlich über die reale oder rationale Tat-
sache, und wird vermittelt durch die Institution.«124 Die Sozialisation vollzieht 
sich für Castoriadis unter zwei Voraussetzungen: innerlich, indem die Psyche 
mit der radikalen Imagination den gesellschaftlichen Vorstellungen ein Einflie-
ßen ermöglicht, und damit eine Identität gegenüber einem Anderen als Subjekt 
ausbilden kann, äußerlich, da diese gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen 
erst ein bestimmtes Subjekt und die Individualisierung möglich machen. Hier ist 
der Anschluss an die oben ausgeführte Institution der Bedeutung zu suchen. Die 

                                                           
121  Ebd. 
122  Reitter: Perspektiven der Freud-Rezeption, S. 125. 
123  Im Sinne von Faber: herstellen. 
124  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 513. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 85 

Psyche absorbiere die gesellschaftlich instituierten Formen als Tun der anderen 
oder legein und teukein bzw. Sprache und Technik im weitesten Sinne und die 
mit ihnen einhergehenden Bedeutungen.125 Castoriadis glaubt darin die Genese 
einer Berührungsfläche zwischen der privaten und der öffentlichen Welt zu ent-
decken oder besser, die Differenz wird mit oder in der Sozialisation eines jeden 
Kindes ›wiederholt‹ bzw. erst geschöpft. Die Schöpfung des gesellschaftlichen 
Individuums vollzieht sich also in einem psychogenetischen und einem sozioge-
netischen Aspekt: Die Psyche übernimmt die Seinsweise der Gesellschaft in ih-
ren Institutionen, die sie selber nie hätte hervorbringen können, muss dazu aber 
allererst die Trennung als Innen / Außen einführen126, die allerdings niemals 
gänzlich selbstgesetzt sein kann: »Die Sozialisation der Psyche besteht wesent-
lich darin, ihr die Trennung aufzuerlegen.«127 Oder: Dass die Psyche aus der je 
eigenen hin zur gemeinschaftlichen Welt gelange, werde durch die Gesellschaft 
als Trennung instituiert. Dies vollzieht sich vor allem auch durch die Aneignung 
der Sprache:  
 
»Immer wird es nötig sein, ihm [dem Neugeborenen; nc] beizubringen, daß es die Wörter 
der Sprache nicht das bedeuten lassen kann, was es sie bedeuten lassen möchte, damit es 
in die Welt eintreten kann, in die Welt der Gesellschaft und der Bedeutungen, die allen 
und keinem gehört.«128  
 
Dieser Bruch, der der psychischen Monade zugemutet werde, bilde dem Subjekt 
eine Realität, die erstmals unabhängig sei, aber zugänglich und änderbar bleibe. 
Die Zumutungen der Gesellschaft bildeten das Subjekt erst, differenzierten es 
aus, ohne ihm den monadischen Kern, den Pol, absprechen zu können. Dieser 
aber bleibt verloren sobald eine Sozialisierung eine Absonderung gebiert: das 
Subjekt, das ›Unterworfene‹. Die letzte Stufe der psychischen Sozialisation brin-
ge die Intention mit sich, ein Streben nach..., das dem künftigen Tun des Indivi-
duums zugrunde liege. Dieses Intendieren und seine lustvolle Befriedigung im 
Verändern hätten ihre Wurzeln in der Vorstellung. Das gesellschaftliche Indivi-
duum wird vermittelt durch die Institution der gesellschaftlich imaginären Be-
deutung und besitzt keine Allmacht mehr. Die Verbindung allerdings zur vo-
rausgesetzten radikalen Imagination als Bedingung der Möglichkeit einer institu-
ierten Gesellschaft werde verschleiert:  

                                                           
125  Ebd., S. 493; 498. 
126  Reitter: Perspektiven der Freud-Rezeption, S. 122. 
127  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 498f. 
128  Ebd., S. 514. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


86 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

 »Durch diese gesellschaftliche Fabrikation des Individuums unterwirft sich die Institution 
die Einzelimagination des Subjekts und lässt diese in der Regel nur noch im und durch 
den Traum, das Phantasieren, Überschreitung und Krankheit zum Ausdruck kommen. Ins-
besondere sieht es ganz so aus, als würde es der Institution gelingen, die Kommunikation 
zwischen der radikalen Imagination des Subjekts und seinem ›Denken‹ zu kappen.«129  
 
Dieses vom kreativen Kern abgeschiedene oder abgeschnittene Wesen, ist ge-
wissermaßen Fluchtpunkt des Subjekts – im ursprünglichen Sinne noch Psyche. 
Das, was den gesamten Prozess der Individuierung ermöglichte, sei, so Castoria-
dis, eine Anlage, nämlich die sogenannte radikale Imagination. Es bildet die Be-
dingung der Möglichkeit von Vorstellungen, ohne selbst eine zu sein. Das Ver-
mögen Neues zu bilden sei mit der Sozialisation zwar nicht verloren. Aber es 
bleibe gleichsam stillgelegt oder unbewusst. Solange das radikal Imaginäre sich 
nicht wieder aus dem Dunkel aufdrängen könne (ein seltsamer Traum, eine Psy-
chose), kann es sich kaum Gehör verschaffen. Das radikal Imaginäre spricht 
zwar auch eine Sprache, diese äußert sich aber immer im identitätslogischen 
Sinne einer bestimmten Sprache, die ihr aufgesetzt ist. Diesen Symbolen folgend 
sucht die Kommunikation andere Wege – verdichtet und verschiebt sich.130  

Im Prozess der Sozialisation eines Subjekts bleibt die Quelle offen. Das Ima-
ginäre sei der von der wahrgenommenen realen Welt und dem Rationalen (als 
Begrifflichem) geschiedene Bereich. Er gehe ihnen als Sphäre der Vorstellung 
voraus. »Psychisch verstanden ist Wahrheit dasjenige, was sich in der Vorstel-
lung beständig als das Andere der Vorstellung ankündigt. Auch dieses Andere 
der Vorstellung muß sich aber als Vorstellung realisieren.«131 Es gibt also keine 
Denotation, die dem Imaginären eine bestimmte Seinsweise zuordnete; trotzdem 
konnotierten die gesellschaftlich imaginären Bedeutungen alles.132 Sie bildeten 
die »Organisationsschemata, die den Rahmen möglicher Vorstellungen abste-

                                                           
129  Castoriadis: Das imaginäre Element und die menschliche Schöpfung, S. 327. 
130  Heute wird im Anschluss an Lacan von Metapher und Metonymie gesprochen. Cas-

toriadis hält dies für verkehrt: »Diese Terminologie, die die Vorgänge des Unbe-
wußten den sekundären Funktionsweisen der Wachsprache angleicht, verflacht 
Freuds geniale Entdeckung [...].« Castoriadis, Gesellschaft als imaginäre Institution, 
S. 458-459. [Herv. i.O.] 

131  Castoriadis, Cornelius: Durchs Labyrinth. Seele Vernunft Gesellschaft, Frankfurt am 
Main: Suhrkamp 1983, S. 55. 

132  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 254. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 87 

cken, die sich diese Gesellschaft zu geben vermag.«133 Dieses System von Be-
deutungen, das dem gesellschaftlichen Tun innewohne, setze Aufbau und Glie-
derung der Gesellschaft fest. Zu einem bereits erwähnten Beispiel: die Identifi-
kation mit der Nation setze eine imaginäre Bedeutung als Faktum ein.134 Aber 
diese Festsetzung sei gerade änderbar in ihrer Genese aus dem radikal Imaginä-
ren. Das instituierte Imaginäre müsse fragwürdig werden, sobald es als Schöp-
fung einer bestimmten Gesellschaft erkannt werde. Mit der Kritik an der Institu-
tion eröffne sich die Möglichkeit einer Autonomie, die sich der Gestaltung dieser 
imaginären Institution ausgesetzt wisse, sich aber zugleich bewusst werde, dass 
diese gestaltbar bleibe.  
 
»Zu dieser Institution [der Gesellschaft; nc] müssen sich gesellschaftliche Individuen her-
ausgebildet haben, die als solche nur existieren und funktionieren können, wenn ihre radi-
kale Imagination von ihrer Sozialisation geprägt, jedoch nicht zerstört wird. Zwar ist die 
jeweils gesetzte Institution notwendigerweise immer Norm ihrer eigenen Identität, Träg-
heit und Mechanismus der Selbstverewigung; andererseits kann aber die instituierte Be-
deutung – der die Identität mit sich ja zukommen müßte – nur als sich verändernde sein 
und verändert sich durch das gesellschaftliche Tun und Vorstellen / Sagen. Es verändert 
sich also die Norm gleichzeitig mit dem, was sie normieren sollte, bis sie durch die aus-
drückliche Setzung einer anderen Norm gebrochen wird.«135  
 
Castoriadis begreift das Individuum als von den gesellschaftlichen imaginären 
Bedeutungen gebildet und geprägt – durch die bereits geprägten Individuen, die 
die Sprache oder Sprachlichkeit vermitteln. Es sei aber ebenso notwendig, dass 
die radikale Imagination, dem diese Bedeutungen auferlegt würden, weiter wir-
ke, um die instituierte imaginäre Bedeutung zu erhalten. Man könnte verkürzt 
sagen, die radikale Imagination muss sich gegen die Institutionen behaupten, die 
sich perpetuieren ›wollen‹. Das radikal Imaginäre als Imagination kann insofern 
nicht ausgeschaltet werden, sondern höchstens exiliert, es schafft aber weiter und 
meldet sich aus dem Exil, der Verbannung, dem Unbewussten.  
 
2.2.2  Der Diskurs des anderen / Anderen 
 
Parallel zur bisher beschriebenen Genese des Subjekts kann jetzt auf das auto-
nome Individuum im Sinne von Castoriadis eingegangen werden. Mit Freuds 

                                                           
133  Ebd., S. 245f. 
134  Vgl. dazu auch Kap. 1 und Abs. 2.1.1. 
135  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 607. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


88 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Satz: »Wo Es war, soll Ich werden«136 bzw. der darauf basierenden Formulie-
rung von Lacan »Dort, wo es war, soll ich ankommen«137 versucht Castoriadis 
den Prozess zu verdeutlichen, den das Bewusste in einer Art ›Landgewinnung‹ 
im Unbewussten zu erreichen hat. Die Autonomie sei als Selbstgesetzgebung zu 
verstehen, welche die Heteronomie der ›äußerlichen‹ Gesetzgebung ablösen soll: 
»Autonomie wäre die Herrschaft des Bewußten über das Unbewußte.« Und: 
»Stellt man Autonomie, Selbstgesetzgebung oder Selbstregulation in einen Ge-
gensatz zu Heteronomie, Gesetzgebung oder Regulation durch das Unbewußte, 
das ein anderes Gesetz ist, das Gesetz eines anderen als mir.«138 Diese Fremdbe-
stimmung als der Diskurs des anderen139 soll durch meinen eigenen Diskurs ab-
gelöst werden. Das bedeute, aufzudecken, was an Absichten, Wünschen, Beset-
zungen und vor allem eigentlich Bedeutungen mir von anderen ›auferlegt‹ wor-
den sei. Was ist aber der Diskurs der anderen? Das Hauptmerkmal dieses Dis-
kurses sei der Bezug zum Imaginären. Die gesellschaftlichen imaginären Bedeu-
tungen und ihre Institution, die der ursprünglichen Monade den Bruch aufdräng-
ten, sie als Subjekt bildeten, sind zugleich die Welt von anderen. Die Lösung 
dieser »Herrschaft eines verselbständigten Imaginären«140 bedeutet, dass das 
Subjekt sich bewusst werden soll, dass die aktual imaginären Institutionen und 
mit ihnen die gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen als fremde durchschaut 
und eingeholt werden müssen. Die Welt der anderen bilde dem Subjekt die Rea-
lität. Es sei aber damit von einer Heteronomie eingenommen, von der es sich 
loszulösen gelte, sofern dies als Bewusstwerden der Kontingenz dieser Bedeu-
tung und ihrer Institutionalisierung möglich sei. »Wo also diese Funktion [das Es 
besetzt das Imaginäre mit Realität; nc] des Unbewußten (und der Diskurs des 
Anderen als dessen Nahrung) war, da soll Ich werden.«141 Was ist mein Diskurs? 

                                                           
136  Freud, Sigmund: »Vorlesung: Die Zerlegung der psychischen Persönlichkeit«, in: 

Ders., Neue Folgen der Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse, Band 
XXXI, Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag 2003, S. 60-81, hier S. 81. 

137  Lacan, Jacques: »Das Drängen des Buchstabens im Unbewussten oder die Vernunft 
seit Freud«, in: Ders., Schriften II, Olten, Freiburg i. Br.: Walter-Verlag 1975, S. 7-
55, hier S. 50. 

138  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 173f. 
139  Castoriadis hält sich bei der Schreibweise Diskurs des anderen / Anderen nicht an 

eine einheitliche Ausdrucksweise. Ich verwende die Form Diskurs des anderen, um 
bei Castoriadis im Gegensatz zu Lacan die Veränderbarkeit der Institutionen anzu-
deuten. 

140  Ebd., S. 175. 
141  Ebd., S. 176. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 89 

Anders formuliert: Was, der ›einverleibten‹ gesellschaftlichen imaginären Be-
deutungen, damit auch der Sprache, meinem Denken, ist Mein? Es gehe darum, 
die Herkunft dieses Diskurses zu entdecken, ihn als Fremden zu entlarven. Und 
es gehe weiter darum, seinen Sinn zu klären, soweit dies im Horizont des Ein-
zelnen möglich sei. Da das Individuum in die gesellschaftliche Institution und 
ihre imaginären Bedeutungen eingelassen sei, müsse dies ein fortdauernder Pro-
zess bleiben. Darin liege die Selbstbestimmung als einer ständigen Gewinnung 
von Unabhängigkeit von den gegebenen Bedeutungen der Gesellschaft und ihrer 
Geschichte. Es bleibt noch zu fragen, was dieses Subjekt sei, wenn es überhaupt 
Subjekt sein könne, das sich den Diskurs des anderen bewusst aneignen möchte. 
Das Subjekt sei nur dann, wenn es sich in seiner Tätigkeit auf etwas richten kön-
ne. Was aber als Objekt auftauche, sei von der Gesellschaft bestimmt. Der Dis-
kurs des anderen ist damit immer akut. Diese Aktualität ist im Zwischenbereich 
der imaginären gesellschaftlichen Bedeutung begriffen. Es ist nun so, dass das 
Sprechen wesentlich für die Subjektkonstitution ist.142 Autonomie ist für Casto-
riadis immer eine Frage des Verhältnisses zwischen Subjekt und anderen, denn 
letztere sind für ersteres konstitutiv. Wenn Castoriadis also von Autonomie 
spricht, dann meint er das Herausarbeiten der Bedeutsamkeit des Diskurses des 
anderen und damit die gesellschaftliche imaginäre Institution der Bedeutung. 
Wenn er vorderhand damit den rationalistischen Anspruch des ›Landgewinns‹ 
des Bewusstseins festigt, so gilt es die späteren Präzisierungen dazu zu beden-
ken. Insofern beschreibt er, dass der Freud’sche Anspruch »Wo Es war, soll Ich 
werden«143 eher so lauten müsste: »Wo Ich bin, soll auch Es auftauchen«.144 
Womit Castoriadis meint, dass es nicht um ein Austilgen des Es gehe, sondern 
ein Zulassen jenes unbewussten Stroms: »Das Ich verändert sich, wenn es die 
Inhalte des Unbewussten aufnimmt und zulässt, wenn es sie reflektiert und lernt, 
hellsichtig zwischen den Impulsen und Ideen zu wählen, die es in die Tat umset-
zen möchte.«145 Worum es Castoriadis also geht, ist Aufklärung. Der Rahmen, in 
dem dies vonstattengehen kann, bedeutet, dass dem Subjekt eine denkende Ei-

                                                           
142  Der Körper bildet die erste Verschränkung von Selbst und Anderem: »Der Körper 

konstituiert eine erste Form des Bedeutungsuniversums, und zwar noch vor allem re-
flexiven Denken.« Vgl. ebd., S. 180. 

143  Freud: Neue Folgen der Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse, S. 81. 
144  Castoriadis, Cornelius: »Psychoanalyse und Politik«, in: Michael Halfbrodt / Harald 

Wolf (Hg.), Psychische Monade und autonomes Subjekt. Ausgewählte Schriften, 
Band 5, Lich / Hessen: Verlag Edition AV 2012, S. 113-129, hier S. 116. [Herv. 
i.O.] 

145  Ebd. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


90 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

genständigkeit zukommt, diese ›Aktivität‹ aber an die Inhalte, als gesellschaftli-
chen Bedeutungen, gebunden bleiben. Indem es diese Inhalte bearbeitet, sei es 
überhaupt Subjekt – das schließt an das Aufbrechen der psychischen Monade an, 
die durch das instituierte Innen / Außen, durch das einlassen gesellschaftlicher 
imaginärer Bedeutungen Subjekt wird, was Castoriadis folgendermaßen be-
schreibt: »Denn was ist dieses aktive Subjekt [...] es ist Blick und Träger des 
Blicks, Denken und Träger des Denkens, Handeln und handelnder Körper – 
Körper im materiellen wie im metaphorischen Sinne.«146 Zum Subjekt gehörten 
also ein Denken, das aber als cartesianisches cogito abstrakt und leer bleibt – es 
bedürfe des instituierten Materials der Bedeutungen, das Denken, legein, bildet. 
Bedingung, dass dieses Material angesiedelt werden kann, ist jener transzenden-
tale »Strom« der radikalen Imagination, welche die Vorstellungen trägt. Das 
»Ich der Autonomie« wiederum sei eine »tätige und hellsichtige Instanz«147, die 
jene Inhalte, als imaginäre gesellschaftliche Bedeutungen neu organisiere. Zu-
letzt müsse der Körper als »Scharnier« von Selbst und Anderem verstanden wer-
den.148 Auf die Sozialisation zurückbezogen, bedeutet das jenen Moment des 
Aufbrechens der Monade durch das Bedürfnis, Castoriadis spricht beispielhaft 
vom Hunger oder der abwesenden Brust. Damit drängt sich auch die Frage nach 
der Möglichkeit von Autonomie auf. Für das Subjekt ist Autonomie nicht als 
Einzelnes erreichbar. Autonomie sei nur als kollektives Unternehmen denkbar.149 
Wenn Autonomie ein verändertes Verhältnis zwischen den Menschen darstellt, 
die sich wechselseitig als Bedingung für Autonomie erkennen, dann ist Autono-
mie ein »gesellschaftliches Problem«150:  
 
»Wenn intersubjektives Handeln möglich [...] ist, [...] dann liegt das daran, daß Autono-
mie nicht einfach auf die Aufhebung des Diskurses des anderen hinarbeitet, sondern ihn in 
der Weise verarbeitet, daß der andere für den Inhalt der eigenen Rede bedeutsam wird und 
nicht bloß als gleichgültiges Material dient.«151  
 
Autonomie als gemeinsame Sache erreicht insofern die Bedeutung des Diskurses 
des anderen, macht ihn bewusst, bemerkt ihn. Denken ist in die gesellschaftli-
chen imaginären Bedeutungen und ihre Sprache eingelassen, was zugleich be-

                                                           
146  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 179. [Herv. i.O.] 
147  Ebd., S. 181. 
148  Ebd., S. 180. 
149  Ebd., S. 183. 
150  Ebd. 
151  Ebd., S. 182. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 91 

deutet, dass die Menschen in der Rede, im Tun an diesen gesellschaftlichen ima-
ginären Bedeutungen zu arbeiten vermögen. Wo der Diskurs des anderen im 
Unbewussten bleibt (aber nicht bleiben müsste), wirkt sich Heteronomie als 
Herrschaft einer fremden Institution auf unser Tun aus, richtet sich in ihm ein 
»und nun wird der ›andere‹ auch nicht mehr von einem Diskurs repräsentiert, 
sondern einer Maschinenpistole«152. Auf diesen Aspekt gilt es im folgenden Ka-
pitel zurückzukommen, wenn weiter von der Heteronomie auf dem Weg zur Au-
tonomie auch von der Anerkennung die Rede sein wird.153 

In einer späteren Auseinandersetzung mit der Psychoanalyse verdeutlicht 
sich bei Castoriadis nicht nur seine Auffassung der Subjektgenese. Es zeigt sich 
darin ein grundlegendes Anliegen: Was ist mit der Psychoanalyse heute noch an-
zufangen?154 Eine Eigenart der Psychoanalyse sei, dass sie in ihrer Praxis erst ei-
ne Verwirklichung finde. Diese Praxis ist das Gespräch oder allgemeiner das zur 
Sprache bringen – »und in diesem Sinne ist die Analyse praktisch-poietische Tä-
tigkeit.«155 Darin liegen mehrere Aspekte: Die Analyse hat einen Anspruch auf 
Aufklärung und dadurch Änderung. Diese Änderung geschieht nicht als bloße 
Methode oder Technik, die durch eine Theorie bedingt ist, sondern als Praxis 
und das heißt je eigene Praxis – wie er es nennt: praktisch-poietische Tätigkeit – 
des Sprechens. Dies berge einen fundamentalen Widerspruch in sich, indem das 
Besondere durch eine gemeinschaftliche Sprache (allgemein) ergründet werden 
soll. Das je eigene verflüchtigt sich zwischen den Zeilen, Worten, Buchstaben. 
»Das Auftauchen des Ich in der Sprache folgt aus der Notwendigkeit, den Ort zu 
bezeichnen, von dem die Äußerung ausgeht (und den man nicht Subjekt nennen 
kann, weil das Subjekt nichts ist und nicht spricht, sondern gesprochen wird).«156 
Damit stellt sich die Frage nochmals, wie ein Ich überhaupt als Subjekt autonom 
werden kann. Wie es, sobald es spricht und etwas, das ihm eigen ist zur Sprache 
bringen will, überhaupt Subjekt sein kann. Hier stellt sich ein grundlegendes 
Problem ein, das eng mit der Subjekttheorie von Castoriadis verbunden ist und 
der unerreichbaren Bestimmung dessen, was das radikal Imaginäre bzw. die ra-
dikale Imagination sein soll: »Sobald aber all das zur Sprache kommt, erleidet es 
schon der sprachlichen Form wegen eine Verfälschung, denn wenn es wahr ist, 

                                                           
152  Ebd., S. 186. 
153  Vgl. Kap. 3, v.a. Abs. 3.1.4 und 3.2. 
154  Dabei geht es um eine klärende Abgrenzung gegenüber Jacques Lacan. In der Rede 

vom Diskurs des Anderen bleibt Lacan noch virulent. 
155  Castoriadis: Durchs Labyrinth, S. 35 [Herv. i.O.]; vgl. auch Castoriadis, Cornelius: 

Les carrefours du labyrinthe, Paris: Édition du Seuil 1978, S. 39. 
156  Ebd., S. 38f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


92 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

kann jeder sich darin wiedererkennen und hat folglich seine wesentliche Wahr-
heit bereits verfehlt.«157 Castoriadis behauptet, dass eine Gefahr der Psychoana-
lyse darin liege, dass sie nicht sehe, dass der Beginn eines Ichs in einer Selbst-
schöpfung des Individuums liege: »Gerade weil die Geschichte des Individuums 
auch eine Geschichte der Selbstschöpfung ist, läßt sich nicht alles in der Gegen-
wart vorfinden.«158 Er bemängelt, dass die Psychoanalyse159 einen Erklärungs-
versuch startet, der eher verdunkelnd als erhellend wirke. Es gehe nicht bloß um 
eine Übersetzung von unbewusstem in bewussten Sinn. Viel eher müsste man 
fragen, ob die beiden Sinndimensionen überhaupt vermittelbar seien oder nicht. 
»Das nämlich, was Freud nicht als zwei verschiedene Sprachen, sondern als die 
Sprache und ihr Anderes betrachtete, versucht man heute als einen einzigen Text 
zu sehen, dessen Druckfehler von der Analyse berichtigt werden und zu dem sie 
die fehlenden Wörter liefert.«160 Dieser universale Anspruch der Aufklärung 
verkennt, so Castoriadis, ein grundlegend unverfügbares Moment in der psychi-
schen Landschaft.  
 
2.2.3  Exkurs: Das Imaginäre bei Lacan 
 
Es wird im Folgenden nötig sein, einen weiteren Umweg zu gehen. Castoriadis 
wurde in seiner Annäherung an die Psychoanalyse entscheidend von Lacan ge-
prägt. Dennoch hat er sich radikal davon abgegrenzt, vor allem, was den Begriff 
des Imaginären betrifft. Darauf wird im Folgenden eingegangen, um wenigstens 
zusammenfassend Unterschiede zwischen dem Begriff des Imaginären bei Cas-
toriadis und jenem von Lacan aufzuzeigen. Folgende Aspekte werden sehr flüch-
tig und nur resümierend geklärt: Die Begriffe symbolisch-imaginär-real und das 
Spiegelstadium als Ich-Bildner, das damit zusammenhängt.  
 
Das Symbolische, das Imaginäre, das Reale und der Spiegel  
Was unterscheidet den Begriff des Imaginären bei Castoriadis gegenüber demje-
nigen von Jacques Lacan? Karl Reitter beschreibt dies kurz und bündig in einer 
Fußnote: »Lacan verwendet diesen Begriff völlig anders als Castoriadis. Lacans 
Begriff ist mit Täuschung, Verstellung und Verfehlung konnotiert.«161 Damit ist 
wenigstens eine erste Abgrenzung vorausgeschickt, die aber im Folgenden zu 

                                                           
157  Castoriadis: Durchs Labyrinth, S. 40. 
158  Ebd., S. 45. 
159  Castoriadis bezieht sich insofern vor allem auf Jacques Lacan und dessen Schule. 
160  Ebd., S. 47. 
161  Reitter: Perspektiven der Freud-Rezeption, S. 112. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 93 

präzisieren ist, da noch unklar ist, was diese Konnotation, wenn es sie effektiv 
gibt, bedeutet. – Der Begriff des Imaginären steht bei Lacan ähnlich wie auch bei 
Castoriadis in einer Triade mit den Begriffen des Symbolischen und Realen. In 
einem eingängigen Beispiel weiß Žižek diese wie folgt auseinanderzuhalten:  
 
»Für Lacan wird die Realität menschlicher Wesen durch drei miteinander verbundene 
Ebenen konstituiert: das Symbolische, das Imaginäre und das Reale. Diese Triade kann 
ganz hübsch durch das Schachspiel illustriert werden. Die Regeln, denen man folgen muß, 
um Schach zu spielen, sind seine symbolische Dimension: Vom rein symbolischen Stand-
punkt aus ist der ›Springer‹ nur durch die Züge definiert, die diese Figur ausführen kann. 
Diese Ebene unterscheide sich deutlich von der imaginären, nämlich der Art, in welcher 
die verschiedenen Figuren geformt sind und durch ihre Namen charakterisiert werden 
(König, Dame, Springer), und es ist leicht, sich ein Spiel mit den gleichen Regeln vorzu-
stellen, aber mit einem andern Imaginären, in welchem diese Figuren ›Bote‹ oder ›Spa-
ziergänger‹ oder wie auch immer heißen. Schließlich ist die gesamte Anordnung von kon-
tingenten Begleitumständen, welche den Verlauf des Spiels berühren, real: die Intelligenz 
der Spieler, die unvorhersehbaren Eingriffe, die einen Spieler aus der Fassung bringen o-
der das Spiel unmittelbar abbrechen können.«162  
 
Dem Imaginären kommt in dieser Schilderung eine untergeordnete Rolle zu. 
Angezeigt wird dies durch die bloße Form der Figuren und ihre Namen (z.B. 
Springer), während das Spiel durch die Regeln definiert wird, ohne dass die Ver-
änderung der Figuren, d.h. beispielsweise das Bild eines Pferdekopfes und des-
sen Bezeichnung Springer, eine Relevanz hätte. Der symbolischen Ebene scheint 
in diesem Beispiel also ein Primat zuzukommen. Überreste dieses Begriffs des 
Imaginären finden sich bei Castoriadis wenigstens in dem, was er mit dem Dis-
kurs des anderen als Hauptmerkmal beschreibt. Unter dessen Herrschaft halte 
sich das Subjekt für etwas, was es nicht sein muss. Die Welt trete »in verkleide-
ter Gestalt auf«163. Das wird deutlich, wenn man bei Lacan die Beschreibung des 
Spiegelstadiums aufsucht:  
 
»Das [Auge; nc] soll bedeuten, daß in der Beziehung zwischen dem Imaginären und dem 
Realen und in der Konstitution der Welt, wie sie daraus resultiert, alles von der Stellung 

                                                           
162  Žižek, Slavoj: Lacan. Eine Einführung, Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch 

Verlag 2008, S. 18f. 
163  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 174. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


94 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

des Subjekts abhängt. Und die Stellung des Subjekts [...] ist wesentlich durch seinen Platz 
in der symbolischen Welt charakterisiert, anders gesagt in der Welt des Sprechens.«164  
 
Mit dem Auge ist die richtige Position einer Blickrichtung im Bild des umge-
kehrten Blumenstraußes gemeint (Spiegelstadium).165 Es bedeutet kurz gesagt, 
dass das Subjekt, damit es sich kohärent bilden kann, also überhaupt erst Subjekt 
wird, an der richtigen Stelle in die richtige Richtung blicken muss, um sich als 
imaginäre Totalität zu erfassen. Was hat die Ich-Bildung mit der Triade zu tun? 
Lacan versucht durch das Spiel mit der Optik oder einer optischen Täuschung zu 
zeigen, dass das Subjekt durch dieses perspektivische Täuschungsmanöver hin-
durch muss oder in die Sprache als fremde Sprache hinein muss: »Das Symboli-
sche habe ich Sie mit der Sprache zu identifizieren gelehrt [...].«166 Es muss hin-
durch / hinein, um sich als Ich (bzw. Ich-Ideal) gewahr zu werden. Geht man den 
ersten zitierten Text von Lacan rückwärts, ergibt sich folgendes: Diese Welt der 
Sprache, des Sprechens zeigt den symbolischen Horizont einer bestimmten Welt 
an. In dieser Welt findet das Subjekt durch die sprachliche Beheimatung seinen 
Platz, die richtige Perspektive. Wenn es diese eingenommen hat, hat es eine ei-
gentliche objektive Welt konstituiert. Objektiv bedeutet hier als Begriff bloß ob-
jektiv innerhalb einer symbolischen Ordnung, die wiederum gesellschaftlich-
geschichtlich ist, um einen Begriff von Castoriadis aufzunehmen. Damit diese 
Welt gebildet werden kann, müssen das Imaginäre und das Reale in einem ent-
sprechenden Verhältnis sein. Das Experiment mit dem umgekehrten Blumen-
strauß verdeutlicht das: Durch einen sphärischen Spiegel wird ein unsichtbares, 
aber reales Objekt (Blumenstrauß), gespiegelt und sichtbar. Dieses virtuelle Ob-
jekt oder reale Bild ist das sichtbare Imaginäre, während das ›reale‹ Objekt das 
unsichtbare bleibt: »So also können wir uns das Subjekt vor der Geburt des Ich 
vorstellen und das Auftauchen dieses Ich.«167 Dieses Auftauchen ist ein vorge-
stelltes Ich, kein reales. Indem es sich gespiegelt als ganzes wahrnimmt, setzt es 
eine imaginäre Beherrschung des Körpers, die allerdings der realen nicht ent-
spricht. Das jetzige Ich (Je), das sich ganz imaginiert, ist noch partikulär, wenn 

                                                           
164  Lacan, Jacques: »Die Topik des Imaginären«, in: Ders., Das Seminar, Buch I (1953-

1954): Freuds technische Schriften, Olten, Freiburg i. Br.: Walter 1978, S. 97-116 
,hier S. 106f. 

165  Vgl. auch Lacan, Jacques: Kap. »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, 
wie sie uns in der psychoanalytischen Erfahrung erscheint«, in: Ders., Schriften I, 
Olten, Freiburg i. Br.: Walter 1973, S. 61-70, hier S. 63. 

166  Lacan: Das Seminar, S. 98. 
167  Ebd., S. 105. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 95 

es um seine Möglichkeiten geht, es stellt sich als Identität bloß vor. »Das Men-
schenjunge erkennt auf einer Altersstufe von kurzer, aber durchaus merklicher 
Dauer [...] im Spiegel bereits sein eigenes Bild als solches.«168 Und: 
 
»[V]or dem Spiegel ein Säugling, der noch nicht gehen, ja nicht einmal aufrecht stehen 
kann, der aber, von einem Menschen oder einem Apparat [...] umfangen, in einer Art jubi-
latorischer Geschäftigkeit aus den Fesseln eben dieser Stütze aussteigen, sich in eine mehr 
oder weniger labile Position bringen und einen momentanen Aspekt des Bildes noch ein-
mal erhaschen will, um ihn zu fixieren.«169  
 
Was Lacan hier andeutet, ist, dass das Kind sich selbst identifiziert. Aber diese 
Identifikation ist durch einen Mangel behaftet. Das Ich (Je) wird jeweils diesem 
Spiegel-Ich als (Moi) nacheifern, so Lacan, ohne dass es dieses erreichen könnte. 
Indem dieses Spiegelbild als ursprüngliches Bild gesetzt wird, geschehen zwei 
Dinge vor einer Bezugnahme auf die Welt: erstens vor einem eigentlichen Aner-
kennungsverhältnis mit anderen und zweitens vor der Funktion der Sprache: 
»Aber von besonderer Wichtigkeit ist gerade, daß diese Form vor jeder gesell-
schaftlichen Determinierung die Instanz des Ich (moi) auf einer fiktiven Linie si-
tuiert [...].«170 Die Erkenntnis, dass dieses Bild im Spiegel gerade das eigene 
Spiegelbild ist, bedeutet, dass sich das Kind als ein Körper klar wird. Dieses 
Klarwerden bedeutet aber – trotz »jubilatorischer Geschäftigkeit« – dass das 
Kind mit diesem Selbstbild einer Täuschung unterliegt. Was ist diese Täu-
schung? Lacan meint, dass damit das Selbstbild generiert wird, dem das Ich 
(Lacan nennt es Je; man könnte sagen, das blickende Ich) unterliegt, indem es 
sich als jenes Bild-Ich (Moi) identifiziert, das es nicht ist: eine Einheit. Was das 
blickende Ich (Je) also meint, ist mit dem Blumenstrauß-Beispiel erklärt, dass es 
dieses selbst unsichtbare Objekt ist, das bloß eine Täuschung des Spiegels ist: 
eine Fiktion. Oder umgekehrt formuliert: Das Kind denkt es sei die Projektion, 
während es selbst das unsichtbare Objekt ist. D.h. auch, dass sich das Ich unzu-
gänglich bleiben muss. Es bleibt sich als bloß vorgestelltes Abbild unerreichbar 
und leitet gar fehl, da es niemals so ist, wie es sich vorstellt. Es gibt kein Ich als 
identisches Ich, als Identität. Trotzdem ist dieses Imaginäre eine notwendige Be-
dingung für die Ich-Bildung – ein Ich, das Kohärenz suggeriert. Natürlich han-
delt es sich beim Spiegelbild aber nicht um eine Fiktion, sondern um eine ver-
kehrte Selbstwiedergabe. Worauf Lacan hinaus will, ist, dass die perspektivische 

                                                           
168  Lacan: Schriften I, S. 63. 
169  Ebd., S. 63. 
170  Ebd., S. 64. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


96 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Täuschung nicht im Spiegel, sondern im Ich (Je) geschieht, indem es sich spaltet 
in ein Ich-Je und Ich-Moi. Erst daraus ist eine Spannung denkbar, wie sie Lacan 
angibt. Einfach gesagt, könnte man formulieren, dass das Kind bemerkt, dass 
seine Perspektive nicht einzig ist, sondern es von außen anders wahrgenommen 
wird. Insofern ist die Differenz Innenwelt-Umwelt bei Lacan zu verstehen.171 Das 
oben benannte Bild-Ich ist also nicht bloß Bild bzw. Imago, sondern zugleich 
Moi und damit Ich-Ideal bzw. Ideal-Ich. Was dieses Ideal-Ich bedeutet, dazu 
Žižek, der dies illustrativ beschreibt:  
 
»›Ideal-Ich‹ steht für das idealisierte Selbstbild des Subjekts (die Art und Weise, wie ich 
sein möchte, wie ich möchte, daß die anderen mich wahrnehmen). ›Ideal-Ich‹ ist die In-
stanz, deren Blick ich mit dem Bild meines Ichs beeindrucken möchte, der große Andere, 
der mich beobachtet und mich antreibt, mein Bestes zu geben, das Ideal, dem ich zu fol-
gen und das ich zu verwirklichen versuche. Das ›Über-Ich‹ ist die gleiche Instanz in ihrem 
rächenden, sadistischen und strafenden Aspekt. Das zugrundeliegende Strukturprinzip die-
ser drei Begriffe ist natürlich Lacans Triade des Imaginären-Symbolischen-Realen: Das 
Ideal-Ich ist imaginär, dasjenige, was Lacan den ›kleinen anderen‹ nennt, das idealisierte 
Spiegelbild meines Ichs.«172  
 
Die daran anschließende Frage ist nun, warum dieses Spiegelbild überhaupt ide-
al sein soll bzw. warum ich nicht selbstzufrieden sein kann. Das hängt mit der 
Selbstprojektion zusammen, die bei Lacan das Ich als Je und Moi konstituiert, 
und um die kein Weg der Subjektwerdung herumführt. Dieses Ideal-Ich muss es 
geben als Vorstufe und Antizipation des Symbolischen bzw. des Realen. Der 
Weg führt durch das Imaginäre – trotz aller Täuschung – bzw. diese leere Wüste 
ist zu durchqueren, um das Land Oz der symbolischen Ordnung zu finden und 
sich darin zurechtzufinden, mit dem Anderen (Ideal-Ich und Über-Ich) und des-
sen Sprache. Erst in der imaginären Vorstufe dessen, dass es andere gibt, wird 
dem Kind einsichtig, dass es erblickt wird – Reziprozität wird deutlich. Während 
bei Lacan das Imaginäre, als eine Täuschung des Ideal-Ichs, negativ konnotiert 
ist, bildet es zugleich eine notwendige Fiktion.173 Jedoch darf die Rolle des Ima-
ginären auch nicht überschätzt werden, man erinnere sich an das Schach-Beispiel 
bei Žižek. Das Subjekt als Ich bildet sich aus der Perspektive einer symbolischen 
– und das heißt sprachlichen – Ordnung. Wie sich also das Subjekt sieht, hängt 
von seiner Position ab und daraus resultierend, wie das Reale und Imaginäre aus-

                                                           
171  Ebd., S. 66. 
172  Žižek: Lacan. Eine Einführung, S. 108.  
173  Hammermeister, Kai: Jacques Lacan, München: Beck 2008, S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 97 

sehen. Die symbolische Ordnung (die Anlage des sphärischen Spiegels) reguliert 
also die Ich-Bildung, das Imaginäre ist zuletzt nur noch die persona der täu-
schenden Verstellung darüber, wer man sei. 

Die Rolle des Imaginären bei Castoriadis ist demgegenüber anders gelagert. 
Die gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen drängen sich der psychischen 
Monade auf, zerbrechen diese, geben der Monade dadurch aber eine bestimmte 
Gestalt. Dies wiederum ist abhängig von der radikalen Imagination als Vermö-
gen der Psyche Vorstellungen hervorzubringen und gewissermaßen auf hetero-
nome Vorstellungen zu reagieren, diese zu absorbieren. Einzige Ähnlichkeit mit 
Lacan, die struktureller Art ist, bleibt die Notwendigkeit bestimmte gesellschaft-
liche Institutionen zu übernehmen. Bei Castoriadis sind dies die gesellschaftli-
chen imaginären Bedeutungen, bei Lacan handelt es sich um die symbolische 
Ordnung bzw. die Sprache. Während aber Lacan kaum Auswege lässt, bedeutet 
die Subjektgenese bei Castoriadis keine vollständige Kolonisierung durch die 
imaginären Bedeutungen, sondern die Psyche als radikal Imaginäres bleibt offen. 
Damit hängt auch die von Castoriadis positiv gedeutete Rolle zusammen, welche 
die antike polis und die Entstehung der Philosophie spielen. Es fällt allerdings 
auf, dass Castoriadis mit seinem Diskurs des anderen, der nicht zu hintergehen 
sei, konzeptuell Lacan noch näher steht. Dabei fällt auch auf, dass die Unverfüg-
barkeit des Diskurses des anderen mit Castoriadis’ Interpretation produktiv wird, 
indem die heteronome Struktur zugleich der ›Ort‹ ist, an dem der Hebel der Au-
tonomie ansetzen kann.174  

Vergleicht man die konzeptuelle Bedeutung des Begriffs des Imaginären, 
muss man feststellen, dass dieser erstens unterschiedliche theoretische Dimensi-
onen und zweitens diametrale Bedeutungen hat. Allerdings sollten diese Unter-
schiede und zudem die Kritik von Castoriadis gegenüber Lacan nicht darüber 
hinwegtäuschen, dass es strukturelle Ähnlichkeiten gibt wie beim Vorgang der 
Subjektgenese erwähnt. Die Prägung des Begriffs des Imaginären geht sicherlich 
entscheidend von Lacan und seinem Begriffsverständnis aus, aber nicht weniger 
entscheidend, darüber hinaus:  
 
»Wer das Imaginäre auf eine simple ›Spiegelung‹ herunterbringt (also auf das bloße ›Bild 
von‹ etwas schon Bestehendem, Vorherbestimmtem, also auch Determinierten) und es in 
jämmerlicher Konfusion mit einem ›Trugbild‹ und einer ›Illusion‹ verwechselt, der ist 
endgültig außerstande, das Subjekt als radikale Imagination, als unbestimmbare, unbe-
grenzte und unbeherrschbare Selbstveränderung zu erkennen. Verkannt wird also auch die 

                                                           
174  Vgl. Abs. 2.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


98 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Möglichkeit der Selbstveränderung des Subjekts in und durch praktisch-poietische Tätig-
keit – und nichts anderes ist die Analyse.«175 
 
Es ist nichts weniger als das Ende der Analyse bei Lacan, was Castoriadis die-
sem vorwirft. Während er selbst am aufklärerischen Anspruch festhält. Dieser 
Anspruch wird deutlich, wenn er schreibt:  
 
»Denken heißt aber auch handeln (womit natürlich nicht gemeint ist, ›zur Tat zu schrei-
ten‹), handeln mit einem Anderen. Die Patienten sind keine Materialien der Analyse, die 
man als Lieferanten von ›theoretischem Rohstoff‹ ausbeuten könnte oder in ›normierte In-
dividuen‹ zu verwandeln hätte. Sie sollen sich selbst machen, sich im und durch den ana-
lytischen Prozeß selbst verändern, einen neuen Abschnitt ihrer Geschichte erschaffen, und 
sie kommen dabei in den meisten und typischen Fällen zum ersten Mal explizit zu einer 
eigenen und zugleich gemeinsamen Geschichtlichkeit, öffnen sich einem schöpferischen 
Projekt, in dem der andere und die anderen immer schon, wenn auch vielleicht nur mittel-
bar, gegenwärtig sind.«176 
 
In den nächsten Abschnitten wird dieses – hier noch als Analytiker-Patient vor-
gestellte Verhältnis – ausgeweitet interpretiert werden können, als ein Verhältnis 
von Praxis, das erst als gemeinsames Handeln Autonomie möglich macht.177 Es 
kommt nicht von ungefähr, dass Castoriadis der Psychoanalyse insofern zwei 
Gebrechen vorwirft, die seinem Konzept entgegengesetzt sind: Erstens ein Herr-
schaftsverhältnis von Meister–Schüler, wie er es in den Schulen seit Freud bzw. 
später bei Lacan repräsentiert sieht. Darin komme zum Ausdruck, dass mit einer 
Theorie als Lehre eine gelehrige Rezeption gefragt werde, was Unterordnung 
(und somit Heteronomie) impliziere.178 Dies steht, so Castoriadis, dem Ziel eines 
Subjekts entgegen, das sich selbst bestimmen kann – in jeder Hinsicht dieser Be-
deutung. Zweitens beklagt Castoriadis den affirmativen Charakter der Analyse. 
Das Ziel der Analyse sei die Veränderung des Subjekts. Man müsse also fragen, 
wie das Subjekt verändert werden sollte. Da es um die Heilung hin zu einem 
Normalen gehe, diene die analytische Praxis »der Anpassung des Subjekts an die 

                                                           
175  Castoriadis: Durchs Labyrinth, S. 69. [Herv. i.O.] 
176  Ebd., S. 89. [Herv. i.O.] 
177  Tassis bemerkt dazu, dass die Besonderheit des Gegenstands der Psychoanalyse 

auch jener der Politik sei. Wie später gezeigt werden wird, gehört die normative Di-
mension der Autonomie dazu, die mit dem radikal Imaginären verbunden ist. Vgl. 
Tassis: Cornelius Castoriadis: Eine Disposition der Philosophie, S. 207. 

178  Castoriadis: Durchs Labyrinth, S. 75f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 99 

Gesellschaft, wie sie ist.«179 Freud sei diesem affirmativen Charakter mit seiner 
Gesellschaftskritik wenigstens ansatzweise beigekommen. Das Projekt der Auf-
klärung aber bleibe ungebrochen: »Wo Es war, soll Ich werden.«180 Dann aber 
stelle sich das Problem ein, zu fragen, was dieses Ich sei und – das meint hier 
Castoriadis – was Aufklärung zu bedeuten habe.  
 
»[E]s wird also darum gehen, dem Ich zur Verwirklichung des bestmöglichen Kompro-
misses oder Gleichgewichts zwischen den ›Triebansprüchen‹ und den ›Anforderungen der 
Realität‹ zu verhelfen, und letztere sind – sagen wir es noch einmal für stumpfe Gemüter – 
ausschließlich, im strengen Sinne, auf jeden Fall die Forderungen der Gesellschaft, so wie 
sie ist. [...] So wird die Analyse in ihrer realen Geschichte und bei den meisten ihrer Prak-
tiker zu einer Prozedur der Anpassung des Subjekts an die bestehende Gesellschaft.181  
 
Damit ist durch die Kritik von Castoriadis ein Anspruch deutlich geworden, der 
dem Anliegen einer aufgeklärten Gesellschaft konsequenter näher kommen will. 
Dies wird mit seinem Begriff der Autonomie und insofern der gemeinsamen 
Praxis erreicht. Das Ziel der Analyse ist ein anderes oder sollte ergänzt werden, 
wie Castoriadis festhält:  
 
»Eines der Ziele der Analyse besteht vielmehr darin, diesen Strom davor zu bewahren, 
durch ein Ich verdrängt zu werden, das für gewöhnlich ein rigides, durch und durch ge-
sellschaftliches Konstrukt ist. Deshalb schlage ich vor, die Freud’sche Formulierung 
durch: Wo Ich bin, soll auch Es auftauchen, zu vervollständigen. [...] Das Ziel der Psycho-
analyse und der Autonomieentwurf sind wesensgleich.«182  
 
Autonomie und gemeinsamer Praxis liegt der unverfügbare Kern eines radikal 
Imaginären als schaffender Phantasie zugrunde, das bzw. die sich Ausdruck ver-
schafft – zugleich wird dieses radikal Imaginäre als transzendentale Bedingung 
der Möglichkeit der gesellschaftlich-geschichtlichen Veränderung aufgefasst. 
Dieser Veränderung komme das Subjekt bei, wenn es sich selber soweit erhellt 
habe, dass es fremdbestimmende Momente seiner Psyche begriffen hätte.  

                                                           
179  Ebd., S. 99. [Herv. i.O.] 
180  Freud: Neue Folgen der Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse, S. 81.  
181  Castoriadis: Durchs Labyrinth, S. 100. [Herv. i.O.] 
182  Castoriadis: Psychische Monade und autonomes Subjekt, S. 115; 117 [Herv. i.O.]; 

vgl. Castoriadis, Cornelius: Le Monde morcelé. Les carrefours du labyrinthe 3, Pa-
ris: Édition du Seuil 1990, S. 144f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


100 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Was heißt nun – erweitert man den Horizont von der psychoanalytischen 
Praxis zur Politik – diese praktisch-poietische Tätigkeit? Wie wird dieses Be-
greifen, dieses Wissen zu einem Tun? Wie sind Wissen und Tun als Praxis zu 
deuten? Im nächsten Abschnitt werden diese Fragen in Bezug auf das Verständ-
nis des Revolutionären Entwurfs bei Castoriadis zu klären versucht.  
 
 
2.3  IMAGINÄRES III – SUBJEKT UND AUTONOMIE 
 
Im Abschnitt Wissen und Tun distanziert sich Castoriadis von der Notwendigkeit 
einer vollständigen Theorie als Bedingung des Handelns.183 Weder müsse man 
ein umspannendes Wissen der gegenwärtigen geschweige denn einer zukünfti-
gen Gesellschaft haben.184 Wie kann man dann aber, so fragt er, einen revolutio-
nären Entwurf konstruieren und verfolgen? Indem Castoriadis mit der Bedin-
gung aufräumt, es bedürfe einer vollständigen Theorie, um bewusst handeln zu 
können, will er aufzeigen, dass nicht eine Theorie und das absolute Wissen über 
sie Bedingung des Tuns ist, sondern umgekehrt. Die Theorie kann unmöglich 
zum Vorneherein formuliert werden, weil sie beständig der Tätigkeit selbst ent-
wächst.185 Die Welt ist vor allem auch geschichtliche Welt des menschlichen 
Tuns.186 Um dieses Tun zu klären, bedient sich Castoriadis der beiden Beispiele: 
einerseits Reflexhandeln und andererseits Technik. Reflexhandeln bedeutet hier 
das vollkommen unbewusste Handeln. Im Gegensatz dazu steht die rein rationale 
Tätigkeit, die Technik. Hier handelt es sich um ein bloßes Mittel-Zweck-Wissen. 
Entscheidend ist für Castoriadis nun die Verortung des menschlichen Tuns jen-
seits dieser beiden Möglichkeiten: »Das Wesentliche des menschlichen Tuns 
lässt sich nun aber weder als Reflex noch als Technik verstehen.«187 Castoriadis 
versucht zu zeigen, dass auch noch in vermeintlich technischen Tätigkeiten ein 
Tun agiert, das nicht durch einen reinen Formalismus erklärbar ist. »Die Theorie 
als solche ist ein Tun, der stets ungewisse Versuch, das Projekt einer Aufklärung 
der Welt zu verwirklichen.«188 In dieser Unabgeschlossenheit der erklärenden 

                                                           
183 Teile dieses Abschnittes gehen auf mein Referat zurück, im Rahmen des Seminars 

Gesellschaftstheorie und Psychoanalyse – Castoriadis und Lacan, betreut von Fran-
cis Cheneval, Georg Kohler und Peter-Ulrich Merz-Benz, 2005. 

184  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 130. 
185  Ebd., S. 130. 
186  Ebd., S. 123. 
187  Ebd., S. 124. 
188  Ebd., S. 127. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 101 

Theorie liegt ihre Abhängigkeit vom Tun, das auf die Geschichte wirkt. So kann 
Castoriadis auch behaupten: »Wer also verlangt, der revolutionäre Entwurf müs-
se auf einer vollständigen Theorie gründen, ähnelt die Politik einer Technik an 
und macht ihren Handlungsbereich – die Geschichte – zum möglichen Gegen-
stand eines abgeschlossenen und erschöpfenden Wissens.«189 Aber Castoriadis 
will die Theorie dadurch nicht entwerten. Er will seine Idee einer Theorie in ein 
dem revolutionären Entwurf entsprechendes Licht rücken. Im Aufsatz Eine neue 
Periode der Arbeiterbewegung beginnt expliziert er ihre Funktion:  
 
»Die revolutionäre Theorie ist selber ein wesentliches Moment des Kampfes um den Sozi-
alismus, und sie ist es in dem Maße, wie sie Wahrheit ist. Nicht eine spekulative Wahrheit, 
Wahrheit der Kontemplation, sondern eine mit einer Praxis vereinigte Wahrheit, die in ein 
Vorhaben zur Veränderung der Welt Licht bringt. Ihre Funktion besteht also darin, jedes-
mal explizit den Sinn des revolutionären Unternehmens und des Kampfes der Arbeiter zu 
formulieren; den Rahmen deutlich zu machen, in dem diese Aktion ihren Platz hat [...].«190  
 
Politik gehöre zum Bereich des Tuns und seiner besonderen Gestalt: der Praxis. 
Diese Praxis sei mit der Theorie vereinigt oder zumindest verbunden. Was aber 
heißt Praxis? Castoriadis liefert eine Annäherung: »Praxis nennen wir dasjenige 
Handeln, worin der oder die anderen als autonome Wesen angesehen und als we-
sentlicher Faktor bei der Entfaltung ihrer eigenen Autonomie betrachtet wer-
den.«191 Zentrum dieses Tuns, dieses Tunsollens, ist die Beförderung der Auto-
nomie des oder der anderen. Mit der Praxis gelangen wir nun also zugleich zu 
einem anderen zentralen Begriff: der Autonomie. Praxis wirkt erst durch diesen 
wesentlichen Faktor. Praxis ist nicht bloß eine Wirkungsweise von Zweck und 
dem entsprechenden Mittel wie ihn eine Technik gebietet. Die Autonomie wirkt 
in der Praxis und durch ihr Tun auf sich zurück. Castoriadis bringt das Beispiel 
der Psychoanalyse und ihrer Entwicklung an.192 Die letzte Bewährung, so heißt 
es bei ihm, finde die Praxis in der Veränderung des Bestehenden.193 Was hat nun 
die Idee eines revolutionären Entwurfs mit der Praxis und ihrer Autonomie zu 

                                                           
189  Ebd., S. 128. 
190  Castoriadis, Cornelius: »Eine neue Periode der Arbeiterbewegung beginnt«, in: 

Ders., Sozialismus oder Barbarei. Analysen und Aufrufe zur kulturrevolutionären 
Veränderung, Berlin: Wagenbach 1980, S. 127-144, hier S. 133f. 

191  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 128. 
192  Vgl. Abs. 2.2.3. 
193  Ebd., S. 130. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


102 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

tun? In seinem Kern sei der Entwurf ein Sinn und eine Orientierung.194 Damit 
kann man zunächst noch sehr wenig anfangen. In seiner negativen Annäherung 
bedeutet der Entwurf gerade nicht die Idee eines Planes. Auch wenn Castoriadis 
in Bezug auf die Politik von der Form eines Programmes spricht, so bleibt dieses 
Eingeständnis doch sehr vage, denn auch das Programm sei nur eine bruchstück-
hafte und vorläufige Form des Entwurfes.195 Was als Sinn der Idee eines revolu-
tionären Entwurfs deutlich werden soll, sei die Veränderung der Gesellschaft in 
eine andere, die ihrer Organisation nach auf die Autonomie aller gerichtet sei.196 
Natürlich ist sich Castoriadis dabei bewusst, dass diese Veränderung vom auto-
nomen Handeln der gegenwärtigen also von dieser Gesellschaft ausgebildeten 
Menschen ausgehen muss. Wohin aber führt seine Kritik bzw. sein revolutionä-
rer Entwurf? Deutlich mag dies an der Kritik von technokratischen Strukturen 
werden.  

Im Aufsatz über Die Degenerierung der Arbeiterorganisation197 stellt Casto-
riadis fest, dass die vom Marxismus postulierten Bewegungsgesetze der kapita-
listischen Ökonomie gleich Naturgesetzen angeblich zum Zusammenbruch des 
Kapitalismus führen müssen.198 Diese logisch strukturierte Konzeption führe un-
vermeidlich zu einer Trennung der Arbeiterführung, das heißt meist der Intellek-
tuellen, und der eigentlichen Basis, den Arbeitenden. Diese Teilung macht Auto-
nomie im Sinne von Castoriadis unmöglich. Wie im Kapitalismus werde so wei-
terhin eine Trennung von Leitenden und Ausführenden gesetzt. Was er außer 
dieser Trennung beanstandet, ist, dass gerade die logische Struktur der Bewe-
gungsgesetze sich wesentlich auf die in einer bürgerlichen Wissenschaft entwi-

                                                           
194  Ebd., S. 133. 
195  Ebd., S. 133. 
196  Ebd. 
197  Castoriadis, Cornelius: »Die Degenerierung der Arbeiterorganisation«, in: Ders., So-

zialismus oder Barbarei. Analysen und Aufrufe zur kulturrevolutionären Verände-
rung, Berlin: Wagenbach 1980, S. 116-127, hier S. 119. 

198  Insofern wird Castoriadis vorgeworfen die Naturwüchsigkeit bei Marx als Naturge-
setzlichkeit zu interpretieren. Die von den Autoren Sommer und Wolf ständig gel-
tend gemachte unbewusste Struktur (die mit der Naturwüchsigkeit verbunden sei), 
welche die Verhältnisse der Menschen durch den Wert bestimme, wirkt sich jedoch 
in diesem Horizont gleich aus: Als Trennung jener, welche die Verhältnisse durch-
schaut haben – die kritischen Kritiker Sommer und Wolf – und der Masse, die auf-
geklärt werden muss. Vgl. dazu Sommer, Michael / Wolf, Dieter: Imaginäre Bedeu-
tungen und historische Schranken der Erkenntnis. Eine Kritik an Cornelius Castori-
adis, Hamburg: Argument Verlag 2008, S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 103 

ckelten Mechanismen stützt. Das grundlegende Postulat, dass es dem Kapitalis-
mus gänzlich gelingt den Arbeiter als Arbeitskraft in Ware umzuwandeln, wider-
spricht nach Castoriadis der Realität des Kapitalismus. Gebrauchswert und 
Tauschwert der Arbeitskraft seien unbestimmt und nicht einer strengen Gesetz-
mäßigkeit unterworfen. Damit löse sich die Notwendigkeit der Krise des Kapita-
lismus gemäß den kommunistischen Gesetzen auf. Die revolutionäre Politik sei 
durch diese Theorie a priori zu einer Technik degradiert worden. Und die Tech-
nokraten der Partei oder Gewerkschaft führten tatsächlich mit ausschließlicher 
Macht die Bewegung an, ohne dass die Autonomie des Einzelnen verwirklicht 
würde. Sie führten zu einer Degenerierung der Arbeiterorganisation.  

Was sind die Wurzeln des revolutionären Entwurfes? Es stellt sich für Casto-
riadis bei der Diskussion über die Beziehung des revolutionären Entwurfs und 
der Wirklichkeit die Frage, ob eine gesellschaftliche Veränderung in einem be-
stimmten Sinne möglich ist. Ein Beispiel betrifft die Arbeiterkontrolle. Es geht 
dabei um die Arbeit innerhalb der kapitalistischen Organisation. Die Produkti-
onsverhältnisse und mit ihr die »Klasse«, die dabei der Arbeit die Rahmenbedin-
gungen gäben, stünden in ständigem Widerstreit zueinander. »Die Unterneh-
mensführung muß die Arbeiter einerseits aus der Produktion möglichst weitge-
hend ausschließen, kann sie andererseits aber auch nicht aus der Produktion aus-
schließen.«199 Dieser grundlegende Konflikt trägt nach Castoriadis wiederum in 
sich die Lösung und diese heiße Arbeiterkontrolle oder Arbeiterverwaltung, d.h. 
die Kontrolle der Produktion durch die Arbeiter.200 Die Wurzel des revolutionä-
ren Entwurfs, so wird an diesem Beispiel deutlich, liegt im Bestehenden. Casto-
riadis behauptet an dieser Stelle die überwiegende Mehrheit der Gesellschaft ar-
beite de facto auf eine Krise hin. Diese Krise ersetze zuletzt die bestehenden 
Produktionsverhältnisse durch die bereits angesprochene Arbeiterkontrolle. Die 
letztere bedeutet für ihn die Verwirklichung von Autonomie. Seine diesbezügli-
che Behauptung einer bereits antizipierten Krise in der heutigen Gesellschaft 
bleibt dabei im Raume stehen, ohne erklärt und nachgewiesen zu werden. Diese 
etwas verwegene Prognose verdeutlicht, dass es sich um einen frühen Text aus 
der Zeit von Socialisme ou Barbarie handelt. Zugleich hat Castoriadis aber auch 
noch Mitte der 1990er Jahre, in Fait et à faire bzw. Getan und zu tun, an seiner 
früheren Positionierung festgehalten, wenn auch die Arbeitenden als Proletariat 

                                                           
199  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 136. 
200  Vgl. dazu Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft. Über den In-

halt des Sozialismus. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


104 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

nicht mehr die angestammte Rolle behielten.201 Von größerem Interesse ist die 
Arbeiterselbstverwaltung, da sie unmittelbar auf sein Verständnis von Autono-
mie, Praxis und Subjekt verweist. Die Arbeiterkontrolle wird als Exempel von 
Autonomie weiter nach der Realisierbarkeit befragt. Castoriadis sieht in der 
Selbstverwaltung nicht bloß eine Lösung von bisherigen kapitalistischen Prob-
lemen: Sie wird außerdem Ausgangspunkt einer strukturellen Veränderung der 
Gesellschaft. Damit ist ein Kernaspekt seiner Theoriebegründung, die im nächs-
ten Kapitel untersucht wird, vorweggenommen: die wechselseitige Anerkennung 
der anderen als Bedingung von Freiheit.202 Anhand der Ökonomie glaubt Casto-
riadis gezeigt zu haben, dass es zu einer ungeheuerlichen Rationalisierung der 
Wirtschaft kommen muss, würde die Arbeiterkontrolle verwirklicht. Diese Rati-
onalisierung bedeutet zweierlei: Einerseits werde die Nutzung des ökonomischen 
Systems auf die vom Kollektiv gewünschten Produkte ausgerichtet, was eine ra-
tionale oder rationalisierte Produktion möglich mache. Außerdem werde den 
Menschen die bewusste kollektive Kontrolle der Wirtschaft übertragen, wodurch 
sie nicht mehr einer willkürlichen Ökonomie durch fremde Führung ausgeliefert 
seien. Das bedeute aber, so Castoriadis, längst nicht, von einer durchgehenden 
völligen Rationalisierung zu sprechen. Sie bedeutet einen »ständig fortschreiten-
den Realisationsprozeß der Bedingungen von Autonomie.«203 Mit der Auswei-
tung der Wirksamkeit dieser Veränderung kommt Castoriadis zum Problem der 
Gesellschaft als Totalität. Es ginge darum, dass die strukturelle Veränderung hin 
zur Arbeiterkontrolle sich auf die Gesamtheit der Gesellschaft auswirken müsse. 
Castoriadis ist sich hier durchaus bewusst, dass es nicht möglich ist, durch den 
Aspekt der Arbeiterkontrolle, das heißt eines aktuellen revolutionären Entwurfs, 
alle Probleme lösen zu können. Es ändere dies aber nichts an der Notwendigkeit 
sich auf eine künftige Situation hin zu entwerfen.204  
 
»Wenn es also ebenso notwendig wie unmöglich ist, die Gesellschaft als Totalität zu be-
rücksichtigen, kann und muß sich der Einwand, den man daraus gegen die revolutionäre 
Politik ableiten könnte, mit der gleichen oder mit noch höherer Berechtigung gegen jede 
Politik, gleich welche Ziele sie anstrebt, richten. Denn welche Politik man auch verfolgt, 
das Ganze der Gesellschaft ist darin notwendig impliziert.«205 

                                                           
201  Castoriadis, Cornelius: Fait et à Faire. Les carrefours du labyrinthe 5, Paris: Édition 

du Seuil 1997, S. 88f. Vgl. Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 253. 
202  Vgl. Abs. 3.2. 
203  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 148. 
204  Ebd., S. 150. 
205  Ebd., S. 150f. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 105 

Für Castoriadis ist der Einfluss der Praxis auf ihren Gegenstand, die Autonomie 
der Menschen und damit der Gesellschaft, immer notwendig mit einer Totalität 
verknüpft, obwohl diese doch nicht ganz fassbar bleiben muss. Wer also revolu-
tionäre Politik kritisiere, so Castoriadis, müsste zugleich zugeben, dass Verände-
rung überhaupt nicht möglich sei. Dass Revolution alles ändern will, ist für Cas-
toriadis nicht unterschieden davon, dass man einen Teil der Gesellschaft bzw. ih-
rer Institutionen ändern will. Castoriadis formuliert hier die Situation der Praxis 
wie folgt: »Sie begegnet der Totalität als offener, sich vollziehender Totalität.«206 
Und: »Praxis hingegen gibt es nur, wenn ihr Gegenstand seinem Wesen nach je-
den Abschluss überschreitet und wenn sie selbst in einem ständigen sich wan-
delnden Verhältnis zu diesem Objekt steht.«207 Darin liegt nun der Kern für Cas-
toriadis, wenn es darum geht revolutionäre Politik zu bestimmen: Sie erkennt 
und verdeutlicht die Probleme der Gesellschaft als Totalität ohne diese aber als 
starr und passiv zu betrachten. Dies kann sie nur, wenn alle gleichermaßen in 
den Vorgang dessen, was Politik im Kern bedeutet, einbezogen werden, nämlich 
die Verwirklichung von Freiheit. Darin zeigt sich die positive Möglichkeit wirk-
lich Einfluss nehmen zu können, d.h. ein erster Schritt in Richtung Autonomie.  
 
»Eine autonome Gesellschaft schließt autonome Individuen ein, die ihrerseits im vollent-
falteten Sinne nur in einer autonomen Gesellschaft existieren können. Nun hängt das, was 
jeder im Hinblick sowohl auf die Gemeinschaft wie sich selbst tut, in entscheidendem 
Maße von seiner gesellschaftlichen Erzeugung als Individuum ab.«208  
 
Revolutionäre Praxis und ihr Entwurf weisen also auf eine andere Gesellschaft 
hin und wirken damit auf sie zu. Dass sich aber ein revolutionärer Entwurf nur 
durch die Massen der Gesellschaft verwirklichen lässt, scheint für Castoriadis 
klar und zeigt, dass er seine Idee der Autonomie konsequent weiterverfolgt.209 
Allerdings müsste man insofern den Begriff der Masse eher so verstehen, dass 
sie als autonome Bewegung aller verstanden wird – oder einer großen Mehrheit 
gegenüber jenen, die als Gegner von Selbstbestimmung auftreten. Dabei wird of-
fensichtlich, dass dieser zuerst integrative Begriff von Praxis noch an einem an-
tagonistischen Modell festhält.210 In seinem Abschnitt über die subjektive Wur-

                                                           
206  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 152. [Herv. i.O.] 
207  Ebd., S. 153. 
208  Castoriadis: Die griechische polis und die Schaffung der Demokratie, S. 342; vgl. 

auch Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.2, S. 202. 
209  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 156. 
210  Ebd., S. 187f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


106 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

zel des revolutionären Entwurfs stoßen wir auf einen mit der Autonomie in 
grundlegender Weise verknüpften Satz: »Ich möchte, daß der andere frei ist, 
denn meine Freiheit beginnt dort, wo die Freiheit des anderen beginnt [...].«211 
Nicht endet meine Freiheit, sondern sie gelangt durch den anderen erst zur Ver-
wirklichung.212 Der oder die andere werden damit nicht mehr als begrenzend 
wahrgenommen, sondern als Bedingung der Möglichkeit überhaupt frei zu sein. 
Was bedeutet dies genau? Freiheit wird verschoben: vom Anspruch eines Ichs 
auf Autonomie zum Bewusstsein der einzigen möglichen Autonomie in der An-
erkennung und durch das Du. Die Abhängigkeit von anderen ist insofern nicht 
mehr nur als Heteronomie zu verstehen, sondern als der Ausgangspunkt für Au-
tonomie und das Tun in der Gesellschaft.213  

Zurück zur Logik des revolutionären Entwurfs: »Die sozialistische Revoluti-
on erstrebt die Veränderung der Gesellschaft durch die autonome Tätigkeit der 
Menschen und zielt auf die Einrichtung einer Gesellschaft, die in ihrer Organisa-
tion der Autonomie aller entgegenkommt. Dies ist ein Entwurf.«214 Der Unter-
schied der Krise der bestehenden Gesellschaft liegt für Castoriadis nicht in einer 
bloß ökonomischen Divergenz von Produktionskräften und kapitalistischer Pro-
duktionsweise. Wo genau aber liegt der Unterschied zu der von ihm beschwore-
nen Ambivalenz der Produktionsverhältnisse? Es scheint als führe das kapitalis-
tische System zu einem Widerspruch gegenüber der Autonomie der Produzen-
ten. Einerseits bedarf man der passiven Einordnung in die Produktion. Anderer-
seits geht dies doch nur durch den Menschen als (mit)denkenden Produzenten. 
Es ist nicht nur das Was, sondern auch das Wie der Arbeitsprozesse.215 Dieser 
Konflikt, der daraus entstehe, stütze sich auf einen inneren Widerspruch der Ar-
beit.216 Auf Castoriadis’ Bezugnahme der Marx’schen Begriffe wird im nächsten 
Kapitel zurückgekommen.  

Die Logik des revolutionären Entwurfs ist also keine Logik im strengen Sin-
ne. Denn in der Gewichtung der Autonomie gestaltet sich ein unkalkulierbares 
Moment. Dass Castoriadis die Autonomie gegen Ende des Abschnitts doch als 
zwingenden Wert postuliert, scheint ein seltsam anmutender Widerspruch des 

                                                           
211  Ebd., S. 158. 
212  Und: »Die Anerkennung des anderen hat für mich nur Wert, soweit ich ihn selber 

anerkenne.« Ebd., S. 160; vgl. Abs. 2.2. in dieser Arbeit. 
213  Vgl. Abs. 3.2. 
214  Ebd., S. 162. [Herv. i.O.] 
215  Vgl. Abs. 3.1. 
216  Ebd., S. 164. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 107 

bisher Gesagten.217 Als normative Voraussetzung wird dieser Wert später erläu-
tert.218 Castoriadis hat ein historisches Bewusstsein oder genauer ein wirkungs-
geschichtliches Bewusstsein. Die revolutionäre Aktivität ist, so Castoriadis, ei-
nem entscheidenden Widerspruch unterworfen: Sie hat ihren Anteil an der Ge-
sellschaft, die sie zerstören will.219 Dieser Widerspruch sei nicht Anlass zur Ent-
haltung, sondern zum Kampf. Er sollte nicht dazu veranlassen, auf einen ausge-
arbeiteten Schöpfungsplan zu warten, sondern in der Praxis – einer gemeinsam 
entworfenen Praxis – zu wirken.  
 
 
2.4  FAZIT 
 
Wie wir gesehen haben, entwirft Castoriadis das Subjekt in ganz bestimmter 
Weise. Seine Bedeutung hat es, kurz gesagt, als Subjekt bloß in gesellschaftli-
cher Hinsicht. Subjekt als Begriff sei gesellschaftlich-geschichtlich vermittelt 
und bedingt. Das Subjekt müsse nicht nur in biologischer Hinsicht geboren wer-
den, sondern auch in sozialer. Wie geht dies vor? Castoriadis nimmt nicht an, 
dass ein Mensch als Subjekt, als eine Person, präexistent ist und lediglich aus 
dem Dunkel seiner Unvernunft ins Licht geführt wird. Dieses Subjekt als Identi-
tät wird erst in oder mit der Sozialisation in eine bestimmte Gesellschaft seiner 
selbst bewusst. Oder anders gesagt: Die Identität eines Menschen bildet sich erst 
damit heraus. Was macht denn dieses Subjekt aus? Es spricht – oder wie Casto-
riadis es ausdrücken würde: es wird gesprochen. Er meint dies nicht plakativ, 
dass es um bloße Abhängigkeit von anderen geht. Diese Abhängigkeit ist eigent-
lich dem Subjekt als Subjekt eigen. Das heißt, dass das Subjekt als das, was es 
ist, auch die anderen ist. Anders formuliert: Mit der Sozialisation eignen wir uns 
jeweils bestimmte Vorstellungen an, die uns als Subjekt bilden. Wir teilen mit 
anderen Menschen grundlegende Vorstellungen unserer Zeit. Dies betrifft und 
trifft nicht nur die Sprache, sondern jegliche Institution einer bestimmten Gesell-
schaft zu einer bestimmten Zeit. Das heißt, jede Psyche muss – Castoriadis geht 
von einer zuerst abgeschlossenen psychischen Einheit, der Monade, aus – um 
sozialisiertes Individuum, um überhaupt Subjekt sein zu können, bestimmte ge-
sellschaftliche Institutionen und ihre imaginären Bedeutungen zulassen und man 
könnte sagen integrieren: »Die Psyche muss so gut es geht gezähmt werden, um 
eine ›Realität‹ zu akzeptieren, die ihr anfangs, und in gewissem Sinne bis zum 

                                                           
217  Ebd., S. 170. 
218  Vgl. Abs. 3.2. 
219  Ebd., S. 140. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


108 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Ende, zutiefst fremd und unvertraut ist. Diese ›Realität‹ und ihre Hinnahme sind 
das Werk der Institution.«220 Die vorgängig angenommene psychische Einheit 
muss also aufbrechen. Dieses Aufbrechen bedeutet, dass fremde Institutionen in 
die Psyche einfließen und das Außen erst aufzeigen. Dieses Außen als erste 
selbstgesetzte Institution aller anderen muss sich aufdrängen.221 Diese Aufteilung 
in Innen und Außen ist ein erstes notwendiges instituiertes Imaginäres oder 
Phantasma, um überhaupt von einer Unterscheidung Individuum / Subjekt-Ge-
sellschaft sprechen zu können.222  

Das Verhältnis zwischen Autonomie und radikaler Imagination ist eng mit 
dem Begriff der Institution verknüpft. Castoriadis meint damit jegliche gesell-
schaftliche Einrichtung, genauer: Er meint jegliche Einrichtung einer bestimmten 
Gesellschaft zu einer bestimmten Zeit, die es ihr ermöglicht sich als Gesellschaft 
zu erhalten. Deshalb spricht Castoriadis immer von der Gesellschaft-Geschichte, 
da nur in der wechselseitigen Verbindung überhaupt jeweils darüber gesprochen 
werden kann. Eine geltende Norm ist eine gesellschaftlich anerkannte Institution, 
wie z.B. ›Du sollst nicht stehlen!‹.  

Zurück zum Subjekt: Kommen wir zur Sprache, oder vielmehr zu der ihm 
eigenen Fremdsprache. In der gleichen Weise wie Institutionen von der Psyche 
akzeptiert werden müssen, werden vor allem auch (sprachliche) Bedeutungen 
aufgenommen. Insofern gibt es kein ›Entkommen‹ vor den Institutionen und den 
gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen und der symbolischen Ordnung einer 
Gesellschaft, die wir gemäß Castoriadis mit der Subjekt-Werdung aufgenommen 
haben. Dazu gehört nicht zuletzt auch die Sprache. Wir eignen uns das Andere 
so an, dass wir das dem Subjekt Andere zugleich aber auch je eigene, das heißt 
die historisch überkommenen Vorstellungen in einer Gesellschaft, begreifen 
können. Erst dadurch, das scheint Castoriadis damit zu meinen, können wir in 
Abgrenzung von dieser imaginären Institutionen autonom werden. Insofern sind 
wir der Sprache nicht einfach ausgeliefert wie bei Lacan, sondern kommen ihr 
gewissermaßen bei, indem wir sie im Hinblick auf einen gemeinsamen Entwurf 
gebrauchen. Anders gesagt, ist das Ziel der Psychoanalyse für Castoriadis, dass 
jede_r Einzelne die unbewusst herrschenden Institutionen entdeckt und bearbei-
tet. Zu dieser veränderten Auffassung oder eher radikalisierten Auffassung von 
Psychoanalyse gehört auch die Distanzierung von Lacan und seiner Schule.223 

                                                           
220  Castoriadis: Autonomie oder Barbarei, S. 45. 
221  Zum Beispiel hat das Kind Hunger und schreit, aber es gibt nichts, die Mutter, die 

Brust sind abwesend. 
222  Reitter: Perspektiven der Freud-Rezeption, S. 121-123. 
223  Vgl. Abs. 2.2.2 u. 2.2.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 109 

Mit der Enthüllung der Fremdherrschaft wird diese praktisch bearbeitbar. Man 
könnte mit Hegel formulieren, dass es bedeutet, sich als ›Kind seiner Zeit‹ be-
wusst zu werden. Das heißt zwar nicht, dass wir einfach wie Humpti Dumpti in 
Lewis Carolls Alice hinter den Spiegeln224 den Worten neue Bedeutungen geben 
können. Aber wir sehen, wer das Sagen hat – und eben: wer nicht. Erst damit 
meint Castoriadis wird die Gesellschaft und ihre uns fremd gewordenen Institu-
tionen kritisier- und veränderbar. Wie kommt man zu neuen Institutionen? Die 
Antwort von Castoriadis: die radikale Imagination bzw. das radikal Imaginäre. 
Er geht von einer Fähigkeit bzw. Möglichkeit aus, die sich neue Institutionen 
vorstellt, vor allem neue Formen wie das Zusammenleben organisiert sein soll. 
Dieses Vorstellen kann wirksam werden. Das hat wiederum mit Praxis zu tun. 
Wenn er also von der radikalen Imagination oder dem radikal Imaginären 
spricht, deutet er ein Hervorquellen an, das unerschöpflich ist, wie es Phantasie 
oder Vorstellungskraft andeuten. Der ständige Fluss, das Magma der gesell-
schaftlichen imaginären Bedeutungen verweist auch auf das ständig mögliche 
gemeinsame Tun als verändernde Praxis. Aus diesem Magma schöpft das radikal 
Imaginäre Sinn und gießt ihn in Institutionen, die in einem Symbolsystem zum 
Ausdruck kommen: »Die radikale Imagination besteht in der und durch die Set-
zung / Schöpfung von Gestalten als Vergegenwärtigung von Sinn und von Sinn 
als stets gestaltetem und vorgestelltem Sinn.«225 Castoriadis ist nicht der Mei-
nung, dass wir ohne Institutionen auskommen. Die Frage ist aber, in welchem 
Verhältnis wir zu den gesellschaftlich imaginären Bedeutungen und den daraus 
resultierenden gesellschaftlichen Institutionen stehen. Wissen wir um ihre Rela-
tivität? Können wir sie ändern? Oder: Wer kann sie ändern? Oder auch: Wer hat 
das Sagen? Das radikal Imaginäre bearbeitet unmittelbar diese imaginären Be-
deutungen gesellschaftlicher Organisation, und dies ist ein unabschließbares Un-
terfangen. Die Frage ist natürlich, wo wir diese gesellschaftlich imaginären Be-
deutungen finden sollen? Wo sonst als dem Subjekt eigenes bzw. fremdes wären 
diese bearbeitbar? Wo sonst als in einer Gemeinschaft, in welcher die Bedeutun-
gen im gemeinsamen Tun zum Ausdruck kommen? Nur so, scheint es, kann 

                                                           
224  »›Wenn ich ein Wort gebrauche‹, sprach Humpti Dumpti in ziemlich höhnischem 

Ton, ›bedeutet es genau, was es nach meinem Belieben bedeuten soll – nicht mehr 
und nicht weniger.‹ – ›Die Frage ist‹, sprach Alice, ›ob Sie ein Wort so viele ver-
schiedene Dinge bedeuten lassen können.‹ – ›Die Frage ist‹, sprach Humpti Dumpti, 
›wer Herr im Haus ist – das ist alles.‹« Carroll, Lewis: Alles über Alice. Alices Aben-
teuer im Wunderland und Durch den Spiegel und was Alice dort fand, Hamburg: Eu-
ropa Verlag 2002, S. 235f. [Herv. i.O.] 

225  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 603. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


110 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Castoriadis behaupten, dass in einem Prozess der Aufklärung diese Bedeutungen 
eingeholt und praktisch bearbeitet werden können – zuletzt also doch nicht ganz 
unantastbar bleiben. Alle drei Dimensionen des Begriffes des Imaginären deuten 
eine Relevanz dessen an, was Castoriadis mit Autonomie meint. Es bedeutet bei 
Castoriadis erstens, dass wir als Einzelne die Herrschaft der Institution und da-
mit die aktual imaginäre Institution als imaginärer Bedeutung der Gesellschaft 
durchschauen können. Zwar wird sich jede und jeder als Einzelne oder Einzelner 
bloß durch die gesellschaftlich ›aufgezwungene‹ imaginäre Institution seiner 
selbst bewusst – mit dieser Erkenntnis aber setzt Autonomie ein. Es beginnt ein 
Ringen mit dem Heteronomen. Allerdings gilt es daran zu erinnern, dass Casto-
riadis mit der Aufhebung der Heteronomie – dem fremden Gesetz – nicht meint, 
dass es keine Differenz mehr zwischen Institution und Gesellschaft geben könne 
– das bedeutete gesellschaftlich-geschichtlichen Stillstand.226 Es bedeutet zwei-
tens, dass jede historische Situation durch ein gesellschaftlich bedingtes Symbol-
system reguliert wurde und wird. In diesem zeigt sich eine imaginäre Institution, 
die sich in den meisten bisher vorherrschenden Gesellschaften als eine von der 
Gesellschaft gelöste darstellte. Und das heißt für Castoriadis, dass sie sich als 
unabänderliche vorstellt und insofern von der Gesellschaft losgelöst hat. Die 
Rückgewinnung der Macht sei nur durch einen Bruch mit einer solchen Instituti-
on möglich. Die Frage ist allerdings, wer das Sagen hat, anders ausgedrückt: 
Man muss schon die Stimme erheben, um das Sagen zu haben. Castoriadis will, 
dass Autonomie in jeder Hinsicht verwirklicht wird, und insofern steht jede In-
stitution zu jeder Zeit zur Disposition.  

Erinnern wir uns an das Zitat von Alice hinter den Spiegeln – Humpti 
Dumpti trifft den Nagel auf den Kopf. Er sagt nicht nur, dass es gerade entschei-
dend ist, wer das Sagen hat. Er sagt zugleich, dass er von einem Wort ausgeht, 
dem eine ganz andere Bedeutung zukommen kann. Das betrifft nicht nur das, 
was Castoriadis unter Autonomie und Demokratie versteht, der konsequenten 
selbstsetzenden Gesetzgebung, sondern auch das, was er unter Schöpfung ver-
steht. In diesem Sinne heißt es bei Castoriadis: »Ich möchte, daß der andere frei 
ist, denn meine Freiheit beginnt dort, wo die Freiheit des anderen beginnt 
[...].«227 Daran wird im nächsten Kapitel angeknüpft. Zunächst nochmals eine 
grobe Übersicht:  

 

                                                           
226  Castoriadis: Die griechische polis und die Schaffung der Demokratie, S. 356f.; vgl. 

auch Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.1, S. 215. 
227  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 158. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IMAGINÄRES | 111 

1. Das Imaginäre ist in das radikal Imaginäre und das aktual Imaginäre zu tei-
len. Ersteres ist eine Fähigkeit oder eher die Möglichkeit, sich etwas vorzu-
stellen. Dieser entspricht die radikale Imagination der Psyche einerseits und 
andererseits das gesellschaftliche Imaginäre. Das aktuale Imaginäre wiede-
rum ist eine bestimmte Vorstellung. Die Fähigkeit sich etwas vorzustellen, 
bedeutet auch, etwas schöpfen zu können. Es ist dann nichts sinnlich Wahr-
genommenes oder rational Begriffenes.  

2. Die gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen sind zwar, was die soziale 
Praxis betrifft, real, dennoch aber unwirklich, imaginär und nicht wahr-
nehmbar oder bloß konzeptuell als Bedingung erkennbar. Sie verweisen auf 
eine zentrale imaginäre Bedeutung, einen Gesamtsinn, um welche die Ge-
sellschaft organisiert ist, das sich in aktual Imaginärem äußert.  

3. Das Imaginäre ist nicht mit dem Symbolischen zu verwechseln. Sie bedingen 
sich, d.h. das Imaginäre drückt sich symbolisch aus, geht aber nicht darin 
auf.  

4. Institutionen sind der Ausdruck einer Verbindung von Symbol, Funktion und 
Imaginärem, d.h. das Imaginäre bringt sich im Symbol oder einem Symbol-
system zum Ausdruck, hat aber eine ebenso funktionale Ebene, um den Er-
halt einer Gesellschaft sicherzustellen.  

5. Institutionen organisierten sich in Anlehnung an vorhandene Symbolsysteme 
(geschichtlich) oder vorgefundene Identitäten oder Mengen (Natur).  

6. Eine Institution kann als unveränderliche vorgestellt werden. Eine aktuale 
Gesellschaft erkennt die vorhandenen Institutionen nicht mehr als »eigenes 
Produkt«228, als gesetzte, was Castoriadis Heteronomie oder Entfremdung 
nennt.  

7. Gesellschaft-Geschichte bedeutet die Gesamtheit der institutionellen imagi-
nären Strukturen, die in Symbolen zum Ausdruck kam und kommt, sich in 
der Praxis, dem Handeln der Menschen, wirksam zeigte und zeigt. Sie ist als 
instituierende und instituierte Gesellschaft konstituiert.  

8. Die gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen bleiben in Bewegung, deu-
ten auf den Untergrund, das Magma, woraus sich die immer neuen imaginä-
ren Bedeutungen, die entstehen können, schöpfen. 
 

Die bisherige Untersuchung der zentralen Begriffe von Castoriadis hat einen 
gemeinsamen Fluchtpunkt deutlich werden lassen: Das Subjekt soll aus seinen 
vielfältigen Verstrickungen herausfinden. Das bedeutet, dass das Subjekt seine 
Stellung (vielleicht auch Einstellung) gegenüber sich und der Gesellschaft soweit 

                                                           
228  Ebd., S. 226. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


112 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

zu reflektieren vermag, dass es Herrschaft gewinnt. Herrschaft vor allem über 
sich selbst und das heißt über sein eigenes Handeln. Dies geschieht über die Be-
wusstwerdung der eigenen sozialen Herkunft im weitesten Sinne. Genauso ge-
schieht dies durch das Bewusstsein über die Herkunft der gesellschaftlichen In-
stitutionen, welche als erschaffene Dinge begriffen werden und damit auch mit 
dem Bewusstsein verbunden sind, dass sie von irgendjemandem, das heißt den 
Menschen, geschaffen wurden. Aus diesen Begrifflichkeiten lassen sich nun 
zwei Probleme herausschälen. Erstens stellt sich die Frage, ob Castoriadis mit 
seinen Begriffen überhaupt ein angemessenes Instrumentarium bietet, um gesell-
schaftliche Vorgänge und Konflikte aufgrund der Heteronomie zu beschreiben. 
Dem wird anhand eines konzeptuellen Vergleichs zwischen ihm und Axel Hon-
neths Begriff der Anerkennung bzw. dem Kampf um Anerkennung nachgegan-
gen. Zweitens stellt sich die Frage, eine etwas ketzerische Frage, warum über-
haupt Autonomie als Kernbegriff feststehen sollte. Damit verknüpft ist die Fra-
ge, warum Castoriadis diesem Konzept eine normative Bedeutung zuschreiben 
kann. Denn es stellt sich ja durchaus die Frage, warum dieses normativ-
politische Ziel der Autonomie angestrebt werden sollte. Es handelt sich also um 
ein Begründungsproblem, dem im nächsten Kapitel nochmals nachgegangen 
werden muss.  

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

