2. Imaginares

American: How the fuck did you get in here?
Lone Man: 1 used my imagination.'
THE LIMITS OF CONTROL; JIM JARMUSCH

Es ist der Anspruch dieser Arbeit, das Imaginére konzeptuell zu klédren. Um die-
ses Ziel zu erreichen, ist es notwendig die entsprechenden Grundlagen der politi-
schen Philosophie von Castoriadis zu untersuchen. Von Anfang an dringte und
dréngt sich also die Frage auf, was Castoriadis mit dem Imaginidren meint, dem
er einen — in der bisherigen Philosophiegeschichte — einmaligen Stellenwert gibt.
Entsprechend ist die imagindre Institution der Gesellschaft gerade durch das
Imaginire als Bedingung gekennzeichnet. Die Institutionen erfahren durch das
Imaginére ihre vielfache Gestaltbarkeit. Es wurde mit einem Beispiel, dem staat-
lichen Gewaltmonopol, eine bestimmte Institution bezeichnet; dies allerdings mit
der Absicht ihre imagindren Anteile herauszuarbeiten. Methodisch wird diese
Frage — was ist das Imagindre? — in den Vordergrund gestellt. Zugleich fiihrt sie
als roter Faden durch die Arbeit. Insofern wurde mit der Spurensuche bereits im
ersten Kapitel begonnen. Daraus ergibt und ergab sich im Verlaufe der Untersu-
chung zweierlei: einerseits die enge Verkniipfung an Begriffe wie das Symboli-
sche und die Institution, womit wiederum die entsprechenden konzeptuellen
Verbindungen zu kldren sind; andererseits der Ausgang aus diesem Labyrinth,
der zu den gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen und dem radikal Imagini-
ren fiihrt, wobei man zuletzt bei der Autonomie ankommt. Folgt man dem Ima-
gindren zuerst und immer wieder, so die Annahme der Arbeit, kommt man un-
weigerlich zum Begriff der Autonomie. Damit aber zeigt sich eine innere Ver-

1 THE LIMITS OF CONTROL (USA 2009, R: Jim Jarmusch).

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

56 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

wandtschaft, die dem Anspruch dieser Arbeit folgend die konzeptuelle Kohédrenz
von Castoriadis’ politischer Philosophie beurteilt.

Damit werden wiederum drei Aspekte wichtig, die es zu untersuchen gilt,
sobald man den Begriff des Imaginéren anspricht: Erstens die Psyche, zweitens
die Gesellschaft-Geschichte,” drittens die Institutionen. Wie Psyche und Gesell-
schaft vermittelt werden, erklért Castoriadis anhand des Begriffs des Imagindren.
Dieser gesellschaftliche Kitt oder »unsichtbare Zement«’ ist hintergriindiger
Sinn, der in den Institutionen zum Ausdruck kommt. Die Beschreibung des Ge-
waltmonopols ist ein Beispiel, welches das Bestreben von Castoriadis einleiten,
illustrieren und begrifflich fassbar machen sollte. Das Imaginédre hat entspre-
chend dieser Ebenen eine begriffliche Unterscheidung erfahren. Castoriadis
nennt das schopferische Moment der Menschen das radikal Imagindre. Das, was
geschopft werde, zeige sich in Symbolen und ihren Bedeutungen, die institutio-
nalisiert das aktual Imagindre umfassten. Insgesamt bildeten diese geschopften
gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen jenen transindividuellen Kitt, durch
den eine Gesellschaft erst zusammenhélt. Allen drei Ebenen wird im Folgenden
nachgegangen. Im Verlauf dieser Auslegung wird sich ein transzendentaler Sinn
und normativer Anspruch verdeutlichen, der im folgenden Kapitel zum Thema
Entfremdung aufgenommen wird. Dabei geht es um die von Castoriadis ange-
strebte Autonomie gegeniiber heteronomen Institutionen. Was das bedeutet, wird
sich erweisen.

2.1 IMAGINARES | — GESELLSCHAFT UND INSTITUTION

Ein erster Schritt fiihrt zur Begriffsklarung des Imagindren. Dazu gehoren die
konzeptuellen Verstrickungen mit anderen Begriffen. Man kann eine Triade
ausmachen: Das Imaginére ist mit dem Symbol und der Institution verbunden.
Diese Verkniipfung wird in einem Zusammenhang mit der Funktionalitét von In-
stitutionen dargestellt. Erst diese zeigt, wie eine Gesellschaft Probleme 16st. Die-
se Funktionalitdt zeigt aber nicht, warum eine Gesellschaft Probleme genauso
und nicht anders 16st. Dazu bedarf es des Imaginéren, das durch ein Symbolsys-
tem den Institutionen einen Sinn verleiht. Dieser Sinn verweist auf jene gesell-
schaftlichen imagindren Bedeutungen, die alles zusammenhalten. Entsprechend

2 Castoriadis spricht von Gesellschaft-Geschichte, um zu verdeutlichen, dass Gesell-
schaft ohne Geschichte nicht denkbar ist. Wenn an dieser Stelle von Gesellschaft die
Rede ist, wird entsprechend auf Gesellschaft-Geschichte referiert.

3 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 246.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 57

wird nach einer ersten Anndherung an das, was das Imagindre anzeigt, die Ver-
bindung zum Symbolischen und weiter zur Institution untersucht. In einem wei-
teren Schritt wird dann der Bezug auf die gesellschaftlichen imagindren Bedeu-
tungen, den grundlegenden Sinn, den sich eine Gesellschaft gibt, erldutert. Zu-
letzt werden die damit eng zusammenhingenden Begriffe Autonomie, Praxis
und Magma mit Bezug zur instituierten und instituierenden Gesellschaft aufge-
nommen und erklart.

2.1.1 Imaginéares und Symbole

mImaginir« sagen wir, wenn wir etwas >Erfundenes< meinen«®. Dieses Erfunde-
ne, das Imagindre, ist vorerst sehr verallgemeinert zu verstehen: etwas blofs Vor-
gestelltes. Dieses Vorgestellte ist von der Realitdt, dem was ist, unterschieden.
Dieses Vorgestellte bzw. Imagindre werde erst wirklich, so Castoriadis, durch
das Symbolische. Es driicke sich symbolisch aus, um »existieren« zu kénnen.
Dies geschehe in »Bildern«’. Unter dem Symbolischen oder Symbolismus ver-
steht Castoriadis »Bedeutungen im weitesten Sinne«’, das heiBt ein gesellschaft-
lich anerkanntes Symbolsystem wie z.B. ein juridisches System oder eine institu-
ierte Macht (wie bspw. eine Diktatur, Kirche, das Gewaltmonopol etc.).” Das
Symbolische oder der Symbolismus sei aber umgekehrt, durch die Féhigkeit zu
Imaginieren (capacité imaginaire)® bedingt.” Diese Fihigkeit oder Mglichkeits-

4 Ebd., S.217.

5 Naheliegender ist der franzdsische Ausdruck »images«, da er auch Vorstellung bedeu-
tet und den Bezug zur »imago« verdeutlicht. Castoriadis schreibt: »Der Riickgriff auf
den Term >Imagination< scheint mir aufgrund zweier Konnotationen des Wortes gebo-
ten: dem Bezug zur imago, zum Bild im weitesten (und keineswegs nur >visuellen<)
Sinne des Wortes, d.h. zur Form (Bildung, Einbildung usw.); und dem Bezug zum
Gedanken der Erfindung oder besser und genauer gesagt, zur Schopfung.« Castoriadis:
Das imaginidre Element und die menschliche Schopfung, S. 293. [Herv. i.0.] Vgl.
auch Castoriadis: L’Institution imaginaire de la société, S. 177 bzw. Castoriadis: Ge-
sellschaft als imaginére Institution, S. 218.

Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 200.

Ebd.

Castoriadis: L’institution imaginaire de la société, S. 177.

Es wird mit Absicht nicht der Kant’sche Begriff der Einbildungskraft benutzt. Obwohl
Castoriadis Kant zuschreibt, Aspekte des Imagindren in der Kritik der Urteilskraft

O 0 9

entdeckt zu haben, weicht er doch in entscheidenden Punkten von Kant ab. Vgl. dazu

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

58 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

bedingung nennt Castoriadis das radikal Imagindre. Es sei vorausgesetzt, dass
wir etwas, ein Bild, das nicht real oder vorhanden sei, vorstellen konnten:

»In dem Mafle jedoch, wie das Imaginére letztlich auf eine urspriingliche Féhigkeit zu-
riickgeht, sich mit Hilfe der Vorstellung ein Ding oder eine Beziehung zu vergegenwirti-
gen, die nicht gegenwirtig sind (die in der Wahrnehmung nicht gegeben sind oder es nie-
mals waren), werden wir von einem letzten oder radikalen Imagindren als der gemeinsa-

men Wurzel des aktual Imagindren und des Symbolischen sprechen.«'

Was meint Castoriadis mit dem Begriff »radikal«? Oder anders gefragt: Was ist
Schopfung?

»lch benutze den Begriff yradikal« zunédchst, um das, worum es mir geht, von der »sekun-
dédren< Imagination abzugrenzen, der einzigen, von der man normalerweise spricht, der
rein reproduktiven und / oder kombinatorischen Imagination, und dann, um den Gedanken
zu betonen, dass diese Imagination der Unterscheidung zwischen >Realem« und >Imaginé-
rem¢ oder >Fiktivem« vorausgeht. Um es ganz direkt zu sagen: Nur weil es radikale Imagi-
nation und instituierendes Imaginéres gibt, existiert fiir uns >Realitéte, als solche und als je

. 11
bestimmte.«

Dieses Imaginire ist als schopfendes Tun selbst Griindendes.”” Dieses radikal
Imaginére ist also nicht zu verwechseln mit einer Fahigkeit wie der sogenannten
Einbildungskraft, Phantasie oder Imagination, welche Castoriadis sekunddre
Imagination nennt. Diese gehdrt zum Vermogen, ist aber nur ein Teil davon. Das
radikal Imaginédre sei im Gegensatz dazu — um hier den Unterschied zum sekun-
dédren Imagindren zu verdeutlichen — Bedingung der Trennung von Realitit und
Fiktion."” Es gibt ein reales Ding in der Welt, z.B. das Land Schweiz. Damit es

Castoriadis: Das imagindre Element und die menschliche Schopfung, S. 298-309 u.
Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 23-35.

10 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 218. [Herv. i.0.]

11 Castoriadis: Das imagindre Element und die menschliche Schopfung, S. 293. [Herv.
i.0.]

12 Hier wird der Praxisbegriff von Castoriadis deutlich, der spiter nochmals aufgenom-
men wird (Vgl. Abs. 2.3). Castoriadis strdubt sich dabei gegen eine Aufteilung der
Arbeit als Techné wie sie Platon vorstellte, dass etwa die Idee als Vorstellung im
Werk abgebildet wird.

13 Zentral ist an dieser Stelle, dass Castoriadis unausgesprochen einen Bezug zu Aristo-

teles” Uber die Seele herstellt, wenn er von der schopferischen Fahigkeit spricht, sich

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 59

dieses Ding geben kann, muss es als Vorstellung, als Bild zur Darstellung kom-
men, im Symbol. Dass Symbol und Bild zusammenkommen, dass Schweiz als
Zeichen und Schweiz / Nation als Bedeutungen verkniipfbar sind, verdankt sich
bei Castoriadis sich dem radikal Imagindren. Dass Symbol und Bild zusammen-
gehoren, begriindet sich zugleich aus ihrer mdglichen Verschiebung und Varia-
bilitdit. Wenn man z.B. sagte »dies ist die Schweizer Flagge«, ist durch dieses
Symbol eines weilen Kreuzes auf rotem Grund das Imagindre der Nation
Schweiz als Bedeutung bezeichnet (und gewissermalien geronnen). Das Imaginé-
re verwirklicht sich in der Vorstellung Schweiz und weiter in Begriffen wie —
etwas plakativ — Neutralitidt, Unabhéngigkeit, Kédse etc. Genauer gesagt: dem
Wort Schweiz als Signifikant, d.h. als Bezeichnung oder Wort, kommt eine be-
stimmte Bedeutung (Signifikat) zu. Der Signifikant ist das Symbol, ein sprachli-
cher Ausdruck. Die Fahigkeit und Mdglichkeit der Vorstellung bezeugt etwas
Entscheidendes:'* Wir stellen uns etwas vor, das nicht anwesend ist. Dies wird
erst durch das radikal Imagindre ermoglicht. Erst dieses Imaginére, das als Wur-
zel der Grund aller Vorstellung sei, bringt dann das Vorgestellte — das aktual
Imagindre — hervor: »Es handelt sich dabei um die elementare und nicht weiter
zuriickfiihrbare Fahigkeit, ein Bild hervorzurufen.«”> Obwohl Castoriadis im
Symbolischen eine notwendige Bedingung fiir die Ausdruckskraft des radikal
Imaginéren vorstellt, betont er, dass erst die Vorstellungskraft als schopferischer
Akt des radikal Imaginiren das Symbolische ermoglicht.'® Erst durch diese Fi-
higkeit kénnten ein »zentrales Imaginires« (z.B. Nation'’) und seine »elementa-
ren Symbole« entstehen bzw. bestehen.'® Dariiber hinaus und damit verbunden
entstiinde peripheres Imagindres, wie z.B. eine Flagge bzw. ein Wort wie

etwas vorzustellen. Vorstellen wird als Bedingungen nicht nur des Denkens, sondern
auch des Wahrnehmens dargestellt. Im Aufsatz La découverte de ['imagination setzt
sich Castoriadis eingehend mit Aristoteles’ De Anima auseinander, wo er glaubt auf-
zeigen zu konnen, dass bereits Aristoteles dem radikal Imaginéren auf der Spur gewe-
sen sei. Vgl. dazu Castoriadis, Cornelius: Domaines de [’homme. Les carrefours du
labyrinthe 2, Paris: Edition du Seuil 1986, S. 327-363 bzw. Castoriadis: Das imagini-
re Element und die menschliche Schopfung, S. 47-86.

14 Vgl. Castoriadis: Domaines de I’homme. Les carrefours du labyrinthe 2, S. 327-363;
vgl. dazu auch Castoriadis: Das imaginire Element und die menschliche Schopfung,
S. 47-86.

15 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 218.

16 Castoriadis: Das imagindare Element und die menschliche Schopfung, S. 293f; 326f.

17 Ebd., S. 30f.

18 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 224.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

60 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Schweiz mit der Bedeutung Sciweiz und im Weiteren die Verkniipfung mit be-
stimmten Bedeutungen.'® Deutlich wird dabei, dass diese Gruppierung >willkiir-
lich« ist, zumindest teilweise. Dass es sich um eine bewusste Verbindung des
Wortes Schweiz und der Bedeutung Schweiz handelt, stimmt dann, wenn man
sich seiner Beweglichkeit bewusst wird. Schweiz kann und muss andere Bedeu-
tungen aufnehmen und sich verdndern. Allerdings lésst sich dies rational nur be-
dingt steuern, da es sich bei diesem aktual Imagindren um ein gesellschaftlich
Imagindres handelt, das nicht einfach so von einem Einzelwillen umgeformt
werden kann, sondern eine eben — gesellschaftliche — und hergebrachte, histori-
sche Bedeutung ist.”’ Die grundlegende Frage bei Castoriadis ist: Wie es mog-
lich sein kann, dass etwas Imaginéres, ein Begriff wie eben Schweiz oder bei-
spielsweise Gott, begleitet von weiteren sekundédren imagindren Bedeutungen
(allmichtig, allweise, etc.) von uns als von uns unabhingige Vorstellung be-
trachtet wird? Anders gefragt: Wie kommt es, dass solche gesellschaftlichen
imagindren Bedeutungen, wie sie Castoriadis nennt, als von uns unabhéngige
Entitdten bzw. Dinge im weitesten Sinne begriffen werden? Castoriadis antwor-
tet mit einem Stufenmodell seines Begriffes des Imagindren. Im Kern stehen un-
verfiigbare Symbole. Sie sind als erste Symbole des radikal Imagindren zu be-
trachten. Verbindungen dieser ersten symbolischen Elemente bildeten die Struk-
tur der Gesellschaft (Zeremonien, Religion, Formen der Autoritit wie das Ge-
waltmonopol, etc.). Diese Ebene ist nicht nur funktional. Um diese primédren
Symbole, die auf eine zentrale gesellschaftliche imaginire Bedeutung hinweisen,
gruppiert sich das periphere Imagindre, bereits bekannt als aktual Imaginéres:

»Eine Fahne ist ein Symbol mit rationaler Funktion, Erkennungszeichen und Sammel-
punkt, wird aber bald zu einem Gegenstand, um dessentwillen man imstande ist, in den
Tod zu gehen, und der den Patrioten einen Schauer iiber den Riicken jagt, wenn sie eine

ey e . . 21
Militdrkolonne vorbeimarschieren sehen.«

Dasselbe gilt fiir die Vereidigung der Kantonspolizist_innen. Die Fahne stand
Pate, hing mit dem Eid bestickt iiber dem Eidesschwur der Polizist_innen. Wie
der gewichtige Fingerzeig einer Gesellschaft, die sich auf die Gesetzeshii-
ter_innen verldsst. Nicht umsonst verwiesen der Regierungsrat Fehr und Polizei-
kommandant Wiirgler auf ihre gesellschaftliche Aufgabe: die Sicherheit zu wah-

19 Was heif3t es beispielsweise neben dem Biirgerrecht Schweizer in zu sein? Was be-
deutet es damit das Gewaltmonopol zu befiirworten?

20 Ebd., S. 225.

21 Ebd, S.224.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 61

ren.”” Ausgehend von einem verfiigbaren Zweck, verselbstindigt sich der Sinn
bzw. das Symbol und seine Bedeutung, was mit dem Beispiel der Fahne deutlich
wird. Die blof rationale Funktion wird iiberschritten, ist nicht der eigentliche
Sinn. Irrefithrend konnte bei diesem Beispiel bloB sein, dass die Fahne eine
Funktion hat. Diese hat sie auch, aber nicht nur. Man kann behaupten, dass diese
Funktion nur einen Teil der Bedeutsamkeit der Flagge erklart. Die mogliche
Aufopferung fiir dieses Symbol kann nur dann verstanden werden, wenn sich
dessen Funktion einem vorausgesetzten gesellschaftlichen Gesamtsinn unterord-
net. Dieser Gesamtsinn bestimmt das individuelle Selbstverstdndnis entschei-
dend mit. Man opfert sich nicht fiir die Flagge als Flagge, als Stofffetzen. Das
wire ldcherlich. Man opfert sich dafiir, wofiir sie steht. Aber wer bestimmt dies?
Castoriadis fragt also, wie die institutionalisierten Symbole zusammenhéngen,
was ihr Sinn oder Zweck sei.

2.1.2 Institutionen und Sinn

Was hilt neben dem »unsichtbaren Zement«>, den imaginéren Bedeutungen, die
noch zu prizisieren sind, eine Gesellschaft zusammen?** »Was eine Gesellschaft
zusammenhalt, ist natiirlich ihre Institution, der Gesamtkomplex ihrer Einzelin-
stitutionen [...] Normen, Werte, Sprache, Werkzeuge, Verfahren und Methoden
des Umgangs mit Dingen und ihrer Herstellung, und natiirlich das Individuum
selbst [...].«*> Was heifit Institution? Castoriadis erfasst mit diesem Begriff alle
moglichen Aspekte: Normen, Werte, Sprache, Werkzeuge, Herstellungsprozesse
oder -methoden, Individuen, etc. Alle in einer Gesellschaft diese auszeichnen-
den, feststellbaren Verfahren und Vorstellungen werden im Begriff Institution
zusammengedringt. Die Institution selbst ist als Komplex gedacht, der durch
diese verschiedensten partikularen Institutionen und ihre Bedeutungen struktu-
riert wird, Institutionen wie die Polizeibehorde. Hier dréngt sich die Frage auf,
wie sich Institutionen behaupten koénnen: »Oberflachlich, und eher in Ausnah-
mefillen, durch Zwang und Sanktionen. Weniger oberflachlich, und auf breiterer
Basis, durch Zustimmung, Unterstiitzung, Konsens, Legitimitit, Glaube.«*® We-
niger Gummischrot und Kniippel, als die Zustimmung, dass es diese brauche, sei
entscheidend. Castoriadis deutet damit seinen Begriff der Heteronomie bzw. Ent-

22 Vgl.dazu 1.1.

23 Ebd, S. 246.

24 Castoriadis: Das imagindre Element und die menschliche Schopfung, S. 27f.
25 Ebd, S. 28f.

26 Ebd.,S.29.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

62 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

fremdung an, der spéter im Zusammenhang mit der Autonomie nochmals aufzu-
greifen ist. Zumindest verrét er, dass die Institution ZwangsmaBnahmen brauche,
seien es nun physische oder psychische, Gefiangnis, Gummischrot, schlechtes
Gewissen oder — entscheidend — die Rationalisierung des Gewaltmonopols, wie
sie im Kapitel 1 aufgezeigt wurde. Castoriadis verweist in einem weiteren Schritt
auf die Subjektgenese:”” »Doch in letzter Instanz: durch und mittels Formung
(Fabrikation) eines gesellschaftlichen Individuums aus menschlichem Rohmate-
rial, eines Individuums, in dem sowohl die Institutionen selbst als auch die >Me-
chanismen« ihres Fortbestands verankert sind.«’® Castoriadis bezeichnet damit
eine grundlegende Pragung oder Erziehung. Er meint, dass jede und jeder Ein-
zelne selbst Gesellschaft isz. Das heiflt, indem wir die Gesellschaft verkérpern
und als Individuen, die in einem sozialen Gefiige herrschenden Normen reprodu-
zieren, besteht dieses Geflige iiberhaupt. Das verweist auf zweierlei: Erstens
konnen wir den Institutionen und ihren instituierten gesellschaftlichen imaginé-
ren Bedeutungen nicht entkommen. Das jeweilige einfachste individuelle Selbst-
verstdndnis ist gesellschaftlich-geschichtlich. Zweitens entkommen wir der Ge-
sellschaft-Geschichte stindig, da Institutionen verénderbar, verfiigbar bleiben.
Das heif3t, die einst eingefiihrten Institutionen (z.B. Papa arbeitet, Mama kocht...)
konnen aufgebrochen werden, sind zu dndern mdglich. Man kann durch eine an-
dere geschopfte und vorgestellte imagindre Bedeutung neue Institutionen einfiih-
ren. Dass dies nicht einfach ist, versteht sich von selbst. Die Kohédrenz verdanke
sich den Bedeutungen. Die Institution wiederum ist nur eine AuBerung der Be-
deutungen. Nochmals: Der Schweizer Reisepass als Dokument der Institution
Schweizer_in. Dieses Papier verweist als Symbol oder Zeichen auf die Institution
Schweiz, die mit Bedeutungen verbunden ist oder eher: aus ihnen hervorging
und -geht. Wenn man aber am Schweizer Grenzposten steht, dabei denkt: »Ich
bin Schweizer!« und mit dem roten Pass wedelt — worin unterscheidet man sich
dann von jemandem, die oder der wihrend der Kulturrevolution eine Mao-Bibel
in die Luft streckt und damit wedelt?

Bisher wurde die genauere Kldrung der imaginidren Bedeutungen, genauer
der gesellschaftlichen imaginiren Bedeutungen aufgeschoben. Was sind nun die-
se gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen? Gehen wir einen Umweg. Bisher
wurde deutlich, dass Symbole Ausdruck imagindrer Bedeutungen sind. Es wurde
angedeutet, dass diesem Imagindren auch funktionale Aspekte zukommen. Es
bleibt ein Rest, eher ein Uberschuss, dem man nun nachgehen muss.

27 Vgl. Abs. 2.2.
28 Ebd.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 63

»Jenseits der bewufBten Tatigkeit der Institutionalisierung finden die Institutionen ihren
Ursprung im gesellschaftlichen Imagindren. Dieses Imagindre muf} sich mit dem Symbo-
lischen verschrinken, weil sich die Gesellschaft sonst nicht hétte ysammeln<« kénnen, muf3
aber auch mit dem Okonomisch-Funktionalen verbunden sein, weil sie sonst nicht hétte

. . 29
iiberleben konnen.«

Das gesellschaftliche Imaginédre hélt das Symbolische in der einen Hand. Der
Zweck einer Gesellschaft wird damit {iberhaupt denkbar. In der anderen Hand
hilt es den Malstab der Funktion, damit sie sich reproduzieren kann. Die
Schweizer Flagge als Symbol, die zugleich einer Funktion gerecht wird, veran-
schaulicht beide Aspekte. Willensnation im Sinne eines (blof vermeintlichen)
funktionalen Zusammenschlusses, der aber immer wieder als gesellschaftlich
imagindrer Zusammenhalt aufgeladen wurde und wird, man konnte sagen: auf-
geladen werden muss.”® Was den Funktionalismus®' betrifft: Institutionen sind
Ausdruck einer Funktion, die gesellschaftliche Zwecke erfiillt. Castoriadis lehnt
diese Auffassung vollstindig ab. Im Gegensatz dazu schreibt er:

»Eine bestimmte Organisation der Okonomie, ein juridisches System, eine instituierte
Macht oder eine Religion existieren als gesellschaftliche anerkannte Symbolsysteme. Thre
Leistung besteht darin, Symbole (Signifikanten) mit Signifikaten (Vorstellungen, Ordnun-
gen, Geboten oder Anreizen, etwas zu tun oder zu lassen, Konsequenzen — also Bedeutun-
gen im weitesten Sinne) zu verkniipfen und ihnen als solchen Geltung zu verschaffen, das
heifit diese Verkniipfung innerhalb der jeweiligen Gesellschaft oder Gruppe mehr oder

. . . 32
weniger obligatorisch zu machen.«

Nicht nur, dass in einer Institution bestimmte Bedeutungen festgemacht werden,
ist wichtig, sondern entscheidend ist, dass sie gesetzt und Gesetz sind, dass sie

29 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 225. [Herv. i.0.]

30 Beispielsweise die Erfindung des Schweizer Nationalfeiertages Ende des 19. Jahrhun-
derts oder die geistige Landesverteidigung in den 1930er Jahren geben ambivalente
Anbhaltspunkte. Aufgeladen ist insofern auch die Vorstellung einer »Willensnationc.
Die Funktionalitéit der jeweiligen Absichten wird deutlich nur durch ein vorausgesetz-
tes Imaginéres, das angesichts einer Bedrohung hervortritt oder erfunden wird. Zu be-
achten ist, dass es einen >reinen< Funktionalismus bei Castoriadis nicht gibt.

31 Castoriadis setzt sich vor allem mit der Unterscheidung zwischen Funktionalismus —
etwas verkiirzend: Institutionen gibt es, weil sie eine bestimmte Funktion erfiillen —
und Symbolismus — Institutionen sind blo Symbole — auseinander.

32 Ebd, S. 200.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

64 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

etwas >zurecht< richten. Entsprechend geben Institutionen Halt und machen ge-
sellschaftliches Leben mdglich. Der Vergleich mit der Sprache oder genauer
dem Erlernen einer Sprache (d.h. Muttersprache) verdeutlicht dies nochmals.
Man entgeht der vorgefundenen Bedeutung der Sprache nicht. Castoriadis geht
davon aus, dass Bedingungen, an die sich ein Symbolsystem anlehnt, gegeben
sind. Wesentlich sind fiir das Verstdndnis im Folgenden zwei Seiten einer Me-
daille: einerseits, dass eine Gesellschaft einen Symbolismus konstituiert, jedoch
— wie die Sprache — nicht vollig frei, und andererseits, dass sie diesen Symbo-
lismus auf etwas auBlerhalb Liegendes bezieht. Das macht eine Implikation deut-
lich: Obwohl der Symbolismus unfrei ist, insofern er auf etwas AuBersymboli-
sches bezogen ist, bleibt eine historisch bedingte Gestaltbarkeit. Auf die Sprache
bezogen: »Zwar konnen wir niemals aus der Sprache heraustreten, aber unsere
Beweglichkeit in der Sprache kennt keine Grenzen [...].«>> Castoriadis begriindet
damit, dass die Gestaltung und Gestaltbarkeit in der Geschichte der gesellschaft-
lichen Organisationen so verschieden war und ist. Alle Gesellschaften oder Kul-
turen brauchen Zeichen und bestimmte Bedeutungen, die in einer symbolischen
Ordnung und ihren Institutionen Sinn machen. Dieser Gesamtsinn als gesell-
schaftliches Imaginédres sei jenes zentral Imagindre, der nicht erklarbare >Rest,
um welchen die symbolische Ordnung und ihre Institutionen angeordnet seien.
Symbolsystem und Funktion erkldren Institutionen entsprechend nicht zu-
reichend. Es bleibt immer die Frage, warum die Gesellschaft gerade in dieser
Weise organisiert wurde. Dass in der Geschichte der Gesellschaften die ver-
schiedensten Ordnungen eingefiithrt wurden, kann, so Castoriadis, nicht anders
erklart werden. Damit lédsst sich bereits aufnehmen, was im 3. Kapitel nochmals
systematisch untersucht wird, was Castoriadis unter Heteronomie bzw. Entfrem-
dung versteht:

»Die Institution ist ein symbolisches, gesellschaftlich sanktioniertes Netz, in dem sich ein
funktionaler und ein imaginédrer Anteil in wechselnden Proportionen miteinander verbin-
den. Entfremdung ist die Verselbstdndigung und Vorherrschaft des imagindren Moments
der Institution, deren Folge wiederum die Verselbstdndigung und Vormachtstellung der

Institution gegeniiber der Gesellschaft ist.«**

Wenn es sich bei der Institution um ein Netz handelt und dieses Netz gekniipft
ist aus funktionalen und imaginiren Fidden, dann ist die Frage wie wir ins Netz
gehen. Dieses symbolische Netz ist beweglich. Wieviel funktional, wieviel ima-

33 Ebd, S.216.
34 Ebd., S. 226.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 65

gindr ist, bleibt im Fluss. Entfremdung finde dann statt, wenn sich die imagini-
ren Fdden von den funktionalen 16sten. Dabei gilt es zu bedenken, dass dieses
Netz gesellschaftlich erwiinscht« ist und verteidigt wird.”® Es fanden zwei Los-
16sungen statt, einerseits 10se sich das Imagindre vom Funktionalen und dadurch
andererseits die Institution von der Gesellschaft. Castoriadis denkt sich dabei ei-
ne urspriingliche Einheit insofern, als sich die Gesellschaft um einen Gesamt-
sinn, ein zentrales Imagindres, gruppiert. Aus der Gesellschaft muss eine be-
stimmte Institution entstehen, bzw. wird von ihr fiir ihr Funktionieren instituiert
oder gesetzt. Sinn macht eine Einrichtung, die etwas organisiert, nur, wenn sie
auf einen Zweck bezogen bleibt. Dieser Zweck wird als imagindrer Anteil in ei-
ner Institution bedeutsam. Werde dieses Imagindre als unabdnderliche, unver-
fligbare Bedeutung betrachtet, entfremde sich die Gesellschaft von ihren, das
heift »selbst« eingerichteten, Institutionen.

Bei dieser gesellschaftlichen Einrichtung, stellt sich nun die Frage, wie sich
die Gesellschaft einrichtet, wie sie sich organisieren kann. Dabei verschiebt sich
der Fokus vom Instituierten zum Instituierenden. Das radikal Imaginére sei die
Voraussetzung dafiir, dass etwas Neues entstehen konne, es sei »schopferisches
Tun«’®. Die Athener hitten in der Antike — um ein fiir Castoriadis wichtiges
Thema aufzugreifen — die Demokratie nicht entdeckt’’, sondern in urspriingli-
cher Weise erfunden.” Zwei Aspekte gilt es jeweils zu beachten: Erstens ist die-
ses gesellschaftliche Einrichten oder Tun, diese schaffende Praxis, nicht unge-
bunden — wie weiter oben erwéhnt. Dies wird durch die geschichtlichen Hinter-
griinde, die Natur und ein Mindestmall an funktionaler Kohidrenz begriindet,
denn »[k]eine Gesellschaft konnte existieren, ohne die Produktion ihres materiel-
len Lebens und ihre Reproduktion als Gesellschaft zu organisieren«’’. In diesem
Rahmen aber seien die Menschen frei: »Der Mensch tiberschreitet seine Defini-
tionen stets wieder, weil er sie selbst schafft, indem er etwas schafft und damit
auch sich selbst erschafft [...].«* Das bedeutet hier nichts weniger als den Men-
schen und die Menschen in der Gesellschaft." Was hilt nun eine Gesellschaft

35 Ebd., S. 186.

36 Ebd, S.229.

37 Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 19; 37.

38 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 229.

39 Ebd, S. 250.

40 Ebd., S.233.

41 Allerdings ist dies als Sammlung aller Bedeutungen in der Gesellschaft-Geschichte zu

verstehen, die den Menschen bezeichnen und nicht als Substanzialisierung.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

66 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

wie »unsichtbarer Zement«® zusammen? Castoriadis gelangt zu diesem Kitt
iiber drei Fragen, die bisher angedeutet wurden:

1. Warum wurde gerade das aktuale oder auch vergangene Symbolsystem ge-
wihlt?
Welcher Sinn steckt hinter den Symbolen?*
Wie kann sich das Symbolsystem verselbstandigen?

Die Antworten lassen sich kurz zusammenfassen. Sie filhren unmittelbar zum
Problemkern des Begriffes des Imagindren bei Castoriadis, zumindest die Be-
antwortung der ersten beiden. Auf die dritte Antwort wird im néchsten Kapitel
genauer eingegangen.™*

Erstens: Die Wahl eines bestimmten Symbolsystems einer Gesellschaft kon-
ne nicht erschopfend geklart werden. Es sei z.B. unklar, warum ein Stamm zwei
Clans in ein »homologes Verhiltnis zu dem Paar Falke / Krihe« setze.”” Warum
gerade diese zwei Vogel, um eine Verwandtschaftsbeziehung zu bezeichnen?
Warum iiberhaupt diese zwei Arten? Dass aber in der Geschichte der Menschheit
eine Unmenge von verschiedenen Ordnungen und insofern Symbolsystemen in-
stitutionalisiert wurde, um die Gesellschaft zu organisieren, ist unbestritten, wa-
rum aber ein bestimmtes Symbolsystem instituiert wurde, kann man nicht ab-
schlieBend kldren. An dieser Klippe bricht nicht nur unser Wille die Geschichte
vollstdndig zu kldren, sondern auch die Moglichkeit einen bestimmten Anfang
einer Gesellschaft auszumachen.

Zweitens: Damit Bedeutungen mit Symbolen verbunden sein kdnnten, miiss-
ten sie sich auf »bedeutungstragende Strukturen« stiitzen.*® Was ist diese Struk-
tur, die laut Castoriadis Bedeutungen zwar stiitzt, aber nicht determiniert? Casto-
riadis antwortet mit zwei Beispielen: einerseits dem Odipus-Mythos (Inzest-
Verbot) und andererseits der von Claude Lévi-Strauss herausgearbeiteten Struk-
tur des Rohen und Gekochten (Natur-Kultur-Dualismus). Diese Strukturmomen-
te der Symbole verwiesen auf einen grundlegenden Sinn. Sei es nun, dass es um
ein Verhéltnis des Begehrens gehe, und damit verbunden das Inzestverbot, oder
die Aneignung der Natur durch Garen oder Kochen. Eine Annédherung an eine

42 Ebd., S. 246.

43 Castoriadis spricht fir gewohnlich von Signifikaten und ihren Signifikanten, bzw. ih-
rer Verbindung. Er verwendet die Begriffe allgemein als Bedeutung / Sinn und Zei-
chen / Symbol, vgl. ebd., S. 200.

44 Vgl. 2.3 bzw. Kap. 3.

45 Ebd., S. 235.

46 Ebd., S. 236.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 67

Institution, die auf einen solchen Sinn verweist, bildet das im 1. Kapitel be-
schriebene staatliche Gewaltmonopol. Gewalt ist nicht mehr gleich bezeichnet
oder vorstellbar ohne diese gesellschaftliche imagindre Bedeutung, sondern
staatliche Gewalt erhélt eine Bedeutung, die Erlaubtes von Unerlaubtem sondert
und das Handeln entsprechend organisiert. Castoriadis verweist auf dieses orga-
nisierende Moment:

»Doch das Inzestverbot ist keine Geschmacksfrage, sondern ein Gesetz, das heifit eine In-
stitution mit einer Bedeutung, ein Symbol, ein Mythos und eine normative Aussage mit
einem Sinn, der eine Unzahl menschlicher Handlungen organisiert, eine Vorschrift, die
mitten im Bereich des Mdglichen eine Mauer zwischen Erlaubtem und Verbotenem zieht,
einen Wert schafft und das gesamte Bedeutungssystem neu anordnet, insofern sie bei-
spielsweise der Blutsverwandtschaft einen Bedeutungsinhalt zuweist, den sie >zuvor< nicht

hatte.«"’

Insofern haben Institutionen des Inzestverbots eine strukturierende Wirkung.
Aber nur als Ausdruck einer gesellschaftlichen imagindren Bedeutung wird das
Ganze organisierbar: »Wir behaupten also, dass es Bedeutungen gibt, die von ih-
ren Tragern — den Signifikanten — relativ unabhéngig sind und die bei der Wahl
und Anordnung dieser Signifikanten eine Rolle spielen. Diese Bedeutungen
konnen sich auf Wahrgenommenes, Rationales und Imagindres beziehen.«™ Am
Beispiel der Vorstellung von Gott, das Castoriadis aufgreift: Dieser sei mehr als
ein Symbol, als dieses referiert der Name auf eine Bedeutung, die nicht auf et-
was Wirkliches zugreift. Gott sei eine »zentrale Bedeutung«, auf die eine Un-
menge von anderen Bedeutungen sich bezdgen, die wiederum das Handeln und
Denken der Menschen organisierten (Rituale, Gebete etc.).” Entsprechend ist
diese Vorstellung Gott aber durchaus wirklich. Das Gewaltmonopol verdeutlicht
dies ebenfalls — gerade indem es sehr wirksam ist: Es organisiert real das Han-
deln: »[W]ir brauchen wohl kaum hervorzuheben, daB das gesellschaftliche
Imaginire in unserem Sinne realer ist als das >Reale<.«” Es ist vermittelt durch
Symbole bzw. ein Symbolsystem fassbar — vom Gummischrot zum Gesetzestext
und zuriick. Inwiefern dies mit der fraglichen Verselbstindigung des Symbolsys-
tems und damit der Heteronomie zu tun hat, wird noch aufzugreifen sein.”'

47 Ebd., S. 239.

48 Ebd., S.241. [Herv.i.0.]
49 Ebd. [Herv.1.0.]

50 Ebd., S.242.

51 Vgl. dazu Abs. 3.1.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

68 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Bisher wurden die konzeptuellen Verstrickungen zwischen Symbol, Institu-
tion und Imagindrem erldutert. Castoriadis verwies immer wieder auf die Not-
wendigkeit, ein solches Imagindres anzunehmen. Zuletzt stellt sich aber die Fra-
ge, wie es iiberhaupt zu diesem Sinn, diesem gesellschaftlichen Imaginéren,
kommt. Jede Gemeinschaft stelle sich Fragen, Fragen iiber sich. Wer sind wir?
Was sind wir? Was wollen wir? etc. »Die Rolle der imagindren Bedeutungen
liegt darin, eine Antwort auf solche Fragen zu liefern [...].«’> Dass es sich hier
nicht einfach um eine bewusste Entscheidung handelt oder handeln kann, sollte
daraus klar geworden sein, dass sich die gesellschaftlichen imagindren Bedeu-
tungen nicht einfach bestimmen lassen, sondern nur indirekt deutlich wiirden.
Die imagindren Bedeutungen sind insofern keine Entscheidung fiir eine be-
stimmte Struktur — oder sehr selten —, sondern die Fragen ergeben sich viel eher,
wenn bestimmte Antworten schon gegeben sind oder waren und wieder auftau-
chen: »Erst im Tun einer Gesellschaft erscheint die Antwort auf solche Fragen
als verkorperter Sinn.«” Man ist Schweizer in und das heiBt ...? Man handelt —
miisste es entsprechend eher heilen — schweizerisch. Was bedeutet der Begriff
Nation oder Schweizer Nation? Wie erfiillt der Begriff Nation diese Aufgabe?
Dieser Begriff ist in dreierlei Sinne imaginér: die gemeinsame Geschichte ist ers-
tens vorbei, also unwiederholbar, zweitens, eine Ansammlung von wenigen
Gemeinsamkeiten oder Eigenschaften (auch stereotyp: Schweizer innen sind...
neutral, tiichtig, sparsam, hoflich, fremdenfeindlich, opportunistisch, stur etc.)
und drittens, Nation werde als real akzeptiert, obwohl sie eigentlich mythisch
sei.”* Wenn dies imaginr ist, was ist dann wirklich? Gibt es eine Wirklichkeit
hinter dem Realen? Castoriadis weist auf zwei Dimensionen hin: einerseits die
Anlehnung [étayage]” an Begebenheiten, die er »primire natiirliche Schicht«™
bzw. »la premiére strate naturelle«’’ nennt, andererseits die »gesellschaftliche
>Realitit«.”® Die Anlehnung sei hier nur kurz angedeutet: Es geht darum, dass
instituierte imaginidre Bedeutungen nicht jenseits jeglicher Bezugnahme sind. Sie
lehnen sich an eine natiirliche Schicht an, die jeweils eine identitédtslogische und
mengentheoretische Strukturierung nahelegte. Trotz dieser Anlehnung an eine
natiirliche Schicht wird diese wiederum durch die Instituierung historisch kon-

52 Ebd, S. 252.

53 Ebd. [Herv.i.0.]

54 Ebd., S. 254.

55 Castoriadis: Domaines de I’homme, S. 228. [Herv. i.0.]
56 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 580.
57 Castoriadis : L’Institution imaginaire de la société, S. 474.

58 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 582.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 69

tingenter Bedeutungen ausgelegt und erst sichtbar. Man kann sagen, dass sich
Institutionen und gesellschaftliche imaginidre Bedeutungen aus zwei Dimensio-
nen zusammenfiigen, die wie zwei Seiten derselben Miinze nicht getrennt wer-
den konnen. Einerseits das, was als logisch Fassbares zur Welt z&hlt und ande-
rerseits jenes, was diese Welt als Imaginéres bedeutet.

»Die Institution der Gesellschaft und die sich in ihr verkdrpernden gesellschaftlichen ima-
gindren Bedeutungen entfalten sich immer entlang zweier untrennbarer Dimensionen: der
Mengen- und Identitéts(>logischen<) Dimension und der im eigentlichen Sinne imaginéren
Dimension.

In der mengen- und identitétslogischen Dimension operiert (handelt« und >denkt<) die Ge-
sellschaft mit (Hilfe von) >Elementens, »Klassen¢, >Eigenschaften< und »Relationen¢, die
als bestimmt und wohlunterschieden gesetzt sind. [...] Aus Sicht dieser Dimension gilt:
Sein ist Bestimmt-sein.

In der eigentlich imagindren Dimension gilt: Sein ist Bedeutung. Bedeutungen konnen

identifiziert werden, sind aber nicht bestimmt.«*’

Wihrend die Gesellschaft logisch betrachtet, sich ordnen und definieren lasse,
bleibt ihre Bedeutung Sache des Imaginédren. Alle Ordnung hat Sinn. Der Sinn
wird ihr vorausgehen miissen, um iiberhaupt zur Ordnung zu kommen — in Ord-
nung zu sein. Wie die Welt geordnet werden soll, legt sich mit Bezug auf die
Anlehnung vielleicht nahe, aber warum gerade — ein bereits genanntes Beispiel —
Falke und Krihe ein Clan-Verhéltnis anzeigen, ist damit nicht erklart. Erst durch
die Sphire des Imagindren, kommt etwas zur Welt. Castoriadis erldutert eine
wechselseitige Verweisung: gesellschaftliche Tatsachen oder Dinge sind durch
ihre Bedeutung, die Bedeutung selbst verwirklicht sich nur in den Dingen oder
Tatsachen, Taten (Objekten, Individuen, Verhiltnissen, etc., wobei es nicht blof3
um Referenz geht). »Die Individuen und Dinge, in denen sie [die gesellschaftli-
chen imagindren Bedeutungen; nc] sich »duBern¢, sind dabei konkrete Entitdten
und zugleich Fille oder Exemplare von Typen (eide); daB sie iiberhaupt sind und
das sind, was sie sind, verdanken sie erst jenen Bedeutungen.«® Oder auch:
»Dal gesellschaftliche imaginidre Bedeutungen instituiert sind [...], heiflt auch,
daB diese Bedeutungen in der und durch die Wirklichkeit der Individuen, Hand-
lungen und Gegensténde, in denen sie sich >duBern¢, gegenwirtig werden und

59 Castoriadis: Das imagindre Element und die menschliche Schopfung, S. 34. [Herv.
i.0.]
60 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 582. [Herv. i.0.]

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

70 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Gestalt annehmen.«®' Ein diesbeziiglich bereits genanntes Beispiel: Der Reise-
pass hat als Papier keinen Sinn, referiert als Symbol aber auf einen »physischenc¢
politischen Sinn; erst dann werden es Papiere. Er hat somit auch eine identifika-
torische Relevanz, die mit Anerkennung von Rechten, d.h. Handlungsmdéglich-
keiten und Handeln, unmittelbar verbunden ist. Die Wechselseitigkeit ist dabei
zentral fiir das Verstdndnis dessen, was Castoriadis gesellschaftliche imaginére
Bedeutung nennt. Jede und jeder wird insofern nicht nur als einzelner Mensch
bzw. Biirger_in bezeichnet, sondern als bestimmtes Exemplar eines Typus: ein
positiv konnotierter Stereotyp wire >ein_e fleissige r Schweizer_in< oder umge-
kehrt pejorativ >nur ein_e Papierli-Schwiizer in«.”* Diese Vorstellung einer Be-
deutung gerinnt erst in jeder und jedem zur Wirklichkeit. Es geht insofern nicht
nur um eine Performanz. Castoriadis geht weiter, indem er die Verwirklichung
nicht nur vom Tun, sondern selbst wieder von der Bedeutung dieses Tuns — oder
vielmehr seinen imagindren Implikationen, die realiter werden — abhéngig
macht. Bedeutung im Sinne nicht nur einer Interpretation, sondern indem das
Tun selbst Bedeutung ist und produziert bzw. reproduziert. Es trigt nicht nur im
Sinne einer Performancetheorie Bedeutungen, sondern Handlungen gebéren sich
aus einer imaginiren Bedeutung und schlagen zuriick in diese, ohne dass sie je-
mals von diesen gelost erscheinen. Also sind Handlungen imaginér bedeutsam,
stellen realiter erst imagindre Bedeutungen dar und her. Castoriadis verdeutlicht
das folgendermaBen: »Die Schwierigkeit und sogar Unmdoglichkeit liegt viel-
mehr darin, da3 sich nicht von einem Tag auf den anderen und auch nicht im
Zeitraum einiger Jahre >kapitalistische Menschen< — Kapitalisten ebenso wie
Proletarier — gesellschaftlich hervorbringen lassen.«” Gesellschaftliche imaginé-
re Bedeutungen sind trage, sind durch die Institutionalisierung gar persistent. Es
lassen sich eben keine Menschen produzieren, die aus der Revolutionsmaschine
fertig gestampft bereit sind fiir eine neue Institution. Damit ist auch die Mog-
lichkeit historischer Verinderung bereits angesprochen.”* Gesellschaftliche Ver-

61 Ebd., S. 583.

62 Womit eingebiirgerte >unechte« Schweizer innen gemeint sind; eben nur auf dem Pa-
pier.

63 Ebd., S. 586. [Herv. 1.0.]

64 Von einem Primat der Praxis zu sprechen, macht iiberhaupt keinen Sinn, genauso
wenig wie die Auffassung Theorie und Praxis voneinander zu scheiden. Die begriffli-
che Verschriankung von Praxis als permanente Verwirklichung der imaginidren Bedeu-
tungen bedeutet, dass von einer einfachen Autonomie eines Subjekts gar nicht die Re-
de sein kann. Diese Autonomie ist zwar nicht verloren, aber sie muss immer wieder

entgegen der jeweils einverleibten (d.h. instituierten) gesellschaftlichen imaginédren

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 71

dnderung im Sinne von Castoriadis vollzieht sich also nicht nur duflerlich anhand
der Institutionen, sondern in jedem Individuum, das durch sich eine andere Insti-
tution denkbar werden lisst.”

2.1.3 Instituierte und instituierende Gesellschaft

»Das Innere der Gesellschaft wird ihr selbst dulerlich, und insofern das eine Selbstrelati-
vierung der Gesellschaft bedeutet, ist die faktische und praktische Distanzierung und Kri-
tik des Instituierten ein erster Schritt zur Autonomie, ein erster Rifl im (instituierten) Ima-

- 66
gindren.«

Damit konnen wir auf den Anfang des Abschnitts zuriickkommen: Das Imagina-
re heifit gerade nicht mehr bloB etwas Erfundenes, Eingebildetes oder etwas
Vorgestelltes — ein Bild. Hinter den Symbolen stehen imagindre Bedeutungen,
die als gesellschaftliche, das heifit gemeinsame Referenz, dem Handeln Bedeu-
tung verleihen und das Zusammenleben organisieren. »Denn in der Praxis und
im Tun der betreffenden Gesellschaft wirkt diese Schopfung als sinnstiftende
Organisation des menschlichen Verhaltens und der gesellschaftlichen Beziehun-
gen [...]1.<"” Obwohl die Praxis bzw. das Tun darauf deuten, steht eine wirken-
de Schopfung hinter den Kulissen. Eine bestimmte Vorstellung organisiere
das menschliche Handeln. Insofern muss man den Begriff der Gesellschaft-

Bedeutungen und damit der gegenwirtigen Institution zuriickgewonnen werden. Die-
ses Zuriickgewinnen ist allerdings ein nicht abschlieBbares Verfahren. Autonomes
Handeln ist zudem kein individuell erreichbares Tun, sondern lediglich als gesell-
schaftlich sinnvolles Unterfangen denkbar. Inwiefern gemeinsames Handeln noch
moglich ist, zeigt Castoriadis aber nur in Ansdtzen. Vgl. dazu Castoriadis: Vom So-
zialismus zur autonomen Gesellschaft bzw. Abs. 3.2 und Kap. 5 dieser Arbeit.

65 Das konnte man mit Kants Antwort auf die Frage »Was ist Aufklarung?« formulieren:
»Daher kann ein Publikum nur langsam zur Aufklarung gelangen. Durch eine Revolu-
tion wird vielleicht wohl ein Abfall von personlichem Despotismus und gewinnsiich-
tiger oder herrschsiichtiger Bedriickung, aber niemals wahre Reform der Denkungsart
zustande kommen; sondern neue Vorurteile werden ebensowohl als die alten zum
Leitbande des gedankenlosen groBen Haufens dienen.« Kant, Immanuel: »Was ist
Aufklarung?« in: Erhard Bahr (Hg.), Was ist Aufkldrung? Kant, Erhard, Hamann,
Herder, Lessing, Mendelssohn, Riem, Schiller, Wieland, Stuttgart: Reclam 1996, S. 9-
17, hier S. 10f.

66 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 267.

67 Ebd., S.243.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

72 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Geschichte noch prézisieren. Er bezeichnet als hergekommenes instituiertes
Imaginéres jenes intersubjektive Netz, das alle bindet und verbindet. Castoriadis
nennt es »das anonyme Kollektiv, das Unpersonlich-Menschliche, das jede Ge-
sellschaftsformation ausfiillt und umfaBt [...]«®. Gesellschaft-Geschichte bedeu-
tet Strukturen, Institutionen, Werke und ihre stindige Verwirklichung, das was
Castoriadis auf gesellschaftlicher Ebene die instituierende und instituierte Ge-
sellschaft nennt.”

»Wer oder was gibt die Zielrichtung vor, ohne die die Funktionalitét der Institutionen und
der gesellschaftlichen Prozesse im Unbestimmten bliebe? Wer oder was wihlt unter den
unendlich vielen Mdglichkeiten symbolischer Strukturen dasjenige Symbolsystem aus,
das in einer Gesellschaft gilt? [...] Eine Gesellschaft ohne einen einigenden Faktor, der ihr
einen Bedeutungsgehalt liefert und diesen mit den symbolischen Strukturen verkniipft, ist

. 70
flir uns undenkbar.«

Was hat Sinn in einer Gesellschaft? Ein Sinn, der historisch mehr oder minder
kontingent fiir eine Gesellschaft teilweise von ihr selbst gesetzt wurde. Das radi-
kal Imagindre brachte und bringt verschiedenste Antworten auf diese Fragen
hervor. Die Schwierigkeit aus der auch Castoriadis nicht entkommt, ist seine Ge-
schichtlichkeit. Er nennt sie ein Paradox, eine Antinomie. Bei der Untersuchung
werde aus der historisch, geografisch, kulturell relativen Position beschrieben.
Und dennoch:

»Was der spekulativen Vernunft als uniiberwindliche Antinomie erscheint, bekommt
gleich einen anderen Sinn, wenn man die Geschichtsbetrachtung in den Rahmen unseres
Entwurfs einer theoretischen Aufklarung der Welt, insbesondere der menschlichen, stellt;
wenn man darin einen Teil unseres Versuchs sieht, die Welt zu interpretieren, um sie zu

veriindern.«’"

Gerade deshalb: die Gesellschaft-Geschichte bleibt im Fluss und muss es blei-
ben: »Es gibt keinen >eigentlichen Sinn«.«’* Sinn als Bezeichnetes deutet auf ei-
nen unsichtbaren, jedoch niemals trocknenden Zement: das Magma, aus dem ge-
sellschaftliche imagindre Bedeutungen geschopft werden. Dieses Magma als un-

68 Ebd.,S. 184.
69 Ebd., S. 184f.
70 Ebd., S.274f. [Herv. i.0.]
71 Ebd., S.281. [Herv.i.0.]
72 Ebd.,S. 571.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 73

versiegbarer Quell neuer Bedeutungen, die institutionalisiert werden koénnen,
bleibt allerdings dunkel. Es dridngt als Residuum, ohne genauer bezeichnet wer-
den zu konnen, da die Bezeichnung durch Symbole und einen geronnenen Sinn
dem, was Magma »ist«, entgegensteht. Aus diesem Magma von moglichen (ein-
zelnen) Bedeutungen schopft das radikal Imagindre jeweils Sinn — sei es als ra-
dikale Imagination einer Psyche oder viel eher als anonymes Kollektiv der insti-
tuierenden Gesellschaft-Geschichte.”

»Ein Magma ist etwas, dem sich mengenlogische Organisationen unbegrenzt entnehmen
lassen (oder: worin sich solche Organisationen unbegrenzt konstruieren lassen), das sich
aber niemals durch eine endliche oder unendliche Folge mengentheoretischer Zusammen-

fassungen (ideell) zuriickgewinnen 1aBt.«”

Entsprechend hat dieses Magma auch eine transzendentale Bedeutung. Das
heiflt, es bezeichnet eine Bedingung gesellschaftlicher Sinnstiftung wie auch das
radikal Imaginire. Insofern ist das Magma Residuum / Reservoir, wihrend das
radikal Imaginire die schaffende Kraft ist, die aus dem Magma schopft, zugleich
aber ebenso transzendental zu verstehen ist. Auf letzteren Aspekt wird noch ein-
gegangen.”

Was steckt dahinter? Luhmann antwortete darauf: »Gar nichts!«’® Castoria-
dis meint, dass es etwas dahinter gibt: die gesellschaftlichen imaginidren Bedeu-
tungen, die aus dem Magma geschopft, in den Institutionen das soziale Gefiige
hervorbringen und verkdrpern. Was bedeuten, um diese Frage zu wiederholen,
imagindre Institutionen in diesem Horizont? Sie bedeuten fiir Castoriadis einer-
seits, dass diese imagindren Institutionen nicht bestimmten (rationalen oder rea-
len) Elementen entsprechen und andererseits, dass diese geschopft sind.”” Sozial

73 Dieses Magma trigt die Muttermale des Castoriad’schen Werdegangs: Erstens eine
Bedeutung eines Seins, das unverfligbar bleibt, dem das Denken nicht abschliefend
beikommt. Dies wiederum verdeutlicht psychoanalytische Anleihen: ein Es oder Un-
bewusstes seit Freud.

74 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 564.

75 Vgl.3.2.

76 Luhmann, Niklas: »Was ist der Fall?< und »Was steckt dahinter?« Die zwei Soziolo-
gien und die Gesellschaftstheorie«, in: Zeitschrift fiir Soziologie 22.4 (August 1993),
S. 245-260, hier S. 259.

77 »Die Idee hingegen, dass es >Stétten«< schopferischen Vermdgens in jedem menschli-

chen Kollektiv gibt, genauer gesagt, dass jedes menschliche Kollektiv eine solche

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

74 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

sind diese imagindren Bedeutungen deshalb, da sie als instituierte und im Kol-
lektiv geteilte, d.h. vorausgesetzte, unpersonlich und anonym sind. Das verdeut-
licht der Begriff Magma. Keine Einzelperson, keine Gruppe bringt die Bedeu-
tungen einer Gesellschaft einfach hervor bzw. nur in seltenen Ausnahmefillen.”

»Wir miissen erkennen, dass das gesellschaftlich-geschichtliche Feld nicht auf die traditi-
onellen Seinsarten reduzierbar ist und dass wir hier die Werke, die Schopfung dessen se-
hen, was ich das gesellschaftliche Imagindre oder die instituierende Gesellschaft (im Ge-

gensatz zur instituierten Gesellschaft) nenne [...]«”"

Diese schopfende »Instanz« ist eigentlich nicht zu benennen oder zu bezeichnen.
Es handelt sich um eine Bedingung der Méglichkeit. Damit hdngt wiederum die
SchlieBung oder Kohidrenz einer Gesellschaft zusammen. Jede Gesellschaft
schopfe ihre eigene Welt. Diese Welt sei auf eine bestimmte Weise organisiert,
die als richtig und wahr empfunden wird. Diese Organisationsweise orientiert
sich daran, was richtig ist, was nicht und was iiberhaupt nennenswert ist. Wie die
Welt gesehen wird, duflert sich in den jeweiligen Institutionen: »Jede Gesell-
schaft [...] errichtet, schopft ihre eigene Welt, in die sie natiirlich »>sich selbst«
einschlieft [...]. Jede Gesellschaft ist ein System der Weltinterpretation [...]. Jede
Gesellschaft ist der Aufbau, die Gestaltung, die Schopfung einer Welt, ihrer ei-
genen Welt.«* Diese eigene, die im Original »propre monde«® nicht nur eigen,
als Eigenschaft, sondern auch sauber, richtig, korrekt andeutet, bringt zum Aus-
druck, wie die Welt »eigentlich¢ ist. Die Interpretation geht in ihrem Anspruch
weiter. Sie ist nicht nur eine Interpretation, sie ist fiir die jeweilige Gesellschaft
Wahrheit, die Interpretation.” Was bringt aber neue Formen oder Institutionen in
einer Gesellschaft hervor?™ Die Antwort auf die Frage ist einfach, bleibt aber

Stitte ist [...].« Castoriadis: Das imagindre Element und die menschliche Schopfung,
S. 329.

78 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 248f.

79 Castoriadis: Das imagindre Element und die menschliche Schopfung, S. 31. [Herv.
i.0.]

80 Ebd., S. 31f. [Herv.1.0.]

81 Castoriadis: Domaines de ’homme, S. 226. [Herv. i.0.]

82 Insofern wird zu zeigen sein, wieso Castoriadis’ Konzept nicht blof} als weitere Inter-
pretation der Welt zu verstehen ist. Vgl. Abs. 3.2.

83 Dass Castoriadis hier eine fundamentale Differenz einfiilhrt zwischen Code und
Langue (Sprache) iiberrascht insofern nicht, als diese Aufteilung sich am Konzept der

Mengen- und Identititslogik einerseits und dem Imaginéren andererseits orientiert.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 75

dennoch undeutlich allgemein: Die Gesellschaft bringt sich selbst hervor und
entwickelt sich in der Geschichte. Castoriadis nennt es autocréation«™ bzw.
»Selbstschopfung«®. Was bringt sie aus sich hervor? Einerseits neue ontologi-
sche Typen und Entitéten einer bestimmten Ordnung und andererseits eine Mate-
rialisierung in Formen, die eine eigene Kreation hin zu einer andere Institution
angibt (»ein neues eidos von Gesellschaft«*®). Welche Rolle spielt die Interpreta-
tion? Da jede Gesellschaft und ihre Bedeutungen geschlossen sind bzw. einer
SchlieBung oder Geschlossenheit® [cloture]® folgen, stellt sich die Frage, wie
iiberhaupt verstanden werden kann, was gesellschaftliche imaginidre Bedeutung
in vergangenen Gesellschaften fiir einen Sinn machten? Es kann — ganz einfach
— im strikten Sinne nicht verstanden werden. Interpretation meint bei Castoriadis
Auslegung aus dem eigenen Erfahrungshorizont: »/D/Jas Alte geht in der Bedeu-
tung in das Neue ein, die das Neue ihm gibt und kénnte es auf keinem anderen
Wege.«” Das bedeutet, dass natiirlich kein Sinn als urspriinglicher Sinn zugéng-
lich ist. Bedingt durch die verdnderten gesellschaftlichen imagindren Bedeutun-
gen konnen wir eine solche urspriingliche Bedeutung nicht erreichen. Insofern
handelt es sich bei einer vergangenen Gesellschaft um eine ebenso fremde wie
bei einer zeitgleich existierenden, (nicht notwendig) geografisch anderswo lie-
genden Gesellschaft.

Wo reifdit das instituierte Imagindre auf, wo wird eine andere Institution, ein
anderes Imaginéres einsetzbar? Anders gefragt: Wie kommt Castoriadis von der
instituierten zur instituierenden Gesellschaft? Den vermeintlichen Selbstwider-
spruch, der eigenen Geschichtlichkeit, bricht Castoriadis, indem er die eigene
Position relativ betrachtet, ohne sich in einem Selbstwiderspruch zu verfangen.
Indem man diese Relativitit durch Geschichte, Psychoanalyse und Ethnologie
beispielhaft vor Augen hat, werde die eigene Position nicht nur relativ, sie werde
verdanderbar. Wenn er sich also in die Erhellung der Geschichte und anderer Kul-
turen oder Ethnien begibt, ist es ein Projekt einer dreifachen Aufhebung. Die ei-
gene Position wird reflektiert, relativiert und dadurch veréndert bzw. verdnder-
bar. Castoriadis will also aufklédren, auch in einem psychoanalytischen Verstind-
nis: eine Kur, Erkenntnis als Ausgang aus der Neurose und — Unmiindigkeit. Es

84 Castoriadis: Domaines de I’homme, S. 232.

85 Castoriadis: Das imaginidre Element und die menschliche Schopfung, S. 37.

86 Ebd., S. 36.

87 Ebd., S.31.

88 Castoriadis: Domaines de I’homme, S. 226.

89 Castoriadis: Das imagindre Element und die menschliche Schopfung, S. 38. [Herv.
i.0.]

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

76 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

geht dabei aber nicht um eine Invasion der Vernunft. Es geht um eine andere Art
der Dialektik der Aufkidrung. Castoriadis sucht eine Aufklarung, die reflexiv und
autonom, nicht autoritir oder gar totalitir ist.”” Darauf wird mit Bezug auf die
Autonomie zuriickgekommen.”' Pate stehen ihm zwei Erfindungen, zwei auBer-
gewohnliche Schopfungen in der Gesellschaft-Geschichte: Einerseits sei das die
griechische polis und mit ihr die Demokratie und andererseits die Philosophie.
AuBergewohnlich deshalb, da sie dieser gesellschaftlichen SchlieBung ihres je-
weiligen Bedeutungshorizontes eine Offiung durch Autonomie entgegensetzt:

»[D]ie Autonomie nicht als Schliefung, sondern als Offiung. [...] Erstmals in der Ge-
schichte der Menschheit, des Lebens und, soweit wir wissen, des Universums, haben wir
es mit einem Sein zu tun, das offen sein eigenes Existenzgesetz, seine eigene bestehende

Ordnung in Frage stellt.«”

Das heif3t, es geht um die explizite Selbstsetzung oder auch: sich der eigenen
Kontingenz bewusst zu werden. Nicht mehr eine SchlieBung der Gesellschaft,
die sich fiir die einzig wahre hilt, sondern eine Gesellschaft, die sich als selbst-
gesetzte reflektiert, riickt damit in den Vordergrund. Eine Gesellschaft, die es
schafft, sich in den eigenen kontingenten Institutionen zu reflektieren, wird ei-
nem bestimmten Anspruch der Aufklirung im Sinne Castoriadis’ gerecht.” Sie

90 Adorno, Theodor W. / Horkheimer, Max: Dialektik der Aufkidrung. Philosophische
Fragmente, Frankfurt am Main: S. Fischer 1988, S. 12.

91 Vgl. Abs. 3.2.

92 Castoriadis: Das imagindre Element und die menschliche Schopfung, S. 42. [Herv.
i.0.]

93 Obwohl die gewissermafien Offentliche Reflexion bei Castoriadis eine griechisch-
abendlandische Besonderheit darstellt, bleibt diese Reflexivitéit nicht daran und zudem
an die Schriftlichkeit gebunden: »In dieses kiithle Bad gehoren auch die fixen Ideen
zur Verbindlichkeit kollektiver, religioser Vorstellungen bei den Eingeborenen. Daf}
es sie gibt und daf sie in weitem Sinne verbindlich sind, bleibt unbestritten. Doch
selbst die verbindlichsten kollektiven Vorstellungen werden einer vielgestaltigen, in-
dividuellen ad-hoc-Exegese unterworfen. Ein jeder legt sich den Glauben auf seine
Weise aus, und es ist fiir die Wahrhaftigkeit von Nutzen, wenn der Forscher dieses
Spektrum in seine Deskriptionen hiniiberrettet. So erlebte ich einmal, daf ein fiihren-
der Kopf unter den Schamanen der Magar, nachdem er mir iiber Stunden das Reinkar-
nationsprinzip seiner Zunft mit viel Uberzeugungswillen dargelegt hatte, seine Aus-

fithrungen mit dem Satz beendete: >Alles Quatsch! Wenn ich tot bin, bin ich tot, und

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 77

gewinnt eine Macht zurilick, die ihr auf- oder eingeprigten gesellschaftlichen
imagindren Bedeutungen neu zu ordnen. Kurz: Sie gewinnt den Zugang zur Au-
tonomie.”* Damit hingt nun auch der Begriff der Praxis zusammen. Diese Praxis
sei mit der Theorie vereinigt oder zumindest verbunden. Praxis sei jenes Han-
deln, worin jeweils die anderen als autonome Wesen anerkannt wiirden und zwar
insofern sie notwendig seien fiir die Entfaltung der eigenen Autonomie.” »Pra-
xis nennen wir dasjenige Handeln, worin der oder die anderen als autonome We-
sen angesehen und als wesentlicher Faktor bei der Entfaltung ihrer eigenen Au-
tonomie betrachtet werden.«’® Zentrum dieses Tuns ist also die Beforderung der
Autonomie der anderen. Praxis ist nicht bloB eine Wirkungsweise von Zweck
und dem entsprechenden Mittel wie ihn eine Technik gebietet. Die Autonomie
wirkt in der Praxis und durch ihr Tun auf sich zuriick. Folglich sind beide mitei-
nander verquickt. Das Ziel ist die Verdnderung der Gesellschaft in eine andere,
die ihrer Organisation nach auf die Autonomie aller gerichtet ist.”” Und dabei
wird deutlich: Praxis hat durch die angestrebte Autonomie einen normativen Ge-
halt. Natiirlich geht diese Verdnderung vom autonomen Handeln der gegenwiér-
tigen von dieser Gesellschaft ausgebildeten und geprigten Menschen aus. Das
Ziel ist aber, aus dieser symbolischen Ordnung heraus die Abhingigkeit von ei-
nem fremden Gesetz zu reflektieren und zu verdndern. Castoriadis erlduterte dies
bereits beispielhaft in Aufsidtzen der Zeitschrift Socialisme ou Barbarie anhand
der Arbeiterkontrolle — oder wie er es spiter nennt, der kollektiven Verwaltung™
bzw. Kollektivverwaltung.” Die Praxis setzt, Castoriadis deutet mit seinem Be-
griff des revolutiondren Entwurfs darauf hin, beim Bestehenden an, soll aber
dariiber hinausgehen, indem damit ein Ausgangspunkt fiir strukturelle Verdnde-

damit basta««, Oppitz, Michael: Wohin treibt die Ethnologie einen, der sie ausiibt?
Ziirich: Volkerkundemuseum Ziirich 1993, S. 30f.

94 Castoriadis, Cornelius: »Die griechische polis und die Schaffung der Demokratie«, in:
Ulrich Rodel (Hg.), Autonome Gesellschaft und libertdre Demokratie, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1990, S. 298-328; auch Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poie-
sis, S. 17-68.

95 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 128.

96 Ebd.

97 Ebd, S. 134.

98 Castoriadis, Cornelius: »Sozialismus und autonome Gesellschaft«, in: Ulrich Rodel
(Hg.), Autonome Gesellschaft und libertire Demokratie, Frankfurt am Main: Suhr-

kamp 1990, S. 329-257, hier S. 340. [Herv. i.0.]
99 Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.2, S. 200. [Herv. i.0.]

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

78 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

rungen der Gesellschaft angegeben ist — und insofern neue Institutionen denk-
und praktizierbar werden. »Praxis hingegen gibt es nur, wenn ihr Gegenstand
seinem Wesen nach jeden Abschluf} {iberschreitet und wenn sie selbst in einem
100 .
Dass Castori-
Sie ist fir ihn

zwar ein aulergewohnliches Beispiel der ersten dokumentierten selbstsetzenden

stindigen sich wandelnden Verhiltnis zu diesem Objekt steht.«

adis die antike polis ideal setze, scheint insofern iibertrieben.'"'

Gesellschaft. Das bedeutet allerdings nicht, dass sie ideal im eigentlichen Wort-
sinne ist oder auch nur als Vorbild fungiert.'” Es ist nicht zu leugnen, dass mit
der antiken polis eine Institution auftauchte, die offenbar ein Novum war. Sie ist
kein Ideal, sondern historisches Faktum. Sie ldsst das Konzept von Castoriadis —
das allerdings ist richtig — {iberhaupt erst denkbar werden, wenn er von Autono-
mie spricht. Denn nur die reflexive Institution einer kritischen Selbstgesetzge-
bung lasst dies zu. Damit ist der von Kelbel behauptete Charakter eines transhis-
torischen Ideals blof seine konzeptuelle Kurzsichtigkeit.'” Castoriadis deshalb
ein transhistorischen Ideal vorzuwerfen, wenn er Beispiele in der Geschichte fiir
seinen Entwurf einer politischen Philosophie aufsucht, verkiirzt den Blick und
beachtet zu wenig das Konzept. Dies scheint nur deshalb als Vorwurf aufzutau-
chen, weil Castoriadis eine vermeintlich relativistische Position einnimmt, wenn
er eine Gesellschaft als historisch kontingent bezeichnet. Thm ein transhistori-
sches Ideal vorzuwerfen, wirkt dann wie Gift. Jedoch verfehlt es seine Wirkung,
da Castoriadis’ Konzept als Theorie der Gesellschaft eine Reflexion iiber die
Bedingungen der Moglichkeiten Gesellschaft — oder genauer: Gesellschaftlich-
keit — zu (iiber)denken, einschlieBt. Kritik an Castoriadis’ Konzept miisste viel
eher da ansetzen und den transzendentalen Charakter des von ihm angenomme-
nen Imagindren aufgreifen. Zuletzt stellt sich dariiber hinaus die Frage, die Cas-
toriadis stindig beschiftigt, welche Bedingungen gegeben sein miissten, damit
so etwas wie Autonomie denkbar und normativ notwendig wird. Dieser aufklére-
rische Anspruch bleibt allerdings. Zuletzt kommt ein wenigstens erwahnenswer-
ter Bezug hinzu: das zeitgleiche Auftauchen der Philosophie in der antiken polis.
Diese Zweisamkeit sei kein Zufall. Es handelt sich um eine strukturelle Gemein-
samkeit der damals — wenn man sich der Terminologie von Castoriadis bedient —

100 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 153.

101 Kelbel, Peter: Praxis und Versachlichung. Konzeptionen kritischer Sozialphiloso-
phie bei Jiirgen Habermas, Cornelius Castoriadis und Jean-Paul Sartre, Hamburg:
Philo & Philo Fine Arts / EVA Europdische Verlagsanstalt 2005, S. 270.

102 Castoriadis: Autonomie oder Barbarei, S. 70.

103 Kelbel: Praxis und Versachlichung, S. 270.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 79

gesellschaftlich instituierten imagindren Bedeutungen. Insofern sind die histori-
schen Beispiele allerdings heuristisch.

Riickblick — staatliches Gewaltmonopol

Es zeigte sich bereits zu Beginn des 1. Kapitels, dass mit dem Eid unter der Fah-
ne eine Bedeutung zeichenhaft vorstellig wird, die tiber das bloB funktionale ei-
ner Fahne — ein Sammelpunkt zu sein — hinausgeht. Das Symbol auf Stoff, blau-
weiB und mit Eidesschwur in gestickten Lettern, verweist auf einen Sinn, ein zu-
nédchst peripheres Imagindres (»Wir geloben der Regierung des Kantons Ziirich
Treue und Gehorsam zu leisten«), weiter einen gesellschaftlich relevanten Sinn.
Dieser Sinn ist die Aufgabe der Kantonspolizei, die Sicherheit, allgemeiner: der
Frieden, die Friedenssicherung. Eine sehr einsichtige, hehre — vielleicht allzu
trocken formuliert, sehr funktionale Aufgabe: den Erhalt der Gesellschaft. Um
diese Aufgabe erfiillen zu kénnen, darf geschossen werden: meist nur Gummi
(im Jargon der Polizei: Gommer go Giimmele!), manchmal scharf. Auch der
Stock hélt, was er verspricht: Unter ihm wird alles weich. Wie im wahren Mar-
chen heiBit es da: Kniippel aus dem Sack! Und die unsichtbare Hand, die den
Kniippel fiihrt, ist real, wenn sie auch nicht Kraft ihrer selbst schwingt, sondern
wie von Geisterhand, Imagindres herbeizitiert. Dieses Zitat ist der Ruf des
Rechts, einem Symbolsystem, einem aktual Imagindren. Es ist zundchst festge-
schrieben im Gesetz — der Ruf ist lauter, da rechtens. Wer nicht hort, gehorcht,
ist im Unrecht. So steht es geschrieben und es wurde deutlich, dass dies Recht
ist, weil es so vom Souverdn gesetzte Institution wurde. Der Souverdn — meis-
tens das Volk — hat sich die Verfassung, die Gesetze oder wenigstens die Repré-
sentant_innen gegeben. Und es hat damit ein Gesicht, einen Staat und seine Ge-
walt erhalten und erhélt sie immer wieder. Aber nicht mehr nur. Viel eher ver-
wirklicht der Staat nun den Sinn: sich selber. Der Staat ist keine Institution einer
autonomen Praxis — als Gesamtkomplex der instituierten Gesetze kann er nicht
wieder in Frage gestellt werden. Dies zeigte die historische Entstehung des Staa-
tes, der sich seit dem ausgehenden Spétmittelalter, der Entwicklung der Waffen-
technik, dem 30-Jahrigen Krieg und den stehenden Heeren ergab. Giinstig, dass
die Tradition des Gesellschaftsvertrages eine Begriindung des staatlichen Ge-
waltmonopols bereitstellte, die so einsichtig, so zweckrational ist, dass sie alle,
die einigermaflen bei Verstand sind, iiberzeugen muss. Giinstig auch, dass damit
die Institution des herrschenden Gewaltmonopols nicht nur die Gesellschaft
schiitzt, sondern sich qua Institution sichert. Wer aber gegeniiber dieser Instituti-
on aufmuckt, dem droht — fast noch schlimmer als der Zeigefinger des Kniippels,

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

80 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

der gepfefferten Ladung Gummi — das einsichtige, das disziplinierende Wort:
Wer es nicht versteht, der muss von Sinnen sein.

2.2 IMAGINARES Il — INSTITUTION UND SUBJEKT

Um die Bedeutung des Imagindren ermessen zu kdnnen, ist eine bestimmte Be-
ziechung wichtig, ndmlich zwischen radikal Imagindrem als Vermdgen und den
gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen. Das Vermdgen des radikalen Ima-
gindren, das, wie erldutert wurde, die Instituierung von Bedeutungen in der Ge-
sellschaft ermdglicht, ist zugleich von Beginn weg konfrontiert mit einer institu-
tionellen Beschriankung: den vorhandenen gesellschaftlichen imagindren Bedeu-
tungen. Subjekt als Begriff ist selbst eine gesellschaftliche imaginire Bedeutung.
Worum es geht, ist, wie handlungsfdhige Individuen aus gesellschaftlichen insti-
tutionalisierten Bedeutungen hervorgehen, welche die gesellschaftlichen imagi-
ndren Bedeutungen wiederum éndern konnen. Es wird deutlicher gezeigt werden
miissen, dass hier eine Verschrankung hervortritt: dank der imaginéren Instituti-
on der Gesellschaft ist das Individuum erst denkbar — ist es sich selbst erst denk-
bar. Wie soll es aus dieser Verstrickung herausfinden? Das radikal Imaginére
driicke sich auf zwei Ebenen aus: der Psyche als radikale Imagination und als
gesellschaftlich Imaginédres in der Gesellschaft-Geschichte. Diese Verschrin-
kung wird im Folgenden fokussiert.

2.2.1 Von der radikalen Imagination zur Sozialisation

Im néchsten Abschnitt wird der Vorgang der Sozialisation, der Entstehung von
gesellschaftlichen Individuen im Sinne von Castoriadis untersucht. Der Aus-
gangspunkt ist die Psyche: »Diese psychische Realitdt besteht wesenhaft aus
Vorstellungen.«'™ Vorstellung sei iiberhaupt das Primat, noch vor einem Denk-
prozess, der mit Wortvorstellungen verkniipft wire.'” Castoriadis geht wesent-
lich von einer Psyche aus, die im Gegensatz zur Gesellschaft bzw. dem Gesell-
schaftlich-Geschichtlichen steht. Wobei Psyche nicht gleich Subjekt ist. Wie sich
ein Subjekt aus den Vorstellungen bzw. dem Strom von Vorstellungen konstitu-
iert, ist bei Castoriadis mit der Frage verbunden, wie es den Anderen und damit
eine Realitdt konstituiert. Genauer: Wie wird Psyche als Subjekt bzw. gesell-

104 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 484.
105 Vgl. dazu Castoriadis: Domaines de ’homme, S. 327-363 bzw. Castoriadis: Das

imagindre Element und die menschliche Schopfung, S. 47-86.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 81

schaftliches Individuum realisiert? Die Frage ldsst sich allerdings ebenfalls in ei-
ner Frage nach Vermittlung formulieren: Wie wird bei ihm zwischen Subjekt
und, sagen wir, Nicht-Subjekt vermittelt? Die Antwort: durch die imagindre In-
stitution der Bedeutung. Dabei durchlduft die Psyche drei Phasen: Erstens »alles
= selbst«'® oder »Ich bin die Brust«'”, zweitens die durch die Abwesenheit der

108

Brust ausgeloste Phase, in der zwischen »Ich / Welt / Sinn / Lust« — und »bo-

1 " die abwesend ist, unterschieden wird. Die bdse Brust wird als

se[r] Brust«
Unlust, als Auflen projiziert. Die dritte Phase ist die Zuschreibung des »Objekts«
der zweiten Phase zu einer Person, das die gute und bése Brust besitzt.''” Casto-
riadis nennt diesen Ablauf die »triadische Phase«'". Fiir eine néhere Erlduterung
ist die Bedingung einer solchen Moglichkeit zu untersuchen. Die Psyche sei ur-
spriinglich »Vorstellen / Vorstellung, der nichts >mangelt«'"?, oder auch das
»Sein der Psyche, die nichts anderes ist als Entstehung von Vorstellungen«'".
Wie und wieso bricht die Psyche, die Castoriadis ein Alles-Selbst oder eine Mo-

114

nade " nennt, auf? Der Bruch sei die Trennung in eine private und 6ffentliche,

sprich gesellschaftliche Welt, die geschopft und instituiert wird. Der Bruch wer-
de durch den gesellschaftlichen Zwang herbeigefiihrt, der die Ungeschiedenheit
von Aktivitidt und Passivitédt, von dem »Alles-Selbst«, durchschlage. Dabei ver-

115

liert die Monade ihre geschlossene Einheit mit sich selbst. ~ Allerdings miisse

106 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 498.

107 Ebd., S.501.

108 Ebd.

109 Ebd., S. 502.

110 Ebd., S. 503.

111 Ebd., S. 497-509.

112 Ebd, S. 483.

113 Ebd., S. 459f.

114 In Bezug auf den von Leibniz gepréigten Begriff ist die Monade als in sich geschlos-
sen zu verstehen: »Die Monade, von der wir im folgenden sprechen werden, ist
nichts anderes als eine einfache Substanz, welche in die Zusammengesetzten ein-
geht; einfach, das heifit ohne Teile. [...] Die Monaden haben keine Fenster, durch die
etwas in sie hineintreten oder sie verlassen konnte.« Leibniz, Gottfried Wilhelm:
Monadologie und andere metaphysische Schriften. Discours de métaphysique. La
monadologie. Principes de la nature et de la grdce fondés en raison, Hamburg: Fe-
lix Meiner Verlag 2002, S. 111; 113. Allerdings wird damit schon deutlich, dass
Castoriadis bei der Psyche, die sozialisiert wird, nicht dasselbe wie Leibniz meinen
kann.

115 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 492.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

82 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

die Psyche diese Spaltung leisten, um ein gesellschaftliches Subjekt zu werden.
Es handelt sich um die Bedingung der Sozialisation und ist der Einlass in die 6f-
fentliche Welt als jene Sphire des Gesellschaftlich-Geschichtlichen, die institu-
ierte Bedeutungen umfasst. Der Zwang geschehe zu einem Teil in dem somati-
schen, also leiblichen, Bediirfnis, das sich melde. Der Hunger, der nicht einfach
ignoriert werden konne. Das urspriingliche Schema des sich Vorstellens sei aber
noch giiltig, es bedeute noch immer Lust / Unlust, Da-Sein / Weg-Sein und Iden-
titat / Andersheit. Vorstellen und Wahrnehmung seien noch identisch.'® Die
Brust als vermisstes, amputiertes Selbst werde zuerst nach auflen verlegt. Das
heift fiir Castoriadis, ein Auflen wird erstmals geschopft bzw. projiziert, um Lust
von Unlust zu trennen. Der negative Sinn der Brust werde vorerst aus dem ver-
meintlichen Selbst vertrieben. Mit dieser Vorstellung des AuBlen als Projektion
sei aber noch nicht die Konstitution eines realen Objekts erreicht. Das wire ein
Objekt, das sich dem Zugriff des Selbst entzieht. Es sei noch Projektion der Psy-
che, wenn es um Unlust gehe, Introjektion, insofern Lust entstehe. Es kommt zu
einer erstmals geschopften Gegensitzlichkeit als Grenzziehung. Erlebe nun das
»Pria-Subjekt« den Verlust der Einheit dieser Welt und seiner selbst durch den
Einbruch eines getrennten Objekts und des Anderen, so stelle es diese Einheit im
Phantasma zunédchst wieder her. Bevor also dem Getrennten {iberhaupt Existenz
als Eigenstindiges zugewiesen wiirde, werde es wieder als zum eigenen Phan-
"7 Mit diesem Bruch, der sich in der Phan-

tasmenbildung sofort zu neutralisieren suche, gehe der Verlust der urspriingli-

tasma gehorig identifiziert: als Selbst.

chen Einheit als Monade einher. Dieser Verlust sei es, der das Begehren als Su-
che beherrsche. Begehren, wenn man so will, nach dem Zustand, in dem Begeh-
ren zugleich auch Befriedigung ist. Dies sei der erste Selbstverlust, der fiir die
Sozialisation aber notwendig sei. Reitter interpretiert diesen fundamentalen
Bruch als die erste Institutionalisierung, welche die eigentliche Ur-Teilung be-
deute. Die psychische Monade geniigt sich nicht mehr selber. Jedoch ist es zu-
néchst nicht entscheidend, dass die urspriingliche Monade durch den Hunger und
die Abwesenheit der Brust den Einbruch der Realitit nicht verzeichnet. Wesent-
lich ist, dass dies ein Phantasma hervorruft, das ein Innen und Aufen verlangt:
»Die erste, entscheidende Leistung, die die Psyche vollbringen muB, ist die Insti-
tutionalisierung eines Innen und Aufen, ist im Grunde die Selbstaufgabe, das

116 Ebd., S. 487.
117 Ebd., S. 502-505.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 83

"® In dieser radikal imagi-

Zerbrechen des Universums, das die Psyche war [...].«
nédren Setzung des Selbst liegt die erste Pra-Identifikation. Die N6tigung der Ob-
jekte, der anderen und des eigenen Korpers bildet die Psyche nun um, da es
selbst noch diese ist.""” Erst wenn negativer mit positivem Sinn des Objekts (der
Brust) in einem Dritten sich verkniipften, kénne die Subjektbildung erreicht
werden, wobei sie damit noch nicht vollendet sei. Dies bedeute nun, dass die
Psyche erkenne, dass dieses Dritte eigentlicher Machthaber des Objekts sei. Die-
ser Machthaber als AuBler-Mir bleibe in der Ambivalenz des Objekts von gut /
bose (an- / abwesende Brust) verhaftet. Das (der / die) andere werde nun als all-
michtig gesetzt, die aber als eigene Allmacht verstanden auf sie projiziert wird.
Wir sind also noch immer nicht in einer Realitit angelangt. Castoriadis sieht
wohl, dass in dieser Gegeniiberstellung von »Pré-Subjekt« und anderem oder
anderer (vermittelt im Objekt) ein Zerstérungskampf zu entbrennen vermag, der
ein neues Schema generiert (im Gegensatz zum ersten von Selbst / Lust und
Nicht-Selbst / Unlust), in dem das andere erste und notwendige Verkorperung
einer von der Psyche getrennten Ursache wird. Das Selbst sei von diesem ande-
ren abhingig, projiziere die Einheit der Macht auf dieses. Diese Interaktionsper-
son sei ein gesellschaftliches Individuum: »Er spricht, spricht zum Kinde und
von sich. [...] Er [dieser andere; nc] bezeichnet sich und bedeutet sich, er be-
zeichnet und bedeutet das Kind, er bezeichnet und bedeutet dem Kinde die >Ge-

"% Damit sei die Bezugsper-

genstidnde« und die »Beziehungen« zwischen ihnen.«
son zwar noch nicht als real konstituiert und deshalb auch nicht die Realitit, aber
das Seiende erfahre fiir die Psyche eine wichtige Umarbeitung. Auch hier kon-
nen die Zerstérungswiinsche als Beispiel dienen: Sie 16sten imagindr die Furcht
vor Vergeltung des allméchtigen Anderen aus — daraus schopfe das Subjekt ein

Aktions- und Reaktionsschema (Schuldgefiihl): »Die Wirkung schldgt auf die

118 Reitter, Karl: »Perspektiven der Freud-Rezeption«, in: Cornélius Castoriadis / Agnes
Heller et. al. (Hg.), Die Institution des Imagindren. Zur Philosophie von Cornélius
Castoriadis, Wien / Berlin: Turia und Kant 1991, S. 103-128, hier S. 122.

119 Dieser Vorgang ist nicht mit dem Spiegelstadium bei Lacan zu verwechseln, wenn-
gleich eine Ahnlichkeit besteht. Im Unterschied zu Lacan entsteht bei Castoriadis
das Selbstverhiltnis nicht — gewissermafen — autotelisch, sondern als Auseinander-
setzung mit Anderen (obwohl auch bei Lacan eine Person dabei ist und zusieht).
Entscheidend ist dies insofern, als nicht ein Ideal-Ich als spiegelhafte Identitdt ge-
setzt wird, sondern die monadische Einheit aufbricht. Vgl. dazu auch Ruhs, August:
Lacan. Eine Einfiihrung in die strukturelle Psychoanalyse, Wien: Erhard Locker
2010, S. 25-31.

120 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 506. [Herv. i.0.]

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

84 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Ursache zuriick, der Wunsch nach Zerstérung des anderen kann die Zerstérung
des Subjekts durch den anderen nach sich zichen.«'*' Die Einheit der Macht des
Anderen verliere sich fiir das Subjekt, indem letzteres Bewusstsein gewinne.
Von einer autistischen Identifikation geht das »Subjekt< in dieser Phase zu einer
transitiven Identifikation mit etwas oder jemandem (oder beidem) iiber. Wie
wird nun zuletzt das (der / die) andere als eigenstidndig erkannt? Erst durch die
imagindre Institution der Bedeutung, welche zwischen Psyche und >Realitét¢ als
Bedeutungstriager stehe, vermittle sich die endgiiltige Trennung vom Selbst zu
einem Anderen. Des Anderen Allmacht werde aufgeldst, mit etwas verbunden,
das auch dem Anderen fremd sei: die gesellschaftlichen imagindren Bedeutun-
gen. Dies geschehe durch die Institution der Bedeutung, da in ihr dem Kind
durch seine Bezugsperson bedeutet werde, dass niemand absoluter Herr von und
iiber Bedeutung sein konne. Reitter libersetzt dies wie folgt: »Das Kind erfahrt
durch die anderen, und nur durch sie, dal die Objekte des Begehrens in der 6f-
fentlichen Welt Dinge mit Bedeutung und gesellschaftliche Individuen sind.«'*
Anders gesagt: Durch die Bedeutung gehe das Subjekt als gesellschaftliches In-
dividuum erst auf, insofern mit dieser auch die Institution vermittelt werde. Dass
es andere Subjekte gebe, werde erst in und mit der Tatsache der gesellschaftli-
chen imaginédren Bedeutung und ihrer Institution einer bestimmenden Reziprozi-
tit und damit Individualitdt deutlich. Das gesellschaftliche Individuum werde, so

' Der Bruch in der Psy-

Castoriadis, von der Gesellschaft geschopft / fabriziert.
che wird durch die gesellschaftlich instituierten imagindren Bedeutungen vermit-
telt. Ein Bruch der zwischen hergestelltem Subjekt und Welt zugleich Vermitt-
lung ist. Denn erst diese Vermittlung setzt das reale Subjekt, ein gesellschaftli-
ches Individuum, iiber das bzw. mit dem zu sprechen moglich wird. »Der Weg
zur Bedeutung verlduft also iiber den absoluten Gegenpol der Psyche (der Vor-
stellung / der Intention / des Affekts), ndmlich iiber die reale oder rationale Tat-
sache, und wird vermittelt durch die Institution.«'** Die Sozialisation vollzieht
sich fiir Castoriadis unter zwei Voraussetzungen: innerlich, indem die Psyche
mit der radikalen Imagination den gesellschaftlichen Vorstellungen ein Einflie-
Ben ermdglicht, und damit eine Identitit gegeniiber einem Anderen als Subjekt
ausbilden kann, duferlich, da diese gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen
erst ein bestimmtes Subjekt und die Individualisierung mdglich machen. Hier ist
der Anschluss an die oben ausgefiihrte Institution der Bedeutung zu suchen. Die

121 Ebd.
122 Reitter: Perspektiven der Freud-Rezeption, S. 125.
123 Im Sinne von Faber: herstellen.

124 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 513. [Herv. i.0.]

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 85

Psyche absorbiere die gesellschaftlich instituierten Formen als Tun der anderen
oder legein und teukein bzw. Sprache und Technik im weitesten Sinne und die
mit ihnen einhergehenden Bedeutungen.'” Castoriadis glaubt darin die Genese
einer Berithrungsfliche zwischen der privaten und der 6ffentlichen Welt zu ent-
decken oder besser, die Differenz wird mit oder in der Sozialisation eines jeden
Kindes >wiederholt< bzw. erst geschopft. Die Schopfung des gesellschaftlichen
Individuums vollzieht sich also in einem psychogenetischen und einem sozioge-
netischen Aspekt: Die Psyche iibernimmt die Seinsweise der Gesellschaft in ih-
ren Institutionen, die sie selber nie hitte hervorbringen kdnnen, muss dazu aber
allererst die Trennung als Innen / AuBen einfiihren'”, die allerdings niemals
géinzlich selbstgesetzt sein kann: »Die Sozialisation der Psyche besteht wesent-
lich darin, ihr die Trennung aufzuerlegen.«'>” Oder: Dass die Psyche aus der je
eigenen hin zur gemeinschaftlichen Welt gelange, werde durch die Gesellschaft
als Trennung instituiert. Dies vollzieht sich vor allem auch durch die Aneignung
der Sprache:

»Immer wird es notig sein, ihm [dem Neugeborenen; nc] beizubringen, daf} es die Worter
der Sprache nicht das bedeuten lassen kann, was es sie bedeuten lassen mochte, damit es
in die Welt eintreten kann, in die Welt der Gesellschaft und der Bedeutungen, die allen

. P 128
und keinem gehort.«

Dieser Bruch, der der psychischen Monade zugemutet werde, bilde dem Subjekt
eine Realitdt, die erstmals unabhéngig sei, aber zugénglich und dnderbar bleibe.
Die Zumutungen der Gesellschaft bildeten das Subjekt erst, differenzierten es
aus, ohne ihm den monadischen Kern, den Pol, absprechen zu konnen. Dieser
aber bleibt verloren sobald eine Sozialisierung eine Absonderung gebiert: das
Subjekt, das yUnterworfene«. Die letzte Stufe der psychischen Sozialisation brin-
ge die Intention mit sich, ein Streben nach..., das dem kiinftigen Tun des Indivi-
duums zugrunde liege. Dieses Intendieren und seine lustvolle Befriedigung im
Verdndern hitten ihre Wurzeln in der Vorstellung. Das gesellschaftliche Indivi-
duum wird vermittelt durch die Institution der gesellschaftlich imaginiren Be-
deutung und besitzt keine Allmacht mehr. Die Verbindung allerdings zur vo-
rausgesetzten radikalen Imagination als Bedingung der Mdglichkeit einer institu-
ierten Gesellschaft werde verschleiert:

125 Ebd., S. 493; 498.

126 Reitter: Perspektiven der Freud-Rezeption, S. 122.

127 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 498f.
128 Ebd., S.514.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

86 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

»Durch diese gesellschaftliche Fabrikation des Individuums unterwirft sich die Institution
die Einzelimagination des Subjekts und lédsst diese in der Regel nur noch im und durch
den Traum, das Phantasieren, Uberschreitung und Krankheit zum Ausdruck kommen. Ins-
besondere sieht es ganz so aus, als wiirde es der Institution gelingen, die Kommunikation

zwischen der radikalen Imagination des Subjekts und seinem >Denken« zu kappen.«'*

Dieses vom kreativen Kern abgeschiedene oder abgeschnittene Wesen, ist ge-
wissermallen Fluchtpunkt des Subjekts — im urspriinglichen Sinne noch Psyche.
Das, was den gesamten Prozess der Individuierung ermdglichte, sei, so Castoria-
dis, eine Anlage, ndmlich die sogenannte radikale Imagination. Es bildet die Be-
dingung der Mdglichkeit von Vorstellungen, ohne selbst eine zu sein. Das Ver-
mogen Neues zu bilden sei mit der Sozialisation zwar nicht verloren. Aber es
bleibe gleichsam stillgelegt oder unbewusst. Solange das radikal Imaginire sich
nicht wieder aus dem Dunkel aufdringen konne (ein seltsamer Traum, eine Psy-
chose), kann es sich kaum Gehor verschaffen. Das radikal Imaginire spricht
zwar auch eine Sprache, diese duBert sich aber immer im identitdtslogischen
Sinne einer bestimmten Sprache, die ihr aufgesetzt ist. Diesen Symbolen folgend
sucht die Kommunikation andere Wege — verdichtet und verschiebt sich."

Im Prozess der Sozialisation eines Subjekts bleibt die Quelle offen. Das Ima-
gindre sei der von der wahrgenommenen realen Welt und dem Rationalen (als
Begrifflichem) geschiedene Bereich. Er gehe ihnen als Sphére der Vorstellung
voraus. »Psychisch verstanden ist Wahrheit dasjenige, was sich in der Vorstel-
lung besténdig als das Andere der Vorstellung ankiindigt. Auch dieses Andere
der Vorstellung muB sich aber als Vorstellung realisieren.«"' Es gibt also keine
Denotation, die dem Imaginéren eine bestimmte Seinsweise zuordnete; trotzdem
"2 Sie bildeten

die »Organisationsschemata, die den Rahmen mdoglicher Vorstellungen abste-

konnotierten die gesellschaftlich imagindren Bedeutungen alles.

129 Castoriadis: Das imagindre Element und die menschliche Schopfung, S. 327.

130 Heute wird im Anschluss an Lacan von Metapher und Metonymie gesprochen. Cas-
toriadis halt dies fiir verkehrt: »Diese Terminologie, die die Vorginge des Unbe-
wullten den sekunddren Funktionsweisen der Wachsprache angleicht, verflacht
Freuds geniale Entdeckung [...].« Castoriadis, Gesellschaft als imaginére Institution,
S. 458-459. [Herv. 1.0.]

131 Castoriadis, Cornelius: Durchs Labyrinth. Seele Vernunft Gesellschaft, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1983, S. 55.

132 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 254.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 87

cken, die sich diese Gesellschaft zu geben vermag.«'” Dieses System von Be-
deutungen, das dem gesellschaftlichen Tun innewohne, setze Aufbau und Glie-
derung der Gesellschaft fest. Zu einem bereits erwéhnten Beispiel: die Identifi-
kation mit der Nation setze eine imaginire Bedeutung als Faktum ein."”* Aber
diese Festsetzung sei gerade dnderbar in ihrer Genese aus dem radikal Imagini-
ren. Das instituierte Imagindre miisse fragwiirdig werden, sobald es als Schop-
fung einer bestimmten Gesellschaft erkannt werde. Mit der Kritik an der Institu-
tion er6ffne sich die Mdglichkeit einer Autonomie, die sich der Gestaltung dieser
imagindren Institution ausgesetzt wisse, sich aber zugleich bewusst werde, dass
diese gestaltbar bleibe.

»Zu dieser Institution [der Gesellschaft; nc] miissen sich gesellschaftliche Individuen her-
ausgebildet haben, die als solche nur existieren und funktionieren kénnen, wenn ihre radi-
kale Imagination von ihrer Sozialisation geprdgt, jedoch nicht zerstort wird. Zwar ist die
jeweils gesetzte Institution notwendigerweise immer Norm ihrer eigenen Identitét, Trag-
heit und Mechanismus der Selbstverewigung; andererseits kann aber die instituierte Be-
deutung — der die Identitit mit sich ja zukommen miifite — nur als sich verdndernde sein
und verdndert sich durch das gesellschaftliche Tun und Vorstellen / Sagen. Es verédndert
sich also die Norm gleichzeitig mit dem, was sie normieren sollte, bis sie durch die aus-

driickliche Setzung einer anderen Norm gebrochen wird.«'

Castoriadis begreift das Individuum als von den gesellschaftlichen imaginéren
Bedeutungen gebildet und gepréigt — durch die bereits gepragten Individuen, die
die Sprache oder Sprachlichkeit vermitteln. Es sei aber ebenso notwendig, dass
die radikale Imagination, dem diese Bedeutungen auferlegt wiirden, weiter wir-
ke, um die instituierte imagindre Bedeutung zu erhalten. Man konnte verkiirzt
sagen, die radikale Imagination muss sich gegen die Institutionen behaupten, die
sich perpetuieren >wollen«. Das radikal Imaginére als Imagination kann insofern
nicht ausgeschaltet werden, sondern hochstens exiliert, es schafft aber weiter und
meldet sich aus dem Exil, der Verbannung, dem Unbewussten.

2.2.2 Der Diskurs des anderen / Anderen

Parallel zur bisher beschriebenen Genese des Subjekts kann jetzt auf das auto-
nome Individuum im Sinne von Castoriadis eingegangen werden. Mit Freuds

133 Ebd., S. 245f.
134 Vgl. dazu auch Kap. 1 und Abs. 2.1.1.
135 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 607. [Herv. i.0.]

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

88 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

136 . .
bzw. der darauf basierenden Formulie-

Satz: »Wo Es war, soll Ich werden«
rung von Lacan »Dort, wo es war, soll ich ankommen«"?’ versucht Castoriadis
den Prozess zu verdeutlichen, den das Bewusste in einer Art »Landgewinnung«
im Unbewussten zu erreichen hat. Die Autonomie sei als Selbstgesetzgebung zu
verstehen, welche die Heteronomie der »duflerlichen< Gesetzgebung ablésen soll:
»Autonomie wire die Herrschaft des BewuBten iiber das Unbewufte.« Und:
»Stellt man Autonomie, Selbstgesetzgebung oder Selbstregulation in einen Ge-
gensatz zu Heteronomie, Gesetzgebung oder Regulation durch das Unbewufte,
das ein anderes Gesetz ist, das Gesetz eines anderen als mir.«"** Diese Fremdbe-
stimmung als der Diskurs des anderen'” soll durch meinen eigenen Diskurs ab-
gelost werden. Das bedeute, aufzudecken, was an Absichten, Wiinschen, Beset-
zungen und vor allem eigentlich Bedeutungen mir von anderen >auferlegt« wor-
den sei. Was ist aber der Diskurs der anderen? Das Hauptmerkmal dieses Dis-
kurses sei der Bezug zum Imaginéren. Die gesellschaftlichen imaginiren Bedeu-
tungen und ihre Institution, die der urspriinglichen Monade den Bruch aufdréng-
ten, sie als Subjekt bildeten, sind zugleich die Welt von anderen. Die Losung
dieser »Herrschaft eines verselbstindigten Imaginiren«'* bedeutet, dass das
Subjekt sich bewusst werden soll, dass die aktual imagindren Institutionen und
mit ihnen die gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen als fremde durchschaut
und eingeholt werden miissen. Die Welt der anderen bilde dem Subjekt die Rea-
litdt. Es sei aber damit von einer Heteronomie eingenommen, von der es sich
loszuldsen gelte, sofern dies als Bewusstwerden der Kontingenz dieser Bedeu-
tung und ihrer Institutionalisierung méglich sei. »Wo also diese Funktion [das Es
besetzt das Imagindre mit Realitdt; nc] des UnbewuBiten (und der Diskurs des
Anderen als dessen Nahrung) war, da soll Ich werden.«'*' Was ist mein Diskurs?

136 Freud, Sigmund: »Vorlesung: Die Zerlegung der psychischen Personlichkeit«, in:
Ders., Neue Folgen der Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse, Band
XXXI, Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag 2003, S. 60-81, hier S. 81.

137 Lacan, Jacques: »Das Dréingen des Buchstabens im Unbewussten oder die Vernunft
seit Freud«, in: Ders., Schriften I, Olten, Freiburg i. Br.: Walter-Verlag 1975, S. 7-
55, hier S. 50.

138 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 173f.

139 Castoriadis hilt sich bei der Schreibweise Diskurs des anderen / Anderen nicht an
eine einheitliche Ausdrucksweise. Ich verwende die Form Diskurs des anderen, um
bei Castoriadis im Gegensatz zu Lacan die Verdnderbarkeit der Institutionen anzu-
deuten.

140 Ebd., S. 175.

141 Ebd, S. 176.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 89

Anders formuliert: Was, der >einverleibten< gesellschaftlichen imaginiren Be-
deutungen, damit auch der Sprache, meinem Denken, ist Mein? Es gehe darum,
die Herkunft dieses Diskurses zu entdecken, ihn als Fremden zu entlarven. Und
es gehe weiter darum, seinen Sinn zu kldren, soweit dies im Horizont des Ein-
zelnen moglich sei. Da das Individuum in die gesellschaftliche Institution und
ihre imagindren Bedeutungen eingelassen sei, miisse dies ein fortdauernder Pro-
zess bleiben. Darin liege die Selbstbestimmung als einer stindigen Gewinnung
von Unabhéngigkeit von den gegebenen Bedeutungen der Gesellschaft und ihrer
Geschichte. Es bleibt noch zu fragen, was dieses Subjekt sei, wenn es liberhaupt
Subjekt sein kdnne, das sich den Diskurs des anderen bewusst aneignen mdochte.
Das Subjekt sei nur dann, wenn es sich in seiner Tétigkeit auf etwas richten kon-
ne. Was aber als Objekt auftauche, sei von der Gesellschaft bestimmt. Der Dis-
kurs des anderen ist damit immer akut. Diese Aktualitét ist im Zwischenbereich
der imagindren gesellschaftlichen Bedeutung begriffen. Es ist nun so, dass das

2 Autonomie ist fiir Casto-

Sprechen wesentlich fiir die Subjektkonstitution ist.
riadis immer eine Frage des Verhéltnisses zwischen Subjekt und anderen, denn
letztere sind fiir ersteres konstitutiv. Wenn Castoriadis also von Autonomie
spricht, dann meint er das Herausarbeiten der Bedeutsamkeit des Diskurses des
anderen und damit die gesellschaftliche imagindre Institution der Bedeutung.
Wenn er vorderhand damit den rationalistischen Anspruch des >Landgewinns<
des Bewusstseins festigt, so gilt es die spéteren Prézisierungen dazu zu beden-
ken. Insofern beschreibt er, dass der Freud’sche Anspruch »Wo Es war, soll Ich

143 144
werden«

eher so lauten miisste: »Wo Ich bin, soll auch Es auftauchen«.
Womit Castoriadis meint, dass es nicht um ein Austilgen des Es gehe, sondern
ein Zulassen jenes unbewussten Stroms: »Das Ich verdndert sich, wenn es die
Inhalte des Unbewussten aufnimmt und zuldsst, wenn es sie reflektiert und lernt,
hellsichtig zwischen den Impulsen und Ideen zu wihlen, die es in die Tat umset-
zen mochte.«'* Worum es Castoriadis also geht, ist Aufklirung. Der Rahmen, in

dem dies vonstattengehen kann, bedeutet, dass dem Subjekt eine denkende Ei-

142 Der Korper bildet die erste Verschrankung von Selbst und Anderem: »Der Korper
konstituiert eine erste Form des Bedeutungsuniversums, und zwar noch vor allem re-
flexiven Denken.« Vgl. ebd., S. 180.

143 Freud: Neue Folgen der Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse, S. 81.

144 Castoriadis, Cornelius: »Psychoanalyse und Politik«, in: Michael Halfbrodt / Harald
Wolf (Hg.), Psychische Monade und autonomes Subjekt. Ausgewdhlite Schriften,
Band 5, Lich / Hessen: Verlag Edition AV 2012, S. 113-129, hier S. 116. [Herv.
i.0.]

145 Ebd. [Herv.1.0.]

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

90 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

genstindigkeit zukommt, diese »Aktivititc aber an die Inhalte, als gesellschaftli-
chen Bedeutungen, gebunden bleiben. Indem es diese Inhalte bearbeitet, sei es
iiberhaupt Subjekt — das schlieft an das Aufbrechen der psychischen Monade an,
die durch das instituierte Innen / AuBlen, durch das einlassen gesellschaftlicher
imagindrer Bedeutungen Subjekt wird, was Castoriadis folgendermaflen be-
schreibt: »Denn was ist dieses aktive Subjekt [...] es ist Blick und Trager des
Blicks, Denken und Trager des Denkens, Handeln und handelnder Korper —
Kérper im materiellen wie im metaphorischen Sinne.«'** Zum Subjekt gehérten
also ein Denken, das aber als cartesianisches cogifto abstrakt und leer bleibt — es
bediirfe des instituierten Materials der Bedeutungen, das Denken, legein, bildet.
Bedingung, dass dieses Material angesiedelt werden kann, ist jener transzenden-
tale »Strom« der radikalen Imagination, welche die Vorstellungen tragt. Das
»Ich der Autonomie« wiederum sei eine »titige und hellsichtige Instanz«'"’, die
jene Inhalte, als imagindre gesellschaftliche Bedeutungen neu organisiere. Zu-
letzt miisse der Korper als »Scharnier« von Selbst und Anderem verstanden wer-

148
den.

Auf die Sozialisation zuriickbezogen, bedeutet das jenen Moment des
Aufbrechens der Monade durch das Bediirfnis, Castoriadis spricht beispielhaft
vom Hunger oder der abwesenden Brust. Damit dréngt sich auch die Frage nach
der Moglichkeit von Autonomie auf. Fiir das Subjekt ist Autonomie nicht als
Einzelnes erreichbar. Autonomie sei nur als kollektives Unternechmen denkbar.'*
Wenn Autonomie ein verdndertes Verhéltnis zwischen den Menschen darstellt,
die sich wechselseitig als Bedingung fiir Autonomie erkennen, dann ist Autono-

mie ein »gesellschaftliches Problem«'™:

»Wenn intersubjektives Handeln moglich [...] ist, [...] dann liegt das daran, dal Autono-
mie nicht einfach auf die Aufhebung des Diskurses des anderen hinarbeitet, sondern ihn in
der Weise verarbeitet, daf3 der andere fiir den Inhalt der eigenen Rede bedeutsam wird und

nicht bloB als gleichgiiltiges Material dient.«"'

Autonomie als gemeinsame Sache erreicht insofern die Bedeutung des Diskurses
des anderen, macht ihn bewusst, bemerkt ihn. Denken ist in die gesellschaftli-
chen imagindren Bedeutungen und ihre Sprache eingelassen, was zugleich be-

146 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 179. [Herv. i.0.]
147 Ebd., S. 181.

148 Ebd., S. 180.

149 Ebd., S. 183.

150 Ebd.

151 Ebd, S. 182.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 91

deutet, dass die Menschen in der Rede, im Tun an diesen gesellschaftlichen ima-
gindren Bedeutungen zu arbeiten vermdgen. Wo der Diskurs des anderen im
Unbewussten bleibt (aber nicht bleiben miisste), wirkt sich Heteronomie als
Herrschaft einer fremden Institution auf unser Tun aus, richtet sich in ihm ein
»und nun wird der »andere< auch nicht mehr von einem Diskurs reprisentiert,

12 Auf diesen Aspekt gilt es im folgenden Ka-

sondern einer Maschinenpistole«
pitel zuriickzukommen, wenn weiter von der Heteronomie auf dem Weg zur Au-
tonomie auch von der Anerkennung die Rede sein wird."”

In einer spiteren Auseinandersetzung mit der Psychoanalyse verdeutlicht
sich bei Castoriadis nicht nur seine Auffassung der Subjektgenese. Es zeigt sich
darin ein grundlegendes Anliegen: Was ist mit der Psychoanalyse heute noch an-
zufangen?'™* Eine Eigenart der Psychoanalyse sei, dass sie in ihrer Praxis erst ei-
ne Verwirklichung finde. Diese Praxis ist das Gespréch oder allgemeiner das zur
Sprache bringen — »und in diesem Sinne ist die Analyse praktisch-poietische Td-
tigkeit.«'> Darin liegen mehrere Aspekte: Die Analyse hat einen Anspruch auf
Aufklirung und dadurch Anderung. Diese Anderung geschieht nicht als bloBe
Methode oder Technik, die durch eine Theorie bedingt ist, sondern als Praxis
und das heil3t je eigene Praxis — wie er es nennt: praktisch-poietische Tatigkeit —
des Sprechens. Dies berge einen fundamentalen Widerspruch in sich, indem das
Besondere durch eine gemeinschaftliche Sprache (allgemein) ergriindet werden
soll. Das je eigene verfliichtigt sich zwischen den Zeilen, Worten, Buchstaben.
»Das Auftauchen des Ich in der Sprache folgt aus der Notwendigkeit, den Ort zu
bezeichnen, von dem die AuBerung ausgeht (und den man nicht Subjekt nennen
kann, weil das Subjekt nichts ist und nicht spricht, sondern gesprochen wird).«'
Damit stellt sich die Frage nochmals, wie ein Ich iiberhaupt als Subjekt autonom
werden kann. Wie es, sobald es spricht und etwas, das ihm eigen ist zur Sprache
bringen will, iiberhaupt Subjekt sein kann. Hier stellt sich ein grundlegendes
Problem ein, das eng mit der Subjekttheorie von Castoriadis verbunden ist und
der unerreichbaren Bestimmung dessen, was das radikal Imaginire bzw. die ra-
dikale Imagination sein soll: »Sobald aber all das zur Sprache kommt, erleidet es
schon der sprachlichen Form wegen eine Verfalschung, denn wenn es wahr ist,

152 Ebd, S. 186.

153 Vgl. Kap. 3, v.a. Abs. 3.1.4 und 3.2.

154 Dabei geht es um eine klarende Abgrenzung gegeniiber Jacques Lacan. In der Rede
vom Diskurs des Anderen bleibt Lacan noch virulent.

155 Castoriadis: Durchs Labyrinth, S. 35 [Herv. i.0.]; vgl. auch Castoriadis, Cornelius:
Les carrefours du labyrinthe, Paris: Edition du Seuil 1978, S. 39.

156 Ebd., S. 38f.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

92 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

kann jeder sich darin wiedererkennen und hat folglich seine wesentliche Wahr-
heit bereits verfehlt.«"” Castoriadis behauptet, dass eine Gefahr der Psychoana-
lyse darin liege, dass sie nicht sehe, dass der Beginn eines Ichs in einer Selbst-
schopfung des Individuums liege: »Gerade weil die Geschichte des Individuums
auch eine Geschichte der Selbstschopfung ist, 146t sich nicht alles in der Gegen-
wart vorfinden.«*® Er bemingelt, dass die Psychoanalyse'’ einen Erklirungs-
versuch startet, der eher verdunkelnd als erhellend wirke. Es gehe nicht blofl um
eine Ubersetzung von unbewusstem in bewussten Sinn. Viel eher miisste man
fragen, ob die beiden Sinndimensionen iiberhaupt vermittelbar seien oder nicht.
»Das ndamlich, was Freud nicht als zwei verschiedene Sprachen, sondern als die
Sprache und ihr Anderes betrachtete, versucht man heute als einen einzigen Text
zu sehen, dessen Druckfehler von der Analyse berichtigt werden und zu dem sie
die fehlenden Worter liefert.«'® Dieser universale Anspruch der Aufklirung
verkennt, so Castoriadis, ein grundlegend unverfiigbares Moment in der psychi-
schen Landschaft.

2.2.3 Exkurs: Das Imaginére bei Lacan

Es wird im Folgenden nétig sein, einen weiteren Umweg zu gehen. Castoriadis
wurde in seiner Anndherung an die Psychoanalyse entscheidend von Lacan ge-
pragt. Dennoch hat er sich radikal davon abgegrenzt, vor allem, was den Begriff
des Imagindren betrifft. Darauf wird im Folgenden eingegangen, um wenigstens
zusammenfassend Unterschiede zwischen dem Begriff des Imaginéren bei Cas-
toriadis und jenem von Lacan aufzuzeigen. Folgende Aspekte werden sehr fliich-
tig und nur resiimierend geklért: Die Begriffe symbolisch-imaginér-real und das
Spiegelstadium als Ich-Bildner, das damit zusammenhéngt.

Das Symbolische, das Imaginére, das Reale und der Spiegel

Was unterscheidet den Begriff des Imagindren bei Castoriadis gegeniiber demje-
nigen von Jacques Lacan? Karl Reitter beschreibt dies kurz und biindig in einer
FuBnote: »Lacan verwendet diesen Begriff vollig anders als Castoriadis. Lacans
Begriff ist mit Tduschung, Verstellung und Verfehlung konnotiert.«'®' Damit ist
wenigstens eine erste Abgrenzung vorausgeschickt, die aber im Folgenden zu

157 Castoriadis: Durchs Labyrinth, S. 40.

158 Ebd., S. 45.

159 Castoriadis bezieht sich insofern vor allem auf Jacques Lacan und dessen Schule.
160 Ebd., S. 47.

161 Reitter: Perspektiven der Freud-Rezeption, S. 112.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 93

prézisieren ist, da noch unklar ist, was diese Konnotation, wenn es sie effektiv
gibt, bedeutet. — Der Begriff des Imaginéren steht bei Lacan dhnlich wie auch bei
Castoriadis in einer Triade mit den Begriffen des Symbolischen und Realen. In
einem eingéngigen Beispiel weiB ZiZek diese wie folgt auseinanderzuhalten:

»Fur Lacan wird die Realitit menschlicher Wesen durch drei miteinander verbundene
Ebenen konstituiert: das Symbolische, das Imagindre und das Reale. Diese Triade kann
ganz hiibsch durch das Schachspiel illustriert werden. Die Regeln, denen man folgen muf3,
um Schach zu spielen, sind seine symbolische Dimension: Vom rein symbolischen Stand-
punkt aus ist der »Springer< nur durch die Ziige definiert, die diese Figur ausfiihren kann.
Diese Ebene unterscheide sich deutlich von der imagindren, ndamlich der Art, in welcher
die verschiedenen Figuren geformt sind und durch ihre Namen charakterisiert werden
(Ko6nig, Dame, Springer), und es ist leicht, sich ein Spiel mit den gleichen Regeln vorzu-
stellen, aber mit einem andern Imaginéren, in welchem diese Figuren >Bote< oder »Spa-
ziergénger< oder wie auch immer heilen. SchlieBlich ist die gesamte Anordnung von kon-
tingenten Begleitumstinden, welche den Verlauf des Spiels beriihren, real: die Intelligenz
der Spieler, die unvorhersehbaren Eingriffe, die einen Spieler aus der Fassung bringen o-

der das Spiel unmittelbar abbrechen kénnen.«'®

Dem Imagindren kommt in dieser Schilderung eine untergeordnete Rolle zu.
Angezeigt wird dies durch die bloBe Form der Figuren und ihre Namen (z.B.
Springer), wihrend das Spiel durch die Regeln definiert wird, ohne dass die Ver-
dnderung der Figuren, d.h. beispielsweise das Bild eines Pferdekopfes und des-
sen Bezeichnung Springer, eine Relevanz hitte. Der symbolischen Ebene scheint
in diesem Beispiel also ein Primat zuzukommen. Uberreste dieses Begriffs des
Imaginéren finden sich bei Castoriadis wenigstens in dem, was er mit dem Dis-
kurs des anderen als Hauptmerkmal beschreibt. Unter dessen Herrschaft halte
sich das Subjekt fiir etwas, was es nicht sein muss. Die Welt trete »in verkleide-
ter Gestalt auf«'®. Das wird deutlich, wenn man bei Lacan die Beschreibung des
Spiegelstadiums aufsucht:

»Das [Auge; nc] soll bedeuten, dal in der Beziehung zwischen dem Imaginédren und dem

Realen und in der Konstitution der Welt, wie sie daraus resultiert, alles von der Stellung

162 Zizek, Slavoj: Lacan. Eine Einfithrung, Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch
Verlag 2008, S. 18f.

163 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 174.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

94 | VoM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

des Subjekts abhidngt. Und die Stellung des Subjekts [...] ist wesentlich durch seinen Platz

in der symbolischen Welt charakterisiert, anders gesagt in der Welt des Sprechens.«'*

Mit dem Auge ist die richtige Position einer Blickrichtung im Bild des umge-

kehrten Blumenstraufies gemeint (Spiegelstadium).'®

Es bedeutet kurz gesagt,
dass das Subjekt, damit es sich kohédrent bilden kann, also {iberhaupt erst Subjekt
wird, an der richtigen Stelle in die richtige Richtung blicken muss, um sich als
imagindre Totalitdt zu erfassen. Was hat die Ich-Bildung mit der Triade zu tun?
Lacan versucht durch das Spiel mit der Optik oder einer optischen Tduschung zu
zeigen, dass das Subjekt durch dieses perspektivische Tduschungsmangver hin-
durch muss oder in die Sprache als fremde Sprache hinein muss: »Das Symboli-
sche habe ich Sie mit der Sprache zu identifizieren gelehrt [...].«'*® Es muss hin-
durch / hinein, um sich als Ich (bzw. Ich-Ideal) gewahr zu werden. Geht man den
ersten zitierten Text von Lacan riickwirts, ergibt sich folgendes: Diese Welt der
Sprache, des Sprechens zeigt den symbolischen Horizont einer bestimmten Welt
an. In dieser Welt findet das Subjekt durch die sprachliche Beheimatung seinen
Platz, die richtige Perspektive. Wenn es diese eingenommen hat, hat es eine ei-
gentliche objektive Welt konstituiert. Objektiv bedeutet hier als Begriff blof3 ob-
jektiv innerhalb einer symbolischen Ordnung, die wiederum gesellschaftlich-
geschichtlich ist, um einen Begriff von Castoriadis aufzunehmen. Damit diese
Welt gebildet werden kann, miissen das Imagindre und das Reale in einem ent-
sprechenden Verhiltnis sein. Das Experiment mit dem umgekehrten Blumen-
straufl verdeutlicht das: Durch einen sphérischen Spiegel wird ein unsichtbares,
aber reales Objekt (BlumenstrauB}), gespiegelt und sichtbar. Dieses virtuelle Ob-
jekt oder reale Bild ist das sichtbare Imagindre, wéhrend das >reale< Objekt das
unsichtbare bleibt: »So also kénnen wir uns das Subjekt vor der Geburt des Ich
vorstellen und das Auftauchen dieses Ich.«'®’ Dieses Auftauchen ist ein vorge-
stelltes Ich, kein reales. Indem es sich gespiegelt als ganzes wahrnimmt, setzt es
eine imagindre Beherrschung des Korpers, die allerdings der realen nicht ent-
spricht. Das jetzige Ich (Je), das sich ganz imaginiert, ist noch partikulédr, wenn

164 Lacan, Jacques: »Die Topik des Imagindren, in: Ders., Das Seminar, Buch 1 (1953-
1954): Freuds technische Schriften, Olten, Freiburg i. Br.: Walter 1978, S. 97-116
Jhier S. 106f.

165 Vgl. auch Lacan, Jacques: Kap. »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion,
wie sie uns in der psychoanalytischen Erfahrung erscheint«, in: Ders., Schriften 1,
Olten, Freiburg i. Br.: Walter 1973, S. 61-70, hier S. 63.

166 Lacan: Das Seminar, S. 98.

167 Ebd., S. 105.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 95

es um seine Moglichkeiten geht, es stellt sich als Identitit bloB vor. »Das Men-
schenjunge erkennt auf einer Altersstufe von kurzer, aber durchaus merklicher
Dauer [...] im Spiegel bereits sein eigenes Bild als solches.«'® Und:

»[V]or dem Spiegel ein Sdugling, der noch nicht gehen, ja nicht einmal aufrecht stehen
kann, der aber, von einem Menschen oder einem Apparat [...] umfangen, in einer Art jubi-
latorischer Geschéftigkeit aus den Fesseln eben dieser Stiitze aussteigen, sich in eine mehr
oder weniger labile Position bringen und einen momentanen Aspekt des Bildes noch ein-

. . . 169
mal erhaschen will, um ihn zu fixieren.«

Was Lacan hier andeutet, ist, dass das Kind sich selbst identifiziert. Aber diese
Identifikation ist durch einen Mangel behaftet. Das Ich (Je) wird jeweils diesem
Spiegel-Ich als (Moi) nacheifern, so Lacan, ohne dass es dieses erreichen konnte.
Indem dieses Spiegelbild als urspriingliches Bild gesetzt wird, geschehen zwei
Dinge vor einer Bezugnahme auf die Welt: erstens vor einem eigentlichen Aner-
kennungsverhiltnis mit anderen und zweitens vor der Funktion der Sprache:
»Aber von besonderer Wichtigkeit ist gerade, dafl diese Form vor jeder gesell-
schaftlichen Determinierung die Instanz des Ich (moi) auf einer fiktiven Linie si-

' Die Erkenntnis, dass dieses Bild im Spiegel gerade das eigene

tuiert [...].«
Spiegelbild ist, bedeutet, dass sich das Kind als ein Korper klar wird. Dieses
Klarwerden bedeutet aber — trotz wjubilatorischer Geschéftigkeit« — dass das
Kind mit diesem Selbstbild einer Téuschung unterliegt. Was ist diese Téu-
schung? Lacan meint, dass damit das Selbstbild generiert wird, dem das Ich
(Lacan nennt es Je; man konnte sagen, das blickende Ich) unterliegt, indem es
sich als jenes Bild-Ich (Moi) identifiziert, das es nicht ist: eine Einheit. Was das
blickende Ich (Je) also meint, ist mit dem BlumenstrauB3-Beispiel erklart, dass es
dieses selbst unsichtbare Objekt ist, das blof3 eine Tduschung des Spiegels ist:
eine Fiktion. Oder umgekehrt formuliert: Das Kind denkt es sei die Projektion,
wihrend es selbst das unsichtbare Objekt ist. D.h. auch, dass sich das Ich unzu-
génglich bleiben muss. Es bleibt sich als blol vorgestelltes Abbild unerreichbar
und leitet gar fehl, da es niemals so ist, wie es sich vorstellt. Es gibt kein Ich als
identisches Ich, als Identitét. Trotzdem ist dieses Imaginére eine notwendige Be-
dingung fiir die Ich-Bildung — ein Ich, das Kohédrenz suggeriert. Natiirlich han-
delt es sich beim Spiegelbild aber nicht um eine Fiktion, sondern um eine ver-
kehrte Selbstwiedergabe. Worauf Lacan hinaus will, ist, dass die perspektivische

168 Lacan: Schriften I, S. 63.
169 Ebd., S. 63.
170 Ebd., S. 64. [Herv. i.0.]

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

96 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Tauschung nicht im Spiegel, sondern im Ich (Je) geschieht, indem es sich spaltet
in ein Ich-Je und Ich-Moi. Erst daraus ist eine Spannung denkbar, wie sie Lacan
angibt. Einfach gesagt, konnte man formulieren, dass das Kind bemerkt, dass
seine Perspektive nicht einzig ist, sondern es von auflen anders wahrgenommen
wird. Insofern ist die Differenz Innenwelt-Umwelt bei Lacan zu verstehen.'”' Das
oben benannte Bild-Ich ist also nicht blo Bild bzw. Imago, sondern zugleich
Moi und damit Ich-Ideal bzw. Ideal-Ich. Was dieses Ideal-Ich bedeutet, dazu
Zizek, der dies illustrativ beschreibt:

mldeal-Ich« steht fiir das idealisierte Selbstbild des Subjekts (die Art und Weise, wie ich
sein mochte, wie ich mdchte, dafl die anderen mich wahrnehmen). >Ideal-Ich« ist die In-
stanz, deren Blick ich mit dem Bild meines Ichs beeindrucken mochte, der grole Andere,
der mich beobachtet und mich antreibt, mein Bestes zu geben, das Ideal, dem ich zu fol-
gen und das ich zu verwirklichen versuche. Das yUber-Ich« ist die gleiche Instanz in ihrem
rdchenden, sadistischen und strafenden Aspekt. Das zugrundeliegende Strukturprinzip die-
ser drei Begriffe ist natiirlich Lacans Triade des Imagindren-Symbolischen-Realen: Das
Ideal-Ich ist imaginér, dasjenige, was Lacan den >kleinen anderen< nennt, das idealisierte

Spiegelbild meines Ichs.«'”

Die daran anschlieende Frage ist nun, warum dieses Spiegelbild iiberhaupt ide-
al sein soll bzw. warum ich nicht selbstzufiieden sein kann. Das héngt mit der
Selbstprojektion zusammen, die bei Lacan das Ich als Je und Moi konstituiert,
und um die kein Weg der Subjektwerdung herumfiihrt. Dieses Ideal-Ich muss es
geben als Vorstufe und Antizipation des Symbolischen bzw. des Realen. Der
Weg fiihrt durch das Imaginére — trotz aller Tduschung — bzw. diese leere Wiiste
ist zu durchqueren, um das Land Oz der symbolischen Ordnung zu finden und
sich darin zurechtzufinden, mit dem Anderen (Ideal-Ich und Uber-Ich) und des-
sen Sprache. Erst in der imagindren Vorstufe dessen, dass es andere gibt, wird
dem Kind einsichtig, dass es erblickt wird — Reziprozitit wird deutlich. Wahrend
bei Lacan das Imaginire, als eine Tduschung des Ideal-Ichs, negativ konnotiert
ist, bildet es zugleich eine notwendige Fiktion.'” Jedoch darf die Rolle des Ima-
gindren auch nicht iiberschitzt werden, man erinnere sich an das Schach-Beispiel
bei Zizek. Das Subjekt als Ich bildet sich aus der Perspektive einer symbolischen
— und das heifit sprachlichen — Ordnung. Wie sich also das Subjekt sieht, hdngt
von seiner Position ab und daraus resultierend, wie das Reale und Imaginére aus-

171 Ebd., S. 66.
172 Zizek: Lacan. Eine Einfiihrung, S. 108.
173 Hammermeister, Kai: Jacques Lacan, Miinchen: Beck 2008, S. 42.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 97

sehen. Die symbolische Ordnung (die Anlage des sphérischen Spiegels) reguliert
also die Ich-Bildung, das Imaginére ist zuletzt nur noch die persona der tdu-
schenden Verstellung dariiber, wer man sei.

Die Rolle des Imaginéren bei Castoriadis ist demgegeniiber anders gelagert.
Die gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen dringen sich der psychischen
Monade auf, zerbrechen diese, geben der Monade dadurch aber eine bestimmte
Gestalt. Dies wiederum ist abhingig von der radikalen Imagination als Vermo-
gen der Psyche Vorstellungen hervorzubringen und gewissermallen auf hetero-
nome Vorstellungen zu reagieren, diese zu absorbieren. Einzige Ahnlichkeit mit
Lacan, die struktureller Art ist, bleibt die Notwendigkeit bestimmte gesellschaft-
liche Institutionen zu {ibernehmen. Bei Castoriadis sind dies die gesellschaftli-
chen imagindren Bedeutungen, bei Lacan handelt es sich um die symbolische
Ordnung bzw. die Sprache. Wéahrend aber Lacan kaum Auswege ldsst, bedeutet
die Subjektgenese bei Castoriadis keine vollstindige Kolonisierung durch die
imagindren Bedeutungen, sondern die Psyche als radikal Imaginéres bleibt offen.
Damit hingt auch die von Castoriadis positiv gedeutete Rolle zusammen, welche
die antike polis und die Entstehung der Philosophie spielen. Es fallt allerdings
auf, dass Castoriadis mit seinem Diskurs des anderen, der nicht zu hintergehen
sei, konzeptuell Lacan noch néher steht. Dabei féllt auch auf, dass die Unverfiig-
barkeit des Diskurses des anderen mit Castoriadis’ Interpretation produktiv wird,
indem die heteronome Struktur zugleich der »Ort< ist, an dem der Hebel der Au-
tonomie ansetzen kann.'™

Vergleicht man die konzeptuelle Bedeutung des Begriffs des Imaginéren,
muss man feststellen, dass dieser erstens unterschiedliche theoretische Dimensi-
onen und zweitens diametrale Bedeutungen hat. Allerdings sollten diese Unter-
schiede und zudem die Kritik von Castoriadis gegeniiber Lacan nicht dariiber
hinwegtiuschen, dass es strukturelle Ahnlichkeiten gibt wie beim Vorgang der
Subjektgenese erwéhnt. Die Priagung des Begriffs des Imagindren geht sicherlich
entscheidend von Lacan und seinem Begriffsverstidndnis aus, aber nicht weniger
entscheidend, dariiber hinaus:

»Wer das Imaginédre auf eine simple »Spiegelung« herunterbringt (also auf das blofe >Bild
von« etwas schon Bestehendem, Vorherbestimmtem, also auch Determinierten) und es in
jammerlicher Konfusion mit einem >Trugbild« und einer >Illusion< verwechselt, der ist
endgiiltig auBerstande, das Subjekt als radikale Imagination, als unbestimmbare, unbe-

grenzte und unbeherrschbare Selbstveranderung zu erkennen. Verkannt wird also auch die

174 Vgl. Abs. 2.3.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

98 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Maoglichkeit der Selbstverinderung des Subjekts in und durch praktisch-poietische Tétig-

keit — und nichts anderes ist die Analyse.«'”

Es ist nichts weniger als das Ende der Analyse bei Lacan, was Castoriadis die-
sem vorwirft. Wéhrend er selbst am aufkldrerischen Anspruch festhélt. Dieser
Anspruch wird deutlich, wenn er schreibt:

»Denken heilit aber auch handeln (womit natiirlich nicht gemeint ist, >zur Tat zu schrei-
ten<), handeln mit einem Anderen. Die Patienten sind keine Materialien der Analyse, die
man als Lieferanten von >theoretischem Rohstoff« ausbeuten konnte oder in ynormierte In-
dividuen< zu verwandeln hétte. Sie sollen sich selbst machen, sich im und durch den ana-
lytischen ProzeB selbst verdndern, einen neuen Abschnitt ihrer Geschichte erschaffen, und
sie kommen dabei in den meisten und typischen Fillen zum ersten Mal explizit zu einer
eigenen und zugleich gemeinsamen Geschichtlichkeit, 6ffnen sich einem schopferischen
Projekt, in dem der andere und die anderen immer schon, wenn auch vielleicht nur mittel-

P . 176
bar, gegenwirtig sind.«

In den ndchsten Abschnitten wird dieses — hier noch als Analytiker-Patient vor-
gestellte Verhéltnis — ausgeweitet interpretiert werden konnen, als ein Verhéltnis
von Praxis, das erst als gemeinsames Handeln Autonomie moglich macht.'”” Es
kommt nicht von ungefihr, dass Castoriadis der Psychoanalyse insofern zwei
Gebrechen vorwirft, die seinem Konzept entgegengesetzt sind: Erstens ein Herr-
schaftsverhiltnis von Meister—Schiiler, wie er es in den Schulen seit Freud bzw.
spéter bei Lacan reprisentiert sieht. Darin komme zum Ausdruck, dass mit einer
Theorie als Lehre eine gelehrige Rezeption gefragt werde, was Unterordnung
(und somit Heteronomie) impliziere."® Dies steht, so Castoriadis, dem Ziel eines
Subjekts entgegen, das sich selbst bestimmen kann — in jeder Hinsicht dieser Be-
deutung. Zweitens beklagt Castoriadis den affirmativen Charakter der Analyse.
Das Ziel der Analyse sei die Verdnderung des Subjekts. Man miisse also fragen,
wie das Subjekt verdndert werden sollte. Da es um die Heilung hin zu einem
Normalen gehe, diene die analytische Praxis »der Anpassung des Subjekts an die

175 Castoriadis: Durchs Labyrinth, S. 69. [Herv. i.0.]

176 Ebd., S. 89. [Herv. 1.0.]

177 Tassis bemerkt dazu, dass die Besonderheit des Gegenstands der Psychoanalyse
auch jener der Politik sei. Wie spéter gezeigt werden wird, gehort die normative Di-
mension der Autonomie dazu, die mit dem radikal Imagindren verbunden ist. Vgl.
Tassis: Cornelius Castoriadis: Eine Disposition der Philosophie, S. 207.

178 Castoriadis: Durchs Labyrinth, S. 75f.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 99

Gesellschaft, wie sie ist.«'” Freud sei diesem affirmativen Charakter mit seiner
Gesellschaftskritik wenigstens ansatzweise beigekommen. Das Projekt der Auf-

180
Dann aber

klarung aber bleibe ungebrochen: »Wo Es war, soll Ich werden.«
stelle sich das Problem ein, zu fragen, was dieses Ich sei und — das meint hier

Castoriadis — was Aufklarung zu bedeuten habe.

»[E]s wird also darum gehen, dem Ich zur Verwirklichung des bestmoglichen Kompro-
misses oder Gleichgewichts zwischen den >Triebanspriichen< und den »Anforderungen der
Realitit< zu verhelfen, und letztere sind — sagen wir es noch einmal fiir stumpfe Gemiiter —
ausschlieBlich, im strengen Sinne, auf jeden Fall die Forderungen der Gesellschafi, so wie
sie ist. [...] So wird die Analyse in ihrer realen Geschichte und bei den meisten ihrer Prak-

tiker zu einer Prozedur der Anpassung des Subjekts an die bestehende Gesellschaft."™!

Damit ist durch die Kritik von Castoriadis ein Anspruch deutlich geworden, der
dem Anliegen einer aufgeklarten Gesellschaft konsequenter ndher kommen will.
Dies wird mit seinem Begriff der Autonomie und insofern der gemeinsamen
Praxis erreicht. Das Ziel der Analyse ist ein anderes oder sollte ergénzt werden,
wie Castoriadis festhalt:

»Eines der Ziele der Analyse besteht vielmehr darin, diesen Strom davor zu bewahren,
durch ein Ich verdringt zu werden, das fiir gewohnlich ein rigides, durch und durch ge-
sellschaftliches Konstrukt ist. Deshalb schlage ich vor, die Freud’sche Formulierung
durch: Wo Ich bin, soll auch Es auftauchen, zu vervollstandigen. [...] Das Ziel der Psycho-

: . : 182
analyse und der Autonomieentwurf sind wesensgleich.«

Autonomie und gemeinsamer Praxis liegt der unverfiigbare Kern eines radikal
Imaginéren als schaffender Phantasie zugrunde, das bzw. die sich Ausdruck ver-
schafft — zugleich wird dieses radikal Imaginére als transzendentale Bedingung
der Moglichkeit der gesellschaftlich-geschichtlichen Verdnderung aufgefasst.
Dieser Verdnderung komme das Subjekt bei, wenn es sich selber soweit erhellt
habe, dass es fremdbestimmende Momente seiner Psyche begriffen hitte.

179 Ebd., S. 99. [Herv. i.0.]

180 Freud: Neue Folgen der Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse, S. 81.

181 Castoriadis: Durchs Labyrinth, S. 100. [Herv. i.0.]

182 Castoriadis: Psychische Monade und autonomes Subjekt, S. 115; 117 [Herv. i.0.];
vgl. Castoriadis, Cornelius: Le Monde morcelé. Les carrefours du labyrinthe 3, Pa-
ris: Bdition du Seuil 1990, S. 144f.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

100 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Was heifit nun — erweitert man den Horizont von der psychoanalytischen
Praxis zur Politik — diese praktisch-poietische Tétigkeit? Wie wird dieses Be-
greifen, dieses Wissen zu einem Tun? Wie sind Wissen und Tun als Praxis zu
deuten? Im néchsten Abschnitt werden diese Fragen in Bezug auf das Verstand-
nis des Revolutiondren Entwurfs bei Castoriadis zu kldren versucht.

2.3 IMAGINARES Il — SUBJEKT UND AUTONOMIE

Im Abschnitt Wissen und Tun distanziert sich Castoriadis von der Notwendigkeit

183

einer vollstdndigen Theorie als Bedingung des Handelns. ™ Weder miisse man

ein umspannendes Wissen der gegenwértigen geschweige denn einer zukiinfti-

gen Gesellschaft haben.'™

Wie kann man dann aber, so fragt er, einen revolutio-
ndren Entwurf konstruieren und verfolgen? Indem Castoriadis mit der Bedin-
gung aufrdumt, es bediirfe einer vollstindigen Theorie, um bewusst handeln zu
konnen, will er aufzeigen, dass nicht eine Theorie und das absolute Wissen iiber
sie Bedingung des Tuns ist, sondern umgekehrt. Die Theorie kann unméglich
zum Vorneherein formuliert werden, weil sie bestdndig der Tatigkeit selbst ent-
wichst."™ Die Welt ist vor allem auch geschichtliche Welt des menschlichen
Tuns."™ Um dieses Tun zu kliren, bedient sich Castoriadis der beiden Beispicle:
einerseits Reflexhandeln und andererseits Technik. Reflexhandeln bedeutet hier
das vollkommen unbewusste Handeln. Im Gegensatz dazu steht die rein rationale
Tatigkeit, die Technik. Hier handelt es sich um ein bloBes Mittel-Zweck-Wissen.
Entscheidend ist fiir Castoriadis nun die Verortung des menschlichen Tuns jen-
seits dieser beiden Moglichkeiten: »Das Wesentliche des menschlichen Tuns
lasst sich nun aber weder als Reflex noch als Technik verstehen.«'®” Castoriadis
versucht zu zeigen, dass auch noch in vermeintlich technischen Tatigkeiten ein
Tun agiert, das nicht durch einen reinen Formalismus erklarbar ist. »Die Theorie
als solche ist ein Tun, der stets ungewisse Versuch, das Projekt einer Aufkliarung
der Welt zu verwirklichen.«'™ In dieser Unabgeschlossenheit der erklirenden

183 Teile dieses Abschnittes gehen auf mein Referat zuriick, im Rahmen des Seminars
Gesellschaftstheorie und Psychoanalyse — Castoriadis und Lacan, betreut von Fran-
cis Cheneval, Georg Kohler und Peter-Ulrich Merz-Benz, 2005.

184 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 130.

185 Ebd., S. 130.

186 Ebd., S. 123.

187 Ebd., S. 124.

188 Ebd., S. 127.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 101

Theorie liegt ihre Abhéngigkeit vom Tun, das auf die Geschichte wirkt. So kann
Castoriadis auch behaupten: »Wer also verlangt, der revolutiondre Entwurf miis-
se auf einer vollstdndigen Theorie griinden, dhnelt die Politik einer Technik an
und macht ihren Handlungsbereich — die Geschichte — zum mdglichen Gegen-
" Aber Castoriadis

will die Theorie dadurch nicht entwerten. Er will seine Idee einer Theorie in ein

stand eines abgeschlossenen und erschopfenden Wissens.«

dem revolutiondren Entwurf entsprechendes Licht riicken. Im Aufsatz Eine neue
Periode der Arbeiterbewegung beginnt expliziert er ihre Funktion:

»Die revolutiondre Theorie ist selber ein wesentliches Moment des Kampfes um den Sozi-
alismus, und sie ist es in dem MalBe, wie sie Wahrheit ist. Nicht eine spekulative Wahrheit,
Wahrheit der Kontemplation, sondern eine mit einer Praxis vereinigte Wahrheit, die in ein
Vorhaben zur Verdanderung der Welt Licht bringt. Thre Funktion besteht also darin, jedes-
mal explizit den Sinn des revolutiondren Unternehmens und des Kampfes der Arbeiter zu

formulieren; den Rahmen deutlich zu machen, in dem diese Aktion ihren Platz hat [...].«'*

Politik gehore zum Bereich des Tuns und seiner besonderen Gestalt: der Praxis.
Diese Praxis sei mit der Theorie vereinigt oder zumindest verbunden. Was aber
heiflt Praxis? Castoriadis liefert eine Annéherung: »Praxis nennen wir dasjenige
Handeln, worin der oder die anderen als autonome Wesen angesehen und als we-
sentlicher Faktor bei der Entfaltung ihrer eigenen Autonomie betrachtet wer-

191
den.«

Zentrum dieses Tuns, dieses Tunsollens, ist die Beforderung der Auto-
nomie des oder der anderen. Mit der Praxis gelangen wir nun also zugleich zu
einem anderen zentralen Begriff: der Autonomie. Praxis wirkt erst durch diesen
wesentlichen Faktor. Praxis ist nicht blof3 eine Wirkungsweise von Zweck und
dem entsprechenden Mittel wie ihn eine Technik gebietet. Die Autonomie wirkt
in der Praxis und durch ihr Tun auf sich zuriick. Castoriadis bringt das Beispiel
der Psychoanalyse und ihrer Entwicklung an.'”” Die letzte Bewihrung, so heift
es bei ihm, finde die Praxis in der Verinderung des Bestehenden.'” Was hat nun

die Idee eines revolutiondren Entwurfs mit der Praxis und ihrer Autonomie zu

189 Ebd., S. 128.

190 Castoriadis, Cornelius: »Eine neue Periode der Arbeiterbewegung beginnt«, in:
Ders., Sozialismus oder Barbarei. Analysen und Aufrufe zur kulturrevolutiondren
Verdnderung, Berlin: Wagenbach 1980, S. 127-144, hier S. 133f.

191 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 128.

192 Vgl. Abs. 2.2.3.

193 Ebd., S. 130.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

102 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

194 .
Damit

tun? In seinem Kern sei der Entwurf ein Sinn und eine Orientierung.
kann man zundchst noch sehr wenig anfangen. In seiner negativen Anndherung
bedeutet der Entwurf gerade nicht die Idee eines Planes. Auch wenn Castoriadis
in Bezug auf die Politik von der Form eines Programmes spricht, so bleibt dieses
Eingestindnis doch sehr vage, denn auch das Programm sei nur eine bruchstiick-

195

hafte und vorlaufige Form des Entwurfes. ~ Was als Sinn der Idee eines revolu-

tiondren Entwurfs deutlich werden soll, sei die Verdnderung der Gesellschaft in
eine andere, die ihrer Organisation nach auf die Autonomie aller gerichtet sei.'”
Natiirlich ist sich Castoriadis dabei bewusst, dass diese Verdnderung vom auto-
nomen Handeln der gegenwirtigen also von dieser Gesellschaft ausgebildeten
Menschen ausgehen muss. Wohin aber fiihrt seine Kritik bzw. sein revolutioné-
rer Entwurf? Deutlich mag dies an der Kritik von technokratischen Strukturen
werden.

Im Aufsatz liber Die Degenerierung der Arbeiterorgarzisation197 stellt Casto-
riadis fest, dass die vom Marxismus postulierten Bewegungsgesetze der kapita-
listischen Okonomie gleich Naturgesetzen angeblich zum Zusammenbruch des
Kapitalismus fiihren miissen.'”® Diese logisch strukturierte Konzeption fiihre un-
vermeidlich zu einer Trennung der Arbeiterfithrung, das heif3t meist der Intellek-
tuellen, und der eigentlichen Basis, den Arbeitenden. Diese Teilung macht Auto-
nomie im Sinne von Castoriadis unmoglich. Wie im Kapitalismus werde so wei-
terhin eine Trennung von Leitenden und Ausfithrenden gesetzt. Was er auBer
dieser Trennung beanstandet, ist, dass gerade die logische Struktur der Bewe-
gungsgesetze sich wesentlich auf die in einer biirgerlichen Wissenschaft entwi-

194 Ebd., S. 133.

195 Ebd., S. 133.

196 Ebd.

197 Castoriadis, Cornelius: »Die Degenerierung der Arbeiterorganisation, in: Ders., So-
zialismus oder Barbarei. Analysen und Aufrufe zur kulturrevolutiondren Verdnde-
rung, Berlin: Wagenbach 1980, S. 116-127, hier S. 119.

198 Insofern wird Castoriadis vorgeworfen die Naturwiichsigkeit bei Marx als Naturge-
setzlichkeit zu interpretieren. Die von den Autoren Sommer und Wolf stindig gel-
tend gemachte unbewusste Struktur (die mit der Naturwiichsigkeit verbunden sei),
welche die Verhiltnisse der Menschen durch den Wert bestimme, wirkt sich jedoch
in diesem Horizont gleich aus: Als Trennung jener, welche die Verhéltnisse durch-
schaut haben — die kritischen Kritiker Sommer und Wolf — und der Masse, die auf-
geklart werden muss. Vgl. dazu Sommer, Michael / Wolf, Dieter: Imagindre Bedeu-
tungen und historische Schranken der Erkenntnis. Eine Kritik an Cornelius Castori-
adis, Hamburg: Argument Verlag 2008, S. 35.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 103

ckelten Mechanismen stiitzt. Das grundlegende Postulat, dass es dem Kapitalis-
mus génzlich gelingt den Arbeiter als Arbeitskraft in Ware umzuwandeln, wider-
spricht nach Castoriadis der Realitit des Kapitalismus. Gebrauchswert und
Tauschwert der Arbeitskraft seien unbestimmt und nicht einer strengen Gesetz-
méiBigkeit unterworfen. Damit 16se sich die Notwendigkeit der Krise des Kapita-
lismus gemélB den kommunistischen Gesetzen auf. Die revolutiondre Politik sei
durch diese Theorie a priori zu einer Technik degradiert worden. Und die Tech-
nokraten der Partei oder Gewerkschaft fiihrten tatsdchlich mit ausschlielicher
Macht die Bewegung an, ohne dass die Autonomie des Einzelnen verwirklicht
wiirde. Sie fiihrten zu einer Degenerierung der Arbeiterorganisation.

Was sind die Wurzeln des revolutiondren Entwurfes? Es stellt sich fiir Casto-
riadis bei der Diskussion iiber die Beziehung des revolutiondren Entwurfs und
der Wirklichkeit die Frage, ob eine gesellschaftliche Verdnderung in einem be-
stimmten Sinne moglich ist. Ein Beispiel betrifft die Arbeiterkontrolle. Es geht
dabei um die Arbeit innerhalb der kapitalistischen Organisation. Die Produkti-
onsverhaltnisse und mit ihr die »Klasse«, die dabei der Arbeit die Rahmenbedin-
gungen gében, stiinden in stindigem Widerstreit zueinander. »Die Unterneh-
mensfithrung muf die Arbeiter einerseits aus der Produktion méglichst weitge-
hend ausschlieflen, kann sie andererseits aber auch nicht aus der Produktion aus-
schlieBen.«'” Dieser grundlegende Konflikt trigt nach Castoriadis wiederum in
sich die Losung und diese heile Arbeiterkontrolle oder Arbeiterverwaltung, d.h.
die Kontrolle der Produktion durch die Arbeiter.*” Die Wurzel des revolutioni-
ren Entwurfs, so wird an diesem Beispiel deutlich, liegt im Bestehenden. Casto-
riadis behauptet an dieser Stelle die iiberwiegende Mehrheit der Gesellschaft ar-
beite de facto auf eine Krise hin. Diese Krise ersetze zuletzt die bestehenden
Produktionsverhéltnisse durch die bereits angesprochene Arbeiterkontrolle. Die
letztere bedeutet fiir ihn die Verwirklichung von Autonomie. Seine diesbeziigli-
che Behauptung einer bereits antizipierten Krise in der heutigen Gesellschaft
bleibt dabei im Raume stehen, ohne erklart und nachgewiesen zu werden. Diese
etwas verwegene Prognose verdeutlicht, dass es sich um einen frithen Text aus
der Zeit von Socialisme ou Barbarie handelt. Zugleich hat Castoriadis aber auch
noch Mitte der 1990er Jahre, in Fait et a faire bzw. Getan und zu tun, an seiner
fritheren Positionierung festgehalten, wenn auch die Arbeitenden als Proletariat

199 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 136.
200 Vgl. dazu Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft. Uber den In-

halt des Sozialismus.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

104 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

201 . L
Von groflerem Interesse ist die

nicht mehr die angestammte Rolle behielten.
Arbeiterselbstverwaltung, da sie unmittelbar auf sein Verstindnis von Autono-
mie, Praxis und Subjekt verweist. Die Arbeiterkontrolle wird als Exempel von
Autonomie weiter nach der Realisierbarkeit befragt. Castoriadis sieht in der
Selbstverwaltung nicht blofl eine Lésung von bisherigen kapitalistischen Prob-
lemen: Sie wird auBerdem Ausgangspunkt einer strukturellen Verdnderung der
Gesellschaft. Damit ist ein Kernaspekt seiner Theoriebegriindung, die im néchs-
ten Kapitel untersucht wird, vorweggenommen: die wechselseitige Anerkennung
der anderen als Bedingung von Freiheit.*”> Anhand der Okonomie glaubt Casto-
riadis gezeigt zu haben, dass es zu einer ungeheuerlichen Rationalisierung der
Wirtschaft kommen muss, wiirde die Arbeiterkontrolle verwirklicht. Diese Rati-
onalisierung bedeutet zweierlei: Einerseits werde die Nutzung des 6konomischen
Systems auf die vom Kollektiv gewiinschten Produkte ausgerichtet, was eine ra-
tionale oder rationalisierte Produktion mdglich mache. AuBerdem werde den
Menschen die bewusste kollektive Kontrolle der Wirtschaft {ibertragen, wodurch
sie nicht mehr einer willkiirlichen Okonomie durch fremde Fiihrung ausgeliefert
seien. Das bedeute aber, so Castoriadis, ldngst nicht, von einer durchgehenden
volligen Rationalisierung zu sprechen. Sie bedeutet einen »stindig fortschreiten-
den RealisationsprozeB der Bedingungen von Autonomie.«’” Mit der Auswei-
tung der Wirksamkeit dieser Verdnderung kommt Castoriadis zum Problem der
Gesellschaft als Totalitét. Es ginge darum, dass die strukturelle Verdnderung hin
zur Arbeiterkontrolle sich auf die Gesamtheit der Gesellschaft auswirken miisse.
Castoriadis ist sich hier durchaus bewusst, dass es nicht moglich ist, durch den
Aspekt der Arbeiterkontrolle, das heifit eines aktuellen revolutiondren Entwurfs,
alle Probleme 16sen zu konnen. Es dndere dies aber nichts an der Notwendigkeit

sich auf eine kiinftige Situation hin zu entwerfen.**

»Wenn es also ebenso notwendig wie unmoglich ist, die Gesellschaft als Totalitdt zu be-
riicksichtigen, kann und muf} sich der Einwand, den man daraus gegen die revolutionire
Politik ableiten konnte, mit der gleichen oder mit noch hoherer Berechtigung gegen jede
Politik, gleich welche Ziele sie anstrebt, richten. Denn welche Politik man auch verfolgt,

das Ganze der Gesellschaft ist darin notwendig impliziert.«*”

201 Castoriadis, Cornelius: Fait et a Faire. Les carrefours du labyrinthe 5, Paris: Edition
du Seuil 1997, S. 88f. Vgl. Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 253.

202 Vgl. Abs. 3.2.

203 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 148.

204 Ebd., S. 150.

205 Ebd., S. 150f. [Herv. 1.0.]

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 105

Fiir Castoriadis ist der Einfluss der Praxis auf ihren Gegenstand, die Autonomie
der Menschen und damit der Gesellschaft, immer notwendig mit einer Totalitét
verkniipft, obwohl diese doch nicht ganz fassbar bleiben muss. Wer also revolu-
tiondre Politik kritisiere, so Castoriadis, miisste zugleich zugeben, dass Verande-
rung iiberhaupt nicht méglich sei. Dass Revolution alles dndern will, ist fiir Cas-
toriadis nicht unterschieden davon, dass man einen Teil der Gesellschaft bzw. ih-
rer Institutionen dndern will. Castoriadis formuliert hier die Situation der Praxis
wie folgt: »Sie begegnet der Totalitit als offener, sich vollziehender Totalitiit.«*™
Und: »Praxis hingegen gibt es nur, wenn ihr Gegenstand seinem Wesen nach je-
den Abschluss iiberschreitet und wenn sie selbst in einem stindigen sich wan-
delnden Verhiltnis zu diesem Objekt steht.«*” Darin liegt nun der Kern fiir Cas-
toriadis, wenn es darum geht revolutiondre Politik zu bestimmen: Sie erkennt
und verdeutlicht die Probleme der Gesellschaft als Totalitdt ohne diese aber als
starr und passiv zu betrachten. Dies kann sie nur, wenn alle gleichermalien in
den Vorgang dessen, was Politik im Kern bedeutet, einbezogen werden, namlich
die Verwirklichung von Freiheit. Darin zeigt sich die positive Mdglichkeit wirk-
lich Einfluss nehmen zu kénnen, d.h. ein erster Schritt in Richtung Autonomie.

»Eine autonome Gesellschaft schliet autonome Individuen ein, die ihrerseits im vollent-
falteten Sinne nur in einer autonomen Gesellschaft existieren konnen. Nun héngt das, was
jeder im Hinblick sowohl auf die Gemeinschaft wie sich selbst tut, in entscheidendem

MaBe von seiner gesellschaftlichen Erzeugung als Individuum ab.«*”®

Revolutiondre Praxis und ihr Entwurf weisen also auf eine andere Gesellschaft
hin und wirken damit auf sie zu. Dass sich aber ein revolutiondrer Entwurf nur
durch die Massen der Gesellschaft verwirklichen ldsst, scheint fiir Castoriadis
klar und zeigt, dass er seine Idee der Autonomie konsequent weiterverfolgt.””
Allerdings miisste man insofern den Begriff der Masse cher so verstehen, dass
sie als autonome Bewegung aller verstanden wird — oder einer grof3en Mehrheit
gegeniiber jenen, die als Gegner von Selbstbestimmung auftreten. Dabei wird of-
fensichtlich, dass dieser zuerst integrative Begriff von Praxis noch an einem an-

tagonistischen Modell festhalt.”'" In seinem Abschnitt iiber die subjektive Wur-

206 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 152. [Herv. i.0.]

207 Ebd., S. 153.

208 Castoriadis: Die griechische polis und die Schaffung der Demokratie, S. 342; vgl.
auch Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.2, S. 202.

209 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 156.

210 Ebd., S. 187f.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

106 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

zel des revolutiondren Entwurfs stofen wir auf einen mit der Autonomie in
grundlegender Weise verkniipften Satz: »Ich mochte, daB der andere frei ist,
denn meine Freiheit beginnt dort, wo die Freiheit des anderen beginnt [...].«*"
Nicht endet meine Freiheit, sondern sie gelangt durch den anderen erst zur Ver-

*2 Der oder die andere werden damit nicht mehr als begrenzend

wirklichung.
wahrgenommen, sondern als Bedingung der Moglichkeit tiberhaupt frei zu sein.
Was bedeutet dies genau? Freiheit wird verschoben: vom Anspruch eines Ichs
auf Autonomie zum Bewusstsein der einzigen moglichen Autonomie in der An-
erkennung und durch das Du. Die Abhéngigkeit von anderen ist insofern nicht
mehr nur als Heteronomie zu verstehen, sondern als der Ausgangspunkt fiir Au-
tonomie und das Tun in der Gesellschaft.*"

Zuriick zur Logik des revolutiondren Entwurfs: »Die sozialistische Revoluti-
on erstrebt die Verdnderung der Gesellschaft durch die autonome Tétigkeit der
Menschen und zielt auf die Einrichtung einer Gesellschaft, die in ihrer Organisa-
** Der Unter-

schied der Krise der bestehenden Gesellschaft liegt fiir Castoriadis nicht in einer

tion der Autonomie aller entgegenkommt. Dies ist ein Entwurf.«

blof 6konomischen Divergenz von Produktionskriften und kapitalistischer Pro-
duktionsweise. Wo genau aber liegt der Unterschied zu der von ihm beschwore-
nen Ambivalenz der Produktionsverhiltnisse? Es scheint als fithre das kapitalis-
tische System zu einem Widerspruch gegeniiber der Autonomie der Produzen-
ten. Einerseits bedarf man der passiven Einordnung in die Produktion. Anderer-
seits geht dies doch nur durch den Menschen als (mit)denkenden Produzenten.

15 1~
Dieser

Es ist nicht nur das Was, sondern auch das Wie der Arbeitsprozesse.”
Konflikt, der daraus entstehe, stiitze sich auf einen inneren Widerspruch der Ar-
beit.”"®

Kapitel zuriickgekommen.

Auf Castoriadis’ Bezugnahme der Marx’schen Begriffe wird im nichsten

Die Logik des revolutiondren Entwurfs ist also keine Logik im strengen Sin-
ne. Denn in der Gewichtung der Autonomie gestaltet sich ein unkalkulierbares
Moment. Dass Castoriadis die Autonomie gegen Ende des Abschnitts doch als
zwingenden Wert postuliert, scheint ein seltsam anmutender Widerspruch des

211 Ebd., S. 158.

212 Und: »Die Anerkennung des anderen hat fiir mich nur Wert, soweit ich ihn selber
anerkenne.« Ebd., S. 160; vgl. Abs. 2.2. in dieser Arbeit.

213 Vgl. Abs. 3.2.

214 Ebd., S. 162. [Herv. 1.0.]

215 Vgl. Abs. 3.1.

216 Ebd., S. 164.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 107

bisher Gesagten.”'’

218

Als normative Voraussetzung wird dieser Wert spéter erldu-
tert.” Castoriadis hat ein historisches Bewusstsein oder genauer ein wirkungs-
geschichtliches Bewusstsein. Die revolutiondre Aktivitdt ist, so Castoriadis, ei-
nem entscheidenden Widerspruch unterworfen: Sie hat ihren Anteil an der Ge-
sellschaft, die sie zerstoren will.”"’ Dieser Widerspruch sei nicht Anlass zur Ent-
haltung, sondern zum Kampf. Er sollte nicht dazu veranlassen, auf einen ausge-
arbeiteten Schopfungsplan zu warten, sondern in der Praxis — einer gemeinsam

entworfenen Praxis — zu wirken.

24 FazT

Wie wir gesehen haben, entwirft Castoriadis das Subjekt in ganz bestimmter
Weise. Seine Bedeutung hat es, kurz gesagt, als Subjekt bloB in gesellschaftli-
cher Hinsicht. Subjekt als Begriff sei gesellschaftlich-geschichtlich vermittelt
und bedingt. Das Subjekt miisse nicht nur in biologischer Hinsicht geboren wer-
den, sondern auch in sozialer. Wie geht dies vor? Castoriadis nimmt nicht an,
dass ein Mensch als Subjekt, als eine Person, praexistent ist und lediglich aus
dem Dunkel seiner Unvernunft ins Licht gefiihrt wird. Dieses Subjekt als Identi-
tat wird erst in oder mit der Sozialisation in eine bestimmte Gesellschaft seiner
selbst bewusst. Oder anders gesagt: Die Identitét eines Menschen bildet sich erst
damit heraus. Was macht denn dieses Subjekt aus? Es spricht — oder wie Casto-
riadis es ausdriicken wiirde: es wird gesprochen. Er meint dies nicht plakativ,
dass es um bloBe Abhédngigkeit von anderen geht. Diese Abhéngigkeit ist eigent-
lich dem Subjekt als Subjekt eigen. Das heilit, dass das Subjekt als das, was es
ist, auch die anderen ist. Anders formuliert: Mit der Sozialisation eignen wir uns
jeweils bestimmte Vorstellungen an, die uns als Subjekt bilden. Wir teilen mit
anderen Menschen grundlegende Vorstellungen unserer Zeit. Dies betrifft und
trifft nicht nur die Sprache, sondern jegliche Institution einer bestimmten Gesell-
schaft zu einer bestimmten Zeit. Das heifit, jede Psyche muss — Castoriadis geht
von einer zuerst abgeschlossenen psychischen Einheit, der Monade, aus — um
sozialisiertes Individuum, um iiberhaupt Subjekt sein zu kdnnen, bestimmte ge-
sellschaftliche Institutionen und ihre imagindren Bedeutungen zulassen und man
konnte sagen integrieren: »Die Psyche muss so gut es geht gezéhmt werden, um
eine >Realitédt« zu akzeptieren, die ihr anfangs, und in gewissem Sinne bis zum

217 Ebd., S. 170.
218 Vgl. Abs. 3.2
219 Ebd., S. 140.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

108 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Ende, zutiefst fremd und unvertraut ist. Diese »Realitdt< und ihre Hinnahme sind
das Werk der Institution.«’”’ Die vorgingig angenommene psychische Einheit
muss also aufbrechen. Dieses Aufbrechen bedeutet, dass fremde Institutionen in
die Psyche einflieBen und das AuBen erst aufzeigen. Dieses AuBlen als erste
selbstgesetzte Institution aller anderen muss sich aufdringen.””' Diese Aufteilung
in Innen und Auflen ist ein erstes notwendiges instituiertes Imagindres oder
Phantasma, um iiberhaupt von einer Unterscheidung Individuum / Subjekt-Ge-
sellschaft sprechen zu kénnen.”

Das Verhiltnis zwischen Autonomie und radikaler Imagination ist eng mit
dem Begriff der Institution verkniipft. Castoriadis meint damit jegliche gesell-
schaftliche Einrichtung, genauer: Er meint jegliche Einrichtung einer bestimmten
Gesellschaft zu einer bestimmten Zeit, die es ihr ermoglicht sich als Gesellschaft
zu erhalten. Deshalb spricht Castoriadis immer von der Gesellschaft-Geschichte,
da nur in der wechselseitigen Verbindung iiberhaupt jeweils dariiber gesprochen
werden kann. Eine geltende Norm ist eine gesellschaftlich anerkannte Institution,
wie z.B. >Du sollst nicht stehlen!«.

Zuriick zum Subjekt: Kommen wir zur Sprache, oder vielmehr zu der ihm
eigenen Fremdsprache. In der gleichen Weise wie Institutionen von der Psyche
akzeptiert werden miissen, werden vor allem auch (sprachliche) Bedeutungen
aufgenommen. Insofern gibt es kein »Entkommenc« vor den Institutionen und den
gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen und der symbolischen Ordnung einer
Gesellschaft, die wir gemédB Castoriadis mit der Subjekt-Werdung aufgenommen
haben. Dazu gehort nicht zuletzt auch die Sprache. Wir eignen uns das Andere
so an, dass wir das dem Subjekt Andere zugleich aber auch je eigene, das heif3it
die historisch iiberkommenen Vorstellungen in einer Gesellschaft, begreifen
koénnen. Erst dadurch, das scheint Castoriadis damit zu meinen, k6nnen wir in
Abgrenzung von dieser imaginédren Institutionen autonom werden. Insofern sind
wir der Sprache nicht einfach ausgeliefert wie bei Lacan, sondern kommen ihr
gewissermafien bei, indem wir sie im Hinblick auf einen gemeinsamen Entwurf
gebrauchen. Anders gesagt, ist das Ziel der Psychoanalyse fiir Castoriadis, dass
jede r Einzelne die unbewusst herrschenden Institutionen entdeckt und bearbei-
tet. Zu dieser verdnderten Auffassung oder eher radikalisierten Auffassung von

Psychoanalyse gehdrt auch die Distanzierung von Lacan und seiner Schule.””

220 Castoriadis: Autonomie oder Barbarei, S. 45.

221 Zum Beispiel hat das Kind Hunger und schreit, aber es gibt nichts, die Mutter, die
Brust sind abwesend.

222 Reitter: Perspektiven der Freud-Rezeption, S. 121-123.

223 Vgl. Abs. 2.2.2u.2.2.3.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 109

Mit der Enthiillung der Fremdherrschaft wird diese praktisch bearbeitbar. Man
konnte mit Hegel formulieren, dass es bedeutet, sich als »Kind seiner Zeit« be-
wusst zu werden. Das heilit zwar nicht, dass wir einfach wie Humpti Dumpti in

** den Worten neue Bedeutungen geben

Lewis Carolls Alice hinter den Spiegeln
konnen. Aber wir sehen, wer das Sagen hat — und eben: wer nicht. Erst damit
meint Castoriadis wird die Gesellschaft und ihre uns fremd gewordenen Institu-
tionen kritisier- und verdnderbar. Wie kommt man zu neuen Institutionen? Die
Antwort von Castoriadis: die radikale Imagination bzw. das radikal Imaginire.
Er geht von einer Fahigkeit bzw. Moglichkeit aus, die sich neue Institutionen
vorstellt, vor allem neue Formen wie das Zusammenleben organisiert sein soll.
Dieses Vorstellen kann wirksam werden. Das hat wiederum mit Praxis zu tun.
Wenn er also von der radikalen Imagination oder dem radikal Imagindren
spricht, deutet er ein Hervorquellen an, das unerschopflich ist, wie es Phantasie
oder Vorstellungskraft andeuten. Der stdndige Fluss, das Magma der gesell-
schaftlichen imaginidren Bedeutungen verweist auch auf das stindig mogliche
gemeinsame Tun als verdndernde Praxis. Aus diesem Magma schipft das radikal
Imagindre Sinn und gieBt ihn in Institutionen, die in einem Symbolsystem zum
Ausdruck kommen: »Die radikale Imagination besteht in der und durch die Set-
zung / Schopfung von Gestalten als Vergegenwértigung von Sinn und von Sinn
als stets gestaltetem und vorgestelltem Sinn.«*> Castoriadis ist nicht der Mei-
nung, dass wir ohne Institutionen auskommen. Die Frage ist aber, in welchem
Verhiltnis wir zu den gesellschaftlich imagindren Bedeutungen und den daraus
resultierenden gesellschaftlichen Institutionen stehen. Wissen wir um ihre Rela-
tivitdt? Konnen wir sie &ndern? Oder: Wer kann sie dndern? Oder auch: Wer hat
das Sagen? Das radikal Imagindre bearbeitet unmittelbar diese imaginédren Be-
deutungen gesellschaftlicher Organisation, und dies ist ein unabschlie8bares Un-
terfangen. Die Frage ist natiirlich, wo wir diese gesellschaftlich imagindren Be-
deutungen finden sollen? Wo sonst als dem Subjekt eigenes bzw. fremdes wiren
diese bearbeitbar? Wo sonst als in einer Gemeinschaft, in welcher die Bedeutun-
gen im gemeinsamen Tun zum Ausdruck kommen? Nur so, scheint es, kann

224 »mWenn ich ein Wort gebrauche«, sprach Humpti Dumpti in ziemlich héhnischem
Ton, »bedeutet es genau, was es nach meinem Belieben bedeuten soll — nicht mehr
und nicht weniger.<« — »Die Frage ist¢, sprach Alice, »ob Sie ein Wort so viele ver-
schiedene Dinge bedeuten lassen konnen.< — >Die Frage ist¢, sprach Humpti Dumpti,
>wer Herr im Haus ist — das ist alles.<« Carroll, Lewis: Alles iiber Alice. Alices Aben-
teuer im Wunderland und Durch den Spiegel und was Alice dort fand, Hamburg: Eu-
ropa Verlag 2002, S. 235f. [Herv. i.0.]

225 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 603.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

110 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Castoriadis behaupten, dass in einem Prozess der Aufklarung diese Bedeutungen
eingeholt und praktisch bearbeitet werden kénnen — zuletzt also doch nicht ganz
unantastbar bleiben. Alle drei Dimensionen des Begriffes des Imagindren deuten
eine Relevanz dessen an, was Castoriadis mit Autonomie meint. Es bedeutet bei
Castoriadis erstens, dass wir als Einzelne die Herrschaft der Institution und da-
mit die aktual imaginére Institution als imagindrer Bedeutung der Gesellschaft
durchschauen konnen. Zwar wird sich jede und jeder als Einzelne oder Einzelner
bloB durch die gesellschaftlich »aufgezwungene« imagindre Institution seiner
selbst bewusst — mit dieser Erkenntnis aber setzt Autonomie ein. Es beginnt ein
Ringen mit dem Heteronomen. Allerdings gilt es daran zu erinnern, dass Casto-
riadis mit der Authebung der Heteronomie — dem fremden Gesetz — nicht meint,
dass es keine Differenz mehr zwischen Institution und Gesellschaft geben konne
— das bedeutete gesellschaftlich-geschichtlichen Stillstand.”®
tens, dass jede historische Situation durch ein gesellschaftlich bedingtes Symbol-

Es bedeutet zwei-

system reguliert wurde und wird. In diesem zeigt sich eine imaginére Institution,
die sich in den meisten bisher vorherrschenden Gesellschaften als eine von der
Gesellschaft geloste darstellte. Und das heif3t fiir Castoriadis, dass sie sich als
unabénderliche vorstellt und insofern von der Gesellschaft losgeldst hat. Die
Riickgewinnung der Macht sei nur durch einen Bruch mit einer solchen Instituti-
on moglich. Die Frage ist allerdings, wer das Sagen hat, anders ausgedriickt:
Man muss schon die Stimme erheben, um das Sagen zu haben. Castoriadis will,
dass Autonomie in jeder Hinsicht verwirklicht wird, und insofern steht jede In-
stitution zu jeder Zeit zur Disposition.

Erinnern wir uns an das Zitat von Alice hinter den Spiegeln — Humpti
Dumpti trifft den Nagel auf den Kopf. Er sagt nicht nur, dass es gerade entschei-
dend ist, wer das Sagen hat. Er sagt zugleich, dass er von einem Wort ausgeht,
dem eine ganz andere Bedeutung zukommen kann. Das betrifft nicht nur das,
was Castoriadis unter Autonomie und Demokratie versteht, der konsequenten
selbstsetzenden Gesetzgebung, sondern auch das, was er unter Schopfung ver-
steht. In diesem Sinne heif3t es bei Castoriadis: »Ich mochte, daf3 der andere frei
ist, denn meine Freiheit beginnt dort, wo die Freiheit des anderen beginnt
[...].«*’’ Daran wird im nichsten Kapitel angekniipft. Zunichst nochmals eine
grobe Ubersicht:

226 Castoriadis: Die griechische polis und die Schaffung der Demokratie, S. 356f.; vgl.
auch Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.1, S. 215.

227 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 158. [Herv. i.0.]

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

IMAGINARES | 111

1. Das Imaginére ist in das radikal Imaginire und das aktual Imaginére zu tei-
len. Ersteres ist eine Fahigkeit oder eher die Mdoglichkeit, sich etwas vorzu-
stellen. Dieser entspricht die radikale Imagination der Psyche einerseits und
andererseits das gesellschaftliche Imagindre. Das aktuale Imaginédre wiede-
rum ist eine bestimmte Vorstellung. Die Fahigkeit sich etwas vorzustellen,
bedeutet auch, etwas schopfen zu konnen. Es ist dann nichts sinnlich Wahr-
genommenes oder rational Begriffenes.

2. Die gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen sind zwar, was die soziale
Praxis betrifft, real, dennoch aber unwirklich, imagindr und nicht wahr-
nehmbar oder blofl konzeptuell als Bedingung erkennbar. Sie verweisen auf
eine zentrale imagindre Bedeutung, einen Gesamtsinn, um welche die Ge-
sellschaft organisiert ist, das sich in aktual Imagindrem dufert.

3. Das Imaginére ist nicht mit dem Symbolischen zu verwechseln. Sie bedingen
sich, d.h. das Imaginére driickt sich symbolisch aus, geht aber nicht darin
auf.

4. Institutionen sind der Ausdruck einer Verbindung von Symbol, Funktion und
Imagindrem, d.h. das Imaginére bringt sich im Symbol oder einem Symbol-
system zum Ausdruck, hat aber eine ebenso funktionale Ebene, um den Er-
halt einer Gesellschaft sicherzustellen.

5. Institutionen organisierten sich in Anlehnung an vorhandene Symbolsysteme
(geschichtlich) oder vorgefundene Identitditen oder Mengen (Natur).

6. Eine Institution kann als unverdnderliche vorgestellt werden. Eine aktuale
Gesellschaft erkennt die vorhandenen Institutionen nicht mehr als »eigenes
Produkt«™®® als gesetzte, was Castoriadis Heteronomie oder Entfremdung
nennt.

7. Gesellschaft-Geschichte bedeutet die Gesamtheit der institutionellen imagi-
ndren Strukturen, die in Symbolen zum Ausdruck kam und kommt, sich in
der Praxis, dem Handeln der Menschen, wirksam zeigte und zeigt. Sie ist als
instituierende und instituierte Gesellschaft konstituiert.

8. Die gesellschaftlichen imaginidren Bedeutungen bleiben in Bewegung, deu-
ten auf den Untergrund, das Magma, woraus sich die immer neuen imagina-
ren Bedeutungen, die entstehen konnen, schopfen.

Die bisherige Untersuchung der zentralen Begriffe von Castoriadis hat einen
gemeinsamen Fluchtpunkt deutlich werden lassen: Das Subjekt soll aus seinen
vielfiltigen Verstrickungen herausfinden. Das bedeutet, dass das Subjekt seine
Stellung (vielleicht auch Einstellung) gegeniiber sich und der Gesellschaft soweit

228 Ebd., S. 226.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

112 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

zu reflektieren vermag, dass es Herrschaft gewinnt. Herrschaft vor allem iiber
sich selbst und das heil3t iiber sein eigenes Handeln. Dies geschieht iiber die Be-
wusstwerdung der eigenen sozialen Herkunft im weitesten Sinne. Genauso ge-
schieht dies durch das Bewusstsein iiber die Herkunft der gesellschaftlichen In-
stitutionen, welche als erschaffene Dinge begriffen werden und damit auch mit
dem Bewusstsein verbunden sind, dass sie von irgendjemandem, das heifit den
Menschen, geschaffen wurden. Aus diesen Begrifflichkeiten lassen sich nun
zwei Probleme herausschilen. Erstens stellt sich die Frage, ob Castoriadis mit
seinen Begriffen liberhaupt ein angemessenes Instrumentarium bietet, um gesell-
schaftliche Vorgidnge und Konflikte aufgrund der Heteronomie zu beschreiben.
Dem wird anhand eines konzeptuellen Vergleichs zwischen ihm und Axel Hon-
neths Begriff der Anerkennung bzw. dem Kampf um Anerkennung nachgegan-
gen. Zweitens stellt sich die Frage, eine etwas ketzerische Frage, warum iiber-
haupt Autonomie als Kernbegriff feststehen sollte. Damit verkniipft ist die Fra-
ge, warum Castoriadis diesem Konzept eine normative Bedeutung zuschreiben
kann. Denn es stellt sich ja durchaus die Frage, warum dieses normativ-
politische Ziel der Autonomie angestrebt werden sollte. Es handelt sich also um
ein Begriindungsproblem, dem im néchsten Kapitel nochmals nachgegangen
werden muss.

https://dolorg/10:14361/9783839431894-002 - am 14.02.2026, 11:50:44, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839431894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

