VORBEMERKUNG

,,... die wahre Heimat ist eigentlich die Sprache.*
Wilhelm von Humboldt

Gleich zu Anfang ihres ersten Erzdhlbandes, ,Mutterzunge‘, weist Emine
Sevgi Ozdmar auf die zentrale Bedeutung des Vorgangs der Ubersetzung fiir
ihr eigenes Schreiben, jenes Jonglieren mit verschiedenen Sprachen, hin:
»Zunge hat keine Knochen, wohin man sie dreht, dreht sie sich dorthin. Ich
saB mit meiner gedrehten Zunge in dieser Stadt Berlin.' In der Metapher der
,gedrehten Zunge® spielt Ozdamar auf das tiirkische Verb ,cevirmek® an,
welches ,drehen‘, ,wenden‘, ,iibertragen‘ und ,ilibersetzen‘ bedeuten kann.
Eine mogliche Bedeutung dieses zwischen dem Deutschen und dem Tiirki-
schen angesiedelten Bildes liegt in dem anderen Verstdndnis von Sprache,
das Ozdamar ihren Texten einsenkt: Sprache ist immer schon iibersetzte
Sprache, und Schreiben bedeutet teilzuhaben an den — einen steten Wandel
mit sich fithrenden — Ubersetzungsprozessen. Das als Auftakt zu verstehende
Bekenntnis zur Mehrsprachigkeit markiert den Ausgangspunkt und fungiert
zugleich als Initialzindung eines Grenzen durchschreitenden Schreibprozes-
ses, der aus der mit dem Verlust der Muttersprache zunéchst einhergehenden
Sprachlosigkeit herausfiihrt.?

Die Frage der Ubersetzung steht im Fokus der sprachphilosophischen
Uberlegungen zum Werk der Autorin Emine Sevgi Ozdamar ebenso wie das
aus dieser Frage ableitbare literarische Verfahren, das die Grundlage ihrer
den Schreibprozess begleitenden ,Arbeit an der Sprache‘ darstellt. So steht
die Einsicht, dass ihre der Ubersetzung folgende Spracharbeit unmittelbar aus
der Erfahrung der Migration hervorgeht, am Anfang der Auseinandersetzung
mit dem Werk Ozdamars. Besonders deutlich wird dies auch in der folgenden
AuBerung der Autorin, jener Beschreibung der in und mit der Sprache voll-
zogenen Bewegung der Migration. Hier klingt zugleich die produktive
Dimension des Ubersetzens an: ,,Ein japanisches Sprichwort sagt: Nur die
Reise ist schon — nicht das Ankommen. Vielleicht liebt man an einer fremden
Sprache genau diese Reise. Man macht auf der Reise viele Fehler, aber man
kédmpft mit der Sprache, man dreht die Worter nach links und rechts, man
arbeitet mit ihr, man entdeckt sie.> Vor dem Hintergrund dieser sich in der

1 Ozdamar, Emine Sevgi: Mutterzunge, in: Mutterzunge, K6ln 1998, S. 9-14. S.
9.

2 Zugleich formuliert Ozdamar an dieser Stelle ihre poetologische Position, ihr
Selbstverstindnis als Schriftstellerin.

3 Ozdamar, Emine Sevgi: Meine deutschen Worte haben keine Kindheit. Eine
Dankrede, in: dies.: Der Hof im Spiegel, K6ln 2001, S. 125-132, S. 131. Bereits
im Titel ihrer Dankrede artikuliert sich ihre mit dem Eintritt in die fremde Spra-
che verkniipfte Erfahrung, vom Ursprung der Sprache abgeschnitten zu sein,
eine Erfahrung tibrigens, die — wie das nachfolgende Kapitel zeigen wird — fiir

- am 13.02.2026, 20:09:17. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839411117-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | IM SPIEGEL DER MIGRATIONEN

Sprache selbst vollziechenden Entdeckungsreise gilt es die folgende auf
Jacques Derrida Bezug nehmende Einsicht Anselm Haverkamps fiir die
Analyse der Texte Ozdamars zu nutzen: ,,Ubersetzung bringt an den Tag, was
in der prekiren Identitit von Kultur selbst schon aus der Differenz von Uber-
setzungen stammt, welche ihrerseits nichts anderes als Differenzen zu iiber-
setzen hatten. Ubersetzung, mit anderen Worten, ist die Agentur der Diffe-
renz, welche die triigerische Identitdt von Kulturen sowohl schafft, als auch
sie im Zwiespalt ihrer urspriinglichen Nicht-Identitit erneuert und vertieft.«*
Wie Vittoria Borso betont, geht die Einsicht, dass Kulturen schon immer
vernetzt sind und kulturelle Traditionen von jeher aus Ubersetzungen
resultieren, mit einem Paradigmenwechsel im Verstindnis von Ubersetzung
einher: ,,In den neuesten Forschungen ist das Ubersetzen die Methode des
Denkens eines dritten Raums, der quer steht zu den Paradigmen von Identitét
und Alteritét. Es ist der Raum der Begegnung, auch des Konfliktes, jedenfalls
der Neukonfiguration von Kulturen aus Kontakten und wechselseitiger
Durchdringung.*® In diesem Sinne — als Denkform und Praxis — verstanden,
schérft die Ubersetzung den Blick , fiir die Kritik einer auf der Universalitit
der Zeichen und der Kulturen griindenden Geschichte des Abendlandes*.®

Beide Teile dieser Arbeit widmen sich der Frage nach dem Spannungs-
verhéltnis von Identitit und Differenz, wenn auch in v6llig unterschiedlicher
Weise. Der erste Teil zielt darauf, die Identititsfrage — ausgehend von der
alternativen Verwendung der Spiegelmetapher bei Aysel Ozakin, Yoko
Tawada und Emine Sevgi Ozdamar — zu 6ffnen, wohingegen im zweiten Teil
deutlich werden soll, inwieweit diese bereits auf der Ebene der Sprache ver-
handelt wird, und zwar indirekt, in einer dem Prinzip der Ubersetzung ver-
pflichteten Schreibpraxis. Auf diesen — im Rahmen meiner Untersuchung zu
vertiefenden Zusammenhang — spielt die oben zitierte AuBerung Haverkamps
an, insbesondere in der Formulierung ,Ubersetzung ist die Agentur der Diffe-
renz‘. Diese Einsicht konnte als Motto iiber den Texten der Autorin stehen.
Und Ozdamar, so méchte man Haverkamp paraphrasierend ausrufen, ist eine
Agentin dieser Differenzen. Ausgehend von der in dem Band ,Die Sprache
der Anderen‘ dokumentierten Debatte zur Frage der Mehrsprachigkeit sollen
im Folgenden die verschiedenen Dimensionen der Erzdhlweise dieser Auto-
rin aufgezeigt werden.

Derrida am Ausgangspunkt seiner Umdeutung des traditionellen Sprachbegriffs
steht.

4 Haverkamp, Anselm: Zwischen den Sprachen, in: ders.: Die Sprache der Ande-
ren, Frankfurt a. M. 1997, S. 7.

5 Borso, Vittoria: Ubersetzung als Paradigma der Geistes- und Sozialwissenschaf-
ten — eine Einleitung, in: Borso, Vittoria/Schwarzer, Christine (Hg.): Uberset-
zung als Paradigma der Geistes- und Sozialwissenschaften, Oberhausen 2006,
S. 9-28, S. 10. Borsod betont mit diesen Uberlegungen zu einer Kulturdynamik
die produktive Dimension des Ubersetzens, ein Aspekt im Ubrigen der in der
Analyse der durch die Ubersetzung geprégten Spracharbelt Ozdamars zentrale
Bedeutung gewinnt: ,,So muss das Ubersetzen im weiterem Sinne verstanden
werden, will man die Tragweite der Dynamik der beginnenden Moderne verste-
hen. Ubersetzungen sind der Motor von Neuerungen, nicht nur in der Literatur
und im Theater, sondern auch in der Musik und in den Kunstinstitutionen, wie
sich z.B. in Bezug auf die Entstehung von Verlagshdusern im 18. Jahrhundert
zeigt.” (ebd., S. 20).

6 Ebd., S.25.

- am 13.02.2026, 20:09:17. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839411117-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORBEMERKUNG | 175

Vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen zeigt sich, dass es Ozdamar
also keineswegs darum gehen kann, eine neue Sprache zu erfinden. So ist ihr
Schreiben weder als reines Sprachexperiment zu verstehen, noch ist es durch
die romantische Idee motiviert, eine Kunstsprache neu zu erfinden oder etwa
die deutsche Sprache durch die tiirkische Sprache zu bereichern.” Ebenso
wenig fiihlt sich die Dichterin der Idee eines Kulturaustausches verpflichtet.®
Vielmehr entwickelt sie innerhalb ihres Schreibens eine Strategie, die ich
zunéchst als ,Taktik der Entlarvung® bezeichnen méchte. Gleichgiiltig, von
welcher Seite man sich den Texten Ozdamars nihert, immer wird deutlich,
dass das sogenannte ,Fremde‘ bereits Ziige des ,Eigenen‘ trigt und
umgekehrt. Vexierbildern gleich leuchtet das Fremde durch das Vertraute
und das Vertraute durch das Fremde. Daraus folgt als Einsicht, dass jede
Kultur innerhalb der von aulen gesehen eng gesteckten Grenzen bereits von
vielfiltigen Differenzen durchzogen ist. Dies offenbart sich bei Ozdamar ins-
besondere auf dem Feld der Sprache.

7  An dieser Stelle gilt es, zunéchst auf die Verdienste des Instituts fiir Fremdspra-
chen in Miinchen — hier insbesondere auf die Irmgard Ackermanns und Harald
Weinrichs — hinzuweisen, denen es Anfang der achtziger Jahre gelungen ist, mit
der Herausgabe verschiedener Anthologien, der Férderung in Preisausschreiben
sowie der Etablierung des Adelbert-von-Chamisso-Preises die sogenannte
Migrantenliteratur aus ihrer Schattenexistenz herauszuholen und ihr zugleich
einen wissenschaftlichen Rahmen zu geben. Die Kehrseite dieser bei aller Kritik
sicher sehr positiv zu bewertenden Bemiihungen zeigt sich jedoch in einer dop-
pelten Vereinnahmungsstrategie, die zum einen Literarizitdt als Bewertungs-
kategorie iiber den méoglichen politischen Gehalt der zu behandelnden Texte mit
dem Ziel setzt, eine moglichst breite Akzeptanz beim deutschen Publikum zu
erreichen. Zum anderen werden die spezifischen Leistungen dieser Literatur
verkiirzt dargestellt in der Behauptung, es handle sich hierbei um eine Bereiche-
rung der deutschen Literatur und Sprache. Dies klingt auch in der folgenden
Beschreibung an, die Irmgard Ackermann der aus einem Preisausschreiben her-
vorgegangenen Anthologie nachstellt. Sie geht davon aus, ,dass
Ausdrucksfihigkeit und Ausdruckskraft durch die Fremdsprache nicht ein-
geengt sein miissen, sondern im Gegenteil eine neue Qualitdt und Intensitdt
erreichen konnen.“ (Ackermann, Irmgard (Hg.): In zwei Sprachen leben.
Berichte, Erzdhlungen, Gedichte von Auslindern. Mit einem Vorwort von
Harald Weinrich, Miinchen 1983, S. 241). Die duferst fragwiirdige Ansicht,
wonach ausldndische Autoren zur ,Bereicherung® der deutschen Sprache beitra-
gen, zeigt sich auch in der folgenden, an die Autorin Ozdamar im Rahmen eines
Interviews gerichteten Frage: ,,Sie haben einen sehr volumingsen, sprachlich
vielfaltigen Roman auf deutsch vorgelegt, ,Das Leben ist eine Karawanserei.
Haben Sie diesen Roman origindr auf deutsch geschrieben? Selbst fiir einen
gebiirtigen Deutschen ist er ein sprachlich sehr reicher Roman; viele deutsche
Schriftsteller beherrschen nicht mehr ein so umfangreiches Vokabular der Dar-
stellung, wie Sie es in diesem Roman entfaltet haben.” (Ozdamar, Emine Sevgi:
Die Worter haben Koérper, in: Saalfeld, Lerke von (Hg.): Ich habe eine fremde
Sprache gewihlt: ausldndische Schriftsteller schreiben deutsch, Gerlingen 1998,
S. 163-182, S. 169).

8 Dem Begriff Kulturaustausch gilt es im Zuge einer Anderung des Blickwinkels
das gegeniiberzustellen, was im Hinblick auf die Schreibpraxis Ozdamars unter
,Sprachaustausch‘ verstanden werden kann. Hinsichtlich der Frage moglicher
Wirkungen auf die kulturelle Praxis ist Kulturaustausch wohl eher im Sinne der
Erweiterung des Bedeutungsspektrums zu verstehen; Sprachaustausch hingegen
im Sinne eines den jeweiligen Horizont bereits unterlaufenden Prozesses der
Bedeutungsverschiebung.

- am 13.02.2026, 20:09:17. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839411117-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | IM SPIEGEL DER MIGRATIONEN

Eine solche Sichtweise — dies wird die Auseinandersetzung mit der Posi-
tion Derridas zeigen — beinhaltet zudem eine Revision des traditionellen Ver-
stindnisses von Sprache’ und zwar ausgehend von der folgenden Einsicht:
Ubersetzungsprozesse finden zwischen zwei Sprachen statt und zugleich
auch innerhalb ein und derselben Sprache, die bereits durchzogen ist von
unendlich vielen Sprachen respektive Kulturen. Gemeint ist die Hybriditét
von Kultur und Sprache. Hervorgebracht wird diese uferlose, nicht
abschliefbare Bewegung durch das Prinzip der Ubersetzung. ,.Jede der Spra-
chen, zwischen denen tibersetzt, iiber-gesetzt werden soll, ist bereits eine von
Ubersetzung tief gezeichnete Sprache: keine urspriinglich natiirliche, sondern
eine urspriinglich kultivierte, iiberbaute Sprache.“'® Eine weitreichende Ein-
sicht daraus lautet, dass Sprachen, die unsere Identitét schaffen, sowohl die
Spuren unserer Kultur als auch die von anderen Kulturen tragen. Ebendiese
kulturelle Vielfalt manifestiert sich bei Ozdamar in einer ,hybriden Zwei-
sprachigkeit‘. In der Metapher der ,Mundhure*'" benennt sie ihren Mund als
Stelle ,hybrider Verunreinigung®, die aus der den Schreibprozess begleiten-
den Verflechtung der Sprachen hervorgeht.'? Die Vorstellung der Reinheit
einer Sprache bzw. Kultur wird in den Texten Ozdamars als wirklichkeits-
ferne und zudem problematische Konstruktion entlarvt.

9 Die im Folgenden entfalteten sprachkritischen Uberlegungen nehmen unmittel-
bar Bezug auf Derrida, der in seinem frithen, fiir sein Denken zentralen Buch
,Grammatologie‘ die metaphysische Fundierung des traditionellen Sprach- und
Zeichenbegriffs aufdeckt. Den dort gewonnenen Einsichten kommt auch inner-
halb des fiir meine Analyse der Schreibweise Ozdamars wichtigen Aufsatzes
dieses Philosophen ,Die Einsprachigkeit des Anderen oder die Prothese des
Ursprungs® eine zentrale Bedeutung zu. In der ,Grammatologie® zeichnet
Derrida den Weg des abendldndischen Denkens nach, der, als Geschichte der
Metaphysik verstanden, sich wesentlich durch den Ausschluss der Schrift kon-
stituiert. An die Stelle einer Sprachbetrachtung, die die Schrift als Reprisentant
des gesprochenen Wortes bestimmt und die an der metaphysischen Konstitution
des Zeichens, der Differenz von Signifikat und Signifikant festhilt, wird nun die
Betrachtung der Sprache als Schrift geriickt, da es, wie Derrida zu zeigen beab-
sichtigt, ,,kein sprachliches Zeichen gibt, das der Schrift vorherginge.* (Derrida,
Jacques: Grammatologie, a.a.0., 1996, S. 29).

10 Haverkamp, Anselm: Zwischen den Sprachen, a.a.O., S. 9. Das nachfolgende
Kapitel wird zeigen, dass Derridas Sprachverstidndnis auf der Einsicht griindet,
dass die Moglichkeit der Ubersetzung von einer in eine andere Sprache bereits
in dieser selbst angelegt ist.

11 Vgl. Ozdamar, Emine Sevgi: Das Leben ist eine Karawanserei, a.a.0., S. 117.
Interessant erscheint mir in diesem Zusammenhang auch der folgende Hinweis
von Young, fiir den Hybridit4t im postkolonialen Diskurs zu einer Ausdrucks-
weise kultureller Verschiedenheit wird, deren Disharmonien die zentrierten
kulturellen Normen mit aufreibenden Verwirrspielen herausfordern: ,,Hybridity
begins to become the form of cultural difference itself, the jarrings of a
differentiated culture whose ,hybrid counter energies‘, in Said’s phrase,
challenge the centered cultural norms with unsettling perplexities generated out
of their ,disjunctive liminal space‘.” (Young, Robert J. C.: Colonial Desire:
Hybridity in Theory, Culture and Race, London 1995, S. 23).

12 Vgl. Boa, Elisabeth: Sprachenverkehr. Hybrides Schreiben in Werken von
Ozdamar, Ozakin und Demirkan, in: Howard, Mary (Hg.): Interkulturelle Kon-
figurationen. Zur deutschsprachigen Erzéhlliteratur von Autoren nichtdeutscher
Herkunft, Miinchen 1997, S. 115-138.

- am 13.02.2026, 20:09:17. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839411117-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORBEMERKUNG | 177

Die Schriftstellerin Emine Sevgi Ozdamar stellt sich dieser aus einem
anderen Verstidndnis von Sprache unmittelbar resultierenden Herausforde-
rung. So wandert nicht nur die tiirkische in die deutsche Sprache ein, sondern
— dies mag zundchst paradox klingen — die deutsche zugleich in die deutsche.
Dies bedeutet: etwas gerét in Bewegung, was nie wirklich stillgestanden hat.
Ozdamars Sprache wird von einer Bewegung erfasst, die den Leser zuweilen
taumeln lasst. Ein weiterer Effekt dieses Umgangs mit Sprache liegt darin,
dass ein enormes kreatives Potenzial freigesetzt wird. In der sich aufseiten
des Lesers einstellenden Erfahrung des Fremdwerdens der eigenen Sprache
durchdringen sich iiberdies #sthetische mit ethischen Fragestellungen.'®

Die Frage der Ubersetzung beinhaltet zudem die Frage nach einer ande-
ren Politik. Die Verdichtung dieser Aspekte in dem von Haverkamp ins Spiel
gebrachten Begriff der Ubersetzungspolitik macht dies deutlich. Diskutiert
werden soll dieser Begriff zunédchst vor dem Hintergrund der zentralen Frage
der klassischen Hermeneutik: jener Frage des Sinn-Verstehens.'

Von grundlegender Bedeutung erscheint zunéchst die Einsicht, dass die
Titigkeit des Ubersetzens bestimmt ist durch das Prinzip einer — nicht géinz-
lich auflésbaren — Differenz: Jeder Ubersetzungsprozess geht mit einer Sinn-
verschiebung einher. Benjamin stellt diese Einsicht an den Ausgangspunkt
seiner Uberlegungen zu einer neuen Ubersetzungstheorie. Unweigetlich mar-
kiert die Ubersetzung eine Differenz zur ,urspriinglichen‘ Bedeutung eines
Textes, zum Original. Der Ubersetzungsakt selbst bewirkt eine Modifikation
des Sinngehaltes und wirkt damit — und hierin kiindigt sich die Radikalitit
der Benjamin’schen Uberlegungen an — auf die zu iibersetzende Sprache
zuriick, d.h. auf das ,Original‘. Der damit einhergehende komplexe Vorgang
der Bedeutungsverschiebung beriihrt einen zentralen Aspekt jener ,Arbeit an
der Sprache*. Dadurch wiederum wird — wie der Blick auf Ozdamars literari-
sches Werk zeigt — ein umfassender Umdeutungsprozess eingeleitet, der sich
im Zuge der parallel verlaufenden Prozesse des Schreibens und des Uberset-
zens vollzieht. Innerhalb ihres Schreibens erlangt diese Gleichzeitigkeit
zentrale Bedeutung. Ziel ist es zu zeigen, wie im gleichen Zuge das eng-
maschige Geflige polarer Oppositionen unterlaufen wird, wodurch das
Entstehen neuer Sinn- bzw. Deutungszusammenhinge begiinstigt wird.

Die hier bereits skizzierten Prozesse griinden allesamt in einer paradoxa-
len Grundsituation, die jede bereits als Ubersetzung aufzufassende sprachli-
che AuBerung begleitet und die iiberdies ein Umdenken hinsichtlich der
Frage einfordert, wie tiberhaupt ,Verstehen moglich ist. Diese in der Folge

13 Diese in Bezug auf die Erfahrung des Fremden in literarischen Texten
wahrnehmbare Doppelseitigkeit beschreibt Borso treffend wie folgt: ,,Die Ethik
wird an die Asthetik delegiert, verstanden im etymologischen Sinne von
,aisthesis‘, das heifit Wahrnehmung oder — phénomenologisch ausgedriickt —
Responsivitdt gegeniiber der Andersheit, Autonomie und dem Gewicht der
Welt.” (Borso, Vittoria: Claudio Magris’ ,Alla Cieca‘: Blindheit und Erfin-
dungskraft der Geschichte. Uberlegungen zur Transkulturation des Histori-
schen, in: Borso, Vittoria/Brohm, Heike (Hg.): Transkulturation, Bielefeld
2007, S. 45-61, S. 34).

14 Interessant erscheint mir an dieser Stelle die Frage nach dem Ineinandergreifen
von Verstehens- und Ubersetzungsprozessen. Diese Frage zielt auf die Bedin-
gungen der Ubermittlung von Sinn ab und spielt als solche eine zentrale Rolle
innerhalb der sprachtheoretischen Uberlegungen Benjamins zur Titigkeit des
Ubersetzens.

- am 13.02.2026, 20:09:17. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839411117-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | IM SPIEGEL DER MIGRATIONEN

mit Derrida zu analysierende Grundsituation — kennzeichnend dafiir ist im
Ubrigen die aus den Schriften Ozdamars gewonnene Einsicht, dass sich auch
das Verhiltnis zur ,eigenen‘ Sprache durch die Titigkeit des Ubersetzens
grundlegend veréndert — fasst Haverkamp im Folgenden treffend zusammen:
»Sprache als immer eine Sprache, die doch die Sprache eines anderen: des
und der Anderen ist, provoziert als Differential zwischen dem Eigenen und
dem Anderen eine andere Ubersetzungspraxis“.'” Die Analyse der sprachli-
chen Seite der Texte Ozdamars fiihrt ins Zentrum der Frage nach einer ande-
ren Ubersetzungspolitik, in der alle weiteren, in der Folge zu diskutierenden
Fragen zusammengefasst sind. Wichtig ist es, an dieser Stelle zu betonen,
dass die sprachkritische Dimension ihrer Arbeit an der Sprache auch als Kri-
tik an den herrschenden gesellschaftlichen Verhéltnissen zu verstehen ist.
Sprachkritik ist nur insoweit effektiv, wie sie die Lebensform verindert.

In Bezug auf Ozdamars Schreiben gilt: Die deutsche und die tiirkische
Sprache sind einander vollkommen fremd.'® Allein schon deshalb scheint ein
,bruchloses‘ Verstehen unmoglich. Ausgehend von dieser Einsicht gestaltet
sich das ,Experiment‘, das Ozdamar mit ihrem Schreiben vollzieht und
dessen Ausgang sich noch gar nicht abschitzen ldsst, umso spannender.

Eine diesen Bereich unmittelbar berithrende Schliisselfrage ist die, wie
die Autorin das Verhiltnis von Mutter- und Fremdsprache in ihren Texten
gestaltet. Im Zuge ihrer personlichen Erfahrungen, in der fremden Sprache zu
leben und zu schreiben — kurz: dort ,heimisch® geworden zu sein —, verdndert
sich auch das Verhiltnis zur Muttersprache, die zunichst dadurch charakteri-
siert ist, dass sie nicht ersetzbar ist, ihr Fehlen insofern eine nicht zu schlie-
Bende Liicke markiert. Das Schreiben kreist um ebendiese Leerstelle, die aus
dem unwiederbringlichen Verlust der Muttersprache resultiert, von der sich
die Autorin — scheinbar ein Paradox — eben gerade nicht abwendet, indem sie
in deutscher Sprache schreibt, sondern sie sich wiederum zuwendet als nun
etwas anderem. Die verschiedenen Implikationen dieser im Schreiben voll-
zogenen Wende sollen ausgehend von der intensiven Lektire des
Derrida’schen Aufsatzes ,Die Einsprachigkeit des Anderen oder die Prothese
des Ursprungs* analysiert werden.'” Interessant ist dabei, dass die dort formu-
lierten Uberlegungen zu einem anderen Sprachbegriff in — mit denen der
Schriftstellerin vergleichbaren — persdnlichen Erfahrungen einer kolonialen
Sprachpolitik griinden. Es ist ein wesentliches Anliegen dieser Arbeit, die
Grundlagen dieser Politik offenzulegen.

Die Autorin findet wieder zuriick zur einst fremd gewordenen Mutter-
sprache, wobei die strikte Trennung der Sprachen in der Folge des sich in den
Texten Ozdamars entfaltenden ,Sprachtransfers® zunehmend verschwimmt.
So hat man beim Lesen hdufig den Eindruck, als treibe die Dichterin mit
ihren Lesern, die sich ja aus genau entgegengesetzter Richtung ihren Texten
ndhern, ein folgenreiches Verwirrspiel. Ein wesentlicher Effekt dieser
Schreibpraxis liegt darin, dass die deutschen Leser fremd werden in der
,eigenen‘ Sprache.

15 Haverkamp, Anselm: Zwischen den Sprachen, a.a.O., S. 11.

16 Bei der tiirkischen Sprache handelt es sich nicht um eine indoeuropéische Spra-
che, sondern sie gehort zur Famile der Turksprachen.

17 Derrida, Jacques: Die Einsprachigkeit des Anderen oder die Prothese des
Ursprungs, in: Haverkamp, Anselm (Hg.): Die Sprache der Anderen: Uberset-
zungspolitik zwischen den Kulturen, Frankfurt am Main 1997, S. 15-42.

- am 13.02.2026, 20:09:17. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839411117-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORBEMERKUNG | 179

In ithrem Roman ,Die Briicke vom Goldenen Horn‘ ersetzt die Autorin
das deutsche Wort ,Wohnheim* durchgéngig durch die aus der lautmaleri-
schen Anverwandlung der deutschen an die tiirkische Sprache hervorgehende
Wortschopfung ,Wonaym‘. Bedeutung erhélt dieser zunichst aus dem
miindlichen Sprachgebrauch entspringende Begriff allein im Zwischen-
bereich der Sprachen. Mit der Ubernahme in den geschriebenen Text wird die
Aufmerksamkeit des Lesers von der klanglichen Gestalt, in der die Ndhe zum
deutschen Wort ,Wohnheim* noch deutlich hervortritt, auf das Schriftbild
und — in der darin aufblitzenden Fremdheit — auf den ,Abgrund zwischen den
Sprachen® gelenkt. In diesem Umgang mit der Sprache artikulieren sich die
Lust am Spiel sowie die ironische Distanz dieser Autorin zum eigenen
Schreiben.'®

Bei Ozdamar ist das Schreiben von der personlichen Erfahrung eines
Sprachverlustes nicht abkoppelbar, wobei die auf der Inhaltsebene wiederholt
angestrebte Ironisierung des Themas in der Einsicht begriindet zu sein
scheint, dass diese spezielle Erfahrung nur schwer darstellbar bzw. vermittel-
bar ist. Sie wird somit zu einer Frage nach der Moglichkeit des Schreibens
selbst, damit zugleich der Moglichkeit des Scheiterns, der die Autorin entge-
gentritt, indem sie sich immer neue Wege (v)erschreibt, die aus der Sprach-
losigkeit herausfithren. Wenn man so will, bewegt sich Ozdamar mit ihrem
Schreiben an einem Abgrund entlang, den sie durch ihren offensiven
Umgang mit der Sprache — sinnbildlich gesprochen — mit einer Briicke ver-
sieht, die zu einer im Folgenden genauer zu verstehenden anderen Auffas-
sung von Sprache fiihrt. Die aus der Erfahrung des Sprachverlustes
resultierende Moglichkeit des Scheiterns bleibt dabei Motor einer sich stetig
wandelnden Schreibbewegung.

Ein besonders gutes Beispiel liefert in diesem Zusammenhang die
Erzéhlung ,Grofvaterzunge‘, die sich durch eine offene, nicht lineare Erzéhl-
form auszeichnet. Locker gefiigte Dialogsequenzen wechseln mit Passagen,
die dem Bewusstseinsstrom der Erzahlerin folgen. Diese miinden zuweilen in
ein rhythmisches Sprechen. ,,Ach, der mit schnellen Fliigeln. Sehr hoch Flie-
gender, setz dich nieder vor meiner Tiir auf meine Erde, wo du ruhen
kannst.“'® Damit wird die poetische Seite des Prosatextes betont. Das zentrale
Thema dieses Textes — das Erlernen der verbotenen arabischen Schrift —
entfaltet sich innerhalb einer Schreibweise, die das Zeichen in seiner
sinnlichen Prisenz aufscheinen lidsst. ,,Es kamen aus meinem Mund die
Buchstaben raus. Manche sahen aus wie ein Vogel, manche wie ein Herz, auf
dem ein Pfeil steckt, manche wie eine Karawane, manche wie schlafende
Kamele, manche wie ein Flufl, manche wie im Wind auseinanderfliegende
Biume*. > Innerhalb der Fiille der dem Ort der Kindheit entspringenden Bil-
der folgt die Autorin der Idee einer sinnlich erfahrbaren Bilderschrift, die die
Bedeutung des Zeichens eins werden l4sst mit seinem sinnlichen Erscheinen.
Die in der klassischen Hermeneutik grundlegende Trennung zwischen dem
Signifikat und dem Signifikant als dem Tréiger von Bedeutung ist aufgeho-

18 Der fiir Ozdamars Schreiben charakteristische Effekt des Fremdwerdens der
deutschen Sprache stellt sich beispielsweise im Zusammenhang mit den folgen-
den Kompositabildungen ein: ,Wonaymsalon‘ und ,Wonaymbetten® (vgl.
Ozdamar, Emine Sevgi: Die Briicke vom Goldenen Horn, KoIn 1998).

19 Ozdamar, Emine Sevgi: GroBvaterzunge, in: dies.: Mutterzunge, Koln 1998,
S.15-48, S. 22.

20 Ebd., S .18

- am 13.02.2026, 20:09:17. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839411117-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | IM SPIEGEL DER MIGRATIONEN

ben. Der vom arbitréren Zeichen ausgehende Prozess der Bedeutungskonsti-
tution verlduft in umgekehrter Richtung: Es sind nicht die Dinge, die sich in
Zeichen verwandeln, sondern umgekehrt treten die Buchstaben dinghaft in
Erscheinung.21

Der ironische Umgang, von dem weiter oben die Rede ist, nimmt dem
Thema des Sprachverlusts zudem etwas von seiner Schwere. Die Betonung
des lapidaren Charakters jener dramatischen Erfahrung tritt in der folgenden
Passage aus der Erzahlung ,Mutterzunge* besonders deutlich hervor: ,,Ich sall
mal im IC-Zugrestaurant an einem Tisch, an einem anderen saf} ein Mann,
liest sehr gerne in einem Buch, ich dachte, was liest er? Es war die Speise-
karte. Vielleicht habe ich meine Mutterzunge im IC-Restaurant verloren.“?
Vor dem Hintergrund dieser anderen Sichtweise erscheint die Muttersprache
in gewisser Weise auch als eine Biirde, deren Verlust im ersten Moment von
der Erzihlerin vermutlich sogar als befreiend erlebt wird. So gelingt es ihr,
den untrennbar mit den traumatischen Erfahrungen wiahrend des Militdr-
putsches in der Tiirkei verkniipften Verlust der Muttersprache umzudeuten:
Sie gibt nicht eine Sprache fiir die andere auf, sondern ist vielmehr im Besitz
einer irreduziblen Zwei- bzw. Mehrsprachigkeit. Diese und der doppelte
kulturelle Hintergrund erweitern ihr mogliches Experimentierfeld. So pragt
die besondere Situation dieser Autorin, sich zwischen verschiedenen Welten
zu bewegen, ihren Umgang mit der Sprache in besonderer Weise. Mit dieser
Einsi%lt richtet sich das Interesse wiederum auf die Schreibweise Ozda-
mars.

21 Die hiermit in Verbindung stehende Frage, wie es moglich ist, der Nachtriglich-
keit jeglicher Erfahrung zu entkommen, spielt im Kontext der gegenwirtig zu
beobachtenden Tendenz in den Geisteswissenschaften, eine Wende vom Text
zum Bild zu konstatieren, eine zentrale Rolle. In besonderem MalBe trifft dies
auf ,Diesseits der Hermeneutik® von Hans Ulrich Gumbrecht zu, der im Zuge
der von ihm vorgeschlagenen Trennung zwischen Sinnkultur und Prisenzkultur
die Erfahrung von Intensitit zum Ausgangspunkt eines anderen Weltbezugs
erklért (vgl. Gumbrecht, Hans Ulrich: Diesseits der Hermeneutik. Die Produk-
tion von Prisenz, Frankfurt a. M. 2004). Uberdies gilt es an dieser Stelle auf
den Band ,Bild, Schrift, Zahl‘ von Sybille Krimer und Horst Bredekamp hin-
zuweisen, die in der Einleitung einen Paradigmenwechsel von einem text-
zentrierten zu einem praxisorientierten Kulturbegriff konstatieren. Die Autoren
vertreten dabei die These von der technischen Genese einer jeden Kultur. ,,Doch
die Evolution des Kulturkonzeptes ,vergisst® seine Genese: Schritt fiir Schritt
geridt die Sach- und Technikdimension ins Hintertreffen und Kultur ,veredelt
sich zu einer ,cultura animi‘, zielte ab auf eine ,Vergeistigung‘, die in den Bil-
dungsgiitern von Wissenschaft, Kunst und Philosophie dann ihren genuinen
Ausdruck findet.“ (Krdmer, Sybille/Bredekamp, Horst: Kultur, Technik, Kul-
turtechnik: Wider die Diskursivierung von Kultur, in: dies. (Hg.): Bild, Schrift,
Zahl, Miinchen 2003, S. 11-22, S. 11). Betont wird in diesem Zusammenhang
die in der Idee der Schriftbildlichkeit aufblitzende materielle Seite des Zeichens.
,,.Die Schriftbildlichkeit geht hervor aus einer Hybridisierung von Sprache und
Bild.“ (ebd., S. 157-176, S. 158). Ziel ist es, der tiberméchtigen Frage nach dem
Sinn eine alternative kulturelle Praxis zur Seite zu stellen, die im Umgang mit
Dingen und Symbolen einem operativen Verfahren folgt.

22 Ozdamar, Emine Sevgi: Mutterzunge, Koln 1998, S. 12.

23 Ozdamar unterscheidet sich mit ihrer zweisprachigen Schreibpraxis iiberdies
deutlich von der Position anderer schreibender Migranten, fiir die das Tiirkische
als Literatursprache gegeniiber dem Deutschen eine stirkere Bedeutung beibe-
halten hat. ,Anadil® — das tiirkische Wort fiir Muttersprache — ist der Titel einer

- am 13.02.2026, 20:09:17. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839411117-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORBEMERKUNG | 181

Wichtig ist es, an dieser Stelle zu betonen, dass die Erfahrung des Ver-
lustes bereits der sprachlichen Form eingeschrieben ist, im Sinne eines — wie
Anselm Haverkamp treffend formuliert — ,grammatisch -eingelagerten
Gedichtnisses“.* Uber die Auseinandersetzung mit der Sprache selbst fiihrt
die Spur zunichst in die Vergangenheit zuriick — als ,,unausgedriickte und
unausdriickliche Geschichte*” — und weist zugleich voraus in eine noch
unbestimmte Zukunft, in der die sich in den Texten Ozdamars artikulierende
Erfahrung einer ,irreduziblen Mehrsprachigkeit® bereits Alltag geworden ist.
Diese beginnt — auch dies wird in der Beschéftigung mit dem literarischen
Werk der Autorin deutlich — hier und jetzt, ist also bereits Teil unserer
gegenwirtigen Erfahrung geworden. Dies zu verdringen gelingt immer
weniger.

Vor dem Hintergrund dieser Einsicht, dass Mehrsprachigkeit als Teil
unserer gegenwirtigen Realitdt zu begreifen ist, wird deutlich, dass die vom
Literaturbetrieb vorgenommene Zuweisung zu einer Nischenliteratur hochst
problematisch ist und dieser Autorin in keiner Weise gerecht wird. Im
Gegenteil fordert Ozdamar — im Zuge ihrer mehrsprachigen Schreibpraxis —
von ihren Lesern, die hierdurch automatisch vorgegebene eingeschrinkte
Perspektive zugunsten eines sich unentwegt wandelnden Blicks aufzugeben.
Dieser ist das Resultat einer die Bewegung zwischen den Kulturen weiter
fortsetzenden intensiven Lektiire.

Problematisch sind die gédngigen Etikettierungen fiir die Literatur nicht
deutscher Schriftsteller insbesondere deshalb, weil der Literaturbetrieb hier-
mit in der Gefahr steht, sich eine Art ,literarisches Ghetto® zu schaffen.?
Durch Kategorien wie Gastarbeiter-, Ausldnder-, Migranten-, Exil- oder
Deutschlandliteratur wird Literatur, die in komplexer Weise kulturelle Diffe-
renzen artikuliert, aus dem Kanon deutscher Literatur ausgegrenzt. In der
hiermit deutlich hervortretenden hierarchischen Struktur des Literaturbetriebs
blitzt die Vorstellung einer deutschen Einheitskultur auf. Diese Vorstellung
geht von einem Zentrum als einem distinkt bestimmbaren Kern deutscher
Literatur aus und von einer ,Migrantenliteratur‘, die lediglich zu dessen inte-
ressanter Ergénzung reduziert wird.”” Die Autoren nicht deutscher Herkunft

von Yiiksel Pazarkaya zeitweilig herausgegebenen Zeitschrift. Der Schriftsteller
Aras Oren gar begreift die Bewahrung der Muttersprache als kulturpolitische
Aufgabe (vgl. Weigel, Sigrid: Literatur der Fremde, a.a.0., S. 212).

24 Haverkamp, Anselm: Zwischen den Sprachen, a.a.O., S. 10. Konuk beschreibt
dieses in der Mehrsprachigkeit der Sprache angelegte Gedichtnis wie folgt:
,.Die literarischen Texte von Emine Sevgi Ozdamar sind sprachlich gesehen ein
palimpsestartiges Gewebe, in dem die tiirkische Sprache den Subtext fiir den
deutschsprachigen Text bildet. (Konuk, Kader: Identititen im ProzeB, a.a.O.,
S. 83-109, S. 90/91).

25 Haverkamp, Anselm: Zwischen den Sprachen, a.a.O., S. 10.

26 ,,Getrennte Anthologien, getrennte Verlage, getrennte Preise und getrennte Zeit-
schriften sind die Folge. (...) Der Autor muf3 (...) unentwegt seine Andersartig-
keit, seine Fremdheit, sein Nicht-Dazugehoren betonen.* (Kurt, Kemal: Litera-
risches Ghetto: Der Provinzialismus des deutschen Literaturbetriebs, in: die
tageszeitung, 4042, 25.06.1993, S. 13).

27 An dieser Stelle ist es wichtig, daran zu erinnern, dass die Griindung des Fachs
,Germanistik* eine nicht unerhebliche Rolle fiir die Ausbildung eines kollekti-
ven nationalen Bewusstseins spielte. Die grundlegende Bedeutung der Philolo-
gie in der Germanistik machte die Suche nach Einheitlichkeit jenseits politi-
scher Trennungen deutlich: ,,War die Sprache das Material, aus dem die

- am 13.02.2026, 20:09:17. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839411117-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | IM SPIEGEL DER MIGRATIONEN

wiinschen weder eine Marginalisierung in der Nische der Spezialisten fiir
,Fremdheitserfahrungen‘ noch eine undifferenzierte, absorbierende Verein-
nahmung durch die ,deutsche® Literatur.”® Wichtig ist an dieser Stelle, auf die
Ambiguitdt der politischen, kulturellen und sprachlichen Bedeutungen des
Adjektivs ,deutsch hinzuweisen, die die scharfe Grenzziehung zwischen
Einbeziehung und Ausschluss zudem als realititsferne Konstruktion entlar-
ven.

Die Moglichkeiten einer Literatur von Autoren nicht deutscher Herkunft
anzuerkennen — ihr subversives Potenzial innerhalb einer dominanten Kultur
—, setzt zugleich voraus, sich kritisch mit dem ,eigenen‘ Literaturbegriff aus-
einanderzusetzen. Eine solche kritische Sichtweise streben Gilles Deleuze
und Felix Guattari in ihrem Aufsatz mit dem programmatischen Titel ,What
is a minor literature?* an.?’ Bereits in ihrer Ausgangsthese ,A minor literature
doesn’t come from a minor language‘ unterlaufen sie die Norm gebende
Trennung zwischen der herrschenden Literatur und einer Minoritétenliteratur,
indem sie die Sprache selbst als Experimentierfeld und Austragungsort von
Konflikten begreifen. Die Umschreibung ,minor* bezieht sich nicht auf einen
in der Herkunft der Autoren begriindeten, fest eingrenzbaren Textkorpus,
sondern bezeichnet vielmehr eine von der Peripherie ausgehende Bewegung
der Entgrenzung, die sich in der spezifischen Schreibweise des jeweiligen
Schriftstellers artikuliert. Jenseits jeder einseitigen Klassifizierung verweisen

deutsche Identitéit geformt wurde, so war die Literatur der Geist und die Seele.
Wie man es auch betrachten méchte, die Entstehung der Literaturgeschichte war
wesentlich fiir die Entwicklung der deutschen Identitit, ob in der humanen und
liberalen Tradition eines Gervinus oder der heftigen Polemik eines Menzel.“
(Boa, Elisabeth: Sprachenverkehr. Hybrides Schreiben in Werken von Ozda-
mar, Ozakin und Demirkan, a.a.0., S.115-138, S. 116).

28 Die Tendenz zur Vereinnahmung unter gleichzeitiger Betonung nationalliterari-
scher Aspekte spiegelt sich fiir Weigel unter anderem auch in der jeweiligen
Ausrichtung von Literaturwettbewerben: ,,Die Veranstaltung von Wettbewerben
deutschsprachiger Texte fiir Schreibende nicht-deutscher Muttersprache, unab-
héngig von Aufenthaltsort und Herkunft, beriihrt sich mit kulturpolitischen
MafBnahmen deutscher Sprachpflege.” (Weigel, Sigrid: Literatur der Fremde —
Literatur in der Fremde, in: Briegleb, Klaus/Weigel, Sigrid (Hg.): Gegenwarts-
literatur seit 1968, a.a.O., S. 212).

29 Dabei beziehen sich Gilles Deleuze und Felix Guattari auf die von Kafka selbst
entwickelten literaturtheoretischen Uberlegungen zu einer ,kleinen Literatur*.
Bernd Witte weist im Rahmen seiner Untersuchung zum Fortwirken der jiidi-
schen Tradition in der literarischen Moderne darauf hin, dass Kafka den Begriff
der kleinen Literatur aus der Anschauung der tschechischen, vor allem aber der
jiddischen Literatur entwickelt: ,,Deshalb unterstreicht er — und darin ist er von
den kulturzionistischen Vorstellungen seiner Prager Freunde beeinflufit — die
wichtige Funktion, die einer solchen Literatur im Gegensatz zur Geschichts-
schreibung fiir das ,Gedéchtnis einer kleinen Nation‘ zukommt. Sie sei durch
,Lebhaftigkeit’ gekennzeichnet, weshalb sie die Gesamtheit der Probleme und
Sorgen des Volkes, sogar die politischen, in sich aufnehmen konne. Diese freie
Beweglichkeit sei darin begriindet, daf3 es in ihr keine ,zusammenhingenden
literarischen Aktionen‘ und kein erdriickendes Vorbild gebe. (...) Daher Kafkas
Restimee, die kleine Literatur gehore dem Volk und nicht den Spezialisten. Mit
dieser Definition grenzt Kafka sein literarisches Ideal von den groflen National-
literaturen ab, wobei er vor allem an die der Deutschen denkt.” (Witte, Bernd:
Jidische Tradition und literarische Moderne. Heine, Buber, Kafka, Benjamin,
a.a.0., S. 147/148).

- am 13.02.2026, 20:09:17. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839411117-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORBEMERKUNG | 183

Deleuze und Guattari auf das subversive Potenzial von Literatur. Diese
begreifen sie als Artikulationsfeld der vom Zentrum der Macht aus unhor-
baren — unerhorten Stimmen: ,,We might as well say that minor no longer
designates specific literatures but the revolutionary conditions for every
literature within the heart of what is called great (or established) literature.«*
Ausgehend von der Einsicht, dass Sprache als hierarchisch organisiertes
System der Vermittlung von Ordnung dient, gilt es, diese als den bevorzugten
Ort zu begreifen, an dem sich ein moglicher Widerstand gegen die sich in
dieser Ordnung spiegelnden herrschenden Machtverhiltnisse artikulieren
kann.*' Ein dhnliches Literaturverstindnis favorisiert die Philosophin Gayatri
Spivak. Deutlich wird das beispielsweise in der von ihr — ausgehend von dem
kritischen Potenzial eines Textes — behandelten Frage, wodurch sich eine
kritische Ubersetzungstitigkeit eigentlich auszeichnet. Diese fiir das
Schreiben Ozdamars zentrale Frage gilt es in dem Kapitel ,Ubersetzung als
Widerstand® zu diskutieren.

Mit dem Thema der Mehrsprachigkeit werden tiberdies wesentliche Fra-
gen nach der fir das dichterische Engagement dieser Autorin zentralen
,Funktion des Gedichtnisses® beriihrt, das sie mittels des im Schreiben in
Gang gesetzten Erinnerungsprozesses ihren Texten einsenkt. So flieft in ihr
Erzdhlwerk ein von der offiziellen tiirkischen Regierung abweichendes und
von dieser zensiertes kulturpolitisches Geddchtnis ein. Dabei stellt sich die
Frage, ob es sich hierbei um eine Art von Verméchtnis im Sinne Derridas
handelt, der von dieser Frage ausgehend eine duflerst spannende Denkbewe-
gung entfaltet. Dieser in der bislang noch ritselhaft anmutenden Wendung
vom ,Versprechen der Sprache® artikulierten Denkbewegung soll im Folgen-
den unter gleichzeitiger Beriicksichtigung von Ozdamars Schreiben nach-
gegangen werden.

So richtet sich das besondere Augenmerk beispielsweise auf die Frage, in
welcher Weise die vergessenen, besser verdringten Geschichten bereits auf
der Ausdrucksebene der Sprache ihren Niederschlag finden: in Spuren, Brii-
chen, Einbriichen ins Schweigen. Daraus resultiert als weitere Frage, inwie-
weit der Leser allein durch die Auseinandersetzung mit der Sprache in die
Lage versetzt wird, die Erfahrungen der Erzdhlerin zumindest ein Stiick weit
nachzuvollziehen. So sind die Geschichten zum Zeitpunkt des Erzdhlens
weder abgeschlossen noch abschliebar, was sich insbesondere in der dem
Prinzip der Ubersetzung verpflichteten ,offenen‘ Schreibweise offenbart. Die
in dem Band ,Die Sprache der Anderen‘ verhandelten Fragen liefern einen
wesentlichen Beitrag zu einem weitergehenden Verstéindnis der aufregenden
Schreibpraxis Emine Sevgis Ozdamars.

Die im Folgenden diskutierten Fragen, die sowohl innerhalb der von
Derrida angestrebten kritischen Lektiire einer kolonialen Sprachpraxis als

30 Deleuze, Gilles/Guattari, Felix: What is a minor literature, in: Fergusson, Russel
(Hg.): Out there: Marginalization and Contemporary Cultures, New York 1990,
S. 59-70, S. 61.

31 Der Doppelcharakter der Sprache, einem Sprecher einerseits das Gefiihl zu ver-
mitteln, an einem bestimmten Ort beheimatet zu sein, und andererseits als ein
sich auf etwas Unbekanntes hin o6ffnender Raum zu fungieren, bildet die
Grundlage der von Ian Chambers angestellten Uberlegungen zum Verhéltnis
von Migration und Identitét. Indem er Migration als Normzustand von Kultur
begreift, leitet Chambers zugleich eine kopernikanische Wende ein (vgl. Cham-
bers, lan: Migration, Kultur, Identitit, a.a.O., S. 30/31).

- am 13.02.2026, 20:09:17. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839411117-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | IM SPIEGEL DER MIGRATIONEN

auch in der Schreibweise Ozdamars aufgeworfen werden, zielen in eine dhn-
liche Richtung. Wichtig erscheint mir an dieser Stelle nochmals zu betonen,
dass diese Fragen bei beiden Autoren mit personlichen Erfahrungen ver-
kniipft sind, die unmittelbar aus einer kolonialen bzw. hegemonialen Herr-
schaftspolitik resultieren. Bei beiden ist der sprachkritische Impuls darin
begriindet, dass das Vertrauensverhéltnis zwischen dem Ich und der Sprache
schwer erschiittert ist.””

32 Beide — sowohl Derrida als auch Ozdamar — haben ein gestortes Verhiltnis zur
Muttersprache. Dieses resultiert aus einer jeweils unterschiedlichen biografi-
schen sowie politischen Situation. Wéhrend Derrida ,urspriinglich® fremd ist in
der von der franzosischen Kolonialmacht auferlegten Muttersprache, resultiert
das gestorte Verhaltnis zur Muttersprache bei Ozdamar in dem von der tiirki-
schen Regierung verhidngten Verbot der arabischen Sprache sowie in dem sich
im Zuge der Migration einstellenden Sprachverlust. Die Einsichten jedoch, die
sich aus der Problematisierung der im Namen des Nationalstaates praktizierten
Sprachpolitik ergeben, zielen in eine dhnliche Richtung.

- am 13.02.2026, 20:09:17. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839411117-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

