
142 Kilian Jörg: Das Auto und die ökologische Katastrophe

im Tank«, oder zum »geistigen Selbst in der Karosserie«. Das prothetische Ar-

rangement des Autos leitet uns strukturell dahin, die körperliche und sinnlich

wahrnehmbareWelt als nicht-eigenes, komplett äußeres, zu begreifen.

Umbau der Sinnlichkeit

Als letzten Teil dieser Analyse der automobil eingeübten und verstetigten

Sinnesordnung möchte ich mich einer Hierarchisierung unserer Sinnlichkeit

widmen, die ein Resultat dieser eben skizzierten Abwertung von Körperlich-

keit ist. Diese die moderne Kultur prägende Hierarchie teilt, wie wir sehen

werden, sinnliche Wahrnehmung in sogenannte »primäre« und »sekundäre«

Eigenschaften auf und verlässt sich hauptsächlich auf visuelle Informati-

on, während Geruch, Geschmack oder Gefühl als »animalisch« abgewertet

werden.

So sehr es sich Philosophen der Marke Descartes auch wünschen (und so

sehr es Fahrer PS-starker Autos heute immer noch versuchen): Kein Mensch

konnte sich bislang von seinemKörper lossagen–undauchdie transhumanis-

tischen Träume der digitalen Gegenwart vom Upload des Bewusstseins wer-

denwohl unerfüllt bleiben.DieAbwertungdesKörpers,die dermodernenVer-

nunft inhärent ist, resultierte historisch in einer bestimmtenNormierung der

Körper und deren Sinnlichkeit. Im nächsten Kapitel werden wir sehen, wie

sich diese Normierung aus einem spezifischen Verhältnis zu Bewegung äu-

ßert. Zuerst jedoch werden wir noch in diesem Kapitel untersuchen, welche

Sinneswahrnehmungen von der modernen Vernunft priorisiert, und welche

als störend unterdrückt werden.

Die Unterscheidung in »primäre« und »sekundäre« Eigenschaften wird

kanonischerweise auf den englischen Empiristen John Locke zurückgeführt.

In seinem 1689 erschienenen An Essay Concerning Human Understanding trennt

Locke (2004, 135) unsere sinnliche Wahrnehmung in jene Eigenschaften, die

ihm zufolge inhärent im wahrgenommenen Objekt liegen – diese sind »Fes-

tigkeit«, »Ausdehnung«, »Gestalt«, »Bewegung/Ruhe« und »Zahl« – sowie in

jene »sekundären«, die nur durch unsere subjektive Wahrnehmung festge-

stellt werden können – diese sind »Farben«, »Gerüche«, »Geschmäcker« und

»Klänge«. Laut Lockes »bis heute nachhallenden« (Debaise 2017) Definitionen

soll sich empirische Wissenschaft nur nach diesen »primären« Eigenschaften

richten und die sogenannten »sekundären« für eine »objektive« Forschung

fallen lassen. Sinnliche Wahrnehmung der Umwelt durch Riechen, Schme-

https://doi.org/10.14361/9783839474082-032 - am 13.02.2026, 09:40:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 5: Sinnesordnung 143

cken und Lauschen wird so als zu instabil und unverlässlich abgewertet.

Anhandweniger visuell-empirisch erfahrbarer Faktoren wie Gestalt, Zahl und

Ausdehnung, kann man so im Kontext des mechanistischen Weltbilds eine

»physico-mathematische Ordnung« (Debaise 2017, 156) reproduzieren, die

anhand von wenigen Informationen bestimmte Gesetzmäßigkeiten wie z.B.

jene der Schwerkraft sehr verlässlich vorhersagen kann. Diese Reduktion von

Umwelt ist eine der wesentlichen Bedingungen für die Möglichkeit der For-

mulierung derGesetzmäßigkeiten hinter der sinnlich erfahrenenWelt, die für

den modernen Mechanismus so entscheidend war. Der reine Fokus auf pri-

märe Eigenschaften erlaubte es, dieWelt als nach prädeterminiertenGesetzen

ablaufende Maschine zu begreifen. Wie Wissenschaftsphilosoph*innen wie

Isabelle Stengers, Ilya Prigogine oder Carolyn Merchant nicht müde wurden

zu betonen, führt diese fürmanche Berechnungen sehr produktive Reduktion

von Welt auf wenige »primäre« Eigenschaften allerdings zu einer Unfähig-

keit, Vitalität und unsere Situierung in einer lebendigen, sich wandelnden

Umwelt zu denken. Wenn wir unsere Sinnlichkeit auf bloß visuelle, »objektiv

berechenbare« Teilnahme beschränken und so die immersivere Eingebunden-

heit in die Umwelt durch Riechen, Schmecken und Lauschen unterdrücken,

können wir ökologische Relationen nie produktiv denken, weil wir uns selbst

aus diesen herausnehmen, um überhaupt für mechanistische Wissenschaft

»legitim« wahrnehmen zu können. Heute argumentieren diverse Ökofemi-

nist*innen und neue Materialist*innen, dass es zentral ist, diese sinnliche

Komponente wieder in eine seriöse wissenschaftliche Kultur zurückzuholen,

um einen holistischen Umgang mit der ökologischen Katastrophe entwickeln

zu können.

Leider produzieren unsere technischen Prothesen,die unsereWelt seit der

IndustrialisierungzueinemHomogenozänumbauen,eine genaugegenteilige

Sinnesordnung als populären common sense. Wie wir bereits im vorigen Kapi-

tel erfahren haben, siehtWolfgang Schivelbusch in der Einführung der Eisen-

bahnreise einen wesentlichen Faktor im Umbau der Wahrnehmung für den

modernen Menschen. So weist er im auf Seite 118 angeführten Zitat darauf

hin, dass der »Verlust der Landschaft alle Sinne« betrifft und dass neuartige

Verkehrswesen »dieWahrnehmung der in ihr Reisenden sichmechanisiert«. Er

führt weiter aus: »›Größe, Form,Menge und Bewegung‹ sind nachNewton die

einzigenEigenschaften,die objektiv andenGegenständenauszumachen sind.

Siewerdennun fürdieEisenbahnreisenden inderTatdie einzigenEigenschaf-

ten,die sie an einer durchreistenLandschaft festzustellen inder Lage sind.Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839474082-032 - am 13.02.2026, 09:40:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Kilian Jörg: Das Auto und die ökologische Katastrophe

rüche, Geräusche, Synästhesien gar, wie sie für die Reisenden der Goethezeit

zumWeg gehörten, entfallen.«

DurchdasdavorniedageweseneReisenaufbeinahekomplett glatterOber-

fläche veränderte sich dieWahrnehmung von der Landschaft entschieden: »so

trennt die Geschwindigkeit der Eisenbahn den Reisenden vom Raum, dessen

Teil er bis dahin gewesen war. Der Raum, aus dem der Reisende heraustritt,

wird diesem zum Tableau (bzw., indem die Geschwindigkeit ihn in dauernd

sich verändernde Perspektiven bringt, zur Bilder- oder Szenenfolge).« (Schi-

velbusch 2000, 62) Laut Schivelbusch entwickelt sich dadurch die majoritäre

Praxis des »panoramischenSehens«, bei demdieObjekte in unmittelbarerNä-

he verschwimmen und nur die Ferne der Landschaft vorbeiziehend einen äs-

thetischen Eindruck hinterlässt.

Durch diese Trennung von der unmittelbaren Umwelt wird jedoch nicht

nur die zuvor von wenigen elitären Philosophen wie Locke argumentierte

Trennung von sinnlichen Eigenschaften zur hegemonialen Weltteilhabe, es

entsteht zudem auch eine neue Gewohnheit derWahrnehmung, die die Land-

schaft als äußeres Ding liest. Die Umwelt ist dann plötzlich eine »Landschaft«,

die außerhalb des Menschen liegt – und der Mensch ist ihr unbeteiligter

Beobachter, der sich nicht als in ihre ökologischen Relationen miteingebun-

den erkennt. »Panorama« bedeutet vom alt-griechischen her »alles sehen«

– der prothetisch kultivierte Zugang zur Umwelt des panoramischen Sehen

suggeriert, dass alles Relevante von der »Natur« als externe*r Beobachter*in

erfasst werden kann. Das beteilige Riechen, Schmecken und Hören wird im

abgeschotteten Lärm des Eisenbahnwagons so irrelevant, wie sie Locke für

die empirische Forschung herausstellen will.

Diese Relation zur Umwelt als etwas, das man als äußere und unkörper-

liche »Natur« liest, koinzidiert mit dem Aufkommen der Möglichkeit neuer

Tätigkeiten während des Reisens, die in den wackeligen Kutschen von früher

nicht möglich waren: jene des Lesens und gar Schreibens. »Verschwindet

der fürs traditionelle Reisen so wesentliche räumliche Nahbereich des Vor-

dergrunds mit der Eisenbahn, so tritt gleichzeitig an seine Stelle ein neuer

Bereich, den es vorher nicht gab. Die Lektüre während der Reise wird zum

Signum des Eisenbahnreisens. Die Verflüchtigung der Wirklichkeit und ihre

Wiederauferstehung als Panorama erweisen sich als die Voraussetzung dafür,

daß der Blick sich vollends von der durchreisten Landschaft emanzipiert

und in eine imaginäre Ersatzlandschaft, die Literatur, begibt.« (Ibid. 62)

Schon bevor das Auto und sein semiotischer Schilderwald im 20. Jahrhundert

aufkommt,wird im 19. Jahrhundert die Verbindung der Landschaftswahrneh-

https://doi.org/10.14361/9783839474082-032 - am 13.02.2026, 09:40:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 5: Sinnesordnung 145

mungmit einer Lesepraxis hergestellt. Durch die Eisenbahn wird vorbereitet,

was sich durch das Automobil radikalisiert: Die Umwelt alias »Natur« ist

etwas, aus dem der moderne Mensch zusehends heraustritt und diese aus si-

cherer Distanz liest. Die logozentrische Einstellung gegenüber der (Um-)Welt,

die man als Text liest, findet auch hier ihre technische Zuspitzung. Die Plato-

nische Vernunft hat so ihre Verwirklichung in der modernen Maschinenwelt

gefunden.

Wie in dieser Folge die US-amerikanische Kulturwissenschaftlerin Kristin

Ross feststellt, ist die Entwicklung bürgerlicher Wahrnehmungs- und Wirt-

schaftsweisen der vergangenen drei Jahrhunderte aufs Engste verwoben mit

der technischen Entwicklung des Verkehrs (1995, 42). Für Ross ist es zudem

das Auto, welches die von der Eisenbahn begonnene Umformung der Wahr-

nehmung erst konsequent in der Gesamtbevölkerung durchsetzt: Während es

vergleichsweise wenige Landstriche gab, durch die ein Schienennetz führte,

entsteht in Frankreich und vielen anderen Ländern erst in der Nachkriegszeit

durch den einsetzendenMassenautomobilismus eine hegemonialeWahrneh-

mungsform des »panoramischen Sehens«. Dies ist laut Ross außerdem mit

einer Umformung des Kapitalismus zum Konsumkapitalismus verbunden, in

dem nicht mehr nur die transportiertenWaren, sondern auch die nun zuneh-

mend mit dem Auto zur Arbeit fahrenden Arbeiter*innen zum Produkt des

Konsumkapitalismus werden. Während die Arbeiter*innen früher lieber mit

demFahrrad zur Fabrik fuhren, ist es die »Modernisierung derNachkriegszeit

und die monopolistische Umstrukturierung der Industrie die den Bedarf an

mobilen Arbeitskräften schuf. […] Das ›Auto für alle‹ wurde aus diesemBedarf

heraus geboren.« (Ibid. 41) Die Intuition der Zugreisenden, ein Paket zu sein,

spitzt sich also durch den Massenautomobilismus der Nachkriegszeit dahin-

gehend zu, dass die Fahrer*innen an sich tatsächlich zum Produkt des Kapi-

talismus werden: Sie sind die Arbeitskraft, die »der Markt« verlangt und sind

als solche überall flexibel und verfügbar einzusetzen. Dadurch entsteht eine

»Kommodifizierung des Fahrers, des Arbeiters, durch eine Neuformulierung

seiner Identität durch ständige Fortbewegung [displacement]; auf diese Wei-

se wird der Mensch zum ›l’homme disponible‹. Der mobile, verfügbare Mann

(und die Frau) ist offen für die neuen Anforderungen des Marktes, […] und für

die Verlockungen der neu kommodifizierten Freizeit auf dem Land durch die

Institution der Ferien, zu denen das Familienauto Zugang bietet.« (Ibid.)6

6 Ross erwähnt hierbei auch die zentrale Rolle des Kinos, welches die okularzentrische

Rolle dieses Wahrnehmungsdispositivs im Tandem mit dem Auto weiter intensiviert:

https://doi.org/10.14361/9783839474082-032 - am 13.02.2026, 09:40:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Kilian Jörg: Das Auto und die ökologische Katastrophe

Wir haben bereits im dritten Kapitel erarbeitet, wie diese petrokapita-

listische Konsumwelt eine neue Normierungswelle mit sich brachte, die das

Bedürfnis nach dem Ausflug in »die Natur« genauso produzierte wie eine he-

teronormative Geschlechtereinteilung in Männer als Maschinenmänner und

Brotverdiener undFrauen alsHausfrauenundgeschminkte Puppen.Andieser

Stelle können wir hinzufügen, dass diese Normierung des Kapitalismus, die

die in ihm lebenden Menschen zu seinem Produkt macht, auch ihre sinnliche

Wahrnehmung umformt. Als im modernen Kapitalismus lebender Mensch

ist man demnach darauf angewiesen, seine Sinnlichkeit nach Locke’schen

und Cartesianischen Vorgaben umzubauen –will heißen, sich als von seinem

Körper abgetrennt und visuelle und textuelle Information bevorzugend zu ge-

rieren. Gerüche, Geschmäcker und Klänge erscheinen dann in der modernen

»Das von Autos und Filmen produzierte ›bewegte Bild‹ entspricht einer neuen Be-

schleunigung der Warenproduktion und -zirkulation. […] In den Filmen von Jean-Luc

Godard wird die neue Nachkriegsversion der Panoramawahrnehmung reproduziert

und so umgestaltet, dass die unbewusstenVerbindungen zwischen demKino unddem

Autofahren vom Regisseur voll genutzt werden. In Bezug auf die hochartifizielle Se-

quenz in Pierrot le fou (1965), die Anna Karina und Jean-Paul Belmondo in voller Mon-

tur auf dem Vordersitz eines Autos zeigt, wie sie auf die Kamera zu fahren, während

verschiedene farbige Scheinwerfer über sie hinwegfegen, schreibt Godard: ›Wennman

nachts in Paris fährt, was siehtman dann? Rote, grüne und gelbe Lichter. Ich wollte die-

se Elemente zeigen, aber ohne sie unbedingt so zu platzieren, wie sie in der Realität

sind. Eher so, wie sie in der Erinnerung erscheinen: rote Flecken, grüne, gelbe Schim-

mer, die vorbeiziehen. Ich wollte eine Empfindung aus den Elementen, aus denen sie

besteht, neu erschaffen.‹ Anstatt das Autofahren darzustellen, wird der Film verwen-

det, um die Art der Wahrnehmung, die verschwommene Empfindung, darzustellen,

die der Film und das Autofahren hervorgebracht haben. [The ›moving picture‹ pro-

duced by cars and movies reflects a new acceleration in commodity production and

circulation. […] In the films of Jean-Luc Godard, the new postwar version of panoramic

perception then comes to be reproduced, refabricated in such a way that the uncon-

scious relays betweenmoviegoing and driving are put to full use by the director. Refer-

ring to the highly artificial sequence in Pierrot le fou (1965) showing Anna Karina and

Jean-Paul Belmondo full-face in the front seat of a car, ›driving‹ toward the camera as

various colored spotlights sweep over them, Godard writes, ›When you drive in Paris

at night, what do you see? Red lights, green, and yellow ones. I wanted to show those

elements, but without necessarily situating them the way they are in reality. More

like the way they appear in memory: red stains, green, yellow gleams passing by. I

wanted to refabricate a sensation using the elements that compose it.‹ Rather than

representing driving, film is used to represent the kind of perception, the blurred sen-

sation, that film and driving have brought about.]« (Ibid. 41–42)

https://doi.org/10.14361/9783839474082-032 - am 13.02.2026, 09:40:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 5: Sinnesordnung 147

Welt nur mehr als Störfaktoren, die man unterdrücken muss. Diese sinnliche

Normierung stabilisiert auf ihreWeise auch die gegenderte Arbeitsteilungwie

das Bedürfnis nach Natur, da »sanftere« Sinne auf das »Andere« ausgelagert

oder projiziert werden.

Dass dieser Prozess der sinnlichen Normierung nicht bewusst geschieht

und auch nicht bloß das Innere des Autos betrifft, können wir genauer durch

den 1903 erschienenen Essay Die Großstadt und das Geistesleben des deutschen

Philosophen und Soziologen Georg Simmel erarbeiten. Simmel schrieb die-

sen Text unter dem Eindruck der gerade erst von dem Auto eingenommenen

Großstadt. Der Berliner Autor ist schon zu seiner Zeit überwältigt von der

Reizüberflutung, die in der modernen Stadt des Industriekapitalismus zur

Normalität wird. Scharfsinnig beobachtet er, dass diese sinnlich überfordern-

de Normalität von lauten und stinkendenMotoren und unzähligen Schildern,

Tafeln und Informationen dazu führt, dass die Großstädter eine bestimmte

Vernunfthaltung einnehmenmüssen, ummit ihrer Umwelt klarzukommen und

nicht wahnsinnig zu werden. Laut Simmel schafft sich der von dem Lärm,

Gestank und hektischen Treiben der Großstadt überforderte Mensch »ein

Schutzorgan gegen die Entwurzelung, mit der die Strömungen und Diskre-

panzen seines äußeren Milieus ihn bedrohen: Statt mit dem Gemüte reagiert

er auf diese im Wesentlichen mit dem Verstande.« (Simmel 2006 [1903], 14)

Es ist »[d]er Widerstand des Subjekts, in einem gesellschaftlich-technischen

Mechanismus nivelliert und verbraucht zu werden«, der in einer »Steigerung

des Bewußtseins« als »Präservativ« gegen die sinnliche Überforderung resul-

tiert.Das Grundmotiv des großstädtischen Individualismus besteht demnach

darin, von der Umwelt zu einem abgestumpften Wesen gemacht zu werden,

welches seine Sinnlichkeit unterdrückt und sich nur von der Vernunft der

abstrakten Pläne, Ideen und Schilder leiten lässt. Dies passiert die allermeiste

Zeit auf einem unbewussten Level als struktureller Zwang. Denn eine andere,

offenere Sinneskultur würde sehr bald zur sinnlichen Überforderung und

existenziellen Verzweiflung führen, wie wir es bereits bei der Geschichte des

sinnlich nicht in die Moderne eingeübten Zukunftsindigenen aus dem ersten

Kapitel gesehen haben.

Besonders interessant ist an dieser Simmel’schen Beobachtung, dass die-

se sinnliche Normierung nicht nur innerhalb der Maschinen der Moderne er-

folgt, sondern ein allgemeines Charakteristikumdes Außen vonGegenden ist,

wo Maschinen einen vorherrschenden Einfluss haben. Überall wo Maschinen

donnern und Schilder die Realität beschreiben, werden wir so im Homoge-

nozän zu einer bestimmten Sinnesordnung verführt. Dieser Normierung auf

https://doi.org/10.14361/9783839474082-032 - am 13.02.2026, 09:40:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Kilian Jörg: Das Auto und die ökologische Katastrophe

gänzlich intimer, sinnlicher Ebene können wir uns in den meisten, alltägli-

chen Situationen gar nicht bewusst werden, denn die schon früh eingeübte

Vernunft gebietet, die sinnlichen Impulse, die uns wahnsinnig machen wür-

den, zu unterdrücken. Die Katastrophe hat uns so weit geprägt, dass es erst

ein bewusstes Heraustreten oder -fallen aus diesem rauschenden Treiben der

Moderne braucht, um der sinnlichen Gewalt unserer Maschinenwelt gewahr

zu werden.

Am ehesten entwickeln wir eine Ahnung dieser Normierung, wenn wir

nach ein paar Stunden Waldspaziergang zurück an eine Straße treten. Das

erste Auto, welches man dann riecht, hinterlässt oft einen viel stärkeren und

ekelerregenderen Eindruck, als man es üblicherweise gewohnt ist. Norma-

lerweise, im städtischen Alltag von Termin zu Termin huschend, fällt einem

zumeist nichtmal der Gestank beimWarten an der Ampel einer stark befahre-

nen Durchzugsstraße auf. Doch natürlich ist er da.Wenn wir rational darüber

nachdenken, kann es gar nicht anders sein. Doch die sinnliche Haltung, die

uns die moderne Alltäglichkeit abverlangt, macht uns taub, stumpf und an-

osmisch7, um überleben zu können. Auch bei Gesprächen, die wir Menschen

am Straßenrand problemlos führen können, gelingt es uns das allermeiste

des oftmals heftigen Verkehrslärms auszublenden und gar nicht wirklich zu

hören. Und für viele an einer lauten Straße Aufgewachsenen ist das auf- und

abflauende Rauschen der Verkehrswellen »Stille«, die sie zuallermeist gar

nicht wirklich wahrnehmen.

Auch wenn wir Modernen so auf eine somatische Reizunterdrückung ge-

trimmt sind, bleiben diese Impulse natürlich nicht aus und haben ihre teils

sehr negativen Effekte auf unsere – vielfach unterdrückte – Körperlichkeit.

Medizinische Studien zeigen, dass die Lärm- und Lichtbelastung der Groß-

stadt das Adrenalin- und Cortisollevel überdurchschnittlich hoch halten –wir

also auf Stresshormonen durch die Alltagswelt rauschen.Gesundheitlich kann

dies leicht zu Stoffwechselproblemen wie Diabetes, Essstörungen oder Fett-

leibigkeit führen, der Hormonhaushalt kann gestört werden und das Risiko

vonAutoimmun-undHerz-Kreislauferkrankungensteigt (Münzel et al.2020).

Auch auf die tierische und pflanzliche Umwelt hat Lärm- und Lichtbelastung

massive Auswirkungen: In lärmenden Städten und in der Nähe von Industrie

und Minen (Krause 2012; Duarte et al. 2015) ist es erwiesen, dass die Vögel,

7 Anosmie ist der wenig bekannte Begriff für die Unfähigkeit, zu riechen. Es ist für unse-

re Kultur bezeichnend, dass wir zwar Begriffe wie »Blindheit« und »Taubheit« haben,

jedoch keine allgemein bekannten für die Unfähigkeit zu riechen oder zu schmecken.

https://doi.org/10.14361/9783839474082-032 - am 13.02.2026, 09:40:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 5: Sinnesordnung 149

die bleiben, lauter singen, um noch gehört zu werden. Viele weniger resiliente

Spezies scheitern aber andiesemverstärktemWettbewerb, ihrAustauschwird

gestört, was zu mehr Inzucht [inbreeding], einem weniger resilienten Gen-

pool und Immunsystem und schließlich dem langsamen, unhörbaren Abwan-

dern und Aussterben dieser Spezies führt. Die übermäßige Lichtverschmut-

zung der modernen Welt trägt außerdem einen massiven Teil zum Insekten-

sterben bei, welches wiederum die Nahrungskette »weiter oben« beeinträch-

tigt (Owens et al. 2020). Pflanzen blühen durch das viele Licht erwiesenerma-

ßen früher und sind so erhöhten Frostschäden ausgesetzt.Durch diemoderne

ReizüberflutungwerdenalsoTiere,PflanzenwieMenschenauf eine körperlich

belastende Art hochgepumpt, als ob der Alltag auf Kokain abläuft.

Die Einbetonierung der abendländischen Metaphysik

Der Philosoph Peter Sloterdijk behauptet, dass »alle technologischen Erweite-

rungen […] Konkretisierungen vonmetaphysischen Verlangen« sind. In seiner

Arbeit Eurotaoismus – Zur Kritik der politischen Kinetik weist er darauf hin, dass

diemoderneMaschinenkulturwohl ohnedie langjährige kulturelle Einhegung

der metaphysischen Tradition des Abendlandes seit Platon nicht hätte entste-

hen können. Die »altweltliche« Vernunft und die »neuweltliche Technik« sind

sich demnach »darin einig, die angetroffenen vergänglichen Bestände nicht

ernst zu nehmen, sondern sie zugunsten von Überwindungs- und Verände-

rungsfeldzügen zur Disposition zu stellen« (Sloterdijk 1989, 146). Die unkör-

perliche Vernunft von Platon bis Kant erscheint so als notwendige Bedingung

für die technologische Entwicklung derModerne, die sich von den irdenenBe-

zügen einer immanenten Umwelt lossagt. »Ohne tausendjähriges Weltüber-

windungstrainingkeinemoderneWeltverdampfung.WodiesesTrainingnicht

stattgefunden hat, lässt sich die Modernität offenkundig nur sehr mühevoll

implantieren, weil die Anschlüsse in denMentalitäten fehlen.« (Ibid. 147)

Es ist diese Etablierung einer neuen Sinnesordnung im Homogenozän,

die diese Anschlüsse in der Form einer Globalisierung von dem Abendland ur-

sprünglich fernenZonenzugänglichmacht.Durchdas offensichtlichbessereLe-

ben, welches moderne Maschinenwelten ihren Subjekten ermöglichen, wird

so global eine Form von Weltteilhabe vorgelebt und zur Disposition gestellt,

die ihre Ursprünge in abendländischer Metaphysik und ihrer Verneinung von

Körperlichkeit und Umwelt findet. Für Kant, demChefarchitekten dieser Ver-

nunftordnung, kann die ideale Gesellschaft nur eine sein, die ohne Gerüche

https://doi.org/10.14361/9783839474082-032 - am 13.02.2026, 09:40:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

