
Die Josephsgeschichte im Koran und in  
der persischen und türkischen Literatur* 

Muḥammad b.ʿAbdallāh, der zu Beginn des siebten Jahrhunderts christlicher Zeit-
rechnung seinen Landsleuten, den Kaufleuten und Beduinen der Arabischen 
Halbinsel, den monotheistischen Glauben des Islam in arabischer Sprache offen-
barte, verstand sich als letztes Glied in der langen Reihe der Gottgesandten, als 
Siegel der Propheten. Auf das Schicksal seiner Vorläufer, Adams, Noahs, Abra-
hams, Moses’ usw., wird im Koran, der Sammlung seiner Offenbarungen, sehr oft 
verwiesen. Doch die Geschichte dieser Propheten wird selten im Zusammenhang 
dargestellt, die Konfiguration der Gottgesandten mit den heidnischen Völkern, 
die ihre Heilsbotschaft ablehnten, dient lediglich als Spiegelbild für das eigene 
Zeitgeschehen. Das Schicksal dieser Völker sollte den Arabern als warnendes Bei-
spiel dienen.1 Nur die XII. Sure des Korans, die der Josephsgeschichte gewidmet 
ist, fällt gewissermaßen aus dem Rahmen, da hier wirklich eine abgeschlossene 
Geschichte erzählt wird. Der Erzähler, nämlich Allāh selbst, denn der Koran ist 
Gottes Wort durch den Erzengel Gabriel dem Propheten Muḥammad in arabi-
scher Sprache offenbart, preist diese Sure als „schönste Geschichte“ an.2 Damit ist 
auch der Spannungswert des wunderbaren Geschehnisablaufs dieser „wahren“ Ge-
schichte gemeint, eine Qualität, die einem Erzähler dankbare Zuhörer verschafft. 
Denn Allāh scheint hier seinem arabischen Propheten im Wettstreit mit mekkani-
schen Geschichtenerzählern zur Hilfe gekommen zu sein. Die Offenbarung der 
XII. Sure geschieht gleichsam in Konkurrenz zu spannendem persischen Erzähl-
gut, das schon von den vorislamischen Arabern, sozusagen als importierte persi-
sche Droge, konsumiert wurde. In arabischen Chroniken wird nämlich überliefert, 
daß ein mekkanischer Stammesgenosse Muḥammads, der im ʿIrāq, der damals 
zum sassanidisch-persischen Einflußbereich gehörte, gereist war und dort persi-
sche Heldenerzählungen gehört hatte, diese nun seinen arabischen Landsleuten 
zum Besten gab und vor seinen Zuhörern, mit Bezug auf die Offenbarungen des 
damals in Mekka noch stark befehdeten Propheten, prahlte: „Wer hat nun die 

* Im Original erschienen als: Glassen, Erika 1989. Die Josephsgeschichte im Koran und in
der persischen und türkischen Literatur. In: Franz Link (Hrsg.), Paradeigmata. Literarische
Typologie des Alten Testaments. Berlin: Duncker & Humblot (Schriften zur Literaturwissen-
schaft, 5/1), 170-179.

1  Dazu: Rudi Paret, Mohammed und der Koran (Stuttgart, 1957), 89 f. 
2  Die beiden anerkannten deutschen Koran-Übersetzungen sind: Der Koran, aus dem Arabi-

schen übertragen von Max Henning, Einleitung und Anmerkung von Annemarie Schim-
mel, Reclam Universal-Bibliothek (Stuttgart, 1962); Der Koran, Übersetzung von Rudi Pa-
ret (Stuttgart, Berlin, Köln und Mainz, 1966); Der Koran, Kommentar und Konkordanz 
(Stuttgart, Berlin, Köln und Mainz, 1971). Sure XII, 3: „Erzählen wollen wir dir die schön-
ste der Geschichten durch die Offenbarung dieses Korans“. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-87 - am 22.01.2026, 04:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 88 

schöneren Geschichten zu bieten, Muḥammad oder ich?“3 Und in den Kommen-
taren zur XII. Sure wird u. a. überliefert, daß die Glaubensgenossen Muḥammads 
der ständigen Warnungen und Mahnungen müde waren und nach einer herzer-
freuenden Geschichte verlangten. Zum Trost soll dann Gabriel Muḥammad die 
XII. Sure gebracht haben.4 

Es wird also sehr viel Wert auf den erzählerischen Effekt der Josephsgeschichte 
gelegt und darauf, daß sie, wie am Ende der Sure betont wird, keine „erfundene“ 
Geschichte ist. Wilhelm Gunkel hat 1921 überzeugend dargelegt, daß bereits in 
der Josephsgeschichte der Genesis die Stammesgeschichte der Juden stark von 
Märchenelementen überwuchert wird, die nicht-semitischen Ursprungs sind.5 In 
der koranischen Josephsgeschichte sind dann die eindeutigen historischen Bezü-
ge, wie die Personen- und Ortsnamen, nahezu ganz weggelassen. Nur die Pro-
pheten Jakob und Joseph und die geographischen Pole Kanaʿan und Ägypten, 
zwischen denen Josephs Schicksal abläuft, sind benannt. Die Namen der Brüder, 
des Karawanenführers, Potiphars und seiner Frau, der Frau Josephs und seiner 
Söhne, des Pharao, die in der späteren apokryphen arabischen, persischen und 
türkischen Literatur zur XII. Sure und in den literarischen Fassungen in verschie-
denen Varianten auftauchen, fehlen im Koran noch. 

Mit Dialogen gespickt wird der Handlungsverlauf spannungsreich dargeboten, 
etwa Genesis 37 und 39-47 entsprechend. Doch in Nuancen gibt es manche Un-
terschiede, die auch die Gesamtauffassung verändern. Eigentümlich sind die Zwi-
schenbemerkungen des Erzählers Allāh, die das Geschick Josephs kommentieren. 
Hie und da fehlen klare Übergänge und logische Verknüpfungen. Solche Motiva-
tionen, die Namen der handelnden Personen und andere Ergänzungen dringen 
aus verschiedenen schriftlichen und mündlichen Quellen in die Koran-
Kommentare (tafāsīr) und Prophetenlegenden (Qiṣaṣ al-anbiyāʾ) ein.6 In der klas-
sischen arabischen Historiographie mußte jede Information als „wahre Überliefe-
rung“ durch eine Kette von Gewährsmännern beglaubigt werden. Das geschah 
zunächst auch mit den in der XII. Sure nicht vorhandenen zusätzlichen Elemen-
ten der Josephsgeschichte, die in Geschichtswerke und Kommentare aufgenom-
men wurden. Denn erfundene Märchen, „diese Spiele einer leichtfertigen Einbil-

                                                                                          
3  al-Balāḏurī, Ansāb al-ašrāf,  hg. M. Hamīdullāh (Dār al-Maʿārif, Miṣr, 1959), I, 139f. 
4  Abū Bakr ʿAtīq b. Muḥammad Sūrābādī, Tafsīr-i Turbat-i Ǧām (Yūsuf wa-Zulaiḫā), hg. P. N. 

Ḫānlarī (Teheran, 1365/1987; hier und im folgenden islamische und christliche Zeitrech-
nung), 7. Muʿīn ad-Dīn Farāhī Harawī, genannt Mullā Miskīn, Tafsīr-i Ḥadāʾiq al-ḥaqāʾiq, 
qismat-i sura-yi Yūsuf, hg. S. Ǧ. Saǧǧādī (Teheran, 1364/1986), 4-10 (über die Offenbarung 
der XII. Sure). 

5  Wilhelm Gunkel, „Die Komposition der Josephgeschichten“, Zeitschrift der Deutschen Mor-
genländischen Gesellschaft, NF 1, 76 (Leipzig, 1922), 55-71. Siehe auch: Mustansir Mir, „The 
Qur’anic Story of Joseph: Plot, Themes, and Characters“, The Muslim World, LXXVI (1986), 
1-15 (mit recenter Literatur). 

6  Darüber hat gearbeitet: Tilman Nagel, Die Qiṣaṣ al-Anbiyāʾ: Ein Beitrag zur arabischen Litera-
turgeschichte (Diss. Phil. Bonn, 1967). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-87 - am 22.01.2026, 04:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE JOSEPHSGESCHICHTE IM KORAN 89 

dungskraft, die vom Wirklichen bis zum Unmöglichen hin- und widerschwebt 
und das Unwahrscheinliche als ein Wahrhaftes und Zweifelloses vorträgt“ galten 
als Droge und wurden vom islamischen Religionsgesetz wie berauschende Ge-
tränke verboten. Zu dieser Erkenntnis führten auch Goethe seine orientalischen 
Studien, vor allem die Lektüre des Korans. Er sagt weiter über die Märchen: „Ihr 
eigentlicher Charakter ist, daß sie keinen sittlichen Zweck haben und daher den 
Menschen nicht auf sich selbst zurück, sondern außer sich hinaus ins unbedingte 
Freie führen und tragen. Gerade das Entgegengesetzte wollte Mahomet bewir-
ken.“7 Die Josephsgeschichte im Koran enthält zwar vieles Märchenhafte, doch 
ist dieses sittlichen Zwecken dienlich. Auch das eine Erkenntnis Goethes. 

Joseph, der Wahrträumer und Traumdeuter und monotheistische Prophet, soll 
Muḥammad als Spiegel dienen. Denn wie Josephs prophetischer Traum von 
Sonne, Mond und den elf Sternen, die sich vor ihm neigen, Neid und Haß sei-
ner Brüder heraufbeschwört, so begegnet Muḥammad mit seinen Offenbarungen 
zunächst dem Spott und der Feindschaft seiner mekkanischen Stammesbrüder. 
Der versöhnliche Ausgang der Geschichte von Joseph und seinen Brüdern soll si-
cher auch als deutlicher Hinweis für die Mekkaner verstanden werden. 

Doch Josephs Schicksal bedeutet nicht nur für den Propheten, sondern für je-
den Muslim das Muster für Allāhs prädestinatorisches Verfahren. Gottes Wege 
führen aus dem finsteren Brunnenschacht durch das Gefängnis auf den Thron 
Ägyptens. Auch die Brüder sind dabei nur Werkzeuge Gottes, um Joseph nach 
Ägypten gelangen zu lassen. Gott hat für alle Schicksalsschläge gute Gründe, mö-
gen diese sich auch erst spät oder nie der menschlichen Einsicht erschließen. 
Nicht Josephs Ungeduld im Gefängnis, die sich in seinem Fürspracheersuchen bei 
dem Mundschenk des Pharao äußert und als Sünde des Gottvergessens sogleich 
mit zwei weiteren Jahren Gefängnis bestraft wird, sondern Jakobs „schöne Ge-
duld“ wird als das den Geschöpfen angemessene Verhalten gegenüber Gottes Wil-
len und Wirken hingestellt. Der Jakob des Korans glaubt keinen Augenblick an 
den durch das von den Brüdern mit falschem Blut beschmierte Hemd bezeugten 
Tod Josephs. Er glaubt unerschütterlich an die Erfüllung des prophetischen Trau-
mes. Jakobs „schöne Geduld“ ist eigentlich das zentrale Thema der XII. Sure. 

Joseph ist der Typ des Helden, er hat eine Geschichte. Sein Schicksal ist das 
Modell der wahren wunderbaren Geschichte, die der Geschichtenerzähler Allāh 
seinen Gläubigen zum Trost vorträgt. Jeder Mensch ist in Geschichten verstrickt. 
Alle Abenteuer, in die er gerät oder in die er sich voll Gottvertrauen begibt, sind 
auch eine Herausforderung an Gott, der, solange die dem Menschen vorbe-
stimmte Todesstunde noch nicht gekommen ist, die erstaunlichsten Geschichten 
erfinden muß, um sein Geschöpf aus einer mißlichen Lage zu befreien. So zeu-

                                                                                          
7  J. W. von Goethe, West-Östlicher Divan, hg. Ernst Beutler, Sammlung Dieterich (Wiesbaden, 

1948), 172 f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-87 - am 22.01.2026, 04:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 90 

gen denn gerade die wunderbarsten unglaubhaftesten Geschichten von der All-
macht Gottes. Das wird zur islamischen Moral der sogenannten Märchen. 

Doch so leicht machten es sich die Rechtshüter der šarīʿa, die fundamentalisti-
schen muslimischen Geistlichen nicht. Die Problematik der erlogenen oder wah-
ren Geschichten blieb immer ein Thema der Rechtsgelehrten. Ja, es gewann an 
Aktualität, als das persische Sassanidenreich, aus dem der mekkanische Kauf-
mann seine spannenden Heldensagen importiert hatte, knapp ein halbes Jahr-
hundert später, um 650 n. Chr., von den muslimischen Arabern erobert worden 
war und die Mehrheit der Perser sich zum Islam bekehrt hatte. Die persischen 
Muslime brachten ihr vor-islamisches literarisches Erbe nun ganz legitim in die 
islamische Kulturgemeinschaft ein, die altiranischen Heldensagen ebenso wie den 
Kern der Märchen aus 1001 Nacht. 

Die gebildete Schicht der islamisierten Perser bediente sich als Literatursprache 
zunächst des Arabischen, der Sprache des heiligen Korans. In allen Gattungen 
der arabisch-sprachigen Literatur haben gebürtige Perser bedeutende Werke her-
vorgebracht. Dazu gehörten auch Koran-Kommentare und Sammlungen von 
Prophetenlegenden, in denen die Josephsgeschichte des Korans mit allerhand Er-
gänzungen ausgestattet wurde. Man hielt sich dabei zunächst an die Regeln der 
islamischen Traditionswissenschaft, alle Mitteilungen mit einer (allerdings oft 
leicht durchschaubar gefälschten) Gewährsmännerkette zu versehen.8 

Der fundamentalistische Bagdader Religionsgelehrte Ibn al-Ǧauzī polemisiert 
im 12. Jahrhundert dagegen, daß viele Perser die frommen Bücher mit unglaubli-
chen Geschichten und verderblichen Ideen gefüllt hätten. Er nennt dabei aus-
drücklich den berühmtesten Sammler der Prophetenlegenden aṯ-Ṯaʿlabī († 427/ 
1035-36) und erwähnt auch die Geschichte von Joseph und Suleicha.9 Der Hang 
der Perser zu fantastischen erfundenen Geschichten war also berüchtigt, und da 
das einfache Volk überall anfällig für wunderbare Erzählungen war, führten 
fromme Kreise einen Kampf gegen solche verderblichen Einflüsse. Doch der Ko-
ran war ja nun auch das heilige Buch der Perser, und diese bemächtigten sich bald 
der „schönsten Geschichte“ und verzierten Josephs „wahre Geschichte“ mit aller-
hand erlogenem Beiwerk. 

Als sich dann um die Jahrtausendwende die neupersische Sprache in arabi-
scher Schrift zur zweiten islamischen Literatursprache emanzipiert hatte, gehörte 
die Josephsgeschichte neben den Sagen der vorislamischen iranischen Vergan-
genheit zu den beliebtesten Themen der persischen Literatur. 

Joseph und Suleicha wurden in den Zyklus der klassischen Liebespaare einge-
reiht, die mit Vorliebe im romantischen Epos behandelt wurden, einem Genre, 
das die Araber nicht kennen. Das frühest erhaltene Epos mit dem Titel Yūsuf-ū 

                                                                                          
8  Nagel, 60-79. 
9  Ibn al-Jawzī’s Kitāb al-Quṣṣāṣ wa’l-Mudhakkirīn, hg. und übers. Merlin S. Swartz, Recher-

ches publiées sous la direction de l’Institut de Lettres Orientales de Beyrouth, XLVII (Bei-
rut, 1969), 103 und 182. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-87 - am 22.01.2026, 04:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE JOSEPHSGESCHICHTE IM KORAN 91 

Zulaiḫā stammt aus dem 11. Jahrhundert und wurde lange dem Dichter des ira-
nischen Nationalepos Firdausī zugeschrieben, mit dem sich Joseph Görres einge-
hend befaßt hat.10 

Die Autorschaft ist noch nicht eindeutig geklärt.11 Dieses Epos fand viele 
Nachahmer, nicht nur in der persischen, sondern vor allem auch in der osma-
nisch-türkischen Dichtung, die jahrhundertelang in einem engen epigonalen Ver-
hältnis zur persischen Literatur stand. In einer Dissertation aus dem Jahre 1945 
werden acht erhaltene und zwanzig aus der Sekundärliteratur bekannte persische 
Epen mit dem Titel Yūsuf-ū Zulaiḫā behandelt, sowie neun erhaltene und zwanzig 
dem Titel nach bekannte osmanisch-türkische Versionen.12 

Wie der Titel dieser Epen zeigt, tritt hier ein Nebenstrang der Josephsgeschichte 
in den Mittelpunkt, der den Rahmen des Familienschicksals den Banū Israīl 
sprengt, nämlich die Verführungsszene im Hause des ʿAzīz (das ist Josephs ägypti-
scher Herr Potiphar), die dazu führt, daß Joseph unschuldig ins Gefängnis gewor-
fen wird. Man muß zugeben, daß schon die Josephsgeschichte im Koran im Ver-
gleich mit der alttestamentarischen Version einige Nuancen enthält, die den or-
thodoxen Frommen nie ganz geheuer waren, dagegen die fantasiebegabten Perser 
zur Ausarbeitung reizen mußten. Der Erzähler Allāh macht nämlich deutlich, daß 
die Keuschheit Josephs gegenüber seiner Herrin schwer erkämpft war. „Auch er 
begehrte sie“, heißt es im Koran (XII, 24), und eigentlich wurde die Keuschheit 
nur in letzter Minute durch ein göttliches Zeichen bewahrt. Hier liegt also der 
Keim für eine mögliche echte Liebesbeziehung, die nach wechselseitiger Erfüllung 
strebt, wie sie dann auch in den persischen Epen breit ausgemalt wird. Im Koran 
trägt Joseph keinen neiderregenden bunten Rock, sondern ein Hemd. Von Jo-
sephs Hemd ist in der XII. Sure dreimal die Rede, später in der persischen Dich-
tung wird es zu einem vielschichtigen Symbol. In der Verführungsszene zerreißt 
seine Herrin, als sie dem entfliehenden Joseph zur Tür nachläuft, sein Hemd von 
hinten. Das wird ausdrücklich als Indizienbeweis für Josephs Unschuld anerkannt, 
auch von dem ʿAzīz (alias Potiphar). Dieser meditiert über die Listen der Weiber, 
ermahnt seine Frau zur Zurückhaltung und verpflichtet Joseph zur Verschwiegen-
heit (Koran XII, 28-29). Zu diesem Zeitpunkt wird Joseph also nicht ins Gefängnis 
geworfen. Erst der Klatsch der ägyptischen Damen über die Frau des ʿAzīz, die ih-
rem hebräischen Sklaven nachstelle, bewegt diese dazu, ihren Freundinnen den  
 

                                                                                          
10  Joseph Görres, Das Heldenbuch von Iran aus dem Schah Nameh des Firdausi, hg. Willibald Kirfel,  

Joseph Görres, Gesammelte Schriften, 12 (Köln, 1942). 
11  Zu der Diskussion über die Autorschaft: Wilhelm Geiger und Ernst Kuhn, Grundriss der 

Iranischen Philologie (Strassburg, 1896-1904), II, 230-233; Jan Rypka, History of Iranian Litera-
ture, hg. Karl Jahn (Dordrecht, 1968), 157f., 170 (Anm. 76). Es liegt eine vollständige deut-
sche Übersetzung vor: Ottokar Marie Freiherr von Schlechta-Wssehrd, Jussuf und Suleicha: 
Romantisches Heldengedicht (Wien, 1889). Das Werk wird heute einem gewissen Amānī (nach 
476/1083) zugeschrieben, s. Rypka, 158. 

12  ʿA. Ḫayyāmpūr, Yūsuf-ū Zulaiḫā (Tabrīz, 1339/1960). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-87 - am 22.01.2026, 04:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 92 

verführerischen Joseph bei einem Gelage vorzuführen. Sie gibt ihren Gästen 
Obstmesser in die Hände und läßt Joseph eintreten. Da schneiden sich die Da-
men, von seinem Anblick hingerissen, ihre Finger blutig und rufen: „Das ist kein 
Mensch, sondern ein edler Engel (Koran XII, 31)“. Übrigens wurde diese Szene 
später ein beliebtes Motiv der persischen Miniaturenmalerei. Von den Damen 
aufgereizt, versucht die Frau des ʿAzīz nun noch einmal, mit Androhung seiner 
Erniedrigung durch Gefängnishaft, sich Joseph gefügig zu machen. Dieser fleht 
Allāh an, ihm zu helfen. Das Gefängnis sei ihm lieber, denn er wisse nicht, ob er 
bei seiner Jugend den Listen der Weiber widerstehen könne (Koran XII, 33-34). Es 
ist eigentlich Allāh, der dafür sorgt, daß Joseph zur Bewahrung seiner Unschuld in 
Schutzhaft genommen wird. Joseph wird ganz menschlich dargestellt. Die ägypti-
schen Damen und die Frau des ʿAzīz treten in der XII. Sure später noch einmal in 
Erscheinung. Als nämlich der Pharao von Josephs Traumdeutegabe überzeugt 
wird und ihn aus dem Gefängnis holen lassen will, verlangt Joseph erst seine Re-
habilitierung durch ein Verhör der Damen. Nun gesteht die Frau des ʿAzīz öffent-
lich ihre erfolglosen Verführungsversuche und bezeugt Josephs Unschuld. Und Jo-
seph bekennt, daß er ohne Gottes Hilfe seiner Neigung wohl nicht hätte wider-
stehen können (XII, 50-53). Soweit die koranische Version der Beziehungen zwi-
schen Joseph und seiner ägyptischen Herrin, die den Ausgangspunkt bildet für die 
Liebesgeschichte zwischen Joseph und Suleicha, wie sie in den persischen und 
türkischen Epen, aber auch in persischen und türkischen Volksromanen, immer 
wieder behandelt wird. 

Allerdings liegen zwischen der Offenbarung der XII. Sure und der literarischen 
Bearbeitung durch die persischen Dichter etwa 250 Jahre, in denen die Josephs-
geschichte durch viele neue Elemente bereichert wurde, die z. T. aus dem Alten 
Testament oder den Midraschim bekannt sind und die in Kommentaren und 
Prophetenlegenden aufgezeichnet wurden. Dazu gehören logische Begründun-
gen, intime Dialoge, märchenhafte Elemente (der sprechende Wolf vor Jakob), 
die Einführung Gabriels als handelnde Figur und vor allem die Namen. Potiphar 
heißt Quṭaifir, seine Frau zunächst Raʿīl. Der Name Suleicha scheint in der isla-
mischen Literatur erstmals in dem Epos des Pseudo-Firdausī im 11. Jahrhundert 
belegt zu sein.13 Während der Joseph im Koran un vermählt bleibt, findet man 
in den Prophetenlegenden des aṯ-Ṯaʿlabī im 11. Jahrhundert einen Zusatz, der 
auch für den glücklichen Ausgang der Liebesgeschichte sorgt.  

Als nämlich Joseph durch seine Traumdeutegabe und seine klugen wirtschafts-
politischen Maßnahmen in hoher Gunst beim Pharao steht, entläßt dieser den 
Quṭaifir und übergibt Joseph dessen Ämter. Bald darauf stirbt Quṭaifir, und der  
 

                                                                                          
13  Robert von Ranke-Graves und Raphael Patai, Hebräische Mythologie, rororo Enzyklopädie 

(Hamburg, 1986), 322: „Der Name von Potifars Frau blieb unbekannt, bis sie im Sefer Ha-
jascher ,Suleika‘ genannt wurde.“ Dieser heroische Midrasch stammt aus dem 12. Jahrhun-
dert aus Spanien, ebenda, 367. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-87 - am 22.01.2026, 04:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE JOSEPHSGESCHICHTE IM KORAN 93 

Pharao verheiratet Joseph mit der Witwe seines Vorgängers. Es stellt sich heraus, 
daß diese noch Jungfrau ist, denn ihr Gatte war impotent. Die Söhne Josephs 
(Ephraim und Manasse) stammen aus dieser Ehe mit der Witwe Quṭaifirs.14 
Durch diese Wendung wurde die Gestalt der Suleicha sympathischer. Ihre Leiden-
schaft wird verständlich, da sie als junge unbefriedigte Frau ständig den engelglei-
chen Joseph in ihrer Nähe hat, der ja zugegebenermaßen sich auch zu ihr hinge-
zogen fühlte. 

Der Pseudo-Firdausī-Text, also das frühest datierbare erhaltene persische Epos 
mit dem Titel Yūsuf-ū Zulaiḫā, ist eigentlich nur eine ausgeschmückte poetische 
Fassung der XII. Sure, bereichert durch die aus den Kommentaren und Legenden-
sammlungen bekannten Zusätze. Das bedeutet aber, trotz des Titels, daß noch Ja-
kobs Leid und Geduld und die Feindschaft, Wiederbegegnung und Versöhnung Jo-
sephs und seiner Brüder, also die rührende Familiengeschichte, im Zentrum des In-
teresses steht. Die Ausarbeitung des Stoffes zum reinen Liebesepos hat erst gegen 
Ende des 15. Jahrhunderts der persische Dichter Ǧāmī († 1492)15 vollendet. Die is-
lamische Mystik hatte damals bereits viele Entwicklungsstadien durchlaufen und 
war zum bestimmenden Element der islamischen Religiosität geworden. Neben der 
Erlebnismystik, die in den Derwischorden praktiziert wurde und die Lebenshal-
tung breiter Kreise beeinflußte, stand die gnostische Spekulation, die durch Ver-
schmelzung verschiedener Elemente, u. a. manichäischer, neuplatonischer und is-
lamisch-schiʿitischer, von dem spanischen Araber Ibn al-ʿArabī († 1240) zu einem 
System ausgebildet wurde, dessen Terminologie durch produktive persische Schü-
ler, zu denen auch der Heilige von Konyā Ǧalāl ad-Dīn Rūmī gehörte, bald die 
persische und türkisch-osmanische Poesie beherrschen sollte, zumal deren Entwick-
lungstendenzen mit Ibn al-ʿArabīs System konvergierten.16 

In der vom mystischen Denken geprägten persischen Literatur wurde die Jo-
sephsgeschichte zu einem Seelenmythos umgeformt. Die äußeren Stationen von 
Josephs Schicksalsweg lassen sich immer auch als Metaphern für innere Vorgänge 
deuten. Ein wichtiger Vorläufer für Ǧāmīs konsequent mystische Josephsauffas-
sung ist der persische Dichter ʿAṭṭār († um 1220),17 also ein jüngerer Zeitgenosse 
Ibn al-ʿArabīs. ʿAṭṭārs mystische Epen sind Rahmenerzählungen, wie das berühm-

                                                                                          
14  aṯ-Ṯaʿlabī, Kitāb Qiṣaṣ al-anbiyāʾ, al-musammā bil-ʿArāʾis al-maǧālis (am Rande: al-Yāfiʿī, 

Muḫtaṣar Rauḍ ar-rayāḥīn), (Kairo, 1347/1927-8). Die Josephsgeschichte 75-99. Der Name 
Zulaiḫā taucht noch nicht auf, Frau Qitfīr heißt Raʿīl, 82, 89. 

15  Über Ǧāmī, Rypka, 286 f. und Index s. v. Jāmi. Edition mit nebenstehender vollständiger 
deutscher Übersetzung: Vincenz Edler von Rosenzweig, Joseph und Suleicha: Historisch-
Romantisches Gedicht aus dem Persischen des Mewlana Abdurrahman Dschami (Wien, 1724). 
Nacherzählt in Prosa wurde die Josephsgeschichte von Ernst Roenau, Die Josephslegende, den 
persischen Dichtern Firdusi und Dschami nacherzählt (Wien und Leipzig, 1923). 

16  Hans Heinrich Schaeder, „Die islamische Lehre vom Vollkommenen Menschen, ihre Her-
kunft und dichterische Gestaltung“, Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, 79 
(1925), 192-269, vor allem 245. 

17  Eine umfassende Studie über ʿAṭṭār legte vor: Hellmut Ritter, Das Meer der Seele: Mensch, 
Welt und Gott in den Geschichten des Farīduddīn ʿAṭṭār (Leiden, 21978). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-87 - am 22.01.2026, 04:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 94 

teste, „Die Sprache der Vögel (manṭiq aṭ-ṭair)“, Geschichten in Geschichten. ʿAṭṭār 
erzählt Josephs Geschick nicht als zusammenhängende Geschichte, sondern er 
greift Episoden heraus und bietet Interpretationen, die den Seelenmythos ver-
deutlichen: „Wer nicht einen verlorenen Josef hat, der hat keinen glauben, wenn 
er auch das glaubenbekenntnis ausgesprochen hat. Du hast einen Josef in dem 
Ägypten deiner seele wohnen. Allezeit kommt ein dufthauch von ihm zu dir. 
Wenn beide welten dir feind sind, so ist dir der hauch deines Josef genug.“18 „Al-
les was ist, so weit das auge reicht, jedes atom besteht aus einem Jakob, der nach 
seinem verlorenen Josef fragt. Schmerz ist nötig, auf diesem wege und langes war-
ten [...], Geduld mußt du haben, ob du willst oder nicht, vielleicht zeigt dir dann 
einer den weg [...].“19 

Bei ʿAṭṭār knüpft Ǧāmī an. Joseph wird bei ihm zum Prototyp für die Schön-
heit, die sich selbst genügt und die ihr dargebrachte Liebe verschmäht, ihr gegen-
über gleichgültig bleibt, weil sie ihrer nicht bedarf. Der Terminus „Nichtbedürfen 
(istiġnā)“20 ist ein Attribut Gottes. Doch Ǧāmīs Joseph bleibt ein Mensch, der 
selbst erkennt: Die übergroße Liebe der Menschen, deren Objekt er wird, bringt 
ihm nur Leiden. Die Liebe des Vaters, die den Neid der Brüder erweckte, warf ihn 
in den Brunnenschacht, und Suleichas unbändige Leidenschaft führte ihn ins Ge-
fängnis. Dort bittet er die Gefangenen, ihn nicht zu lieben.21 

Joseph ist die Inkarnation der himmlischen und irdischen Schönheit (der 
Schöpfer hat ihm zwei Drittel des Schönheitsvorrats zugeteilt), er ist der Geliebte 
par excellence, der arabisch-persische Terminus ist maʿšūq. In ihm, dem voll-
kommenen Menschengeschöpf will sich der Schöpfer lieben lassen. Joseph aber 
gelingt es, die Liebe, die seiner vollkommenen äußeren Schönheit gilt, in die Lie-
be zum Schöpfergott zu verwandeln. Darin besteht für Ǧāmī Josephs Propheten-
tum. Denn Joseph ist sich bewußt, daß seine Schönheit nur ein Abglanz des gött-
lichen Urlichts ist. 

Zu dem ägyptischen Beduinenmädchen Basiga, die sich vom Hörensagen in 
Joseph verliebt hat und ihn auf dem Sklavenmarkt kaufen will, sagt er: 

„Ich bin desjen’gen Werkmann’s Werk ... 
Aus Weltatomen schuf er Spiegel uns, 
Worin sein Antlitz Jedem widerstrahlt ... 
Sahst du den Schein, so flieg zum Urlicht auf: 
Der Schein erlischt, wenn er dem Urlicht naht ...“ 

Basiga wird durch Joseph bekehrt und bekennt: 

„Doch nun du Perlen tiefsten Sinn’s durchbohrt, 
Des Lichtquell’s reine Spuren mir erklärt ... 
Vor deiner eigenen Liebe mich gewarnt  

                                                                                          
18  Ritter, 336 (aus dem Muṣībatnāma). 
19  Ritter, 345 (aus Manṭiq aṭ-ṭair). 
20  Rosenzweig, 88, 102, 126. 
21  Rosenzweig, 95, 131; aṯ-Ṯaʿlabī, 86. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-87 - am 22.01.2026, 04:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE JOSEPHSGESCHICHTE IM KORAN 95 

Und vom Atom zur Sonne mich geführt, 
Nun wird mir das Geheimnis hell und klar, 
Daß meine Liebe eitler Frevel war ....“22 

Basiga ist eine Praefiguration der Suleicha. Doch die Suleicha bei Ǧāmī, als Proto-
typ der Liebenden par excellence, der arabisch-persische Terminus ist ʿāšiq, bleibt 
lange der Welt des Scheins, der sinnlichen Liebe verhaftet. Sie muß die sinnliche 
Liebe bis ins Extrem erleben, um dann durch die geistige Liebe bis zum Selbst-
Entwerden zu gelangen. Man könnte sagen, Ǧāmī hat die „schöne Geduld“ Ja-
kobs auf Suleicha übertragen. Suleicha erhält bei Ǧāmī nämlich eine märchenhaf-
te Vorgeschichte, die ihre Geduld legitimiert. Ihr, der vielumworbenen, jungen 
maghrebinischen Prinzessin, der Tochter des Taymus, erscheint Joseph mehrmals 
im Traum. Sie verliebt sich in das Traumbild. Bei seinem dritten Erscheinen er-
öffnet er ihr, er sei der ʿAzīz in Ägypten (das ist der arabische Titel des Potiphar 
im Koran). Joseph verlobt sich in diesem Traum mit Suleicha: „Sieh, du versi-
cherst deiner Liebe mich: Wenn Wahrheit denn in deinen Worten wohnt, O so 
bewahre deine Treue mir, bewahre, Holde, deine Treue mir.“23 Suleicha wird aus 
Liebe zu der Traumgestalt Josephs in Wirklichkeit wahnsinnig, maǧnūn, so daß 
ihr Vater sie in Ketten legen läßt. Ǧāmī setzt Suleicha also ganz bewußt in Bezie-
hung zu Maǧnūn, dem wahnsinnig Liebenden aus dem Stamme Udhra „die ster-
ben, wenn sie lieben“, wie Heine weiß; Maǧnūn, der mit seiner Geliebten Laila zu 
dem Kanon der klassischen Liebespaare gehört, die in den romantischen Epen 
behandelt werden. Auch Ǧāmī hat ihnen ein Epos gewidmet.24 

Die Amme weiht schließlich Suleichas Vater ein, daß seine Tochter den ʿAzīz 
von Ägypten liebe. Taymus schickt nun aus dem Maghrib einen Boten nach 
Ägypten, um den ʿAzīz zu einer Werbung zu bewegen.25 So wirbt Quṭaifir / Po-
tiphar, denn er ist derʿAzīz, um die Prinzessin des Maghrib. Suleicha zieht mit 
großem Pomp nach Ägypten und wird mit ihm vermählt, obwohl sie die Täu-
schung erkennt. Gabriel bringt der Verzweifelten die geheime Botschaft, daß die-
se Heirat die notwendige Vorstufe zu der Vereinigung mit dem Traumgeliebten 
Joseph sei.26 So wird ihre Geduld wieder genährt. Erst später wird Joseph, als 
Nachfolger Quṭaifirs, zumʿAzīz von Ägypten. Traumzeit und reale Zeit laufen 
auseinander, Ǧāmī hat mit diesem Suleicha-Märchen die Traum: Wirklichkeit, 
Sein: Schein-Problematik seiner Josephsgeschichte raffiniert in Szene gesetzt. 

Suleicha muß als unglückliche Gattin des impotenten Quṭaifir den als Sklaven 
gekauften Knaben Joseph erst zum reifen Jüngling, der sich trotz aller Listen ih-
rer heftigen Liebe verweigert, aufziehen, während andererseits Joseph später die 

                                                                                          
22  Rosenzweig, 81 f. 
23  Rosenzweig, 23. 
24  Dazu die Studie von Asʿad E. Khairallah, Love, Madness, and Poetry: An Interpretation of the 

Maǧnūn Legend, Beiruter Texte und Studien, 25 (Beirut, 1980). 
25  Rosenzweig, 43 f. 
26  Rosenzweig, 53. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-87 - am 22.01.2026, 04:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 96 

alte blinde Witwe Suleicha, die ihre Götzen zerbrochen und sich zum Mono-
theismus bekehrt hat, ihm aber in reiner Liebe zugetan bleibt, mit Gottes Hilfe 
verjüngt und heiratet. Die glückliche Vermählung schildert Ǧāmī allerdings so 
drastisch sinnlich, daß der Edle von Rosenzweig die Übersetzung scheut und die 
Stelle in die Anmerkungen verbannt.27 Das Epos endet mit dem Tod der beiden 
Liebenden, deren Seelen zwar im Urlicht vereint, deren sterbliche Überreste aber 
wieder durch das treulose Schicksal getrennt werden.28 Die Vielschichtigkeit die-
ses Epos, in dem die Grenzen zwischen himmlischer und irdischer Schönheit 
und Liebe, Sein und Schein, Traum und Wirklichkeit in einer bezaubernden 
Bildwelt verschwimmen, konnte nur angedeutet werden. „Joseph ist Monarch im 
Seelenland“,29 heißt es bei Ǧāmī. Er verzichtet zugunsten des differenzierten See-
lenmythos auf die Darstellung von Josephs öffentlichen Wirken in Ägypten, ja 
sogar auf die Wiederbegegnung mit den Brüdern und dem Vater. 

Ǧāmīs Fassung wurde zur beliebten Vorlage für die späteren Bearbeiter des 
Stoffes. Auch die türkischen Volksbücher bringen die Liebesgeschichte von Jo-
seph und Suleicha in vereinfachter Form nach Ǧāmīs Version, ohne allerdings 
auf die rührende Familiengeschichte zu verzichten. 

Eine solche türkische Volksbuchfassung kannte auch der türkische Dichter 
Nâzım Hikmet († 1963), der sich während eines langen Gefängnisaufenthaltes mit 
der Josephsgeschichte befaßte. Er hatte außerdem den Koran und die Bibel in tür-
kischer Übersetzung zur Verfügung. Was ihn, den Kommunisten, der in den 
Zwanziger Jahren in Moskau studiert hatte, an der Josephsgeschichte im Alten Te-
stament faszinierte, war besonders das 47. Kapitel der Genesis über Josephs öffent-
liches Wirken in Ägypten, wo dieser als Verwalter des Pharao den hungernden 
Ägyptern in den sieben mageren Jahren zunächst das Geld, dann Vieh und Felder 
abnimmt und sie schließlich zu Zinspflichtigen des Pharao macht. Nâzım Hikmet 
zeichnet in seinem Schauspiel die Josephsgestalt als tyrannischen, aber „gottgefäl-
ligen“ Menschen, der als gemeiner Ausbeuter und Blutsauger zu einem der reich-
sten Männer Ägyptens wird. Suleicha ist zwar eine der Hauptfiguren des Stückes, 
doch Hikmet erfindet als Gegenspieler Josephs den Maurer Menofis, der den er-
sten Streik der Weltgeschichte organisierte. Hikmets Drama ist daher auch unter 
dem Titel Yusuf ile Menofis erschienen.30 

Seine Josephsauffassung hat Nâzım Hikmet durch die Rezeption derjenigen 
Elemente aus der Genesis entwickelt, die weder in der XII. Sure des Koran noch 
in den persischen Epen eine Rolle spielten. Da Hikmet zu den wenigen türki-
                                                                                          
27  Rosenzweig, 162 und 223. 
28  Rosenzweig, 171. 
29  Rosenzweig, 126. 
30  Zu Nâzım Hikmet und seinen Dramen: Christa-Ursula Spuler, Das türkische Drama der Ge-

genwart: Eine literaturhistorische Studie, in Die Welt des Islams, N. S. XI (Leiden, 1968), 124-
142, vor allem 138-140. Nâzım Hikmet selbst schreibt über die Entstehung seines Joseph-
dramas in Nâzım Hikmet, Bütün Eserleri, hg. Ekber Babaef. Cilt VI, Piyesler, (Sofya, 1967), 
644-648. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-87 - am 22.01.2026, 04:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE JOSEPHSGESCHICHTE IM KORAN 97 

schen Dichtern gehört, die international anerkannt sind und auch ins Arabische 
und Persische übersetzt werden, könnte seine moderne marxistische Interpretati-
on der Josephsgeschichte auch in die Literaturen der inzwischen auseinanderge-
brochenen islamischen Kulturgemeinschaft eindringen und diese befruchten. 

Doch ich glaube nicht, daß Joseph als negativer Held in einem sozialkritischen 
Thesenstück außer in linken intellektuellen Kreisen der islamischen Welt viel 
Anklang finden wird. Erst seit einiger Zeit finden die Koranübersetzungen in al-
len Sprachen weite Verbreitung. Auch die türkischen und persischen Muslime le-
sen jetzt die „schönste Geschichte“ der XII. Sure in ihrer Muttersprache, und die 
Liebesgeschichte von Joseph und Suleicha in der Version Ğāmīs, allerdings ihrer 
gnostischen Symbolik beraubt, gehört auch heute noch zu den beliebtesten 
Volkserzählungen in den islamischen Ländern. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-87 - am 22.01.2026, 04:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-87 - am 22.01.2026, 04:14:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

