
Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

Karlheinz Ruhstorfer 

Abstract
The text analyzes the challenges of absurdity in human life and the fundamental question of a 
successful life from a theological perspective. It begins with the observation that absurdity shapes 
human experience and finds its philosophical expression in the work of Albert Camus. Camus’ 
myth of Sisyphus illustrates the individual's struggle in a fundamentally meaningless world, 
where the struggle itself is interpreted as a form of happiness. Furthermore, the postmodern 
deconstruction of both metaphysical and modern concepts of happiness is discussed, highlighting 
the fragility of identity and the search for meaning. The text emphasizes the need to develop 
new concepts of happiness beyond the absurd that incorporate historical and cultural dimensions. 
Through the analysis of ontological and theological constructs, particularly from the Gospel of 
John, a performative approach to theology is proposed, understanding “doing reason” as a means 
to access the divine presence in everyday life. The contribution concludes with a positive vision 
of theologically oriented reason, which transforms the abysmal and absurd nature of existence and 
emphasizes love as the fundamental principle of human action.
Key-Words
Absurdity, Theology, Albert Camus, Sisyphus, Happiness, Postmodernism, Deconstruction, Di­
vine presence, Doing reason

Es gibt nur wirklich ein ernstes theologisches Problem: das glückliche 
Leben. Die Entscheidung, ob das Leben glückt oder nicht, beantwortet 
die Grundfrage der Theologie. Alles andere kommt erst später. Das sind 
Spielereien. Zunächst heißt es, Antwort geben.

1. Einleitung

Die unmittelbare Erfahrung von Menschen, die sich nicht von Ignoranz, 
Ideologien und Oberflächlichkeiten oder von Konsumgütern, Glücksträu­
men und medialem Lärm betäuben lassen, ist doch die: Das Leben ist 
absurd! Die Liste von Absurditäten des Alltags, der Politik und der Kirchen 
ist lang. Allzu bekannt sind diese Phänomene. Vermutlich haben wir uns 
längst an den ganz normalen Wahnsinn gewöhnt, denn diese Abstrusitäten 
des Lebens lassen wohl nur wenige Menschen an Selbstmord denken. Ca­

139

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


musʼ Pathos der Sinnlosigkeit scheint uns fremd geworden zu sein. Doch 
stellen sich unabweisbar immer weiter die großen Fragen nach dem gelin­
genden Leben und nach dem individuellen und kollektiven Glück, auch 
wenn sie heute anders als zur Zeit Camusʼ beantwortet werden müssen. 
Doch warum und inwiefern ist es anders geworden? Und wie können wir 
diese Fragen heute beantworten? Um das zu verstehen, ist es geboten, den 
Begriff des Absurden zu unterscheiden.

Da ist einerseits die zeitlose Absurdität des Lebens, die unbestreitbare Wi­
dersinnigkeit der Welt und die offensichtige Sinnlosigkeit des menschlichen 
Tuns. Entsprechende Erfahrungen hat es immer gegeben und wird es im­
mer geben. Die abgründige Einsicht, dass das Leben mühsam bleibt, dass 
Menschen einander unsägliche Grausamkeiten antun und dass am Ende 
der Tod alles vernichtet, ist so alt wie die Menschheit. Doch zugleich haben 
Menschen dieser Grunderfahrung der Absurdität immer wieder auch Kon­
zepte der Sinnhaftigkeit und des Glücks entgegengesetzt.

Und da ist andererseits jene besondere Zeit des Absurden, der Camus 
in seinem Werk ein Denkmal gesetzt hat. Die Philosophie des Absurden 
betritt zu einem bestimmten geistesgeschichtlichen Moment die Bühne des 
Denkens und sie verschwindet bald darauf auch wieder. Denn es gab Zei­
ten, in denen die prägenden philosophischen Strömungen gerade die Ver­
nünftigkeit der Welt trotz des Absurden oder sogar in ihm nachweisen zu 
können meinten und zugleich die vollendete Glückseligkeit des Menschen 
als eine reale Möglichkeit ansahen. Und es gibt zahlreiche Philosophien, 
die weder den Selbstmord noch das Absurde als zentrales Problem des 
Denkens und Lebens betrachten.

Deshalb soll in einem ersten Schritt die besondere Zeit absurder Philoso­
phie etwas näher in den Blick genommen werden, in der metaphysische 
Konstruktionen von Sinn und Glück destruiert und substituiert wurden 
(1.). Danach möchte ich die Phase der Philosophiegeschichte ins Spiel brin­
gen, die dem modernen Selbstverständnis Albert Camusʼ nachfolgt, sowie 
diejenige, die ihm vorausgeht. Damit erscheint zumindest in geschichtli­
cher Hinsicht ein doppeltes „Jenseits des Absurden“, wenn wir zunächst die 
postmoderne Dekonstruktion (2.) und sodann metaphysische Konstrukti­
on von vernunftbasiertem Glück in den Blick nehmen (3.). Abschließend 
möchte ich ein Denkexperiment wagen, indem ein performativer Versuch 
unternommen wird, eine alternative Gipfelerfahrung zu ermöglichen. Dazu 
wende ich mich einer Erzählung zu, die eine Alternative zum Mythos von 
Sisyphus darstellen könnte. Bestimmte Motive des Johannesevangeliums 

Karlheinz Ruhstorfer

140

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ermöglichen gerade in der ihnen eigenen „Logik“ ein doing reason, das 
Glücksmomente induzieren könnte (4.).

2. Die Herrschaft des Absurden oder die Moderne

Camus schrieb „Der Mythos von Sisyphus“ in der Mitte des 20. Jahrhun­
derts. Paris war vom nationalsozialistischen Deutschland besetzt und ein 
Sieg über den Faschismus unabsehbar. Sein Denken gehört zu den letzten 
Versuchen der Moderne, der Absurdität des Daseins einen Sinn abzuringen. 
Seine Metaerzählung von der Sinnlosigkeit des Daseins ist ein Versuch, 
dem Individuum eine neue Sinnperspektive zu eröffnen, auch wenn diese 
in nichts anderem als im Bejahen der Herrschaft des Absurden besteht. 
Mühsam, unter Einsatz all seiner Kräfte rollt Sisyphus den Stein auf den 
Gipfel, um doch nur die Erfahrung des Scheiterns zu machen. Der Stein 
rollt immer wieder zu Boden, die Mühe war letztlich umsonst. Eine endgül­
tige Befreiung von der Mühsal ist nicht in Sicht. Die Anstrengung des 
Sisyphus lässt irgendwie an den Schweiß moderner Arbeiter oder den 
politischen Kampf der Résistance denken. Sie erinnert aber auch an die 
geistige Arbeit von modernen Intellektuellen, die sich im Kampf gegen 
das metaphysische Erbe befinden. Die alten Modelle des Glücks haben 
ausgedient. Camusʼ Kampf richtet sich gegen bestimmte Verheißungen von 
Vollkommenheit, Befreiung oder Erlösung. Es gilt, diese Verheißungen in 
ihrer Leere zu entlarven und sich der kalten Realität zu stellen, dass es kein 
dauerhaftes und finales Glück für die Menschen geben kann, obgleich der 
Kampf gegen das Unglück und gegen das Unrecht eine ethische Notwen­
digkeit bleibt.

Die Bejahung der Ewigen Wiederkehr des Gleichen scheint der einzige 
Weg aus Sinn- und Zwecklosigkeit des Daseins zu sein. Auf Sisyphus war­
ten auf dem Gipfel keine Götter, die ihn für seine Mühen belohnen würden. 
Der Sitz der Götter ist leer. Der Sonntag des Lebens entfällt. Ja mehr 
noch: Der Gott der metaphysischen Tradition und alle seine modernen 
Substitute werden permanent gestürzt und müssen fortwährend gestürzt 
werden. Die Revolte gegen die Götter und gegen die Ideologien des Sinns 
wird auf Dauer gestellt. Immer wieder muss Sisyphus den Gipfel stürmen. 
Dabei gleicht diese permanente Revolution der endlosen Kreisbewegung 
der Motoren und Maschinen des industriellen Zeitalters. Diese maschinelle 
Kreisbewegung ist schon Nietzsches Rede von der „Ewigen Wiederkehr des 
Gleichen“ anzusehen. Jedoch in nichts anderem als genau dieser fortgesetz­

Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

141

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten Evolution und Revolution kann der Mensch sein Glück finden: „Der 
Kampf gegen Gipfel vermag ein Menschenherz auszufüllen. Wir müssen 
uns Sisyphus als einen glücklichen Menschen vorstellen“ (Camus 2000: 
101). Das ist erstaunlich. Freilich bleibt diese Erfahrung des Glücks letztlich 
absurd. Der Sinn besteht darin, die Sinnlosigkeit zu akzeptieren. Damit 
bietet Camus eine letzte und in gewissem Sinn sehr schwache Variante 
moderner Eschatologien, die ja in sehr unterschiedlicher Weise eine andere 
Zukunft verheißen haben. Nach dem Unglaubwürdigwerden der modernen 
Substitutionen der alten onto-theo-logischen Vollkommenheit bleibt als 
letzte Möglichkeit, die Akzeptanz der Hoffnungslosigkeit. Dennoch gilt es, 
für das Leben zu kämpfen, auch wenn dieser Kampf im Letzten sinnlos ist. 
Die Akzeptanz der Sinnlosigkeit erscheint als letztes Refugium für mensch­
liches Glück. Nur wenn ich mein Unglück akzeptiere, kann ich glücklich 
sein, wenn auch nur einen Moment.

Bevor wir uns der besonderen geschichtlichen Konstellation des spät­
modernen Denkens noch ein wenig ausführlicher widmen, gilt es, die 
Bedeutung des Worts „absurd“ noch ein wenig genauer zu betrachten. 
Der Ausdruck „absurd“ leitet sich vom Wort sardare – „verstehen“ oder 
„wahrnehmen“ ab und bedeutet so viel wie „gegen das Gefühl“ oder auch 
„gegen das Gehör“ verstoßend. Das Absurde bezeichnet also zunächst einen 
konkreten Misston, der die Ohren beleidigt und mithin widerwärtig ist. 
Sodann verstößt das Absurde aber auch gegen den inneren Sinn und be­
zeichnet damit das Sinnlose, Unvernünftige, Ungereimte, sowie das Unge­
bildete oder Ungeschickte. In äußerster Abstraktion könnte man sagen: Das 
Absurde ist der Widerspruch oder die Erfahrung der radikalen Differenz. 
Die Anstrengung des Sisyphus steht im Widerspruch zum erwartbaren 
Erfolg. Der Mensch in seinem Streben nach Sinn befindet sich in Differenz 
zu einer schlichtweg sinnlosen Welt. Wegen dieser prinzipiellen Differenz 
bleibt die Grundbefindlichkeit der Menschen im Wesentlichen von Fremd­
heit und Entfremdung gekennzeichnet.

Albert Camusʼ Philosophie des Absurden steht genau am Ende der klas­
sischen Moderne. Die entsprechende moderne Welterfahrung besagt: Es 
ist, wie es nicht zu sein hat. Und zugleich: Die Welt ist nicht vernünftig. 
Diese Differenz wird als individuelles Leid oder als kollektiver Schmerz 
erfahren und drängt auf eine Versöhnung oder Auflösung. Der Ort dieser 
künftigen Wiederherstellung einer ursprünglichen Identität kann im Ende 
der Geschichte liegen oder in der absoluten Negation der Welt, so dass le­
diglich eine radikale Revolution die Absurdität des Daseins ein für alle Mal 

Karlheinz Ruhstorfer

142

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu überwinden vermag. Philosophiegeschichtlich betrachtet erscheint die 
moderne Grunderfahrung zunächst bei Arthur Schopenhauer, Ludwig Feu­
erbach, Søren Kierkegaard, Karl Marx oder Friedrich Nietzsche. Hier ist 
nicht der Ort, deren Weltsicht zu entfalten.1 Es soll nur summarisch festge­
stellt werden: Ihnen gemeinsam ist die Erfahrung, dass diese Welt von einer 
prinzipiellen Entfremdung oder Enteignung geprägt ist. Die darin liegende 
Differenz zwischen Ist- und Sollzustand drängt zur Auflösung. Die Wieder­
herstellung einer ursprünglichen, der Differenzerfahrung vorausliegenden 
Identität und damit die Auflösung des Widerspruchs oder die Versöhnung 
der Gegensätze wird nur durch einen revolutionären Akt möglich, der sich 
sehr unterschiedlich konkretisieren kann, etwa als religiöser Sprung in das 
Nichts von Welt, das sich für den Glauben als Gott darstellt (Kierkegaard), 
oder als Umsturz aller politischen und ökonomischen Verhältnisse durch 
die kommunistische Revolution (Marx) oder als Steigerung des Willens zur 
Macht durch den Übermenschen (Nietzsche) oder als Kehre alles Seienden 
in die Ankunft des Seins (Heidegger) (Ruhstorfer 2012).

Spätestens nach der Shoah, der industriellen Vernichtung des europä­
ischen Judentums durch das nationalsozialistische Deutschland, gerieten 
die auf Totalität ausgerichteten Ideologien und Weltanschauungen der Mo­
derne in Generalverdacht. Ihre Versuche, das Entfremdende, Fremde oder 
auch das Widerwärtige und Widersprüchliche ganz zu negieren und zu 
überwinden, wurden ihrerseits als die totalitäre Gefährdung aufgefasst. 
In der Gärung des Übergangs von der Destruktion des Negativen zur 
Dekonstruktion entfaltete das Grundgefühl des Absurden seine besondere 
Überzeugungskraft. Die Welt ist absurd, und sie muss absurd bleiben. Go­
dot kommt nicht, und Godot darf nicht kommen, um diese Stimmung mit 
einer Anspielung auf das wohl berühmteste Drama des absurden Theaters 
– Samuel Beckets „Warten auf Godot“ – zu verdeutlichen. Der absurde 
Humanismus eines Camus erscheint mit seiner Verheißung eines kleinen 
Glücks für den von radikaler Sinnlosigkeit heimgesuchten Sisyphus als 
letzter Ausläufer des großen Glücks, das etwa bei Marx, Nietzsche oder 
Heidegger in Aussicht gestellt wurde. Doch wird das pathetische Ja-Sagen 
zum absurden Glück des Sisyphus mit dem Übergang in die Postmoderne 
unglaubwürdig. Ja, es stellt sich schließlich in aller Radikalität die Frage, ob 
so etwas wie die eine condition humaine überhaupt formuliert werden kann 
und ob Aussagen über das Wesen des Menschen nicht per se irrational, illu­

1 Siehe hierzu Ruhstorfer 2004 sowie Ruhstorfer 2019.

Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

143

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sorisch und vor allem gefährlich sind. Der „Mythos von Sisyphus“ verliert 
seine zeitdiagnostische Überzeugungskraft.

3. Das Jenseits des Absurden: Die Dekonstruktion des Glücks

In einem Interview aus dem Jahr 1966 kritisiert der französische Philosoph 
Michel Foucault den modernen Humanismus in aller Schärfe. Humanis­
mus finde sich lediglich „bei all den blassen Gestalten unserer Kultur“ 
(2001: 698). Die moralisierende Rede vom Menschen und seiner Verfasst­
heit zeige sich gleichermaßen bei den „weichen Marxismen [...], bei Saint-
Exupéry und Camus oder bei Teilhard de Chardin“ (ebd.). Die auf den 
Menschen und seine Verfasstheit konzentrierten Wissenschaften sind für 
ihn ein junges Phänomen. In den Wissenschaften der Neuzeit, also im 
16., 17. oder 18. Jahrhundert, habe der Mensch keine Rolle gespielt. Als 
Hauptverantwortliche für den heutigen Humanismus nennt Foucault Hegel 
und Marx (vgl. 2001: 699). Ihr Denken sei freilich anderen Kalibers als 
die „leichten Formen des Humanismus“, für die der christliche Theologe 
und Anthropologe Teilhard de Chardin und eben der Denker des Absurden 
Albert Camus stehen. Selbst Jean-Paul Sartre erfährt mehr Wertschätzung, 
wenn ihn Foucault als „letzten Hegelianer“ oder „letzten Marxisten“ be­
zeichnet (ebd.). Ebenfalls eine zentrale Rolle spiele Nietzsche, der mit sei­
ner Rede vom Tod Gottes zunächst den Menschen, genauer den Übermen­
schen als den verbleibenden Sinn der Erde in Szene gesetzt habe (vgl. 2001: 
700). Allerdings macht Foucault klar, dass der auf sich gestellte Mensch, der 
Gott getötet habe, sein Opfer nicht lange überleben könne (vgl. 2020: 301). 
Der Tod des Menschen folge zwangsläufig auf den Tod Gottes. Mit dem 
Konzept des Menschen aber verschwindet für Foucault auch die Frage nach 
Sinn oder Unsinn des Lebens. Das Leiden an den Phantomschmerzen der 
Sinnlosigkeit hat ein Ende.

Zusammen mit dem Konzept des sinnsuchenden Menschen verabschie­
det Foucault zunächst auch die Frage nach dem Glück: „Das Glück gibt es 
nicht, und das Glück der Menschen erst recht nicht“ (2001: 791). Indem 
keine normierende Bestimmung des Glücks gegeben werden kann, wird 
der Mensch von seinen Idealen befreit, die ihn letztlich in die absurde 
Situation gebracht haben, etwas leisten zu müssen, was nicht leistbar ist. 
Foucault ist der Überzeugung: „In Wirklichkeit hat die Menschheit kein 
Ziel und keinen Zweck“ (2001: 792). Damit unterliegt Sisyphus einer Illu­
sion, wenn er meint, den Stein immer wieder nach oben rollen zu müs­

Karlheinz Ruhstorfer

144

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen. Diese Illusion der scheinbaren Normativität und Finalität gilt es zu 
durchschauen. Mit der Verpflichtung, Unmögliches zu sollen, entfällt das 
Grundgefühl des Absurden und zugleich wird mit der neuen Freiheit von 
scheinbaren Verbindlichkeiten eine neue Art von Glück möglich und zwar 
jenseits aller anthropologischen Normierungen. Nach Foucault kann und 
soll der Mensch einfach funktionieren – „ohne Mythen“ (ebd.), ohne „Ideo­
logien, Philosophien, Metaphysiken und Religionen“ (2001: 793). Gezielt 
setzt Foucault dem Mythos von Sisyphus keinen neuen Mythos von einem 
befreiten Leben entgegen.

Allerdings wird der Denker in seiner Spätphase die Frage nach einem 
gelingenden Leben unter den Stichworten „Technologien des Selbst“ und 
„Ästhetik der Existenz“ neu formulieren (vgl. 2005: 902-909; 966-999). 
Dabei zeigt sich, dass diese kritische Arbeit an sich selbst einer neuen Ethik 
bedarf. Wie die Dispositive der Macht nicht ein für alle Mal überwunden 
werden können, so auch nicht die tradierten Bestände der Ethik und der 
Sinngebung. Deshalb kann es für Foucault auch nicht darum gehen, diese 
Bestände zu destruieren, vielmehr werden sie einer gleichermaßen subver­
siven wie produktiven Kritik unterzogen. Das neue Ethos der Lebensfüh­
rung bleibt parasitär auf die alten Bestände metaphysischer Selbstkultur 
angewiesen. Die Aufgabe der Vernunft ist genau jene Kritik an den beste­
henden Verhältnissen, die im Sinne einer unendlichen Transformation aber 
nicht mehr als eine sinnlose Kreisbewegung wie bei Camus vorgestellt 
werden kann, sondern eine spiralförmige Verschiebung. Es geht hier nicht 
mehr darum, den authentischen Sinn des Selbst zu finden, sondern Frei­
räume zu eröffnen, das jeweilige Anderssein zu leben.

Jacques Derrida bringt die neue Form der Vernunft auf den Begriff der 
„Dekonstruktion“. Hatte der auch für Camus nicht ganz unbedeutende 
Heidegger noch das Ziel, die zweieinhalb Jahrtausende dauernde Geschich­
te der metaphysischen Vernunft zu destruieren, um in einem anderen An­
fang einen neuen Sinn des Seins zu finden, so gibt Derrida sowohl die 
Sinnsuche als auch die Destruktion der Metaphysik auf, um jenseits von 
Affirmation und Negation zur Limitation oder De-Konstruktion des bisheri­
gen Denkens zu kommen. Die Differenzerfahrung Camusʼ wird durch das 
Konzept der Différance konterkariert. Ich möchte dies an „Der Mythos von 
Sisyphus“ kurz illustrieren.

Der Fluch des Sisyphus besteht darin, dass das Ziel unerreichbar ist. Zu­
gleich steht der Gipfel des Bergs für die normative Identität des Negativen. 
Das bedeutet, dass die Absenz des Ziels selbst noch immer als mit sich iden­
tische Präsenz gedacht werden muss. Sisyphus muss exakt dieselbe Arbeit 

Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

145

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


immer wieder verrichten. Es ist derselbe Berg, der stets neu zu erklimmen 
ist. Doch genau diese Bindung an die Geschlossenheit des Kreises und die 
Selbigkeit des Bergs bricht Derrida auf. Es ist immer anders. Der Gipfel ist 
nicht mit sich identisch. Der Gipfel steht für die Herrschaft der Präsenz 
eines definierten Glücks. Doch besteht diese Herrschaft auch dann, wenn 
der Ort des vormals gegenwärtigen Sinnes bzw. Gottes leer ist. Der „My­
thos von Sisyphus“ perpetuiert also die Herrschaft metaphysischer Denkart 
ex negativo, indem er die Identität des Negativen festhält. Gegen dieses 
Konzept bringt Derrida die Différance als Spur des Aufschubs und des Un­
terschieds ins Spiel. Die Différance dekonstruiert den Unterschied zwischen 
Präsenz und Absenz. Die spiralförmige Dynamik der Différance verschiebt 
die Erfahrung einer totalen Absurdität zu einer subversiven Fragmentarität. 
Die Différance im Doppelsinn des Wortes dekonstruiert nicht nur diese 
oder jene Form der Herrschaft, vielmehr „stiftet sie zur Subversion eines 
jeden Reiches an“ (Derrida 1988: 51).

Derrida vergleicht die transgressive Bewegung der Différance immer 
wieder mit der negativen Theologie. Diese theologische Tradition entwi­
ckelte eine eigene Sprachform, die sich wie die Différance in einem Zwi­
schenraum zwischen Affirmation und Negation bewegt. Genau dieser ver­
standesmäßige Widerspruch war es auch, der an das Absurde erinnerte, so 
dass die christliche Tradition der negativen Theologie formulieren konnte: 
Credo quia absurdum. Doch während die negative Theologie dann doch 
auf einer höheren Ebene die Hyperpräsenz oder Hyperessenzialität Gottes 
behauptete, während die moderne Anti-Theologie die vakant gewordene 
Hyperpräsenz durch moderne Sinnkonstruktionen substituierte – und sei 
dies die totale Bejahung der Absurdität als solcher –, transformiert Derri­
da die Destruktivität zur Dekonstruktivität und die Differenz Gottes und 
seiner Substitute zur Différance. Anders als der theologische Gott und 
seine modernen Supplemente bleibt die Différance noch unfasslicher als 
unfasslich. Und doch bewirkt sie etwas, nämlich die Befreiung aus allen 
totalitären und totalisierenden Normierungen. Die Différance befreit damit 
auch vom absurden Fluch des Sisyphus, der an die Identität der totalen 
Differenz gefesselt blieb.

Für den späten Derrida stellt sich wie schon für Foucault die Frage 
nach einer neuen Ethik. Gemäß der Ausrichtung der Dekonstruktion auf 
das unendliche Anderssein hat auch die dekonstruktive Ethik ihren nicht­
normativen Maßstab an den jeweils Anderen. Die dekonstruktive Passion 
für den:die Anderen bringt Derrida dazu, die Dekonstruktion selbst mit 
der Gerechtigkeit zu identifizieren (vgl. Derrida 1991: 52). Obgleich eine 

Karlheinz Ruhstorfer

146

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verbindliche Ethik und eine gerechte Politik unmöglich sind, zielt die De­
konstruktion auf Gerechtigkeit und mehr Gerechtigkeit. Im Herzen der 
Dekonstruktion und damit der Gerechtigkeit zeigt sich selbst das „Unde­
konstruierbare“ (ebd.). Ein mystischer Grund oder Ungrund erscheint und 
verwischt doch gleichzeitig seine Spur. Dabei manifestiert sich im Werk 
von Derrida mehr und mehr ein theologisches Moment jenseits aller Onto-
Theo-Logie. Derrida spricht im Kontext der negativen Theologie davon, 
dass die Dekonstruktion selbst den Raum eröffnet, in dem sich die Onto-
Theo-Logie und die Philosophie ereignen, ihr System und ihre Geschichte 
produzieren, sie umfasst diese, schreibt sich in sie ein und übersteigt sie 
unwiederbringlich (1988: 35). Und genau dieser transzendierende Aspekt 
wird schließlich ethisch gewendet. Die alles eröffnende Transzendenz der 
Différance manifestiert sich in jedem Anderen, in jeder Anderen und in 
jeder Alterität. Dadurch wird der:die Andere quasi zur Erscheinung Gottes. 
Jede:r Andere ist von derselben Transzendenz wie JHWH (Derrida 1994: 
405 und 408).

Die Philosophin Gayatri Chakravorty Spivak macht deutlich, dass sich 
auch jenseits des traditionellen Gottesbegriffs, jenseits des modernen Be­
griffs vom Menschen ein Zuspruch aus der Différance manifestiert, der die 
„rechenschaftspflichtige Vernunft“ anspricht.2 Die Sinnlosigkeit des Absur­
den, die einen an Selbstmord denken lässt, ist dabei untergegangen in die 
Aporie zwischen den Differenzen, die nicht aufgehoben werden können. 
Doch gerade darin fordert der ethische Zuruf dazu auf, das Leben als 
unverfügbare Gabe zu begreifen. Und auch noch der Tod erscheint hier 
als eine Gabe, die uns jeweils an die eigenen Grenzen bringt, an die Gren­
zen zum ganz Anderen. So wird die Möglichkeit des Todes zur ethischen 
Aufgabe, die unerbittlich die Achtung vor dem Leben des:der je Anderen 
einfordert.

Doch woher ereignet sich diese Forderung? Wer spricht? Mit welcher 
Sprache? Bevor derartige Fragen beantwortet werden können, ist zu sehen, 
dass die Dekonstruktion ihrerseits nicht vom Himmel fällt. Ihr Erschei­
nen ist eine Konsequenz aus der Geschichte der Metaphysik. Ja, sie ist 

2 „Der Raum des Seins ist (gewissermaßen) eine Gabe der Zeit: Wir fallen in die Zeit, 
wir beginnen zu ‚sein‘, auf nicht vorhersehbare Weise. Dies eine Gabe zu nennen, 
bedeutet, die Aporie zu lösen, indem ein anderes (ein anderer) gedacht wird, das/der 
Zeit ‚gibt‘. Das Leben wird daher als ein Ruf des gänzlich Anderen gelebt, der notwen­
digerweise beantwortet werden muss […] durch eine Verantwortlichkeit, die an eine 
rechenschaftspflichtige Vernunft gebunden ist“ (Spivak 2014: 413).

Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

147

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Fortschreibung der Geschichte oder der großen Erzählung, die sich 
aus verschiedenen sehr heterogenen Kapiteln zusammensetzt. So folgt das 
Kapitel der Dekonstruktion auf die Destruktion, wie diese auf die metaphy­
sische Konstruktion folgte. Damit erscheint die postmoderne Différance 
als eine Fortschreibung der modernen Differenz, und diese wiederum als 
Kommentar zur vorausgehenden Identität der Metaphysik.3

Bezogen auf unsere eingangs gestellte Frage nach dem glücklichen Le­
ben und dem Absurden werden wir von den dekonstruktiven Spuren des 
glücklichen Lebens nun zurückverwiesen auf metaphysische Konzeptionen 
der Glückseligkeit, der Versöhnung und der Vollendung. Die Entwürfe des 
gelingenden Lebens, wie wir sie in dekonstruktiven Texten finden, führen 
zunächst zu den Substitutionen der metaphysischen Glückseligkeit, wie sie 
in der Moderne inszeniert wurden. Doch die Glückskonzepte etwa der 
kommunistischen Gesellschaft oder der Philosophie des Absurden sind als 
Negationen der Metaphysik nicht ohne die onto-theo-logischen Entwürfe 
der Glückseligkeit denkbar. Eben deshalb ist es im nächsten Schritt gebo­
ten, an die vormodernen Narrative als Konstruktion des glücklichen Lebens 
zu erinnern. Damit betreten wir das zweite geschichtliche Jenseits des Ab­
surden.

4. Onto-Theo-Logie als Konstruktion des glücklichen Lebens

Am Anfang ist der Mythos. In unserem Kontext, der Mythos von Sisyphos. 
Dieser Mythos taucht in einer der ältesten Erzählungen unseres kulturellen 
Gedächtnisses auf, in der Odyssee. Odysseus wird auf seiner Suche in die 
Heimat in die Unterwelt verwiesen, um Auskunft zu erhalten über den 
Weg nach Ithaka. Dort begegnet ihm Sisyphos. Sisyphos ist nur ein Toter 
neben vielen anderen. Sein besonderes Schicksal ist gekennzeichnet von 
Schweiß, immenser Anstrengung und „gewaltigen Schmerzen“ (Odyssee 
11,593). Deutlicher als im Falle des Achill oder des Herakles wirkt sein 
Geschick wie eine Strafe. Doch gibt Homer den Grund für diese Strafe 
nicht an. So erscheint das Tun des Sisyphos umso sinnloser, umso absurder. 
Nun ist hier entschieden festzuhalten, dass im Kontext des griechischen 
Epos das dunkle Fatum des Sisyphos gerade nicht das Wesen des Menschen 

3 Zur meiner speziellen Strukturierung der Geschichte mit den Begriffen Meta­
physik/Identität/Affirmation, Moderne/Differenz/Destruktion und Postmoderne/Dif­
férance/Dekonstruktion siehe Ruhstorfer 2019: 253-261.

Karlheinz Ruhstorfer

148

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausmacht. Der prototypische Mensch ist vielmehr ausgerichtet auf das 
Glück in einer verheißenen Heimat. Odysseus, der Kluge und Listenreiche, 
folgt trotz vieler eigener Verfehlungen, für die er reichlich Leid ertragen 
muss, dem Wink der Göttin Athene, und verlässt dabei den Pfad der ihm 
gewiesenen Weisheit niemals ganz. Eben deshalb führt ihn sein Weg gemäß 
göttlicher Gerechtigkeit zurück nach Ithaka.

Abstrakt formuliert besteht die conditio humana des griechischen My­
thos darin, dass die Sterblichen zwischen die Götter und die Toten gestellt 
sind. Sie haben einen bestimmten endlichen Anteil an der Glückseligkeit. 
Die Menschen sind per definitionem die Endlichen, das bedeutet, dass das 
ihnen zugeteilte Maß an ousía, am Leben und an den Lebensmöglichkeiten 
als begrenzt zu gelten hat. Die äußerste Grenze des Lebens aber ist der Tod.

Das berühmte Gedicht des Parmenides steht an der Schwelle zwischen 
Mythos und Logos. Nach weit verbreiteter Überzeugung legt er damit den 
Grundstein für die westliche Metaphysik. Der logische Grundgedanke lau­
tet: Das Sein ist. Streng genommen ist nur das Sein. Und es ist mit sich 
identisch: ist – ist. Das Nichtseiende ist nicht: ist nicht – ist nicht. Zugleich 
wird das Denken mit dem Sein identifiziert. „Denken und Sein sind näm­
lich dasselbe“ (DK 28 B3). Hier liegt auch der Ursprung metaphysischer 
Logik. Die sterblichen Menschen bleiben aufgespannt zwischen Sein und 
Nichtsein, Leben und Tod, Vernunft und Unvernunft. Indem sie Sein und 
Nichtsein verwechseln, geraten sie auf die schiefe Bahn. Es bringt sie in 
Bedrängnis, wenn sie nicht dem Pfad, wie es ist und zu sein hat, folgen, 
sondern in ihrer Unvernunft sich auf den unmöglichen Weg begeben. 
Dies ist der Weg des Absurden, auf dem es nicht ist, wie es zu sein hat. 
Die Situation des Sisyphos beschreibt genau diesen qualvollen Zwischenzu­
stand. Unterhalb des Bergs das Nichtsein, oberhalb das Sein. Seine Strafe 
besteht gerade darin, das Gipfelglück nicht genießen zu können. Es ist ihm 
nicht möglich, im göttlichen Sein partiell zu verweilen, und das Dasein 
auch als Lust zu empfinden. Das endliche Glück der Sterblichen ist ihm 
versagt. Und so leidet er die maximale Qual. Endlos hin und her getrieben 
zwischen Sein und Nichtsein wird er zum Inbegriff des unglücklichen 
Menschen – im radikalen Unterschied zur modernen Interpretation des 
Mythos bei Camus.

Aristoteles entwickelt die Inspiration durch Parmenides und Platon wei­
ter, indem er das vollkommene Denken oder Sein mit dem unvollkomme­
nen Werden in Verbindung setzt unter der neuen Begrifflichkeit: Substanz 
und Akzidens. Eine Relation, die bei Parmenides noch unterbestimmt 
blieb, bei Platon mit der Unterscheidung von Ideen und Phänomenen 

Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

149

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


begrifflich gefasst wurde, erfährt nun eine neue Wendung. Alles Werdende 
wird durch das Denken bewegt. Das unbewegte Bewegende ist die Über­
setzung des Gottes Zeus, des Seienden bzw. der Idee des Guten in reine 
Vernunft. Die göttliche Vernunft denkt zuhöchst sich selbst in reiner Ge­
genwart. Spätestens hier werden Gott, Sein und Vernunft in einem umfas­
senden System des Wissens identifiziert und wissenschaftlich kategorisiert 
und mit der sinnlichen und sichtbaren Welt verbunden. Im Gefüge des 
Wissens ist die Theologie für Aristoteles die höchste Wissenschaft, weil 
sie das Prinzip von allem verhandelt, das göttliche Denken. In ihr und 
durch sie wird es dem Menschen möglich, mit diesem Prinzip in Kontakt 
zu treten und dabei die eigene Beziehung zur göttlichen Vernunft zu reflek­
tieren. Der Mensch richtet sich selbst auf das göttliche Denken aus, das 
alles bewegt und belebt. Für diese bewegende, belebende und beglückende 
Tätigkeit lieben die Menschen den Gott. Wie ein Geliebtes wird der Gott 
begehrt und angestrebt (Met. 1072b). Das Denken des Gottes zieht uns 
erotisch an, weil mit ihm vereint zu sein, höchste Lust und damit höchstes 
Glück bedeutet. Aristoteles schreibt: „Sein Leben aber ist das beste, und wie 
es bei uns nur kurze Zeit stattfindet, da beständige Dauer uns unmöglich 
ist, so ist es bei ihm immerwährend. Denn seine Wirklichkeit ist zugleich 
Lust. Und deshalb ist Wachen, Wahrnehmen, Vernunfttätigkeit das Ange­
nehmste“ (ebd.).

Die griechische Philosophie kennt jene Gipfelerfahrung, die in der nach­
metaphysischen Moderne zum Problem wird und gegen die der Sisyphus 
von Camus unablässig anrennt. Natürlich besteht das Leben des Menschen 
auch im metaphysischen Kontext weithin aus der Anstrengung des Alltags. 
Dieser Alltag bleibt geprägt von der Ethik des Handelns. Es gilt, auch 
jedem:r Anderen gerecht zu werden, die konkreten Anteile aller endlichen 
Wesen am Dasein zu respektieren und das jeweils Seine zu tun. Am Ende 
jedes mühsamen Wegs steht in regelmäßigen Abständen das Glück. Die 
Verkostung des ewigen Lebens bleibt auch den Menschen nicht vorenthal­
ten, da die Götter nach Aristoteles gerade nicht neidisch sind. Im Gefüge 
der aristotelischen Metaphysik ist die Theorie die höchste Tätigkeit vor 
aller Praxis und vor jeder Poiesis, denn auch das praktische Tun und das 
poietische Hervorbringen der Dinge zielen letztlich auf den theoretischen 
Genuss des Gottes. Er ist der Sonntag des Lebens.

Gewiss darf hier nicht verschwiegen werden, dass die griechische Meta­
physik ihren soziokulturellen Unterbau in einer Sklavenhaltergesellschaft 
hatte. Und dass damit das griechische Konzept des glücklichen Lebens 
von strukturellem Unrecht geprägt ist. Dennoch stellt sich für uns heute 

Karlheinz Ruhstorfer

150

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Frage, ob nicht die theoretische Konzeption jener Gipfeleinsicht und 
vor allem jenes Zustroms von Glück aus der Fülle göttlichen Daseins eine 
Ressource werden könnte, welche in der aktuellen Erfahrung von moder­
ner Destruktion und Dekonstruktion einen Gegenakzent setzen könnte. 
Anders formuliert: Könnte uns die metaphysische Affirmation des Glücks 
in Verbindung mit deren Destruktion und Dekonstruktion nicht helfen, 
selbst neue kritische Konzeptionen von Glück zu finden, um dadurch neue 
Resilienz gegen die zeitlose Erfahrung des Absurden und Qualvollen zu 
entwickeln?

Stellen wir diese Frage für einen Moment zurück und betrachten noch 
kurz zwei andere Fassungen des Gipfelglücks, zunächst die jüdische. Auch 
im jüdischen Kontext gibt es wie im griechischen einen „Gott über uns“. 
Dieser Bewohner des Sinai oder Hebron ist wie der olympische Zeus der 
Garant von Recht und Gerechtigkeit. Doch anders als die philosophische 
Übersetzung des Zeus in die alles steuernde Vernunft lässt JHWH keine 
Teilhabe an sich zu. Er ist zwar ebenfalls da, er wirkt in die Welt der Men­
schen hinein, ja, er bringt diese Welt anfänglich hervor, doch bleibt er ihr 
merkwürdig entzogen (Ex 33,18-23). Allerdings gibt JHWH den Menschen 
über den Mittler Mose seine Weisung – torah – mit auf den Weg. Die 
Menschen sind in den jüdischen Narrativen ebenfalls unterwegs in eine 
verlorene Heimat – nun nicht mehr nach Ithaka wie Odysseus, sondern 
nach Israel und zwar kollektiv als Volk Gottes. Die Basiserzählung von der 
Befreiung des Gottesvolkes aus der harten Fronarbeit in Ägypten spielt eine 
zentrale Rolle bei der Ausbildung des Judentums. Es geht gerade darum, 
der qualvollen Arbeit, dem Leid, dem Widersinn und der Unterdrückung, 
kurz der Absurdität Ägyptens zu entfliehen, um in einem Land, in dem 
Milch und Honig fließen, heimisch zu werden (Ex 3,17). Gewiss bleibt 
diese Zielbestimmung prekär. Sie generiert nicht nur Hoffnungspotentiale, 
sondern auch neues Unrecht, etwa gegenüber den ursprünglichen Bewoh­
ner:innen des Landes (Dtn 7; Jos 8,24-29). Doch wird allen Ambivalenzen 
zum Trotz die hoffnungsgenerierende Kraft der Erlösungsgeschichte auch 
eine Quelle gegenwärtigen Glücks, etwa in der liturgischen Vergegenwärti­
gung des Auszugs aus Ägypten im Pessachfest. Die rituelle Vergegenwärti­
gung der Befreiung vermag bereits jetzt zu beglücken.

Die diversen Geschichten der jüdischen Bibel werden auch für die 
christliche Religion grundlegend. Für unseren Kontext genügt, dass wir 
einen Aspekt der proleptischen Vergegenwärtigung des Glücks herausgrei­
fen, nämlich das Gebot der Sabbatheiligung (Ex 31,12-17; 35,1-5; Dtn 
5,12-14). Der Sabbat als der siebte Tag der Woche beschreibt die Einkehr 

Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

151

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Menschen in die göttliche Ruhe des Schöpfers (Gen 2,1-3). So lässt 
der Sabbat an jene Gipfelerfahrung des Aristoteles zurückdenken. Es ist 
für das Leben des Menschen im Alltag entscheidend, immer wieder in 
jene Andacht einzukehren. Der Mensch soll stets neu jene Gipfelerfahrung 
machen, die ihn zur Ruhe kommen lässt, die bereits jetzt der Raum für 
Lust, Genuss und Erfüllung ist und die eine eschatologische Vollendung 
des Glücks in Aussicht stellt. Hier ist zu bemerken, dass die Sabbatruhe 
nicht nur selbst ein ethisches Gebot ist, sondern auch den Menschen 
befähigt, tiefer in die göttliche Weisung einzudringen, um in den sechs 
verbleibenden Tagen seine Pflicht gegenüber Gott und seinen Nächsten 
zu erfüllen, und in diesem alltäglichen Tun die Perspektive auf die Gip­
felerfahrung des Feiertags nicht zu vergessen. Schließlich wird seit den 
Makkabäerbüchern (vgl. Dan 12,1-4) auch denjenigen, die in ihrem Leben 
Gerechtigkeit üben, aber vernichtendes Unrecht erfahren, ein Sabbat ver­
heißen jenseits aller sich wiederholenden Mühen der Wochentage dieses 
Lebens. Erst diese eschatologische Vollendung des Sabbats gibt den Mühen 
der einzelnen Menschen, aber auch der menschlichen Gemeinschaft und 
darüber hinaus der gesamten Schöpfung einen Sinn, der zu verstehen ist 
als Verheißung eines vollendeten Glücks. Dieses jüdische Prinzip Hoffnung 
wird zur Blaupause für weitere Vorstellungen einer vollkommenen Welt in 
der christlichen Sphäre.

Für die Geschichte der westlichen Theologie wird freilich die Geschichte 
des Juden Jesus von Nazaret prägend. Der galiläische Wanderprediger ver­
kündet den Anbruch des Gottesreichs. Die Mühen der Niederungen, die 
Qualen des Lebens, die Vergeblichkeiten und Krankheiten werden mehr 
und mehr verwandelt durch die Kraft Gottes. Es wird eine Transformation 
der Welt in das Reich Gottes in Aussicht gestellt. Jesus verkündet, dass 
dieses Reich des Vaters bereits nahe herbeigekommen sei. Bedingung für 
die Erlangung des Glücks ist das Umdenken – metanoía (Mk 1,15). Schon 
jetzt wird eine neue Lebensmöglichkeit eröffnet, die im rückhaltlosen Ver­
trauen auf den Vater und seine wirksame Gegenwart besteht. Jesus nennt 
diese Haltung: Glaube. Das Geschick Jesu ist bekannt. Der vertrauensvolle 
Prediger bleibt selbst auf der Strecke (Mk 4,40; 5,34). Ihm wird der Prozess 
gemacht. Er fällt einem absurden Geschick zum Opfer. Die Verkündigung 
des Königreichs Gottes wird ihm zum Verhängnis. Als politischer Aufrührer 
missverstanden wird er von den römischen Autoritäten zum Tod verurteilt 
(Mk 15). Doch wird sein Scheitern von seinen Anhängern umgedeutet. Der 
Gipfel des Unglücks – der Kreuzestod – wird zur Verheißung der Verwand­

Karlheinz Ruhstorfer

152

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lung allen Leids in göttliche Glückseligkeit (1 Thess 5). Wir werden darauf 
zurückkommen.

Die christliche Theologie ist das Resultat der Verschmelzung dieser 
neuen sinnstiftenden Erzählung mit griechischer erster Philosophie oder 
Theologie. So erscheint beim christlichen, neuplatonischen Aristoteliker 
Thomas von Aquin Christus selbst als der Weg in die göttliche Gegenwart. 
Bereits im Aufbau seiner Summa Theologiae wird dies deutlich. Erster Teil: 
Gott wird als der Grund aller Wirklichkeit eingeführt. In der Tradition 
negativer Theologie bleibt Gott transzendentes Geheimnis. Er ist die von 
aller Vielheit zu unterscheidende absolute Einheit. Dennoch kann aus der 
Vielheit dieser Welt auf Gottes transzendentes Dasein rückgeschlossen wer­
den. Gott ist aber nicht nur absolute Identität mit sich selbst, sondern auch 
Differenz von sich selbst, in trinitarischen Kategorien gesprochen: Er ist 
die Einheit von Vater und Sohn im Heiligen Geist. Zweiter Teil: Nach dem 
Hervorgang aller Geschöpfe und damit aller Differenzen aus der trinitari­
schen Differenzidentität wird der mühevolle Weg der Menschen beschrie­
ben. Das christliche Ringen um Gerechtigkeit in dieser Welt lässt an die 
Mühen des Sisyphos zurückdenken. Doch erfährt diese mühsame Praxis, 
den Menschen und Gott gerecht zu werden, von Gott die maßgebliche Un­
terstützung. Durch die Gnade wird der Weg der Menschen erträglich und 
das Ziel erreichbar. Diese unverfügbare Hilfe gewinnt selbst menschliche 
Gestalt in Jesus von Nazareth. Dritter Teil: Der Gott-Mensch Jesus wird für 
Thomas zum „Weg, der in Gott hinein strebt“ (S.th. I, qu. 2, prooem.). Da­
bei wird Jesus sowohl als inkarnierter göttlicher Logos wie auch als über­
vernünftiger Theos begriffen. Das an Jesus orientierte Tun der Menschen 
führt über die Gerechtigkeit zum Gipfel Gottes. Der Aufstieg kann von 
den Menschen erklommen werden, weil Gott selbst als Mensch den Weg 
gegangen ist. Dieser von Gott selbst eröffnete Weg zum eschatologischen 
Ziel in Gott ist die eigentliche Antwort auf die Absurditäten des Daseins. 
Die Misslichkeiten der Welt werden gemäß der christlichen Theologie als 
eine Folge des Sündenfalls gedeutet. Das Absurde kommt also durch die Tat 
des ersten Menschen in die Welt. Liturgisch wird das Erreichen des Ziels in 
der Feier des Sonntags immer wieder vorweggenommen und entsprechend 
zelebriert. Die rituell vergegenwärtigte Auferstehung Christi nimmt die 
Erlösung von der Absurdität vorweg.

Die Situation der sich mühenden Glaubenden lässt an die Mühen des 
Sisyphos zurückdenken, doch erscheinen durch das Geschick Christi der 
Schweiß und die Tränen der Menschen in einem anderen Licht, in einem 
Licht, das vom Gipfel des Berges ausstrahlt und in seinem Scheinen in das 

Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

153

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Andere, dieses Andere verwandelt. Der Zuspruch des Lichts Christi gibt 
Hoffnung. So singt der Priester in der Osternacht am Feuer die Worte: 
lumen Christi. Und die Gemeinde antwortet: Deo gratias – Gott sei Dank. 
Gedankt wird für die Verwandlung der Nacht in Tag, der Finsternis in 
Licht, des Kreuzes in Auferstehung, die als work in progress verstanden wer­
den muss. Genau dadurch wird das Widerwärtige und Absurde des Lebens 
nicht übersprungen. Die Absurdität bleibt die Erfahrung des Werktags. 
Doch der Sonntag des Lebens eröffnet einen Andachtsraum, in dem der 
logische Zuspruch der Hoffnung gehört werden kann und das Ringen um 
Gerechtigkeit einen vernünftigen Ausblick auf eschatologische Versöhnung 
erhält.

Diese christliche Theologie bildet zusammen mit der griechischen Phi­
losophie die beiden Vorgaben für die neuere Metaphysik. War es für die 
griechische Philosophie möglich, bereits in diesem Leben zur Identität mit 
der göttlichen Vernunft zu finden, so wurde dies in der christlichen Theo­
logie unmöglich. Im Glauben erhält sich ein Moment der Differenz, das 
in dieser Welt nicht aufgehoben werden kann. Im Glauben sind wir noch 
von Gott und der Gegenwart seiner Liebe unterschieden. Doch vermittelt 
die christliche Philosophie der Neuzeit gerade die griechisch gedachte 
Identität mit der christlichen Differenz zur Identität von Identität und 
Differenz. Die von Aristoteles konzipierte Identität und Gegenwart Gottes 
wird mit der bei Thomas angelegten Differenz und Abwesenheit Gottes in 
eine neuartige Gegenwart des Absoluten im Geist aufgehoben, welche als 
dialektische Identität der Gegensätze zu denken ist und in der Philosophie 
selbst praktiziert wird. Die Philosophie selbst wird im Denken von Georg 
Wilhelm Friedrich Hegel Gottesdienst (vgl. Hegel 1993: 4). Der Deutsche 
Idealismus radikalisiert den alten Gedanken einer vernunftdurchwirkten 
Welt. Die „Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften“ – Hegels 
systematische Entfaltung seines Denkens – vollzieht eine Kreisbewegung, 
die an die Wiederholungstat des Sisyphus erinnert.4 Doch ist bei Hegel 
die Bewegung dem Leben des Ewigen inhärent. Die Gipfelerfahrung ist 

4 Dies soll kurz am Aufbau von Hegels „Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaf­
ten“ veranschaulicht werden. Erster Teil: Im Anfang ist die absolute Unbestimmtheit 
des Seins, die zugleich als Nichts aufgefasst werden kann. Damit transformiert Hegel 
die traditionelle negative Theologie. Gott ist das Nichts von allem. Doch durch innere 
Selbstbewegung und Selbstdifferenzierung des Seins und des Wesens entwickelt sich 
schließlich im Fortgang der Logik der Begriff. Durch einen Akt der Befreiung setzt sich 
der Begriff, d. h. der göttliche Logos, der im Anfang ist. Bereits hier ist der Grund für 
alle Lust und alles Glück gelegt: „Als für sich existierend heißt diese Befreiung Ich, als 

Karlheinz Ruhstorfer

154

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dabei durchaus nicht isoliert vom Weg des Aufstiegs. So sehr der Genuss 
der Versöhnung im Ziel vollendet ist, so sehr vollzieht sich die Vollendung 
auf dem Weg durch die bestimmte Negativität der jeweiligen Besonderheit. 
Jedes besondere Moment hat seine eigene Finalität und sein eigenes Recht, 
ist es doch in lebendiger Verbindung mit dem Ganzen und geht doch in 
dessen Allgemeinheit auf, um so im Einzelnen wirklich zu werden. Dabei 
zeigt sich, dass „die Natur der Sache, der Begriff, es ist, der sich fortbewegt 
und entwickelt, und diese Bewegung ebenso sehr die Tätigkeit des Erken­
nens ist, die ewige an und für sich seiende Idee sich ewig als absoluter 
Geist betätigt, erzeugt und genießt“ (§577; 1970b: 394). Mit diesem Satz 
endet die „Enzyklopädie“. Das letzte Wort des hegelschen Systems lautet 
genießen. Es handelt sich dabei um ein lebendiges Tätigkeitswort und keine 
tote Substanz. Auf dieses Wort folgt nur noch ein langes Zitat jener Stelle 
aus dem 12. Buch der Metaphysik, wo die Gegenwart der Vernunft als Sache 
höchster Lust beschrieben wird.

Die besondere Arbeit der Philosophie, durch die sie sich von der Religi­
on unterscheidet, besteht in der wissenschaftlichen Tätigkeit des Geistes. 
Wegen ihrer anspruchsvollen Komplexität bietet die Wissenschaft der Phi­
losophie die Wahrheit und damit das Glück für nur wenige Menschen. 

zu ihrer Totalität entwickelt freier Geist, als Empfindung Liebe, als Genuß Seligkeit“ 
(§159; 1970a: 306).
Zweiter Teil: Den Gegensatz zum Reich der Logik bildet bei Hegel das Reich der Natur. 
Sie ist das Nichtgöttliche. Die aus dem Begriff entlassene Natur oder sinnliche Welt 
entfaltet sich ihrerseits und differenziert sich aus bis zum Entstehen des endlichen 
Geistes des Menschen. Deshalb aber bleibt die Natur für den Menschen nichts Frem­
des. Sie ist die andere Seite des prinzipiellen Logos und mithin auch selbst potenziell 
vernünftig. Und selbst noch das Widervernünftige, das Nichtbegreifbare, der Schmerz, 
das Leid und der Tod haben im Gesamtgefüge der Natur und der Welt ihren Ort. 
Doch kommt ihnen nicht das letzte Wort zu. Das letzte Wort hat das anfängliche 
Wort, das Hegel Begriff nennt. Seine Tätigkeit ist es, in einem unendlichen Prozess die 
Differenzen zu versöhnen.
Dritter Teil: Im Versöhnen der Gegensätze hat der Geist sein Leben und seine Wirk­
lichkeit. Diese Tätigkeit beginnt im Individuum. Doch beschränkt Hegel den Geist 
nicht auf die Subjektivität. Auch in der sozialen Objektivität von Recht, Moralität und 
Sittlichkeit wirkt der Geist als absoluter Begriff. Er vollendet seinen Weg in Kunst, 
Religion und Philosophie. In ihnen vollzieht sich die Versöhnung von subjektiver 
Geistigkeit des einzelnen Menschen und die Objektivität der Gemeinschaft durch 
die alle Differenzen vermittelnde Tätigkeit des Geistes als reine Bewegung. In dieser 
Bewegung hat der Begriff seine Lebendigkeit. So dürfen gerade bei Hegel Gott und die 
Vollendung nicht als statische Fixierung bestehender Verhältnisse vorgestellt werden, 
vielmehr befinden sich Gott, Welt und Mensch, Logik, Natur und Geist in einer kom­
plexen und dynamischen Gemeinschaft, in deren Bewegung wird Gott zum Ereignis.

Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

155

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gleichwohl bleibt auch die Philosophie Theologie, und die Beschäftigung 
mit ihr ist Gottesdienst (vgl. Hegel 1993: 4). Die Religion hingegen eröffnet 
für Hegel – wie im Übrigen schon für Thomas – den breiten Zugang 
zur Wahrheit und damit zur beseligenden Gegenwart Gottes für alle Men­
schen. Gerade auch der religiöse Gottesdienst, der vom philosophischen 
Gottesdienst zu unterscheiden ist, lässt die göttliche Präsenz und damit 
die Glückseligkeit für Menschen jedweder Herkunft und Schicht erfahrbar 
werden. Der Zweck von Philosophie und Religion besteht nicht zuletzt in 
der Aufhebung der Absurdität des Daseins in lustvolle Tätigkeit des Geistes, 
die gleichwohl auch mühsame Arbeit bleibt.

Hegel verbindet gewissermaßen Aristoteles und Thomas von Aquin. 
Gemeinsam ist den drei Philosophen, dass die Welt gerade nicht absurd, 
widersinnig oder geistlos ist. Der Gipfel des Berges ist nicht leer, sondern 
bewohnt von einem beseligenden, versöhnenden und zugleich vernünftigen 
Geist, der zum Geist der Menschen in einer jeweils epochal verschiedenen 
bestimmten Relation steht:

Bei Aristoteles steht dieses sich selbst denkende Denken Gottes als Quelle 
allen Glücks und aller Lust über der Welt der Menschen. Die Differenz von 
Gott und Mensch kann mit den Relationskategorien Substanz und Akzidens 
gefasst werden. Die Substanz der Menschenwelt besteht in der vernünftigen 
Glückseligkeit Gottes.

Bei Thomas geht die göttliche Substanz selbst in die Welt ein und wird 
Mensch unter Menschen. Damit bestimmt sich die Ursache der Welt auch 
noch zur Ursache der Erlösung und mithin zur Glückseligkeit der Men­
schen fort. Die Vollendung der Erlösten steht am Ende der Zeit in der 
Wiederkunft Christi als Richter. Gott bewirkt die Glückseligkeit.

Bei Hegel nun wird die Ursache zur Wirkung und die Wirkung zur 
Ursache. So kann die Realisierung menschlicher Freiheit auch als Verwirk­
lichung Gottes aufgefasst werden und mithin als Gegenwart des Geistes 
in uns. Göttlicher Geist und menschlicher Geist bilden eine Gemeinschaft, 
und die dialektische Geistesgegenwart wird erfahren als höchster Genuss.

5. Doing Reason der Gegenwart oder das Johannesevangelium gegen den 
Mythos von Sisyphus

Ohne Zweifel haben sich in unserer Gegenwart die hier beschriebenen 
onto-theo-logischen Konstruktionen ebenso in die Unterwelt verabschie­
det wie die modernen Substitute des onto-theo-logischen Glücks, etwa 

Karlheinz Ruhstorfer

156

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die kommunistische Gesellschaft oder die Herrschaft des Übermenschen 
oder die Ankunft des Seins. Deshalb kann auch der Mythos von Sisyphus, 
der gerade den Kampf gegen die Imaginationen und Narrationen der Voll­
endung heroisiert und paradoxerweise in diesem Kampf ein Residuum des 
Glücks findet, nicht mehr als das Leitbild heutiger Glücksvorstellungen 
gelten. Mittlerweile aber vollzieht sich in unseren Tagen das Schauspiel, 
dass auch noch die Dekonstruktionen der onto-theo-logischen Großerzäh­
lungen und deren moderner Negationen langsam, aber unaufhaltsam in 
den Hades der Geschichte versinken. Aber was könnte an deren Stelle 
treten, wenn wir mit metaphysischem und nachmetaphysischem Denken 
auch lineare Geschichtsbilder in Frage stellen? Was aber wird aus den 
Glücksphantasmen der Geschichte? Vielleicht empfiehlt es sich auch in den 
Transformationsprozessen unserer Tage, noch einmal wie Odysseus hinab­
zusteigen in das Reich des Todes, um Wegweisungen zu finden – allerdings 
nicht in eine andere Zukunft, sondern in das Herz der Gegenwart. Lassen 
wir uns beraten durch die Geschichte(n), um in deren Texturen Spuren 
des Glücks zu finden, Spuren, die unser aktuelles Tages-Ich ebenso wie 
unsere kollektiven Selbstverständnisse in ihrer alltäglichen und banalen 
Betriebsamkeit aufzuschrecken vermögen. Dieser Schrecken kann auf ein 
von den Absurditäten des Alltags in Anspruch genommenes und von den 
Betriebsamkeiten des Lebens gefangen genommenes Selbstverständnis heil­
sam wirken. Von der Postmoderne haben wir gelernt, dass es nicht nur 
Wissen gibt, das menschliche Subjekte generieren, sondern auch ein Wis­
sen, das seinerseits Subjekte konstituiert. Es gibt die „eigenständig selbstfor­
mende Wirksamkeit des Wissens“, die ihrerseits Wirklichkeit konstruiert 
(siehe Vogelmann 2022). Dieses Wissen gilt es, in seiner eigentümlichen 
Erbaulichkeit zu erschließen. Wie schon Frieder Vogelmann gezeigt hat, ist 
die Wahrheit als konstruktive Kraft dem Wissen inhärent.

Im Archiv der Geschichte(n) finden wir neben den griechischen Mythen, 
zu denen auch die Sisyphusgeschichte gehört, die biblischen Erzählungen 
des Alten und Neuen Testaments. Gerade sie wurden zwei Jahrtausende 
lang als ein Wissen von eigenständig selbstformender Wirksamkeit aufgefasst, 
ein Wissen, das auf ein Leben in erfüllter Gegenwart, ein Leben im von 
Gott verheißenen Land und mehr noch ein Leben in der Gegenwart 
Gottes zielt. Zudem haben diese Erzählungen quer durch verschiedene 
Kulturen und Zeiten in unterschiedlichster Weise die Vernunft angespro­
chen und mehr noch eine eigentümliche Vernunft hervorgerufen, die diese 
Verheißung wahrgenommen hat. Diese angesprochene Vernunft formte und 
förderte nicht nur die Ausbildung von Subjekten, Gruppen und ganzen Ge­

Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

157

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sellschaften, sondern verhieß und vermittelte die Erfahrung von göttlicher 
Glückseligkeit.

Die Pragmatik der Vernunft vermag als ein doing reason auch heute die 
wirksame Performanz von Texten zu inszenieren. Dabei bilden die epocha­
len Vernunfttypen von Metaphysik, Moderne und Postmoderne gemeinsam 
eine Bühne, auf der die Schrifttexte ihre Wirksamkeit entfalten können. 
Ihre Aufführung inszeniert sich als ein transformativer Sprechakt Gottes, 
der unsere Lebens- und Welterfahrung verwandeln soll. Diese transforma­
tive Performanz des Wortes auf der gemeinsamen Bühne des konstruktiven 
Denkraums der Metaphysik, des destruktiven Denkraums der Moderne 
und des dekonstruktiven Denkraums der Postmoderne möchte ich nun 
zum Abschluss unserer Überlegungen anhand des Prologs aus dem Johan­
nesevangelium spielerisch andeuten. 

Die Performanz des Johannesevangeliums beginnt mit den Worten: „Im 
Anfang war das Wort“. Griechisch gedacht: „Im Prinzip ist der Logos“. 
Wenn wir nun die Logik des Gedankens in seiner prinzipiellen Kraft her­
vorheben, fangen wir an, theo-logisch zu denken. Logos, Sinn und Vernunft 
stehen im Vordergrund, und dem doing reason kommt eine schlechthin 
begründende Bedeutung zu. So könnte man auch sagen: „Die Logik ist 
das Prinzip.“ Oder: „Im Anfang wirkt die Vernunft“. Johannes interpretiert 
diesen Gedanken allerdings sofort theo-logisch, indem er fortfährt: „Und 
das Wort war bei dem Gott, und ein Gott war das Wort.“ Gott selbst rückt 
in das Blickfeld, genauer in das Sprachfeld. Gott teilt sich selbst im Wort 
mit. Dabei wird die prinzipielle Wirksamkeit der logischen Vernunft mit 
dem Sagen Gottes selbst identifiziert. Ja, Wort und Gott sowie Vernunft 
und Gott werden miteinander gleichgesetzt. Zugleich aber unterscheidet 
das Evangelium den Logos und den Gott. Doch gerade deshalb erscheinen 
Theo-logie und Theo-logie als zwei Seiten desselben Anfangs. Gott spricht, 
und: Gott spricht logisch.

Das darin ausgesprochene Wissen konstituiert die Welt. So ist Johannes 
1,1 eine Anspielung auf Gen 1,1, wo es heißt: „Im Anfang schuf Gott Himmel 
und Erde. Und die Erde war wüst und wirr.“ Die anfängliche Sprache 
Gottes gibt der Welt ihre Struktur und ihre Form, ja sie vermag Dinge 
performativ hervorzubringen. Gott spricht: „Es werde“. Und: Es wird. Das 
anfängliche Sprechen ist kreativ. Die Welt, in der wir leben, wird zum 
Sprechakt der Sprache selbst; in der Sprache realisiert sich der Logos. 
Der:die anfängliche Sprecher:in wird Gott genannt, dessen Wesen darin 
besteht, Sprechakt zu sein. Diese Handlung ist zugleich der prinzipielle 
Denkakt. „Und Gott war das Denken. Alles ist durch es geworden“. Einmal 

Karlheinz Ruhstorfer

158

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mehr findet sich jene eigenständig selbstformende Wirksamkeit des Wissens, 
das in seiner Performanz erst seine Sache hervorbringt und sie nicht nur 
hervorbringt, sondern sie vielmehr auch in ihrer Güte bestimmt, wird die 
geschaffene Welt doch als „sehr gut“ bezeichnet. Genau dieses Qualitätsur­
teil wird als Grund unserer Hoffnung eingeführt, zielt es doch darauf, in 
Aussicht zu stellen, dass es – angesichts der offenkundigen Finsternisse – 
wieder gut zu werden vermag, weil es immer schon gut ist.

Das doing reason erscheint in unserem Denkspiel gleichsam als ein lit­
urgischer Sprechakt oder eine religiöse Lektüre des Textes. Der Zweck des 
Spiels ist es, Einsicht, Aufklärung, ja sogar Erleuchtung zu inszenieren. So 
legen sich diese Worte als das Licht nahe, das in den Dunkelheiten der Welt 
leuchtet. „Und das Licht leuchtet in der Finsternis, und die Finsternis hat es 
nicht erfasst“ (1,5). Obwohl es uns gerade wegen des außerordentlichen An­
spruchs des Gesagten, aber auch wegen seiner behaupteten Selbstverständ­
lichkeit nicht leichtfällt, in den Banalitäten unseres Alltags die Sache zu 
erfassen oder zu begreifen oder auch nur nachzuvollziehen, geht der Text 
noch weiter, wenn er unterstellt, dass genau dieses Licht jeden Menschen, 
der zur Welt kommt, erleuchte (1,9). Gemäß dieser Unterstellung trägt jeder 
Mensch das Wort Gottes in sich und ist deshalb Kind Gottes. Zugleich aber 
ist einfach gesagt, dass prinzipiell in allen Menschen das Licht der Vernunft 
und die Klarheit der Sprache angelegt ist, gleich ob sie nun dieses Licht 
aktuell begreifen oder nicht. Diese Anlage zu aktualisieren ist die Absicht 
des Evangeliums. Eben deshalb gibt es sich als frohe Botschaft aus.

Das menschliche Denken kann sich in Andenken und Andacht verwan­
deln, weshalb auch der religiöse Glaube mit dem doing reason eng verwandt 
ist. Beide sind nicht dasselbe, doch können beide vom Selben handeln. Der 
Glaube geht insofern über das Wissen hinaus, als er in der Andacht Gott 
selbst vernimmt, sich auf ihn:sie verlässt. So vernimmt der Glaube nicht 
nur die Gegenwart Gottes, sondern er weiß diese in allem am Werk. Der 
Glaube bezieht sich auf die Wirklichkeit und Wirksamkeit des göttlichen 
Logos im Fleisch, in der Materie, in den Niederungen der Erde. So verstan­
den ist der Glaube die religiöse Form des theo-logischen doing reason. Doch 
schon die Pragmatik der theo-logischen Vernunft lichtet das Absurde, wenn 
wir einsehen, dass alle Dinge aus einer anfänglichen Logik stammen, die 
besagt, dass im Anfang, im Prinzip, im Grunde alles sinnvoll, vernünftig 
und gut ist – gegen allen empirischen Anschein. Das ist auch der Sinn von 
Hegels provokantem Satz: „Was vernünftig ist, das ist wirklich; und was 
wirklich ist, das ist vernünftig“ (Hegel 1970c: 24). Die Absurditäten und 
Finsternisse der Welt sind nicht zu bestreiten. Doch erzählen gerade die 

Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

159

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geschichten etwa der Bibel, in einer Weise, welche die Vernunft angespro­
chen hat, warum und wie es auch wirklich wieder gut und damit auch 
wieder vernünftig werden kann. Es ist die erzählte Performanz des Logos 
selbst, welche die Verwandlung der Absurditäten der sinnlichen Welt auf 
den Weg bringt. Im Johannesevangelium wird dieser Weg in der Geschichte 
Jesu konkret. Im fleischgewordenen Wort wird das göttliche doing reason 
in einer Weise anschaulich, welche die Lesenden und Mitdenkenden in die 
Geschichte hineinzieht und transformiert. In dieser Hineinnahme transgre­
diert die Vernunft die Grenzen des Fleisches und damit der alltäglichen 
Welt.

(1) Wir bewegen uns mit unserer kalkulierten Grenzüberschreitung 
durchaus auch in der onto-theo-logischen Spur, die von Aristoteles über 
Thomas zu Hegel führt. Die onto-theo-logische Tradition (Metaphysik) 
stellt eine rationale Verbindung her zwischen den Begriffen: theós, lógos 
und ón. Also zwischen Gott und Wort, Denken und Sein, Dasein und 
Präsentsein. In der Präsenz der Vernunft ergibt sich Gott im Begriff als 
Präsent. Dieser Begriff ist die eigenständig selbstformende Wirksamkeit des 
Wissens, das angenommen werden kann im Vertrauen auf seine vernünftige 
Überzeugungskraft. Das Wissen zeugt von Gott, der dieses Wissen erzeugt 
als sein von ihm unterschiedenes Wissen, das er selbst ist. Gott ist im 
onto-theo-logischen Denkraum die reine Vernunft, das logische Signifikat 
und der sich selbst begreifende Begriff, wie er sich im Menschen verwirk­
licht. (2) Innerhalb der bio-anthropo-logischen Sphäre (Moderne) denken 
wir Menschen uns dieses Wissen aus. Die sinnliche Wirklichkeit ist stets 
ursprünglicher als die sie beschreibende Sprache, wobei das Wort selbst 
reines Fleisch ist und bleibt, während sich die Vernunft als ein Vermögen 
des inkarnierten und vergesellschafteten Menschen versteht. Die technische 
Vernunft hilft dem Menschen, den existenziellen Entzug an Lebensfülle, an 
gegenwärtigem Glück sowie an gerechter Verteilung der Mittel des Lebens 
zu überwinden. Doch hinterlässt die verlorene Mitte des Lebens eine Leer­
stelle, die ein unstillbares Begehren erweckt. (3) Im tele-semeio-logischen 
Echoraum klingt das Wort in den Zeichen der Zeit und den Zwischentönen 
der Sprache nach und zwar im Zwischenraum von Fleisch und Fleisch, 
Mensch und Mensch, Wort und Wort. Die Vernunft vermag die Gegenwart 
des Fleisches nicht mehr zu erfassen oder zu berühren, wohl aber spürt sie 
diese auf im Vorübergang des:der Anderen. Im Spiel der Signifikanten (3), 
in der Wirklichkeit der sinnlichen Referenz (2) und in der Begrifflichkeit 
der Vernunft (1) vollzieht sich in je eigener Weise das doing reason, das 
Absurditäten des Denkens, Lebens und Sprechens zur Gegenwart der ge­

Karlheinz Ruhstorfer

160

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dachten Einsicht, der wahrgenommenen Sache und des vernommenen Zei­
chens aufklären will. In Zeichen, Sache und Einsicht formt sich das Wissen 
Gottes erneut als erfüllte Präsenz des Präsents im Präsens. Dieses Wissen ist 
ein gleichermaßen gefährliches wie auch gefährdetes phármakon, das die 
Absurdität heilen kann, das aber stets auch gewaltsam missbraucht werden 
kann. Nur wenn die Unverfügbarkeit dieses Wissens erkannt ist, kann sich 
eine nachhaltige Heilung ereignen.

Entscheidend für eine heilsame Antwort auf die Absurdität des Daseins 
ist nun die Verhältnisbestimmung der göttlichen Wirksamkeit zur mensch­
lichen. Die johanneische Erzählung macht klar, dass sich Gott selbst ver­
stricken lässt in diese absurde Welt. Gott kommt dem Menschen bis zur 
Ununterscheidbarkeit nahe, weil Gott, Wort und Fleisch unauflöslich in­
einander verwoben sind. Die göttliche Vernünftigkeit lässt sich mit der 
menschlichen Unvernunft ein und so unterwirft sie sich der Absurdität der 
Menschenwelt bis zur tödlichen Passivität. Doch im reinen Passiv Gottes, 
in seinem Leiden und in seiner ohnmächtigen Untätigkeit offenbart sich 
im Tiefpunkt der Unvernunft die erneuernde Macht der Logik und damit 
die versöhnende Kraft des Geistes. In politischen Termini gesprochen drängt 
dieser Prozess zur Revolution. Zwar fällt das Licht zunächst der Finsternis 
zum Opfer; Menschen werden Opfer von Menschen; Menschen enteignen 
Menschen, verletzen Menschen, töten Menschen; ja die gesamte Schöpfung 
ist der Macht des Todes ausgesetzt. Doch wird im Äußersten der Kreislauf 
der Schuld und des Todes durchbrochen. Eine Revolution der bestehenden 
Verhältnisse wird nicht nur möglich, sie wird wirklich. Die politische Impli­
kation dieser Wende, die mit Tod und Auferstehung Jesu verbunden ist, 
liegt auf der Hand. Eine neue soziale Praxis wird notwendig.

Dem Abgrund des faktischen Unrechts entspringt der revolutionäre Geist 
Gottes. So lautet das letzte Wort Jesu am Kreuz bei Johannes: „Es ist voll­
bracht. Und er neigte sein Haupt und gab seinen Geist auf “ (Joh 19,30). Es 
ist der scheinbare Sieg der Absurdität des Bösen, der die überlegene Macht 
der göttlichen Vernunft offenbart. Diese ist den Menschen zugänglich als 
Geist. Denn die letzte Performanz Jesu besteht in der Übergabe seines 
Geistes an die Seinen. So kann die Beschreibung des Verscheidens Jesu 
auch übersetzt werden: „Und er übergab den Geist“ (19,30). In der Überga­
be seines Geistes an die Menschen wird die performative Kommunikation 
Gottes mit den Menschen gestiftet. Im Geist des zwar verschiedenen, jedoch 
zugleich auch auferstandenen Jesus eröffnet sich eine neue Perspektive. So 
vollzieht sich in der Absenz der Übergang in die Präsenz, und in nichts 
anderem als im Entzug offenbart sich der Weg in die Fülle. Das Absurde 

Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

161

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verweist auf den letzten Sinn, der freilich erst noch in Tat umgesetzt werden 
will, da nur in der sinnvollen Tat die Auferstehung des Fleisches als Beginn 
des neuen Lebens wirklich wird.

Die Erzählung des Johannesevangeliums hat den Zweck, diese Wirksam­
keit Gottes in dieser Welt performativ zu erzeugen. Das Leben jedes Men­
schen ist potenziell doing lógos: „Er war das Licht, das jeden Menschen 
erleuchtet, der in diese Welt kommt“ (Joh 1,9). Damit freilich wird auch der 
Widerspruch noch weitergetrieben. Das Nichtgöttliche der Welt wird selbst 
zum Göttlichen. Gott teilt sich selbst in Gott (lógos) und Nichtgott (sárx). 
Damit erscheint die Welt, dieser obskure Ort, an dem wir Menschen leben, 
jedenfalls in einem anderen Licht. Im Fleisch vollzieht sich die Performanz 
des göttlichen Lichts, das zugleich Wort Gottes ist. Dieses neue Licht, in 
dem die Welt hier erscheint, verändert die Menschen, wenn das selbstwirk­
same Wissen des biblischen Textes in der Dunkelheit die Spuren dieses 
Lichts sichtbar werden lässt und zwar als das Aufspüren der Spur Gottes 
auf dem Antlitz des/der Anderen. Gerade diese Différance des Andersseins 
stiftet Gemeinschaft.

Die eine Welt der sozialen Differenzen resultiert aus der Performanz 
göttlicher Selbstunterscheidung im doing lógos, weil es der göttliche Logos 
ist, der in die menschliche Vernunft gestreut hat. Diese kann als die ande­
re, die prekäre, gefährliche Seite der göttlichen Vernunft gedacht werden. 
Deshalb kann und soll sie sich aufraffen zur Wahrnehmung der göttlichen 
Logik der Liebe in den je Anderen. Dabei werden Grenzen überschritten: 
zwischen Wort und Sache, Denken und Ding, Gott und Mensch, Mensch 
und Mensch, Mensch und Tier, Geist und Materie usw. Das derart gestreute 
Wort bewirkt zum anderen eine Sammlung, Vereinigung oder com-unica­
tio, wenn es eine Kommunikation zwischen dem und zwischen den Ver­
schiedenen auf den Weg bringt. Das hier angedachte doing lógos drängt 
zu einem umfassenden Parlament, einem planetarischen Gesprächsraum, 
der universal ist, weil er Gott, Mensch, Tiere, Pflanzen und Dinge umfasst 
(vgl. Latour 2010). In diesem Parlament wird die Performanz des Wortes zu 
einer Performanz des Fleisches. Das doing lógos wird zu einem doing sárx.

Diese performative Verbindung von Logos und Materie kann als Schrift 
der Welt gelesen werden. Gott schreibt sich in die Welt ein, und die Welt 
schreibt sich in Gott ein. So wird die Welt, in der wir Menschen woh­
nen, als écriture des anfänglichen lógos deutbar. Dieser erscheint als der 
transzendente Signifikant, das anfängliche oder prinzipielle Zeichen, das 
sich in das unendliche Spiel der Signifikanten streut. Die Sinnlosigkeit der 
Welt wird dadurch mit Sinn geflutet. Die Inflation des Sinns wäscht die 

Karlheinz Ruhstorfer

162

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Absurdität der Welt hinweg. Diese Klärung, Aufklärung und Verklärung 
der Welt bleibt selbst eine performative Zeichenhandlung, in die wir ein­
gebunden werden und die wir aneinander vollziehen müssen. Insofern 
aber im Überfluss des Sinns auch noch das besondere Wort Gottes mit 
seiner sinnstiftenden Kraft vernehmbar bleiben soll, muss die eigenständig 
selbstformende Wirksamkeit des göttlichen Wortes immer wieder als solche 
manifest werden. Es bedarf deshalb auch der Reduktion des Sinns oder der 
Deflation des Wissens. Diese Rückführung des Sinns auf das anfängliche 
Wort kann als die Arbeit der kritischen Vernunft verstanden werden, die 
immer auch praktisch wird.

Das bedeutet, dass die Gottesgegenwart im Geist, die das absurde Dun­
kel der Welt in Licht transformiert, nicht nur als intellektueller Akt gedacht 
werden kann. Dieser Akt der Gottesgegenwart, in dem sich Gott selbst 
vollzieht, wird in der Fluchtlinie des Johannesevangeliums auch als tätige 
Liebe vorgestellt. Liebe meint hier in einem weiten Sinn jene versöhnende 
Wirklichkeit Gottes, die Feinde versöhnt, Liebende vereint, Verschiedenes 
zusammenbringt und sie genau dadurch überhaupt erst zu sich kommen 
lässt. Doing lógos und doing flesh bestimmen sich nun fort zum doing love. 
Es geht dabei um die alltägliche Performanz der Liebe. Gotteserfahrung 
wird zur Liebeserfahrung. Deshalb muss das theoretische doing reason im­
mer auch begleitet werden von einem praktischen oder poietischen making 
love, das immer eine politische Dimension besitzt.

Im 13. Kapitel des Johannesevangeliums gibt es nun eine verblüffende 
Zeichenhandlung, die als revolutionärer Akt, als höchste Gastfreundschaft 
oder als Vollendung der Liebe betrachtet werden kann. Es vollzieht sich 
darin zeichenhaft der Umsturz der bestehenden Verhältnisse, wenn Macht­
strukturen aufgebrochen werden: „[...] da steht er vom Mahl auf und zieht 
das Obergewand aus, nimmt ein Leinentuch und bindet es sich um; dann 
gießt er Wasser in das Becken und fängt an, den Jüngern die Füße zu wa­
schen und sie mit dem Tuch, das er sich umgebunden hat, abzutrocknen“ 
(13,4f ).

Literaturverzeichnis

Aristoteles: Metaphysik (= Philosophische Schriften in sechs Bänden 5). Hamburg 
1995.

Camus, Albert: Der Mythos des Sisyphos. Reinbek bei Hamburg 2000.
Derrida, Jacques: Die Différance, in: ders.: Randgänge der Philosophie. Wien 1988, 

29-52.

Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

163

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Derrida, Jacques: Gesetzeskraft: Der „mystische Grund der Autorität“. Frankfurt am 
Main 1991.

Derrida, Jacques: Den Tod geben, in: Anselm Haverkamp (Hg.): Gewalt und Gerech­
tigkeit: Derrida – Benjamin. Frankfurt am Main 1994, 331-445.

Diels, Hermann: Die Fragmente der Vorsokratiker, hg. v. Walther Kranz. 19. Auflage, 
Berlin 1996.

Foucault, Michel: Schriften, Band 1: 1954-1969. Frankfurt am Main 2001.
Foucault, Michel: Schriften, Band 4: 1980-1988. Frankfurt am Main 2005.
Foucault, Michel: Archäologie des Wissens. 19. Auflage, Frankfurt am Main 2020.
Georges, Heinrich: Ausführliches lateinisch-deutsches Handwörterbuch. Band 2, I–Z. 

11. Auflage, Basel 1962.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften 

im Grundrisse, Band 1 (= Werke in zwanzig Bänden 8). Frankfurt am Main 1970a.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften 

im Grundrisse, Band 3 (= Werke in zwanzig Bänden 10). Frankfurt am Main 1970b.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien der Philosophie des Rechts (= Werke in 

zwanzig Bänden 7). Frankfurt am Main 1970c.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Philosophie der Religion, Band 

1: Einleitung. Der Begriff der Religion, hg. v. Walter Jaeschke. Hamburg 1993.
Homer, Odyssee, übers. v. Wolfgang Schadewald. 8. Auflage, Hamburg 2008.
Latour, Bruno: Das Parlament der Dinge: Für eine politische Ökologie. Frankfurt am 

Main 2010.
Mansfeld, Jaap: Die Vorsokratiker. Band 1. Stuttgart 1983.
Ruhstorfer, Karlheinz: Konversionen: Eine Archäologie der Bestimmung des Menschen 

bei Foucault, Nietzsche, Augustinus und Paulus. Paderborn usw. 2004.
Ruhstorfer, Karlheinz: „Der Gottmensch in Knechtsgestalt“: Marx, Nietzsche, 

Heidegger – drei maßgebliche Negationen metaphysischer Christologie, in: Babette 
Babich et al. (Hg.): Heidegger & Nietzsche (= Elementa. Schriften zur Philosophie 
und ihrer Problemgeschichte). Amsterdam/New York 2012, 15-42.

Ruhstorfer, Karlheinz: Trinität und Postmoderne: Unterwegs zum Grund der Ge­
schichte, in: Thomas Marschler, Thomas Schärtl-Trendel (Hg.): Herausforderungen 
und Modifikationen des klassischen Theismus, Band 1 (= Studien zur Systematischen 
Theologie und Ethik 16,1). Münster 2019, 247-309.

Spivak, Gayatri Chakravorty: Kritik der postkolonialen Vernunft: Hin zu einer Ge­
schichte der verrinnenden Gegenwart. Stuttgart 2014.

Vogelmann, Frieder: Die Wirksamkeit des Wissens: Eine politische Epistemologie. 
Berlin 2022.

Von Aquin, Thomas: Summa theologiae. Editio Leonina. Rom 1888.

Karlheinz Ruhstorfer

164

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

