Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

Karlheinz Ruhstorfer

Abstract

The text analyzes the challenges of absurdity in human life and the fundamental question of a
successful life from a theological perspective. It begins with the observation that absurdity shapes
human experience and finds its philosophical expression in the work of Albert Camus. Camus’
myth of Sisyphus illustrates the individual's struggle in a fundamentally meaningless world,
where the struggle itself is interpreted as a form of happiness. Furthermore, the postmodern
deconstruction of both metaphysical and modern concepts of happiness is discussed, highlighting
the fragility of identity and the search for meaning. The text emphasizes the need to develop
new concepts of happiness beyond the absurd that incorporate historical and cultural dimensions.
Through the analysis of ontological and theological constructs, particularly from the Gospel of
John, a performative approach to theology is proposed, understanding “doing reason” as a means
to access the divine presence in everyday life. The contribution concludes with a positive vision
of theologically oriented reason, which transforms the abysmal and absurd nature of existence and
emphasizes love as the fundamental principle of human action.

Key-Words
Absurdity, Theology, Albert Camus, Sisyphus, Happiness, Postmodernism, Deconstruction, Di-
vine presence, Doing reason

Es gibt nur wirklich ein ernstes theologisches Problem: das gliickliche
Leben. Die Entscheidung, ob das Leben gliickt oder nicht, beantwortet
die Grundfrage der Theologie. Alles andere kommt erst spdter. Das sind
Spielereien. Zunéchst heifit es, Antwort geben.

1. Einleitung

Die unmittelbare Erfahrung von Menschen, die sich nicht von Ignoranz,
Ideologien und Oberflachlichkeiten oder von Konsumgiitern, Gliickstrau-
men und medialem Lirm betduben lassen, ist doch die: Das Leben ist
absurd! Die Liste von Absurdititen des Alltags, der Politik und der Kirchen
ist lang. Allzu bekannt sind diese Phianomene. Vermutlich haben wir uns
lingst an den ganz normalen Wahnsinn gewohnt, denn diese Abstrusitdten
des Lebens lassen wohl nur wenige Menschen an Selbstmord denken. Ca-

139

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karlheinz Ruhstorfer

mus’ Pathos der Sinnlosigkeit scheint uns fremd geworden zu sein. Doch
stellen sich unabweisbar immer weiter die groflen Fragen nach dem gelin-
genden Leben und nach dem individuellen und kollektiven Gliick, auch
wenn sie heute anders als zur Zeit Camus’ beantwortet werden miissen.
Doch warum und inwiefern ist es anders geworden? Und wie kénnen wir
diese Fragen heute beantworten? Um das zu verstehen, ist es geboten, den
Begriff des Absurden zu unterscheiden.

Da ist einerseits die zeitlose Absurditiit des Lebens, die unbestreitbare Wi-
dersinnigkeit der Welt und die offensichtige Sinnlosigkeit des menschlichen
Tuns. Entsprechende Erfahrungen hat es immer gegeben und wird es im-
mer geben. Die abgriindige Einsicht, dass das Leben miihsam bleibt, dass
Menschen einander unsdgliche Grausamkeiten antun und dass am Ende
der Tod alles vernichtet, ist so alt wie die Menschheit. Doch zugleich haben
Menschen dieser Grunderfahrung der Absurditit immer wieder auch Kon-
zepte der Sinnhaftigkeit und des Gliicks entgegengesetzt.

Und da ist andererseits jene besondere Zeit des Absurden, der Camus
in seinem Werk ein Denkmal gesetzt hat. Die Philosophie des Absurden
betritt zu einem bestimmten geistesgeschichtlichen Moment die Biithne des
Denkens und sie verschwindet bald darauf auch wieder. Denn es gab Zei-
ten, in denen die pragenden philosophischen Stromungen gerade die Ver-
niinftigkeit der Welt trotz des Absurden oder sogar in ihm nachweisen zu
konnen meinten und zugleich die vollendete Gliickseligkeit des Menschen
als eine reale Moglichkeit ansahen. Und es gibt zahlreiche Philosophien,
die weder den Selbstmord noch das Absurde als zentrales Problem des
Denkens und Lebens betrachten.

Deshalb soll in einem ersten Schritt die besondere Zeit absurder Philoso-
phie etwas naher in den Blick genommen werden, in der metaphysische
Konstruktionen von Sinn und Gliick destruiert und substituiert wurden
(1.). Danach méochte ich die Phase der Philosophiegeschichte ins Spiel brin-
gen, die dem modernen Selbstverstindnis Albert Camus’ nachfolgt, sowie
diejenige, die ihm vorausgeht. Damit erscheint zumindest in geschichtli-
cher Hinsicht ein doppeltes ,Jenseits des Absurden’, wenn wir zunéchst die
postmoderne Dekonstruktion (2.) und sodann metaphysische Konstrukti-
on von vernunftbasiertem Gliick in den Blick nehmen (3.). AbschlieSend
mochte ich ein Denkexperiment wagen, indem ein performativer Versuch
unternommen wird, eine alternative Gipfelerfahrung zu ermdéglichen. Dazu
wende ich mich einer Erzdhlung zu, die eine Alternative zum Mythos von
Sisyphus darstellen kénnte. Bestimmte Motive des Johannesevangeliums

140

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

ermoglichen gerade in der ihnen eigenen ,Logik® ein doing reason, das
Gliicksmomente induzieren konnte (4.).

2. Die Herrschaft des Absurden oder die Moderne

Camus schrieb ,Der Mythos von Sisyphus® in der Mitte des 20. Jahrhun-
derts. Paris war vom nationalsozialistischen Deutschland besetzt und ein
Sieg tiber den Faschismus unabsehbar. Sein Denken gehort zu den letzten
Versuchen der Moderne, der Absurditit des Daseins einen Sinn abzuringen.
Seine Metaerzdhlung von der Sinnlosigkeit des Daseins ist ein Versuch,
dem Individuum eine neue Sinnperspektive zu erdffnen, auch wenn diese
in nichts anderem als im Bejahen der Herrschaft des Absurden besteht.
Miihsam, unter Einsatz all seiner Krifte rollt Sisyphus den Stein auf den
Gipfel, um doch nur die Erfahrung des Scheiterns zu machen. Der Stein
rollt immer wieder zu Boden, die Miithe war letztlich umsonst. Eine endgiil-
tige Befreiung von der Miihsal ist nicht in Sicht. Die Anstrengung des
Sisyphus ldsst irgendwie an den Schweiff moderner Arbeiter oder den
politischen Kampf der Résistance denken. Sie erinnert aber auch an die
geistige Arbeit von modernen Intellektuellen, die sich im Kampf gegen
das metaphysische Erbe befinden. Die alten Modelle des Gliicks haben
ausgedient. Camus’ Kampf richtet sich gegen bestimmte VerheifSungen von
Vollkommenheit, Befreiung oder Erlosung. Es gilt, diese Verheiflungen in
ihrer Leere zu entlarven und sich der kalten Realitét zu stellen, dass es kein
dauerhaftes und finales Gliick fiir die Menschen geben kann, obgleich der
Kampf gegen das Ungliick und gegen das Unrecht eine ethische Notwen-
digkeit bleibt.

Die Bejahung der Ewigen Wiederkehr des Gleichen scheint der einzige
Weg aus Sinn- und Zwecklosigkeit des Daseins zu sein. Auf Sisyphus war-
ten auf dem Gipfel keine Gotter, die ihn fiir seine Mithen belohnen wiirden.
Der Sitz der Gotter ist leer. Der Sonntag des Lebens entfdllt. Ja mehr
noch: Der Gott der metaphysischen Tradition und alle seine modernen
Substitute werden permanent gestiirzt und miissen fortwahrend gestiirzt
werden. Die Revolte gegen die Gétter und gegen die Ideologien des Sinns
wird auf Dauer gestellt. Immer wieder muss Sisyphus den Gipfel stiirmen.
Dabei gleicht diese permanente Revolution der endlosen Kreisbewegung
der Motoren und Maschinen des industriellen Zeitalters. Diese maschinelle
Kreisbewegung ist schon Nietzsches Rede von der ,,Ewigen Wiederkehr des
Gleichen® anzusehen. Jedoch in nichts anderem als genau dieser fortgesetz-

141

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karlheinz Ruhstorfer

ten Evolution und Revolution kann der Mensch sein Gliick finden: ,Der
Kampf gegen Gipfel vermag ein Menschenherz auszufiillen. Wir miissen
uns Sisyphus als einen gliicklichen Menschen vorstellen® (Camus 2000:
101). Das ist erstaunlich. Freilich bleibt diese Erfahrung des Gliicks letztlich
absurd. Der Sinn besteht darin, die Sinnlosigkeit zu akzeptieren. Damit
bietet Camus eine letzte und in gewissem Sinn sehr schwache Variante
moderner Eschatologien, die ja in sehr unterschiedlicher Weise eine andere
Zukunft verheiflen haben. Nach dem Unglaubwiirdigwerden der modernen
Substitutionen der alten onto-theo-logischen Vollkommenheit bleibt als
letzte Moglichkeit, die Akzeptanz der Hoffnungslosigkeit. Dennoch gilt es,
fiir das Leben zu kdmpfen, auch wenn dieser Kampf im Letzten sinnlos ist.
Die Akzeptanz der Sinnlosigkeit erscheint als letztes Refugium fiir mensch-
liches Gliick. Nur wenn ich mein Ungliick akzeptiere, kann ich gliicklich
sein, wenn auch nur einen Moment.

Bevor wir uns der besonderen geschichtlichen Konstellation des spat-
modernen Denkens noch ein wenig ausfithrlicher widmen, gilt es, die
Bedeutung des Worts ,absurd noch ein wenig genauer zu betrachten.
Der Ausdruck ,absurd® leitet sich vom Wort sardare — ,verstehen“ oder
s,wahrnehmen® ab und bedeutet so viel wie ,gegen das Gefiihl“ oder auch
»gegen das Gehor® verstofiend. Das Absurde bezeichnet also zunachst einen
konkreten Misston, der die Ohren beleidigt und mithin widerwartig ist.
Sodann verstofit das Absurde aber auch gegen den inneren Sinn und be-
zeichnet damit das Sinnlose, Unverniinftige, Ungereimte, sowie das Unge-
bildete oder Ungeschickte. In dufSerster Abstraktion kénnte man sagen: Das
Absurde ist der Widerspruch oder die Erfahrung der radikalen Differenz.
Die Anstrengung des Sisyphus steht im Widerspruch zum erwartbaren
Erfolg. Der Mensch in seinem Streben nach Sinn befindet sich in Differenz
zu einer schlichtweg sinnlosen Welt. Wegen dieser prinzipiellen Differenz
bleibt die Grundbefindlichkeit der Menschen im Wesentlichen von Fremd-
heit und Entfremdung gekennzeichnet.

Albert Camus’ Philosophie des Absurden steht genau am Ende der klas-
sischen Moderne. Die entsprechende moderne Welterfahrung besagt: Es
ist, wie es nicht zu sein hat. Und zugleich: Die Welt ist nicht verniinftig.
Diese Differenz wird als individuelles Leid oder als kollektiver Schmerz
erfahren und dringt auf eine Verséhnung oder Auflésung. Der Ort dieser
kiinftigen Wiederherstellung einer urspriinglichen Identitit kann im Ende
der Geschichte liegen oder in der absoluten Negation der Welt, so dass le-
diglich eine radikale Revolution die Absurditdt des Daseins ein fiir alle Mal

142

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

zu iberwinden vermag. Philosophiegeschichtlich betrachtet erscheint die
moderne Grunderfahrung zunichst bei Arthur Schopenhauer, Ludwig Feu-
erbach, Seren Kierkegaard, Karl Marx oder Friedrich Nietzsche. Hier ist
nicht der Ort, deren Weltsicht zu entfalten.! Es soll nur summarisch festge-
stellt werden: Thnen gemeinsam ist die Erfahrung, dass diese Welt von einer
prinzipiellen Entfremdung oder Enteignung gepragt ist. Die darin liegende
Differenz zwischen Ist- und Sollzustand dringt zur Aufldsung. Die Wieder-
herstellung einer urspriinglichen, der Differenzerfahrung vorausliegenden
Identitit und damit die Auflésung des Widerspruchs oder die Versohnung
der Gegensitze wird nur durch einen revolutiondren Akt méglich, der sich
sehr unterschiedlich konkretisieren kann, etwa als religiéser Sprung in das
Nichts von Welt, das sich fiir den Glauben als Gott darstellt (Kierkegaard),
oder als Umsturz aller politischen und 6konomischen Verhéltnisse durch
die kommunistische Revolution (Marx) oder als Steigerung des Willens zur
Macht durch den Ubermenschen (Nietzsche) oder als Kehre alles Seienden
in die Ankunft des Seins (Heidegger) (Ruhstorfer 2012).

Spitestens nach der Shoah, der industriellen Vernichtung des europa-
ischen Judentums durch das nationalsozialistische Deutschland, gerieten
die auf Totalitdt ausgerichteten Ideologien und Weltanschauungen der Mo-
derne in Generalverdacht. Thre Versuche, das Entfremdende, Fremde oder
auch das Widerwirtige und Widerspriichliche ganz zu negieren und zu
tberwinden, wurden ihrerseits als die totalitire Gefihrdung aufgefasst.
In der Girung des Ubergangs von der Destruktion des Negativen zur
Dekonstruktion entfaltete das Grundgefiihl des Absurden seine besondere
Uberzeugungskraft. Die Welt ist absurd, und sie muss absurd bleiben. Go-
dot kommt nicht, und Godot darf nicht kommen, um diese Stimmung mit
einer Anspielung auf das wohl beriihmteste Drama des absurden Theaters
- Samuel Beckets ,Warten auf Godot“ - zu verdeutlichen. Der absurde
Humanismus eines Camus erscheint mit seiner Verheiflung eines kleinen
Gliicks fiir den von radikaler Sinnlosigkeit heimgesuchten Sisyphus als
letzter Ausldufer des groflen Gliicks, das etwa bei Marx, Nietzsche oder
Heidegger in Aussicht gestellt wurde. Doch wird das pathetische Ja-Sagen
zum absurden Gliick des Sisyphus mit dem Ubergang in die Postmoderne
unglaubwiirdig. Ja, es stellt sich schlief3lich in aller Radikalitét die Frage, ob
so etwas wie die eine condition humaine tiberhaupt formuliert werden kann
und ob Aussagen {iber das Wesen des Menschen nicht per se irrational, illu-

1 Siehe hierzu Ruhstorfer 2004 sowie Ruhstorfer 2019.

143

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karlheinz Ruhstorfer

sorisch und vor allem gefahrlich sind. Der ,Mythos von Sisyphus® verliert
seine zeitdiagnostische Uberzeugungskraft.

3. Das Jenseits des Absurden: Die Dekonstruktion des Gliicks

In einem Interview aus dem Jahr 1966 kritisiert der franzosische Philosoph
Michel Foucault den modernen Humanismus in aller Scharfe. Humanis-
mus finde sich lediglich ,bei all den blassen Gestalten unserer Kultur®
(2001: 698). Die moralisierende Rede vom Menschen und seiner Verfasst-
heit zeige sich gleichermaflen bei den ,weichen Marxismen [...], bei Saint-
Exupéry und Camus oder bei Teilhard de Chardin“ (ebd.). Die auf den
Menschen und seine Verfasstheit konzentrierten Wissenschaften sind fiir
ihn ein junges Phidnomen. In den Wissenschaften der Neuzeit, also im
16., 17. oder 18. Jahrhundert, habe der Mensch keine Rolle gespielt. Als
Hauptverantwortliche fiir den heutigen Humanismus nennt Foucault Hegel
und Marx (vgl. 2001: 699). Ihr Denken sei freilich anderen Kalibers als
die ,leichten Formen des Humanismus, fiir die der christliche Theologe
und Anthropologe Teilhard de Chardin und eben der Denker des Absurden
Albert Camus stehen. Selbst Jean-Paul Sartre erfahrt mehr Wertschitzung,
wenn ihn Foucault als ,letzten Hegelianer oder ,letzten Marxisten® be-
zeichnet (ebd.). Ebenfalls eine zentrale Rolle spiele Nietzsche, der mit sei-
ner Rede vom Tod Gottes zunéchst den Menschen, genauer den Ubermen-
schen als den verbleibenden Sinn der Erde in Szene gesetzt habe (vgl. 2001:
700). Allerdings macht Foucault klar, dass der auf sich gestellte Mensch, der
Gott getotet habe, sein Opfer nicht lange iiberleben kénne (vgl. 2020: 301).
Der Tod des Menschen folge zwangsldufig auf den Tod Gottes. Mit dem
Konzept des Menschen aber verschwindet fiir Foucault auch die Frage nach
Sinn oder Unsinn des Lebens. Das Leiden an den Phantomschmerzen der
Sinnlosigkeit hat ein Ende.

Zusammen mit dem Konzept des sinnsuchenden Menschen verabschie-
det Foucault zunéchst auch die Frage nach dem Gliick: ,,Das Gliick gibt es
nicht, und das Gliick der Menschen erst recht nicht“ (2001: 791). Indem
keine normierende Bestimmung des Gliicks gegeben werden kann, wird
der Mensch von seinen Idealen befreit, die ihn letztlich in die absurde
Situation gebracht haben, etwas leisten zu miissen, was nicht leistbar ist.
Foucault ist der Uberzeugung: ,In Wirklichkeit hat die Menschheit kein
Ziel und keinen Zweck® (2001: 792). Damit unterliegt Sisyphus einer Illu-
sion, wenn er meint, den Stein immer wieder nach oben rollen zu miis-

144

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

sen. Diese Illusion der scheinbaren Normativitit und Finalitdt gilt es zu
durchschauen. Mit der Verpflichtung, Unmégliches zu sollen, entféllt das
Grundgefiihl des Absurden und zugleich wird mit der neuen Freiheit von
scheinbaren Verbindlichkeiten eine neue Art von Gliick méglich und zwar
jenseits aller anthropologischen Normierungen. Nach Foucault kann und
soll der Mensch einfach funktionieren - ,,ohne Mythen® (ebd.), ohne ,Ideo-
logien, Philosophien, Metaphysiken und Religionen® (2001: 793). Gezielt
setzt Foucault dem Mythos von Sisyphus keinen neuen Mythos von einem
befreiten Leben entgegen.

Allerdings wird der Denker in seiner Spiatphase die Frage nach einem
gelingenden Leben unter den Stichworten ,Technologien des Selbst“ und
,Asthetik der Existenz neu formulieren (vgl. 2005: 902-909; 966-999).
Dabei zeigt sich, dass diese kritische Arbeit an sich selbst einer neuen Ethik
bedarf. Wie die Dispositive der Macht nicht ein fiir alle Mal iiberwunden
werden konnen, so auch nicht die tradierten Bestande der Ethik und der
Sinngebung. Deshalb kann es fiir Foucault auch nicht darum gehen, diese
Bestidnde zu destruieren, vielmehr werden sie einer gleichermafien subver-
siven wie produktiven Kritik unterzogen. Das neue Ethos der Lebensfiih-
rung bleibt parasitir auf die alten Bestdnde metaphysischer Selbstkultur
angewiesen. Die Aufgabe der Vernunft ist genau jene Kritik an den beste-
henden Verhaltnissen, die im Sinne einer unendlichen Transformation aber
nicht mehr als eine sinnlose Kreisbewegung wie bei Camus vorgestellt
werden kann, sondern eine spiralférmige Verschiebung. Es geht hier nicht
mehr darum, den authentischen Sinn des Selbst zu finden, sondern Frei-
rdaume zu erdffnen, das jeweilige Anderssein zu leben.

Jacques Derrida bringt die neue Form der Vernunft auf den Begriff der
~Dekonstruktion”. Hatte der auch fiir Camus nicht ganz unbedeutende
Heidegger noch das Ziel, die zweieinhalb Jahrtausende dauernde Geschich-
te der metaphysischen Vernunft zu destruieren, um in einem anderen An-
fang einen neuen Sinn des Seins zu finden, so gibt Derrida sowohl die
Sinnsuche als auch die Destruktion der Metaphysik auf, um jenseits von
Affirmation und Negation zur Limitation oder De-Konstruktion des bisheri-
gen Denkens zu kommen. Die Differenzerfahrung Camus’ wird durch das
Konzept der Différance konterkariert. Ich méchte dies an ,,Der Mythos von
Sisyphus® kurz illustrieren.

Der Fluch des Sisyphus besteht darin, dass das Ziel unerreichbar ist. Zu-
gleich steht der Gipfel des Bergs fiir die normative Identitit des Negativen.
Das bedeutet, dass die Absenz des Ziels selbst noch immer als mit sich iden-
tische Prisenz gedacht werden muss. Sisyphus muss exakt dieselbe Arbeit

145

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karlheinz Ruhstorfer

immer wieder verrichten. Es ist derselbe Berg, der stets neu zu erklimmen
ist. Doch genau diese Bindung an die Geschlossenheit des Kreises und die
Selbigkeit des Bergs bricht Derrida auf. Es ist immer anders. Der Gipfel ist
nicht mit sich identisch. Der Gipfel steht fiir die Herrschaft der Prasenz
eines definierten Gliicks. Doch besteht diese Herrschaft auch dann, wenn
der Ort des vormals gegenwirtigen Sinnes bzw. Gottes leer ist. Der ,My-
thos von Sisyphus® perpetuiert also die Herrschaft metaphysischer Denkart
ex negativo, indem er die Identitit des Negativen festhdlt. Gegen dieses
Konzept bringt Derrida die Différance als Spur des Aufschubs und des Un-
terschieds ins Spiel. Die Différance dekonstruiert den Unterschied zwischen
Prasenz und Absenz. Die spiralformige Dynamik der Différance verschiebt
die Erfahrung einer totalen Absurditdt zu einer subversiven Fragmentaritit.
Die Différance im Doppelsinn des Wortes dekonstruiert nicht nur diese
oder jene Form der Herrschaft, vielmehr ,stiftet sie zur Subversion eines
jeden Reiches an“ (Derrida 1988: 51).

Derrida vergleicht die transgressive Bewegung der Différance immer
wieder mit der negativen Theologie. Diese theologische Tradition entwi-
ckelte eine eigene Sprachform, die sich wie die Différance in einem Zwi-
schenraum zwischen Affirmation und Negation bewegt. Genau dieser ver-
standesmaflige Widerspruch war es auch, der an das Absurde erinnerte, so
dass die christliche Tradition der negativen Theologie formulieren konnte:
Credo quia absurdum. Doch wihrend die negative Theologie dann doch
auf einer hoheren Ebene die Hyperprasenz oder Hyperessenzialitit Gottes
behauptete, wihrend die moderne Anti-Theologie die vakant gewordene
Hyperprasenz durch moderne Sinnkonstruktionen substituierte — und sei
dies die totale Bejahung der Absurditit als solcher —, transformiert Derri-
da die Destruktivitdt zur Dekonstruktivitidt und die Differenz Gottes und
seiner Substitute zur Différance. Anders als der theologische Gott und
seine modernen Supplemente bleibt die Différance noch unfasslicher als
unfasslich. Und doch bewirkt sie etwas, ndmlich die Befreiung aus allen
totalitiren und totalisierenden Normierungen. Die Différance befreit damit
auch vom absurden Fluch des Sisyphus, der an die Identitat der totalen
Differenz gefesselt blieb.

Fir den spéten Derrida stellt sich wie schon fiir Foucault die Frage
nach einer neuen Ethik. Gemdf§ der Ausrichtung der Dekonstruktion auf
das unendliche Anderssein hat auch die dekonstruktive Ethik ihren nicht-
normativen Maf3stab an den jeweils Anderen. Die dekonstruktive Passion
fiir den:die Anderen bringt Derrida dazu, die Dekonstruktion selbst mit
der Gerechtigkeit zu identifizieren (vgl. Derrida 1991: 52). Obgleich eine

146

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

verbindliche Ethik und eine gerechte Politik unmdoglich sind, zielt die De-
konstruktion auf Gerechtigkeit und mehr Gerechtigkeit. Im Herzen der
Dekonstruktion und damit der Gerechtigkeit zeigt sich selbst das ,Unde-
konstruierbare® (ebd.). Ein mystischer Grund oder Ungrund erscheint und
verwischt doch gleichzeitig seine Spur. Dabei manifestiert sich im Werk
von Derrida mehr und mehr ein theologisches Moment jenseits aller Onto-
Theo-Logie. Derrida spricht im Kontext der negativen Theologie davon,
dass die Dekonstruktion selbst den Raum erdffnet, in dem sich die Onto-
Theo-Logie und die Philosophie ereignen, ihr System und ihre Geschichte
produzieren, sie umfasst diese, schreibt sich in sie ein und {ibersteigt sie
unwiederbringlich (1988: 35). Und genau dieser transzendierende Aspekt
wird schliefllich ethisch gewendet. Die alles eréffnende Transzendenz der
Différance manifestiert sich in jedem Anderen, in jeder Anderen und in
jeder Alteritdt. Dadurch wird der:die Andere quasi zur Erscheinung Gottes.
Jede:r Andere ist von derselben Transzendenz wie JHWH (Derrida 1994:
405 und 408).

Die Philosophin Gayatri Chakravorty Spivak macht deutlich, dass sich
auch jenseits des traditionellen Gottesbegriffs, jenseits des modernen Be-
griffs vom Menschen ein Zuspruch aus der Différance manifestiert, der die
srechenschaftspflichtige Vernunft“ anspricht.? Die Sinnlosigkeit des Absur-
den, die einen an Selbstmord denken ldsst, ist dabei untergegangen in die
Aporie zwischen den Differenzen, die nicht aufgehoben werden konnen.
Doch gerade darin fordert der ethische Zuruf dazu auf, das Leben als
unverfiigbare Gabe zu begreifen. Und auch noch der Tod erscheint hier
als eine Gabe, die uns jeweils an die eigenen Grenzen bringt, an die Gren-
zen zum ganz Anderen. So wird die Méglichkeit des Todes zur ethischen
Aufgabe, die unerbittlich die Achtung vor dem Leben des:der je Anderen
einfordert.

Doch woher ereignet sich diese Forderung? Wer spricht? Mit welcher
Sprache? Bevor derartige Fragen beantwortet werden konnen, ist zu sehen,
dass die Dekonstruktion ihrerseits nicht vom Himmel féllt. Thr Erschei-
nen ist eine Konsequenz aus der Geschichte der Metaphysik. Ja, sie ist

2 ,Der Raum des Seins ist (gewissermaflen) eine Gabe der Zeit: Wir fallen in die Zeit,
wir beginnen zu ,sein; auf nicht vorhersehbare Weise. Dies eine Gabe zu nennen,
bedeutet, die Aporie zu l6sen, indem ein anderes (ein anderer) gedacht wird, das/der
Zeit ,gibt’ Das Leben wird daher als ein Ruf des génzlich Anderen gelebt, der notwen-
digerweise beantwortet werden muss [...] durch eine Verantwortlichkeit, die an eine
rechenschaftspflichtige Vernunft gebunden ist“ (Spivak 2014: 413).

147

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karlheinz Ruhstorfer

eine Fortschreibung der Geschichte oder der groflen Erzahlung, die sich
aus verschiedenen sehr heterogenen Kapiteln zusammensetzt. So folgt das
Kapitel der Dekonstruktion auf die Destruktion, wie diese auf die metaphy-
sische Konstruktion folgte. Damit erscheint die postmoderne Différance
als eine Fortschreibung der modernen Differenz, und diese wiederum als
Kommentar zur vorausgehenden Identitit der Metaphysik.?

Bezogen auf unsere eingangs gestellte Frage nach dem gliicklichen Le-
ben und dem Absurden werden wir von den dekonstruktiven Spuren des
gliicklichen Lebens nun zuriickverwiesen auf metaphysische Konzeptionen
der Gliickseligkeit, der Versohnung und der Vollendung. Die Entwiirfe des
gelingenden Lebens, wie wir sie in dekonstruktiven Texten finden, fithren
zunidchst zu den Substitutionen der metaphysischen Gliickseligkeit, wie sie
in der Moderne inszeniert wurden. Doch die Gliickskonzepte etwa der
kommunistischen Gesellschaft oder der Philosophie des Absurden sind als
Negationen der Metaphysik nicht ohne die onto-theo-logischen Entwiirfe
der Gliickseligkeit denkbar. Eben deshalb ist es im nédchsten Schritt gebo-
ten, an die vormodernen Narrative als Konstruktion des gliicklichen Lebens
zu erinnern. Damit betreten wir das zweite geschichtliche Jenseits des Ab-
surden.

4. Onto-Theo-Logie als Konstruktion des gliicklichen Lebens

Am Anfang ist der Mythos. In unserem Kontext, der Mythos von Sisyphos.
Dieser Mythos taucht in einer der éltesten Erzédhlungen unseres kulturellen
Gedichtnisses auf, in der Odyssee. Odysseus wird auf seiner Suche in die
Heimat in die Unterwelt verwiesen, um Auskunft zu erhalten iber den
Weg nach Ithaka. Dort begegnet ihm Sisyphos. Sisyphos ist nur ein Toter
neben vielen anderen. Sein besonderes Schicksal ist gekennzeichnet von
Schweifl, immenser Anstrengung und ,gewaltigen Schmerzen® (Odyssee
11,593). Deutlicher als im Falle des Achill oder des Herakles wirkt sein
Geschick wie eine Strafe. Doch gibt Homer den Grund fiir diese Strafe
nicht an. So erscheint das Tun des Sisyphos umso sinnloser, umso absurder.
Nun ist hier entschieden festzuhalten, dass im Kontext des griechischen
Epos das dunkle Fatum des Sisyphos gerade nicht das Wesen des Menschen

3 Zur meiner speziellen Strukturierung der Geschichte mit den Begriffen Meta-
physik/Identitdt/Affirmation, Moderne/Differenz/Destruktion und Postmoderne/Dif-
férance/Dekonstruktion siehe Ruhstorfer 2019: 253-261.

148

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

ausmacht. Der prototypische Mensch ist vielmehr ausgerichtet auf das
Gliick in einer verheiflenen Heimat. Odysseus, der Kluge und Listenreiche,
folgt trotz vieler eigener Verfehlungen, fiir die er reichlich Leid ertragen
muss, dem Wink der Gottin Athene, und verlédsst dabei den Pfad der ihm
gewiesenen Weisheit niemals ganz. Eben deshalb fiihrt ihn sein Weg geméafy
gottlicher Gerechtigkeit zuriick nach Ithaka.

Abstrakt formuliert besteht die conditio humana des griechischen My-
thos darin, dass die Sterblichen zwischen die Gétter und die Toten gestellt
sind. Sie haben einen bestimmten endlichen Anteil an der Gliickseligkeit.
Die Menschen sind per definitionem die Endlichen, das bedeutet, dass das
ihnen zugeteilte Maf an ousia, am Leben und an den Lebensmdglichkeiten
als begrenzt zu gelten hat. Die duflerste Grenze des Lebens aber ist der Tod.

Das beriihmte Gedicht des Parmenides steht an der Schwelle zwischen
Mythos und Logos. Nach weit verbreiteter Uberzeugung legt er damit den
Grundstein fiir die westliche Metaphysik. Der logische Grundgedanke lau-
tet: Das Sein ist. Streng genommen ist nur das Sein. Und es ist mit sich
identisch: ist - ist. Das Nichtseiende ist nicht: ist nicht - ist nicht. Zugleich
wird das Denken mit dem Sein identifiziert. ,Denken und Sein sind nam-
lich dasselbe“ (DK 28 B3). Hier liegt auch der Ursprung metaphysischer
Logik. Die sterblichen Menschen bleiben aufgespannt zwischen Sein und
Nichtsein, Leben und Tod, Vernunft und Unvernunft. Indem sie Sein und
Nichtsein verwechseln, geraten sie auf die schiefe Bahn. Es bringt sie in
Bedringnis, wenn sie nicht dem Pfad, wie es ist und zu sein hat, folgen,
sondern in ihrer Unvernunft sich auf den unmdglichen Weg begeben.
Dies ist der Weg des Absurden, auf dem es nicht ist, wie es zu sein hat.
Die Situation des Sisyphos beschreibt genau diesen qualvollen Zwischenzu-
stand. Unterhalb des Bergs das Nichtsein, oberhalb das Sein. Seine Strafe
besteht gerade darin, das Gipfelgliick nicht geniefSen zu kénnen. Es ist ihm
nicht moglich, im géttlichen Sein partiell zu verweilen, und das Dasein
auch als Lust zu empfinden. Das endliche Gliick der Sterblichen ist ihm
versagt. Und so leidet er die maximale Qual. Endlos hin und her getrieben
zwischen Sein und Nichtsein wird er zum Inbegriff des ungliicklichen
Menschen — im radikalen Unterschied zur modernen Interpretation des
Mythos bei Camus.

Aristoteles entwickelt die Inspiration durch Parmenides und Platon wei-
ter, indem er das vollkommene Denken oder Sein mit dem unvollkomme-
nen Werden in Verbindung setzt unter der neuen Begrifflichkeit: Substanz
und Akzidens. Fine Relation, die bei Parmenides noch unterbestimmt
blieb, bei Platon mit der Unterscheidung von Ideen und Phénomenen

149

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karlheinz Ruhstorfer

begrifflich gefasst wurde, erfahrt nun eine neue Wendung. Alles Werdende
wird durch das Denken bewegt. Das unbewegte Bewegende ist die Uber-
setzung des Gottes Zeus, des Seienden bzw. der Idee des Guten in reine
Vernunft. Die gottliche Vernunft denkt zuhochst sich selbst in reiner Ge-
genwart. Spétestens hier werden Gott, Sein und Vernunft in einem umfas-
senden System des Wissens identifiziert und wissenschaftlich kategorisiert
und mit der sinnlichen und sichtbaren Welt verbunden. Im Gefiige des
Wissens ist die Theologie fiir Aristoteles die hochste Wissenschaft, weil
sie das Prinzip von allem verhandelt, das gottliche Denken. In ihr und
durch sie wird es dem Menschen mdglich, mit diesem Prinzip in Kontakt
zu treten und dabei die eigene Beziehung zur géttlichen Vernunft zu reflek-
tieren. Der Mensch richtet sich selbst auf das gottliche Denken aus, das
alles bewegt und belebt. Fiir diese bewegende, belebende und begliickende
Tatigkeit lieben die Menschen den Gott. Wie ein Geliebtes wird der Gott
begehrt und angestrebt (Met. 1072b). Das Denken des Gottes zieht uns
erotisch an, weil mit ihm vereint zu sein, hochste Lust und damit hochstes
Gliick bedeutet. Aristoteles schreibt: ,Sein Leben aber ist das beste, und wie
es bei uns nur kurze Zeit stattfindet, da bestdndige Dauer uns unmdoglich
ist, so ist es bei ihm immerwidhrend. Denn seine Wirklichkeit ist zugleich
Lust. Und deshalb ist Wachen, Wahrnehmen, Vernunfttatigkeit das Ange-
nehmste“ (ebd.).

Die griechische Philosophie kennt jene Gipfelerfahrung, die in der nach-
metaphysischen Moderne zum Problem wird und gegen die der Sisyphus
von Camus unabldssig anrennt. Natiirlich besteht das Leben des Menschen
auch im metaphysischen Kontext weithin aus der Anstrengung des Alltags.
Dieser Alltag bleibt gepragt von der Ethik des Handelns. Es gilt, auch
jedem:r Anderen gerecht zu werden, die konkreten Anteile aller endlichen
Wesen am Dasein zu respektieren und das jeweils Seine zu tun. Am Ende
jedes mithsamen Wegs steht in regelmifligen Abstinden das Gliick. Die
Verkostung des ewigen Lebens bleibt auch den Menschen nicht vorenthal-
ten, da die Gotter nach Aristoteles gerade nicht neidisch sind. Im Gefiige
der aristotelischen Metaphysik ist die Theorie die hochste Tiatigkeit vor
aller Praxis und vor jeder Poiesis, denn auch das praktische Tun und das
poietische Hervorbringen der Dinge zielen letztlich auf den theoretischen
Genuss des Gottes. Er ist der Sonntag des Lebens.

Gewiss darf hier nicht verschwiegen werden, dass die griechische Meta-
physik ihren soziokulturellen Unterbau in einer Sklavenhaltergesellschaft
hatte. Und dass damit das griechische Konzept des gliicklichen Lebens
von strukturellem Unrecht geprigt ist. Dennoch stellt sich fiir uns heute

150

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

die Frage, ob nicht die theoretische Konzeption jener Gipfeleinsicht und
vor allem jenes Zustroms von Gliick aus der Fiille géttlichen Daseins eine
Ressource werden konnte, welche in der aktuellen Erfahrung von moder-
ner Destruktion und Dekonstruktion einen Gegenakzent setzen kdnnte.
Anders formuliert: Kénnte uns die metaphysische Affirmation des Gliicks
in Verbindung mit deren Destruktion und Dekonstruktion nicht helfen,
selbst neue kritische Konzeptionen von Gliick zu finden, um dadurch neue
Resilienz gegen die zeitlose Erfahrung des Absurden und Qualvollen zu
entwickeln?

Stellen wir diese Frage fiir einen Moment zuriick und betrachten noch
kurz zwei andere Fassungen des Gipfelgliicks, zunéchst die jidische. Auch
im jiidischen Kontext gibt es wie im griechischen einen ,Gott iiber uns®
Dieser Bewohner des Sinai oder Hebron ist wie der olympische Zeus der
Garant von Recht und Gerechtigkeit. Doch anders als die philosophische
Ubersetzung des Zeus in die alles steuernde Vernunft lisst JHWH keine
Teilhabe an sich zu. Er ist zwar ebenfalls da, er wirkt in die Welt der Men-
schen hinein, ja, er bringt diese Welt anfanglich hervor, doch bleibt er ihr
merkwiirdig entzogen (Ex 33,18-23). Allerdings gibt JHWH den Menschen
tiber den Mittler Mose seine Weisung — torah - mit auf den Weg. Die
Menschen sind in den jiidischen Narrativen ebenfalls unterwegs in eine
verlorene Heimat - nun nicht mehr nach Ithaka wie Odysseus, sondern
nach Israel und zwar kollektiv als Volk Gottes. Die Basiserzahlung von der
Befreiung des Gottesvolkes aus der harten Fronarbeit in Agypten spielt eine
zentrale Rolle bei der Ausbildung des Judentums. Es geht gerade darum,
der qualvollen Arbeit, dem Leid, dem Widersinn und der Unterdriickung,
kurz der Absurditit Agyptens zu entflichen, um in einem Land, in dem
Milch und Honig flieffen, heimisch zu werden (Ex 3,17). Gewiss bleibt
diese Zielbestimmung prekdr. Sie generiert nicht nur Hoffnungspotentiale,
sondern auch neues Unrecht, etwa gegeniiber den urspriinglichen Bewoh-
ner:innen des Landes (Dtn 7; Jos 8,24-29). Doch wird allen Ambivalenzen
zum Trotz die hoffnungsgenerierende Kraft der Erlosungsgeschichte auch
eine Quelle gegenwirtigen Gliicks, etwa in der liturgischen Vergegenwirti-
gung des Auszugs aus Agypten im Pessachfest. Die rituelle Vergegenwirti-
gung der Befreiung vermag bereits jetzt zu begliicken.

Die diversen Geschichten der jiidischen Bibel werden auch fiir die
christliche Religion grundlegend. Fiir unseren Kontext geniigt, dass wir
einen Aspekt der proleptischen Vergegenwirtigung des Gliicks herausgrei-
fen, namlich das Gebot der Sabbatheiligung (Ex 31,12-17; 35,1-5; Dtn
5,12-14). Der Sabbat als der siebte Tag der Woche beschreibt die Einkehr

151

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karlheinz Ruhstorfer

des Menschen in die gottliche Ruhe des Schopfers (Gen 2,1-3). So lésst
der Sabbat an jene Gipfelerfahrung des Aristoteles zuriickdenken. Es ist
fir das Leben des Menschen im Alltag entscheidend, immer wieder in
jene Andacht einzukehren. Der Mensch soll stets neu jene Gipfelerfahrung
machen, die ihn zur Ruhe kommen ldsst, die bereits jetzt der Raum fiir
Lust, Genuss und Erfiillung ist und die eine eschatologische Vollendung
des Gliicks in Aussicht stellt. Hier ist zu bemerken, dass die Sabbatruhe
nicht nur selbst ein ethisches Gebot ist, sondern auch den Menschen
befahigt, tiefer in die gottliche Weisung einzudringen, um in den sechs
verbleibenden Tagen seine Pflicht gegeniiber Gott und seinen Nachsten
zu erfiillen, und in diesem alltiglichen Tun die Perspektive auf die Gip-
felerfahrung des Feiertags nicht zu vergessen. Schliefllich wird seit den
Makkabéerbiichern (vgl. Dan 12,1-4) auch denjenigen, die in ihrem Leben
Gerechtigkeit iiben, aber vernichtendes Unrecht erfahren, ein Sabbat ver-
heifien jenseits aller sich wiederholenden Mithen der Wochentage dieses
Lebens. Erst diese eschatologische Vollendung des Sabbats gibt den Mithen
der einzelnen Menschen, aber auch der menschlichen Gemeinschaft und
dariiber hinaus der gesamten Schopfung einen Sinn, der zu verstehen ist
als VerheifSung eines vollendeten Gliicks. Dieses jiidische Prinzip Hoffnung
wird zur Blaupause fiir weitere Vorstellungen einer vollkommenen Welt in
der christlichen Sphire.

Fiir die Geschichte der westlichen Theologie wird freilich die Geschichte
des Juden Jesus von Nazaret prigend. Der galildische Wanderprediger ver-
kiindet den Anbruch des Gottesreichs. Die Mithen der Niederungen, die
Qualen des Lebens, die Vergeblichkeiten und Krankheiten werden mehr
und mehr verwandelt durch die Kraft Gottes. Es wird eine Transformation
der Welt in das Reich Gottes in Aussicht gestellt. Jesus verkiindet, dass
dieses Reich des Vaters bereits nahe herbeigekommen sei. Bedingung fiir
die Erlangung des Gliicks ist das Umdenken - metanoia (Mk 1,15). Schon
jetzt wird eine neue Lebensmdglichkeit eréffnet, die im riickhaltlosen Ver-
trauen auf den Vater und seine wirksame Gegenwart besteht. Jesus nennt
diese Haltung: Glaube. Das Geschick Jesu ist bekannt. Der vertrauensvolle
Prediger bleibt selbst auf der Strecke (Mk 4,40; 5,34). Ihm wird der Prozess
gemacht. Er féllt einem absurden Geschick zum Opfer. Die Verkiindigung
des Konigreichs Gottes wird ihm zum Verhédngnis. Als politischer Aufriihrer
missverstanden wird er von den romischen Autoritdten zum Tod verurteilt
(Mk 15). Doch wird sein Scheitern von seinen Anhangern umgedeutet. Der
Gipfel des Ungliicks - der Kreuzestod - wird zur VerheifSung der Verwand-

152

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

lung allen Leids in gottliche Gliickseligkeit (1 Thess 5). Wir werden darauf
zuriickkommen.

Die christliche Theologie ist das Resultat der Verschmelzung dieser
neuen sinnstiftenden Erzdhlung mit griechischer erster Philosophie oder
Theologie. So erscheint beim christlichen, neuplatonischen Aristoteliker
Thomas von Aquin Christus selbst als der Weg in die gottliche Gegenwart.
Bereits im Aufbau seiner Summa Theologiae wird dies deutlich. Erster Teil:
Gott wird als der Grund aller Wirklichkeit eingefiihrt. In der Tradition
negativer Theologie bleibt Gott transzendentes Geheimnis. Er ist die von
aller Vielheit zu unterscheidende absolute Einheit. Dennoch kann aus der
Vielheit dieser Welt auf Gottes transzendentes Dasein riickgeschlossen wer-
den. Gott ist aber nicht nur absolute Identitdt mit sich selbst, sondern auch
Differenz von sich selbst, in trinitarischen Kategorien gesprochen: Er ist
die Einheit von Vater und Sohn im Heiligen Geist. Zweiter Teil: Nach dem
Hervorgang aller Geschopfe und damit aller Differenzen aus der trinitari-
schen Differenzidentitdt wird der mithevolle Weg der Menschen beschrie-
ben. Das christliche Ringen um Gerechtigkeit in dieser Welt lasst an die
Miihen des Sisyphos zuriickdenken. Doch erfahrt diese mithsame Praxis,
den Menschen und Gott gerecht zu werden, von Gott die mafigebliche Un-
terstlitzung. Durch die Gnade wird der Weg der Menschen ertréglich und
das Ziel erreichbar. Diese unverfiigbare Hilfe gewinnt selbst menschliche
Gestalt in Jesus von Nazareth. Dritter Teil: Der Gott-Mensch Jesus wird fir
Thomas zum ,Weg, der in Gott hinein strebt® (S.th. I, qu. 2, prooem.). Da-
bei wird Jesus sowohl als inkarnierter gottlicher Logos wie auch als {iber-
verniinftiger Theos begriffen. Das an Jesus orientierte Tun der Menschen
fihrt tiber die Gerechtigkeit zum Gipfel Gottes. Der Aufstieg kann von
den Menschen erklommen werden, weil Gott selbst als Mensch den Weg
gegangen ist. Dieser von Gott selbst er6ffnete Weg zum eschatologischen
Ziel in Gott ist die eigentliche Antwort auf die Absurdititen des Daseins.
Die Misslichkeiten der Welt werden geméfl der christlichen Theologie als
eine Folge des Stindenfalls gedeutet. Das Absurde kommt also durch die Tat
des ersten Menschen in die Welt. Liturgisch wird das Erreichen des Ziels in
der Feier des Sonntags immer wieder vorweggenommen und entsprechend
zelebriert. Die rituell vergegenwirtigte Auferstehung Christi nimmt die
Erlosung von der Absurditit vorweg.

Die Situation der sich mithenden Glaubenden ldsst an die Miihen des
Sisyphos zuriickdenken, doch erscheinen durch das Geschick Christi der
Schweiff und die Tranen der Menschen in einem anderen Licht, in einem
Licht, das vom Gipfel des Berges ausstrahlt und in seinem Scheinen in das

153

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karlheinz Ruhstorfer

Andere, dieses Andere verwandelt. Der Zuspruch des Lichts Christi gibt
Hoffnung. So singt der Priester in der Osternacht am Feuer die Worte:
lumen Christi. Und die Gemeinde antwortet: Deo gratias — Gott sei Dank.
Gedankt wird fiir die Verwandlung der Nacht in Tag, der Finsternis in
Licht, des Kreuzes in Auferstehung, die als work in progress verstanden wer-
den muss. Genau dadurch wird das Widerwirtige und Absurde des Lebens
nicht {ibersprungen. Die Absurditdt bleibt die Erfahrung des Werktags.
Doch der Sonntag des Lebens eroffnet einen Andachtsraum, in dem der
logische Zuspruch der Hoffnung gehort werden kann und das Ringen um
Gerechtigkeit einen verniinftigen Ausblick auf eschatologische Verschnung
erhalt.

Diese christliche Theologie bildet zusammen mit der griechischen Phi-
losophie die beiden Vorgaben fiir die neuere Metaphysik. War es fiir die
griechische Philosophie méglich, bereits in diesem Leben zur Identitdt mit
der gottlichen Vernunft zu finden, so wurde dies in der christlichen Theo-
logie unmoglich. Im Glauben erhilt sich ein Moment der Differenz, das
in dieser Welt nicht aufgehoben werden kann. Im Glauben sind wir noch
von Gott und der Gegenwart seiner Liebe unterschieden. Doch vermittelt
die christliche Philosophie der Neuzeit gerade die griechisch gedachte
Identitit mit der christlichen Differenz zur Identitit von Identitit und
Differenz. Die von Aristoteles konzipierte Identitit und Gegenwart Gottes
wird mit der bei Thomas angelegten Differenz und Abwesenheit Gottes in
eine neuartige Gegenwart des Absoluten im Geist aufgehoben, welche als
dialektische Identitdt der Gegensdtze zu denken ist und in der Philosophie
selbst praktiziert wird. Die Philosophie selbst wird im Denken von Georg
Wilhelm Friedrich Hegel Gottesdienst (vgl. Hegel 1993: 4). Der Deutsche
Idealismus radikalisiert den alten Gedanken einer vernunftdurchwirkten
Welt. Die ,Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften“ — Hegels
systematische Entfaltung seines Denkens — vollzieht eine Kreisbewegung,
die an die Wiederholungstat des Sisyphus erinnert.* Doch ist bei Hegel
die Bewegung dem Leben des Ewigen inhdrent. Die Gipfelerfahrung ist

4 Dies soll kurz am Aufbau von Hegels ,,Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaf-
ten” veranschaulicht werden. Erster Teil: Im Anfang ist die absolute Unbestimmtheit
des Seins, die zugleich als Nichts aufgefasst werden kann. Damit transformiert Hegel
die traditionelle negative Theologie. Gott ist das Nichts von allem. Doch durch innere
Selbstbewegung und Selbstdifferenzierung des Seins und des Wesens entwickelt sich
schliefSlich im Fortgang der Logik der Begriff. Durch einen Akt der Befreiung setzt sich
der Begriff, d. h. der géttliche Logos, der im Anfang ist. Bereits hier ist der Grund fiir
alle Lust und alles Gliick gelegt: ,,Als fiir sich existierend heif3t diese Befreiung Ich, als

154

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

dabei durchaus nicht isoliert vom Weg des Aufstiegs. So sehr der Genuss
der Verséhnung im Ziel vollendet ist, so sehr vollzieht sich die Vollendung
auf dem Weg durch die bestimmte Negativitdt der jeweiligen Besonderheit.
Jedes besondere Moment hat seine eigene Finalitit und sein eigenes Recht,
ist es doch in lebendiger Verbindung mit dem Ganzen und geht doch in
dessen Allgemeinheit auf, um so im Einzelnen wirklich zu werden. Dabei
zeigt sich, dass ,die Natur der Sache, der Begriff, es ist, der sich fortbewegt
und entwickelt, und diese Bewegung ebenso sehr die Tétigkeit des Erken-
nens ist, die ewige an und fiir sich seiende Idee sich ewig als absoluter
Geist betitigt, erzeugt und genief3t“ (§577; 1970b: 394). Mit diesem Satz
endet die ,Enzyklopadie® Das letzte Wort des hegelschen Systems lautet
genieflen. Es handelt sich dabei um ein lebendiges Tatigkeitswort und keine
tote Substanz. Auf dieses Wort folgt nur noch ein langes Zitat jener Stelle
aus dem 12. Buch der Metaphysik, wo die Gegenwart der Vernunft als Sache
hochster Lust beschrieben wird.

Die besondere Arbeit der Philosophie, durch die sie sich von der Religi-
on unterscheidet, besteht in der wissenschaftlichen Tatigkeit des Geistes.
Wegen ihrer anspruchsvollen Komplexitit bietet die Wissenschaft der Phi-
losophie die Wahrheit und damit das Gliick fiir nur wenige Menschen.

zu ihrer Totalitat entwickelt freier Geist, als Empfindung Liebe, als Genuf3 Seligkeit”
(§159; 1970a: 306).

Zweiter Teil: Den Gegensatz zum Reich der Logik bildet bei Hegel das Reich der Natur.
Sie ist das Nichtgéttliche. Die aus dem Begriff entlassene Natur oder sinnliche Welt
entfaltet sich ihrerseits und differenziert sich aus bis zum Entstehen des endlichen
Geistes des Menschen. Deshalb aber bleibt die Natur fiir den Menschen nichts Frem-
des. Sie ist die andere Seite des prinzipiellen Logos und mithin auch selbst potenziell
verniinftig. Und selbst noch das Widerverniinftige, das Nichtbegreifbare, der Schmerz,
das Leid und der Tod haben im Gesamtgefiige der Natur und der Welt ihren Ort.
Doch kommt ihnen nicht das letzte Wort zu. Das letzte Wort hat das anfingliche
Wort, das Hegel Begriff nennt. Seine T4tigkeit ist es, in einem unendlichen Prozess die
Differenzen zu versdhnen.

Dritter Teil: Im Versohnen der Gegensitze hat der Geist sein Leben und seine Wirk-
lichkeit. Diese Tatigkeit beginnt im Individuum. Doch beschrinkt Hegel den Geist
nicht auf die Subjektivitat. Auch in der sozialen Objektivitit von Recht, Moralitit und
Sittlichkeit wirkt der Geist als absoluter Begriff. Er vollendet seinen Weg in Kunst,
Religion und Philosophie. In ihnen vollzieht sich die Verséhnung von subjektiver
Geistigkeit des einzelnen Menschen und die Objektivitdt der Gemeinschaft durch
die alle Differenzen vermittelnde Tatigkeit des Geistes als reine Bewegung. In dieser
Bewegung hat der Begriff seine Lebendigkeit. So diirfen gerade bei Hegel Gott und die
Vollendung nicht als statische Fixierung bestehender Verhiltnisse vorgestellt werden,
vielmehr befinden sich Gott, Welt und Mensch, Logik, Natur und Geist in einer kom-
plexen und dynamischen Gemeinschaft, in deren Bewegung wird Gott zum Ereignis.

155

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karlheinz Ruhstorfer

Gleichwohl bleibt auch die Philosophie Theologie, und die Beschiftigung
mit ihr ist Gottesdienst (vgl. Hegel 1993: 4). Die Religion hingegen erdffnet
fir Hegel - wie im Ubrigen schon fiir Thomas - den breiten Zugang
zur Wahrheit und damit zur beseligenden Gegenwart Gottes fiir alle Men-
schen. Gerade auch der religiose Gottesdienst, der vom philosophischen
Gottesdienst zu unterscheiden ist, lasst die gottliche Prisenz und damit
die Gliickseligkeit fiir Menschen jedweder Herkunft und Schicht erfahrbar
werden. Der Zweck von Philosophie und Religion besteht nicht zuletzt in
der Aufhebung der Absurditét des Daseins in lustvolle Tatigkeit des Geistes,
die gleichwohl auch mithsame Arbeit bleibt.

Hegel verbindet gewissermafien Aristoteles und Thomas von Aquin.
Gemeinsam ist den drei Philosophen, dass die Welt gerade nicht absurd,
widersinnig oder geistlos ist. Der Gipfel des Berges ist nicht leer, sondern
bewohnt von einem beseligenden, verséhnenden und zugleich verniinftigen
Geist, der zum Geist der Menschen in einer jeweils epochal verschiedenen
bestimmten Relation steht:

Bei Aristoteles steht dieses sich selbst denkende Denken Gottes als Quelle
allen Gliicks und aller Lust iiber der Welt der Menschen. Die Differenz von
Gott und Mensch kann mit den Relationskategorien Substanz und Akzidens
gefasst werden. Die Substanz der Menschenwelt besteht in der verniinftigen
Gliickseligkeit Gottes.

Bei Thomas geht die gottliche Substanz selbst in die Welt ein und wird
Mensch unter Menschen. Damit bestimmt sich die Ursache der Welt auch
noch zur Ursache der Erlésung und mithin zur Gliickseligkeit der Men-
schen fort. Die Vollendung der Erlosten steht am Ende der Zeit in der
Wiederkunft Christi als Richter. Gott bewirkt die Gliickseligkeit.

Bei Hegel nun wird die Ursache zur Wirkung und die Wirkung zur
Ursache. So kann die Realisierung menschlicher Freiheit auch als Verwirk-
lichung Gottes aufgefasst werden und mithin als Gegenwart des Geistes
in uns. Gottlicher Geist und menschlicher Geist bilden eine Gemeinschaft,
und die dialektische Geistesgegenwart wird erfahren als hochster Genuss.

5. Doing Reason der Gegenwart oder das Johannesevangelium gegen den
Mythos von Sisyphus
Ohne Zweifel haben sich in unserer Gegenwart die hier beschriebenen

onto-theo-logischen Konstruktionen ebenso in die Unterwelt verabschie-
det wie die modernen Substitute des onto-theo-logischen Gliicks, etwa

156

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

die kommunistische Gesellschaft oder die Herrschaft des Ubermenschen
oder die Ankunft des Seins. Deshalb kann auch der Mythos von Sisyphus,
der gerade den Kampf gegen die Imaginationen und Narrationen der Voll-
endung heroisiert und paradoxerweise in diesem Kampf ein Residuum des
Gliicks findet, nicht mehr als das Leitbild heutiger Gliicksvorstellungen
gelten. Mittlerweile aber vollzieht sich in unseren Tagen das Schauspiel,
dass auch noch die Dekonstruktionen der onto-theo-logischen Grof3erzah-
lungen und deren moderner Negationen langsam, aber unaufhaltsam in
den Hades der Geschichte versinken. Aber was konnte an deren Stelle
treten, wenn wir mit metaphysischem und nachmetaphysischem Denken
auch lineare Geschichtsbilder in Frage stellen? Was aber wird aus den
Gliicksphantasmen der Geschichte? Vielleicht empfiehlt es sich auch in den
Transformationsprozessen unserer Tage, noch einmal wie Odysseus hinab-
zusteigen in das Reich des Todes, um Wegweisungen zu finden - allerdings
nicht in eine andere Zukunft, sondern in das Herz der Gegenwart. Lassen
wir uns beraten durch die Geschichte(n), um in deren Texturen Spuren
des Gliicks zu finden, Spuren, die unser aktuelles Tages-Ich ebenso wie
unsere kollektiven Selbstverstindnisse in ihrer alltdglichen und banalen
Betriebsambkeit aufzuschrecken vermégen. Dieser Schrecken kann auf ein
von den Absurditaten des Alltags in Anspruch genommenes und von den
Betriebsambkeiten des Lebens gefangen genommenes Selbstverstindnis heil-
sam wirken. Von der Postmoderne haben wir gelernt, dass es nicht nur
Wissen gibt, das menschliche Subjekte generieren, sondern auch ein Wis-
sen, das seinerseits Subjekte konstituiert. Es gibt die ,eigenstindig selbstfor-
mende Wirksamkeit des Wissens®, die ihrerseits Wirklichkeit konstruiert
(siehe Vogelmann 2022). Dieses Wissen gilt es, in seiner eigentiimlichen
Erbaulichkeit zu erschliefen. Wie schon Frieder Vogelmann gezeigt hat, ist
die Wahrheit als konstruktive Kraft dem Wissen inhérent.

Im Archiv der Geschichte(n) finden wir neben den griechischen Mythen,
zu denen auch die Sisyphusgeschichte gehort, die biblischen Erzéhlungen
des Alten und Neuen Testaments. Gerade sie wurden zwei Jahrtausende
lang als ein Wissen von eigenstindig selbstformender Wirksamkeit aufgefasst,
ein Wissen, das auf ein Leben in erfiillter Gegenwart, ein Leben im von
Gott verheiflenen Land und mehr noch ein Leben in der Gegenwart
Gottes zielt. Zudem haben diese Erzahlungen quer durch verschiedene
Kulturen und Zeiten in unterschiedlichster Weise die Vernunft angespro-
chen und mehr noch eine eigentiimliche Vernunft hervorgerufen, die diese
Verheiflung wahrgenommen hat. Diese angesprochene Vernunft formte und
forderte nicht nur die Ausbildung von Subjekten, Gruppen und ganzen Ge-

157

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karlheinz Ruhstorfer

sellschaften, sondern verhiefl und vermittelte die Erfahrung von géttlicher
Gliickseligkeit.

Die Pragmatik der Vernunft vermag als ein doing reason auch heute die
wirksame Performanz von Texten zu inszenieren. Dabei bilden die epocha-
len Vernunfttypen von Metaphysik, Moderne und Postmoderne gemeinsam
eine Bithne, auf der die Schrifttexte ihre Wirksamkeit entfalten kénnen.
Thre Auffithrung inszeniert sich als ein transformativer Sprechakt Gottes,
der unsere Lebens- und Welterfahrung verwandeln soll. Diese transforma-
tive Performanz des Wortes auf der gemeinsamen Biihne des konstruktiven
Denkraums der Metaphysik, des destruktiven Denkraums der Moderne
und des dekonstruktiven Denkraums der Postmoderne mdochte ich nun
zum Abschluss unserer Uberlegungen anhand des Prologs aus dem Johan-
nesevangelium spielerisch andeuten.

Die Performanz des Johannesevangeliums beginnt mit den Worten: ,Im
Anfang war das Wort®" Griechisch gedacht: ,Im Prinzip ist der Logos®
Wenn wir nun die Logik des Gedankens in seiner prinzipiellen Kraft her-
vorheben, fangen wir an, theo-logisch zu denken. Logos, Sinn und Vernunft
stehen im Vordergrund, und dem doing reason kommt eine schlechthin
begriindende Bedeutung zu. So kdnnte man auch sagen: ,Die Logik ist
das Prinzip.“ Oder: ,Im Anfang wirkt die Vernunft®. Johannes interpretiert
diesen Gedanken allerdings sofort theo-logisch, indem er fortfdhrt: ,Und
das Wort war bei dem Gott, und ein Gott war das Wort.” Gott selbst riickt
in das Blickfeld, genauer in das Sprachfeld. Gott teilt sich selbst im Wort
mit. Dabei wird die prinzipielle Wirksamkeit der logischen Vernunft mit
dem Sagen Gottes selbst identifiziert. Ja, Wort und Gott sowie Vernunft
und Gott werden miteinander gleichgesetzt. Zugleich aber unterscheidet
das Evangelium den Logos und den Gott. Doch gerade deshalb erscheinen
Theo-logie und Theo-logie als zwei Seiten desselben Anfangs. Gott spricht,
und: Gott spricht logisch.

Das darin ausgesprochene Wissen konstituiert die Welt. So ist Johannes
1,1 eine Anspielung auf Gen L1, wo es heift: ,Im Anfang schuf Gott Himmel
und Erde. Und die Erde war wiist und wirr* Die anfangliche Sprache
Gottes gibt der Welt ihre Struktur und ihre Form, ja sie vermag Dinge
performativ hervorzubringen. Gott spricht: ,,Es werde®. Und: Es wird. Das
anfiangliche Sprechen ist kreativ. Die Welt, in der wir leben, wird zum
Sprechakt der Sprache selbst; in der Sprache realisiert sich der Logos.
Der:die anfingliche Sprecher:in wird Gott genannt, dessen Wesen darin
besteht, Sprechakt zu sein. Diese Handlung ist zugleich der prinzipielle
Denkakt. ,Und Gott war das Denken. Alles ist durch es geworden®. Einmal

158

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

mehr findet sich jene eigenstindig selbstformende Wirksamkeit des Wissens,
das in seiner Performanz erst seine Sache hervorbringt und sie nicht nur
hervorbringt, sondern sie vielmehr auch in ihrer Giite bestimmt, wird die
geschaffene Welt doch als ,sehr gut® bezeichnet. Genau dieses Qualitétsur-
teil wird als Grund unserer Hoffnung eingefiihrt, zielt es doch darauf, in
Aussicht zu stellen, dass es — angesichts der offenkundigen Finsternisse —
wieder gut zu werden vermag, weil es immer schon gut ist.

Das doing reason erscheint in unserem Denkspiel gleichsam als ein lit-
urgischer Sprechakt oder eine religidse Lektiire des Textes. Der Zweck des
Spiels ist es, Einsicht, Aufklarung, ja sogar Erleuchtung zu inszenieren. So
legen sich diese Worte als das Licht nahe, das in den Dunkelheiten der Welt
leuchtet. ,Und das Licht leuchtet in der Finsternis, und die Finsternis hat es
nicht erfasst® (1,5). Obwohl es uns gerade wegen des auflerordentlichen An-
spruchs des Gesagten, aber auch wegen seiner behaupteten Selbstverstdnd-
lichkeit nicht leichtfdllt, in den Banalitdten unseres Alltags die Sache zu
erfassen oder zu begreifen oder auch nur nachzuvollziehen, geht der Text
noch weiter, wenn er unterstellt, dass genau dieses Licht jeden Menschen,
der zur Welt kommt, erleuchte (1,9). Gemaf dieser Unterstellung tragt jeder
Mensch das Wort Gottes in sich und ist deshalb Kind Gottes. Zugleich aber
ist einfach gesagt, dass prinzipiell in allen Menschen das Licht der Vernunft
und die Klarheit der Sprache angelegt ist, gleich ob sie nun dieses Licht
aktuell begreifen oder nicht. Diese Anlage zu aktualisieren ist die Absicht
des Evangeliums. Eben deshalb gibt es sich als frohe Botschaft aus.

Das menschliche Denken kann sich in Andenken und Andacht verwan-
deln, weshalb auch der religiose Glaube mit dem doing reason eng verwandt
ist. Beide sind nicht dasselbe, doch konnen beide vom Selben handeln. Der
Glaube geht insofern iiber das Wissen hinaus, als er in der Andacht Gott
selbst vernimmt, sich auf ihn:sie verlasst. So vernimmt der Glaube nicht
nur die Gegenwart Gottes, sondern er weify diese in allem am Werk. Der
Glaube bezieht sich auf die Wirklichkeit und Wirksamkeit des géttlichen
Logos im Fleisch, in der Materie, in den Niederungen der Erde. So verstan-
den ist der Glaube die religiose Form des theo-logischen doing reason. Doch
schon die Pragmatik der theo-logischen Vernunft lichtet das Absurde, wenn
wir einsehen, dass alle Dinge aus einer anfianglichen Logik stammen, die
besagt, dass im Anfang, im Prinzip, im Grunde alles sinnvoll, verniinftig
und gut ist — gegen allen empirischen Anschein. Das ist auch der Sinn von
Hegels provokantem Satz: ,Was verniinftig ist, das ist wirklich; und was
wirklich ist, das ist verniinftig“ (Hegel 1970c: 24). Die Absurdititen und
Finsternisse der Welt sind nicht zu bestreiten. Doch erzéhlen gerade die

159

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karlheinz Ruhstorfer

Geschichten etwa der Bibel, in einer Weise, welche die Vernunft angespro-
chen hat, warum und wie es auch wirklich wieder gut und damit auch
wieder verniinftig werden kann. Es ist die erzdhlte Performanz des Logos
selbst, welche die Verwandlung der Absurdititen der sinnlichen Welt auf
den Weg bringt. Im Johannesevangelium wird dieser Weg in der Geschichte
Jesu konkret. Im fleischgewordenen Wort wird das géttliche doing reason
in einer Weise anschaulich, welche die Lesenden und Mitdenkenden in die
Geschichte hineinzieht und transformiert. In dieser Hineinnahme transgre-
diert die Vernunft die Grenzen des Fleisches und damit der alltiglichen
Welt.

(1) Wir bewegen uns mit unserer kalkulierten Grenziiberschreitung
durchaus auch in der onto-theo-logischen Spur, die von Aristoteles {iber
Thomas zu Hegel fiihrt. Die onto-theo-logische Tradition (Metaphysik)
stellt eine rationale Verbindung her zwischen den Begriffen: theds, I6gos
und dn. Also zwischen Gott und Wort, Denken und Sein, Dasein und
Prasentsein. In der Prisenz der Vernunft ergibt sich Gott im Begriff als
Prasent. Dieser Begriff ist die eigenstindig selbstformende Wirksamkeit des
Wissens, das angenommen werden kann im Vertrauen auf seine verniinftige
Uberzeugungskraft. Das Wissen zeugt von Gott, der dieses Wissen erzeugt
als sein von ihm unterschiedenes Wissen, das er selbst ist. Gott ist im
onto-theo-logischen Denkraum die reine Vernunft, das logische Signifikat
und der sich selbst begreifende Begriff, wie er sich im Menschen verwirk-
licht. (2) Innerhalb der bio-anthropo-logischen Sphire (Moderne) denken
wir Menschen uns dieses Wissen aus. Die sinnliche Wirklichkeit ist stets
urspriinglicher als die sie beschreibende Sprache, wobei das Wort selbst
reines Fleisch ist und bleibt, wihrend sich die Vernunft als ein Vermégen
des inkarnierten und vergesellschafteten Menschen versteht. Die technische
Vernunft hilft dem Menschen, den existenziellen Entzug an Lebensfiille, an
gegenwirtigem Gliick sowie an gerechter Verteilung der Mittel des Lebens
zu iiberwinden. Doch hinterldsst die verlorene Mitte des Lebens eine Leer-
stelle, die ein unstillbares Begehren erweckt. (3) Im tele-semeio-logischen
Echoraum Klingt das Wort in den Zeichen der Zeit und den Zwischenténen
der Sprache nach und zwar im Zwischenraum von Fleisch und Fleisch,
Mensch und Mensch, Wort und Wort. Die Vernunft vermag die Gegenwart
des Fleisches nicht mehr zu erfassen oder zu beriithren, wohl aber spiirt sie
diese auf im Voriibergang des:der Anderen. Im Spiel der Signifikanten (3),
in der Wirklichkeit der sinnlichen Referenz (2) und in der Begrifflichkeit
der Vernunft (1) vollzieht sich in je eigener Weise das doing reason, das
Absurdititen des Denkens, Lebens und Sprechens zur Gegenwart der ge-

160

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

dachten Einsicht, der wahrgenommenen Sache und des vernommenen Zei-
chens aufklaren will. In Zeichen, Sache und Einsicht formt sich das Wissen
Gottes erneut als erfiillte Prisenz des Prdsents im Prdisens. Dieses Wissen ist
ein gleichermafien gefahrliches wie auch gefidhrdetes phdrmakon, das die
Absurditit heilen kann, das aber stets auch gewaltsam missbraucht werden
kann. Nur wenn die Unverfiigbarkeit dieses Wissens erkannt ist, kann sich
eine nachhaltige Heilung ereignen.

Entscheidend fiir eine heilsame Antwort auf die Absurditdt des Daseins
ist nun die Verhéltnisbestimmung der gottlichen Wirksamkeit zur mensch-
lichen. Die johanneische Erzdhlung macht klar, dass sich Gott selbst ver-
stricken ldsst in diese absurde Welt. Gott kommt dem Menschen bis zur
Ununterscheidbarkeit nahe, weil Gott, Wort und Fleisch unaufloslich in-
einander verwoben sind. Die gottliche Verniinftigkeit ldsst sich mit der
menschlichen Unvernunft ein und so unterwirft sie sich der Absurditét der
Menschenwelt bis zur todlichen Passivitat. Doch im reinen Passiv Gottes,
in seinem Leiden und in seiner ohnmiéchtigen Untitigkeit offenbart sich
im Tiefpunkt der Unvernunft die erneuernde Macht der Logik und damit
die versohnende Kraft des Geistes. In politischen Termini gesprochen drangt
dieser Prozess zur Revolution. Zwar fallt das Licht zunéchst der Finsternis
zum Opfer; Menschen werden Opfer von Menschen; Menschen enteignen
Menschen, verletzen Menschen, toten Menschen; ja die gesamte Schopfung
ist der Macht des Todes ausgesetzt. Doch wird im Auflersten der Kreislauf
der Schuld und des Todes durchbrochen. Eine Revolution der bestehenden
Verhiltnisse wird nicht nur mdéglich, sie wird wirklich. Die politische Impli-
kation dieser Wende, die mit Tod und Auferstehung Jesu verbunden ist,
liegt auf der Hand. Eine neue soziale Praxis wird notwendig.

Dem Abgrund des faktischen Unrechts entspringt der revolutiondre Geist
Gottes. So lautet das letzte Wort Jesu am Kreuz bei Johannes: ,Es ist voll-
bracht. Und er neigte sein Haupt und gab seinen Geist auf“ (Joh 19,30). Es
ist der scheinbare Sieg der Absurditét des Bosen, der die tiberlegene Macht
der gottlichen Vernunft offenbart. Diese ist den Menschen zuganglich als
Geist. Denn die letzte Performanz Jesu besteht in der Ubergabe seines
Geistes an die Seinen. So kann die Beschreibung des Verscheidens Jesu
auch iibersetzt werden: ,Und er iibergab den Geist“ (19,30). In der Uberga-
be seines Geistes an die Menschen wird die performative Kommunikation
Gottes mit den Menschen gestiftet. Im Geist des zwar verschiedenen, jedoch
zugleich auch auferstandenen Jesus erdffnet sich eine neue Perspektive. So
vollzieht sich in der Absenz der Ubergang in die Prisenz, und in nichts
anderem als im Entzug offenbart sich der Weg in die Fiille. Das Absurde

161

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karlheinz Ruhstorfer

verweist auf den letzten Sinn, der freilich erst noch in Tat umgesetzt werden
will, da nur in der sinnvollen Tat die Auferstehung des Fleisches als Beginn
des neuen Lebens wirklich wird.

Die Erzdhlung des Johannesevangeliums hat den Zweck, diese Wirksam-
keit Gottes in dieser Welt performativ zu erzeugen. Das Leben jedes Men-
schen ist potenziell doing Idgos: ,Er war das Licht, das jeden Menschen
erleuchtet, der in diese Welt kommt® (Joh 1,9). Damit freilich wird auch der
Widerspruch noch weitergetrieben. Das Nichtgottliche der Welt wird selbst
zum Gottlichen. Gott teilt sich selbst in Gott (I6gos) und Nichtgott (sdrx).
Damit erscheint die Welt, dieser obskure Ort, an dem wir Menschen leben,
jedenfalls in einem anderen Licht. Im Fleisch vollzieht sich die Performanz
des gottlichen Lichts, das zugleich Wort Gottes ist. Dieses neue Licht, in
dem die Welt hier erscheint, verandert die Menschen, wenn das selbstwirk-
same Wissen des biblischen Textes in der Dunkelheit die Spuren dieses
Lichts sichtbar werden ldsst und zwar als das Aufspiiren der Spur Gottes
auf dem Antlitz des/der Anderen. Gerade diese Différance des Andersseins
stiftet Gemeinschaft.

Die eine Welt der sozialen Differenzen resultiert aus der Performanz
gottlicher Selbstunterscheidung im doing logos, weil es der géttliche Logos
ist, der in die menschliche Vernunft gestreut hat. Diese kann als die ande-
re, die prekire, gefdhrliche Seite der géttlichen Vernunft gedacht werden.
Deshalb kann und soll sie sich aufraffen zur Wahrnehmung der gottlichen
Logik der Liebe in den je Anderen. Dabei werden Grenzen iiberschritten:
zwischen Wort und Sache, Denken und Ding, Gott und Mensch, Mensch
und Mensch, Mensch und Tier, Geist und Materie usw. Das derart gestreute
Wort bewirkt zum anderen eine Sammlung, Vereinigung oder com-unica-
tio, wenn es eine Kommunikation zwischen dem und zwischen den Ver-
schiedenen auf den Weg bringt. Das hier angedachte doing Iégos drangt
zu einem umfassenden Parlament, einem planetarischen Gesprachsraum,
der universal ist, weil er Gott, Mensch, Tiere, Pflanzen und Dinge umfasst
(vgl. Latour 2010). In diesem Parlament wird die Performanz des Wortes zu
einer Performanz des Fleisches. Das doing logos wird zu einem doing sdrx.

Diese performative Verbindung von Logos und Materie kann als Schrift
der Welt gelesen werden. Gott schreibt sich in die Welt ein, und die Welt
schreibt sich in Gott ein. So wird die Welt, in der wir Menschen woh-
nen, als écriture des anfanglichen Iggos deutbar. Dieser erscheint als der
transzendente Signifikant, das anfangliche oder prinzipielle Zeichen, das
sich in das unendliche Spiel der Signifikanten streut. Die Sinnlosigkeit der
Welt wird dadurch mit Sinn geflutet. Die Inflation des Sinns wischt die

162

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jenseits des Absurden: Theologie als Doing Reason

Absurditat der Welt hinweg. Diese Klarung, Aufklirung und Verklarung
der Welt bleibt selbst eine performative Zeichenhandlung, in die wir ein-
gebunden werden und die wir aneinander vollziehen miissen. Insofern
aber im Uberfluss des Sinns auch noch das besondere Wort Gottes mit
seiner sinnstiftenden Kraft vernehmbar bleiben soll, muss die eigenstindig
selbstformende Wirksamkeit des géttlichen Wortes immer wieder als solche
manifest werden. Es bedarf deshalb auch der Reduktion des Sinns oder der
Deflation des Wissens. Diese Riickfithrung des Sinns auf das anféngliche
Wort kann als die Arbeit der kritischen Vernunft verstanden werden, die
immer auch praktisch wird.

Das bedeutet, dass die Gottesgegenwart im Geist, die das absurde Dun-
kel der Welt in Licht transformiert, nicht nur als intellektueller Akt gedacht
werden kann. Dieser Akt der Gottesgegenwart, in dem sich Gott selbst
vollzieht, wird in der Fluchtlinie des Johannesevangeliums auch als titige
Liebe vorgestellt. Liebe meint hier in einem weiten Sinn jene versdhnende
Wirklichkeit Gottes, die Feinde versohnt, Liebende vereint, Verschiedenes
zusammenbringt und sie genau dadurch iiberhaupt erst zu sich kommen
lasst. Doing I6gos und doing flesh bestimmen sich nun fort zum doing love.
Es geht dabei um die alltdgliche Performanz der Liebe. Gotteserfahrung
wird zur Liebeserfahrung. Deshalb muss das theoretische doing reason im-
mer auch begleitet werden von einem praktischen oder poietischen making
love, das immer eine politische Dimension besitzt.

Im 13. Kapitel des Johannesevangeliums gibt es nun eine verbliiffende
Zeichenhandlung, die als revolutiondrer Akt, als hochste Gastfreundschaft
oder als Vollendung der Liebe betrachtet werden kann. Es vollzieht sich
darin zeichenhaft der Umsturz der bestehenden Verhiltnisse, wenn Macht-
strukturen aufgebrochen werden: ,|[...] da steht er vom Mahl auf und zieht
das Obergewand aus, nimmt ein Leinentuch und bindet es sich um; dann
giefit er Wasser in das Becken und fangt an, den Jiingern die Fiife zu wa-
schen und sie mit dem Tuch, das er sich umgebunden hat, abzutrocknen®
(13.,4f).

Literaturverzeichnis

Aristoteles: Metaphysik (= Philosophische Schriften in sechs Banden 5). Hamburg
1995.
Camus, Albert: Der Mythos des Sisyphos. Reinbek bei Hamburg 2000.

Derrida, Jacques: Die Différance, in: ders.: Randgénge der Philosophie. Wien 1988,
29-52.

163

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karlheinz Ruhstorfer

Derrida, Jacques: Gesetzeskraft: Der ,mystische Grund der Autoritat Frankfurt am
Main 1991.

Derrida, Jacques: Den Tod geben, in: Anselm Haverkamp (Hg.): Gewalt und Gerech-
tigkeit: Derrida — Benjamin. Frankfurt am Main 1994, 331-445.

Diels, Hermann: Die Fragmente der Vorsokratiker, hg. v. Walther Kranz. 19. Auflage,
Berlin 1996.

Foucault, Michel: Schriften, Band 1: 1954-1969. Frankfurt am Main 2001

Foucault, Michel: Schriften, Band 4: 1980-1988. Frankfurt am Main 2005.

Foucault, Michel: Archdologie des Wissens. 19. Auflage, Frankfurt am Main 2020.

Georges, Heinrich: Ausfiihrliches lateinisch-deutsches Handworterbuch. Band 2, I-Z.
11. Auflage, Basel 1962.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften
im Grundrisse, Band 1 (= Werke in zwanzig Binden 8). Frankfurt am Main 1970a.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften
im Grundrisse, Band 3 (= Werke in zwanzig Bianden 10). Frankfurt am Main 1970b.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien der Philosophie des Rechts (= Werke in
zwanzig Banden 7). Frankfurt am Main 1970c.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen tiber die Philosophie der Religion, Band
1: Einleitung. Der Begriff der Religion, hg. v. Walter Jaeschke. Hamburg 1993.

Homer, Odyssee, iibers. v. Wolfgang Schadewald. 8. Auflage, Hamburg 2008.

Latour, Bruno: Das Parlament der Dinge: Fiir eine politische Okologie. Frankfurt am
Main 2010.

Mansfeld, Jaap: Die Vorsokratiker. Band 1. Stuttgart 1983.

Ruhstorfer, Karlheinz: Konversionen: Eine Archdologie der Bestimmung des Menschen
bei Foucault, Nietzsche, Augustinus und Paulus. Paderborn usw. 2004.

Ruhstorfer, Karlheinz: ,Der Gottmensch in Knechtsgestalt: Marx, Nietzsche,
Heidegger — drei mafigebliche Negationen metaphysischer Christologie, in: Babette
Babich et al. (Hg.): Heidegger & Nietzsche (= Elementa. Schriften zur Philosophie
und ihrer Problemgeschichte). Amsterdam/New York 2012, 15-42.

Ruhstorfer, Karlheinz: Trinitit und Postmoderne: Unterwegs zum Grund der Ge-
schichte, in: Thomas Marschler, Thomas Schartl-Trendel (Hg.): Herausforderungen
und Modifikationen des klassischen Theismus, Band 1 (= Studien zur Systematischen
Theologie und Ethik 16,1). Miinster 2019, 247-309.

Spivak, Gayatri Chakravorty: Kritik der postkolonialen Vernunft: Hin zu einer Ge-
schichte der verrinnenden Gegenwart. Stuttgart 2014.

Vogelmann, Frieder: Die Wirksamkeit des Wissens: Eine politische Epistemologie.
Berlin 2022.

Von Aquin, Thomas: Summa theologiae. Editio Leonina. Rom 1888.

164

hittps://dol.org/10.5771/9783748965605-130 - am 10.02.2026, 01:11:35. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748965695-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

