
https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


Wissenschaftliche Beiträge  
aus dem Tectum Verlag
Reihe Literaturwissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


Wissenschaftliche Beiträge  
aus dem Tectum Verlag

Reihe: Literaturwissenschaft
Band 44

Fiona Pröll     

Das Frauenbild in Irmgard Keuns Exilwerk –  
neu entdeckt

Tectum Verlag

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


Fiona Pröll    
Das Frauenbild in Irmgard Keuns Exilwerk – neu entdeckt 

Wissenschaftliche Beiträge aus dem Tectum Verlag  
Reihe: Literaturwissenschaft; Bd. 44
© Tectum Verlag Marburg, 2017
ISBN: 978-3-8288-6626-3
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Buch unter 
der ISBN 978-3-8288-3874-1 im Tectum Verlag erschienen.)

Umschlagabbildung: Berlin, Am Dönhoffplatz, 1941; Bundesarchiv, Bild 183-B01618
Satz, Layout, Umschlaggestaltung: Mareike Gill | Tectum Verlag

Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet 
www.tectum-verlag.de 

 
Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind im 
Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


„[…] als hätten wir Freikarten für einen Theaterplatz,  
auf den wir eigentlich nicht gehören […]“

Gerti, Nach Mitternacht

„Man darf da nicht bequem werden und die Augen schließen.“

Irmgard Keun, Briefe an Arnold Strauss

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


7

Inhaltsverzeichnis

1	 Einleitung: Der weibliche Blick in Irmgard Keuns Exilromanen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 11

2	 Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns 
Exilromanen: Braucht es die Perspektive der Frauen, um die braune 
Lebenswirklichkeit zu durchblicken und aktiv zu bewältigen? .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 23

2.1	 Die Geschlechterrollen – stereotype Weiblichkeit und Männlichkeit? . . . . . . . . . . . . . .               25

2.1.1	 Von Frauen und Männern: Die Geschlechterrollen im Personal . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   27

2.1.2	 Was ist von der Neuen Frau übriggeblieben?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   39

2.1.3	 Die sprachliche Darstellung als Mittel der Typisierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          44

2.1.4	 Die Protagonistin und ihr Identifikationspotential  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              47

2.1.5	 Die Geschlechterrollen im Spiegel der NS-Ideologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            49

2.2	 Was den Blick geprägt hat: Sehen in der Neuen Sachlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        56

2.2.1	 Keuns Exilwerke als Weiterführung der Neuen Sachlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      57

2.2.2	 Neue Sachlichkeit als Literatur des unverstellten Blicks auf die Realität . . . . . . . . . .          60

2.2.3	 Literatur wie Kino  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            62

2.3	 Die Erzählerinstanz  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                 65

2.3.1	 Perspektive  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                  65

2.3.2	 Stimme . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                      67

2.3.3	 Erzähler oder Erzählerin? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     68

2.4	 Der Blick als Voraussetzung für Aktivität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            70

2.4.1	 Sehen und gesehen werden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   70

2.4.2	 Vom Objekt zum Subjekt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      81

2.5	 Arten des Sehens: Nur den eigenen Augen trauen? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 92

2.5.1	 Mit offenen Augen durch die Welt gehen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       92

2.5.2	 Das Beobachten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                              95

2.5.3	 Der intellektuelle Zugewinn durch die Sicht eines Zweiten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      97

2.6	 Berichten von dem, was man gesehen hat . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         105

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


8 Inhaltsverzeichnis

2.6.1	 Die Protagonistin als Reporterin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              106

2.6.2	 Sprache und Stil . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                             109

2.7	 Der Autor, die Autorin und die Sekretärin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          112

2.7.1	 Das Modell des erfolglosen Autors . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            112

2.7.2	 Legitimation für weibliches Schreiben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        115

2.8	 Die Sicht der Dinge – Ausdruck eines weiblichen Humors?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        119

2.9	 Der Blick als Voraussetzung für Erkenntnis: Der Durchblick . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        126

2.9.1	 Der Überblick der Zeitspanne: Zurückblicken, sehen, voraussehen  . . . . . . . . . . . . . .              127

2.9.2	 Strategien der Erkenntnisgewinnung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         129

2.9.2.1	 Das Verfahren der reflektierten Naivität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               130

2.9.2.2	 Das Durchleuchten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  134

2.9.3	 Der Durchblick von Politik und konkreter Lebenswirklichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   136

2.10	 Die Überwindung des weiblichen Zweifels . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         138

2.11	 Das Bild, das sich dem Beobachter bietet: Das Leben im Nationalsozialismus . . . . . .      141

2.11.1	 Die scheinbar oberflächlich dargestellte Gesellschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143

2.11.2	 Faschistische Strukturen in der Gesellschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   144

2.11.3	 Einblicke in die politische Lage . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               149

2.12	 Illusionen, Lügen und das große Schauspiel: Die Welt als Bühne . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  153

2.12.1	 Das Dritte Reich als Täuschungsspiel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          154

2.12.2	 Der Alltag als Bühne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         161

2.13	 Das Gesehene: Subjektive Wahrnehmung, Wahrheit oder beides? . . . . . . . . . . . . . . . . .                 171

2.13.1	 Das Ende des wahrheitsstiftenden Blicks? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     171

2.13.2	 Objektivierungs- und Verallgemeinerungsstrategien des Gesehenen . . . . . . . . . . . .            174

2.14	 Der Blick als Voraussetzung zum Handeln . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         177

2.14.1	 Die traditionelle Zuschreibung der Handlungsfähigkeit zu den Geschlechtern . . . .   177

2.14.2	 Die Frau beginnt zu handeln  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 181

2.14.3	 Genügt einzig der Blick, um zu handeln? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      183

2.15	 Die (Über-)Lebensstrategie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        188

2.15.1	 Das selbstverantwortliche Gestalten des eigenen Lebens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       190

2.15.2	 Das sich Stellen der Lebenswirklichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        194

2.15.3	 Die starke Frau gibt sich schwach . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             196

2.16	 Faschismus – ein männliches Problem? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            199

2.16.1	 Charakteristika der faschistischen Ideologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  200

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


9Inhaltsverzeichnis

2.16.2	 Systemanhänger und Systemgegner . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         204

2.16.3	 Gründe für das Auftreten des Faschismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      205

2.16.4	 Strategien zur Überwindung: Hilft Weiblichkeit? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              209

3	 Resümee: Der weibliche Blick – Synonym für einen am Leben  
interessierten Blick . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 213

Zusammenfassung der Ergebnisse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 219

Literaturverzeichnis .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 221

Primärliteratur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                             221

Sekundärliteratur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                          222

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


11

1	 Einleitung:  
Der weibliche Blick in Irmgard Keuns Exilromanen

„Man darf da nicht bequem werden und die Augen schließen.“1 Diesen Satz 
schrieb Irmgard Keun während ihres Exils an Arnold Strauss und er fasst 
wie kaum ein anderer zusammen, was Keuns gesamtes literarisches Werk 
ausmacht: das unbedingte Sehenwollen. Keun verstand es als ihre Aufgabe 
als Autorin, die Augen angesichts des Zeitgeschehens offenzuhalten. Mit 
einem wachen und „klare[n] Blick“2 spürte sie soziale und politische Miss-
stände auf, verfolgte sie und machte sie zum Gegenstand ihrer literarischen 
Auseinandersetzung. Keuns Metier war stets der Zeitroman,3 in dem sie 
die Auswüchse ihrer Epoche anprangerte, „schonungslos offen“4 Einblicke 
in die Psyche ihrer Mitmenschen gewährte5 und gegen die „mit Falschheit 
möblierte Enge dieser Welt“6 anschrieb. Den Ausgangspunkt aller ihrer 
Romane bilden aktuelle Beobachtungen.7 Dementsprechend liest sich ihr 

1	 Häntzschel, Hiltrud: „Irmgard Keun. Dargestellt von Hiltrud Häntzschel“. Reinbek 
bei Hamburg, 2001. S. 65, Z. 8 f.

2	 Kreis, Gabriele und Majory S. Strauss (Hg.): Keun, Irmgard: „Ich lebe in einem wil-
den Wirbel. Briefe an Arnold Strauss. 1933 bis 1947. Herausgegeben von Gabriele Kreis 
und Majory S. Strauss“. Düsseldorf, 1988, S. 305, Z. 27.

3	 Kreis, G. und M. S. Strauss (Hg.): Keun, I.: „Ich lebe in einem wilden Wirbel“. S. 18, 
Z. 19.

4	 Antes, Klaus: „Ein Leben im Grandhotel Abgrund. Über Irmgard Keun“. In: Heigen-
mooser, Volker und Johann P. Tammen (Hg.): „Verlegen im Exil. Reden, Vorträge, 
Statements. Fakten & Fiktion. Lyrik und Prosa. Mit zahlreichen Photos. Dokumen-
tation des Bremerhavener P. E. N.-Symposiums ’97“. Bremerhaven, 1997. S.  55 – 60. 
S. 55, Z. 10.

5	 Horsley, Ritta Jo: „Irmgard Keun. (1905 – 1982). Germany“. In: Fredriksen, Elke und 
Elizabeth Ametsbichler (Hg.): „Women Writers in German Speaking Countries: A Bio 
Bibliographical Critical Sourcebook“. Westport und London, 1998. S. 233 – 43. S. 234, 
Z. 31 f.

6	 Antes, K.: „Ein Leben im Grandhotel Abgrund“. S. 55, Z. 7.
7	 Horsley, Ritta Jo: „Witness, Critic, Victim: Irmgard Keun and the Years of Natio-

nal Socialism“. In Martin, Elaine (Hg.): „Gender Patriarchy and Fascism in the Third 
Reich: The Response of Women Writers“. Detroit, 1993. S. 65 – 117. S. 65, Z. 19 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


12 1  Einleitung

sieben Oeuvre umfassendes Romanwerk auch wie eine Chronik der deut-
schen Gesellschaft, angefangen bei der Weimarer Republik bis hin zur Nach-
kriegszeit.8

Trotz ihrer offenkundig politischen und sozialkritischen Haltung tragen 
Keuns Romane den Anschein, „mit leichter Hand geschrieben“9 worden zu 
sein. Sie sind humorvoll und erzählen vom Leben der sogenannten kleinen 
Leute, sodass sie, wie Doris Rosenstein bemerkt, auf den ersten Blick „keine 
tiefgreifende Substanz erwarten“10 lassen. Stuft man die Werke als Trivial-
literatur ein, wie es besonders in der zeitgenössischen Rezeption der Fall 
war, und versucht sie als leichte Unterhaltung zu lesen, so wird man immer 
wieder auf Passagen stoßen, bei denen sich die triviale Lesart an der Erzäh-
lung reibt und sie als falsch ausweist. Es handelt sich eben um jene Stellen, 
die radikale Schicksalsschläge oder Grausamkeiten der Lebenswirklichkeit 
abbilden, oder auch um solche, die aufgrund der Aussagen einzelner Figuren 
auf eine intellektuelle Ebene umschwenken.11 An diesen Stellen setzt die vor-
liegende Arbeit an. Sie wird versuchen zu zeigen, inwiefern sich die Werke 
auf einer höheren Sinnebene verstehen lassen – nicht zuletzt, da sie populäre 
Diskurse aufgreifen, explizite politische Aussagen enthalten und auch auf 
poetologischer Ebene entzifferbar sind, sodass sie einer literaturwissenschaft-
lichen Untersuchung zahlreiche Ansatzpunkte bieten.

Das hauptsächliche Interesse der Keun-Forschung galt meist ihren ersten 
beiden Romanen „Gilgi – eine von uns“ und „Das kunstseidene Mädchen“. 
Zur Zeit ihres Erscheinens Anfang der 30er Jahre wurde den Werken großes 
öffentliches Interesse zuteil, von Seiten sowohl eines großen Lesepublikums 
als auch der Literaturkritik. Namhafte Autoren wie etwa Kurt Tucholsky 
rezensierten die Neuerscheinungen. Ihre Position als eine der populärsten 
deutschsprachigen Autorinnen verlor Keun durch die Machtergreifung 
der Nationalsozialisten abrupt. Ihre Romane wurden auf die Verbotslisten 
gesetzt, während des Dritten Reichs konnte keine öffentliche Auseinander-
setzung mit ihrer Literatur mehr stattfinden. Die Werke, welche sie in der 
Emigration verfasste, blieben von der deutschen Öffentlichkeit ungelesen. 

8	 Horsley, R. J.: „Irmgard Keun. (1905 – 1982)“. S. 234, Z. 29 f.
9	 Rosenstein, Doris: „Zum Exilroman Kind aller Länder von Irmgard Keun“. In: Bialek, 

Edward und Detlef Haberland (Hg.): „Zwischen Verlust und Fülle. Studien zur Lite-
ratur und Kultur. Festschrift für Louis Ferdinand Helbig. Herausgegeben von Edward 
Bialek und Detlef Haberland“. Wrocław und Dresden, 2006, S. 105 – 122. S. 105, Z. 6 f.

10	 Ebd. Z. 8.
11	 Blume, Gesche: „Irmgard Keun. Schreiben im Spiel mit der Moderne“. Dresden, 

2005. S. 181, Z. 7 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


13Der weibliche Blick in Irmgard Keuns Exilromanen

Auch im Deutschland der Nachkriegszeit gelang es der Schriftstellerin nicht 
mehr, an frühere Erfolge anzuknüpfen. Sie geriet zunehmend in Vergessen-
heit. Dank der feministischen Bewegung der 60er und 70er Jahre sowie der 
wachsenden Bereitschaft der deutschen Öffentlichkeit, sich literarisch wie-
der mit der eigenen Vergangenheit auseinanderzusetzen, entdeckte in den 
70er Jahren eine breite Leserschaft Keun neu. Dementsprechend nahm auch 
das Forschungsinteresse an der Autorin zu, wie zahlreiche Arbeiten aus jener 
Zeit belegen, wobei vor allem ihre beiden Erstlingswerke im Fokus der Auf-
merksamkeit standen. 

Um die Jahrtausendwende erfuhr die Keun-Forschung einen erneuten 
Schub, der sich sicherlich auch mit Keuns hundertstem Geburtstag im Jahr 
2005 erklären lässt. Werke wie Stefanie Arends und Ariane Martins gemein-
sam herausgegebenes Buch „Irmgard Keun 1905/2005“ bekräftigen diese 
Annahme. Kennzeichnend für die Keun-Forschung des neuen Jahrtausends 
ist vor allem, dass das Interesse nun zunehmend auch den Exilwerken gilt. 
Vergleichende Arbeiten zu den Werken aus dem Exil sind jedoch bis heute 
weiterhin kaum vorhanden. Sichtet man die Forschungsliteratur zu Keun, so 
lässt sich zusammenfassend sagen: Generell hat die Forschung Keuns Werke 
relativ spät für sich entdeckt, vielleicht auch, da ihren Romanen lange der 
Status von Trivialliteratur anhaftete.

Im Überblick über die vorhandene Sekundärliteratur zeigt sich die Ten-
denz, Keuns Werke vom Ansatz der Gender Studies zu untersuchen. Zwei-
felsfrei bildet die Genderthematik einen Schwerpunkt in Keuns Oeuvre. 
Mit Ausnahme von Keuns letztem Roman „Ferdinand, der Mann mit dem 
freundlichen Herzen“ steht in allen ihren Prosaerzählungen das Bewusstsein 
einer jungen Protagonistin im Mittelpunkt der Handlung.12 Wie Rosen-
stein in „Irmgard Keun: Das Erzählwerk der dreißiger Jahre“ ausführlich 
erörtert, vertreten die Heldinnen in den Romanen der Weimarer Repub-
lik den Typus der Neuen Frau. Meist machen die Forschungsarbeiten die 
Darstellung der Geschlechterrollen im Allgemeinen und der Neuen Frau im 
Besonderen zum Gegenstand der wissenschaftlichen Auseinandersetzung. 
Doch auch in Keuns Werken, die zur Zeit des Dritten Reichs spielen, lassen 
sich – wie besonders Ritta Jo Horsley in „This Number is Not in Service“ 
detailliert nachzeichnet – noch Wesenszüge der Neuen Frau bei den Prota
gonistinnen erkennen. Sie können – ausformuliert in Barbara Dreschers 
„Junge ‚Girl‘-Autorinnen im Exil“ – als eine Weiterentwicklung des Typus 
verstanden werden. Die jungen Protagonistinnen verwirklichen „emanzipa-

12	 Horsley, R. J.: „Witness, Critic, Victim”. S. 66, Z. 16 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


14 1  Einleitung

torisch fundierte Ideale“13, obschon sich Keun selbst als auch ihre Werke stets 
von jeder Form eines radikalen Feminismus, der „irgendwie zu einer Sekte 
ausartet“14, distanzierte. 

Die Ausgangsthese der vorliegenden Arbeit ist, dass die Zeit des Natio-
nalsozialismus mit dem in den Werken aufgerufenen Bild von Weiblichkeit 
in Verbindung steht. Da davon ausgegangen werden soll, dass intertextuelle 
Referenzen zwischen den Exilwerken und den beiden Frühwerken bestehen, 
wird angenommen, dass der Leser dazu ermutigt wird, die Weiblichkeit in 
den ersten Romanen mit derjenigen in denen der Emigration zu vergleichen. 
Die männlichen Figuren sollen dabei als Abgleichsfläche zum Weiblichen 
dienen. Sie werden in der Argumentation angeführt, wenn sie als Kontrast 
dazu dienen, den weiblichen Standpunkt näher zu konturieren. 

In enger Verknüpfung mit dem Sujet der Neuen Frau wird in zahlreichen 
Werken auch deren Blick untersucht, wie etwa in Anne Fleigs „Das Tage-
buch als Glanz“. Keuns Protagonistinnen sind kein passives Sammelbecken 
der Sinneseindrücke, die auf sie einströmen. Sie sind visuelle Charaktere, 
ihr schärfster Sinn ist das Sehen. Sie gehen mit einem offenen Blick durch 
eine Zeit, in der viele die Augen verschließen. Die Heldinnen sehen genau 
hin und durchleuchten ihre Umwelt, wie Birgit Maier-Katkin in „Alterity, 
Alienation, and Exile in Irmgard Keun’s Nach Mitternacht“ anhand des 
Romans exemplarisch nachweist. Das Gesehene arbeitet in ihnen weiter, 
wird überdacht, strukturiert und dient letztlich als Handlungsmotivation.

Die Sekundärliteratur behandelt zumeist ausschließlich den Blick in den 
beiden Romanen der Weimarer Republik. Nur wenige Untersuchungen, 
wie etwa Horsleys „Witness, Critic, Victim“ setzen sich bislang mit dem 
Konzept des Sehens in den Exilwerken auseinander. Eine wissenschaftliche 
Untersuchung der Darstellung des Blicks, der Arten zu sehen und zu begrei-
fen sowie eine Analyse des Einflusses, der vom Gesehenen auf das Handeln 
der Protagonistinnen ausgeht, fehlt bislang völlig.

Diese Forschungslücke will die vorliegende Arbeit schließen. Sie beschäf-
tigt sich mit dem weiblichen Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irm-
gard Keuns Exilromanen. Keun greift mit dem Sehen, dem sogenannten 
„Augenmotiv“15 als Sujet ihrer Werke ein beliebtes Konstrukt der neueren 

13	 Schüller, Liane: „Vom Ernst der Zerstreuung. Schreibende Frauen am Ende der Wei-
marer Republik: Marieluise Fleißer, Irmgard Keun und Gabriele Tergit“. Bielefeld, 
2005. S. 239, Z. 27.

14	 Schüller, L.: „Vom Ernst der Zerstreuung“. S. 244, Z. 18 f.
15	 Amm, Marita: „Schauen und Sehen, Beobachten und Erkennen: Das Augenmotiv in 

der Literatur“. In: „wiener klinische wochenschrift. The middle european journal of 

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


15Der weibliche Blick in Irmgard Keuns Exilromanen

deutschsprachigen Literatur auf. Hier hat sich die Vorstellung durchgesetzt, 
unter dem Begriff des Sehens zugleich zweierlei Vorgänge zu verstehen: Wäh-
rend das äußere Sehen die optische Wahrnehmung der Umwelt bezeichnet, 
steht das innere Sehen für den geistig stattfindenden Wahrnehmungs- und 
Erkenntnisprozess.16 Auch die vorliegende Arbeit begreift das Sehen in dieser 
Dichotomie.

Das Sehen gilt in der modernen abendländischen Kultur als die wich-
tigste Sinneswahrnehmung des Menschen17 und entsprechend zahlreich 
sind seit der Romantik die Versuche, sich ihm im Rahmen der Literatur zu 
nähern – sei es in Auseinandersetzung mit der Frage, inwiefern der Blick 
als das Ergebnis einer subjektiven Perspektive und Wahrnehmung18 durch 
persönliche Vorannahmen, Denk- und Wahrnehmungsgewohnheiten deter-
miniert ist, wobei etwa Johann Wolfgang von Goethe in seinem Gedicht 
„Aug’ um Ohr“ mit den Worten „doch ein Blick am rechten Orte// Übrig 
läßt er keinen Wahn“19 für einen objektiven, die gesamte Umwelt erfassen-
den Blick plädiert, wohingegen sich zum Beispiel der Protagonist in Franz 
Kafkas „Der Process“ damit abfinden muss, dass er durch Guckkästen und 
Schlüssellöcher immer nur Ausschnitte zu erkennen vermag, welche er „spe-
kulativ zu einem stimmigen Gesamten“20 zusammensetzen muss. Sei es im 
Ausloten der sozialen Funktion des Blicks, als einer „Wahrnehmung des 
Anderen“21 und von sich selbst in dem Gegenüber innerhalb eines eng gewo-
benen gesellschaftlichen Blickgeflechts, wie es etwa Valerio in Georg Büch-
ners „Leonce und Lena“ mit der Bitte, „sehen Sie mich nicht so an, daß ich 
mich in ihren Augen spiegeln muß“22, thematisiert. 

Dichtung, so Novalis, gestaltet sich als eine „Mahlerey für das innere 
Auge“23. Sie fungiert als Mittel, in der Diegese beschriebene Bilder dem Leser 
zu vermitteln und sie in seiner Vorstellung zu erzeugen. Um diese untersu-

medicine 110/8 (1998)“. S. 303 – 307. S. 303, Sp. 2, T.4.
16	 Amm, M.: „Schauen und Sehen, Beobachten und Erkennen“. S. 304, Sp. 1, Z. 49 ff.
17	 Ebd. Sp. 1, Z. 12 f.
18	 Amm, M.: „Schauen und Sehen, Beobachten und Erkennen“. S. 303, Sp. 2., Z. 32 f.
19	 Amm, M.: „Schauen und Sehen, Beobachten und Erkennen“. S. 304, Sp. 1, Z. 25 f.
20	 Mergenthaler, Volker: „Sehen schreiben – Schreiben sehen. Literatur und visuelle 

Wahrnehmung im Zusammenspiel“. Tübingen, 2002. S. 345, Z. 5.
21	 Rossum, Walter van (Hg.): Sartre, Jean Paus: „Der Blick. Ein Kapitel aus Das Sein und 

das Nichts. In der Übersetzung von Traugott König und Hans Schöneberg. Herausge-
geben mit einer Einführung und einem Nachwort von Walter van Rossum“. Mainz, 
1994. S. 39, Z. 18.

22	 Mergenthaler, V.: „Sehen schreiben – Schreiben sehen“. S. 109, Z. 8.
23	 Mergenthaler, V.: „Sehen schreiben – Schreiben sehen“. S. 382, Z. 24.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


16 1  Einleitung

chen zu können, müssen, Volker Mergenthaler zufolge, in der literaturwis-
senschaftlichen Analyse die Kategorien Literatur und Wahrnehmung strikt 
voneinander getrennt werden.24 Es ist als Prämisse anzunehmen, dass die 
Sinneserfahrung von Bildern nur in der realen Welt stattfindet und literari-
sche Werke diese dann als Thema aufgreifen. Mergenthaler spricht in diesem 
Zusammenhang von „illusionserzeugender Selbstverleugnung“25 in Texten. 
Es gilt nachzuvollziehen, welcher Blick dem Leser durch die Erzählung ver-
mittelt wird, und nicht, wie sich der Text selbst als Gegenstand der optischen 
Wahrnehmung des Lesers verhält.

Thematisieren literarische Werke das Sehen, verorten sie sich mit ihren 
Argumentationsstrukturen und Denkmustern innerhalb des interdisziplinä-
ren Blickdiskurses. Dementsprechend soll in der vorliegenden Arbeit das 
Konzept des Sehens in Keuns Romanen innerhalb des Diskurses gelesen 
werden. Dessen Ursprünge gehen bis auf die Antike zurück, mit Aristoteles’ 
Überlegungen, der die Welt als Abbild einer höheren Vorstellung begriff, 
welche wiederum durch Literatur und Kunst transkribiert bzw. abgebildet 
werden könne.26 Der moderne Blickdiskurs speist sich vor allem von Sei-
ten der Philosophie, Psychoanalyse, der Theater- und Medienwissenschaft 
sowie aus Medizin, Wahrnehmungspsychologie und nicht zuletzt der Lite-
raturwissenschaft. Wichtige Überblickswerke legen ihren Schwerpunkt auf 
das Aufzeigen von Parallelen und Anknüpfungsmöglichkeiten bezüglich der 
Ergebnisse der einzelnen zuarbeitenden Disziplinen. So verbindet etwa Jür-
gen Mantheys „Wenn Blicke zeugen könnten“ Befunde aus Literaturwis-
senschaft, Psychologie und Philosophie miteinander. Während zum Beispiel 
Mergenthalers „Sehen schreiben – Schreiben sehen“ das Zusammenwirken 
von physiologischen Erkenntnissen und Literatur darlegt. Auch einschlägige 
Forschungsarbeiten bedienen sich in ihrer Argumentation häufig der ver-
schiedenen Wissenschaften, wie etwa Luce Irigarays Studien von Ansätzen 
aus Philosophie und Theaterwissenschaft geprägt sind.

In der vorliegenden Arbeit wird sich der Großteil der blicktheoretischen 
Argumente neben den eben angeführten Werken aus Jacques Lacans psy-
choanalytischen Arbeiten sowie Teresa de Lauretis cineastischer Blicktheo-
rie, gerade aufgrund der in der Untersuchung nachzuweisenden Nähe der 
Romane zu den Konzepten von Kino und Theater, speisen. Ziel der in die 
Argumentation eingeflochtenen Blicktheorien ist es, das Blickmotiv in den 

24	 Mergenthaler, V.: „Sehen schreiben – Schreiben sehen“. S. 394, Z. 21 ff.
25	 Ebd. Z. 15 f.
26	 Manthey, Jürgen: „Wenn Blicke zeugen könnten. Eine psychohistorische Studie über 

das Sehen in Literatur und Philosophie“. München und Wien, 1983. S. 167, Z. 26 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


17Der weibliche Blick in Irmgard Keuns Exilromanen

Romanen im geistesgeschichtlichen Kontext der abendländischen Kultur 
anhand exemplarischer theoretischer Ansätze möglichst umfassend analysie-
ren zu können.

In der vorliegenden Arbeit soll der Zusammenhang von Blicken, Ver-
balisieren, Durchblicken, Handeln und Bewältigen in den Romanen nach-
gezeichnet und die einzelnen Schritte im wechselseitigen Zusammenhang 
mit der faschistischen Lebenswirklichkeit, in der sich die Protagonistinnen 
bewegen, untersucht werden. Es wird zu einem Abgleich der einzelnen 
Protagonistinnen kommen. Die jungen Heldinnen sollen als Modelle ver-
schiedener Überlebensstrategien vom Sehen bis zur Zielerreichung gelesen 
werden. Ihr Reüssieren oder Scheitern wird als wichtige Implikation für die 
Romanaussage verstanden. Da, wie bereits erwähnt, die Forschungslage zur 
Exilliteratur trotz des neueren Booms immer noch lückenhaft ist, stützt sich 
die vorliegende Arbeit teilweise auch auf Forschungswerke, welche sich auf 
die beiden Erstlingsromane beziehen. Ihnen werden Thesen und Argumente 
entliehen, um diese auf ihre Übertragbarkeit hin zu überprüfen.

Warum sollen nun die Exilwerke in Verbindung mit dem Blickmotiv das 
Thema der vorliegenden Arbeit sein? Keun schrieb mit den Werken aus der 
Emigration gegen das nationalsozialistische Regime an. Sie macht es zum 
Betrachtungsgegenstand der Protagonistin, sodass in den Romanen nicht 
nur der Vorgang des Sehens selbst von Bedeutung ist, sondern auch das 
Gesehene: die faschistische Gesellschaft. Es entsteht ein Spannungsverhält-
nis zwischen der Sehenden und dem Gesehenen, zumal der Akt des Sehens, 
indem er in der Zeit des Nationalsozialismus verortet wird, in einer gefah-
renträchtigen Ausnahmesituation stattfindet. Es wird in der vorliegenden 
Arbeit angenommen, dass in dieser Lage dem Sehen ein besonderer Stellen-
wert im Überlebenskampf zugeschrieben wird.

Irmgard Keuns Verortung gegenüber dem faschistischen Regime wird 
in der Forschung kontrovers diskutiert. Tatsache ist, dass die Autorin einen 
Antrag auf Annahme in der Reichsschrifttumskammer stellte. Sie wollte 
auch unter dem NS-Regime weiter im deutschen Literaturbetrieb veröffent-
lichen. Tatsache ist aber auch, dass die Bewerbung 1934 endgültig abgelehnt 
wurde und damit ein Berufsverbot gegen sie erging. Bereits ein Jahr zuvor 
war „Das kunstseidene Mädchen“ auf die „Liste des schädlichen und uner-
wünschten Schrifttums“ gesetzt worden. 1935 wurde „Gilgi – eine von uns“ 
beschlagnahmt.27 Die Nationalsozialisten stuften Keuns Romane als nicht 

27	 Kreis, G. und M. S. Strauss (Hg.): Keun, I.: „Ich lebe in einem wilden Wirbel“. S. 206, 
Z. 26 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


18 1  Einleitung

regimekonform ein – und das zurecht. Alle von Keuns Werken, besonders 
diejenigen nach der Machtergreifung durch die Nationalsozialisten, vertre-
ten einen antifaschistischen Standpunkt. Über den Zugang des Blicks der 
Protagonistin soll in der vorliegenden Arbeit das antifaschistische Schreiben 
Keuns näher betrachtet werden. Irmgard Keun selbst sah ihre schriftstelleri-
sche Aufgabe „im Kampf gegen Nazitum“28. Sie schrieb gegen die Landsleute 
an, die „von der Parkettloge“29 aus das grausame Schauspiel der Nazis ver-
folgen. Keun verstand sich selbst als politische Autorin, „die anklagt“30 und 
Dinge beim Namen nennt.

Die vorliegende Arbeit begreift Irmgard Keun in ihrer Funktion als 
Schriftstellerin der Emigration. Am 4. Mai 1936 emigrierte sie nach Ostende.31 
In den Exilromanen beobachtet sie das Geschehen in Deutschland aus der 
Ferne. Sie blickt in den Werken „mit den fremden Augen“32 ihrer Zeitge-
nossen und macht so deren Denken und Handeln nachvollziehbar. Als 
Exilwerke werden diejenigen Romane verstanden, die nach Keuns Ausreise 
aus Deutschland bei Verlagen im Ausland ihre Erstveröffentlichung hatten. 
Schwerpunktmäßig bilden die vier Werke „Das Mädchen, mit dem die Kin-
der nicht verkehren durften“ (1936), „Nach Mitternacht“ (1937), „D-Zug 
dritter Klasse“ (1938) und „Kind aller Länder“ (1938) den Gegenstand der 
vorliegenden Untersuchung. Für ein umfassenderes Verständnis von Keuns 
Schaffen im Exil werden zudem die Sammlung „Bilder und Gedichte aus der 
Emigration“ (1947) und die publizierte Korrespondenz „Ich lebe in einem 
wilden Wirbel. Briefe an Arnold Strauss. 1933 bis 1947“ der Analyse hinzu-
gezogen.

Die Entscheidung, „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren 
durften“, ein als fiktive Kindheitserinnerung verfasster Roman, der groß-
teils noch vor der Emigration geschrieben wurde, als Exilwerk aufzufassen, 
begründet sich auf dem Abwägen mehrerer Gesichtspunkte. Seit Sommer 
1933 plante Keun zu emigrieren. Zu jener Zeit begann sie die Arbeit an dem 

28	 Häntzschel, H.: „Irmgard Keun“. S. 64, Z. 36 f.
29	 Kreis, G. und M. S. Strauss (Hg.): Keun, I.: „Ich lebe in einem wilden Wirbel“. S. 169, 

Z. 9.
30	 Koch, Imke: „Irmgard Keun. (1905 – 1982)“. In: Jürgs, Britta (Hg.): „Leider hab ich’s 

Fliegen ganz verlernt. Portraits von Schriftstellerinnen und Künstlerinnen der Neuen 
Sachlichkeit. Herausgegeben von Britta Jürgs unter Mitarbeit Ingrid Herrmann“. Ber-
lin, 2000. S. 109 – 123. S. 111, Z. 20.

31	 Kreis, G. und M. S. Strauss (Hg.): Keun, I.: „Ich lebe in einem wilden Wirbel“. S. 207, 
Z. 8 f.

32	 Antes, K.: „Leben im Grandhotel Abgrund“. S. 56, Z. 19.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


19Der weibliche Blick in Irmgard Keuns Exilromanen

Buch.33 Sie befand sich schon in einer Form der inneren Emigration und dis-
tanzierte sich vom NS-Staat. Den Roman konnte sie in Deutschland nicht 
mehr veröffentlichen. Erst im Exil vollendete und publizierte sie ihn dann.

Zudem steht die Überlegung, wie sich Keuns Werk am sinnvollsten in 
Schaffensblöcke unterteilen lässt. Die vorliegende Arbeit plädiert für die 
drei Perioden: Werke der Weimarer Republik (1931 bis 1932), Werke der 
Emigration (1936 bis 1947) und Nachkriegswerk (1950 bis 1962). Geht man 
von Keuns Werken als Werken der Zeitkritik aus, so erscheint diese Drei-
teilung anhand der gesellschaftlich-politischen Perioden in Deutschland 
gerechtfertigt.

In ihren ersten beiden Romanen „Gilgi – eine von uns“ (1931) und „Das 
kunstseidene Mädchen“ (1932) wird das Leben junger Frauen beschrieben, 
die in einer Gesellschaft, welche vom sich ankündigenden Ende der Wei-
marer Republik geprägt ist, aus ihrem Alltag ausbrechen,34 um einen für sie 
passenden neuen Lebensentwurf zu finden. Hier geht es um den Zweifel, 
„det einer wieder hochkommt, der mal bei’s Rutschen ist“35, exemplarisch 
nachgezeichnet an den Protagonistinnen, denn „was zuerst fällt, so daß alle 
es sehen, das ist immer die Frau“36. Die vorliegende Arbeit wird die beiden 
Romane innerhalb der Argumentation in denjenigen Aspekten aufgreifen, 
wo eine vergleichende Gegenüberstellung mit den Exilromanen lohnend 
erscheint.

In den Werken der Emigration rückt eine andere Thematik in den Mit-
telpunkt: das (Über-)Leben angesichts des NS-Regimes und dessen Bedro-
hungen für die Bevölkerung sowie für die politische Zukunft Deutschlands 
und Europas. Wie Sabine Rohlf anführt, lassen sich in „Nach Mitternacht“, 
„D-Zug dritter Klasse“ und „Kind aller Länder“ explizite politische Aussa-
gen finden. In „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durf-
ten“ sei im Gegensatz dazu „keine direkte politische Stellungnahme“37 vor-
handen. Die vorliegende Arbeit wird versuchen zu zeigen, dass auch hier 
antifaschistische Position bezogen und damit das NS-System angeprangert 
wird. Es lassen sich inhaltliche Parallelen zur faschistischen Gesellschaft, wie 
sie in den übrigen Exilromanen beschrieben wird, finden. Die Thematik der 

33	 Horsley, R. J.: „Witnes, Critic, Victom“. S. 73, Z. 30 ff.
34	 Koch, I.: „Irmgard Keun“. S. 110, Z. 20 f.
35	 Keun, Irmgard: „Das kunstseidene Mädchen. Roman. Mit zwei Beiträgen von Annette 

Keck und Anna Barbara Hagin“. Berlin, 20089. S. 130, Z. 20 f.
36	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen. S. 170, Z. 19 f.
37	 Rohlf, Sabine: „Exil als Praxis – Heimatlosigkeit als Perspektive? Lektüre ausgewählter 

Exilromane von Frauen“. München 2002. S. 143, Z. 11.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


20 1  Einleitung

beiden Erstlingsromane, das Leben in der Weimarer Republik, findet sich 
hier nicht mehr. Dementsprechend kann „Das Mädchen, mit dem die Kin-
der nicht verkehren durften“ sehr wohl als Keuns „Entree als Exilautorin“38 
verstanden werden.

Da sich die vorliegende Arbeit im Ansatz der Geschlechterforschung 
begreift, wird zum besseren Verständnis von Keuns Genderauffassung 
punktuell auch auf ihre satirischen Textsammlungen aus der Nachkriegszeit 
„Scherz-Artikel“ (1951), „Wenn wir alle gut wären“ (1954) und „Blühende 
Neurosen“ (1962) zurückgegriffen, sowie auf Keuns Nachkriegsroman „Fer-
dinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“ (1950), zumal hier eine 
erstaunlich feminin gezeichnete Hauptfigur auftritt. 

Häufig stößt man in der Forschungsliteratur auf die Annahme einer 
engen Verflechtung von Keuns Biographie und den Inhalten ihrer Werke. 
In der vorliegenden Arbeit werden biographische Aspekte der Autorin aus-
geklammert. Die Argumentation möchte die Werke unabhängig für sich 
analysieren. Bewusst soll dem früher weit verbreiteten Ansatz innerhalb der 
Gender Studies nicht entsprochen werden, der vor allem in den Werken von 
Schriftstellerinnen eine biographische Lesart wählte. Es mag ein Zitat aus 
Keuns Essay „Dienen lerne beizeiten das Weib…“ gelten: „Man soll nicht 
immer die Aussprüche seiner Figuren für die unumstößliche Meinung des 
Autors halten“39.

Um all diesen Überlegungen gerecht zu werden, wird die vorliegende 
Arbeit zunächst zeigen, wie typenhaft Keun die Geschlechterrollen inner-
halb des Figureninventars gestaltet, wodurch das Konzept eines explizit 
weiblichen Blicks erst ermöglicht wird. Dann soll betrachtet werden, welche 
Ästhetik die Darstellung des Blicks geprägt hat. Keuns erste beiden Romane 
gelten als Werke der Neuen Sachlichkeit. Zahlreiche Forschungsarbeiten, 
wie zum Beispiel Irene Lorisikas „Frauendarstellungen bei Irmgard Keun 
und Anna Seghers“ weisen diese Zuordnung detailliert nach. Dass jedoch 
auch noch die Exilromane vom Wesen der Neuen Sachlichkeit geprägt sind, 
demonstriert unter anderem Gesche Blume in „Irmgard Keun. Schreiben im 
Spiel mit der Moderne“. Zudem soll untersucht werden, aus welcher Pers-
pektive, mit welcher Erzählerinstanz sich der geschilderte Blick dem Leser 
bietet. Dass in Keuns Romanen das Sehen der Protagonistinnen durchaus 
unterschiedliche Formen annimmt, wird daraufhin gezeigt werden. 

38	 Kreis, G. und M. S. Strauss: Keun, I.: „Ich lebe in einem wilden Wirbel“. S. 132, Z. 3.
39	 Unger, Wilhelm (Hg.): Keun, Irmgard: „Wenn wir alle gut wären. Herausgegeben von 

Wilhelm Unger. Mit Quellenverzeichnis und Zeittafel von Gabriele Kreis“. München, 
1993. S. 40, Z. 38 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


21Der weibliche Blick in Irmgard Keuns Exilromanen

Nach dem Untersuchungsblock mit dem Sehen als Gegenstand der 
Auseinandersetzung steht anschließend dessen Verbalisierung im Fokus. 
Nachverfolgt wird, wie der Blick als Grundlage für das Berichten zu einer 
Legitimation für weibliche Autorschaft führt. Eng damit verbunden wird 
die Frage sein, inwiefern die dargestellte Sicht der Dinge als Ausdruck eines 
spezifisch weiblichen Humors verstanden werden kann. Dabei soll auf das 
Mittel der Satire, wie es Uwe Naumanns „Preisgeben, vorzüglich der Lächer-
lichkeit“ für Keuns Romane nachzeichnet, eingegangen werden. 

Daraufhin wird der Übergang vom weiblichen Sehen hin zur weiblichen 
Erkenntnis, also vom Blick zum Durchblick, vollzogen. Es soll gezeigt wer-
den, wie Sehen und Durchblicken das Zweifeln als Hemmschuh überwin-
den lassen. Danach wird sich die Arbeit dem Gesehenen, sprich dem Bild, 
welches sich Protagonistin und Leser bietet, zuwenden. Dass die Welt sich 
als Bühne für Illusionen präsentiert und das Verkleidungsmotiv bei Irmgard 
Keun eine wichtige Rolle spielt, soll der darauf folgende Punkt erläutern. 
Wenn die dargestellte Welt einer Bühne gleicht, kann dann das Gesehene 
überhaupt der Wahrheit entsprechen?

In einem weiteren Schritt soll der Blick als Voraussetzung um zu han-
deln näher bestimmt werden. Da die Exilwerke vom täglichen Kampf der 
Menschen für ein glückliches Leben trotz des unheilbringenden Regimes 
erzählen, soll die Frage nach einer erfolgreichen Überlebensstrategie gestellt 
werden, welche den Bogen vom weiblichen Sehen über das Verstehen hin 
zum Handeln und Bewältigen komplettiert. Doch warum nun lässt Keun 
ausschließlich weibliche Hauptfiguren auf das NS-System blicken und sich 
mit ihm auseinandersetzen? Klaus Theweleits These aus „Männerphanta-
sien“, wonach es sich bei dem Faschismus um ein männlich generiertes Pro-
blem handelt, soll hierzu als Erklärungsansatz ausgetestet werden. Stehen die 
Protagonistinnen dem Regime aufgrund ihrer Geschlechterrolle außen vor? 
Lässt sich dieses vielleicht gerade nur durch Weiblichkeit überwinden?

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


23

2	 Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft 
in Irmgard Keuns Exilromanen: Braucht es die  
Perspektive der Frauen, um die braune Lebens­
wirklichkeit zu durchblicken und aktiv zu 
bewältigen?

Boris Lawrenews Urteil zufolge lesen sich Irmgard Keuns „Bücher […] wie 
eine Proklamation zum Kampf gegen den Nationalsozialismus“40. Ihre Exil-
werke weisen die Autorin als „klar blickende Antifaschistin“41 aus, die in 
ihren Romanen „das wahre Gesicht des faschistischen Alltags in Deutsch-
land auf[deckt]“42. Laut Klaus Mann sind Keuns Werke mehr als schlichte 
literarische Erzählungen, sie sind eine „[ä]sthetische, der Wissenschaft 
vorauseilende Diagnose der Zeit“43. 

Im Mittelpunkt aller vier Exilromane steht das Bewusstsein und der 
Blick der jeweiligen Protagonistin: der namentlich nicht genannten Titel-
heldin aus „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“, 
Sanna aus „Nach Mitternacht“, Lenchen aus „D-Zug dritter Klasse“ und 
Kully aus „Kind aller Länder“. Selbst wenn die Wahl von stets weiblichen 
Hauptfiguren keine bewusst reflektierte Entscheidung gewesen sein mag, so 
ist doch das Konzept von weiblichem Sehen in den Texten festgeschrieben, 
was es wiederum als Forschungsgegenstand einer literaturwissenschaftlichen 
Analyse rechtfertigt. Da Keun ausschließlich Heldinnen für ihre Romane, 
die zur Zeit des Nationalsozialismus spielen, entwirft, liegt die Frage nahe, 

40	 Arend, Stefanie und Ariane Martin (Hg.): „Dokumentation der Rezeption in den 
Zeitschriften Das Wort und internationale Literatur (1937 – 1939)“. In Arend, Stefanie 
und Ariane Martin (Hg.): „Irmgard Keun 1905/2005. Deutungen und Dokumente“. 
Bielefeld, 20082. S. 217 – 237. S. 227, Z. 15 f.

41	 Arend, S. und A. Martin (Hg.): „Dokumentation der Rezeption in den Zeitschriften 
Das Wort und internationale Literatur“. S. 233, Z. 5 f.

42	 Ackermann, Michael: „Schreiben über Deutschland im Exil. Irmgard Keun: Nach 
Mitternacht. Anna Seghers: Das siebte Kreuz“. Stuttgart, 1986. S. 27, Z. 41 f.

43	 Marchlewitz, Ingrid: „Irmgard Keun. Leben und Werk“. Würzburg, 1999. S.  151, 
Z. 29 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


24 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

ob die weibliche Perspektive nötig ist, um die braune Lebenswirklichkeit 
zu durchblicken und aktiv zu bewältigen. Stets entspinnt sich in den Prota-
gonistinnen durch das Sehen der faschistischen Gesellschaft eine kognitive 
Auseinandersetzung mit dem Wahrgenommenen. Keun macht ihre Frauen
figuren in ihren „für Menschenwürde und Frauenwürde begeisterte[n] […] 
Bücher[n]“44 zu Subjekten. Sie lässt sie blicken, erzählen, denken und agie-
ren. Damit löst sie diese aus ihrer traditionellen literarischen Funktionszu-
schreibung als Objekte der Handlung. Eben der Zusammenhang von weib-
lichem Sehen, Verbalisieren, Durchblicken, Handeln und Bewältigen soll im 
Folgenden nachgezeichnet und untersucht werden.

44	 Arend, S. und A. Martin (Hg.): „Dokumentation der Rezeption in den Zeitschriften 
Das Wort und internationale Literatur “. S. 232, Z. 22 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


252.1  Die Geschlechterrollen – stereotype Weiblichkeit und Männlichkeit?

2.1	 Die Geschlechterrollen – stereotype Weiblichkeit und Männlichkeit?

Beziehungen zwischen den Geschlechtern und weibliche Identität45 sind 
typische Themen für Keuns gesamtes Werk und somit auch für ihre Exil
romane. Das Geschlechtermotiv dient in „D-Zug dritter Klasse“ als eines der 
wichtigsten Topoi und auch in „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht 
verkehren durften“, „Nach Mitternacht“46 und „Kind aller Länder“47 wird es 
immer wieder aufgegriffen.
Da sich die vorliegende Arbeit mit dem weiblichen Blick in den Romanen 
beschäftigt, soll zunächst nachgewiesen werden, dass Keun explizit die Kate-
gorien von Weiblichkeit und Männlichkeit aufruft, sodass sich überhaupt 
von einem weiblichen Blick der Protagonistinnen sprechen lässt. Dabei soll 
Gender, sprich das soziale Geschlecht,48 als zentrale Analysekategorie dienen.

Seit dem 18. Jahrhundert hat sich in der westlichen Gesellschaft die 
Vorstellung eines Geschlechterdimorphismus’ durchgesetzt.49 Verstand man 
zuvor die Frau als defizitäre Spielform des Mannes, so ging man nun von 
zwei Geschlechterkategorien aus. Annahme sind zwei sich grundsätzlich 
ausschließende Größen, die sich nicht nur aufgrund ihrer Biologie sondern 
auch durch Wesen und sozialen Status voneinander abgrenzen. Bis heute hat 
die Vorstellung von „was männlich ist, ist nicht weiblich, und umgekehrt“ 
durch das gesellschaftliche Prinzip der Zweigeschlechtlichkeit Bestand.50 Es 
soll nun nachgezeichnet werden, dass auch Keuns Figureninventar diesem 
Dimorphismus folgt, indem die dargestellten Frauen und Männer genaue 
Vorstellungen von Weiblichkeit und Männlichkeit repräsentieren und 

45	 Horsley, Ritta Jo: „‘This Number is Not in Service’: Destabilizing Identities in Irmgard 
Keun’s Novels from Weimar and Exile“. In: Frederiksen, Elke P. und Martha Kaarsberg 
Wallach (Hg.): „Facing fascism and confronting the past. German women writers 
from Weimar to the present”. New York, 2000. S. 37 – 60. S. 50, Z. 10.

46	 Horsley, R. J.: „Irmgard Keun. (1905 – 1982)“. S. 238, Z. 8 ff.
47	 Srebrianski Harwell, Xenia: „The Female Adolescent in the Exile Works by Irina 

Odoevtseva, Nina Berberova, Irmgard Keun und Ilse Tielsch“. New York, 2003. S. 74, 
Z. 21.

48	 Scott, Joan W.: „Gender: Eine nützliche Kategorie der historischen Analyse“. In: Kim-
mich, Dorothee; Renner, Rolf Günter und Bernd Stiegler (Hg.): „Texte zur Literatur-
theorie der Gegenwart. Herausgegeben und kommentiert von Dorothee Kimmich, 
Rolf Günter Renner und Bernd Stiegler“. Stuttgart, 1996. S. 416 – 440. S. 416, Z. 24 f.

49	 Kroll, Renate (Hg.): „Metzler Lexikon Gender Studies Geschlechterforschung. Ansät-
ze – Personen – Grundbegriffe. Herausgegeben von Renate Kroll“. Stuttgart und Wei-
mar, 2002. S. 159, Sp. 1, Z. 35 ff.

50	 Frey Steffen, Therese: „Grundwissen Philosophie. Gender. Von Therese Frey Steffen“. 
Leipzig, 2006. S. 18, Z. 31 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


26 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

dadurch in den Exilromanen, wie schon in Keuns früheren Werken, Aussa-
gen wie „Wir Frauen! Ihr Männer!“51 innerhalb des Personals ermöglichen. 

Um Weiblich- und Männlichkeit als Konzepte greifbar zu machen, ist es 
sinnvoll, sie innerhalb des sozialpsychologischen Begriffs der Geschlechter
rollen zu definieren. Man versteht darunter die „Summe der von einem 
Individuum [von Seiten der Gesellschaft, F. P.] erwarteten Verhaltensweisen 
als Frau bzw. als Mann“52. Geschlechterrollen sind im kulturellen Kontext 
ständig präsent. Sie bestimmen Kleidungsstil und Verhalten ebenso wie Per-
sönlichkeit und die Stellung, welche eine Person in der Gesellschaft innehat. 
Das Verständnis, was die Geschlechterrollen ausmacht, hat sich über die Zeit 
immer wieder verändert.53 Doch sie sind als Konzept so verbreitet, dass im 
Allgemeinen ein Konsens über deren Kerngehalt besteht. Sieht man etwas 
Weibliches, kann man es in der Regel zweifelsfrei als solches einordnen.54 
Diese Tatsache macht sich Irmgard Keun zunutze. In ihren Werken führt sie 
dem Leser „sein erlerntes Geschlechterrollenverständnis […] vor Augen“55, 
indem sie die Rollen überdeutlich nachzeichnet, um sie dann von Figuren 
durchbrechen zu lassen.56 Diese literarische Technik funktioniert, da die 
Romane mit Geschlechterstereotypen, verstanden als die Vorstellung vom 
idealen Vertreter der jeweiligen Geschlechterrolle,57 spielen.

Judith Butler hat die Idee der sogenannten Performativität des sozia-
len Geschlechts populär gemacht. Butler nimmt an, dass eine Person ihre 
Geschlechterrolle ständig durch konkretes Handeln festschreibt.58 Dabei 
zitiert die Person die eigene Idealvorstellung, wie eine typische Frau bzw. 
ein typischer Mann zu agieren hat, verhält sich dementsprechend und wird 
dadurch von anderen als Vertreter der jeweiligen Geschlechterrolle gelesen. 
Auch die vorliegende Arbeit will das Handeln der dargestellten Figuren 
zum Ausgangspunkt nehmen, um auf ihre Geschlechterrolle zu schließen 

51	 Keun, Irmgard: „Gilgi – eine von uns. Roman“. Berlin 20084. S. 162, Z. 14.
52	 Kroll, R. (Hg.): „Metzler Lexikon Gender Studies Geschlechterforschung“. S.  158, 

Sp. 2, Z. 36 f.
53	 Frey Steffen, T.: „Grundwissen Philosophie“. S. 27, Z. 30 ff.
54	 Maccoby, Eleanor E.: „The Varied Meanings of “Masculine” and “Femine””. In: Rei-

nisch, June Marcover; Rosenblum, Leonard A. und Stephanie A. Sanders (Hg.): 
„Masculinity/Feminity. Basic Perspectives“. New York und Oxford, 1987, S. 227 – 239. 
S. 231, Z. 39 ff.

55	 Blume, G.: „Irmgard Keun“, S. 197, Z. 27 f.
56	 Ebd. Z. 26 ff.
57	 Keller, Heidi: „Männlichkeit. Weiblichkeit“. Darmstadt, 1987. S. 10, Z. 35 f.
58	 Frey Steffen, T.: „Grundwissen Philosophie“. S. 23, Z. 30 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


272.1  Die Geschlechterrollen – stereotype Weiblichkeit und Männlichkeit?

und sie als deren Repräsentanten zu begreifen. Insofern Keun, wie Anne 
Fleig feststellt, „die Performativität der Geschlechterbestimmung transpa-
rent macht“59 – beispielsweise in Textpassagen, worin die „performances 
von Weiblichkeit […] an die Männlichkeit des Gegenübers [appellieren, 
F. P.] […], seiner Rolle gerecht zu werden“60 – sollte dieser Ansatz fruchtbar 
sein. Da Keuns Werke „Männer als auch Frauen in ihrer jeweiligen Lebens
realität dar[…]stellen“61, folgt die Genderbestimmung in der vorliegenden 
Arbeit einem mimetisch-inhaltlichen Vorgehen. Die Figuren werden wie 
reale Menschen auf die Erfüllung ihrer Geschlechterrollen hin untersucht. 
Basierend auf qualitativen Kontrast- und Korrespondenzkorrelationen soll 
zwischen den dargestellten Frauen- und Männerfiguren das Bild von Weib-
lichkeit und Männlichkeit herausgearbeitet werden. Alice Schwarzer zufolge 
gestalten sich bei Keun die Frauenfiguren als „die wirklich Großen“62. Der 
Schwerpunkt der Analyse wird auf ihnen und ihrer Geschlechterrolle liegen.

2.1.1	 Von Frauen und Männern: Die Geschlechterrollen im Personal
Für die nähere Bestimmung der dargestellten Geschlechterrollen ist eine 
einheitliche Definition des Konzepts mit festgelegten Kriterien sinnvoll. 
Die vorliegende Arbeit stützt sich auf den Ansatz von Kay Deaux und L. L. 
Lewis, welcher äußere Erscheinung, Persönlichkeit, soziales Rollenverhalten 
und gesellschaftliche Stellung als die vier Komponenten von Geschlechter-
rollen benennt.63

Gemäß der Vorstellung von gendertypischer Erscheinung stellen sich 
Personen als Vertreter ihrer Geschlechterrolle dar.64 Für das Bild von Weib-

59	 Fleig, Anne: „Das Tagebuch als Glanz: Sehen und Schreiben in Irmgard Keuns Ro-
man Das kunstseidene Mädchen“. In: Arend, Stefanie und Ariane Martin (Hg.): „Irm-
gard Keun 1905/2005. Deutungen und Dokumente“. Bielefeld, 20082. S. 45 – 60. S. 52, 
Z. 2 f.

60	 Barndt, Kerstin: „„Engel oder Megäre“. Figuration einer ‚Neuen Frau‘ bei Marieluise 
Fleißer und Irmgard Keun“. In: Müller, Maria E. und Ulrike Vedder (Hg.): „Reflexi-
ve Naivität. Zum Werk Marieluise Fleißers. Herausgegeben von Maria E. Müller und 
Ulrike Vedder“. Berlin, 2000. S. 16 – 34. S. 27, Z. 28 ff.

61	 Schüller, L.: „Vom Ernst der Zerstreuung“. S. 237, Z. 8 f.
62	 Schüller, L.: „Vom Ernst der Zerstreuung“. S. 236, Z. 16.
63	 Deaux, Kay: „Psychological Constructions of Masculinity and Femininity“. In: Rei-

nisch, June Marcover; Rosenblum, Leonard A. und Stephanie A. Sanders (Hg.): 
„Masculinity/Femininity. Basic Perspectives“. New York und Oxford, 1987. S. 289 – 303. 
S. 290, Z. 32 ff.

64	 Frey Steffen, T.: „Grundwissen Philosphie“. S. 23, Z. 15 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


28 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

lichkeit ist äußere Schönheit besonders wichtig.65 Figur, Frisur und Klei-
dung gelten als wichtige Attribute der Frau.66 Diese stereotype Vorstellung 
nimmt in den Exilromanen großen Raum ein. Meist sind es die männlichen 
Figuren, die normativ auf das Bild von weiblicher attraktiver Erscheinung 
pochen. Hat schon in „Gilgi – eine von uns“ Martin von der Protagonistin 
gewollt, dass sie sich hübsch zurechtmacht, so wird diese Forderung in den 
Exilromanen beispielsweise durch Kullys Vater gegenüber seiner Frau und 
Tochter, durch Karl gegenüber Lenchen und Algin gegenüber Liska beibe-
halten. 

Im Abgleich zu dem dargestellten gesellschaftlichen Zwang zu weiblicher 
Schönheit fällt auf, dass die männlichen Figuren äußerlich kaum beschrie-
ben werden. Wird eine ausführlichere Schilderung ihrer Erscheinung ange-
führt, dann meist, um sie als Ausnahme vom Standard zu kennzeichnen, 
die wenig schmeichelhaft erscheint. Wie das Mädchen bemerkt, eignet sich 
männliche Kleidung ohnehin nicht dazu, ihren Träger hübsch aussehen zu 
lassen.67 Doch auch von Natur aus sind etwa sein Vater und Herr Kleinerz 
nicht schön. Dr. Breslauer, Herr Silias und Heini aus „Nach Mitternacht“ 
fallen durch Schuppen, speckige Erscheinung und mangelnde Körpergröße 
auf. Karl aus „D-Zug dritter Klasse“ wirkt nur „von hinten […] nicht häss-
lich“68 und Kully sieht einen Mann mit einem „Gesicht wie ein zusammen-
geknautschtes Blatt Papier“69.

Die meisten der beschriebenen Frauenfiguren stehen mit ihrer äuße-
ren Erscheinung für das stereotype Bild von weiblicher Schönheit. Sie 
„glitzer[n]“70„schön wie eine Prinzessin“71, während der Mann daneben 
„schwarz[…]“72 wirkt. Ihre Weiblichkeit ist eng an ihre „hinreißende[…] 
Erscheinung“73 gekoppelt. Sie definieren sich durch ein betont weibliches 

65	 Alfermann, Dorothee: „Geschlechterrollen und geschlechtstypisches Verhalten“. 
Stuttgart, 1996. S. 119, Z. 28 f.

66	 Deaux, K.: „Psychological Constructions of Masculinity and Femininity“. S.  289, 
Z. 7 ff.

67	 Keun, Irmgard: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. Düs-
seldorf, 1980. S. 108, Z. 23 ff.

68	 Keun, Irmgard: „D-Zug dritter Klasse. Roman“. Düsseldorf, 1983. S. 45, Z. 4.
69	 Keun, Irmgard: „Kind aller Länder. Roman“. Berlin, 2004. S. 69, Z. 15 f.
70	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 16, Z. 26.
71	 Keun I.: „Kind aller Länder“. S. 71, Z. 15.
72	 Ebd. Z. 27.
73	 Keun, Irmgard: „Scherz-Artikel“. Einbeck, 1951. S. 14, Z. 7.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


292.1  Die Geschlechterrollen – stereotype Weiblichkeit und Männlichkeit?

Äußeres, ähneln „Weihnachtspuppe[n]“74 und präsentieren ihre „teutoni-
sche[n] Prachthüften“75. Stets gut frisiert und mit femininer Figur verkörpert 
besonders Kullys Mutter dieses stereotype Bild, denn selbst als sie abzuma-
gern droht, werden ihre Rundungen durch eine erneute Schwangerschaft 
gesichert.76

Daneben gibt es Frauenfiguren, welche der gesellschaftlichen Forderung 
nach Schönheit nicht entsprechen, entweder da sie von Natur aus keine Ver-
anlagung dazu haben oder da das Alter sie hat verwelken lassen. Bei ihnen 
scheint der negative, unfreundliche Charakter „Folge der fehlenden sexuellen 
Attraktivität“77 zu sein, denn „[a]lle normalen Mädchen [und Frauen, F. P.] 
möchten den Männern gefallen“78. Explizit formuliert Sanna den Zusam-
menhang in der Einschätzung ihrer Stiefmutter: „Und weil sie […] nicht 
hübsch aussieht, wollte sie wenigstens alles beherrschen“79. Weitere Beispiele 
sind die dicke Tante Millie, die „grau[e]“80 Tante Adelheid und die „alter-
tümliche“81 Betty Raff. Da bei ihnen das Nichtentsprechen des weiblichen 
Geschlechterstereotyps mit einer unmissverständlich negativen Charakte-
risierung gepaart ist, wird zugleich Schönheit als natürliche Komponente 
einer angenehmen Weiblichkeit bekräftigt. 

Dabei eröffnet sich ein Spannungsfeld zwischen der scheinbar natur-
gegebenen weiblichen Geschlechterrollenkomponente Schönheit und der 
kenntlich gemachten künstlichen Ausstaffierung des weiblichen Äußeren. 
Die Mutter des Mädchens friert auf dem Balkon, um braun zu werden, wäh-
rend Tante Millie ein Haarteil trägt. Auch Liska versteht es nach Sannas Ein-
schätzung, ihre Vorzüge ins rechte Licht zu rücken, Bertchen Silias wird von 
ihrer Mutter über Stunden frisiert und Kullys Mutter brennt sich regelmä-
ßig die Haare in Form. Zwar wird die Erscheinung als künstlich ausstaffiert 
geschildert, zugleich dient sie jedoch der äußeren Spiegelung der Persönlich-
keit. Das Innere, das weibliche Wesen, erschafft sich seine Entsprechung im 

74	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 75, Z. 25.
75	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 117, Z. 11 f.
76	 Rohlf, S.: „Exil als Praxis“. S. 154, Z. 6 ff.
77	 Lorisika, Irene: „Frauendarstellungen bei Irmgard Keun und Anna Seghers“. Frankfurt 

am Main, 1985. S. 241, Z. 26.
78	 Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 40, Z. 28.
79	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 12, Z. 9.
80	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 61, Z. 11.
81	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 145, Z. 14.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


30 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

Äußeren, der betont weiblichen Erscheinung, sodass die scheinbar künstli-
che Schönheit als Ausdruck der natürlichen Weiblichkeit wirkt.82

Aus dem Bild betonter weiblicher Schönheit fallen die Protagonistinnen 
zeitweilen heraus. Das Mädchen rechtfertigt sich, beim Spielen nicht immer 
ordentlich aussehen zu können.83 Sanna fühlt sich unscheinbar wie unter 
einer Tarnkappe, da sie sich nicht zurechtzumachen versteht, ebenso wie 
Lenchen, die einen Rußfleck auf der Wange zu einer „etwas schmuddeligen 
weißen Seidenbluse“84 trägt. Kully wäscht sich nur selten und freut sich, 
als sie auf der Schifffahrt ihr Kleid nicht wechseln oder sich nicht kämmen 
muss. Gesellschaftlich toleriert wird diese optische Abgrenzung bei Kully 
und dem Mädchen aufgrund ihres jungen Alters. Da sie noch nicht in der 
Pubertät sind, erwartet man noch nicht von ihnen, stets betont weiblich 
zurechtgemacht zu sein, ebenso wie zum Teil auch bei den jungen Frauen 
Sanna und Lenchen noch über ein Abweichen vom Bild klassischer Weib-
lichkeit hinweggesehen wird.

Es kennzeichnet die Protagonistinnen jedoch ebenso, dass sie immer 
wieder das Stereotyp von weiblicher Schönheit aufnehmen, sich selbst 
zurechtmachen, und es somit bejahen. Das Mädchen sieht „rührend“85 aus, 
wenn es hergerichtet ist, womit es seinem eigenen Wunsch entspricht, so 
„wunderschön [zu, F. P.] sein wie eine Fee“86. Schwankt es während seiner 
Kindheit zwischen der Freude, hübsch zurechtgemacht zu sein, und der 
Ablehnung, dafür ständige Anstrengung wie etwa ein Korsett in Kauf zu 
nehmen, scheint es sich als Pubertierende das betont weibliche Äußere, bei-
spielweise in Form bemalter Fußnägel, im Zuge ihres Erwachsenenwerdens 
auf natürliche Weise zu verinnerlichen. Nach erprobtem jungenhaften Äuße-

82	 Um sich zu vergegenwärtigen, als wie naturgegeben die künstlichen äußeren Attribu-
te verstanden werden, ist eine Textpassage aus „Gilgi – eine von uns“ hilfreich. Indem 
sich die Protagonistin zu Karneval mit Krawatte und Hemdbluse als Knabe verklei-
det (Keun, I.: „Gilgi“. S. 86, Z. 1 ff.) zeigt sie zwar auf den ersten Blick, wie potenti-
ell auswechselbar die gendertypische Aufmachung ist. Auf den zweiten Blick jedoch 
wird der Scheincharakter der Verkleidung betont, da Gilgi weiterhin weibliche Attri-
bute wie Make-up und hohe Absätze trägt. Die Konventionen der geschlechtsgebun-
denen äußeren Erscheinung werden auch hier nicht angegriffen. Vielmehr werden sie 
gerade durch die Tatsache zusätzlich bestärkt, dass das Weibliche auch im Kostüm als 
Mann unabstreifbar ist.

83	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 142, Z. 9 ff.
84	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 32, Z. 2 f.
85	 Keun, I: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 157, Z. 11.
86	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 77, Z. 20.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


312.1  Die Geschlechterrollen – stereotype Weiblichkeit und Männlichkeit?

ren kommt es auf der Schwelle zum Frausein zu einer umso affirmativeren 
Bejahung der Geschlechterrollenkomponente Schönheit. Ebenso freut sich 
Sanna, als sie zu Liskas Fest ein Kleid aus rosa Seide tragen kann, Lenchen ist 
von „wallenden Gewändern“87 als Inbegriff von Weiblichkeit fasziniert und 
Kully wird in einem Trachtenkostüm von allen bestaunt.88

Doch die Protagonistinnen werden auch ohne künstlich betonte Schön-
heit als hübsche Mädchen beschrieben. Lenchen etwa wird, obgleich sie nur 
ein schlichtes Kleid trägt, als „reizender […] als ihre vielen [zurechtgemach-
ten, F. P.] Cousinen“89 geschildert. Die weibliche Geschlechterrollenkom-
ponente Schönheit ist von Natur aus ein Bestandteil der Erscheinung der 
Protagonistinnen und verbürgt die in ihrem Wesen wohnende Weiblich-
keit. Was sie auszeichnet, ist, neben ihrer naturgegebenen Schönheit und 
damit Weiblichkeit, die Tatsache, dass sie mehr als das sind. Sie verlassen die 
Grenzen der Geschlechterrollenkomponente des zurechtgemachten Äuße-
ren immer wieder, um das von ihnen repräsentierte Bild von Weiblichkeit in 
seinem Spektrum zu erweitern.

Zusammenfassend ist festzuhalten, dass die Exilromane die Vorstel-
lung der äußeren Erscheinung als Spiegel der Geschlechterrolle betonen. 
Die Figuren befinden sich im Einklang mit dem von ihnen präsentierten 
Erscheinungsbild. Was sich als weiblich darstellt, ist tatsächlich weiblich, 
was sich als männlich präsentiert, ist männlich.

Daneben stellt die gendertypische Persönlichkeit90 eine zweite Geschlech
terrollenkomponente dar. Es handelt sich dabei um verinnerlichte Wesens-
merkmale, die als typisch für Frauen bzw. Männer gelten. 

Stereotyp männliche Eigenschaften werden unter dem Begriff der Ins
trumentalität zusammengefasst. Eine instrumentelle Persönlichkeit zeichnet 
sich durch ein durchsetzungsfähiges, zum Teil aggressives, unabhängiges, 
kompetentes, unemotionales und rationales Wesen aus, das von Verstand 
und Vernunft geprägt ist. Keuns Männerfiguren lehnen sich an dieses ins-
trumentelle Konzept an. Besonders entspricht Karl dem Katalog männli-
cher Eigenschaften. Er setzt seine Vorstellungen, Deutschland zu verlassen, 
durch, wird Lenchen gegenüber aggressiv, fühlt sich niemandem in Abhän-
gigkeit verbunden, wird als gefühlskalt und Geber rationaler Ratschläge 

87	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 17, Z. 19.
88	 Die Protagonistinnen ähneln damit den beiden Heldinnen in den Romanen der Wei-

marer Republik. Auch hier fühlen sich Doris und Gilgi besonders hübsch, wenn sie 
sich zurechtgemacht haben.

89	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 19, Z. 21.
90	 Frey Steffen, T.: „Grundwissen Philosophie“. S. 22, Z. 23 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


32 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

geschildert. Er ist keine sympathische Figur, sein Charakter erscheint durch 
die Kombination tatsächlich aller instrumentellen Eigenschaften als fehler-
haft. Im Vergleich mit den anderen männlichen Figuren der Exilromane 
zeigt sich, dass Karl die einzige ausführlich geschilderte Figur unter den 
Gegnern des NS-Regimes ist, die alle Kriterien einer männlichen Persön-
lichkeit erfüllt. Der Vater des Mädchens etwa fügt sich zwar zum Groß-
teil in das Bild instrumenteller Wesenszüge ein, wird zugleich von seiner 
Ehefrau jedoch auch als „rührender Mann“91 und damit als emotional und 
sanft beschrieben, was dem stereotypen Bild von männlicher Gefühlskälte 
zuwiderläuft. Sannas Freund Franz kann weder als unabhängig, durchset-
zungsfähig noch kompetent gelten. Laut Irene Lorisika ist es vor allem seine 
Emotionalität, die einem stereotypen Bild von Männlichkeit widerspricht.92 
Da den positiv dargestellten Männerfiguren jeweils Attribute einer stereotyp 
instrumentellen Persönlichkeit fehlen, ist ihr Wesen von Jungenhaftigkeit 
geprägt. Sie besitzen männliche Züge, die sie eindeutig der instrumentel-
len Geschlechterrolle zuordnen, füllen dabei jedoch nicht das Bild absoluter 
Männlichkeit aus. Das Jungenhafte wird innerhalb des Figureninventars als 
etwas Positiveres geschildert als das vollkommen Männliche.

Die stereotyp weiblichen Eigenschaften werden unter dem Begriff 
„Expressivität“ zusammengefasst.93 Eine expressive Persönlichkeit zeichnet 
sich durch ihr sanftes, unterordnendes, abhängiges, intuitives, emotiona-
les, verständnisvolles und mütterlich-sorgsames Wesen aus. Keuns Frauen
figuren wie zum Beispiel die Mütter von Kully und dem Mädchen ent-
sprechen diesem Eigenschaftskatalog sehr genau. Sie äußern den „Wunsch 
nach Umsorgtwerden“94, sie sind „empfindsam“95, ihr Gemüt ist „warm, 
ihre Gedanken einfach und gut“96. Die Protagonistinnen besitzen ebenfalls 
expressive Eigenschaften. Sie erfüllen die weibliche Geschlechterrolle voll-

91	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 23, Z. 22 f.
92	 Lorisika, I.: „Frauendarstellungen bei Irmgard Keun und Anna Seghers“. S.  194, 

Z. 2 ff.
93	 Eckes, Thomas: „Geschlechterstereotype. Frau und Mann in sozialpsychologischer 

Sicht“. Pfaffenweiler, 1997. S. 59, Z. 4 f.
94	 Rosenstein, Doris: „Irmgard Keun: Das Erzählwerk der dreißiger Jahre“. Frankfurt am 

Main, 1991. S. 184, Z. 34.
95	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 82, Z. 14.
96	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 154, Z. 17 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


332.1  Die Geschlechterrollen – stereotype Weiblichkeit und Männlichkeit?

ständig. Auch sie sind zuweilen „schüchtern“97 und „anlehnungsbedürftig“98, 
sorgen sich um andere und sind sich ihrer Gefühle bewusst.99

Doch betrachtet man die Persönlichkeiten der Protagonistinnen in 
ihrem gesamten Spektrum, so fällt auf, dass einzig bei Lenchen die expressi-
ven Eigenschaften das gesamte Wesen ausmachen. Für das Mädchen, Sanna 
und Kully hingegen gilt: Sie sind vollkommen weiblich, doch sie sind mehr 
als das. Alle drei verfügen neben den expressiven Eigenschaften auch über 
die instrumentellen Merkmale eines nüchternen Verstands, Durchsetzungs-
fähigkeit und Kompetenz. Auch wenn die Protagonistinnen über männli-
che Eigenschaften verfügen, bleiben sie Repräsentanten der Weiblichkeit 
– schließlich verkörpern sie vollständige Expressivität. Besonders deutlich 
wird dies im Abgleich mit den als negativ geschilderten Frauenfiguren, wie 
zum Beispiel Tante Adelheit oder Tante Millie. Diese haben sich im augen-
scheinlich unnatürlichen Übermaß instrumentelle Wesenszüge angeeignet, 
wodurch ihre expressiven Persönlichkeitsmerkmale verdrängt wurden. Beide 
lassen sich kaum als sanft, intuitiv, emotional, verständnisvoll oder sorg-
sam charakterisieren. Sie zeichnen sich vielmehr durch ihr unemotionales, 
aggressiv-durchsetzungsfähiges Wesen aus, passend zu Sannas Feststellung, 
niemand könne „so gemein und gehässig werden wie eine alte Frau“100.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die Zuweisung der expressi-
ven Persönlichkeit zu den positiven Frauenfiguren und einem großteils 
durch instrumentelle Eigenschäften geprägten Persönlichkeitsmuster zu 
den Männerfiguren die Idee eines naturgegebenen, in den Figuren veran-
kerten Geschlechterdimorphismus zusätzlich verstärkt. Auffällig erscheint, 
dass neben der Schilderung genderbezogener Persönlichkeitsmerkmale nur 
wenig über individuelle Vorlieben, Abneigungen, Stärken oder Schwächen 
gerade der Protagonistinnen bekannt ist. Sie sind wie zuvor Gilgi „ausdrück-

97	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 76, Z. 4.
98	 Häntzschel, H.: „Irmgard Keun“. S. 100, Z. 10.
99	 Damit treten sie die direkte Nachfolge von Gilgi und Doris an, welche beide, auch 

wenn sie versuchen ihre Gefühle unter Kontrolle ihres Verstandes zu bekommen, 
als emotional geschildert werden („Gilgi“. S.  129, Z.  12 f.) und gegenüber Mitmen-
schen ihr mütterlich-sorgendes Wesen zeigen. Weitergeführt wird die Kette expressiver 
Hauptfiguren in Keuns Nachkriegsroman auf ungewöhnliche Weise. Hier ist es Fer-
dinand, ein junger Kriegsheimkehrer, der die weiblich-expressiven Eigenschaften ver-
körpert, stets „bemüht [ist, F. P.] alle anderen zufrieden zu stellen“ (Bender, Stephanie: 
„Lebensentwürfe im Romanwerk Irmgard Keuns“. Taunusstein, 2000. S. 128, Z. 3.) 
und als sanftes, verständnisvolles Wesen durch die Romanhandlung geht.

100	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“, S. 97, Z. 19 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


34 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

lich durchschnittlich“101 und wirken wie „Modellfigur[en]“102 ihres Genders, 
sodass ihr Blick in der größtmöglichen Typenhaftigkeit ein weiblicher ist. 

Als dritte Komponente des Genders gelten geschlechtertypische Regeln 
über soziale Interaktionen103 Diese beruhen auf dem Stereotyp, dass für 
Frauen sozialer Umgang eine größere Bedeutung hat.104 Laut Geschlechter-
rollenstereotyp ist weibliches Sozialverhalten von mütterlichem Denken und 
einer „Ethik der Fürsorge“105 geprägt. Frauen handeln angeblich häufiger 
gemeinnützig und helfen anderen, indem sie sich um sie sorgen – wohinge-
gen Männer zwar auch helfen, dies jedoch weniger durch aufopfernde Pflege 
als vielmehr rettendem Verhalten in Ausnahmesituationen. Keuns positive 
Frauenfiguren und damit auch die Protagonistinnen entsprechen dem Bild 
von umsorgender Weiblichkeit, sie handeln typisch weiblich. Das Mädchen 
kümmert sich um seinen kleinen Bruder, als er krank wird, Kully umsorgt 
ihre Haustiere, Sanna leistet der kränkelnden Liska Gesellschaft und Len-
chen kümmert sich um ihre geistig verwirrte Tante Camilla. Kully ist der 
Meinung, man sollte ohnehin ganz selbstverständlich einander helfen.106 107

Doch mit Ausnahme von Lenchen überschreiten die Protagonistinnen 
in ihrem Hilfeverhalten auch immer wieder das weibliche Stereotyp und 
helfen, indem sie andere durch große Taten retten, wie etwa das Mädchen 
ein kleines Kind, das zu nah am Wasser spielt, in Sicherheit bringen will.108

101	 Delabar, Walter: „Was tun? Romane am Ende der Weimarer Republik“. Opladen und 
Wiesbaden, 1999. S. 108, Z. 1.

102	 Spies, Bernhard: „D-Zug dritter Klasse, oder: „[…]es ist das Recht des Unglücklichen, 
sich trösten zu lassen“. In Arend, Stefanie und Ariane Martin (Hg.): „Irmgard Keun 
1905/2005. Deutungen und Dokumente“. Bielefeld, 2008². S. 183 – 204. S. 187, Z. 13 f.

103	 Alfermann, D.: „Geschlechterrollen und geschlechtstypisches Verhalten“. S. 33, Z. 11 f.
104	 Alfermann, D.: „Geschlechterrollen und geschlechtstypisches Verhalten“. S.  103, 

Z. 26.
105	 Kroll, R. (Hg.): „Metzler Lexikon Gender Studies Geschlechterforschung“. S.  378, 

Sp. 1. Z. 36.
106	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 44, Z. 16 ff.
107	 Die Hauptfiguren der Exilromane knüpfen in ihrem stereotyp weiblichen Wesenszug, 

anderen wo immer möglich zu helfen, an das Verhalten beider Heldinnen aus Keuns 
Erstlingsromanen an. Diese verfolgen zunächst das Motto „jeder für sich“ (Keun, I.: 
„Gilgi“. S. 83, Z. 28.) und verhalten sich „lieblos“ (Keun, I.: „Gilgi“. S. 86, Z. 12), müs-
sen es dann jedoch verwerfen, als sie erkennen, dass „jeder Mensch ein Ofen ist für 
[…] [das, F. P.] Herz“ (Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 135, Z. 12 f.). In „Fer-
dinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“ führt der Protagonist dieses stereo-
typ weibliche Bild umsorgender Hilfe fort, indem er aus „Mitleid“ (Keun, I.: „Ferdi-
nand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 33, Z. 12 f.) seinen Mitmenschen 
immer wieder hilft.

108	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 24, Z. 14.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


352.1  Die Geschlechterrollen – stereotype Weiblichkeit und Männlichkeit?

Den geschlechtertypischen Regeln über soziale Interaktionen entspre-
chen auch Freundschaften innerhalb des eigenen Geschlechterkreises. In 
Übereinstimmung damit pflegen viele der männlichen Figuren Männer-
freundschaften, wie etwa der Vater des Mädchens und Herr Kleinerz, Franz 
und Paul oder Karl und der Früchtehändler. Auch Frauen schließen dem 
Stereotyp nach Freundschaften untereinander, doch verbindet sie dabei 
angeblich weniger Solidarität als vielmehr die Abgrenzung gegenüber dem 
anderen Geschlecht. Die Gegenüberstellung „Männerfreundschaft ist Män-
nerfreundschaft – Frauenfreundschaft ist Männerfeindlichkeit“109 gilt für die 
Exilromane nicht. Zwar behauptet der Vater des Mädchens, Frauen wür-
den stets Hassgefühle gegenüber ihren Geschlechtsgenossinnen hegen, doch 
seine Tochter widerlegt dies an sich selbst, denn sie mag ihre Mutter und die 
Haushaltshilfe sehr. Sie ist mit verschiedenen Klassenkameradinnen befreun-
det, wie auch Sanna mit Gerti eine innige Freundschaft verbindet, Lenchen 
sich ihrer Mitbewohnerin verbunden fühlt und Kully so sehr an ihrer Mutter 
wie an keinem anderen hängt. Dass ihr Zusammenhalt dabei jedoch nicht 
auf Feindseligkeit gegenüber dem anderen Geschlecht beruht, belegt etwa 
die Freundschaft, die das Mädchen und Hänschen Sachs verbindet.

Die Geschlechterrollen in den Exilwerken werden entscheidend durch 
die vom Konzept der Familie ausgehenden Rollenzuweisungen geprägt.110 
Die Familie ist zentraler Bestandteil des Lebens der Protagonistinnen. „Die 
Hauptsache [für sie ist, F. P.] […], daß die Familie gesund und beisammen 
sei“111. Sie entstammen intakten Elternhäusern, halten engen Kontakt zu 
Eltern, Geschwistern, Tanten und Onkeln. In diesem „Familien-Wir“112 
agieren sie selbst als Tochter, Schwester oder Nichte und damit innerhalb 
eng definierter weiblicher sozialer Rollen. Besonders auffällig ist dies bei den 
vorpubertären Figuren, dem Mädchen und Kully, da sie als Minderjährige 
noch zusammen mit Vater und Mutter leben. Doch auch bei Sanna und 
Lenchen fungiert die Familie als zentraler sozialer Handlungsraum, inner-
halb dessen sie sich selbst verorten. Sanna zieht, nachdem sie das väterliche 
Haus verlassen hat, zunächst bei ihrer Tante ein, um später im Haushalt 
ihres deutlich älteren Bruders und seiner Ehefrau erneut eine Tochterposi-

109	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 139, Z. 5 f.
110	 Für Gilgi und Doris ist die Familie für ihr eigenes Selbstverständnis nicht wichtig. So 

löst sich Gilgi von ihren Pflegeeltern, empfindet keine emotionale Verbundenheit mit 
ihrer leiblichen Mutter und zeigt kein Bedürfnis, ihren leiblichen Vater kennenzuler-
nen. Ebenso ist auch Doris ihr leiblicher Vater unbekannt.

111	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 122, Z. 16 ff.
112	 Rosenstein, D.: „Irmgard Keun“. S. 122, Z. 16 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


36 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

tion einzunehmen. Eng verbunden mit der eigenen Familie zeigt sich auch 
Lenchen, die nur widerwillig den elterlichen Haushalt verlässt und gerne 
Zeit mit Verwandten, wie etwa Tante Camilla, verbringt. Die Familie wird 
als eine Schicksalsgemeinschaft verstanden. Familiäre Verpflichtungen und 
damit das Erfüllen der eigenen Rolle innerhalb der Familie werden selbst 
etwa durch die eheliche Untreue von Kullys Vater und Mutter oder die im 
NS-System bedrohliche Situation für Lenchen, eine scheinbar geisteskranke 
Tante in der Verwandtschaft zu haben, nicht angetastet. Ohne das Organi-
sationsprinzip Familie würde der einzelnen ein wichtiger Bezugspunkt zur 
Festlegung der eigenen sozialen Rolle fehlen.

Neben der Familie dient in den Exilromanen die partnerschaftliche 
heterosexuelle Beziehung als Bezugsgröße für die sozialen Geschlechterrollen. 
Die Protagonistinnen definieren sich ab dem Eintritt in das Erwachsenen
alter durch die weibliche Rolle, welche sie in ihrer Liebesbeziehung zu einem 
Vertreter des anderen Geschlechts einnehmen – obgleich sie sich, wie Imke 
Koch bemerkt, dabei in ihrer Person nicht nur auf „die Frau an seiner Seite“113 
reduzieren lassen. Sanna ist Franz’ Freundin, Lenchen die Verlobte gleich 
dreier Männer und das Mädchen glaubt sich als die zukünftige Ehefrau sei-
nes Schwarms, einem Operntenor. Sie entsprechen damit der stereotypen 
Vorstellung, welche die beiden Geschlechter durch ihr Verhältnis zueinander 
definiert. In den Exilromanen braucht ein Mann eine Frau an seiner Seite, 
und auch die Frau „muß […] einen Mann haben, der ihr richtig gehört […], 
da hilft nichts“114. Wie streng gerade die weibliche Geschlechterrolle über 
ihre Partnerschaft definiert wird, zeigt die entsetzte Reaktion von Lenchens 
Mutter, als ihre Tochter erzählt, sie wolle Nonne werden.115

So wichtig die Beziehung zum anderen Geschlecht für die Rollendefi-
nition in den Exilromanen ist, lässt sich zugleich eine Entsexualisierung der 
zwischengeschlechtlichen Beziehung im Abgleich mit Keuns ersten beiden 
Romanen beobachten. Spielte die Sexualität in „Gilgi“ und „Das kunstsei-
dene Mädchen“ als Thema noch eine große Rolle, wird sie in den Exilwer-
ken für unwichtiger erklärt. Kullys Eltern werden sich gegenseitig untreu, 
zugleich übersteht ihre Liebe diese Vertrauensbrüche unbeschadet, sodass 
von einer Entkoppelung von Liebe und Sexualität auszugehen ist. Das, was 
die Figuren und damit auch die Protagonisten antreibt, ist Liebe im Sinne 
von Agape, der liebevollen Zuneigung zueinander, und weniger sexuelles 

113	 Koch, I.: „Irmgard Keun“. S. 110, S. 34.
114	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 16, Z. 5 ff.
115	 Keun, I.: „D-Zug“. S. 21, Z. 6 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


372.1  Die Geschlechterrollen – stereotype Weiblichkeit und Männlichkeit?

Begehren, wie es noch etwa bei Gilgi der Fall war. Indem die Protagonistin-
nen mit Agape als Triebfeder agieren, richten sie ihr soziales Handeln auf alle 
Mitmenschen aus und sind darin nicht nur auf das andere Geschlecht fixiert.

Als vierte Komponente der Geschlechterrolle gilt die unterschiedliche 
gesellschaftliche Stellung, welche Männer und Frauen einnehmen. Diese 
gründet sich zum großen Teil auf der gendertypischen beruflichen und fami-
liären Arbeitsteilung116, die dem Mann die Funktion als Familienoberhaut 
und Geldverdiener zuschreibt und die Frau zu Haushaltsführung und Kin-
dererziehung bestimmt. In dem so entstehenden „Machtgefälle“117 kommt 
es zu einer stereotypen Aufteilung des Raums zu den beiden Geschlechtern. 
Der Mann besetzt dabei den öffentlichen Raum, entsprechend auch die 
männlichen Figuren in den Exilromanen. Der Vater des Mädchens, Algin, 
Karl und Kullys Vater haben alle einen Beruf, sie sind Kaufmann, Arzt oder 
Autor. Dieser verschafft ihnen gesellschaftliches Ansehen, zugleich bindet er 
sie an ein Agieren in der Öffentlichkeit.

Den Frauen wird demgegenüber stereotyp der private Raum, sprich der 
familiäre Bereich zugewiesen. Keuns weibliche Figuren entsprechen diesem 
Bild. Die Mütter von Kully, Lenchen oder dem Mädchen sind Hausfrauen, 
sie kümmern sich um Wohnung und Familie und empfangen Gäste. Auch 
den Protagonistinnen wird von Seiten der Gesellschaft der private Raum 
zugeschrieben. Das Mädchen soll entsprechend einer weiblichen Erzie-
hung seine Freizeit vor allem innerhalb der elterlichen Wohnung verbrin-
gen, Sanna als Hauswirtschafterin bei Algin und Liska für Ordnung sorgen, 
Kully mit ihrer Mutter im Hotelzimmer warten und Lenchen die Zugfahrt 
im Abteil bleiben.

Die Protagonistinnen brechen aus dieser stereotypen Raumzuteilung 
immer wieder in den öffentlichen Raum aus und sie begeben sich damit 
auf stereotyp männliches Terrain. Dann streift das Mädchen durch den 
Stadtwald, Sanna durch die Großstadt und Kully durch die Straßen ihres 
augenblicklichen Exilortes. Einzig Lenchen vermeidet Ausbrüche in den 
öffentlichen Raum, soweit es ihr möglich ist. Die Protagonistinnen leben in 
Verhältnissen, welche die geschlechtsgebundene Gesellschaft bejahen und 
damit strikt zwischen weiblichem und männlichem Raum unterscheiden. 

Die gesellschaftliche Lebenswirklichkeit der Protagonistinnen ist geprägt 
vom Stereotyp des höheren sozialen Status von Männern.118 Frauen sehen 

116	 Alfermann, D.: „Geschlechterrollen und geschlechtstypisches Verhalten“. S. 33, Z. 15.
117	 Eckes, T.: „Geschlechterstereotype“. S. 23, Z. 25.
118	 Diese soziale Überlegenheit (Bescana Leirós, Carme: „Gender- und Machttransgressi-

on im Romanwerk Irmgard Keuns. Eine Untersuchung aus der Perspektive der Gen-

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


38 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

zu ihren Männern auf. Je höher deren individueller gesellschaftliche Sta-
tus, desto attraktiver scheint eine Ehe mit ihnen, wie Sannas Geständnis, 
sie würde gerne Frau Regierungsrat werden,119 belegt. Das Mädchen glaubt, 
sein Vater müsse sehr viel Macht haben, immerhin habe er es auf die Welt 
gesetzt.120 In der dargestellten Gesellschaft werden Söhne als etwas Höheres 
behandelt als Töchter, so freut sich der Vater des Mädchens ganz besonders 
über die Geburt dessen Bruders als Stammhalter. Die geschilderte Gesell-
schaft schreibt den Frauen einen stereotyp „inferioren Status“121 zu. Mädchen 
werden weiblich und damit nach anderen Prinzipien als Jungen erzogen. 
Sie bekommen ihre gesellschaftliche Unterlegenheit beigebracht, sodass etwa 
das Mädchen annimmt, weiblicher Nachwuchs würde in der Anschaffung 
weniger kosten.122

Besonders von dem Mädchen wird dabei der höhere soziale Status des 
Mannes angezweifelt und widerlegt. Es kann sich nicht vorstellen, dass Jun-
gen mehr wert sein sollen. Immerhin seien in der Natur gerade die weiblichen 
Tiere besonders wertvoll und nützlich, da sie die Jungtiere bekommen.123 
Das Mädchen führt an der eigenen Person den Beweis, dass der Statusunter-
schied gesellschaftlich gemacht und daher verhandelbar ist, insofern es selbst 
in die Führung einer Räuberbande aufsteigt und sich im Spiel von seinem 
Vater den Titel eines Häuptlings übertragen lässt.124

der Studies“. St. Ingbert, 2007. S. 190, Z. 11.) der Männerfiguren in den Exilromanen 
knüpft dabei direkt an die gesellschaftliche Statusordnung an, welche schon in Keuns 
ersten beiden Romanen gezeichnet wurde, symbolisiert etwa in der Frühstückssze-
ne, als Gilgis Vater im Gegensatz zur Ehefrau ein Ei als „Konzession an die männli-
che Überlegenheit“ (Keun, I.: „Gilgi“. S. 10, Z. 5 f.) und „Monarchenattribut“ (Ebd. 
Z. 6 f.) isst. Dieses Bild der gesellschaftlichen Ordnung wird bis „Ferdinand, der Mann 
mit dem freundlichen Herzen“ in Gestalt des Schwiegervaters als Diktator der Familie 
(Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 90, Z. 16.) Luises 
Überzeugung, sie könne „[n]iemals […] einen unter [ihr, F. P.] […] stehenden Mann 
heiraten“ (Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S.  118, 
Z. 2 ff.) beibehalten.

119	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 72, Z. 12 ff.
120	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 7, Z. 8 ff.
121	 Frey Steffen, T.: „Grundwissen Philosophie“, S. 74, Z. 4.
122	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 20, Z. 20 ff.
123	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 53, Z. 13 ff.
124	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 123. Z. 3 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


392.1  Die Geschlechterrollen – stereotype Weiblichkeit und Männlichkeit?

2.1.2	 Was ist von der Neuen Frau übriggeblieben?
Da es sich bei den stereotypen Geschlechterrollen um Konstrukte handelt, 
die von der jeweiligen Gesellschaft festgelegt werden, haben sie sich über 
die Zeiten hinweg stets in einem Wandel befunden125 und neue Ausgestal-
tungen angenommen. Ein spezieller Typ von Weiblichkeit bildete sich um 
die Wende von 1900 allmählich heraus: die Neue Frau. In Reaktion auf die 
zunehmende Frauenbewegung stellte sie das Ideal moderner Weiblichkeit als 
einer rationalen, gebildeten und sexuell selbstbestimmten Persönlichkeit dar. 
Die europäische Literatur griff das Modell der Neuen Frau auf und machte 
sie zum Gegenstand ihrer Texte. Bis zum Beginn der 30er Jahre war das Inte-
resse an diesem Frauentyp fast wieder verglommen, als Autoren der Neuen 
Sachlichkeit wie Irmgard Keun Vertreterinnen der Neuen Frau zu Protago-
nistinnen ihrer Romane machten.126 Die geschilderten Mädchenfiguren wur-
den in ihrem Typus so populär, dass man in der deutschsprachigen Literatur 
die Neue Frau nurmehr im Kontext der Neuen Sachlichkeit verstand.127 Das 
von Seiten der Literaturgeschichte datierte Ende der neusachlichen Strö-
mung zu Beginn des NS-Regimes begriff man daher als das Ende der Neuen 
Frau, zumal sie als Typ der durch den faschistischen Staat aufoktroyierten 
Vorstellung von Weiblichkeit völlig zuwiderlief.

Die Neue Frau vereint in sich die Eigenschaften und Funktion von 
Berufstätiger, Hausfrau und Mutter.128 Sie ist um Selbstständigkeit bemüht, 
verfügt über die nötigen Kenntnisse, um den Alltag zu meistern, lässt sich 
nicht unterkriegen, ist selbstbewusst, schlagfertig, fleißig, verantwortungs-
bewusst, realistisch, lebenshungrig und achtet auf ihr Äußeres. Zugleich ist 
sie jedoch weiterhin emotional und finanziell abhängig. Wie die Fülle von 
Attributen nahelegt, ist das Modell der Neuen Frau nicht auf einen einzigen 
Frauentyp angelegt, sondern beherbergt als Oberbegriff verschiedene Unter-
typen, darunter das androgyn-nüchterne Girl und die verführerische Femme 
fatale. Was eine Neue Frau ausmacht, wurde in keinem einheitlichen Pro-
gramm festgelegt, der neue Frauentyp entwickelte sich innerhalb der moder-

125	 Frey Steffen, T.: „Grundwissen Philosophie“. S. 10, Z. 8 ff.
126	 Kroll, R.: „Metzler Lexikon Gender Studies Geschlechterforschung“. S.  291, Sp.  1, 

Z. 18 ff.
127	 Martin, Ariane: „Kultur der Oberfläche, Glanz der Moderne“. In: Luserke-Jaqui, 

Matthias (Hg.): „Deutschsprachige Romane der klassischen Moderne. Herausgege-
ben von Matthias Luserke-Jaqui unter Mitarbeit von Monika Lippke“. Berlin, 2008. 
S. 349 – 367. S. 355, Z. 5 f.

128	 Horsley, R. J.: „This Number is Not in Service“. S. 37, Z. 17 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


40 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

nen Gesellschaft sukzessive von selbst als Antwort auf die Anforderungen des 
alltäglichen Lebens heraus.129

Keun entwirft in ihren ersten beiden Romanen die Protagonistinnen 
Gilgi und Doris als Vertreterinnen der Neuen Frau. Daher liegt die Ver-
mutung nahe, dass es sich auch bei den Heldinnen ihrer Exilromane noch 
um Spielformen der Neuen Frau handelt. Zwischen den zwei Romanen der 
Weimarer Republik und dem ersten Exilwerk 1936 liegen nur drei Jahre. Es 
handelt sich bei den Protagonistinnen großteils noch um die gleiche Gene-
ration junger Frauen. Im Folgenden soll Ritta Jo Horsleys These aus „This 
Number is Not in Service“, die Heldinnen der Exilromane hätten mit ihren 
Vorgängerinnen kaum Gemeinsamkeiten,130 kritisch untersucht werden.

Auch wenn die Protagonistinnen der ersten Romane und diejeni-
gen der Exilwerke ihr Leben in unterschiedlichen Epochen der deutschen 
Geschichte meistern, ist ihnen gemein, dass sie ihren Alltag in jeweils sehr 
schwierigen Zeiten, nämlich der Gesellschaft nach der Weltwirtschaftskrise 
bzw. im NS-Regime, bestreiten müssen. Die Anforderungen, welche die 
gefahrenträchtige Lebenswirklichkeit an sie stellt, ähneln sich. Selbststän-
digkeit und damit einhergehend das Heraustreten aus der stereotyp weibli-
chen Geschlechterrolle sind gefragt. Im täglichen Überlebenskampf ist das 
Neue Frau-Sein das nötige Rüstzeug. Zu beiden Epochen sind die jewei-
ligen Protagonistinnen angesichts der Herausforderungen auf sich gestellt. 
Sie gehören einer als verloren betrachteten Generation an, über die sich die 
Frage stellt: „[W]as soll daraus werden?“131 Wie das Mädchen anmerkt, passt 
es „gar nicht in diese Zeit, wenn ein Kind ein verfeinerter Snob würde.“132 Es 
muss zur Neuen Frau heranwachsen, die als kraftvolle Lichtgestalt sich und 
anderen das Leben im bedrohlichen Alltag erhellt, handelt und sie dabei 
mitreißt.

Die Suche nach einer Identität zwischen den etablierten Rollenkli-
schees133 ist eines der markantesten Merkmale der Neuen Frauen. Sie loten 

129	 Rosenstein, D.: „Irmgard Keun“. S. 60, Z. 16 ff.
130	 Horsley, R. J.: „This Number is Not in Service“. S. 40, Z. 36 ff.
131	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 94, Z. 26 f.
132	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 143, Z. 23 ff.
133	 Lornsen, Karin: „“Kleinmädchentheorie, Proletarierprotest, weibliche Stadterfah-

rung“ – Eine neopikareske Leseweise von Irmgard Keuns Das kunstseidene Mädchen“. 
In:  http://www.cenes.ubc.ca/fileadmin/template/main/magines/department/cenes/re​
search/GLM/bronnach/WS1_Paper_Lornsen.pdf. Aufgerufen am 22.10.2009. S.  13, 
Z. 18.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


412.1  Die Geschlechterrollen – stereotype Weiblichkeit und Männlichkeit?

den „Spielraum“134, der innerhalb „der sozialhistorischen Grenzen des 
Geschlechterdiskurses“135 besteht, aus, um diesen für eine Erweiterung ihrer 
weiblichen Geschlechterrolle um traditionell männliche Aspekte zu nutzen. 
Sie begeben sich immer wieder auf stereotyp männliches „Terrain“136. Dies 
geschieht nicht im Zuge einer einzigen großen Emanzipationsgeste, sondern 
in vielen kleinen Schritten. Ziel ist es, die in ihrem Wesen entstehenden 
Gegensätzlichkeiten harmonisch zu vereinen.137

In diesem Bemühen um eine Erweiterung ihrer Geschlechterrolle ähneln 
Sanna, Kully und das Mädchen ihren Vorgängerinnen.138 Sie besitzen stereo-
type Weiblichkeit und haben sich zudem typisch Männliches angeeignet. 
Sie zeichnen sich durch weibliche Schönheit aus, verzichten aber immer 
wieder auf deren äußere Betonung. Sie verfügen über alle weiblichen Per-
sönlichkeitsmerkmale und zusätzlich über die männlichen Wesenszüge 
von Durchsetzungsfähigkeit, Rationalität und Kompetenz. Sie erfüllen die 
soziale Rolle der sorgenden Tochter oder Partnerin und zeigen doch auch 
männlich-rettendes Hilfeverhalten und freundschaftliche Verbundenheit 
mit beiden Geschlechtern. Sie leben in der ihnen zugewiesenen Position des 
privaten Raumes und erobern darüber hinaus den öffentlichen Bereich für 
sich. Da sie sich ihrem Status als Mädchen bzw. junge Frauen bewusst sind, 
können sie sich wie beispielsweise das Mädchen zuweilen als „mannhaft“139 
bezeichnen oder sich wie Kully in bestimmten Aspekten mit einem Mann 
vergleichen.140141 Da Sanna, Kully und das Mädchen ebenso wie ihre Vor-
gängerinnen eine Erweiterung ihrer Geschlechterrolle vornehmen, um den 

134	 Barndt, Kerstin: „„Engel oder Megäre“. Figurationen einer ‚Neuen Frau‘ bei Marie
luise Fleißer und Irmgard Keun“. In: Müller, Maria E. und Ulrike Vedder (Hg.): „Re-
flexive Naivität. Zum Werk Marieluise Fleißers. Herausgegeben von Maria E. Müller 
und Ulrike Vedder“. Berlin, 2000. S. 28, Z. 21.

135	 Ebd. Z. 21 f.
136	 Capovilla, A.: „Fiktionalisierungen der „Neuen Frau“ im Kontext der Neuen Sachlich-

keit“. S. 104, Z. 7 f.
137	 Barndt, K.: „Engel oder Megäre“. S. 16, Z. 13 ff.
138	 Drescher, Barbara: „Junge „Girl“-Autorinnen im Exil: Emanzipation oder Ende der 

„Neuen Frau“ aufgrund der antifaschistischen Literaturpolitik nach 1933?“. In: Schöll, 
Julia (Hg.): „Gender – Schreiben – Exil. Mit dem Vorwort von Guy Stern herausgege-
ben von Julia Schöll“. Würzburg, 2002. S. 129 – 145. S. 135, Z. 8 ff.

139	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 31, Z. 9.
140	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 26, Z. 27 ff.
141	 Damit entsprechen die Protagonistinnen der Exilromane modernen Ansätzen der 

Gender Studies, welche Weiblichkeit und Männlichkeit als zwei voneinander unab-
hängige Konstrukte und nicht nur als Entweder-oder-Entscheidung auffassen, sodass 
eine individuelle Geschlechterrolle Aspekte beider Kategorien in sich vereinen kann 

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


42 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

Anforderungen ihrer Lebenswirklichkeit zu entsprechen, dürfen sie weiter-
hin als Vertreterinnen des Typus der Neuen Frau gelten.

Wie die Untersuchung der männlichen Figuren und ihrer Geschlechter
rollen gezeigt hat, zeichnen sich die als positiv geschilderten Männer in den 
Exilromanen ebenfalls durch eine Neugestaltung ihrer Geschlechterrolle 
aus. Beispielsweise Franz, Algin oder der junge Mann in „D-Zug dritter 
Klasse“ verfügen über eindeutig dem Männlichen zugeordnete Persönlich-
keitsmerkmale. Sie wirken dabei jedoch jungenhaft, insofern sie den Katalog 
stereotyper Männlichkeit nicht vollständig erfüllen und sich typisch weibli-
che Wesenszüge, wie etwa emotionale Abhängigkeit, angeeignet haben. Die 
Geschlechterrollen von Neuer Frau auf der einen und Jungenhaftigkeit auf 
der anderen Seite führen zu einer Überschneidung der zuvor streng getrenn-
ten weiblichen und männlichen Geschlechterrollen.

Deutlich erscheinen die Züge des Neue Frau-Typus bei Sanna, dem 
Mädchen und Kully jeweils in Abgrenzung zur Elterngeneration. In der spe-
zifischen Rollenzuweisung innerhalb ihrer Ehen sind die Eltern von Kully 
und dem Mädchen als typische Vertreter eines traditionellen Geschlechter-
rollenverständnisses angelegt: Mit der Mutter als betont weiblicher, sanfter 
Hausfrau und dem Vater als berufstätigem und dominantem Familienober-
haupt, was sich als Muster auch in der Ehe von Algin und Liska findet. 
„Meine Mutter wird weinen, weil ich so gefährlich auf dem Trittbrett eines 
rasenden Zuges lebe“142 prophezeit das Mädchen und tatsächlich scheinen 
die aus den unterschiedlichen Geschlechterrollen resultierenden Lebensent-
würfe zwischen den Generationen sich in einem Wandel zu befinden. Die 
jungen Protagonistinnen verkörpern „wie traditionsgelöst so eine kleine 
Frau sein kann“.143

Die vorpubertären Figuren Kully und das Mädchen sind als kindliche 
Vertreterinnen des Neue Frau-Typus angelegt. Wie die nähere Betrachtung 
ihrer Geschlechterrollen gezeigt hat, verfügen beide trotz ihres jungen Alters 
über alle stereotyp weiblichen Wesensmerkmale. Zugleich wird ihnen auf-
grund ihres vorpubertären Status von Seiten der Gesellschaft ein Schwan-
ken zwischen stereotypen Aspekten von Weiblichkeit und Männlichkeit 
gestattet. Ihr jugendliches Alter ist es augenscheinlich auch bei der jungen 
Erwachsenen Sanna, welches ihr gesellschaftlich zum Teil Abweichungen 
von der traditionell eng gefassten weiblichen Geschlechterrolle erlaubt. Sie 

(Deaux, K.: „Psychological Constructions of Masculinity and Femininity“. S.  297, 
Z. 29 ff.).

142	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 140, Z. 13 ff.
143	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 241, Z. 9.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


432.1  Die Geschlechterrollen – stereotype Weiblichkeit und Männlichkeit?

hat sich noch nicht, wie etwa durch die Gründung einer eigenen Familie, 
fest in der Gesellschaft etabliert.

Als Vertreterinnen der unkonventionellen Geschlechterrolle einer 
Neuen Frau wissen Sanna, Kully und das Mädchen, dass sie ihr Wesen von 
den Geschlechtsgenossinnen unterscheidet. Beispielsweise stellt Sanna fest, 
dass sie früher noch wie andere Mädchen war, sich jetzt jedoch „großar-
tig“144 gegenüber ihnen vorkommt. Wie der Name eines Kapitels aus „Das 
Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“ nahelegt, sind sie 
im übertragenden Sinn „Bazillenträger“145, deren Neue Frau-Sein auf ihre 
Umwelt und die weibliche Leserschaft ansteckend wirken soll. Sie sind „uner-
zogene[…] Kind[er, F. P.]“146, „wilde[…] kleine[…] Knösplein“147. Sie haben 
weder „das sanfte Behagen eines alteingesessenen Sofakissens […] [noch, 
F. P.] die dämonische[…] Schwüle eines dunkelroten Plüschvorhangs.“148 Sie 
müssen sich gegenüber ihrer Umwelt durchsetzen, zumal sie die „unendli-
chen Schwierigkeiten“149 erfahren, „wenn man etwas an sich hat, was von der 
Norm abweicht“150.

Dabei ist der von ihnen verkörperte Neue Frau-Typus keine exakte Kopie 
der Neuen Frau, wie sie noch Gilgi und Doris vertreten. Ihre Weiblichkeit 
unterscheidet sie von dem androgynen Girl und ihr mütterlich-entsexuali-
siertes Wesen von der Femme fatale, welche zum Abgleich durch die Künst-
lerin Jeanne Mothin „Kind aller Länder“ verkörpert wird. Die Neue Frau 
der Exilromane zeigt sich als eine Weiterentwicklung des Typus, welche die 
Bedrohung durch die faschistische Lebenswirklichkeit nötig gemacht hat: 
die vollständige Weiblichkeit mit der Erweiterung durch einzelne männliche 
Attribute. Wie wenig der ursprüngliche Typus einer Neuen Frau dagegen 
in diese Zeit passt, demonstriert die Figur der Tante Camilla auf karikatu-
reske Weise. Wie Horsley bemerkt, stellt Camilla eine inzwischen gealterte 
Neue Frau aus den 20er Jahren dar. Sie ist technisch begabt, verfügt über 
viele Amateurtalente, folgt ihren eigenen Vorstellungen. Sie kleidet und ver-
hält sich nach eigenen Regeln, während sie nach wie vor finanziell von ihrer 

144	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 76, Z. 6.
145	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 87, Z. 1.
146	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 54, Z. 1.
147	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 41, Z. 26 f.
148	 Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 45, Z. 2 ff.
149	 Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 132, Z. 17.
150	 Ebd. Z. 18 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


44 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

Familie abhängig ist.151 Sie wirkt in der neuen Zeit deplatziert. Ob sie ver-
rückt oder normal ist, muss der Leser entscheiden.

Lenchen steht dem Modell der Neuen Frau, wie es Sanna, Kully und 
das Mädchen verkörpern, außen vor. Sie bildet das Gegenstück152 zu ihnen, 
indem sie ein Bild von traditioneller Weiblichkeit repräsentiert, welches bei 
Männern wieder den „Glauben“153 an die Frauen zu „festigen“154 vermag. Wie 
die anderen auch ist sie in eine Lebenswirklichkeit geworfen, die Selbststän-
digkeit von ihr verlangt. Doch Lenchen lehnt diese für sich ab. Sie kämpft 
nicht für ihre Ziele, glaubt nicht daran, dass sie ein glückliches Leben ver-
diene. Sie ist weder selbstbewusst noch schlagfertig. Die äußeren Vorausset-
zungen zum Neue Frau-Sein sind bei ihr vollständig gegeben: Sie hat einen 
Beruf, ihre Jugend und ein attraktives Aussehen. Doch es fehlt ihr an Ent-
schlossenheit. Um zur Neuen Frau zu werden, so zeigt es Lenchens Beispiel, 
braucht es den Willen dazu. Dass Lenchen jedoch mit ihrem Dasein, so wie 
sie es führt, wenig zufrieden ist, verdeutlicht ihre Sehnsucht „nach einem 
anderen Frauenleben“155, wahrscheinlich dem der Neuen Frau.

Die genaue Betrachtung der Geschlechterrollen der Protagonistinnen 
hat gezeigt, dass Sanna Kully und das Mädchen eine Weiterentwicklung des 
Neue Frau-Typus verkörpern. Was bedeutet das für ihren weiblichen Blick? 
Das Wesen der Neuen Frau beeinflusst das Sehen, Denken, Verstehen und 
Handeln der Figuren. Sie schöpfen Kraft aus ihrem Selbstbewusstsein, der 
Anspruch auf ein glückliches Leben ist ihre Triebfeder. Sie wollen selbststän-
dig sein und müssen es auch, ihre erweiterte Geschlechterrolle hilft ihnen 
dabei. Ihre Schlagfertigkeit, ihr Realitätssinn und ihr Kampfgeist bestimmen 
ihr Denken und Handeln.

2.1.3	 Die sprachliche Darstellung als Mittel der Typisierung
Soll vom weiblichen Blick in den Exilromanen gesprochen werden, muss die 
sehende Protagonistin nicht nur der weiblichen Geschlechterrolle angehö-
ren. Um von einem weiblichen Blick in generalisierterem Umfang sprechen 
zu können, muss sie zudem als typenhafte Repräsentantin ihres Geschlechts 
geschildert werden. Keun erschafft diesen Typenhaftigkeitsseffekt unter 

151	 Horsley, R. J.: „This Number is Not in Service“. S. 51, Z. 35 ff.
152	 Wilkes, Geoff: „On a Railroad to Nowhere: Irmgard Keun’s D-Zug dritter Klasse”. In: 

„German Studies Review“ 28/3 (2005). S. 563 – 578. S. 572, Z. 10 f.
153	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 25, Z. 21.
154	 Ebd. Z. 22.
155	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 22, Z. 16.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


452.1  Die Geschlechterrollen – stereotype Weiblichkeit und Männlichkeit?

anderem durch sprachliche Mittel. Sie macht ihre Figuren zu verallgemei-
nerbaren Vertretern ihrer Geschlechterrollen.

Häufig werden in den Exilromanen nach umgangssprachlichem Vor-
bild direkte Artikel vor Eigennamen verwendet.156 Sie betonen das jeweilige 
Geschlecht der Figur und verleihen dem individuellen Namen durch die 
Vorschaltung eines Artikels die Qualität einer allgemeingültigeren Bezeich-
nung, wie etwa bei „die Frau Meiser“157, „der Algin“158, „die Liska“159 oder 
„[d]ie Marguerite“160.

Das Figurenpersonal besteht aus verschiedenen Typen von Frauen 
und Männern, welche als Vertreter jeweils bestimmter Personengruppen 
fungieren. Geschlechtsspezifische soziale Rollen, wie etwa Mütter, Söhne, 
Schwestern oder Brüder werden aufgerufen.161 Besonders deutlich wird die 
Stellvertreterfunktion immer dann, wenn die Figuren Eigennamen führen, 
welche sie zugleich in ihrem Typ charakterisieren, wie beispielsweise Betty 
Raff eine „intrigante […] Frau“162 darstellt.163 Um die Stellvertreterfunktion 
der Figuren bezüglich ihrer jeweiligen sozialen Rolle zusätzlich zu betonen, 
wird diese stellenweise mit dem Eigennamen und dem bestimmten Artikel 
gekoppelt, sowie es zum Beispiel bei „die Tant Adelheid“164 oder „der Mann 
Karl“165 der Fall ist.166

156	 Pasche, Wolfgang: „Exilromane: Klaus Mann, Mephisto: Irmgard Keun, Nach Mitter-
nacht: Anna Seghers, Das siebte Kreuz“. Stuttgart, 1993. S. 114, Z. 26 f.

157	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 19, Z. 4.
158	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 22, Z. 8.
159	 Ebd. Z. 1.
160	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 25, Z. 6.
161	 In scharfem Kontrast zu den Exilromanen lehnt Ferdinand in Keuns Nachkriegs

roman sprachliche Verallgemeinerungstechniken ausdrücklich ab. So will er etwa nach 
dem Sieg über den Nationalsozialismus, der die Menschen auch durch die Ideologie-
sprache jeder Individualität beraubte, nicht länger von „man“ sprechen.

162	 Pasche, W.: „Exilromane“. S. 117, Z. 36.
163	 Diese Technik der sprechenden Namen wird in „Ferdinand, der Mann mit dem 

freundlichen Herzen“ beibehalten, etwa in der Gestalt Liebezahls, der diejenigen 
Menschen liebt, durch die er Geld verdient (Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem 
freundlichen Herzen“. S. 58, Z. 1.).

164	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 11, Z. 6.
165	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 12, Z. 7.
166	 Die Technik lässt sich auch in den beiden ersten Romanen finden, wie in den For-

mulierungen „[d]as Mädchen Gilgi“ (Keun, I.: „Gilgi“. S. 6, Z. 15.) oder „die kleine 
Dame Gilgi“ (Keun, I.: „Gilgi“. S. 81, Z. 15). Auch in Keuns Nachkriegsroman werden 
mit den Kapitelnamen „Meine Cousine Johanna“ (Keun, I.: „Ferdinand, der Mann 
mit dem freundlichen Herzen“. S. 44, Z. 1.), „Meine Braut Luise“ (Keun, I.: „Ferdi

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


46 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

Die große Bedeutung, welche die soziale Rollenzuweisung für die Cha-
rakterisierung der Figuren besitzt, wird besonders in der Einleitung von 
„D-Zug dritter Klasse“ deutlich. Zunächst werden ausschließlich die Rollen-
bezeichnungen zur Vorstellung der Passagiere gebraucht. Es sitzen sich „ein 
dicker Herr“167, „[e]in junger Mann“168, „ein ältere[s] Fräulein“169, „ein großer 
[…] Mann“170, „eine behäbige Frau“171 und „ein […] alt[er] […] Herr“172 
gegenüber. Namen erfährt der Leser erst später. Noch größere Typenhaf-
tigkeit wird in „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durf-
ten“ erreicht. Die sozialen Rollennamen innerhalb der Familie ersetzen hier 
Eigennamen vollständig. Es wird nur noch von der Mutter, dem Vater und 
der Tochter gesprochen.173

Zwei der Exilromane betonen zudem anhand des Titels die Typenhaftig-
keit der jeweiligen Protagonistin. „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht 
verkehren durften“ ruft die Kategorie „Mädchen“ auf, welche als gender
aufgeladener Begriff der geschlechtsübergreifenden Kategorie „Kinder“ 
gegenübersteht und so zusätzlich die Weiblichkeit der jungen Protagonis-
tin betont. „Kind aller Länder“ hingegen unterstreicht durch den neutra-
len Begriff „Kind“ im Titel das vorpubertäre Wesen der Protagonistin. Ihre 
Weiblichkeit wird erst im Roman aufgeschlüsselt. Zudem stellt die Nennung 
eines Kindes hier einen implizierten Hinweis auf die ebenfalls im Roman 
behandelten sozialen Rollen von „Mutter“ und „Vater“ dar.174

nand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 75, Z. 1.) und „Meine Mutter Lau-
ra“ (Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 123, Z. 1.) Fi-
guren in ihrer jeweiligen sozialen Rolle betont.

167	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 6, Z. 10.
168	 Ebd. Z. 26.
169	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 7, Z. 16.
170	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 8, Z. 13.
171	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 9, Z. 8.
172	 Ebd. Z. 11.
173	 Die gleiche Technik lässt sich in Keuns Gedichten aus der Emigration beobachten, 

wie die Titel „Gebet des Vaters“ (Keun, I.: „Bilder und Gedichte aus der Emigration“. 
S. 36, Z. 1.), „Gebet der Mutter“ (Keun, I.: „Bilder und Gedichte aus der Emigration“. 
S. 37, Z. 1.) oder „Mutter an Kind“ (Keun, I.: „Bilder und Gedichte aus der Emigrati-
on“. S. 38, Z. 1.) belegen.

174	 Die beiden Exilromane knüpfen mit ihren typenhaften Bezeichnungen in den Titeln 
direkt an Keuns beide ersten Romane an. So ruft „Das kunstseidene Mädchen“ die 
Kategorie „Mädchen“ auf, grenzt es jedoch zugleich durch den bestimmten Artikel so-
wie das Adjektivattribut „kunstseiden“ als einen enger gesteckten Typus ein. „Gilgi – 
eine von uns“ beginnt zwar mit einem Eigennamen, die darauf folgende Apposition 
„eine von uns“ klassifiziert sie jedoch sofort in die Kategorie „weiblich“. Durch das In-

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


472.1  Die Geschlechterrollen – stereotype Weiblichkeit und Männlichkeit?

Wie die Betrachtung der verwendeten Sprache gezeigt hat, verstärkt 
diese den Effekt der Typenhaftigkeit der Figuren. Umso leichter kann vom 
Weiblichen an sich gesprochen werden, wenn es sich um die Protagonistin-
nen handelt. Die Idee eines weiblichen Sehens, Durchblickens und Han-
delns wird auf der sprachlichen Ebene betont. Zudem kann die so erzeugte 
Typenhaftigkeit der Figuren in den Romanen genutzt werden, den Blick des 
Lesers weg von den einzelnen Figuren hin auf die Handlungsebene und die 
abstrakten bzw. politischen Ideen zu lenken. 

2.1.4	 Die Protagonistin und ihr Identifikationspotential
Damit der Leser den Blick der Protagonistinnen zu seinem eigenen machen 
kann, ist es wichtig, dass diese über Identifikationspotential verfügen. Die 
Protagonistinnen sind typenhaft angelegt. Sie repräsentieren ihre jeweilige 
soziale und Geschlechterrolle und zeichnen sich durch keine übermäßigen 
Kanten oder Besonderheiten aus, die eine Identifikation mit ihnen für den 
Leser erschweren würden. Ihre Typenhaftigkeit lässt genügend Freiraum, um 
die Heldinnen nach eigener Vorstellung als Persönlichkeit zu vervollkomm-
nen. Sanna, Lenchen, das Mädchen und Kully sind Durchschnittsfrauen 
bzw. -mädchen. Sie heben sich weder durch ihre gesellschaftliche Stellung, 
noch ungewöhnlich hohe Bildung oder unverhoffte Glücksfälle in ihrer Bio-
graphie vom Grand der Bevölkerung ab. Sie scheinen mitten aus dem Volk 
herausgegriffen.175 Ihr Erleben des NS-Regimes, wie zum Beispiel die Angst, 
sich falsch zu verhalten, sowie ihre vorübergehende Müdigkeit angesichts der 
ständigen Gefahr und einer ungewissen Zukunft spiegeln die „Gefühle […] 

definitpronomen wird Individualität angezweifelt. Sie ist eine wie viele, eine wie ihre 
Leserinnen, scheinbar aus der Masse herausgegriffen, um ihre Geschichte zu erzäh-
len. Fortgesetzt wird der Kunstgriff der kategorieaufrufenden Namen im Nachkriegs
roman „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. Wieder steht ein in-
dividueller Name am Anfang, wieder wird er durch eine folgende Apposition einer 
Kategorie zugeordnet. „Ferdinand“ und „der Mann“ scheinen zunächst gleichgesetzt, 
das Attribut „mit dem freundlichen Herzen“ ruft jedoch bereits das ungewöhnlich 
weibliche Wesen des Protagonisten auf.

175	 Drescher, Barbara: „Wechsel in der Erzählperspektive als Ausdruck der kulturellen 
Entfremdung in der Nachkriegsprosa von Irmgard Keun, Dinah Nelken und Ruth 
Landshoff-York“. In Caemmerer, Christiane; Delabar, Walter, Ramm, Elke und Ma-
rion Schulz (Hg.): „Erfahrungen nach dem Krieg. Autorinnen im Literaturbetrieb. 
1945 – 1950. BRD, DDR, Österreich, Schweiz. Herausgegeben von Christiane Caem-
merer, Walter Delabar, Elke Ramm und Marion Schulz“. Frankfurt am Main, 2002. 
S. 127 – 138. S. 131, Z. 30 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


48 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

eines großen Teil[s] der [damaligen, F. P.] Bevölkerung“176 wider. Anhand 
ihres geschilderten alltäglichen Überlebenskampf belegen sie, dass die „eig-
nen Konflikte […] [der Leser, F. P.] [keineswegs, F. P.] sehr einmalig“177 sind. 

Das, was sie aus der Masse heraustreten lässt, ist mit Ausnahme von 
Lenchen ihr Wesen als Neue Frau und ihr daraus resultierendes Handeln. 
Sie verhalten sich überdurchschnittlich, indem sie die Initiative ergreifen. Im 
Kontrast zu der finsteren Welt des NS-Regime, werden sie als positive, „gut-
meinende[…]“178 und damit sympathische Figuren umso deutlicher, denn 
„[w]o andere häßlich sind, ist es leicht schön zu scheinen.“179

Zudem wird in Keuns Romanen Jugendlichkeit als hohes Gut geschil-
dert. Diese besitzen die Protagonistinnen: Das Mädchen ist elf Jahre alt, 
Kully zehn, Sanna 19 und Lenchen 23.180 „Wenn man älter wird, wird man 
dümmer“181, findet das Mädchen. Und tatsächlich sind es in den Exilromanen 
zumeist die älteren Figuren – dabei in Abgrenzung zu den jungen Heldin-
nen vor allem die älteren Frauen, wie beispielsweise Tante Millie oder Tante 
Adelheid – die als törichte bis boshafte Typen angelegt sind. Die Identifika-
tion mit den jugendlichen-unverbrauchten Protagonistinnen wird durch ihr 
ansprechendes Äußeres zusätzlich gefördert. Alle vier Hauptfiguren besitzen 
eine hübsche Erscheinung182, jedoch nicht in einem Maße, das sie aus ihrer 
Umgebung besonders herausstechen ließe. Während das Äußere von Kully 
und dem Mädchen ohnehin von Kindlichkeit geprägt ist, sieht Sanna laut 
eigener Einschätzung „nicht übermäßig reizend“183 aus und Lenchen wird 
zwar als hübsch aber „etwas zerzaust“184 beschrieben.

Keuns junge, weibliche Hauptfiguren sprechen wohl vornehmlich eine 
ebenfalls junge weibliche Leserschaft an, die sich besonders stark mit ihnen 

176	 Bescana Leirós, Carme: „Gender- und Machttrangression im Romanwerk Irmgard 
Keuns“. S. 151, Z. 9 ff.

177	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 220, S. 15 f.
178	 Spies, Bernhard: „D-Zug dritter Klasse, oder: „[…] es ist das Recht des Unglücklichen, 

sich trösten zu lassen“. In: Arend, Stefanie und Ariane Martin (Hg.): „Irmgard Keun 
1905/2005. Deutungen und Dokumente“. Bielefeld, 2008². S. 183 – 204. S. 199, Z. 22.

179	 Keun, I.: „Ferdinand der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 79, Z. 7 f.
180	 Sie knüpfen damit an die ebenfalls jugendlich-erwachsenen Protagonistinnen Keuns 

erster beider Romane an, die 21-jährige Gilgi „Keun, I.: „Gilgi“, S. 30, Z. 3) und die 
18-jährige Doris (Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 8, Z. 19.) Auch im Nach-
kriegsroman spielt mit Ferdinand ein junger Erwachsener die Hauptrolle.

181	 Keun, I.: „Das Mädchen mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 6, Z. 3.
182	 Siehe 2.1.1.
183	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 76, Z. 1.
184	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 7, Z. 9.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


492.1  Die Geschlechterrollen – stereotype Weiblichkeit und Männlichkeit?

identifizieren kann. Anders als bei Werken mit männlicher Hauptfigur müs-
sen die Leserinnen hier keinen sogenannten schielenden Blick anwenden, 
wie es der Fall ist, wenn sie sich mit einem männlichen Protagonisten zwar 
identifizieren, gleichzeitig aber wissen, dass sie sich nie hundertprozentig 
in dem Helden wiederfinden können, da sie dem Männlichen außen vor 
stehen. Mit einer weiblichen Hauptfigur ist für die Leserinnen eine vollstän-
dige Identifikation möglich. Sie können ihren weiblichen Blick ganz über-
nehmen. Und der männliche Leser? Da seine Geschlechterrolle ihn von ihr 
unterscheidet, scheint es für ihn schwieriger, sich mit der Hauptfigur absolut 
zu identifizieren. Dennoch kann die Attraktivität der Protagonistinnen ihn 
auf ihre Seite und damit in ihre Perspektive locken, sodass er schließlich 
die Erzählung mit ihren Augen erlebt. So einladend die Identifikation mit 
der Figur der Heldin für Leserinnen wie Leser in den Werken angelegt ist, 
laut Michael Ackermann muss sie im Verlauf der Romanhandlung an ihre 
Grenzen stoßen. Das persönliche Sich-in-der-Figur-Wiederfinden muss der 
Erkenntnis Raum lassen, dass die Protagonistin die Funktion der Vermittle-
rin eines Blicks erfüllt, welchen es sich anzueignen gilt.185 In der Blicküber-
nahme wird dem zeitgenössischen Leser klar, dass auch er selbst gegenüber 
dem NS-Regime handeln muss und ein Mitverfolgen des Agierens der Prota
gonistin als persönlicher, literarischer Stellvertreterin allein nicht ausreicht.

Sympathisiert die Leserschaft mit den Protagonistinnen, dann sieht sie 
mit ihren Augen und bekommt eine Überlebensstrategie angesichts der 
faschistischen Gesellschaft vorgelebt. Denn „man kann ja nichts verstehen 
von andern, wenn man nicht alles miterlebt und von demselben Fluidum 
umhaucht ist, das macht, daß man etwas tut […]“186. Ziel der Exilromane 
scheint es zu sein, den Leser selbst zur Aktivität aufzurufen. Er soll sich die 
Stärke, den Kampfgeist und den Anspruch auf ein glückliches Leben, zu 
eigen machen und selbst beginnen zu sehen und zu handeln.

2.1.5	 Die Geschlechterrollen im Spiegel der NS-Ideologie
Dass die Geschlechterrollen der Protagonistinnen typenhaften Mustern 
entsprechen, haben die vorangegangenen Punkte belegt. Aber zeichnen die 
Exilromane ein stereotypes Bild von Weiblichkeit und Männlichkeit nur, 
um die Identifikation zu erleichtern und den weiblichen Blick als genuin 
weiblich auszuweisen? Eine Antwort liefert die Tatsache, dass Keun mit 

185	 Ackermann, M.: „Schreiben über Deutschland im Exil“. S. 27, Z. 20 ff.
186	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 61, Z. 10 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


50 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

ihren Exilromanen gegen die faschistische Ideologie, welche ebenfalls auf der 
Betonung von Geschlechterrollen basiert, anschrieb, auf sie reagierte und 
antwortete. Die Romane machen den Nationalsozialismus zum Thema. Sie 
gehen auf das tägliche Leben im NS-Regime und das Verhalten der Men-
schen angesichts des Faschismus ein. Was die Figuren darstellen, ihr Denken 
und Handeln kann als Aussage gegenüber dem omnipräsenten National
sozialismus verstanden werden. 

Dabei sind gerade die dargestellten Geschlechterrollen als Entwürfe 
einer Zu- oder Absage an das System zu werten. Die vorliegende Arbeit will 
zeigen, dass es in den Exilwerken nie ausschließlich darum geht, Weiblich-
keit darzustellen. Es geht um die Darstellung des Weiblichen vor dem Hin-
tergrund und in Auseinandersetzung mit dem Faschismus und damit auch 
um das weibliche Sehen, Denken und Handeln in jeweiliger Interaktion mit 
der NS- Gesellschaft.

Um die in den Exilromanen dargestellten Geschlechterrollen im 
Abgleich mit dem faschistischen Geschlechterrollenverständnis zu untersu-
chen, ist es sinnvoll, das NS-ideologische Bild von Männern und Frauen zu 
umreißen. Dabei gilt zu beachten, dass die faschistischen Geschlechterrollen 
stets positiver formuliert wurden, als es die menschenverachtende Ideolo-
gie tatsächlich vorsah. Sie stellten ein euphemistisch-verklärtes Idealbild für 
propagandistische Zwecke dar.

Die NS-Ideologie stützt sich auf die Annahme der unantastbaren 
Gegensätzlichkeit beider Geschlechter.187 Es wird klar zwischen der männli-
chen und weiblichen Geschlechterrolle differenziert, die Welt der Frau und 
die des Mannes werden streng voneinander getrennt.188 Dem Mann kommt 
eine mächtige Position zu, er ist der „Architekt des Makrokosmos“189, ein 
politisch und kulturell Schaffender. Er soll den militärischen NS-Staat aktiv 
aufbauen, seine Familie versorgen und, wenn nötig, sein Heimatland vertei-
digen. Damit der Mann diesen Aufgaben gewachsen erscheint, betont die 
NS-Ideologie sein kriegerisches, entscheidungsfähiges und kräftiges Wesen. 
Gegenüber diesem kompetenzzuschreibenden Bild von Männlichkeit wird 

187	 Schmidt-Ott, Anja C.: „Young Love- Negotiations of the Self and Society in Selected 
German Novels ofthe 1930s (Hand Fallada, Aloys Schenzinger, Maria Leitner, Irm-
gard Keun, Luise Kaschnitz, Anna Gmeyner und Ödön von Horvath)“. Frankfurt am 
Main, 2002. S. 128, Z. 19 f.

188	 Schmidt-Ott, A. C.: „Young Love“. S. 125, Z. 33 ff.
189	 Achilles, Stefanie: „Repression, Widerstand und Scheitern – Über eine Motivkonstel-

lation in Romane der 1930er Jahre von Irmgard Keun“. Marburg, 2005. S. 27, Z. 18.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


512.1  Die Geschlechterrollen – stereotype Weiblichkeit und Männlichkeit?

die Frau auf ihre Körperlichkeit reduziert und mit der Natur gleichgesetzt.190 
Laut Propaganda ist sie keine geistig produktive Person. NS-ideologischen 
Vorstellungen nach zeichnet sie sich durch kognitive und körperliche Unter-
legenheit aus. Sie hat sich dem Mann unterzuordnen und auf eigene Auto-
nomie zu verzichten.191 Wie mehrfach in der Sekundärliteratur zu finden 
ist, entspricht in „D-Zug dritter Klasse“ die Beziehung zwischen Lenchen 
und Karl diesem Schema. Er dominiert, sie führt seine Weisungen aus.192 
Laut NS-Ideologie ist die Welt der Frau die Kindererziehung, die Hausarbeit 
und die Unterstützung des Mannes, sprich der private, stereotyp-weibliche 
Raum. Zugleich macht der Faschismus diese Privatsphäre zum öffentlichen 
Platz, indem er die Mutterschaft zur staatsdienenden Aufgabe erklärt.193 Die 
Pflicht der Frau ist es, gesunde Kinder zu gebären. Wie die Vogelfrau, so 
Goebbels Bild der Frau „brütet [sie, F. P.] die Eier aus“.194 Die NS-Ideologie 
reduziert die Frau auf ihre reproduktive Fähigkeit. „[D]ie deutsche Frau“195, 
„die holde Magd, die weibliche Frau“196 soll sich durch ein treues, opferberei-
tes, selbstloses und patriotisches Wesen auszeichnen. Wie eng und normativ 
die faschistische Ideologie damit die stereotyp weibliche Geschlechterrolle 
absteckt, zeigt sich in Keuns Exilromanen anhand der Frauenfiguren, welche 
sich nicht in dieses Bild fügen. Beispielsweise muss die der Neuen Frau der 
20er Jahre ähnelnde Tante Camilla ein Leben am Rande der Gesellschaft, 
nurmehr unterstützt durch ihre Familie, führen.197

Dem NS-ideologischen Bild von klar getrennten und eng definierten 
Geschlechterrollen tritt in Keuns Exilromanen eine ebenso starke Beto-
nung stereotyper Geschlechterrollen entgegen. Keuns positive Frauenfigu-
ren zeichnen sich durch eine alle stereotypen Aspekte erfüllende weibliche 
und ihre Männerfiguren durch eine männliche Geschlechterrolle aus.198199 
Doch die Protagonistinnen und die positiven Männerfiguren haben ihre 

190	 Schmidt-Ott, A. C.: „Young Love“. S. 168, Z. 20 ff.
191	 Bescana Leirós, C.: „Gender- und Machttransgression im Romanwerk Irmgard 

Keuns“. S. 144, Z. 2 ff.
192	 Bender, S.: „Lebensentwürfe im Romanwerk Irmgard Keuns“. S. 93, Z. 29 ff.
193	 Drescher, B.: „Junge „Girl“-Autorinnen im Exil“. S. 136, Z. 22 ff.
194	 Schmidt-Ott, A. C.: „Young Love“. S. 128, Z. 7.
195	 Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 94, Z. 22 f.
196	 Horsley, R. J.: „This Number is Not in Service“. S. 41, Z. 16 f.
197	 Horsley, R. J.: „This Number is Not in Service“. S. 52, Z. 19 ff.
198	 Siehe 2.1.1.
199	 Konterkariert wird diese Gendervorstellung erst in Keuns Nachkriegsroman durch 

Ferdinand.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


52 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

Geschlechterrollen unter Beibehaltung des weiblichen bzw. männlichen 
Charakters erweitert und damit zu einer Überschneidung geführt. Damit 
widersprechen sie der faschistischen Geschlechterauffassung und stellen ein 
Gegenmodell zum NS-propagierten Bild von Weiblich- und Männlichkeit 
dar. Keuns jungenhafte Männerfiguren stehen dem „uniformtrage[nden] 
[…] und siegreich[en] Helde[n]“200 als idealisiertem Bild von Männlichkeit 
gegenüber. Ihre Protagonistinnen grenzen sich als Vertreterinnen eines wei-
terentwickelten Typus der Neuen Frau201 vom faschistischen Frauenbild ab. 
Zwar übernehmen Sanna, Kully und das Mädchen den ihnen zugewiese-
nen privaten Raum, doch sie brechen stellenweise daraus aus, er ist nicht 
ihr einziger Lebensinhalt. Zudem sind Keuns Heldinnen als Städterinnen 
charakterisiert. Sie leben in der Großstadt, sammeln dort ihre Eindrücke 
und laufen damit dem faschistischen Bild der naturnahen und -verbunde-
nen Frau zuwider.

Zwar sind die Protagonistinnen emotional-sorgsam, wie es das faschis-
tische Ideologiekonzept anführt, jedoch bilden für sie Emotionalität und 
Rationalität keinen Widerspruch: Wenn die Lage es erfordert, denken und 
handeln sie rational, doch gerade in ihrem Agieren werden sie von Liebe, 
Freundschaft und Hilfsbereitschaft angetrieben. 

Die größte Reibungsfläche zwischen Neuer Frau und faschistischem 
Frauenbild bietet das Verständnis von Mütterlichkeit als zentralem Bestand-
teil von Weiblichkeit. Die NS-Propaganda zelebriert einen Mutterkult. 
Frausein wird mit Muttersein gleichgesetzt. Die Vorbereitung auf die Rolle 
als „kommende Mutter“202 gilt als grundlegendes Ziel der weiblichen Erzie-
hung. Wie Bertchen Silias werden die Mädchen von Kindheit an auf ein 
Leben als „künftiges deutsches Mütterlein“203 vorbereitet, denn „man soll 
als deutsche Frau […] Kinder kriegen“204. Die Mutterschaft wird zum 
„Schlachtfeld“205 der Frau erklärt. Während die Männer die Grenzen vertei-
digen, soll sie als ebenfalls militärisch verstandene Aufgabe künftige Solda-
ten gebären. Wie Frau Aaron aus „Nach Mitternacht“ soll sie sich als „stolze 

200	 Siegel, Eva-Maria: „Weibliche Jugend im Nationalsozialismus. Massenpsychologische 
Aspekte in Exilromane von Hermynia zur Mühlen, Irmgard Keun und Maria Leit-
ner“. Berlin, 1991. S. 64, Z. 3 f.

201	 Die im Folgenden der Einfachheit halber als Neue Frau bezeichnet werden sollen.
202	 Ebd.
203	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 20, Z. 2.
204	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 45, Z. 5.
205	 Schmidt-Ott, A. C.: „Young Love“. S. 126, Z. 12.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


532.1  Die Geschlechterrollen – stereotype Weiblichkeit und Männlichkeit?

Heldenmutter ihres Sohnes“206 fühlen. Keuns Exilromane widersprechen 
der Bedeutung von Mutterschaft für ein erfülltes Frauenleben nicht. Bei-
spielsweise definieren sich die Mütter von Kully und dem Mädchen über 
ihre mütterliche Rolle. Kinderlose erwachsene Frauen wie Tante Millie oder 
Sannas Schwägerin Liska scheinen unausgeglichen und ihr Leben nicht voll-
kommen erfüllt zu sein. 

Doch für die weibliche Geschlechterrolle kennzeichnender als der Status 
der Mutterschaft ist in den Exilromanen der Wesenszug der Mütterlichkeit. 
Mütterlichkeit und Mutterschaft werden als voneinander unabhängig ver-
standen. Kinder zu haben, macht allein keine Mütterlichkeit aus. Umge-
kehrt kann sich auch mütterlich verhalten, wer keine eigenen Kinder son-
dern andere Mitmenschen umsorgt. Die rein reproduktive Komponente 
wird zugunsten der mütterlichen Einstellung abgewertet, jedoch nicht auf-
gehoben. Die Protagonistinnen zeichnen sich durch ein sorgendes, mütter-
liches Wesen aus, obgleich sie selbst noch keine eigenen Kinder haben bzw. 
selbst noch Kinder sind. Anders hingegen die faschistische Auffassung, hier 
geht es um die Mutterschaft in ihrer biologischen, reproduktiven Funkti-
on.207 Was eine Frau laut Propaganda vor allem ausmacht, ist die Tatsache, 
dass sie Kinder gebiert. In ihren negativen, da systemkonformen, älteren 
Frauenfiguren greift Keun dieses NS-ideologische Mutterbild auf. Es zeigt 
sich, wie sehr im faschistischen Verständnis die Bedeutung der reprodukti-
ven Aufgaben die Wertschätzung des mütterlichen Wesens verdrängt. Dem-
entsprechend repräsentieren Keuns negative Frauen die „denkbar schlech-
testen Eigenschaften des Wortes Mütterlichkeit“208. Tante Adelheid, die sich 
„als deutsche Frau und Mutter“209 versteht, hat zwar zwei Söhne auf die Welt 
gebracht, doch ihre Mütterlichkeit ist Regimeergebenheit gewichen. Franz 
gegenüber abweisend und erniedrigend zeigt sie ihre eigene Nichte an, für die 
sie eigentlich sorgen soll. Sie stellt dar, wie unvereinbar das Befolgen natio
nalsozialistischer Vorgaben und natürliches mütterliches Empfinden bzw. 
Handeln sind. Sie erbringt den Beweis für die Perversität des NS-Systems, 
in dem selbst Mütter zu Verrätern ihrer eigenen Familie werden. Als anderes 
Beispiel des propaganda-konformen Verständnisses der Mutter dient Berta, 

206	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 165, Z. 20 ff.
207	 Schmidt-Ott, A. C.: „Young Love“. S. 127, Z. 6 ff.
208	 Römhild, Dorothee: „Weibliche Mittäterschaft und Faschismuskritik in Irm-

gard Keuns Roman „Nach Mitternacht“. In: „Diskussion Deutsch 25/136 (1994)“. 
S. 105 – 113. S. 107, Z. 37 f.

209	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 14, Z. 8 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


54 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

welche als „Coupemutter“210 eine scheinbar „mütterliche Art [hat, F. P.], 
Essen und Trinken anzubieten“211. Doch auch hier schlägt das faschistische 
Mutterbild fehl. Die Passagiere essen ihren Proviant nicht, da sie von einer 
Systemanhängerin nichts annehmen wollen. Die ideologisch-konforme 
Mutter wird in den Exilromanen negiert, sie kann ihre Aufgabe, mütterlich 
zu sorgen, nicht erfüllen, da sie sich zwischen der Bindung zum Schützling 
und dem Befolgen des Nationalsozialismus entscheiden muss. Wahre Müt-
terlichkeit und damit erfüllte Weiblichkeit, so die Aussage der Exilwerke, 
kann es nur jenseits des Faschismus geben.

Gerade im Abgleich mit ideologiekonformer Weiblichkeit zeigen sich die 
Wesensmerkmale der Protagonistinnen als Vertreterinnen der Neuen Frau 
deutlich. Dem Leser wird die Unvereinbarkeit beider Modelle vor Augen 
geführt. Nicht zuletzt die Erkenntnis, dass sie als Neue Frau im faschisti-
schen Deutschland kaum mehr junge Frauen ihrer Art findet, veranlasst 
Sanna zur Emigration.212 Es gilt, sich zwischen der Neuen Frau und dem 
faschistischen Weiblichkeitsbild zu entscheiden. 

Wie der Abgleich von Keuns Exilromanen mit dem NS-ideologischen 
Geschlechterbild zeigt, stehen sich zwei Modelle von Geschlechterrollen 
gegenüber, welche beide die Bedeutung des Geschlechts für die soziale 
Rolle des einzelnen betonen und die Vorstellung eines Geschlechterdimor-
phismus bejahen. Doch warum baut Keun angesichts der strikten faschisti-
schen Geschlechterstereotypie in den Romanen ein Bild ebenso typenhafter 
Geschlechterrollen – nicht zuletzt ist die Neue Frau auch ein Typus – auf? 

Keuns typenhafte Geschlechterrollen können als Gegenentwurf zu dem 
NS-Verständnis von Männern und Frauen gelesen werden. Die Exilwerke 
greifen mit den dargestellten Geschlechterrollen das auf Vorurteile und Ste-
reotype angelegte Weltbild der Faschisten als Sujet auf. Gerade in Bezug 
auf die Geschlechterrollen war das stereotype Menschenbild im Faschis-
mus ständig präsent. Es forderte die Literatur geradezu auf, sich mit ihm 
auseinanderzusetzen. Vor dem Hintergrund der plakativen Schwarz-Weiß-​
Zuschreibung von Verhalten und Wesenszügen der Geschlechter schildert 
Keun eine alternative, ebenfalls typenhafte Zuschreibung. Sie holt den zeit-
genössischen Leser ab, der durch die faschistische Ideologie und Gesellschaft 
an das Denken in stereotypen Kategorien gewohnt ist. Die sowohl in Keuns 
Exilromanen als auch in der faschistischen Ideologie vertretene Typenhaf-

210	 Marchlewitz, I.: „Irmgard Keun“. S. 88, Z. 7.
211	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 109, Z. 4.
212	 Drescher, B.: „Junge „Girl“-Autorinnen im Exil“. S. 136, Z. 12 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


552.1  Die Geschlechterrollen – stereotype Weiblichkeit und Männlichkeit?

tigkeit der Geschlechterrollen lässt sich jedoch auch damit erklären, dass 
beide auf die stereotype Geschlechtervorstellung des Bürgertums eines 
Geschlechterdimorphismus’ Bezug nehmen. Die vorliegende Arbeit plädiert 
für die Annahme, dass die Geschlechterrollen in den Exilromanen sowohl 
als Antwort auf das faschistische Geschlechterbild als auch in der Tradition 
des bürgerlichen Geschlechterdimorphismus entstanden.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


56 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

2.2	 Was den Blick geprägt hat: Sehen in der Neuen Sachlichkeit

Als Irmgard Keun „Gilgi – eine von uns“ und „Das kunstseidene Mädchen“ 
Anfang der 30er Jahre veröffentlichte, wurde sie von Seiten des deutschen 
Literaturbetriebs als Autorin der Neuen Sachlichkeit verstanden und ihre 
Werke dementsprechend rezipiert. Literaturgeschichtlich wird die neusach-
liche Strömung meist zwischen 1924 und 1932 datiert.213 Mit der Macht
ergreifung durch die Nationalsozialisten im Jahr 1933, so die vorherrschende 
Meinung, kam die Neue Sachlichkeit zu einem abrupten Ende, da die 
Faschisten durch den raschen Aufbau totalitärer Strukturen den gesamten 
Literaturbetrieb für ihre Zwecke vereinnahmten, die literarische Opposition 
verfolgten und deren Werke auf Verbotslisten setzten. Doch Irmgard Keun 
schrieb weiter und veröffentlichte ihre Werke im Exil. Unterliegen diese nun 
nicht mehr der neusachlichen Ästhetik? Die vorliegende Arbeit will zeigen, 
dass auch die Exilwerke vom Ansatz der Neuen Sachlichkeit geprägt sind 
und damit von einer Strömung, die den Blick als Konzept wie kaum eine 
zweite in den Mittelpunkt rückt.

Als Literatur einer Zeit, in der durch die Erfindung des Kinos das Sehen 
als Informationsweg immer wichtiger und das „Sehen und Gesehen wer-
den“214 zum vorherrschenden sozialen Inhalt der modernen Großstadtkul-
tur wurde, greift die Neue Sachlichkeit diese Entwicklung einer zunehmend 
„visualisiert[en] Kultur“215 auf literarischer Ebene auf. Sie eignet sich visuelle 
Ästhetiken an und macht den Blick zum Gegenstand der Darstellung. 

„Das Betrachten wird dabei zu einer ihrer wichtigsten Voraussetzun-
gen“216. Die Neue Sachlichkeit nimmt das Leben der sogenannten kleinen 
Leute in den Blick. Sie leitet ihre Erzählungen von Beobachtungen derer 
Probleme und deren täglichen Überlebenskampfes ab und schildert sie aus 
deren Perspektive. Sozialkritisch beschreibt sie die zeitgenössische Gesell-
schaft, mitalltäglichen Menschen als Figureninventar und deren Alltag als 
Handlungshintergrund.217 Wie Klaus Mann urteilt, präsentiert sich dem 
Leser von Keuns Romanen auf diesem Weg ein „[s]chreckliches Bild von 

213	 Chédin, Renate: „« L’ordre froid » ou la « Neue Sachlichkeit » dans les premiers romans 
d’Irmgard Keun“. In: „Allemagnes d’aujourd’hui 82 (1982)“. S. 90 – 108. S. 96, Z. 4.

214	 Martin, A.: „Kultur der Oberfläche“. S. 358, Z. 23.
215	 Ebd. Z. 22.
216	 Fleig, A.: „Das Tagebuch als Glanz“. S. 62, Z. 16 ff.
217	 Braese, Stephan: „Das teure Experiment. Satire und NS-Faschismus“. Opladen, 1996. 

S. 151, Z. 4 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


572.2  Was den Blick geprägt hat: Sehen in der Neuen Sachlichkeit

Deutschland – dessen Echtheit man spürt“.218 Bei der Neuen Sachlichkeit 
geht es darum, genau hinzusehen, Probleme unter die Lupe zu nehmen 
und sie in den Fokus der literarischen Auseinandersetzung zu stellen. Neu-
sachliche Literatur kann nie universalistische Meistererzählungen hervor-
zubringen. Es gibt keinen auktorialen Blick, der alles überschaut, sondern 
begrenzte Ausschnitte mit charakteristischen Problemen der zeitgenössischen 
Menschen, welche in nüchterner Haltung und Sprache häufig reporterhaft 
geschildert werden. Der Leser wird durch die dargestellten Betrachtungen 
dazu aufgerufen, selbst mit offenen Augen durch die Welt zu gehen und 
genau hinzusehen.

Die neusachliche Literatur versucht, die Wahrnehmung der Realität 
bestmöglich nachzuahmen. Sie schildert eine Vermischung von äußerer 
Handlung, Gedanken und Sinneseindrücken. Die wiedergegebenen Eindrü-
cke ähneln Revuenummern. Typenhafte Figuren und Problemfokusse wech-
seln sich in raschen Schnitten ab, oft wirkt die Romanstruktur fragmentiert. 
Der Blick muss den schnellen Bilderfolgen schritthalten. Es gilt, während 
eine Flut von Eindrücken vorbeirauscht, sie einzufangen. In der Literatur 
der Neuen Sachlichkeit gibt es viel zu sehen, dazu braucht es einen sehenden 
Protagonisten und Leser.

2.2.1	 Keuns Exilwerke als Weiterführung der Neuen Sachlichkeit
Irmgard Keun gilt als eine der bekanntesten neusachlichen Autorinnen. 
Dass ihre ersten beiden Romane zur Neuen Sachlichkeit zu zählen sind, hat 
die Forschung ausgiebig belegt, indem sie neusachliche Charakteristika aus 
ihnen herausarbeitete. Wie sieht es nun mit Keuns Exilromanen aus? Kön-
nen sie noch zur Neuen Sachlichkeit gezählt werden? Sind sie vielleicht als 
eine Weiterentwicklung der Strömung einzustufen?

Geht man vom literaturgeschichtlich datierten Ende der Neuen Sachlich-
keit zum Zeitpunkt der Machtergreifung durch die Nationalsozialisten aus, 
zeigt sich, dass Keun ihre vier Exilromane nur drei bis fünf Jahre nach dem 
angenommenen Auslaufen der Strömung schrieb. Gerade im Exil pflegte sie 
engen schriftstellerischen Austausch mit ihren Kollegen Egon Erwin Kisch, 
Hermann Kesten, Ernst Weiß, Ernst Toller und nicht zuletzt Joseph Roth,219 
die in der Weimarer Republik als Vertreter der Neuen Sachlichkeit galten. In 

218	 Braese, S.: „Das teure Experiment“. S. 150, Z. 21.
219	 Chédin, R.: „«L’ordre froid» “. S. 91, Z. 22 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


58 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

ihrer schriftstellerischen Produktion blieb Keun auch zu dieser Zeit ihrem 
literarischen Stil, der Themenauswahl und dem Figureninventar treu.

Die Neue Sachlichkeit gilt als eine politisch links orientierte Strömung. 
Diese Stellung behalten Keuns Exilromane bei. Im NS-Staat dürfen sie von 
Anfang an nicht erscheinen, da Keun bereits auf der Verbotsliste steht und 
auch ihre Werke ab 1936 eindeutig in literarischer Opposition zum Regime 
verfasst sind. 

Wie es das neusachliche Programm vorsieht, stellt die zeitgenössische 
Gegenwart220 in den Exilromanen das Sujet dar. Sie schildern die Zeit zwi-
schen der Machtergreifung durch die Nazis, versinnbildlicht in der Remili
tarisierung des Rheinlandes in „Nach Mitternacht“, und dem drohenden 
Beginn des Zweiten Weltkriegs, welcher von Kullys Vater am Ende von 
„Kind aller Länder“ prophezeit wird. Dargestellt werden charakteristische 
Entwicklungen in Gesellschaft, wie zum Beispiel der zunehmende Antisemi-
tismus oder die Atmosphäre aus wachsender Angst und Misstrauen, ebenso 
wie politische Ereignisse, etwa der Einmarsch der Deutschen in Österreich. 
„Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“ hält dabei den 
Bezug zur zeitgenössischen Gegenwart, indem es den Erzählstandpunkt in 
der Gegenwart verortet und in den Rückblicken erste Merkmale der faschis-
tischen Gesellschaft aufzeigt.

Die Exilromane richten ihren Fokus auf die sogenannten kleinen Leute 
und schildern aus ihrer Perspektive. Die Protagonistinnen sind einfache, 
durchschnittlich gebildete Mädchen und junge Frauen. Sie stammen aus 
dem kleineren Bürgertum und spiegeln einen großen Teil der damaligen 
Bevölkerung mit ihrer „konkrete[n] gesellschaftliche[n] Lebenswirklich-
keit“221, ihrem Alltag und ihren speziellen Problemen wider. Wie die frü-
heren Romane der Neuen Sachlichkeit sind die Exilwerke von einem deut-
lich sozialkritischen Charakter geprägt. Reportageähnlich berichten sie vom 
täglichen Überlebenskampf der Protagonistinnen und ihrer Mitmenschen. 
Deren Nöte sind zum einen nach wie vor von Geldsorgen bestimmt. Figu-
ren, die unter dem Existenzminimum leben, wie etwa Lappes Marjenn in 
„Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“, weisen auf 
die Untersten in der Gesellschaft hin, denn „[e]s gibt […] auch ganz arme 
Leute, die überhaupt nichts haben“222. Zum anderen wird in den Exilroma-
nen der Nationalsozialismus als zweite Ursache für soziales Unheil angepran-

220	 Chédin, R.: „« L’ordre froid »“. S. 97, Z. 18 f.
221	 Braese, S.: „Das teure Experiment“. S. 139, Z. 15 f.
222	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 201, Z. 8 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


592.2  Was den Blick geprägt hat: Sehen in der Neuen Sachlichkeit

gert, so etwa für eine Gesellschaft, in der Denunziation als immer probate-
res Mittel, eigene Ziele durchzusetzen, akzeptiert wird. Die Romane stellen 
politische und soziale Mechanismen dar.223 Sie zeigen die Verhältnisse so wie 
sie sind. Dadurch machen sie den Leser auf Probleme aufmerksam, weisen 
ihn auf Möglichkeiten, sich anders zu verhalten und etwas am Status quo zu 
verändern, hin.224

Im Zeichen der Neuen Sachlichkeit geschieht das ohne großes emotio-
nales Pathos. Die Exilromane zeichnen sich durch eine „[…]pragmatische 
Welthaltung“225 aus. Trotz der beängstigenden Situation im NS-Regime 
trüben keine Sentimentalitäten den Blick, der Erzählstil ist sachlich. Die 
Schilderungen folgen den neusachlichen Prinzipien von Rationalismus und 
Zweckmäßigkeit.226

Szenenhaft schildern die Exilromane die Handlung und wirken so trotz 
ihres ernsten Anliegens revuehaft. Unterschiedlich gestaltete Nebenfigu-
ren treten abwechselnd auf. In den einzelnen Romanabschnitten werden 
unterschiedliche Themen aus der Lebenswelt der Protagonistinnen beleuch-
tet. Wie schon in den Werken der Weimarer Republik kommt es zu einer 
Verschmelzung von Sinneseindrücken, Gedanken und äußerer Handlung. 
Innerer Monolog und direkte Rede wechseln sich ab.227 Auch die Sinnesein-
drücke selbst vermischen sich. Sehen, Hören, Fühlen, Schmecken und Rie-
chen werden zu einer gemeinsamen Wahrnehmung der Umwelt. So hat ein 
„Tischtuch […] laut und weiß geglänzt“228, trinkt man „heiße bunte Strah-
len“229, hat Sanna „den Ton im Mund, […] muß ihn herunterschlucken“230 
und „Haar lacht[…] wie der Gesang eines Mannes“231.

Keun befolgt in den Exilwerken das neusachliche Schreiben auch noch 
nachdem der Einbruch des Nationalsozialismus stattfand.232 Was sich geän-

223	 Chédin, R.: „« L’ordre froid »“. S. 97, Z. 38.
224	 Lorisika, I.: „Frauendarstellungen bei Irmgard Keun und Anna Seghers“. S.  372, 

Z. 18 ff.
225	 Siegel, Eva-Maria: „Jugend, Frauen, drittes Reich: Autorinnen im Exil. 1933 – 1945“. 

Pfaffenweiler, 1993. S. 63, Z. 33.
226	 Ebd. Z. 18 ff.
227	 Scheele, Karl Werner: „Aspekte der Neuen Sachlichkeit in ausgewählten Romanen 

von H. Fallada, E. Kästner, I. Keun, E. Reger und G. Tergit“. Vermont, 1993. S. 31, 
Z. 10 f.

228	 Keun, I.: „Das Mädchen mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 125, Z. 27 f.
229	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 26, Z. 20 f.
230	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 153, Z. 2 f.
231	 Keun, I.: Kind aller Länder“. S. 143, Z. 17.
232	 Braese, S.: „Das teure Experiment“. S. 129, Z. 30 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


60 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

dert hat, sind neben dem Standort der Autorin in der Emigration nur die 
gesellschaftlich-politischen Bedingungen, vor deren Hintergrund die Figu-
ren ihren Überlebenskampf führen. In der vorliegenden Arbeit werden die 
Exilwerke unter dem Vorzeichen der Neuen Sachlichkeit untersucht. Dem-
entsprechend wird die große Bedeutung des Blicks in der Neuen Sachlich-
keit auch für die behandelten Exilromane angenommen. Es wird erwartet, 
dass die Eigenheiten des dargestellten Blicks und die Bilderfolgen neusach-
lichen Vorgaben entsprechen. Die Ausgestaltung der Protagonistinnen als 
Vertreterinnen der Neuen Frau fügt sich mit dem neusachlichen Wesen der 
Exilromane zu einem stimmigen Bild.

2.2.2	 Neue Sachlichkeit als Literatur des unverstellten Blicks  
auf die Realität

Die Literatur der Neuen Sachlichkeit und damit auch Keuns Exilromane 
versuchen, die zeitgenössische Realität abzubilden. Ihr Ziel ist es, möglichst 
ungetrübt die Situation der Menschen wiederzugeben. Sie plädieren für eine 
neusachlich-realistische Erzählhaltung. Um eine authentische Schilderung 
der Zustände zu erreichen, bedient sich die neusachliche Literatur „jour-
nalistische[r] Darstellungsweisen“233. Wie in einer Reportage greift sie sich 
charakteristische Figuren und Situationen heraus und begleitet sie, sodass 
ein lebendiger Eindruck für das Lesepublikum entsteht.

Zunächst muss der neusachliche Autor den aus der zeitgenössischen 
Realität gewählten Darstellungsgegenstand in seine einzelnen Komponenten 
zerlegen, diese genau untersuchen, um ihn anschließend wieder zusammen-
zusetzen. Erst dann kann er ihn mit besonderem Augenmerk auf seine ein-
zelnen Erscheinungen schildern.234 Neusachliche Literatur stellt das „über-
genau Definierte“235„mit scharf gestanzten Konturen“236 dar und zeigt die 
„ciselierten Einzelheiten“237 von Phänomenen, welche für diese charakteris-

233	 Schneider, Anita: „Neue Frau und Neue Sachlichkeit – weibliche Existenzproblematik 
am Ende der Weimarer Republik“. Halifax, 1999. S. 11, Z. 8.

234	 Chédin, R.: „«L’ordre froid»“. S. 97, Z. 4 ff.
235	 Klotz, Volker: „Forcierte Prosa. Stilbeobachtungen an Bildern und Romanen der Neu-

en Sachlichkeit“. In: Schönhaar, Rainer (Hg.): „Dialog. Literatur und Literaturwissen-
schaft im Zeichen deutsch-französischer Begegnung. Festgabe für Josef Kunz heraus-
gegeben von Rainer Schönhaar“. Berlin, 1973. S. 244 – 271. S. 245, Z. 7.

236	 Ebd. Z. 1.
237	 Braese, S.: „Das teure Experiment“. S. 135, Z. 8.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


612.2  Was den Blick geprägt hat: Sehen in der Neuen Sachlichkeit

tischer nicht sein könnten. Präsentiert werden die „wesentlich[en] Erschei-
nungsbild[er]“238 der zeitgenössischen Gesellschaft, welche neben den Men-
schen auch ihre Umwelt umfassen.

Doch in der neusachlichen Literatur und damit Keuns Exilromanen 
sind die „Stellen, in denen die Autorin die Realität direkt wie mit einem 
Scheinwerfer anleuchtet, […]selten“.239 Die Figuren wie auch ihre Lebens-
geschichte sind fingiert. Auch wenn beispielsweise „Das Mädchen, mit dem 
die Kinder nicht verkehren durften“ sich den Anschein autobiographischer 
Kindheitserinnerungen gibt, bleibt die Erzählung literarische Fiktion. Doch 
gerade durch ihre Typenhaftigkeit vermögen die Figuren als Repräsentanten 
der realen zeitgenössischen Gesellschaft zu fungieren. Sie sind so angelegt, 
dass ihre Biographie, Probleme und Erfahrungen diejenigen eines großen 
Teils der Bevölkerung widerspiegeln. Sie geben mehr von der zeitgenös-
sischen Gegenwart wieder als es eine reale Biographie könnte, die ihrem 
Wesen nach immer mehr Einzelfall ist als eine auf Typenhaftigkeit angelegte 
fiktive Figur. Keuns Exilromane gestalten sich als „realistisch gezeichneter 
Bilderbogen“240. In „Augenblicksbilder[n], die sich […] zu einem realisti-
schen Gemälde“241 zusammenfügen, zeigen sie, dass es „unter den Menschen 
[…] kolossale Sorgen gibt“242.

Keuns Exilromane folgen Joseph Roths für die Neue Sachlichkeit pro-
grammatischer Forderung, wonach das Wichtigste das zu sein hat, was man 
sieht.243 Sie liefern dem Leser scheinbar „Beobachtungen von der Straße“244. 
Indem die neusachliche Literatur das Sehen zur wichtigsten Art der Wahr-
nehmung erklärt, greift sie auf den als am nüchternsten und objektivsten 
geltenden Sinn des Menschen zurück. Sehen ist als kognitiver Vorgang weni-
ger mit Emotionen verbunden als etwa Riechen oder Fühlen. Die zeitgenös-
sische Gesellschaft wird sachlich-deskriptiv betrachtet. Es findet eine nüch-
terne Wiedergabe von Handlungen und Gedanken statt. Emotionen werden 
zwar geschildert, jedoch ohne Sentimentalitäten bei ihrer Wiedergabe auf-
kommen zu lassen. Neusachliche Romane beanspruchen ein unvoreinge-

238	 Martin, A.: „Kultur der Oberfläche“. S. 350, Z. 3.
239	 Arend, S. und A. Martin (Hg.): „Dokumentation der Rezeption in den Zeitschriften 

Das Wort und internationale Literatur“. S. 221, Z. 36.
240	 Keun I.: „Bilder und Gedichte aus der Emigration“. S. 41, Z. 19.
241	 Arend, S. und A. Martin (Hg.): „Dokumentation der Rezeption in den Zeitschriften 

Das Wort und internationale Literatur“. S. 223, Z. 4 f.
242	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 88, Z. 19.
243	 Chédin, R.: „«L’ordre froid»“. S. 96, Z. 24.
244	 Braese, S.: „Das teure Experiment“. S. 135, Z. 9.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


62 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

nommenes und von Empfindungen ungetrübtes Sehen. Die Neue Sachlich-
keit versteht sich als Literatur der „Ernüchterung und Entzauberung“245. Sie 
ist sachlich im Sinne von „objektiv […] und unpathetisch“246. 

In den Exilromanen sollen die Betrachtungen innerhalb der Diegese 
dem Leser möglichst ungefiltert vermittelt werden. In der Erzählung ver-
schmelzen diese zusammen mit innerem Monolog, erlebter Rede und 
äußerer Handlung zu einer möglichst authentischen Erfahrung der Lebens-
wirklichkeit. Nach dem Motto „Hör auf, nicht so viel Lyrik“247 nennt sie in 
gesprochener Sprache die Dinge beim Namen, fingiert damit Mündlichkeit 
und kräftigt so den Eindruck einer direkten Weitergabe der wahrgenomme-
nen Bilder zusätzlich.248

2.2.3	 Literatur wie Kino
Die Neue Sachlichkeit und damit auch ihre Blickästhetik entstanden in den 
20er Jahren, als das Kino zu einem wichtigen Massenmedium avancierte.249 
War zuvor das statische Bild der Ausgangspunkt für das Blickverständnis 
gewesen, so waren es nun bewegte Bilder.250

Die neusachliche Literatur greift das Verständnis des Blicks als einer Bil-
derfolge auf. Sie entwirft auf literarischer Ebene kein statisches Gemälde der 
Situation, sondern einen collagenhaften Film, dessen einzelne Szenen sich 
zu einem Gesamten verbinden. Wie sich für die Protagonisten die einzelnen 
(Augen-)Blicke zu einem Erleben zusammensetzen, so verbinden sich diese 
auch zu einem Roman. Die Protagonistin nimmt wie eine „Kamera“251 die 
einzelnen Szenen als „Bildmaterial“252 auf, um sie in sinnvoll angeordneter, 
scheinbar geschnittener Form „vor den Augen des Lesers ab[zu]spul[en]“253. 

245	 Schneider, A.: „Neue Frau und Neue Sachlichkeit“. S. 6, Z. 12.
246	 Capovilla, A.: „Fiktionalisierung der „Neuen Frau“ im Kontext der Neuen Sachlich-

keit“. S. 97, Z. 35 f.
247	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 26, Z. 7.
248	 Blume, G.: „Irmgard Keun“. S. 14, Z. 17.
249	 Siehe 1.1.
250	 Doerr, J. A. Emanuel: „«da kniff mich eine Idee». Anmerkungen zur getauschten Haut 

in Irmgard Keuns Das kunstseidene Mädchen (1932)“. In: „Revista de Filologiá Alema-
na 16 (2008)“. S. 111 – 129. S. 116, Z. 6 ff.

251	 Ackermann, M.: „Schreiben über Deutschland im Exil“. S. 272, Z. 22.
252	 Ankum, Katharina von: „“Ich liebe Berlin mit einer Angst in den Knien“: Weibliche 

Stadterfahrung in Irmgard Keuns Das Kunstseidene –Mädchen“. In: „The German 
Quarterly 67/3 (1994)“. S. 369 – 388. S. 376, Sp. 1, Z. 9.

253	 Ebd. Z. 10 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


632.2  Was den Blick geprägt hat: Sehen in der Neuen Sachlichkeit

Die filmische Technik des Schnitts erlaubt es den Romanen, Rückblenden 
in die Erzählung einzuweben, welche dazu genutzt werden, bisherige Ent-
wicklungen zu erklären und Spannung aufzubauen.254 Dementsprechend 
wechseln in der Erzählsprache Präsens und Präteritum als Tempus ab.255 
Die Protagonistin aus „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren 
durften“ erinnert sich an verschiedene Begebenheiten ihrer Kindheit, wel-
che jeweils ein Kapitel des Romans bilden. „Nach Mitternacht“ beschreibt 
verschiedene schicksalhafte Ereignisse innerhalb eines Zeitraums von drei 
Tagen, in den Rückblicke auf Momente aus Sannas Leben der vergangenen 
drei Jahre eingestreut sind, während „Kind aller Länder“ von den verschiede-
nen Stationen aus Kullys Exil zusammen mit eingestreuten Erinnerungen an 
vorherige Exilorte erzählt. „D-Zug dritter Klasse“ ruft während der geschil-
derten Eisenbahnfahrt nacheinander die Kurzbiographien der Passagiere auf, 
welche sich wiederum aus charakteristischen Erlebnissen zusammensetzen.

Wie Daniel Lutz bemerkt, ist es das Ziel filmischer Darstellungsweisen, 
den „Eindruck des Artifiziellen zu vermeiden“256 und stattdessen Unmittel-
barkeit zu suggerieren. In Keuns Exilromanen geschieht das besonders durch 
das Schildern von Bewegung, welche sich scheinbar vor den Augen des Lesers 
abspielt. Die neusachliche Literatur überträgt „den visuellen Eindruck [einer 
Bewegung, F. P.] in einen literarischen“257, um so dem Film ähnliche Bilder 
zu kreieren. „D-Zug dritter Klasse“ etwa beginnt mit einer statisch wirken-
den „Nahaufnahme der Reisenden und ihrer Requisiten“258, die begleitenden 
auktorialen Erzählkommentare fungieren wie eine Regieanweisung.259 Dann 
nehmen D-Zug, Handlung und damit auch die Bilder Fahrt auf. In allen 
Exilromanen werden Fahrtszenen geschildert. Stets sitzt die Protagonistin 
am Fenster und Bilder fliegen an ihr vorbei. Das Mädchen und Sanna fahren 
mit der Straßenbahn und Kully mit einem Autobus. Stets ähneln die Sze-
nen Doris’ Taxifahrten durch Berlin, jede „Reise hat […] etwas von einem 
Kinobesuch“260. Verstärkt wird die Bilderflut zumeist durch die Kulisse der 
Großstadt, die zahlreiche Sinneseindrücke bereithält.

254	 Horsley, R. J.: „Witness, Critic, Victim“. S. 79, Z. 33 ff.
255	 Lutz, Daniel: „Alles ist schon da. Effekte der Präsenz bei Irmgard Keun“. In: Arnold, 

Heinz L. (Hg.): „Irmgard Keun. Text und Kritik 183“. München, 2009. S.  26 – 34. 
S. 27, Z. 17 f.

256	 Ebd. Z. 31.
257	 Schüller, L.: „Vom Ernst der Zerstreuung“. S. 185, Z. 24.
258	 Blume, G.: „Irmgard Keun“. S. 144, Z. 38.
259	 Blume, G.: „Irmgard Keun“. S. 140, Z. 8.
260	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 74, Z. 16.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


64 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

Durch „Kurz-Kommentare, Teilaussagen […] und Reflexionen“261 bleibt 
die Erzählung in ständiger Bewegung. Die Figuren werden in der Roman-
handlung von der immer drängenderen Zeit vorangetrieben, sie müssen 
zunehmend Eindrücke einfangen.262 Sanna stellt fest: „es rauscht an mir 
vorbei, und es rauscht um mich herum“263. Gerade in „Nach Mitternacht“ 
nehmen Brüche, Stil- und Perspektivwechsel innerhalb der Romanhandlung 
immer mehr zu,264 bis zur Katastrophe, die sich dem Leser als ein angehalte-
nes „bunt[es] greulich[es] Bild“265 präsentiert. Sanna kann sich „nicht mehr 
bewegen“266, sie ist durch die filmische Technik „auf ein Bild gemalt“267.

Durch die raschen Bilderfolgen, das revuehafte Auftreten von Nebenfi-
guren und die „Inszenierung von Oberflächenphänomenen“268 ähneln alle 
von Keuns Romanen dem Film. „Das kunstseidene Mädchen“ Doris hatte 
sich und ihr Leben mit einem Kino verglichen, mit einem selbstverfassten 
Drehbuch und sich selbst als Glanz in der Hauptrolle. Doch schon Doris 
bemerkt, dass Kinostücke „aus dem Leben gegriffen“269 sein müssen. Sie 
bezeichnet sich als einen „Film und eine Wochenschau“270. Diese Tendenz 
hält in den Exilromanen an. Die geschilderte Lebensgeschichte der Prota
gonistinnen ist vollends zur Mischung aus fiktivem Film und Wochen-
schau-Beitrag geworden. Mehr als in den Werken der Weimarer Republik 
tritt der Bezug zu realen politischen Ereignissen in den Vordergrund. In den 
filmischen Darstellungen ist der letzte Glamour verflogen. Die Protagonis-
tinnen befinden sich in einer fiktiven Reportage über die zeitgenössische 
Politik mit ihren Auswirkungen auf die Gesellschaft.

261	 Waldow, Stephanie: „Kindlicher Sprachgestus als sprachreflexive Erzählform: Das 
Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften gelesen mit Walter Benja-
min“. In: Arend, Stefanie und Ariane Martin (Hg.): „Irmgard Keun 1905/2005. Deu-
tungen und Dokumente“. Bielefeld, 2008². S. 145 – 160. S. 146, Z. 4 f.

262	 Schüller, L.: „Vom Ernst der Zerstreuung“. S. 186, Z. 15 ff.
263	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 196, Z. 15.
264	 Blume, G.: „Irmgard Keun“. S. 25, Z. 7 f.
265	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 193, Z. 12.
266	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 194, Z. 5.
267	 Ebd. Z. 6.
268	 Blume, G.: „Irmgard Keun“. S. 22, Z. 5.
269	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 171, Z. 14 f.
270	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 126, Z. 23.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


652.3  Die Erzählerinstanz

2.3	 Die Erzählerinstanz

Um das Konzept des Blicks in Keuns Exilromanen umfassend zu verstehen, 
ist es sinnvoll, den Blick in den Fokus zu nehmen, der sich dem Leser bietet: 
der Blick der Erzählerinstanz. Von welcher Perspektive geht er aus? Von wem 
wird er geschildert? Inwiefern gestaltet sich dieser Blick weiblich? 

Abweichend von der übrigen Argumentation der vorliegenden Arbeit, 
welche sich auf die Handlungsebene der Romane bezieht, soll nun die Erzäh-
lerinstanz Gegenstand der Untersuchung sein. Ziel ist es, zu zeigen, dass der 
Blick auf der Ebene des Erzählers eng mit der Ausgestaltung der Protago-
nistinnen als Vertreterinnen der Neuen Frau verknüpft ist, wodurch dieser 
kurze Exkurs wiederum gerechtfertigt scheint. Für die Untersuchung der 
Erzählerinstanz wird die Narratologie von Gérard Genette verwendet. Diese 
unterscheidet zwischen Modus mit der Frage „Wer sieht?“ und Stimme mit 
der Frage „Wer spricht?“. Daher eignet sie sich für die Analyse der Erzäh-
lerinstanz in Zusammenhang mit dem Blick der Protagonistin und dessen 
Verbalisierung hervorragend.

2.3.1	 Perspektive
Genettes Konstrukt der Fokalisierung beantwortet die Frage „Wer sieht?“. 
In „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“, „Nach 
Mitternacht“ und „Kind aller Länder“ herrscht eine interne Fokalisierung. 
Der Erzähler weiß exakt soviel wie die jeweilige Protagonistin. Das Mäd-
chen, Sanna, und Kully sind als sogenanntes erlebendes Ich angelegt. Ihre 
Wahrnehmung der Handlung stellt sich dem Leser direkt dar. Die Romane 
werden aus ihrer Perspektive erzählt. „D-Zug dritter Klasse“ ist der ein-
zige Exilroman von Keun mit einer anderen Erzählperspektive. Hier erlebt 
der Leser die Handlung nicht direkt durch die Augen der Protagonistin. 
Stattdessen zeichnet sich der Roman durch eine Nullfokalisierung aus. Der 
Erzähler weiß mehr als eine einzelne Figur, er ist keiner der sieben Passagiere 
im Abteil. Dabei gestaltet sich sein Blick als ein uneingeschränkter. Immer 
wieder ändert er die Perspektive und schlüpft in die Köpfe der einzelnen 
Charaktere.271 Im Verlauf des Romans nimmt er auch immer wieder Len-
chens Perspektive ein. Doch der Blickwinkel der Protagonistin bleibt letzt-
lich nur einer von mehreren.272

271	 Horsley, R. J. „Irmgard Keun. (1905 – 1982)“. S. 239, Z. 7 ff.
272	 Spies, B.: „D-Zug dritter Klasse, oder“. S. 196, Z. 21 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


66 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

In den drei Exilwerken mit interner Fokalisierung ist es die jeweilige Pro-
tagonistin, welche die dargestellten Bilder bestimmt. Sie tritt als fiktionale 
Gestalterin des Romans auf. Schon auf der Ebene der Erzählerinstanz wird 
damit ihr aktives Sehen verwirklicht. Die Protagonistin fungiert als eine 
Mischung aus „Erfahrungsinstanz“273 und aktueller Beobachterin. Dabei 
muss sie, dem neusachlichen Programm folgend, immer wenn sie von sich 
selbst berichtet, bewusste Distanz zu sich selbst schaffen,274 um der nüchter-
nen Betrachtungsweise der Neuen Sachlichkeit gerecht zu werden.

Anders in „D-Zug dritter Klasse“: Lenchen wird die Kompetenz, den 
Blick für den Leser bereitzustellen, nicht zugestanden. Diese Unmündig-
keitserklärung auf der Erzählerebene hebt Lenchen von den anderen Prota-
gonistinnen ab. Der Leser wird veranlasst, an Lenchens Fähigkeit, selbststän-
dig die Umwelt wahrzunehmen und daraus Schlüsse zu ziehen, zu zweifeln.

Die als erlebendes Ich aufgerufenen Protagonistinnen können nur 
Selbstwahrgenommenes oder Vorgänge, über die sie aus anderer Quelle 
informiert werden, erfahren. Zudem ist ihnen eine scheinbar naive Perspek-
tive zu eigen.275 Kully und das Mädchen sind Kinder, Sanna besitzt ein kind-
liches Gemüt. Über eine höhere Bildung verfügen sie nicht. Der ohnehin bei 
jedem erlebenden Ich eingeschränkte Blickwinkel scheint somit noch enger. 
Dem erwachsenen Leser wird gegenüber der Protagonistin ein Wissensvor-
sprung gewährt. Er soll diesen dazu nutzen, im Text Leerstellen zu füllen, in 
Form fehlender Informationen, nicht erwähnter Zusammenhänge oder der 
Einordnung in einen größeren Kontext.276

Indem „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“, 
„Nach Mitternacht“ und „Kind aller Länder“ eine interne Fokalisierung auf-
weisen, siedeln sie sich auf einer konkreten, alltagsbezogenen Ebene an. Die 
Romanhandlung wird aus dem Erleben der Protagonistin heraus geschildert 
und ist darauf bezogen. Doch auch bei der Nullfokalisierung in „D-Zug drit-
ter Klasse“ bleibt die Erzählung auf der Alltagsebene. Zwar ist das Blickfeld 

273	 Siegel, E.-M.: „Weibliche Jugend im Nationalsozialismus“. S. 49, Z. 6.
274	 Chédin, R.: „«L’ordre froid»“. S. 100, Z. 25 f.
275	 Jung, Bettina: „Heimatlos in Deutschland. Irmgard Keuns Satiren gegen die Restau-

ration der deutschen Nachkriegszeit“. In: Krohn, Claus-Dieter; Rotermund, Erwin; 
Winckler, Lutz und Wulf Koepke (Hg.): „Sprache, Identität, Kultur: Frauen im Exil. 
Herausgegeben im Auftrag der Gesellschaft für Exilforschung/Society for Exile Studies 
von Claus-Dieter Krohn, Erwin Rotermund, Lutz Winckler und Wulf Kroepke unter 
Mitarbeit von Sonja Hilzinger“. München, 1999. S. 152 – 163. S. 153, Z. 28.

276	 Thurner, Christina: „Der andere Ort des Erzählens. Exil und Utopie in der Litera-
tur deutscher Emigrantinnen und Emigranten. 1933 – 1945“. Köln, Weimar und Wien, 
2003. S. 109, Z. 18 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


672.3  Die Erzählerinstanz

nicht eingeschränkt, dennoch verzichtet der Erzähler auf Einschübe oder 
Kommentierungen. Berichtet wird von den Erfahrungen und der konkreten 
Lebenswirklichkeit der Passagiere aus dem Geschehen heraus.

Keuns Romane, die sie im Exil veröffentlichte, lassen die Protagonistin 
von innen heraus auf die faschistische Lebenswirklichkeit blicken. Damit 
erbringt Keun den Beweis, dass sich auch die Autoren der äußeren Emigra-
tion in die Situation der Bevölkerung im faschistischen Deutschland hinein
versetzen können. Trotz Keuns Positionierung im Ausland, sehen ihre Werke 
vom Standpunkt der Heimat aus. Dennoch nimmt diese Perspektive aus 
der deutschen Lebenswirklichkeit heraus über die Exilwerke und damit 
über Keuns Emigration hinweg ab. Leben das Mädchen und Sanna noch in 
Deutschland, so wird die Handlung in „D-Zug dritter Klasse“ bereits in ein 
Zugabteil auf dem Weg ins Ausland verlagert, bis sie in „Kind aller Länder“ 
schließlich vollständig im Exil spielt. Gleich bleibt jedoch der Gegenstand 
des Blicks der Protagonistinnen und ihrer Reflexionen: die faschistische 
Gesellschaft in Deutschland.

2.3.2	 Stimme
Genettes Kategorie der Stimme bzw. des Erzählers beantwortet die Frage 
„Wer spricht?“ in einem Text. In „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht 
verkehren durften“, „Nach Mitternacht“ und „Kind aller Länder“ über-
nimmt das die Protagonistin. Es gibt hier einen autodiegetischen Erzähler. 
Die jeweilige Hauptfigur als Teil der Diegese erzählt ihre Geschichte selbst. 
In „D-Zug dritter Klasse“ hingegen ist der Sprecher nicht mit der Protago-
nistin und auch mit keinem der sieben geschilderten Passagiere identisch. 
Der Erzähler gehört nicht zur Diegese, er ist heterodiegetisch. 

Wie bei der Wahl der Perspektive wird bei der Stimme unter den Exil
romanen denselben drei Protagonistinnen Kompetenz zuerkannt – in diesem 
Fall die Kompetenz, ihre Geschichte selbst zu schildern. Sanna, Kully und 
das Mädchen fungieren als Erzählerfigur. Ihr Sehen verbindet sich direkt 
mit ihrem Sprechen. Sie haben etwas zu sagen, ihr Gesehenes veranlasst sie 
dazu. Sie können und wollen sich mitteilen, darum erzählen sie. Einzig Len-
chen wird ein heterodiegetischer Erzähler vorangestellt. Nur sie erhebt ihre 
Stimme nicht, bleibt im Vergleich zu den anderen Protagonistinnen stumm. 
Scheinbar ist ihre Stimme, die „kinderzart“277 klingt, nicht in der Lage, die 
Aufgabe zu übernehmen. 

277	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 9, Z. 9.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


68 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

In ihrer Funktion als autodiegetischer Erzähler verwenden das Mädchen, 
Sanna und Kully die erste Person Singular, das „Ich“. Das „Ich“ betont dabei 
ihren Status als Subjekt. Sie fungieren als Agens, also aktive Handlungs-
träger, wie sie der Typus der Neuen Frau beinhaltet. Der heterodiegetische 
Erzähler in „D-Zug dritter Klasse“ hingegen spricht von Lenchen in der 
dritten Person Singular. So weist er ihr auf der Ebene der Erzählerinstanz 
den Status eines Objekts zu und damit eine Rolle, die durch Passivität 
gekennzeichnet ist.

2.3.3	 Erzähler oder Erzählerin?
Normalerweise spricht man von dem Erzähler eines Textes ohne diesem ein 
bestimmtes Geschlecht zuzuschreiben. Doch die Betrachtung der Erzähler-
instanz in Keuns Exilwerken hat gezeigt, dass in „Das Mädchen, mit dem die 
Kinder nicht verkehren durften“, Nach Mitternacht“ und „Kind aller Län-
der“ die Perspektive des Erzählers mit derjenigen der Protagonistin identisch 
ist. Diese sieht, ihr Blick wird geschildert. Sanna, Kully und das Mädchen 
erzählen aus ihrer weiblichen Perspektive.278 Ihr Blickwinkel ist alltagsbezo-
gen. Sie stehen und stellen ihren Blick mitten im Geschehen an. Die Prota-
gonistinnen nehmen unmittelbar wahr. Sie verfügen über Nahsicht und sind 
in der Lage, ihren Fokus auf einzelne alltägliche Versatzstücke ihrer Lebens-
wirklichkeit zu richten, so wie es der neusachlichen Ästhetik entspricht. Ihre 
Perspektive ist das Engagement ganz im Gegenteil zur traditionell männli-
chen Perspektive, die von Distanz und einem intellektuell-erhöhten Stand-
punkt geprägt ist. 

Zugleich übernehmen Sanna, Kully und das Mädchen die Aufgabe eines 
Sprechers und erzählen ihre Geschichte selbst. Da sie beide Bereiche der 
Erzählerinstanz, Perspektive und Stimme, erfüllen, lässt sich in diesen drei 
Romanen sehr wohl von einer Erzählerin sprechen. Der weibliche Blick ist 
hier schon auf der Ebene der Erzählerinstanz verwirklicht. Die Bilder, wel-
che dem Leser vor Augen geführt werden, gehen von einer als weiblich defi-
nierten Instanz aus.

In „D-Zug dritter Klasse“ hingegen nimmt der Erzähler nur zeitweise 
den Standpunkt der Protagonistin ein. Ihr Blick wird immer nur vorüber-
gehend zu dem der Erzählung, zudem tritt sie nicht als die Sprecherin auf. 
Lenchen ist nicht mit dem Erzähler identisch, was im Umkehrschluss bedeu-

278	 Drescher, B.: „Wechsel der Erzählperspektive als Ausdruck der kulturellen Entfrem-
dung in der Nachkriegsprosa von Irmgard Keun“. S. 127, Z. 11 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


692.3  Die Erzählerinstanz

tet, dass die Erzählerinstanz nicht durch Lenchens Übernahme der Funktion 
automatisch weiblich konnotiert wird.

Warum wird „D-Zug dritter Klasse“ dennoch in der vorliegenden Arbeit 
über den weiblichen Blick untersucht? Zwar ist in dem Roman weibliches 
Sehen nicht auf der Erzähl- aber dafür auf der Handlungsebene verwirk-
licht. „D-Zug dritter Klasse“ ist auf mehreren Ebenen als Abgleichsfolie zu 
den anderen Exilromanen angelegt. Einzig hier ist die Protagonistin nicht 
die Erzählerin, sie vertritt nicht den Typus der Neuen Frau und geht mit 
dem selbst Gesehenen deutlich anders als die übrigen Hauptfiguren um. Die 
vorliegende Arbeit versucht nachzuweisen, dass diese drei Punkte in engem 
Zusammenhang miteinander stehen, sich wechselseitig bedingen. 

Und was bedeutet die Feststellung einer Erzählerin für die anderen drei 
Romane? Wer die Erzählposition besetzt, ist entscheidend für alle in den 
Texten aufgerufenen Ideen von Geschlecht. Der Erzähler gilt gemeinhin als 
die „maßgebliche ästhetische Instanz“279 eines Werkes. Ist der Erzähler als 
Repräsentant eines bestimmten Geschlechts gestaltet, so unterteilt er das 
Figurenpersonal automatisch in Peers des eigenen Geschlechts und Vertreter 
des anderen. In der westlichen Kultur gilt das Weibliche traditionell als das 
Andere,280 der Standpunkt wird als männlich vorausgesetzt. Das Weibliche 
muss etwas Fremdes sein, oder wie es „D-Zug dritter Klasse“ heißt: „Wahr-
scheinlich ging in weiblichen Wesen irgend etwas vor, das in Männern nicht 
vorging, etwas, das unverständlich bleibt […]“281. Indem Keun Erzählerin-
nen kreiert, liegt der Erzählerinstanz in den Exilromanen per se das Weibli-
che näher, ist vertrauter und wird nicht als Mysterium behandelt. Es kann als 
Konstrukt sofort eindringlicher untersucht werden. Die Erzählerin erlaubt 
damit den Sprung aus stereotypen Weiblichkeitsvorstellungen hin zum noch 
unbekannteren Konzept des Neue Frau-Typus.

279	 Sautermeister, Gert: „Irmgard Keuns Exilroman Nach Mitternacht“. In: Fritsch, 
Christian und Lutz Winckler (Hg.): „Faschismuskritik und Deutschlandbild im Exil-
roman. Herausgegeben von Christian Fritsch und Lutz Winckler, Mit Beiträgen von 
Herbert Claas, Christian Fritsch, Gertrud Gutzmann, Jost Hermand, Wolf Kaiser, 
Uwe Naumann, Helmut Peitsch, Gert Sautermeister, Jürgen Schutte, Lutz Winckler, 
Rainer Zimmer“. Berlin, 1981. S. 15 – 35. S. 17, Z. 9.

280	 Silverman, Kaja: „The Acoustic Mirror. The Female Voice in Psychoanalysis and Cine-
ma”. Bloomington and Indianapolis, 1988. S. 14, Z. 18.

281	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 23, Z. 11 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


70 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

2.4	 Der Blick als Voraussetzung für Aktivität

Der Blick und Aktivität sind eng miteinander verbunden. Wer sieht, ist 
Subjekt und somit Handlungsträger. Ihm wird aufgrund seines Blicks die 
Kompetenz zugeschrieben, sich ein eigenes Bild zu machen. Verschiedene 
blicktheoretische Arbeiten, wie von Jacques Lacan, Jean-Paul Sartre, Luce 
Irigaray und Teresa de Lauretis begründen diesen Zusammenhang. Dement-
sprechend wird die Argumentation im folgenden Abschnitt hauptsächlich 
aus den einzelnen Modellen der Blicktheorie abgeleitet. Dass diese theoreti-
schen Überlegungen in Keuns Exilromanen greifen, sollen Beispiele aus den 
Werken belegen. Zunächst werden aus den herangezogenen Blicktheorien 
die für die vorliegende Arbeit entscheidenden Befunde extrahiert, nebenein-
andergestellt und zu theoretischen Implikationen für die Untersuchung des 
weiblichen Blick und weiblichen Agierens in Keuns Exilromanen zusam-
mengefasst, um dann mit ihrer Hilfe die Zuschreibung der Frau als sehendes 
Subjekt in den Werken nachzuweisen.

Der Aktivität generierende Blick ist ein kulturelles Konstrukt, in des-
sen Diskurs Keuns Protagonistinnen auftreten – unabhängig davon, ob die 
Autorin einzelne Schriften zur Blicktheorie rezipiert hat. Ihre Werke stehen 
im Kontext der westlichen Kultur, welche die Verbindung von Blick und 
Aktivität diskursiv behandelt. Sie thematisieren durch Sehen und Handeln 
der Protagonistinnen den Zusammenhang von Blick und Aktivität. Litera-
tur schreibt sich stets in Kultur ein und schreibt diese weiter. Daher werden 
in der vorliegenden Arbeit die Romane ihrem eigenen Anspruch nach als 
Auseinandersetzung mit dem diskursiven Thema gelesen.

2.4.1	 Sehen und gesehen werden
Jeder Mensch, so Jacques Lacan, ist von dem Drang zu sehen geprägt.282 Folgt 
man Aristoteles, speist sich dieser Trieb aus zwei Faktoren. Zum einen veran-
lasst die sogenannte Skopophilie,283 die Freude an der Sinneswahrnehmung, 
das Sehen. Zum anderen wird es durch die Notwendigkeit, es als Informa-
tionsquelle zu nutzen, bestimmt.284 Verwendet man den Begriff des Blicks, 
impliziert das laut Lacan automatisch die soziale Komponente des Sehens 

282	 Manthey, J.: „Wenn Blicke zeugen könnten“. S. 114, Z. 4 f.
283	 Mulvey, Laura: „Visual and Other Pleasures“. Houndmills, Basingstoke, Hamshire 

and London, 1989. S. 177, Z. 26.
284	 Manthey, J.: „Wenn Blicke zeugen könnten“. S. 149, Z. 29 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


712.4  Der Blick als Voraussetzung für Aktivität

oder anders formuliert, die Anwesenheit eines anderen.285 Blicke finden zwi-
schen Menschen, zwischen einem Menschen und seinem Spiegelbild286 oder 
zwischen Menschen und gesellschaftlichen Gefügen statt. Man will, dass 
andere in der eigenen Umgebung zu sehen sind,287 um Fremdes an ihnen 
zu entdecken und zugleich Ähnlichkeiten mit sich selbst herauszustellen.288 
Diesem Wunsch kann innerhalb einer Gesellschaft ständig nachgegangen 
werden, insofern andere in der alltäglichen Realität stets vorhanden sind.289 
Jeder Mensch dient als ein lebendes Medium im doppelten Sinn. Er nimmt 
Bilder wahr und fungiert zugleich als Bildträger.290 Die Gesellschaft gestal-
tet sich als ein eng gewobenes Netz aus Blicken oder wie Lacan es formu-
liert: „Wir sind im Schauspiel der Welt erblickte Wesen. Der Blick ist […] 
überall gegenwärtig“.291 Jean-Paul Sartre zufolge kreiert dabei jeder Mensch 
mit seinem Blick für sich ein Universum, welches, indem andere mit ihren 
eigenen Universen darin auftauchen, um diese erweitert wird,292 sodass sich 
das Blickgeflecht immer weiter verdichtet. Das Sehen-und-gesehen-Werden 
als Grundlage des gesellschaftlichen Zusammenlebens bestimmt auch die 
Lebenswirklichkeit von Keuns Protagonistinnen. Wie Sanna bemerkt, geht 
es auch ihnen darum, „mal auszugehen und sich zu zeigen und andere zu 
sehen.“293

Für das Verständnis des Blicks der Protagonistinnen entscheidend ist die 
dargestellte Blickkonstellation. Diese soll als Ausgangspunkt für die weitere 
Analyse der weiblichen Sehenden in den Exilromanen dienen. Wer sieht? 
Und wer wird gesehen? Geht man von möglichen Blickkonstellationen, die 

285	 Silverman, Kaja: „The Threshold of the Visible World“. New York und London, 1996. 
S. 132, Z. 7.

286	 Haas, Norbert (Hg.): Lacan, Jacques: „Schriften I. Ausgewählt und herausgegeben von 
Norbert Haas“. Olten, 1973. S. 65, Z. 13.

287	 Manthey, J.: „Wenn Blicke zeugen könnten“. S. 114, Z. 5 f.
288	 Mulvey, L.: „Visual and Other Pleasures“. S. 172, Z. 28 ff.
289	 Rossum, W. v. (Hg): Sartre, J.-P.: „Der Blick“. S. 41, Z. 18 f.
290	 Belting, Hans: „Blickwechsel mit Bildern. Die Bildfrage als Körperfrage“. In: Belting, 

Hans (Hg.): „Bilderfragen. Die Bildwissenschaften im Aufbruch“. München, 2007. 
S. 49 – 76. S. 70, Z. 23 ff.

291	 Viniciguerra, Rose-Paule: „Das Gemälde, der Blick und das Phantasma. Aus dem 
Französischen von Hans-Hagen Hildebrandt“. In: Blümle, Claudia und Anne von der 
Heiden (Hg.): „Blickzähmung und Augentäuschung. Zu Jacques Lacans Bildtheorie. 
Herausgegeben von Claudia Blümle und Anne von der Heiden“. Zürich und Berlin, 
2005. S. 47, Z. 24 f.

292	 Rossum, W. v. (Hg.): Sartre, J.-P.: „Der Blick“. S. 44, Z. 30.
293	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 23, Z. 9 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


72 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

der Einfachheit halber zwischen zwei Personen stattfinden können, aus, ist 
entweder einer der Sehende und der andere der Gesehene oder beide sehen 
und werden zugleich vom anderen gesehen. Welche Blickkonstellation fin-
det sich in den Exilromanen? Und welche Rückschlüsse erlaubt dies für die 
Charakterisierung der Protagonistinnen? Traditionelle Blickkonstellationen 
gehen von einer klaren Rollenverteilung zwischen Männern und Frauen 
aus.294 Hat diese in Keuns Werken der Emigration noch Bestand?

Das traditionelle Bild der Weiblichkeit weist der Frau die Rolle des 
Blickfängers zu. Da sie in der westlichen Kultur mit der Natur, dem Mate-
riell-Körperlichen, der Räumlichkeit und somit der Bildhaftigkeit gleichge-
setzt wird, ist ihr laut Lacan die Funktion eines Guckkastens für männliche 
Betrachter zugedacht. Die Frau liefert die Bühne für traditionelle Blick- und 
Wahrnehmungskonstellationen. Sie ist das distanzierte Andere, das in der 
Ferne zum Anblick steht.295

Das traditionelle Blickmodell, das diskursiv in Philosophie, Psychologie, 
Kunst, Theater und Literatur behandelt wird, geht nur von einem, immer 
gleich gerichteten Blick aus: Der Mann sieht die Frau an.296 Auf der einen 
Seite steht der männliche Betrachter als Genießer seines durch den Blick 
selbst erstellten Bildes, auf der anderen Seite die weibliche Gestalt, die sich 
positioniert, um als Anblick zu dienen.297

In jeder Gesellschaft sind natürlich sowohl Männer als auch Frauen 
sichtbar und sehen ihre Mitmenschen. Doch der Blick der Frau wird als kul-
turell nicht bedeutend eingestuft, sodass ihm auch nicht die Position als Aus-
gangspunkt kultureller Blickkonstellationen zuerkannt wird. Diese Kompe-
tenzverweigerung der Urheberschaft eigener Blicke wird damit begründet, 
dass der Frau der Phallus als Symbol des Männlichen und Kulturschaffen-
den fehlt. Ihr Blick, so die traditionelle Annahme, müsse daher ausschließ-
lich von ihrem emotionalen, wenig rationalen Wesen bestimmte sein, der 
einen klar nachverfolgbaren, zielgerichteten Blick von vorneherein für sie 
unmöglich macht.298 So sind die Frauen in Keuns Romanen scheinbar dazu 
„[v]erdammt, einen zu finden, der sie […] bewundert“299 da sie ohne Män-

294	 Mulvey, L.: „Visual and Other Pleasures“. S. 14, Z. 10 ff.
295	 Rohlf, S.: „Exil als Praxis“. S. 64, Z. 10 f.
296	 Mulvey, L.: „Visual and Other Pleasures“. S. 19, Z. 9 f.
297	 Bronfen, Elisabeth: „Weibliches Antlitz, weibliche Figur, weiblicher Blick. Christi-

an Schaders Frauenportraits“. In: Richter, Günther A. (Hg.): „Christian Schad“. Rot-
tach-Egern, 2004. S. 112 – 129. S. 122, Z. 17 ff.

298	 Silverman, K.: „The Acoustic Mirror“. S. 31, Z. 22 ff.
299	 Unger, W. (Hg.): Keun, I.: „Wenn wir alle gut wären“. S. 83, Z. 19.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


732.4  Der Blick als Voraussetzung für Aktivität

ner „[g]espensterhaft […] ins Leere“300 blicken würden. Als einziger Blick 
wird ihnen von kultureller Seite die Beobachtung ihrer selbst als Gesehene, 
„eingehüllt[…] in feurige Männerblicke“,301 zuerkannt. Und die Männer? 
Laut traditioneller Blickkonstellation können sie nie zum Objekt des Blicks 
anderer werden, da es männlichen Betrachtern widerstrebt, sich gegenseitig 
anzusehen, nicht zuletzt, da sie ihresgleichen und damit sich selbst nicht 
zum Objekt eines anderen degradieren wollen.302 Dadurch befindet sich 
nach traditioneller Vorstellung der Mann, mit Lacan gesprochen, auf einer 
transzendentalen, unsichtbaren Position, von wo aus er seiner Aufgabe als 
Urheber von Blicken nachkommt.303

Nicht nur in der realen Gesellschaft, auch in Film, Theater, Malerei und 
Literatur schreibt der traditionelle Blickdiskurs der Frau die Position der 
Gesehenen zu.304 Insofern sich die Kunst als Betrachtung des Schönen ver-
steht, macht sie die Frau zum Gegenstand des Blicks.305 Da traditionell das 
Weibliche mit dem Materiellen-Körperhaften gleichgestellt wird, versteht 
sich die Kunst in der Aufgabe, den weiblichen Körper als etwas Vergängli-
ches festzuhalten.306 Die Frau wird in Bildern festgezeichnet. Sie ist auf ihren 
Anblick, sowie ihn der männliche Betrachter in dem Augenblick sieht, redu-
ziert. Ihr inneres Wesen wird kulturell ausgeblendet.307 In Fiktion, die tra-
ditionellen Konstellationen folgt, kommt der Frau die Rolle des „Objekt[s] 
des Blicks“308 des männlichen Helden zu. Laut Laura Mulvey identifiziert 
sich der Betrachter im Publikum mit dem männlichen Protagonisten und 
übernimmt dessen Blick.309 Dementsprechend kann es auch im Publikum 
ausschließlich den männlichen Blick geben, da es stets dem sehenden männ-

300	 Unger, W. (Hg.): Keun, I.: „Wenn wir alle gut wären“. S. 73, Z. 6.
301	 Keun, I.: „Scherz-Artikel“. S. 19, Z. 1 f.
302	 Mulvey, L.: „Visual and Other Pleasures“. S. 20, Z. 11 ff.
303	 Silverman, K.: „The Threshold of the Visible World“. S. 132, Z. 19 f.
304	 Lauretis, Teresa de: „Alice Doesn’t. Feminism, Semiotics, Cinema“. Bloomington, 

1984. S. 28, Z. 18 ff.
305	 Bronfen, Elisabeth: „Nur über ihre Leiche. Tod, Weiblichkeit und Ästhetik. Deutsch 

von Thomas Lindquist“. Würzburg, 2004. S. 92, Z. 5 ff.
306	 Bronfen, E.: „Weibliches Antlitz, weibliche Figur, weiblicher Blick“. S. 14, Z. 30 ff.
307	 Irigaray, Luce: „Speculum. Spiegel des anderen Geschlechts. Aus dem Französischen 

übersetzt von Xenia Rajwsky, Gabriele, Ricke, Gerburg Treutsch, Dieter und Regine 
Othmer“. Frankfurt am Main, 1980. S. 184, Z. 28 ff.

308	 Raff, Gudrun: „Leben: Szenen eines Täuschungsspiels. Zu literarischen Techniken 
Irmgard Keuns“. Hamburg, 2000. S. 54, Z. 4.

309	 Mulvey, L.: „Visual and Other Pleasures“. S. 20, Z. 16 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


74 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

lichen Protagonisten folgt.310 Verstärkt wird der Effekt zudem, da sich der 
Zuschauer, ähnlich demmännlichen Betrachter in der Diegese, im dunklen, 
scheinbar transzendentalen Raum verortet.311 Er selbst kann nicht gesehen 
werden. Die in der Kunst dargestellte Frau fungiert als Guckkastenbühne 
für gleich zwei Blicke: den der männlichen Figuren in der Diegese und den 
des Publikums.

Keuns Exilromane greifen dieses traditionelle Bild von Weiblichkeit in 
der gesellschaftlichen Bildkonstellation, die sie schildern, auf. „Nach Mit-
ternacht“ beginnt beispielsweise mit Franz’ Ankündigung, er möchte Sanna 
„noch einmal sehen“312. Alle vier Protagonistinnen leben in einer Gesell-
schaft, in der sich männliche Blicke auf die Frau richten. Immer wieder 
nimmt Kullys Vater seine Gattin in Augenschein, wird Liska von Algin 
schön gefunden und Gerti von Soldaten bewundert. Auch das Mädchen, 
Sanna, Lenchen und Kully werden ständig angesehen, ob von Klassenkame-
raden, Erwachsenen, fremden Männern oder den Mitpassagieren. Wie das 
Portrait des Mädchens, das in der Wohnung der Eltern hängt, werden sie in 
der Gesellschaft als Anblick verstanden. Der Zweck von Frauen scheint es zu 
sein, angesehen zu werden – überspitzt aufgegriffen in der Schilderung der 
pornographischen Bilder, die der Früchtehändler in „D-Zug dritter Klasse“ 
bei sich trägt.

Die Gleichsetzung von Männern mit dem Sehenden und Frauen mit 
dem Gesehenen lässt sich auf das Ende des 18. Jahrhunderts zurückführen. 
In der aufgeklärten Gesellschaft vollzog sich damals ein Wechsel im männ-
lichen Kleidungsstil. Waren die Gewänder der Männer zuvor opulent gear-
beitet und darauf entworfen gewesen, ihren Träger zu schmücken, wählte 
das männliche Bürgertum nun einen puristischen Kleidungsstil. Seither ist 
männliche Kleidung darauf hin angelegt, den männlichen Körper zu negie-
ren, ihn quasi unsichtbar zu machen und ihn den Blicken zu entziehen.313 
Der Mann wird traditionell von seinem Inneren her verstanden. Verstand, 
Geist und Persönlichkeit gelten als charakteristischer für ihn als sein Äuße-
res. Diesem Schema entsprechen auch Keuns Männerfiguren sowie deren 
literarische Darstellung. Sie werden kaum äußerlich beschrieben, und wenn, 
dann meist nur, um sie in ihrer optischen Farblosigkeit zu schildern, so wie 
etwa der Vater des Mädchens „nicht gern was Auffallendes trägt“314.

310	 Raff, G.: „Leben“. S. 72, Z. 20 ff.
311	 Mulvey, L.: „Visual and Other Pleasures“. S. 17, Z. 16 ff.
312	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 5, Z. 4.
313	 Silverman, K.: „The Acoustic Mirror“. S. 24, Z. 28 ff.
314	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 54, Z. 12.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


752.4  Der Blick als Voraussetzung für Aktivität

Als der Mann Ende des 18. Jahrhunderts sein Privileg auf Schönheit auf-
gab, vermachte er es an die Frau. Da er nun selbst kein Blickfang mehr war, 
wuchs in ihm die Skopophilie, er wollte die schöne Frau sehen.315 Lacan 
zufolge muss es im visuellen Feld „leuchtende Flecken“316 geben, an denen 
sich die „Lichtfülle des Blicks bricht“317. Diese Funktion eines Glanzes – in 
Keuns Protagonistin Doris und deren Wunsch, ein Glanz zu sein, hervorge-
hoben – nehmen schön zurechtgemachte Frauen ein, deren Erscheinung auf 
visuelle Effekte hin angelegt ist.318 Wie Keun darstellt, behaupten sie zwar, 
es zu hassen, aufzufallen. Doch tun sie alles dafür, beachtet zu werden.319 Sie 
wollen „in Schönheit und Glanz gesehen“320 werden. Weibliche Schönheit 
fungiert als Machtmittel,321 dessen Bann sich Männer nicht entziehen kön-
nen. Innerhalb des Figureninventars der Exilromane treten immer wieder 
„Mädchen […] wie ein Pfauenauge“322 auf, die bewusst ihre optischen Reize 
betonen, da laut Heini „Weiberfleisch […] geschickt beleuchtet werden“323 
muss.

Auf den ersten Blick fügen sich die Protagonistinnen in diese in den 
Exilromanen geschilderte traditionelle Blickkonstellation. Lenchen bemüht 
sich beispielsweise, nicht auf die pornographischen Bilder zu blicken.324 Die 
Protagonistinnen bekommen private Räume zugewiesen, die nur wenig zu 
sehen erlauben. So kann Lenchen aus dem Fenster ihrer Wohnung nur auf 
die gegenüberliegende Hauswand blicken, während es Kully ganz verboten 
ist, im Hotelzimmer ans Fenster zu gehen.

Und selbst wenn sie blicken, kommt es zuweilen wie bei Sanna vor, dass 
sie „verschwommen, zerronnen, zerrinnend“325 sehen, so, als ob der fehlende 
Phallus ihnen tatsächlich einen klaren, zielgerichteten Blick vorenthalte.

315	 Silverman, K.: „The Acoustic Mirror“. S. 26, Z. 30 ff.
316	 Meyer-Kalkus, R.: „Blick und Stimme bei Jacques Lacan“. S. 228, Z. 28.
317	 Ebd. Z. 29.
318	 Mulvey, L.: „Visual and Other Pleasures“. S. 19, Z. 10 ff.
319	 Keun, Irmgard: „Blühende Neurosen. Flimmerkisten-Blüten“. Düsseldorf, 1962. S. 9, 

Z. 10 ff.
320	 Keun, I.: „Scherz-Artikel“, S. 17, Z. 19.
321	 Bescana Leirós, C.: „Gender- und Machttransgression im Romanwerk Irmgard 

Keuns“. S. 226, Z. 22 f.
322	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 131, Z. 21 f.
323	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 151, Z. 16 ff.
324	 Horsley, R. J.: „Witness, Critic, Victim“, S. 91, Z. 31 ff.
325	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 61, Z. 20.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


76 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

Wie Lenchen wollen die Protagonistinnen „einen Mann nicht schön fin-
den“326, sondern selbst angesehen werden. Andere sollen „sie schön finden 
und lieben“327. Sanna wünscht sich, „das Fenster auf[zu]machen und alle 
Männer […] [zu, F. P.] rufen, damit sie […] sich wundern, wie schön“328 sie 
ist. Die Protagonistinnen akzeptieren ihre weibliche Rolle als Blickfänger. 
Doch es steckt mehr in ihnen. Sie wollen gesehen werden, jedoch nicht nur 
in ihrer hübschen Weiblichkeit, sondern auch in der Person, die sie sind. 
Indem sie immer wiederauf ein zurechtgemachtes Äußeres verzichten, leh-
nen sie eine ausschließliche Festschreibung als Blickfänger ab. Die Vorstel-
lung, dass ihnen ein „Auge […] überall nachläuft“329, missfällt ihnen.

Keun greift mit ihren Protagonistinnen das traditionelle Rollenbild der 
Frau auf, um sie im Verlauf der Handlung darüber hinauswachsen zu lassen. 
Der Leser ist gezwungen, sich ein neues Bild von der Rolle der Frau in der 
Blickkonstellation zu machen: dasjenige der Neuen Frau, die ihren eigenen 
Blick dem auf sie gerichteten entgegenhält.

Gesteht die traditionelle Blicktheorie der Frau einen eigenen Blick zu, 
dann nur den, der den Blick des Mannes auf sie spiegelt.330 Wird laut Lacan 
auf eine Frau ein Blick, auf Englisch ‚glance‘, geworfen, macht sie das zu 
einem Glanz. Annette Keck zufolge ist dieser synonym zur Glans als Teil des 
Phallus zu verstehen. Indem die Frau angesehen wird, bekommt sie vorüber
gehend selbst das Phallisch-Kulturschaffende in Form des Blicks übertra-
gen.331 „Das kunstseidene Mädchen“ Doris möchte unbedingt ein Glanz 

326	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 28, Z. 5 f.
327	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 58, Z. 1.
328	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 8, Z. 14 ff.
329	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 41, Z. 23.
330	 Zwar sind die Theorien zum Blickwechsel wesentlich jünger als Keuns Exilromane, so-

dass diese keine literarische Antwort auf sie darstellen können. Dennoch entsprechen 
sich die theoretischen Überlegungen und das dargestellte Sehen der Protagonistinnen 
erstaunlich genau, sodass das Heranziehen der theoretischen Schriften für die Analyse 
in der vorliegenden Arbeit gerechtfertigt ist. Keuns Werke wie die moderne Blicktheo-
rie scheinen sich auf die gleiche Beobachtung zu stützen, nämlich die sich verändern-
den sozialen Umstände einhergehend mit der Emanzipation der Frau, die sich ihr ei-
genes Bild machen will. Diesem Grundsatz folgen auch die Protagonistinnen in Keuns 
Romanen der Weimarer Republik.

331	 Keck, Annette: „“…und bin eine Bühne“. Imaginäres zwischen Keun und Lacan“. In: 
Kleinschmidt, Erich und Nicolas Pethes (Hg.): „Lektüren des Imaginären. Bildfunkti-
onen in der Literatur und Kultur herausgegeben von Erich Kleinschmidt und Nicolas 
Pethes“. Köln, Weimar und Wien, 1999. S. 109 – 127. S. 111, Z. 6 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


772.4  Der Blick als Voraussetzung für Aktivität

werden. Dementsprechend verfolgt sie ständige Blickwechsel.332 Sie wirft 
die auf sie gerichteten männlichen Blicke zurück. Und auch Gilgi benötigt 
diese „Blicke, die [sie] aufschließen“333, ihr also vorübergehend das Phallische 
übertragen. Oberflächlich betrachtet scheint dieses Verständnis vom weib-
lichen Blick als ein zurückgeworfener männlicher auch in den Exilromanen 
vertreten. Lenchen sieht Karl als Reaktion auf einen lächelnden Blick des 
jungen Mannes im Abteil an334 und Jeanne Moth wirft ihrem Verehrer als 
Antwort auf seinen Blick ihren zu.335 Keck zufolge müssen die weiblichen 
Augen, damit sie als Spiegel des männlichen Blicks fungieren und glän-
zen können, selbst blind sein.336 Ihr zufolge ist das bei Doris der Fall. Keun 
nimmt dieses kulturelle Stereotyp in den Exilromanen auf, indem sie bei-
spielsweise Sannas Augen als grau337 und damit spiegelähnlich beschreibt. 
Doch zugleich bekommen Sannas Augen ein weiteres Attribut verliehen. Sie 
werden als geheimnisvoll geschildert.338 Anscheinend steckt mehr in ihnen 
als eine einfache Spiegelfunktion.339

Die Protagonistinnen der Exilromane benötigen nicht zuerst einen auf 
sie gerichteten männlichen Blick, um einen eigenen generieren zu können. 
Sie zeigen, dass es einen weiblichen Blick per se gibt und zugleich die Frau 
weiterhin als Blickfänger fungieren kann; sie „[s]ammelt […] Blicke mit 
offenen Augen“340. Finden Blickwechsel in den Romanen statt, gehen sie 
ebenso häufig von Seiten der Protagonistinnen aus, wie etwa Kully mit ihren 

332	 Scherpe, Klaus R.: „Doris’ gesammeltes Sehen. Irmgard Keuns kunstseidenes Mäd-
chen unter den Städtebewohnern“. In: Lühe, Irmela von der und Anita Runge (Hg.): 
„Wechsel der Orte. Studien zum Wandel des literarischen Geschichtsbewusstseins“. 
Festschrift für Anke Bennholt-Thomsen. Herausgegeben von Irmela von der Lühe 
und Anita Runge. Unter der Mitarbeit von Regina Nörtemann, Cettina Rapisarda 
und Herta Schwarz“. Göttingen, 1997. S. 312 – 321. S. 314, Z. 4 f.

333	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 230, Z. 26 f.
334	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 104, Z. 6 f.
335	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 132, Z. 22 ff.
336	 Keck, A.: „“…und bin eine Bühne““. S. 117, Z. 20 ff.
337	 Blume, G.: „Irmgard Keun“. S. 130, Z. 3.
338	 Ebd.
339	 Schon in „Das kunstseidene Mädchen“ lässt Doris die Annahme, selbst nur als Spie-

gelung sehen zu können, vom Leser anzweifeln. Sie sieht bei einem Rundgang durch 
Berlin für ihren blinden Bekannten. Eine Spiegelung seines Blicks kann hier nicht 
stattfinden. Doris sieht selbst aus sich heraus und kann sich in seinen blinden Augen 
spiegeln.

340	 Unger, W. (Hg.): Keun, I.: „Wenn wir alle gut wären“. S. 83, Z. 24.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


78 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

Augen einem Polizisten zuwinkt, bevor er zurücklächelt341, oder Lenchen 
Karl zuerst ansieht, bevor er zurückblickt.342

Wie die traditionelle Blickkonstellation der Frau die Spiegelfunktion des 
männlichen Blicks zuweist, schreibt sie ihr auch das Sich-selbst-Betrachten 
im Spiegel vor. Auf diesem Weg soll die Frau sich selbst als Anblick veror-
ten.343344 Der Blick, den sie durch den Spiegel auf sich selbst wirft, findet 
von der männlichen Perspektive aus statt, sodass er nicht als genuin weib-
licher bezeichnet werden kann. Anders in Keuns Exilromanen: Zu Beginn 
von „Nach Mitternacht“ betrachtet Sanna sich selbst, jedoch nicht durch 
den Spiegel. Sie sieht sich ihre Hand stattdessen durch ein Vergrößerungs-
glas an.345 Sie verlässt damit ihre persönliche, weibliche Perspektive nicht 
– immerhin leitet das Vergrößerungsglas den Blick nur weiter, ohne ihn zu 
reflektieren – und schafft es dennoch, sich selbst zu sehen. Ihr Blick wird 
durch keinen männlichen zuvor initiiert, er ist in keiner Weise gespiegelt, 
sondern geht schlicht von ihr selbst als Sehender aus.

Keuns Protagonistinnen der Exilromane durchbrechen die traditionelle 
Blickkonstellation. Sie sehen selbst, und dies mittels genuin weiblicher, da 
nur von ihnen selbst initiierter Blicke. Der weibliche Blick wird neben dem 
männlichen als eine von zwei Blickarten geschildert. Da die Protagonistin-
nen eigenständige Blicke erzeugen, gehen sie mit der Vorstellung konform, 
dass jedes Auge sowohl passiv aufnehmen als auch bewusst in die Welt 

341	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 40, Z. 4 f.
342	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 135, Z. 20 f.
343	 Berger, John: „Sehen. Das Bild der Welt in der Bilderwelt. Deutsch von Axel Schenck“. 

Reinbek bei Hamburg, 1974. S. 48, Z. 7 ff.
344	 Die Protagonistinnen aus Keuns Romanen der Weimarer Republik entsprechen die-

sem Konzept. Sie sind zugleich Betrachtete und Betrachtende ihres eigenen Anblicks, 
dem Grundsatz folgend „ich sehe mich, weil man mich sieht“ (Rossum, W. v. [Hg.]: 
Sartre, J.-P.: „Der Blick“. S. 57, Z. 4.). Wie etwa Doris’ Zitat: „Ich sehe mich in Spie-
geln […], und dann gucke ich die Männer an, und die gucken auch“ (Keun, I.: „Das 
kunstseidene Mädchen“. S. 103, Z. 2 ff.) veranschaulicht, ist in diesen Fällen der eige-
ne Anblick der Initiationsmoment für einen eigenen Blick. Betrachten sich Doris oder 
Gilgi im Spiegel, sehen sie sich selbst als Gesehene. Zugleich nehmen sie, indem sie 
sich selbst als Gegenstand des männlichen Blicks sehen, die männliche Position des 
Betrachters ein, mit sich selbst als Bild des eigenen Blicks (Fleig, A.: „Das Tagebuch als 
Glanz“. S. 50, Z. 4 ff.). Sieht die Frau in den Spiegel, ist sie, wie bei Doris, die einen 
Polizisten solange mit den Augen anglitzert, bis er blind gegenüber ihrem Vergehen ist 
(Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 72, Z. 15 ff), Keuns ersten beiden Roma-
nen zufolge selbst in der Lage, anschließend Blicke zu streuen.

345	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 10, Z. 17 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


792.4  Der Blick als Voraussetzung für Aktivität

schauen kann.346 Indem sie immer wieder zwischen den Funktionen der 
Gesehenen und Sehenden wechseln, machen sie zudem die Performativität 
der Geschlechterrollen ebenso wie die verhandelbaren Regeln der traditi-
onellen Blickkonstellation offensichtlich.347 Was unter „weiblich“ zu ver-
stehen ist und wer die Kompetenz zu sehen zugeschrieben bekommt, wird 
als kulturell wandelbar herausgestellt. Doch obgleich die Protagonistinnen 
die Blickkonstellation verändern, entsprechen sie als Blickfänger weiterhin 
männlichen Erwartungen. Sie werden zu Urheberinnen eines Blicks, ohne 
dabei für ihre Mitmenschen die soziale Interaktion zwischen den Geschlech-
tern zu deutlich aus den Angeln zu heben.

Da die Protagonistinnen zugleich Blickfang als auch eigenständig 
Sehende sind, müssen sie Kraft in den Augen haben, um den ständig auf 
sie geworfenen Blicken standzuhalten. Eben diese Stärke scheinen Sanna, 
Kully und das Mädchen aus ihrem Wesen als Vertreterinnen der Neuen Frau 
zu beziehen. Es gehört zu ihrem Selbstverständnis, sich ein eigenes Bild zu 
machen. Sie hegen den Anspruch auf ein glückliches Leben und überneh-
men selbst Verantwortung für ihr Schicksal. Zudem macht es der tägliche 
Überlebenskampf im Faschismus notwendig, mit offenen Augen durch 
den Alltag zu gehen und genau hinzusehen. Ihr eigenständiger Blick grenzt 
sie von NS-ideologischen Vorstellungen weiblicher Passivität ab, wonach 
Frauenaugen nur in geschlossener Form Weiblichkeit ausstrahlen.348

Was macht nun den weiblichen Blick in Keuns Exilromanen aus? Wäh-
rend die beschriebenen männlichen Figuren ihren Blick nur auf Frauen 
werfen, wie beispielsweise Kullys Vater allen schönen Frauen hinterhersieht 
und Karl gewöhnlich Lenchen beobachtet, gestaltet sich bei den weibli-
chen Sehenden der Kreis der Gegenstände ihres Blicks umfassender. Da die 
Männerfiguren als farblos beschrieben werden, ziehen sie anscheinend nicht 
sämtliche der weiblichen Blicke auf sich. Die Protagonistinnen nehmen alle 
Mitmenschen, Männer wie Frauen und auch sich selbst, in den Blick. Das 
Mädchen blickt auf die Erwachsenen, Sanna auf Familie und Freundeskreis, 
Lenchen auf die Mitreisenden im Abteil und Kully auf beide Elternteile. Die 
Protagonistinnen betrachten sich selbst349 und andere Frauen. Sie erkennen 
eigene Wesenszüge in den Geschlechtsgenossinnen wieder und werden sich 

346	 Theweleit, Klaus: „Männerphantasien. 2. Band. Männerkörper. Zur Psychoanalyse des 
Weißen Terrors“. Frankfurt am Main, 1978. S. 156, Z. 12 ff.

347	 Fleig, A.: „Das Tagebuch als Glanz“. S. 52, Z. 1 ff.
348	 Theweleit, K.: „Männerphantasien“. S. 163, Z. 26 ff.
349	 Chédin, R.: „«L’ordre froid»“. S. 100, Z. 38 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


80 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

so ihrer selbst ihrer Funktion einer Sehenden noch mehr bewusst.350 Indem 
sie ihren Blick nutzen, stellen sie heraus, dass die vormals durch die Blick
theorie als unsichtbar ausgewiesenen Männer „frei und ungeschützt“351 inner-
halb der Gesellschaft von ihnen gesehen werden können. Zwar treten diese 
unverändert in unscheinbar äußerer Aufmachung auf, doch bekommen sie, 
wenn sie von einem liebenden weiblichen Blick erfasst werden, durch diesen 
ihnen anhaftenden Blick den Status der Attraktivität zugeschrieben.352

Indem die Protagonistinnen den Blick auf ihre Mitmenschen richten, 
nehmen sie wahr, dass sie nicht die einzigen weiblichen Sehenden inner-
halb ihrer Lebenswirklichkeit sind. Zwar stellen nur die Vertreterinnen des 
Typus der Neue Frau Urheberinnen eines andauernden weiblichen Blicks 
dar, doch blicken andere Frauenfiguren ebenso, wenn auch nur zaghaft 
und vorübergehend. Mal sieht sich beispielsweise Liska kurz Heini an, Frau 
Breitwehr Gerti oder Lenchens Mutter ihre Tochter. Selbst Tante Camilla, 
die laut Lenchens Einschätzung „so ganz ohne Blick“353 ist, sieht sich wäh-
rend der Zugfahrt immer wieder um. Die Gesellschaft, wie sie die Romane 
zeigen, ist von weit mehr weiblichen Blicken als nur denen der Protagonis-
tinnen durchzogen. Alle befinden sich in der gleichen Situation, müssen 
sich angesichts der bedrohlichen faschistischen Gesellschaft ein eigenes Bild 
der Lage machen, auch wenn ihnen, so wie Lenchen, das Selbstverständnis 
der Neuen Frau für einen dauerhaften Blick fehlt. Neben den männlichen 
Blicken verdichten die weiblichen Blicke das dargestellte Blickgeflecht in 
der Gesellschaft zusätzlich. Die Protagonistinnen leben tatsächlich in einem 
ständigen Sehen-und-gesehen-Werden. Das Sehen ist als Konzept in ihrer 
Lebenswirklichkeit omnipräsent.

Der weibliche Blick wird in den Exilromanen über seine Urheberin defi-
niert. Sie und ihre Geschlechterrolle machen den Blick zu einem weiblichen. 
Insofern sich die Protagonistin durch vollständige Weiblichkeit auszeichnen, 
muss auch ihr Blick vollkommen weiblich sein. Der Idee von Performativi-
tät zufolge drückt sich eine Geschlechterrolle durch Handeln aus. Sieht die 
Frau, dann auf eine weibliche Art. Wie die bisherige Argumentation gezeigt 
hat, ist der weibliche Blick durch eine alltagsgebundene Perspektive, ein ein-
faches Bildungsniveau und Mütterlichkeit geprägt. 

Da der dargestellte Blick der Frau weder durch intellektuelle Vorbildung 
noch durch aktualisierte blicktheoretische Vorgaben beeinflusst wird, gelingt 

350	 Bescana Leirós, C.: „Gender- und Machttransgression“. S. 30, Z. 24 ff.
351	 Unger, W. (Hg.): Keun, I.: „Wenn wir alle gut wären“. S. 74, Z. 35.
352	 Bescana Leirós, C.: „Gender- und Machttransgression“. S. 159, Z. 23 f.
353	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 120, Z. 15 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


812.4  Der Blick als Voraussetzung für Aktivität

es ihm, nüchtern und unbestechlich zu sehen,354 so wie es die neusachliche 
Ästhetik verlangt. Der weibliche Blick ist ein kritischer, da die Frau durch 
ihre Erziehung zum ständigen Prüfen ihrer selbst und ihrer Umwelt ange-
halten ist.355 Die Blicke der Protagonistinnen urteilen ständig, sowohl über 
sich selbst als auch über andere.356 Zwar wünscht sich Sanna, sie könne wie 
der Trinker Heini zuweilen silbrig glänzende Augen bekommen, doch sie 
betont zugleich, dass ihre Augen nie so verschwommen werden könnten357 – 
sie sieht immer nüchtern. Zugleich ist dieser sachliche Blick mit dem auf 
Gefühle hörenden weiblichen Wesen der Protagonistinnen verbunden. 
Doch die Emotionalität verklärt die rationale Wahrnehmung nicht, sondern 
komplettiert sie. Sanna kann bereits bei der ersten Umarmung mit Tante 
Adelheid spüren, dass es zwischen ihnen zu Problemen kommen wird, erst 
„[d]ann sah [sie, F. P.] […] es“358. Eben diese Qualität des weiblichen Blicks 
rüstet sie aus, um die faschistische Gesellschaft bestmöglich wahrzunehmen.

2.4.2	 Vom Objekt zum Subjekt
Was den einzelnen bestimmt, so Lacan, ist der Blick.359 Fände dieser nicht 
statt, wäre man weder Subjekt noch Objekt, da weder Sehender noch Gese-
hener. Definiert wird der einzelne durch den sozialen Mechanismus des 
Blicks und seinen Standpunkt, den er dabei einnimmt.360 Die Blicktheo-
rie setzt den Blick mit Aktivität und den Gesehenen mit Passivität gleich. 
Von wem der Blick ausgeht, wird zum identitätsstiftenden und hierarchie
erzeugenden Kriterium, umso mehr als der Blick in einer Gesellschaft als 
„Vehikel zur Etablierung und Kontrolle von […] Macht“361 dient.

Der Gesehene fungiert als Wahrnehmungsgegenstand des anderen. Ihm 
kommt die passive Rolleeiner sichtbaren, äußeren Hülle zu. Hat der andere 
ihn erblickt, kann der Gesehene die so gewonnene Wahrnehmung des ande-

354	 Pasche, W.: „Exilromane“. S. 115, Z. 5 ff.
355	 Berger, J.: „Sehen“. S. 45, Z. 28 ff.
356	 Maier-Katkin, Birgit: „Alterity, Alienation, and Exile in Irmgard Keun’s Nach Mitter-

nacht“. In: „Seminar 39/4 (2003)“. S. 298 – 315. S. 301, Z. 35 ff.
357	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 102, Z. 14 ff.
358	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 61, Z. 11.
359	 Silverman, K.: „The Threshold of the Visible World“. S. 131, Z. 38 ff.
360	 Silverman, K.: „The Threshold of the Visible World”. S. 133, Z. 5 ff.
361	 Kroll, R.: „Metzler Lexikon Gender Studies Geschlechterforschung“. S.  42, Sp.  1, 

Z. 37 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


82 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

ren nicht mehr rückgängig machen, er ist „nicht mehr Herr der Situation“362. 
Diesen Zustand, für den anderen als Anblick zu dienen, nennt Jean-Paul 
Sartre den Status eines Gefallenen.363

Zugleich wird der Sehende, indem er den anderen als das Objekt seines 
Blicks erkennt, zum Subjekt.364 Lacan zufolge hat er als Sehender die Macht, 
durch seine persönliche Vorstellung das Bild, das sich ihm bietet, zu gestal-
ten und damit auch über das Objekt zu entscheiden.365 Dieser „Platz in der 
symbolischen Welt“366 zeichnet das Subjekt aus. Der Moment, ab dem er 
erblickt, ist für ihn der Augenblick seiner Identitätsbildung. Die Emanzipa-
tion zum Sehenden stellt die Emanzipation zum Subjekt dar. 

Der Blick setzt Geist voraus. Er ist eine kognitive Fähigkeit und ver-
langt Bewusstsein und Verstand, die als Kompetenzmerkmale wiederum das 
Subjekt ausmachen. Das Subjekt trifft Entscheidungen, sowohl in seiner 
Wahrnehmung als auch in seinem Handeln. Der Subjektstatus impliziert 
Unabhängigkeit und die Rolle als Handlungsträger. Der Sehende wird zum 
Agierenden, da ihn das Gesehene dazu motiviert. Er tritt in eine ständige 
„Interaktion mit der […] politischen […] und sozialen Ordnung“,367 in der 
er sich befindet. 

Wird der Aufstieg vom Objekt zum Subjekt vollzogen, so muss das neu-
gewordene Subjekt beweisen, wodurch es seinen Status verdient: Es muss 
die modifizierte Blickkonstellation und seinen eigenen Lebensentwurf als 
erfolgreich herausstellen.368 Laut Judith Butler ist das Subjekt gezwungen, 
sich in performativen Handlungen ständig selbst herzustellen.369 Hört es auf 
zu blicken, kann es seinen Status wieder verlieren. Befindet es sich also in 
Blicksituationen, worin es entweder nur sieht oder sowohl sieht als auch 
gesehen wird, behauptet es sich als Subjekt. Wird es nur gesehen, fällt es 

362	 Rossum, W. v. (Hg.): Sartre, J.-P.: „Der Blick“. S. 68, Z. 25.
363	 Silverman, K.: „The Threshold of the Visible World“. S. 165, Z. 8.
364	 Rossum, W. v. (Hg.): Sartre, J.-P.: „Der Blick“. S. 48, Z. 15 ff.
365	 Leikert, Sebastian: „Lacan und die Oberfläche. Zu einem Spiegelstadium ohne Spie-

gel“. In: Blümle, Claudia und Anne von der Heiden (Hg.): „Blickzäune und Au-
gentäuschung. Zu Jacques Lacans Bildtheorie, Herausgegeben von Claudia Blümle 
und Anne von der Heiden“. Zürich und Berlin, 2005. S. 91 – 101. S. 99, Z. 4 ff.

366	 Ebd. Z. 18.
367	 Bescana Leirós, C.: „Gender- und Machttransgression im Romanwerk Irmgard 

Keuns“. S. 29, Z. 20 f.
368	 Wartmann, Brigitte: „Schreiben als Angriff auf das Patriarchat“. In: „Literaturmagazin 

11 (1979)“. S. 108 – 132. S. 109, Z. 21 f.
369	 Bescana Leirós, C.: „Gender- und Machttransgression im Romanwerk Irmgard 

Keuns“. S. 582, Z. 24.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


832.4  Der Blick als Voraussetzung für Aktivität

die Rolle eines Objekts zurück. Doch, wie Sartre argumentiert, kann bereits 
diese Erkenntnis der Ausgangspunkt der Subjektwerdung370 und damit der 
Funktion als Sehendem sein.

Indem die traditionelle Blickkonstellation dem Mann die Rolle des 
Sehenden und der Frau die der Gesehenen zuschreibt, weist sie ihn als 
Subjekt und sie als Objekt aus. Das Männliche wird mit Aktivität und das 
Weibliche mit Passivität gleichgesetzt. Innerhalb eben dieser traditionellen 
Rollenzuschreibung werden Keuns Protagonistinnen geschildert.371

Lacan zufolge muss ein Mensch, um Subjekt werden und andere erbli-
cken zu können, sich im sogenannten Spiegelstadium als Kleinkind selbst 
betrachten.372 In einem Augenblick, den Lacan das Aha-Erlebnis nennt, sieht 
das Kind sein eigenes Ideal-Ich im Spiegel: einen Menschen, der Kulturschaf-
fender sein kann.373 Es erblickt sich als Subjekt374 und wird somit zu einem. 
Doch das Kind sieht seinen Körper nur in den einzelnen Organen, die es in 
der Vorstellung so zusammensetzt, wie es künftig versuchen wird zu sein.375 
Obwohl Lacan die Subjektwerdung als menschliche Entwicklungsstufe psy-
choanalytisch nachverfolgt, billigt er der Frau den Subjektstatus systema-
tisch nicht zu.376 Vielleicht deshalb, weil eine Frau, die sich in dem Spiegel 
sieht, sich stets als vom Mann Gesehene erblickt und so bei der Betrachtung 
nur eine männliche und damit eine nicht ihr eigene Perspektive einnehmen 
kann. Der männliche Sehende hingegen stellt laut Lacan im Spiegelstadium 
eine „Beziehung zwischen dem Organismus und seiner Realität“377, die ihn 
umgibt, her. Ab diesem Punkt verortet er sich bewusst innerhalb der gesell-
schaftlichen Blickkonstellation.378 Der Mann beginnt in Heideggers Termi-
nologie zu ek-sistieren, indem er sich mit der Welt auseinandersetzt, mit ihr 
umgeht und als Kulturschaffender tätig ist – vor allem dadurch, dass er sieht 

370	 Rossum, W. v. (Hg.): Sartre, J.-P.: „Der Blick“. S. 83, Z. 4 ff.
371	 Die Blicktheorien, welche die Zuteilung von Subjekt- und Objektstatus zu den Ge-

schlechtern nachverfolgen und diskutieren, sind jünger als Keuns Exilromane. Den-
noch ist es sinnvoll, die Theorien zum besseren Verständnis der Romane heranzu-
ziehen, nicht zuletzt, da sich große Übereinstimmungen zwischen beiden feststellen 
lassen.

372	 Haas, N. (Hg.): Lacan, J.: „Schriften I.“. S. 63, Z. 1 ff.
373	 Haas, N. (Hg.): Lacan, J.: „Schriften I.“. S. 64, Z. 3 ff.
374	 Achilles, S.: „Repression, Widerstand und Scheitern“. S. 23, Z. 16.
375	 Haas, N. (Hg.): Lacan, J.: „Schriften I.“. S. 67, Z. 8 ff.
376	 Kroll, R. (Hg.): „Metzler Lexikon Gender Studies Geschlechterforschung“. S.  37, 

Sp. 1, Z. 1 ff.
377	 Haas, N. (Hg.): Lacan, J.: „Schriften I.“. S. 66, Z. 24 f.
378	 Haas, N. (Hg.): Lacan, J.: „Schriften I.“. S. 68, Z. 20 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


84 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

–, während die Frau nach Lacans Vorstellung als Objekt weiterhin existiert, 
insofern sie zwar zur Welt gehört, sich jedoch nicht mit dieser auseinander-
setzt.379

Da der Mann sieht, so die traditionelle Blickkonstellation, ist er in der 
Lage zu handeln.380 Angetrieben von seiner Skopophilie, der Freude am 
Sehen, richtet er seinen Blick auf die Frau.381 Indem er sie sieht, lässt er sie 
zu einem „Gegenst[and] erstarren“382. Wird die Frau und damit ein passives 
Objekt erblickt, friert der Blick für den Moment der Betrachtung ein.383 
Sieht der Mann die Frau an, gibt es laut psychoanalytischer Blicktheorie 
zwei Formen, die der Blick annehmen kann. Beide dienen zur Betonung des 
weiblichen Objektstatus’. Zum einen kann der Blick voyeuristisch geprägt 
sein und die Frau als das Gesehene in seinem Wert herabsetzen. Sie wird so 
lange genau untersucht, bis es nichts mehr zu sehen gibt und der Betrachter 
sein Begehren erfüllt hat, wie es zum Beispiel bei den pornographischen Bil-
dern des Früchtehändlers in „D-Zug dritter Klasse“ der Fall ist. Zum ande-
ren ist ein fetischistischer Blick möglich, der die schöne Hülle der weiblichen 
äußeren Erscheinung als Selbstzweck begreift384 und nur Teile der Frau in 
den Fokus nimmt, über die er dann Kontrolle hat,385 so wie beispielsweise 
Martin nach Gilgis Einschätzung nur ihre Beine liebt.386

Lacan zufolge kann die Frau den Blicken, die auf sie gerichtet sind, nichts 
bieten, da sie keinen Phallus besitzt, der vor allem als Metapher für den Sub-
jektstatus steht.387 Den traditionellen Blicktheorien nach ist der Phallus die 
Voraussetzung, um die Rolle eines Kulturschaffenden zu übernehmen und 
in die symbolische Ordnung einzutreten.388 Ohne das Phallische muss die 
Frau als Symbol des Mangels fungieren.389 Sie scheint als Person innerhalb 
der Kultur nicht vorhanden zu sein. Die Frau existiert nur in ihrer Hülle, in 

379	 Keck, A.: „„…und bin eine Bühne“ “. S. 114, Z. 26 ff.
380	 Mulvey, L.: „Visual and Other Pleasures“. S. 20, Z. 9 f.
381	 Mulvey, L.: „Visual and Other Pleasures”. S. 16, Z. 30 ff.
382	 Rossum, W. v. (Hg.): Sartre, J.-P.: „Der Blick“. S. 70, Z. 25.
383	 Mulvey, L.: „Visual and Other Pleasures“. S. 19, Z. 19 ff.
384	 Mulvey, L.: „Visual and Other Pleasures”. S. 21, Z. 33 ff.
385	 Kroll, R. (Hg.): „Metzler Lexikon Gender Studies Geschlechterforschung“. S.  42, 

Sp. 2, Z. 32 f.
386	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 129, Z. 9 f.
387	 Irigaray, L.: „Speculum“. S. 57, Z. 32 ff.
388	 Mulvey, L.: „Visual and Other Pleasures”. S. 21, Z. 28.
389	 Silverman, K.: „The Acoustic Mirror“. S. 7, Z. 34 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


852.4  Der Blick als Voraussetzung für Aktivität

ihrer Schönheit als Wunschobjekt des Mannes.390 Dementsprechend behan-
delt Kullys Vater sie und ihre Mutter wie ein Eigentum, das er mit sich führt, 
da er es einmal erworben hat.391392

Sartre zufolge benötigt das Subjekt einen anderen, den es erfahren kann. 
Denn nur mit dessen Hilfe kann es sich über sich selbst Gedanken machen.393 
Was in dem Gesehenen vorgeht, ist irrelevant, es zählt die Vorstellung des 
sehenden Subjekts.394 Indem die westliche Kultur traditionell vom männli-
chen Blick geprägt ist, sieht sie die Frau immer als das Andere und Fremde, 
wenn sie den Blick auf sie richtet.395 Die Frau stellt dar, was der Mann nicht 
ist,396 und verkörpert, was der Mann in ihr sieht.397 Da der weibliche Kör-
per als kulturelle Abwesenheit der Frau verstanden wird, kann der Mann, 
indem er sie betrachtet, eigene Vorstellungen in sie hineinimaginieren,398 
sich selbst in ihr spiegeln und kulturell produktiv werden, indem er sie zur 
Leinwand für seine Überlegungen macht. Keun greift in ihren Romanen die 
Vorstellung von der Frau als Fläche und Produkt männlicher Imaginationen 
auf. Lenchen versucht, das zu sein, was Karl in ihr sieht, selbst wenn das 
bedeutet, dass sie sich selbst als Lügnerin und schlechter Mensch verstehen 
muss. Keuns Frauenfiguren werden in der Gesellschaft, in der sie leben, von 
den Männern mit stereotyp männlicher Geschlechterrolle, als „Zufallsob-
jekt, eine Einbildung“399 wahrgenommen. Sie dürfen „nicht sein – sondern 
reflektieren. Spiegelbild seines jeweiligen Wunsches“400. Keuns Männerfigu-
ren brauchen, wenn sie künstlerisch-intellektuell tätig sein wollen, eine Frau 
als Projektionsfläche ihrer Vorstellung, die sich selbst zurücknimmt und 
nicht als selbstidentische Größe auftritt, sodass er an ihr seine Ideen erpro-
ben kann. Sannas Schwägerin Liska scheint ihrem Ehemann Algin, einem 
Schriftsteller, als passive Projektionsfläche zu dienen, wenn sie ihm beim 

390	 Bronfen, E.: „Nur über ihre Leiche“. S. 97, Z. 6.
391	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 8, Z. 19.
392	 Wie auch schon Martin mit Gilgi wie mit einer Puppe umgeht (Keun, I.: „Gilgi“. 

S. 128, Z. 32 f.).
393	 Rossum, W. v. (Hg.): Sartre J.-P.: „Der Blick“. S. 82, Z. 11 ff.
394	 Irigaray, L.: „Speculum“. S. 258, Z. 16 ff.
395	 Kroll, R. (Hg.): „Metzler Lexikon Gender Studies Geschlechterforschung“. S.  295, 

Sp. 1, Z. 35.
396	 Keck, A.: „„…und bin eine Bühne“ “. S. 110, Z. 25.
397	 Frey Steffen, T.: „Grundwissen Philosophie“. S. 68, Z. 16 f.
398	 Lauretis, T. d.: „Alice Doesn’t“. S. 13, Z. 2 ff.
399	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 24, Z. 24.
400	 Unger, W. (Hg.): Keun, I.: „Wenn wir alle gut wären“. S. 77, Z. 35 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


86 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

Vorlesen seiner Texte zuhört, ebenso wie Kullys Mutter ihrem Vater, der 
ebenfalls Autor ist.

Keuns Frauenfiguren wie Kullys Mutter, die der traditionellen weibli-
chen Geschlechterrolle entsprechen, scheinen ihr Bewusstsein nicht zu nut-
zen. Sie sind als Person vorhanden, doch sie nehmen sich und ihre Ansprü-
che vollkommen zurück. Sie verzichten darauf, sich selbst ein eigenes Bild zu 
machen und Handlungskonsequenzen daraus zu ziehen, und bleiben passiv. 
Passivität soll dabei nicht als vollkommene Nichtexistenz verstanden wer-
den, sondern vielmehr als das Nichtnutzen des eigenen Geistes und damit 
der Rolle als Kulturschaffender.

Der Überlegung folgend, dass nur Tote ständig Objekte seien401 und 
damit auch als ständige Reflexionsfläche dienen können, muss laut Edgar 
Alan Poe „der Tod einer schönen Frau […] [als, F. P.] das poetischste The-
ma“402 gesehen werden. Die tote oder kränklich-bettlägerige Frau wird in der 
traditionellen Blickkonstellation zum „Inbild tugendhafter Weiblichkeit“403 
stilisiert. Keun greift diesen Topos auf. Sie zeichnet ihre Frauenfiguren, die 
dem traditionellen Bild von Weiblichkeit entsprechen, immer wieder in 
ihrer Bettlägerigkeit mit dem Nachthemd als Symbol für den Verzicht auf 
Vitalität und auf den Anspruch, als Subjekt mit eigenem Bewusstsein als 
Kulturträger aufzutreten. Die Mutter des Mädchens wird als schön wie ein 
Christkind in ihrem Nachthemd beschrieben.404 Der pensionierte Beamte 
aus „D-Zug dritter Klasse“ verliebt sich nur deshalb in seine zukünftige 
Frau, da sie in einem Krankenhausbett liegt.405 Kullys Mutter äußert zeit-
weilen den Wunsch, zu sterben.406 Sannas Schwägerin Liska zelebriert ihr 
Dasein als „Haremsfrau“407, indem sie sich regelmäßig auf ihr kränkelndes 
Wesen beruft, um den Tag hübsch zurechtgemacht im Bett zu verbringen. 
Selbst das Mädchen übt das „Ohnmächtigwerden“408, um auf diese Weise 
weiblich zu wirken. Doch wird bei ihm zugleich der fingierte Charakter der 
Darstellung weiblicher Bettlägerigkeit deutlich. Anders verhält es sich bei 
Lenchen. Sie ist die einzige der Protagonistinnen aus den Exilromanen, die 
sich tatsächlich in das Bild der passiv-bettlägerigen Frau fügt. Von Kindheit 

401	 Rossum W. v. (Hg.): Sartre, J.-P.: „Der Blick“. S. 141, Z. 2.
402	 Bronfen, E.: „Nur über ihre Leiche“. S. III, Z. 7 f.
403	 Bronfen, E.: „Nur über ihre Leiche“. S. 89, Z. 22.
404	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 49, Z. 19 ff.
405	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 137, Z. 22.
406	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 86, Z. 1.
407	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 120, Z. 28.
408	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 73, Z. 3.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


872.4  Der Blick als Voraussetzung für Aktivität

an will sie „ihr Leben in weißen, wallenden Gewändern […] verbringen.“409 
In den Nachthemden ihrer Mutter übt sie das Händefalten410 als Symbol der 
eigenen Passivität. Auch als junge Erwachsene versucht sie, „still, […] leblos 
und […] unvorhanden zu sein“411, fühlt sich in Karls Gegenwart ständig 
müde412 und wird von ihm in ein Abteil geschickt, das wie ein „Zimmer 
mit […] Schneewittchenbetten“413 wirkt. Mit dieser Passivität widerspricht 
sie dem Typus der Neuen Frau vollkommen. Deren Vertreterinnen wie das 
Mädchen lehnen sich gegen die Einschränkung ihrer Aktivität auf, symbo-
lisiert im Roman durch den sogenannten Geradehalter, der als Eisenkorsett 
für eine bessere Körperhaltung sorgen soll.

Das Mädchen, Sanna und Kully nutzen ihren Blick um sich als Subjekte 
im Sinne aktiver Kulturschaffender in ihrem Umfeld zu verorten.414 Erkennt 
der voyeuristische Beobachter, dass er von seinem Beobachtungsgegenstand 
gesehen wird, so Sartre, muss er feststellen, dass er die Blicksituation nicht 
beherrscht. Der vormals Gesehene erblickt den voyeuristischen Beobachter 
und weiß zugleich, dass er von diesem beobachtet wurde, sodass ihn der 
nun ihm eigene Blick und das Bewusstsein, selbst gesehen zu werden, zum 
Subjekt erheben. Sartre zufolge bekommt der vormals Gesehene die Macht, 
über seinen Beobachter zu urteilen. Er kann die Situation beherrschen.415 
Ebenso etablieren sich Keuns Protagonistinnen, die dem Typus der Neuen 
Frau entsprechen, innerhalb der Blickkonstellation. Sie blicken und sehen 
dabei diejenigen, von denen sie angeblickt werden. Sie sind sich ihrer Dop-
pelfunktion als Sehende und Gesehene bewusst und emanzipieren sich so zu 
Kulturschaffenden.

Sobald eine Frau ihr Bewusstsein und ihre Vorstellungskraft benutzt, 
kann sie kein Objekt mehr sein.416 Sie verliert die passive Rolle als Spiegelflä-
che für männliche Imaginationen, wenn sie verkörpert, dass sie mit dem 
traditionellen Bild von Weiblichkeit, so wie es sich der männliche Betrach-

409	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 17, Z. 18 f.
410	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 18, Z. 11 ff.
411	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 39, Z. 2.
412	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 55, Z. 18.
413	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 112, Z. 9.
414	 Marx, Leonie: „Schattenwürfe: Zu Irmgard Keuns Inszenierungskunst in Nach Mit-

ternacht“. In: Bartl, Andrea und Antonia Magen (Hg.): „Auf den Schultern des An-
deren. Festschrift für Helmut Koopmann zum 75. Geburtstag“. Paderborn, 2005. 
S. 177 – 201. S. 184, Z. 21 ff.

415	 Silverman, K.: „The Threshold of the Visible World”. S. 165, Z. 20 ff.
416	 Irigaray, L.: „Speculum“. S. 169, Z. 11 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


88 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

ter vorstellt, nicht übereinstimmt.417 Keuns Protagonistinnen nehmen genau 
dies vor, wenn sie als Vertreterinnen des Typus der Neuen Frau ihre weibli-
che Geschlechterrolle um als männlich geltende Züge erweitern.418 Schlagen 
sie ihre Augen auf, können sie von ihrem Betrachter als die Person, die sie 
sind, gesehen werden.419 Sie liefern kein „fremdes Bild“420 ihrer selbst. Als 
Subjekte behalten sie ihre Weiblichkeit bei, werden also nicht den männli-
chen Subjekten identisch.421 Dabei müssen sie sich, wie Elisabeth Bronfen 
anführt, in ihrer kulturschaffenden Tätigkeit selbst zur Projektionsfläche 
bzw. Muse werden.422

Die Protagonistinnen müssen als Subjekte agieren. Die widrigen Lebens-
umstände in der gefahrenträchtigen faschistischen Gesellschaft zwingen sie, 
sich selbst ein Bild zu machen. Um nicht unterzugehen, müssen sie Ent-
scheidungen fällen und handeln. Ihr Blick offenbart ihnen die Notlage, 
in der sie und ihre Mitmenschen sich befinden, und fungiert zugleich als 
Handlungsmotivation und -anleitung. Das Mädchen sieht, wo es im Leben 
der Erwachsenen Probleme gibt, und versucht, diese zu lösen, indem es ver-
meintliche Streiche spielt. Seiner Überzeugung nach tritt es jedoch „für das 
Gute und Edle“423 ein. Sanna gibt ihre passive Rolle auf, als sie bemerkt, dass 
ihre gemeinsame Zukunft mit Franz zu scheitern droht.424 Kully versucht 
ihren Beitrag zu leisten, um zum Überleben der Familie beizutragen, etwa 
indem sie mit zu Treffen mit potentiellen Geldgebern geht, nachdem sie 
sieht, in welcher Notlage sich ihre Familie befindet. Demgegenüber ist Len-
chen die einzige der Protagonistinnen, die zwar ihre Notlage sieht, daraus 
jedoch keine Konsequenzen zieht. So nimmt sie zwar wahr, dass ihr eine 
unglückliche Zukunft mit einem ungeliebten Beruf und einer von Gewalt 
geprägten Beziehung bevorsteht, dennoch verharrt sie in ihrer Passivität.

Da Sanna, Kully und das Mädchen als Subjekte blicken, treten sie in 
eine Kette aktiven Agierens aus Wahrnehmen, Nachdenken, Durchblicken 
und Handeln ein. Als Vertreterinnen des Typus Neue Frau distanzieren sie 
sich durch ihre Vitalität, ihren Lebenswillen und den Wunsch zu handeln 
vom Bild der weiblichen Leiche bzw. dem der kränklich-bettlägerigen Frau. 

417	 Lauretis, T. d.: „Alice Doesn’t“. S. 36, Z. 9 ff.
418	 Siehe 2.1.2.
419	 Keun, I.: „Scherz-Artikel“. S. 15, Z. 1 f.
420	 Rossum, W. v. (Hg.): Sartre, J.-P.: „Der Blick“. S. 58, Z. 19 f.
421	 Wartmann, B.: „Schreiben als Angriff auf das Patriarchat“. S. 112, Z. 28 ff.
422	 Bronfen, E.: „Nur über ihre Leiche“. S. 69, Z. 17 ff.
423	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 28, Z. 11.
424	 Bender, S.: „Lebensentwürfe im Romanwerk Irmgard Keuns“. S. 77, Z. 17 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


892.4  Der Blick als Voraussetzung für Aktivität

So wie in „D-Zug dritter Klasse“ das Nachthemd als Symbol weiblicher Pas-
sivität zu dem Bild von „Germanenjungfrauen“, die „mit weißen, wallenden 
Gewändern in die Schlacht425 ziehen, verkehrt wird, um die Frau als agieren-
des Subjekt zu betonen, so stehen auch die Protagonistinnen für ein Bild der 
Frau ein, die zu ihrer weiblichen Geschlechterrolle auch Aktivität für sich 
beansprucht. Dieser Wille, sich aktiv mit der eigenen Lebenswirklichkeit aus-
einanderzusetzen, grenzt beispielsweise Sanna von Liska und Kully von ihrer 
Mutter ab.426 Kully betont, dass sie noch nicht sterben will,427 und Sanna fin-
det jeden Lebensentwurf besser „als sich totzulangweilen“428. Gerade indem 
sie immer wieder auf betonte äußerliche Schönheit verzichten, machen sie 
deutlich, dass sie sich vom Objekt zum Subjekt emanzipiert haben.429 Nur 
Lenchen lässt sich, obwohl sie sieht, von Karl auf die Bank eines Zugabteils 
betten.430 Anscheinend fehlt ihr die Vitalität der Neuen Frau, um sich von 
der passiven Rolle der bettlägerigen Frau zu lösen.

Sanna, Kully und das Mädchen verstehen sich selbst als Wahrnehmungs-
träger. Indem sie sich sowohl selbst sehen als auch wahrnehmen, dass sie 
von anderen gesehen werden, so Birgit Maier-Katkin, entsteht in ihnen ein 
Bewusstsein von Andersheit.431 Sie nehmen neben diesem doppelten Bild 
von sich selbst auch ihre Mitmenschen wahr, sodass sie sich selbst als Person 
von ihrem individuellen Standpunkt aus in Abgrenzung zu ihrer Umwelt 
begreifen. Dabei erfahren sie sich als Individuum gerade durch ihre Anders-
heit zum Umfeld. Sie nehmen den Platz des Anderen ein, so wie sie ihn 
ohnehin aufgrund ihrer Weiblichkeit in der Kultur innehaben. Dieser Effekt 
wird durch ihre spezielle Position als Außenseiter in ihrer Lebenswirklich-
keit noch verstärkt. Alle von Keuns Protagonistinnen grenzen sich von dem 
sozialen Umfeld, in dem sie leben, ab. Aufgrund ihres jungen Alters, ihrer 
einfachen Bildung432 und nicht zuletzt ihres Geschlechts haben sie nur wenig 

425	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 18, Z. 2.
426	 Schreckenberger, Helga: „Aimless Travels: Deromanticizing Exile in Irmgard Keun’s 

Kind aller Länder (1938)“. In: Evelein, Johannes (Hg.): „Amsterdamer Beiträge zur 
neueren Germanistik. Exiles Traveling Exploring Displacement, Johannes F. Evelein“. 
Amsterdam, 2009. S. 313 – 327. S. 326, Z. 19 f.

427	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 86, Z. 4.
428	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 13, Z. 13.
429	 Rohlf, S.: „Exil als Praxis“. S. 75, Z. 21 ff.
430	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 119, Z. 25 ff.
431	 Maier-Katkin, B.: „Alterity, Alienation, and Exile in Irmgard Keun’s Nach Mitter-

nacht“. S. 301, Z. 7 ff.
432	 Horsley, R. J.: „Witness, Critic, Victim“. S. 66, Z. 19 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


90 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

gesellschaftlichen Einfluss oder Ansehen. In „Das Mädchen, mit dem die 
Kinder nicht verkehren durften“ wird die Ausgrenzung der Protagonistin 
schon im Titel betont.433 Das Mädchen unterscheidet sich von den Spiel-
kameraden durch sein unkonventionelles freches Wesen, welches von den 
Merkmalen der Neuen Frau geprägt ist. Und auch der Welt der Erwachse-
nen, vor allem die innerhalb seiner Familie, bestehend aus Mutter, Vater und 
Tante, steht es außen vor. Ebenso wie auch Kully sich von den Erwachsenen 
und ihren Eltern abgrenzt. Die Erwachsenen, so scheint es dem Mädchen, 
halten gegen die Kinder zusammen.434 Eine Ausgrenzung zu ihrem sozialen 
Umfeld erfährt auch Sanna, und das auf zweifache Weise. Sie ist zum einen 
wesentlich jünger als der Freundeskreis um ihren Halbbruder Algin, in des-
sen Haushalt sie lebt und in dessen Bekanntenkreis sie verkehrt. Zum ande-
ren kann sie aufgrund ihrer einfachen Bildung kein homogener Teil dieses 
intellektuellen, bohèmehaften Kreises sein. Durch ihn hat sie „ganz anderen 
Umgang bekommen[…], […] verkehr[t] hier mit feinen und reifen und 
intelligenten Leuten“435. Keuns Protagonistinnen sind paradoxerweise zu tief 
und gleichzeitig zu wenig in der Gesellschaft verankert. Einerseits sind sie 
in den Alltag fest eingebunden. Sie stehen mitten in der Lebenswirklichkeit 
und blicken aus einer alltagsbezogenen Perspektive. Andererseits verorten sie 
sich innerhalb dieser Lebenswirklichkeit als Ausgegrenzte. Diesen Zwiespalt 
können sie nur überwinden, indem sie sich eine eigene Ordnung schaffen.436 
Sie kreieren sich ein eigenes Terrain,437 insofern sie einem Lebensentwurf 
folgen, der nicht vom traditionellen Geschlechterrollenbild geprägt ist, um 
„nicht so allein [zu, F. P.] sein, wie […] [sie, F. P.] mit denen [in ihrem sozia-
len Umfeld, F. P.] gewesen wäre[n]“438. Dieser Schritt in die bewusste Abgren-
zung von der Umwelt ist das Ergebnis ihrer wahrgenommenen Andersheit 
und der ohnehin gegebenen Position als Außenseiter. Im Gegensatz zu den 
anderen Protagonistinnen nimmt Lenchen zwar wahr, verortet sich dabei 
aber nicht als Subjekt. Sie strebt keine bewusste Abgrenzung von ihrem 

433	 Frank, Gustav: „Populärkultur, Girlkultur und neues Wissen in der Zwischenkriegs-
zeit“ In: Arnold, Heinz L. (Hg.): „Irmgard Keun, Text und Kritik 183“. München, 
2009. S. 35 – 46. S. 44, Z. 21 ff.

434	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 16, Z. 23 f.
435	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 22, Z. 23 ff.
436	 Frank, G.: „Populärkultur, Girlkultur und neues Wissen in der Zwischenkriegszeit“. 

S. 44, Z. 33 ff.
437	 Horsley, R. J.: „‘This Number is Not in Service’“. S. 48, Z. 36 ff.
438	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 59, Z. 26 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


912.4  Der Blick als Voraussetzung für Aktivität

Umfeld an. Sie möchte im Gegenteil so sein, wie es die anderen, etwa Karl 
oder ihre Mutter, von ihr verlangen.

Indem sich die anderen Protagonistinnen über die Abgrenzung gegen-
über dem sozialen Umfeld als Subjekte definieren, verorten sie sich zugleich 
als Individuen gegenüber der faschistischen Gesellschaft. Ihre Außenseiter-
position ermöglicht es ihnen, den Alltag im NS-System kritisch zu betrach-
ten, um eine passende Überlebensstrategie daraus abzuleiten. Die Position 
als Außenseiterin ist damit die Voraussetzung für ihren nüchternen Blick, 
so wie ihn die neusachliche Ästhetik verfolgt. Wie schon Gilgi und Doris 
betrachten sie die Gesellschaft vom Rand aus, befinden sich quasi in einer 
Art Exil inmitten der faschistischen Lebenswirklichkeit.439 Doch gerade das 
begründet ihren Subjektstatus, denn „Mensch sein – […] da gibt’s kein 
Unterkriechen in der Gesamtheit mehr – da heißt’s allein sein“440.

439	 Horsley, R. J.: „Witness, Critic, Victim“. S. 71, Z. 2 f.
440	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 217, Z. 28 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


92 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

2.5	 Arten des Sehens: Nur den eigenen Augen trauen?

Das Mädchen, Sanna und Kully wollen ihre Umwelt wahrnehmen, sie sind 
getrieben von der Frage, „Wann werde ich das sehen?“441. Doch wie sehen 
sie? Wie läuft ihre Wahrnehmung ab? Es gilt, sich einen Überblick über die 
in den Exilromanen dargestellten Arten des Sehens zu verschaffen. 

Dabei muss anhand der Texte festgelegt werden, was in Keuns Werken 
überhaupt unter dem Konzept Sehen zu verstehen ist. Einen Beleg dafür, 
dass das Sehen darin nicht nur auf optische Sinneserfahrungen beschränkt 
ist, liefern Stellen, in denen es als Metapher für die generelle Wahrnehmung 
der Umwelt fungiert. Wenn beispielsweise das Mädchen feststellt, seine 
„Finger haben Augen“442, wird der Tastsinn als Art zu sehen begriffen. Wie in 
der neusachlichen Ästhetik gefordert, verbinden sich die unterschiedlichen 
Sinneseindrücke zu einer Wahrnehmung: dem Blick auf die Welt. 

Wird das Sehen als Oberbegriff für verschiedene Prozesse des Informa-
tions- und Wissenserwerbs verstanden, lässt es sich in einem weiteren Schritt 
auch auf das Sehen durch den geschilderten Blick eines anderen ausdehnen. 
In den Exilromanen treten Keuns Protagonistinnen als Augenzeuginnen des 
Zeitgeschehens auf. Sie gewährleisten, dass die Ereignisse tatsächlich so statt-
finden. Was aber geschieht, wenn sie sich auf das Gesehene eines anderen 
stützen? 

In den Exilromanen werden die verschiedenen Arten des Sehens mitein-
ander zu einer einheitlichen Erzählung über die Wahrnehmung der faschis-
tischen Gesellschaft verflochten. Sie sind die Versatzstücke dessen, was als 
Blick der Protagonistinnen den Gegenstand der vorliegenden Arbeit aus-
macht.

2.5.1	 Mit offenen Augen durch die Welt gehen
Was das Mädchen, Sanna und Kully in ihrem Blick eint, ist das unbedingte 
Sehenwollen. Sie können es „gar nicht erwarten“443. Die Protagonistinnen 
blicken der Lebenswirklichkeit „mit offenen Augen ins Gesicht“444. Ihr 
Sehen gestaltet sich nicht als ein kurzer, abgeschlossener Prozess. Empfäng-
lich für äußere Eindrücke zu sein, macht einen Teil ihrer Lebenseinstellung 

441	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 185, Z. 17 f.
442	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 51, Z. 14.
443	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 81, Z. 3 f.
444	 Fleig, A.: „Das Tagebuch als Glanz“. S. 51, Z. 27.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


932.5  Arten des Sehens: Nur den eigenen Augen trauen?

aus. Sie verorten sich bewusst als Wahrnehmende in ihrer Umwelt. Von ihrer 
Alltagsperspektive aus gelangen sie zu einer Vielzahl von Eindrücken.

Mit ihrer Einstellung, die Augen vor allen Dingen grundsätzlich zunächst 
nicht zu verschließen, laufen die Protagonistinnen dem faschistischen Sys-
tem zuwider. Denn dieses strebt, dem Prinzip jeder Diktatur folgend, eine 
Verblendung der Menschen an, um kritische Fragen und ein Erkennen des 
dem Regime innewohnenden menschenverachtenden Charakters in der 
Bevölkerung zu vermeiden. Keun ruft ihre Zeitgenossen dazu auf, es den 
Protagonistinnen gleichzutun und nicht die Augen vor dem, was um sie 
geschieht, zu verschließen. Sie sollen mit Verstand die eigene Umwelt wahr-
nehmen, um die Falschheit des Regimes zu erkennen.

Mit offenen Augen durch die Welt zu gehen verlangt von den Protago-
nistinnen einen wachen Verstand und Offenheit sowohl für positive als auch 
für negative Erfahrungen. Kann sich beispielsweise das Mädchen über einen 
Regenbogen445 und Kully über die hübsch geschmückten Badeorte freuen, 
muss etwa Sanna den grausigen Anblick einer NS-Propaganda-Ausstellung 
ertragen, die vermeintlich durch Rassenmischung hervorgerufene körperli-
che Deformationen zeigt.446

Die Taktik, mit offenen Augen durch die Welt zu gehen, ermöglicht 
den Protagonistinnen einen Überblick über die sie umgebende Gesellschaft. 
Das Mädchen gewinnt eine Übersicht über seine Kindheit und die Gesell-
schaft Ende des Ersten Weltkriegs in bürgerlichen Kreisen, Sanna über die 
Gesellschaft nach der Machtergreifung durch die Nationalsozialisten und 
das Milieu der jungen oppositionellen Bohème, während Kully das Leben 
im Exil überblickt.

Da die Protagonistinnen ständig wahrnehmungsbereit sind, stürmt 
eine Flut von Bildern auf sie ein. Sanna fällt selbst der Staub auf den Akten 
im Büro der Gestapo auf447 und das Mädchen findet häufig Dinge auf der 
Straße, da es sich stets den Weg ansieht.448 Die Protagonistinnen erleben pri-
vate, gesellschaftliche und politische Situationen.449 Häufig begeben sie sich 
auf Spaziergänge und sammeln so Eindrücke ihrer Umwelt.450 Sanna geht 

445	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 37, Z. 12 f.
446	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 69, Z. 5 ff.
447	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 94, Z. 1.
448	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 34, Z. 15 f.
449	 Maier-Katkin, B.: „Alterity, Alienation, and Exile in Irmgard Keun’s Nach Mitter-

nacht“. S. 299, Z. 19 ff.
450	 Arend, S. und A. Martin (Hg.): „Dokumentation der Rezeption in den Zeitschriften 

Das Wort und internationale Literatur“. S. 223, Z. 33.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


94 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

durch die Straßen von Frankfurt und Kully durch die Exilstädte. Wohin-
gegen das Mädchen vor allem beim Spielen in seiner Siedlung Eindrücke 
sammelt. Diese reihen sich als eine Bilderkette aneinander, wie es der an 
den Film angelehnten neusachlichen Ästhetik entspricht. Die Protagonis-
tin fungiert darin als Fixpunkt.451 Ihr gesunder Menschenverstand sagt ihr, 
welche Eindrücke für sie von Bedeutung sind. Meist handelt es sich dabei 
um Probleme ihrer Mitmenschen, Bedrohungen der eigenen Zukunft oder 
um durch das Regime hervorgerufene Veränderungen der Gesellschaft hin 
zum Schlechten. Die Eindrücke dienen als Impuls, in einem zweiten Schritt 
genauer hinzusehen und den jeweiligen Sachverhalt zu beobachten.

In Keuns Romanen der Weimarer Republik ist der Blick von Gilgi und 
Doris noch von der ständigen Suche nach etwas getrieben. Beide wollen 
ihr Glück finden. Doris möchte ein Glanz werden, Gilgi ein selbstständiges 
Leben führen und ihre ehrgeizigen Ziele erreichen. Die Protagonistinnen 
der Exilromane müssen ihr persönliches Glück nicht mehr suchen, denn 
sie haben es bereits – in Kullys Fall und dem des Mädchens in Form einer 
glücklichen Kindheit im Kreis der Familie trotz der politischen Lage und in 
Sannas Fall in Form ihrer Beziehung mit Franz. Bei ihnen gilt es, trotz der 
lebenswidrigen Umstände in der faschistischen Gesellschaft an ihrem persön-
lichen Glück festzuhalten, dafür zu kämpfen und es in eine bessere Zukunft 
hinüberzuretten. Ihr Blick sucht nicht mehr. Stattdessen ist er wachsam, um 
mögliche Bedrohungen des Glücks schnellstmöglich zu erkennen. Findet 
sich in den Exilromanen der suchende Blick, dann nur als vorübergehendes 
Mittel, um etwas Konkretes bzw. eine bestimmte Person zu finden, wie etwa 
bei Sannas Suche nach Algin, als er verschwunden ist, oder Kullys Suche 
nach dem Hotel und dem Vater in New York.

Im Vergleich zu Sanna, Kully und dem Mädchen zeigt sich Lenchen 
gegenüber ihrer Umwelt ignorant.452 Zwar sieht sie sehr wohl Begebenheiten 
in ihrem Umfeld. Beispielsweise fällt ihr durch das Zugfenster ein Vogel auf, 
der draußen fliegt.453 Doch sie möchte eigentlich nicht sehen. Immer wie-
der versenkt sie ihren Blick in ihre Handtasche oder den Mantel, um mög-
lichst wenig von dem, was um sie geschieht, wahrzunehmen. Während die 
anderen Protagonistinnen den offenen Blick zur Lebenseinstellung machen, 
wählt sie es, die Augen zu verschließen und den Blick abzuwenden. Len-
chens Versäumnisse zu sehen werden deutlich, da der Erzähler in „D-Zug 

451	 Chédin, R.: „«L’ordre froid»“. S. 103, Z. 1 f.
452	 Wilkes, G.: „On a Railroad to Nowhere“. S. 72, Z. 31.
453	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 17, Z. 7 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


952.5  Arten des Sehens: Nur den eigenen Augen trauen?

dritter Klasse“ von dem potentiell Erfahrbarem um sie herum berichtet. Er 
schildert dem Leser, was Lenchens Blick entgeht.

2.5.2	 Das Beobachten
Da das Mädchen, Sanna und Kully mit offenen Augen durch die Welt 
gehen, sind sie in der Lage, in ihrer Umwelt Beobachtungen anzustellen. 
Sie verfolgen über die Zeit hinweg Entwicklungen und damit Bilderfolgen, 
wie sie die an das Kino angelehnte neusachliche Ästhetik beinhaltet. Sowohl 
ihre Mitmenschen, mit deren Verhalten von Tag zu Tag innerhalb des Regi-
mes454 als auch die Ausbreitung des Faschismus in der Gesellschaft selbst sind 
Gegenstand ihrer Beobachtungen. Die Protagonistinnen verfolgen dynami-
sche Prozesse, sehen Zusammenhänge und sammeln Informationen zu den 
Objekten ihrer Beobachtung. Das Mädchen verfolgt etwa anhand der wach-
senden Lebensmittelknappheit, wie der Krieg die Menschen und die Gesell-
schaft verändert. Es beobachtet das Verhalten der Erwachsenen, um besser 
zu verstehen, nach welchen Prinzipien sie handeln. Sanna sieht, wie sich der 
Nationalsozialismus in der Gesellschaft stetig ausbreitet und beispielsweise 
immer mehr Cafés Juden den Eintritt verweigern. Wohingegen Kully ver-
folgt, wie die Welt langsam von der faschistischen Bedrohung vereinnahmt 
wird und zugleich wie ihre Eltern für das Überleben der Familie zu sorgen 
versucht. Durch ihre Beobachtungen kennt Kully ihre Eltern so gut, dass sie 
weiß, was deren Verhalten zu bedeuten hat. Als etwa ihr Vater morgens nach 
einem Trinkgelage würgt, braucht sie „da schon gar nicht mehr zu fragen“455.

Lenchen weicht von dem Blickmuster ab. Zwar sieht sie während der 
Zugfahrt ihre Mitpassagiere immer wieder an. Sie versäumt es jedoch, Ent-
wicklungen in ihrem Umfeld ausfindig zu machen. Beispielsweise sieht sie 
Camillas wachsende Unruhe, bis diese letztlich mit dem Geld flieht, nicht. 
Über längere Zeit betracht Lenchen hauptsächlich nur sich selbst. Doch 
selbst diese Beobachtungen offenbaren ihr keine dynamischen Prozesse. 
Stattdessen betonen sie ihr statisches, passives Wesen, das letztlich nicht wie 
die Neue Frau über sich selbst hinauszuwachsen vermag. 

Indem Sanna, Kully und das Mädchen Entwicklungen verfolgen, erken-
nen sie, dass die Zeit zu handeln drängt. Zum Beobachten müssen sie sich 
jedoch auch Zeit nehmen und im alltäglichen Überlebenskampf innehalten, 
um neue Eindrücke in bisherige Beobachtungszusammenhänge einzuord-

454	 Horsley, R. J.: „Witness, Critic, Victim“. S. 78, Z. 38.
455	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 189, Z. 13 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


96 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

nen. Die Beobachtung einer Entwicklung stellt das Ergebnis derer bewuss-
ten Fokusierung dar. Beobachtet wird, was für das eigene Verständnis der 
Lebenswirklichkeit und damit ihr Meistern nützlich scheint. Gerade in 
dieser Haltung zeigt sich das realistische, pragmatische und selbstbewusste 
Denken der Vertreterinnen der Neuen Frau. Ihr gesunder Menschverstand 
und ihr Gefühl helfen ihnen,456 diejenigen Sachverhalte zu erkennen, deren 
Beobachtung für sie relevant ist. Verfolgen können sie nur, womit sie in 
ihrem Alltag häufig konfrontiert sind.

Die „scharfe[…]“457, „verblüffende[…] Beobachtungsgabe“458 der Prota-
gonistinnen ist vor allem der Effekt der spezifischen Position,459 die sie dabei 
einnehmen. Oft beobachten sie im Stillen.460 Sie sehen inmitten der Gesell-
schaft bzw. ihrem sozialen Umfeld und bleiben dennoch, da sie sich durch 
ihr unkonventionelles Wesen von anderen abgrenzen, auf ihrer Außenseiter-
position. Die so entstehende Mischung aus Nähe und Distanz zum Beob-
achtungsgegenstand erlaubt ihnen, selbst betroffen und zugleich nüchtern 
Entwicklungen zu verfolgen, sodass sie zu „tiefe[n] und […] treffende[n] 
Beobachtungen“461 gelangen.

Die so gewonnenen Beobachtungen bilden die Schlüsselentwicklungen 
in den Exilromanen. Sie machen in ihrer Abfolge die Schwerpunkte der 
Handlung aus. Einzelne Beobachtungen erstrecken sich zum Teil über die 
gesamte Romanlänge und sind für die Aussage der Romane entscheidend, 
indem sie vor allem vor den gesellschaftlichen und politischen Entwicklun-
gen durch den Faschismus warnen.

456	 Pasche, W.: „Exilromane“. S. 116, Z. 2.
457	 Kramer, Gisela: „«Ohne Unvollkommenheit gibt es keine Schriftsteller  ». Irmgard 

Keun (1905 – 1982), Schriftstellerin“. In: Köster, Magdalena und Susanne Härtel (Hg.): 
„«Sei mutig und hab Spaß dabei». Acht Künstlerinnen und ihre Lebensgeschichte“. 
Weinheim und Basel, 1998. S. 229 – 264. S. 231, Z. 8.

458	 Stockinger, Claudia: „«daß man mit ein bißchen Nachdenken vieles selber erklären 
kann». Irmgard Keuns Verfahren der reflektierten Naivität“. In: Arnold, Heinz L. 
(Hg.): „Irmgard Keun. Text und Kritik 183“. München, 2009. S. 3 – 14. S. 4, Z. 20.

459	 Siegel, Eva-Maria: „In der Zeit der großen Denunziantenbewegungen. Trennungen 
und Trennungsängste im Werk von Irmgard Keun“. In: Hertling, Viktoria (Hg.): „Mit 
den Augen eines Kindes. Children in the Holocaust – children in exile – children un-
der fascism“. Amsterdam und Atlanta, 1998. S. 252 – 271. S. 261, Z. 3.

460	 Achilles, S.: „Repression, Widerstand und Scheitern“. S. 41, Z. 8.
461	 Arend, S. und A. Martin (Hg.): „Dokumentation der Rezeption in den Zeitschriften 

Das Wort und internationale Literatur“. S. 231, Z. 34 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


972.5  Arten des Sehens: Nur den eigenen Augen trauen?

2.5.3	 Der intellektuelle Zugewinn durch die Sicht eines Zweiten
Bei den beiden eben untersuchten Arten zu sehen blicken die Protago-
nistinnen, indem sie selbst optisch wahrnehmen. Zudem nutzen sie noch 
eine weitere Art zu sehen: den Blick durch die Sicht eines Zweiten. Birgit 
Maier-​Katkin zufolge sucht Sanna nur selten den Austausch mit anderen, 
um mit ihnen ihre Eindrücke und Gedanken zu besprechen.462 Doch nicht 
alle Protagonistinnen meiden es, sich anderen mitzuteilen. Immer wieder 
treten in den Exilromanen Verbündete auf, die im gedanklichen Austausch 
mit den weiblichen Hauptfiguren stehen. Ungeachtet dessen, ob sie selbst 
das Gespräch suchen, sind alle vier Protagonistinnen für die Schilderungen 
anderer empfänglich. Sie machen sich die Wahrnehmung Zweiter zueigen, 
ziehen deren Perspektive ihrer eigenen hinzu und sehen so quasi mit den 
Augen des jeweiligen anderen.

Der andere sieht, macht Beobachtungen, die von Bedeutung sind, und 
schildert sie der Protagonistin. Dabei vermittelt er keine pittoresken Schil-
derungen bzw. genaue Bildbeschreibungen einer Situation. Vielmehr erzählt 
er von beobachteten Sachverhalten und seinen Erkenntnissen, die er daraus 
zieht. Er bietet der Protagonistin seinen „scharfsinnig analysierenden […] 
Blick“463 zur Übernahme an. Macht diese sich seine Beobachtungen zueigen, 
kommt es zu einer Verflechtung ihres Selbstgesehenen mit dem des anderen. 
Ein umfassendes Bild der wahrgenommenen faschistischen Gesellschaft ent-
steht.

Keuns Protagonistinnen sehen selbst. Mit Ausnahme von Lenchen gehen 
sie mit offenen Augen durch die Welt und beobachten. Warum also sollten 
sie von der Sicht eines anderen Gebrauch machen? Dies ist nur dann sinn-
voll, wenn der andere über eine Perspektive, Wissen und Bildung verfügt, 
die ihnen fehlen. Sein Blick muss komplementär zu ihrem eigenen sein, um 
ihn so zu erweitern.

In ihrer satirischen Essaysammlung „Wenn wir alle gut wären“ greift 
Keun das Thema des anderen, dessen Sicht als Ergänzung herangezogen 
wird, auf und legt dar, unter welchen Bedingungen eine Blickübernahme 
sinnvoll ist. Die Erzählerin schildert, sie „lasse […] sich gerne von […] 
klugen Leuten belehren“464. Doch berichteten ihr zehn verschiedene Leute 
deren jeweilige Sicht der Dinge, verwirre sie das so sehr, dass sie daraus kei-
nerlei Nutzen ziehen könne. Wird der Blick übernommen, dann nur von 

462	 Maier-Katkin, B.: „Alterity, Alienation, and Exile in Irmgard Keuns’s Nach Mitter-
nacht“. S. 305, Z. 31 f.

463	 Siegel, E.-M.: „Weibliche Jugend im Nationalsozialismus“. S. 58, Z. 3 ff.
464	 Unger, W. (Hg.): Keun, I.: „Wenn wir alle gut wären“. S. 43, Z. 7 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


98 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

ein oder zwei anderen. Sie erteilt zudem unqualifizierten Beobachtern eine 
Absage. Sie lehnt Männer ab, die ihr immer wieder politische Prognosen als 
Tatsachen vermitteln wollen und sich zugleich immer wieder herausstellt, 
dass sie falsch liegen. Es habe „keinen Sinn ihnen andächtig zu lauschen“465, 
auch wenn sie sich verhielten, „als wären sie als einzige in die Geheimnisse 
der Weltgeschichte eingeweiht.“466 Um eine „intellektuelle Bereicherung“467 
liefern zu können, muss sich der andere Beobachter als qualifiziert auswei-
sen. Er muss gebildet sein, in mehr oder minder intellektuellen Kreisen ver-
kehren, eine reife Persönlichkeit besitzen und vom Weltgeschehen unter-
richtet sein, um Gesehenes in eine weite Spannbreite von bisherigem Wissen 
einordnen und es damit in Verbindung setzen zu können. Es ist vor allem 
der spezielle Standpunkt eines qualifizierten anderen, der ihn mit seinen 
Beobachtungen zu einer hilfreichen Zwischeninstanz macht. Er besetzt eine 
Perspektive, vor der die Protagonistin aufgrund ihrer Herkunft, ihres Alters 
und ihrer Bildung ausgeschlossen ist.

Wie schon Gilgi in ihrem Freund Pit diesen qualifizierten Beobachter 
gefunden hat,468 wendet sich das Mädchen an seinen Nachbarn Kleinerz, „der 
mindestens 40 Jahre alt ist“469. Anders als in Maier-Katkins Einschätzung 
Sannas sucht das Mädchen bewusst den Austausch mit ihm. Es bespricht 
sich mit ihm, denn es weiß, dass er es versteht.470 Er ist sein „heimliche[r] 
Verbündete[r]“471, wenn es darum geht, die Welt der Erwachsenen in den 
Blick zu nehmen.

Demgegenüber sucht zwar Sanna nicht bewusst den Austausch mit 
einem anderen Beobachter. Doch sie ist wie das Mädchen bereit, den Blick 
eines anderen ihrem eigenen hinzuzuziehen. Zum Teil übernimmt ihr Stief-
bruder Algin, der ein berühmter Schriftsteller und 17 Jahre älter als sie ist, 
diese Rolle des qualifizierten Beobachters. Sannas Meinung nach erscheint 
„Algins Kopf […] geeignet dazu“472, kluge Beobachtungen anzustellen. 
Ebenso dient Franz’ bester Freund Paul ihr durch seine Beobachtungen als 

465	 Ebd. Z. 13.
466	 Ebd. Z. 15 f.
467	 Bescana Leirós, C.: „Gender- und Machttransgression im Romanwerk Irmgard 

Keuns“. S. 164, Z. 10 f.
468	 Barndt, Kerstin: „Sentiment und Sachlichkeit. Der Roman der neuen Frau in der Wei-

marer Republik“. Köln, 2003. S. 131, Z. 33 ff.
469	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“, S. 7, Z. 4 f.
470	 Marchlewitz, I.: „Irmgard Keun“. S. 126, Z. 25 f.
471	 Ebd. Z. 27 f.
472	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 11, Z. 20 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


992.5  Arten des Sehens: Nur den eigenen Augen trauen?

hilfreiche Quelle. Meist ist es jedoch Heini, der Sanna „alles mal auseinan-
der […] setzt“473. Der 40-Jährige war früher ein bekannter Journalist. Schon 
durch seinen Beruf eignet er sich als Beobachter gesellschaftlicher und poli-
tischer Entwicklungen.474

Kully kann ihren Blick durch zwei Beobachter speisen. Ihre Mutter 
macht sie zur Vertrauten. Sie vermittelt ihr lebenspraktische Beobachtun-
gen, die sie gesammelt hat. Doch fragt Kully gezielt bei der Mutter nach, 
ist diese nicht immer bereit, dem Kind ihre tatsächliche Sicht der Dinge 
mitzuteilen, so etwa nach dem Selbstmord des Onkels.475 Häufig fragt Kully 
bei ihrem Vater, einem Schriftsteller, nach. Er legt ihr seinen intellektuellen 
Blick dar.

Lenchen wendet sich an Karl als zusätzlichen Beobachter. Er ist Arzt, 
41 Jahre alt und im Ausland aufgewachsen, weshalb Lenchen ihn für sehr 
klug hält.476 Doch der geistige Austausch bleibt einseitig. Karl belehrt sie, 
während Lenchen selbst nicht mit ihm sprechen kann. Während der Zug-
fahrt bieten sich ihr zwei weitere Blicklieferanten an, zum einen in Gestalt 
des pensionierten Beamten, der gerne noch mehr vom NS-System erzählen 
würde, dem jedoch kein Gehör mehr geschenkt wird, und zum anderen der 
des jungen Mannes. Lenchens Einschätzung nach ist er „der einzige, mit 
dem sie sprechen kann“477.

Bis auf Kullys Mutter, die aufgrund ihrer einfachen Bildung keine 
intellektuelle Sicht der Dinge beizusteuern imstande ist, sind alle in den 
Exilromanen dargestellten Blicklieferanten männlich. Ihrer traditionel-
len Geschlechterrolle entsprechend treten sie als Bildungsträger auf. Wäh-
rend – der Idee der komplementären Ergänzung der beiden Geschlechter 
folgend  – sich im weiblichen Blick der Protagonistinnen Alltagswissen 
versammelt.

Aufgabe des qualifizierten Blicklieferanten ist es, der Protagonistin, 
basierend auf seinem weltmännischen Wissen, vor allem Beobachtungen 
aus dem Weltgeschehen zu vermitteln. Er schildert intellektuelle Refle-
xion sowie Beobachtungen aus der Welt der Erwachsenen und intellektu-

473	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 12, Z. 28.
474	 Rosenstein, Doris: „Bilder und Szenen aus dem ‚Dritten Reich‘. Zum Erzählkonzept 

des Romans Nach Mitternacht von Irmgard Keun“. In: Arend Stefanie und Ariane 
Martin (Hg.): „Irmgard Keun 1905/2005. Deutungen und Dokumente“. Bielefeld, 
²2008. S. 161 – 182. S. 168, Z. 20.

475	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 46, Z. 2 f.
476	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 47, Z. 19.
477	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 104, Z. 4.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


100 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

eller Bohème-Kreise. Mit seinem Überblick über Entwicklungen in großen 
Zusammenhängen und seiner Perspektive eines intellektuell-distanzierten 
Beobachters steuert der qualifizierte Blicklieferant, wenn die Protagonistin 
seine Sicht ihrer eigenen hinzufügt, ihrer handlungs- und alltagsgebundenen 
Perspektive ein auktoriales Moment bei. Hört die Protagonistin den Schilde-
rungen des qualifizierten Beobachters zu, dann häufig mit dem Ziel, „[s]ich 
politisch aufklären [zu, F. P.] lassen“478. Wie schon in Gilgis Aussage über Pit 
finden die Blicklieferanten in den Exilromanen „manchmal ein Wort, das 
alles hell macht“479 für die Protagonistinnen. Denn sie formulieren die „zeit-
genössischen Zustände […] ungeschminkt“480. Sie liefern kritische Beobach-
tungen zur faschistischen Gesellschaft und dem Regime, die „explizit und 
überlegt“481 sind.

Herr Kleinerz schildert dem Mädchen vom Krieg, aus dem er selbst als 
Invalide zurückgekehrt ist. Beispielsweise erzählt er, dass es dort „noch viel 
Schlimmeres“482 gebe als seine Kriegsverletzung. Sanna bekommt von ihren 
Blicklieferanten Beobachtungen über politische Zusammenhänge vermittelt. 
Paul erklärt ihr etwa, dass in anderen Ländern im Gegensatz zu Deutschland 
Freiheit herrsche.483 Kullys Vater gibt ihr seinen Blick auf die Weltpolitik 
weiter. Auch Karl teilt Lenchen seine Beobachtungen zur NS-Ideologie mit. 
Doch meist nutzt er seinen „welterfahrenen […] Eindruck“484, den er auf sie 
macht, um ihr seinen Blick auf sie als einer Lügnerin und lieblosen Person 
zu vermitteln.

Mit dieser Ausnahme scheint es die Aufgabe der qualifizierten Beobach-
ter zu sein, „kritische und […] aufklärerische Botschaft[en]“485 zu vermit-
teln. Ihr Blick liefert eine politische Ebene, von der die Protagonistinnen 
als junge Menschen ohne politische Vorbildung nichts wissen. Die Beob-
achter bekennen sich zur Opposition gegenüber dem NS-System. Sie sind 
gegen das Terrorregime und den Krieg. Durch Sachwissen und Fachbegriffe 
können sie die Dinge unmissverständlich beim Namen nennen. Es ist ihre 

478	 Unger, W. (Hg.): Keun, I.: „Wenn wir alle gut wären“. S. 77, Z. 23.
479	 Barndt, K.: „Sentiment und Sachlichkeit“. S. 131, Z. 36.
480	 Bender, S.: „Lebensentwürfe im Romanwerk Irmgard Keuns“. S. 80, Z. 17.
481	 Bescana Leirós, C.: „Gender- und Machttransgression im Romanwerk Irmgard 

Keuns“. S. 153, Z. 24.
482	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 77, Z. 28.
483	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 94, Z. 5 ff.
484	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 43, Z. 15 f.
485	 Bescana Leirós, C.: „Gender- und Machttransgression im Romanwerk Irmgard 

Keuns“. S. 224, Z. 16 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1012.5  Arten des Sehens: Nur den eigenen Augen trauen?

Aufgabe, den Protagonistinnen mit ihrer Sicht eine Variante der öffentlichen 
Meinung486 und eine „Ahnung von der ‚Verstehbarkeit‘ und Transparenz der 
sie umgebenden Welt“487 zu vermitteln. Ein „Erzieherwerk“488, wie es noch 
Martin an Gilgi vollbringen wollte, sollen sie an ihnen nicht leisten.

Die qualifizierten Beobachter dienen durch ihre „reflexive Perspektive“489 
als Garanten dafür, dass die Exilromane nicht naiv gelesen werden können. 
Wo ihre Beobachtungen einsetzen, wird vom Leser ein ähnlicher Bildungs-
stand verlangt, um ihnen folgen zu können. Stellten die Protagonistinnen 
von sich aus diese Beobachtungen an, wäre ihre Darstellung als einfache 
junge Frauen bzw. Mädchen unglaubwürdig. Keun bedient sich somit eines 
Kunstgriffs, indem sie einen anderen Beobachter als Zwischeninstanz schal-
tet, welcher der Argumentation ein höheres Niveau verleiht. Die Kopplung 
von Protagonistin und qualifiziertem Beobachter ist für die Figuren von 
gegenseitigem Nutzen. Denn während sie durch ihn intellektuelle Einsich-
ten erfährt, beglaubigt sie durch ihre Sympathie ihm gegenüber seine mora-
lische Integrität als Systemkritiker.

Die Protagonistinnen fungieren durch ihr eigenes Sehen als Augenzeu-
ginnen ihrer Lebenswirklichkeit. Doch wenn sie den Ausführungen des qua-
lifizierten Beobachters zuhören, schlüpfen sie zeitweilig in die Rolle einer 
„Ohrenzeugin“490. Mit Ausnahme von Lenchen, die als einzige nicht als 
Erzählstimme auftritt, sprechen sie die Beobachtungen des Blicklieferanten 
in ihrer Schilderung der Ereignisse nach. Indem sie die Sicht des anderen 
in Worte fassen, überprüfen sie zugleich deren Plausibilität und machen sie 
sich zueigen. Zitate, oft in monologischer Form, aber auch einzelne Fremd-
wörter und Fachbegriffe des anderen mischen sich mit nachgesprochenen 
Sachverhalten, welche die Protagonistinnen in eigenen Worten ausdrücken, 
da sie diese selbstständig begreifen. Das Nachsprechen gestaltet sich als ein 
konfirmativer Akt. Indem die weiblichen Hauptfiguren die Sicht des ande-
ren noch einmal aussprechen, vertreten sie diese. Was „Vater sagt“491, „Herr 
Kleinerz […] gesagt“492 oder „Heini […] mal gesagt“493 hat, findet Einzug in 

486	 Marx, L.: „Schattenwürfe“. S. 193, Z. 13 f.
487	 Siegel, E.-M.: „Weibliche Jugend im Nationalsozialismus“. S. 58, Z. 6 f.
488	 Schüller, L.: „Vom Ernst der Zerstreuung“. S. 127, Z. 27.
489	 Bescana Leirós, C.: „Gender- und Machttransgression im Romanwerk Irmgard 

Keuns“. S. 153, Z. 24.
490	 Rosenstein, D.: „Bilder und Szenen aus dem ‚Dritten Reich‘“. S. 168, Z. 28.
491	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 5, Z. 17.
492	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 8, Z. 4 f.
493	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 32, Z. 2 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


102 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

die Blickschilderungen der Protagonistinnen, die somit zu deren „Sprach-
rohr“494 werden. 

Die qualifizierten Beobachter sind als „eine Art zweite Erzählstimme“495 
in den Romanen angesiedelt. Ihre Beobachtungen werden nicht nur zu 
denen der Protagonistinnen, sondern auch zu denen des Lesers. Indem sie 
den weiblichen Hauptfiguren ihr Gesehenes schildern, machen sie das Wei-
terreichen von Beobachtungen zum literarischen Thema. Auf einer poetolo-
gischen Ebene wird damit auch die Blickvermittlung der Protagonistin auf 
den Leser widergespiegelt.

Greifen die Protagonistinnen die Schilderungen des Beobachters auf, 
geht es nicht darum, dass „[d]ie Worte […] sich gut [machen, F. P.], wenn 
man sie anwendet“496. Vielmehr können die von Sachwissen geprägten, mit 
korrekten Fachbegriffen gespickten Erläuterungen der qualifizierten Beob-
achter Sachverhalte oft einfacher und pointierter wiedergeben497 als es die 
Erklärungen der Protagonistinnen vermöchten.

Anders als bei den Reden der Systemanhänger, deren Aussagen den 
Protagonistinnen unzugänglich bleiben, sind die weiblichen Hauptfiguren 
bei den qualifizierten Beobachtern zeitweilen in der Lage, sie zu verstehen. 
Gemäß dem Leitspruch „[e]ntweder versteht das Kind, was […] [er, F. P.] 
sagt oder es versteht es nicht – dann kann’s ihm im schlimmsten Fall nichts 
nutzen“498. Sie können die Sicht der qualifizierten Beobachter oftmals nach-
vollziehen, da sie ihrem gesunden Menschenverstand logisch erscheinen, 
auch wenn ihnen die Bildung für eine theoretisch-abstrakte Auseinanderset-
zung und zum Teil der verwendete Wortschatz fehlt. 

Auch wenn sich die Sicht der jeweiligen weiblichen Hauptfigur teilweise 
aus dem Gesehenen anderer Beobachter speist, verfügt sie letztlich doch über 
nur einen Blick, der ihr als Grundlage für Erkennen und Handeln dient. 
Damit ein einheitlicher Blick entsteht, muss eine Verflechtung der Blick
ebenen stattfinden. Die Protagonistin verknüpft Kenntnisse aus Gesprächen 
mit eigenen Erinnerungen und aktuellen Beobachtungen.499 Sie vermischt 

494	 Stockinger, C.: „«daß man sich mit ein bißchen Nachdenken vieles selbst erklären 
kann»“. S. 12, Z. 33.

495	 Ebd. Z. 31.
496	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 104, Z. 21.
497	 Bescana Leirós, C.: „Gender- und Machttransgression im Romanwerk Irmgard 

Keuns“. S. 224, Z. 17.
498	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 112, Z. 23 ff.
499	 Rosenstein, D.: „Irmgard Keun“. S. 193, Z. 23 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1032.5  Arten des Sehens: Nur den eigenen Augen trauen?

Kommentare500 und Aussagen des anderen mit eigenen Vorstellungen.501 
Zwei unterschiedliche Perspektiven mit jeweils daraus gewonnenen Beob-
achtungen vermengen sich zu einem Blick mit einer erweiterten Perspektive 
und einer Vielzahl von Beobachtungen.502 Aus ihrem eingegrenzten pragma-
tisch-alltagsbezogenen Blick wird einer, der zudem abstrakte, intellektuelle 
Elemente beinhaltet. Indem die Protagonistin die Sicht des anderen ihrer 
eigenen hinzufügt, erfährt ihr Blick einen intellektuellen Zugewinn. Sie 
selbst ist nicht intellektuell, dementsprechend ist es auch ihr Blick nicht. 
Durch die Sicht des anderen bekommt er einen stärkeren Grad an Reflek-
tiertheit und damit an Intellekt. Zum einen da er das Produkt des Sehens 
von zwei Personen darstellt. Zum anderen durch den kognitiven Vorgang 
der Blickmontage. Denn die Protagonistin muss überdenken, wie sich die 
beiden Blicke zusammenfügen lassen. Und schließlich, da der andere über 
intellektuelle Eigenschaften verfügt, damit ihn die Protagonistin überhaupt 
als Blicklieferanten wählt. Hat sich die Protagonistin die Sicht des anderen 
zueigen gemacht, dienen ihr die einzelnen Beobachtungen als gleichwertige 
Versatzstücke ihres Blicks.

Ohnehin gelangen die Protagonistin mit ihrem gesunden Menschenver-
stand und der qualifizierte Beobachter mit seinem Wissen letztlich zur glei-
chen Beobachtung, die alle anderen umfasst: nämlich die, dass der Natio
nalsozialismus falsch ist.503 Die Sicht, wie sie die Protagonistin hegt, wird 
durch die Beobachtungen des anderen vollkommen bestätigt.504 So unter-
schiedlich ihre Perspektiven sind, sie ergeben letztlich das gleiche Bild. Ging 
es in „Gilgi – eine von uns“ noch um das Unverständnis zwischen alltagsbe-
zogener und intellektueller Perspektive, dargestellt in der „fehlgeschlagenen 
Kommunikation“505 zwischen Gilgi und Martin, gelangen die Protagonis-
tinnen in den Exilromanen zu dem Schluss, dass die Beobachtungen des 
anderen richtig sind. 

Einzig zwischen Lenchen und Karl gestaltet sich die Blickübernahme 
nicht konstruktiv. Karls Ausführungen zu seinen Beobachtungen „ver-

500	 Marx, L.: „Schattenwürfe“. S. 196, Z. 17.
501	 Thurner, C.: „Der andere Ort des Erzählens“. S. 120, Z. 16 ff.
502	 Schüller, L.: „Vom Ernst der Zerstreuung“. S. 126, Z. 8.
503	 Bescana Leirós, C.: „Gender- und Machttransgression im Romanwerk Irmgard 

Keuns“. S. 164, Z. 11 ff.
504	 Stockinger, C.: „daß man sich mit ein bißchen Nachdenken vieles selber erklären 

kann“. S. 12, Z. 30.
505	 Horsley, R. J.: „Irmgard Keun. (1905 – 1982)“. S. 236, Z. 12.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


104 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

nebel[n] ihr Hirn“506, lassen sie „verstört“507, „allein und […] verwirrt“508 
zurück. Folglich ist Lenchen nicht in der Lage, mit den von Karl eingespeis-
ten Schilderungen einen einheitlichen, in sich logischen Blick zu konstru-
ieren.

Glückt die Blickübernahme, wie bei dem Mädchen, Sanna und Kully, 
bleibt die Montage des Blicks trotz erfolgreicher Vermengung dennoch 
sprachlich markiert. Der Leser kann weiterhin nachvollziehen, von wem die 
Versatzstücke des dargestellten Blicks ursprünglich stammen. Dass Sehen 
auch mit den Augen eines anderen möglich ist, wird damit betont. Erkennen 
lassen sich die von dem qualifizierten Blicklieferanten herrührenden Beob-
achtungen durch die Nennung von Fremdwörtern und Fachbegriffen sowie 
durch deutlich gemachte Zitate. Stellenweise werden diese als direkte Rede 
wiedergegeben. Eingeleitet etwa durch „[p]lötzlich fielen mir die Worte von 
Paul ein“509 oder „[i]ch habe mich mit dem Herrn Kleinerz […] bespro-
chen, der sagte“510 können diese auch in indirekter Rede erscheinen. Oder sie 
werden von der Protagonistin innerhalb der geschilderten Handlung selbst 
zitiert, beispielsweise nach der Einleitung „[d]a habe ich an Herrn Kleinerz 
gedacht und […] gesagt“511. Ebenso werden teilweise von der Protagonistin 
selbst angestellte Beobachtungen wiedergegeben, mit dem Nachtrag, dass 
diese auch denen des Blicklieferanten entsprechen.512

506	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 38, Z. 21.
507	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 72, Z. 24.
508	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 38, Z. 22 f.
509	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 94, Z. 3.
510	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 35, Z. 9 f.
511	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 15, Z. 5 f.
512	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 118, Z. 6 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1052.6  Berichten von dem, was man gesehen hat

2.6	 Berichten von dem, was man gesehen hat

Ausgehend von den Überlegungen der traditionellen Blicktheorie gilt das 
Sprechen als stereotyp männliche Kompetenz. Das Benutzen von Sprache 
wird als gleichbedeutend mit dem Eintritt in die symbolische Ordnung ver-
standen.513 Es ist für die Subjektwerdung unerlässlich.514 Der Sprecher fun-
giert dabei als Kulturschaffender auf zweifache Weise. Zum einen modifiziert 
er die Sprache, indem er sie benutzt. Zum anderen lässt er mit ihrer Hilfe 
kulturelle Konstrukte in Form von Texten entstehen.515 Die traditionelle 
Blicktheorie schließt die Frau vom Subjektstatus aus, da ihr das Phallische 
fehlt. Stattdessen schreibt sie ihr die Rolle einer passiven Repräsentations-
fläche zu, in die Text hineingelegt wird,516 wenn ein männlicher Betrachter 
sie beschreibt. Ist die Frau nur ein Bild dessen, was der Mann in ihr sieht, 
so die Blicktheorie, kann auch ihre Sprache nur ein Bild der Welt jenseits 
der kulturellen Realität entwerfen.517 Weibliches kulturelles Sprechen scheint 
damit unmöglich.

In Keuns erstem Roman findet Gilgi tatsächlich noch „keine Worte um 
sich verständlich zu machen“518. Doch die Protagonistinnen in den Exil
romanen erzählen, mit Ausnahme von Lenchen, ihre Geschichte selbst. Sie 
treten als Erzählstimme auf und berichten von dem, was sie gesehen haben. 
Der Grund dafür ist nicht, „dass sie als Frau nicht gut schweigen“519 kön-
nen. Vielmehr hat ihr Blick etwas wahrgenommen, wovon sie nun anderen 
berichten müssen, da es ihnen wichtig erscheint. Das traditionelle weibliche 
Blickobjekt ist durch seine eigene Sicht zum Subjekt geworden und beginnt 
zu sprechen.520 Wer etwas sieht, kann auch davon erzählen. Das Erringen der 
einen Kompetenz stellt zugleich das der anderen dar. Gerade, weil Lenchen 
ihrem Blick nicht traut, gelangt sie zu keinem eigenen Eindruck und kann 
folglich auch nicht in die Erzählerrolle schlüpfen. Als Vertreterinnen des 
Typus der Neuen Frau verfügen Sanna, Kully und das Mädchen über genug 
Selbstbewusstsein, sich die Kompetenz zuzutrauen. Wie schon Gilgi haben 

513	 Meyer-Kalkus, R.: „Blick und Stimme bei Jacques Lacan“. S. 222, Z. 27.
514	 Lauretis, T. de: „Alice Doesn’t“. S. 22, Z. 24.
515	 Lauretis, T.de: „Alice Doesn’t“. S. 35, Z. 20 f.
516	 Lauretis, T. de: „Alice Doesn’t“. S. 13, Z. 32 f.
517	 Bronfen, E.: „Nur über ihre Leiche“. S. 104, Z. 10 ff.
518	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 86, Z. 20.
519	 Keun, I.: „Scherz-Artikel“. S. 7, Z. 1.
520	 McCormick, Richard W.: „Gender and Sexuality in Weimar modernity: Film, Litera-

ture and New Objectivity“. New York und Hampshire, 2001. S. 134, Z. 28.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


106 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

sie „Augen, die sprechen, […] die schreien“521 wollen. Doch anders als diese 
finden sie Worte, um sich mitzuteilen. Und sie müssen es auch, da Sprache 
für sie die einzige unmissverständliche Ausdrucksweise gegenüber anderen 
ist.522

In dieser Erzählerfunktion werden sie zu Kulturschaffenden. Indem sie 
das Wort als kulturelles Werkzeug ergreifen, bedienen sie sich eines Kon
strukts, das traditionell von Männern geprägt wurde. Jeder Sprecher modifi-
ziert beim Benutzen der Sprache diese zugleich. Doch die Protagonistinnen 
müssen zudem das Sprachmaterial so gestalten, dass für sie als weibliche 
Erzähler eine mit ihrem Wesen übereinstimmende Ausdrucksweise in Wort-
wahl und Stilistik ergibt. Ihr Gesprochenes charakterisiert sie als Sprecher,523 
da es ihre „sozialgeschlechtliche Identität“524 betont. Die Protagonistinnen 
übersetzen ihre visuellen Eindrücke beim Erzählen in Sprache. Dabei tun 
sich ihnen mehrere Ansatzpunkte, sich in die Gestaltung der Übersetzung 
einzubringen, auf. Es liegt an ihnen, welche Worte und Formulierungen 
sie verwenden, welche Aspekte des Gesehenen sie schildern und worauf sie 
näher eingehen. Der weibliche Blick bleibt damit auch in dessen Verbalisie-
rung präsent.

2.6.1	 Die Protagonistin als Reporterin
Das Mädchen, Sanna und Kully fungieren als „Reporterin[nen] [ihrer, 
F. P.] Gegenwart“525. Kully stellt fest: „Mein Unglück war, daß ich gerade 
am Fenster saß“526. Sie sind in eine Zeit hineingeboren, die eine gefährliche 
Lebenswirklichkeit für sie bereithält. Diese erfahren sie mit eigenen Augen. 
Denkt „Das kunstseidene Mädchen“ Doris noch, sie müsse ihre Geschichte 
erzählen, weil sie „ein ungewöhnlicher Mensch“527 ist, ergreifen die Prota-
gonistinnen der Exilromane das Wort, da sie zu einer ungewöhnlichen Zeit 
ihre Jugend verbringen. Sie erleben die von Militarismus und Faschismus 

521	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 213, Z. 25 f.
522	 Maier-Katkin, B.: „Alterity, Alienation, and Exile in Irmgard Keun’s Nach Mitter-

nacht“. S. 306, Z. 22.
523	 Maier-Katkin, B.: „Alterity, Alienation, and Exile in Irmgard Keun’s Nach Mitter-

nacht“. S. 309, Z. 20.
524	 Scott, J. W.: „Gender“. S. 426, Z. 19 f.
525	 Blume, G.: „Irmgard Keun“. S. 179, Z. 35.
526	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 84, Z. 15 f.
527	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 58, Z. 17.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1072.6  Berichten von dem, was man gesehen hat

geprägte Gesellschaft mit528 und durchleben sie exemplarisch. Sie sammeln 
„Erfahrungsmaterial“529 in Form von Eindrücken, das sie nutzen, um sich 
bei dessen Schilderung vom Leser begleiten zu lassen. 

Ihre Perspektive ist diejenige einer direkt Involvierten mit einem 
bestimmten, begrenzten Blickfeld. Sie berichten als Augenzeugen von dem, 
was direkt um sie geschieht.530 Ihr weiblicher Blick wird zu dem des Lesers. 
Sie sehen für ihn stellvertretend mit. Indem dieser das Gesehene mitverfolgt, 
wird er in das Geschehen hineingezogen und erlebt den Alltag in der darge-
stellten Gesellschaft selbst. 

Das Mädchen durchlebt exemplarisch eine Kindheit Ende des Ersten 
Weltkriegs. Es lässt den Leser in dem als Kindheitserinnerungen angelegten 
Roman daran teilhaben und zeigt ihm seine persönlichen Eindrücke von 
den Erwachsenen und deren Verhalten. Der Kampf um das eigene Überle-
ben im einsetzenden NS-System ist Sannas Reportagegegenstand. Sie durch-
lebt stellvertretend die direkte Auseinandersetzung mit dem Regime, etwa 
indem sie selbst denunziert wird und ihre Freunde in Schutzhaft kommen. 
Sie vermittelt ihren Eindruck von der faschistischen Gesellschaft und dem 
Verhalten der Menschen. Kully wiederum schildert eine Kindheit im Exil. 
Sie berichtet von ihrem Eindruck vom Kampf der Eltern um das Überleben 
der Familie und von der Stimmung in der Emigration. Als einzige der Pro-
tagonistinnen übernimmt demgegenüber Lenchen keine Reporterfunktion. 
Sie verlässt sich nicht auf ihren Blick und erzählt nicht selbst von den Ereig-
nissen um sie. 

Das Mädchen, Sanna und Kully hingegen scheinen sich ihrer Aufgabe 
als Reporterinnen bewusst zu sein. Stellenweise nehmen ihre Schilderun-
gen den Tonfall eines „Botenberichts“531 an. Die Schilderungen gestalten sich 
als Montagen von äußerer Handlung bzw. Zeitgeschehnissen und ihrem 
persönlichen Eindruck davon. Die Protagonistinnen erfüllen zugleich „die 
Rolle als Erfahrungsinstanz und als […] Kommentatorin“532 der Ereignisse.

Als Reporterinnen berichten sie direkt vom Ort des Geschehens, mitten 
aus der Gesellschaft heraus. Das Mädchen erzählt aus dem Bürgertum, Kully 
aus dem Exil und Sanna zugleich aus dem einfachen Bürgertum als auch aus 
Bohème-Kreisen. Dabei schildern sie die Ereignisse in ihrer Abfolge und wer-

528	 Erpenbeck, Fritz: „Eine Frau tritt an die Front. Zu Irmgard Keuns Roman „Nach Mit-
ternacht““. In: „Internationale Literatur 7/6 (1937)“. S. 139 – 142.

529	 Siegel, E.-M.: „Weibliche Jugend im Nationalsozialismus“. S. 76, Z. 30 f.
530	 Rosenstein, D.: „Irmgard Keun“. S. 174. Z. 26.
531	 Häntzschel, H.: „Irmgard Keun“. S. 82, Z. 35.
532	 Siegel, E.-M.: „Jugend, Frauen, Drittes Reich“. S. 55, Z. 13 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


108 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

den so zur „Chronik-Schreiberin“533. Sie liefern einen „Zeitzeugenbericht“534 
einer begrenzten Zeitspanne. Das Mädchen berichtet von seiner Kindheit 
bis zum Beginn der Pubertät und damit von den Ereignissen zwischen 1918 
bis 1920, Sanna von der Zeit von 1933 bis 1936, also von der Machtergrei-
fung durch die Nationalsozialisten bis zu ihrer persönlichen Flucht ins Exil, 
und Kullys Bericht deckt den Zeitraum von 1936 bis 1937 ab und zeigt die 
Ereignisse auf, die sich auf den Stationen des Exils währenddessen ereignen. 
In „Nach Mitternacht“ wird dabei die tatsächliche Romanhandlung auf drei 
Tage beschränkt. Doch auch auf räumlicher Ebene sind die Reportagen der 
Protagonistinnen begrenzt. Die geschilderten Ereignisse finden an einem 
festgelegten Ort statt. So spielt sich „Das Mädchen, mit dem die Kinder 
nicht verkehren durften“ in der Familie und Nachbarschaft der Protagonis-
tin und „Nach Mitternacht“ zunächst kurzzeitig bei der Tante und dann bei 
dem Bruder in Frankfurt ab. Zwar wird in „Kind aller Länder“ diese räumli-
che Begrenzung aufgehoben, da auf der Flucht kein einheitlicher Ort mög-
lich ist. Dennoch vermitteln die spezielle Exilstimmung und nicht zuletzt 
die einander stets gleichenden Hotelzimmer zumindest atmosphärisch auch 
hier den Eindruck eines begrenzten Raums.

Außer in „D-Zug dritter Klasse“ wird in den Exilromanen die darge-
stellte gesellschaftliche und politische „Katastrophe […] durch den Blick“535 
der jeweiligen Protagonistin beschrieben. Sie dient quasi als „Kamera“536 
für die Berichterstattung. Sie kann nur das zeigen, „was sie kennt und was 
sie sieht und was sie hört“537. Zudem entscheidet sie als Reporterin, welche 
für die Situation charakteristischen Ausschnitte sie in ihren Schilderungen 
wiedergibt. Das Mädchen wählt entscheidende Szenen seiner Kindheit, wie 
etwa das Kriegsende oder seine erste Liebe. Sanna gibt krisenhafte Momente 
in ihrem Überlebenskampf im NS-Regime wieder, so zum Beispiel Heinis 
Selbstmord und ihre Flucht ins Ausland. Kully berichtet von den verschie-
denen Stationen des Exils. Dabei lassen die Protagonistinnen zum Teil die 
Ereignisse für sich selbst sprechen.

533	 Louven, Erhard (Hg.): Thelen, Albert Vigoleis: „Die Literatur in der Fremde. Litera-
turkritiken. Herausgegeben, aus dem Niederländischen übersetzt und mit einem Vor-
wort von Erhard Louven“. Bonn, 1996. S. 228, Z. 6.

534	 Blume, G.: „Irmgard Keun“. S. 127, Z. 24.
535	 Bescana Leirós, C.: „Gender- und Machttransgression im Romanwerk Irmgard 

Keuns“. S. 214, Z. 2.
536	 Siegel, E.-M.: „Jugend, Frauen, Drittes Reich“. S. 55, Z. 16.
537	 Kreis, Gabriele: „Frauen im Exil. Dichtung und Wirklichkeit“. Darmstadt, 1988. 

S. 205, Z. 22 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1092.6  Berichten von dem, was man gesehen hat

Indem sie ihre eigene Geschichte erzählen, betonen sie ihren Status als 
exemplarisch herausgegriffenen Fall, der für die allgemeine Situation, die sie 
schildern wollen, typisch ist. Sie berichten von einer Kindheit gegen Ende 
des ersten Weltkriegs bzw. einer im Exil oder von einem exemplarischen 
Leben einer jungen Frau im NS-Staat.

Ferdinand, der Protagonist aus Keuns Nachkriegsroman, erzählt, ihm 
seien „Erlebnisberichte […] langweilig, weil sie meistens gelogen sind 
[…].“538 Tatsächlich handelt es sich bei den Exilwerken um fingierte Repor-
tagen. Macht sie das weniger aussagekräftig bezüglich des Gegenstands, von 
dem sie berichten? Die Romane erzählen von Personen, wie sie in der zeit-
genössischen Gesellschaft vertreten waren, und von Ereignissen, die so oder 
in ähnlicher Form vielfach stattfanden. Der Gegenstand der Reportagen, der 
Faschismus und seine bedrohlichen Folgen für die Bevölkerung, ist somit 
real existent. Nur wird von ihm, anders als in journalistischen Reportagen, 
in literarischer Form anhand fiktiver Beispiele berichtet.

2.6.2	 Sprache und Stil
Die Sprache, die das Mädchen, Sanna und Kully für ihre Blickschilderungen 
verwenden, ist „Sprache im – nicht Sprache des Nationalsozialismus“539. Die 
Protagonistinnen ziehen sich von der öffentlichen NS-Sprache in ihre ganz 
persönliche zurück.540 Indem sie als einzelne Personen die Sprache für sich 
individuell gestalten, bringen sie das totalitär aufoktroyierte Ideologiespra-
chengerüst von der Basis aus ins Wanken.541 Ihr Gesprochenes wirkt „unzen-
siert“542. Damit prangert es die offizielle Sprache im faschistischen Deutsch-
land an, die sich nicht nur im NS-Verwaltungsapparat, sondern auch 
innerhalb der Bevölkerung nach der Machtergreifung durch die Faschisten 
ausbreitet. Selbst die Alltagssprache scheint im brauen Deutschland ideo-
logiebehaftet zu sein. Da es also gilt, jedweder innerhalb der faschistischen 
Gesellschaft bestehenden Form von Sprache zu misstrauen,543 konstruieren 

538	 Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 112, Z. 28 f.
539	 Siegel, E.-M.: „Weibliche Jugend im Nationalsozialismus“. S. 78, Z. 3.
540	 Maier-Katkin, B.: „Alterity, Alienation, and Exile in Irmgard Keun’s Nach Mitter-

nacht“. S. 310, Z. 2 f.
541	 Maier-Katkin, B.: „Alterity, Alienation, and Exile in Irmgard Keun’s Nach Mitter-

nacht“. S. 307, Z. 34 ff.
542	 Viebrock, Katharina: „Von weiblicher Freiheit. Figuren bei Virginia Woolf, Irmgard 

Keun, Jean Rhys“. Königstein, 2002. S. 65, Z. 17.
543	 Pasche, W.: „Exilromane“. S. 115, Z. 35.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


110 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

sich die Protagonistinnen eine neue. Beim Eintritt in die männlich domi-
nante symbolische Ordnung müssen sie es als weibliche Sprecher ohnehin, 
wenn auch in weniger krasser Abgrenzung. Aus ihrem „bunte[n] sausen-
de[n] Wortknäuel von Gedanken“544 beginnen sie eigene „Worte [zu, F. P.] 
stricken“545.

Wie die Protagonistinnen aus den Werken der Weimarer Republik ver-
wenden Sanna, Kully und das Mädchen dafür „Alltagworte“546 aber auch 
Dialektbegriffe in „hauptsächlich Kölsch“547, Abkürzungen sowie von den 
qualifizierten Beobachtern zitierte politische Begriffe. Sie scheinen wie ihre 
literarischen Vorgängerinnen Gilgi und Doris „überfüttert [von, F. P.] fetten 
Worten und […] ewige[m] Gequatsche“548. Stattdessen gebrauchen sie eine 
pointierte, nüchterne und „unprätentiös[e]“549 Sprache, wie sie der Ästhetik 
der Neuen Sachlichkeit entspricht. Statt komplizierter Formulierungen und 
Satzstrukturen, wählen sie „ein schnelles Hintereinander“550 in ihren Schil-
derungen. Aufgrund des breiten Spektrums ihrer Wortwahl, der so entste-
henden Melange verschiedener Sprachebenen sowie dem Aneinanderreihen 
von Eindrücken geschuldeten raschen Tempo ihres Erzählens gelingt es dem 
Mädchen, Sanna und Kully, sich sprachlich größtmöglich dem Gesehenen 
anzunähern und es treffend wiederzugeben.551

In der Haltung, das Sprachmaterial zu verwenden, das jeweils am bes-
ten den Sinneseindruck wiedergibt, zeigt sich das pragmatische Denken der 
Neuen Frau. Erzählt wird in einem „spritzig kindlich[…] [wirkenden, F. P.] 
Plauderton“552, der durch immer wieder auftretende Grammatikfehler bzw. 
Abweichungen von der Standardspracheund die „häufig[e] Verwendung der 
Konjunktion ‚und‘“553 geprägt ist. Die Schilderungen scheinen als erzählten 
die Protagonistinnen „ein bißchen wirr […] vielleicht, ein bißchen hastig 
und durcheinander“554. Keun hängt den Stil ihrer Exilromane vordergründig 

544	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 46, Z. 5.
545	 Ebd. Z. 6.
546	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 148, Z. 10.
547	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 8, Z. 6.
548	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 103, Z. 15 f.
549	 Jordan, Christa: „Zwischen Zerstreuung und Berauschung. Die Angestellten in der 

Erzählprosa am Ende der Weimarer Republik“. Frankfurt am Main, 1988. S. 64, Z. 30.
550	 Rosenstein, D.: „Irmgard Keun“. S. 186, Z. 33.
551	 Marchlewitz, I.: „Irmgard Keun“. S. 154, Z. 13 ff.
552	 Rosenstein, D.: „Irmgard Keun“. S. 157, Z. 23 f.
553	 Pasche, W.: „Exilromane“. S. 114, Z. 25 f.
554	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 96, Z. 1 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1112.6  Berichten von dem, was man gesehen hat

tief. Zum einen bildet sie damit das junge Alter und das niedrige Bildungs-
niveau ihrer Frauenfiguren, gerade in Abgrenzung zum gebildeten sprachlich 
qualifizierten männlichen Blicklieferanten, ab. Zum anderen scheint dieser 
Stil ein bewusst inszeniertes Gegenmodell zum NS-Überlegenheitsdenken, 
seinen schwülstigen Formulierungen und dem faschistischen Floskeltum 
darzustellen.

Denn tatsächlich verbirgt sich hinter dieser vordergründig einfachen Sti-
listik eine kunstvoll kreierte. Das Mädchen, Sanna und Kully wissen, wie sich 
Erwachsene555 und gebildete Leute ausdrücken. An einzelnen Stellen erscheint 
daher ihre „Sprache ungewöhnlich reif für sie.“556 Wie ausgefeilt ihre Stilistik 
ist, zeigt sich besonders bei „assoziative[n] […] Mitteil[ungen]“557 der Pro-
tagonistinnen. Kunstvoll verknüpfen sie die Übergänge von gegenwärtigen 
Beobachtungen zu früheren Eindrücken innerhalb des Erzählstrangs.558 Was 
die Protagonistinnen schildern, ist das Ergebnis kluger und ernst zu neh-
mender Beobachtungen.

555	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit die Kinder nicht verkehren durften“. S. 39, Z. 12.
556	 Srebrianski Harwell, X.: „The Female Adolescent in Exile Works by Irina Odoevtseva, 

Nina Berberova, Irmgard Keun and Ilse Tielsch”. S. 62, Z. 30 f.
557	 Rosenstein D.: „Irmgard Keun“. S. 186, Z. 33.
558	 Siegel, E.-M.: „Jugend, Frauen, Drittes Reich“. S. 54, Z. 15 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


112 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

2.7	 Der Autor, die Autorin und die Sekretärin

Autorschaft, so Elisabeth Bronfen, setzt eine bestimmte „Position in der Kul-
tur“559 voraus: die des in der symbolischen Ordnung etablierten Subjekts. 
Insofern die traditionelle Blicktheorie Frauen den Subjektstatus verbunden 
mit der Fähigkeit, selbst künstlerisch zu agieren, abspricht,560 scheint eine 
weibliche schriftstellerische Tätigkeit ausgeschlossen. Doch das Mädchen, 
Sanna und Kully haben sich innerhalb der gesellschaftlichen Blickkonstella-
tion einen Subjektstatus errungen. Sie sehen und beschreiben das Gesehene. 
Damit übernehmen sie Aufgaben und Kompetenzen ähnlich denen eines 
Autors. 

In den Exilromanen wird nie direkt von Autorinnen gesprochen. Dafür 
gibt es in Keuns Figureninventar eine andere feste Größe, die schriftstelle-
rische Tätigkeit unmittelbar als Thema aufgreift: der erfolglose männliche 
Autor. Keuns Werke vertreten die Auffassung, „daß ein Schriftsteller sich 
[…] mühen soll, wahr zu sein.“561 Dieser Aufgabe kann er gegenüber dem 
Lesepublikum nicht mehr nachkommen. Verkörpert durch die Protagonis-
tinnen tritt daher an seine Stelle eine andere Form von Urheberschaft. Die 
Abkehr von dem einen Autorschaftsmodell hin zu dem anderen wird jedoch 
nicht als direkter Übergang gezeichnet. Es erscheint ein Bindeglied zwischen 
beiden, das zum einen an traditionelle Vorstellungen von ausschließlich 
männlicher Autorschaft anknüpft und zum anderen der weiblichen Autor-
schaft der Protagonistinnen den Weg bereitet: die Sekretärin.

2.7.1	 Das Modell des erfolglosen Autors
In Keuns Romanen treten innerhalb des Figureninventars verschiedene 
Autoren auf, die sich durch berufliche Erfolglosigkeit auszeichnen. Wie 
Keun in ihrem Essay „System des Männerfangs“ feststellt, sind dabei die 
Grenzen von Journalisten zu Schriftstellern fließend.562 Letztlich zählen 
beide Gruppen zur Kategorie der Autoren. Stets vertreten sie den Typus 
des Bohèmiens,563 des Schriftsteller-Intellektuellen,564 der einen gebildeten 
Standpunkt einnimmt, sich jedoch bezüglich der Anforderungen, die das 

559	 Bronfen, E.: „Nur über ihre Leiche“. S. 578, Z. 26.
560	 Lauretis, T.de: „Alice Doesn’t“. S. 13, Z. 34.
561	 Unger, W. (Hg.): Keun, I.: „Wenn wir alle gut wären“. S. 35, Z. 16 f.
562	 Unger, W. (Hg.): Keun, I.: „Wenn wir alle gut wären“. S. 79, Z. 20 f.
563	 Rohlf, S.: „Exil als Praxis“. S. 163, Z. 7.
564	 Horsley, R. J.: „Witness, Critic, Victim“. S. 81, Z. 30.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1132.7  Der Autor, die Autorin und die Sekretärin

reale Leben an ihn stellt, als wenig flexibel erweist. Die Notwendigkeit, mit 
ihrer Arbeit für das materielle Überleben zu sorgen, wird häufig nicht von 
ihnen erkannt.

Sannas Bruder Algin wird als vormals berühmter Schriftsteller einge-
führt, eines seiner Werke wurde sogar verfilmt. Er verkehrt zwar wie noch zu 
seinen erfolgreichen Zeiten in gehobenen Kreisen und führt ein luxuriöses 
Leben in einer noblen Wohnung. Doch ihm droht, dieses zu verlieren. Sein 
Freund, der Journalist Heini, feierte früher ebenfalls große Erfolge und ist 
nun auf die finanzielle Unterstützung seines Bekanntenkreises angewiesen. 
Von seinem Einkommen kaum leben kann auch Lenchens Verlobter, der 
Redakteur Alfred Lieder, der sich überdies vergebens als Literat versucht. 
Und auch Kullys Vater Peter, ein bekannter Autor, der Deutschland ver-
lassen hat, um dem repressiven NS-Literaturapparat zu entgehen, verkauft 
kaum noch Bücher und muss sich daher ständig um neue Einnahmequel-
len bemühen. Das Spannungsverhältnis zwischen schriftstellerischer kultur-
schaffender Tätigkeit auf der einen und der Autorschaft als Broterwerb auf 
der anderen Seite wird von allen Autorfiguren nicht gemeistert.

In den Exilromanen werden zwei verschiedene Kategorien von Gründen 
angeführt, die ihre Autorschaft fehlschlagen lassen. Zum einen blockiert das 
NS-System ihre literarische Produktion und die Möglichkeit zu veröffent-
lichen. Die Ausnahmesituation des faschistischen Regimes macht die von 
ihnen angestrebte Form von öffentlicher Autorschaft unmöglich. Wie Keun 
in „Bilder und Gedichte aus der Emigration“ und auch ihre Figur Heini fest-
stellt, gilt der NS-Staat dem Propagandabild zufolge „als vollkommen, und 
wo die Vollkommenheit anfängt, hört die Dichtung auf“565. Nur die Litera-
tur darf veröffentlicht werden, die mit dem System konformgeht. Autoren 
wie Algin stehen unter ständiger Beobachtung des NS-Apparates. Werke wie 
zum Beispiel Algins frühere Bücher, die den faschistischen Vorstellungen 
zuwiderlaufen, werden auf die „schwarze Liste gesetzt“566, verboten und ver-
brannt. Algin und die anderen Autoren müssen stets damit rechnen, bei 
einer der nächsten Säuberungsaktionen ausgesiebt zu werden und damit jed-
wede Veröffentlichungsmöglichkeit zu verlieren, so wie etwa Heini, der „aus 
politische[n] Gründe[n]“567 nicht mehr schreiben darf, nachdem er versucht 
hat, wie eine Maus „durch Piepsen eine Lawine aufzuhalten“568. Das „Elend 

565	 Keun, I.: „Bilder und Gedichte aus der Emigration“. S. 24, Z. 21 f.
566	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 19, Z. 27.
567	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 102, Z. 6.
568	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 189, Z. 11 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


114 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

mit den geistigen Berufen heutzutage“569, wie es die NS-Anhängerin Berta 
sarkastisch bezeichnet, setzt sich selbst nach der Flucht aus Deutschland fort, 
wie das Beispiel von Kullys Vater zeigt. Als deutschsprachiger Autor fehlt 
ihm im Exil die Leserschaft. Zudem muss er trotz seiner kulturellen „Ent-
wurzelung“570 weiterhin literarisch produktiv sein. Wenn der Krieg eintritt, 
verliert er jede Existenzgrundlage, da dann die Verlage im Ausland „keine 
[deutschen, F. P.] Bücher mehr erscheinen lassen“571.

Zum anderen ist es gerade bei Algin sein Verständnis von Literatur 
angesichts des NS-Staats, das ihn als Autor scheitern lässt. Wie schon Doris’ 
Schriftstellerbekanntschaft, genannt „der rote Mond“, der über „Reben-
hügel, wodurch ein Mädchen den Berg runtertanzte“572, schreibt, flüchtet 
sich auch Algin in die „deutschtümelnde Heimatromantik“573, wie sie die 
NS-Führung lesen will, da diese Art der Literatur jede Form von kritischen 
Gedanken von vorneherein ausschließt. Algin, so Sannas Urteil, tut in sei-
nen Geschichten so, „als müsse man jedes Häufchen Kuhmist an sein Herz 
drücken“574. Wie andere Dichter im NS-Apparat schreibt er über die Liebe 
zur „natürlichen Heimat“575 und gefällt sich allmählich in diesem Metier. 
Zudem plant er einen historischen Roman zu schreiben, der die eskapisti-
sche Tendenz seines literarischen Schaffens noch steigern würde. Er hat sich 
in literarische Bereiche geflüchtet, „denen keine Krisensymptome abzule-
sen sind“576. Zeitgenössische, sozialkritische Themen vermeidet Algin. Seine 
Augen sind „ohne Blick nach außen“577. Hatte sein früherer Roman noch 
von dem alltäglichen Überlebenskampf einer einfachen Frau gehandelt und 
damit ein typisch neusachliches Thema aufgegriffen, bringt seine gegenwär-

569	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 74, Z. 1 f.
570	 Unger, Thorsten: „Erinnerungsarbeit. Irmgard Keuns Bilder und Gesichte aus der 

Emigration“. In: Arend. Stefanie und Ariane Martin (Hg.): „Irmgard Keun 1905/2005. 
Deutungen und Dokumente“. Bielefeld 2008². S. 241 – 258. S. 250, Z. 3.

571	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 110, Z. 11 f.
572	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 84, Z. 18.
573	 Bender, S.: „Lebensentwürfe im Romanwerk Irmgard Keuns“. S. 79, Z. 10 f.
574	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 137, Z. 15 ff.
575	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 12, Z. 19.
576	 Rosenstein, Doris: „Nebenbei bemerkt. Boheme-Gesten in Romanen Irmgard Keuns“. 

In: Fischer, Jens Malte; Prümm, Karl und Helmut Scheuer (Hg.): „Erkundungen. Bei-
träge zu einem erweiterten Literaturbegriff. Helmut Kreuzer zum sechzigsten Geburts-
tag. Herausgegeben von Jens Malte Fischer, Karl Prümm und Helmut Scheuer“. Göt-
tingen, 1987. S. 205 – 229. S. 217, Z. 9 f.

577	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 136, Z. 26 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1152.7  Der Autor, die Autorin und die Sekretärin

tige Literatur keine „Kraft zum Kampf“578 gegen die gesellschaftlichen und 
politischen Missstände mehr auf. Seinen Auftrag als wahrer Autor hat er 
damit verwirkt, so Heinis Einschätzung. Algins Zukunft als „künftig[er] 
Nazidichter“579 sei absehbar, umso mehr, als er schon „direkte Annäherung 
an die Partei“580 in Form eines NS-Romans in Betracht gezogen hat.

Die öffentlich auftretenden Autoren sind gezwungen, wollen sie wei-
terhin im NS-System veröffentlichen, an der Realität vorbeizuschreiben. 
Den Bedürfnissen der zeitgenössischen Gesellschaft vermögen sie so nicht 
gerecht zu werden, sie „verraten“581 die Literatur. Ihre Aufgabe als antifaschis-
tische Kulturträger können die öffentlich auftretenden Autoren nicht mehr 
erfüllen.

2.7.2	 Legitimation für weibliches Schreiben
Die dargestellten männlichen öffentlich auftretenden Autoren machen 
durch ihr Scheitern eine Leerstelle auf, die gefüllt werden muss, um anti-
faschistisches Schreiben sicherzustellen. Keuns Romane führen an dieser 
Stelle ein Modell weiblicher Autorschaft ins Blickfeld. Die Protagonistinnen 
erhalten die Chance, sich in der Autorfunktion zu beweisen. Es liegt an 
ihnen, ein neues Verständnis von Autorschaft zu kreieren, welches sowohl 
der repressiven Einflussnahme des NS-Literaturapparates gegenüber öffent-
lich auftretenden Autoren zu entgehen als auch die Gesellschaft abzubilden 
vermag. Durch ihren eigenständigen Blick sind sie in der Lage zu erzählen. 
Sie tun es auch deshalb, da sie als Vertreterinnen des Typus der Neuen Frau 
so pragmatisch denken, dass sie erkennen, dass die Aufgabe, von der zeit-
genössischen Gesellschaft zu erzählen, erfüllt werden muss und sie über die 
nötigen Kompetenzen dazu verfügen.

„Alle Menschen schreiben Romane“582, so die Einschätzung des Verlegers 
Krabbe in einem Gespräch mit Kully. Doch hätten die meisten Menschen, 
gerade Kinder, nicht die Fähigkeit dazu. Das Mädchen, Sanna und Kully 
beweisen demgegenüber, dass sie der Autorschaft sehr wohl gewachsen sind 
– obschon sie diese in spezieller Form ausüben. Sie übernehmen auf der 
Erzählerebene die traditionell männliche Aufgabe eines Autors und prägen 

578	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 143, Z. 30.
579	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 140, Z. 26 f.
580	 Sautermeister, G.: „Irmgard Keuns Exilroman Nach Mitternacht“. S. 30, Z. 3 f.
581	 Häntzschel, H.: „Irmgard Keun“. S. 88, Z. 8.
582	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 64, Z. 21.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


116 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

diese durch ihre Geschlechterrolle. „[W]eibliche[s] Schreiben“583 gestal-
tet sich bei ihnen als ein Erzählen von ihrem weiblichen, alltagsbezogenen 
Standpunkt mitten aus der Lebenswirklichkeit. Sie versuchen, „Eindrücke, 
die sonst verloren gehen würden, festzuhalten und in einem Text zu kom-
primieren“584. Sie beschreiben, was sie „in der Sekunde […] angeht“585. Die 
Beobachtungen, die sie gewinnen, zeigen sich „romanfüllend“586. Indem das 
Mädchen, Sanna und Kully in einer Form von Autorschaft auftreten, haben 
sie endgültig den Objektstatus verlassen.587

Gilgi und Doris, Keuns Protagonistinnen aus den Romanen der Wei-
marer Republik, sind ausgebildete Sekretärinnen. Weiblichkeit und Sekre-
tärin-Sein scheinen in Keuns Werken eng miteinander verknüpft. Das Bild 
von der Frau als Sekretärin fügt sich auf den ersten Blick der traditionel-
len Vorstellung vom Mann als Autor. Die Frau „biete[t] sich an, ihm das 
Manuskript abzuschreiben“588. Sie fungiert damit als reine Übertragungsin-
stanz des von ihm als Kulturschaffenden kreierten Textes. Keun greift diese 
Konstellation bei der Schilderung von Kullys Eltern auf. Kullys Vater, der 
Schriftsteller, bittet seine Frau, seine Manuskripte abzutippen. Sie kommt 
dieser Aufgabe gerne nach. Kullys Mutter verkörpert das Rollenbild der Frau, 
wie es von den blicktheoretischen Überlegungen entworfen wird. Demnach 
ist Weiblichkeit in ihrem Sprechen, Erzählen und Textproduzieren auf die 
Funktion einer Sekretärin festgelegt,589 die selbst nicht als aktiver Teil der 
symbolischen Ordnung auftritt.

Doch für Keuns Protagonistinnen ist das Agieren der Sekretärin im 
Gegenteil ein „existenziell[er] Vorgang“590, der sie zu Subjekten macht. Sich 
als Subjekt in der Lebenswirklichkeit zu bewegen, heißt für sie, diese in Tex-
ten, in Form ihres Erzählens festzuhalten.591 Darin liegt ihr kulturschaffender 
Beitrag. Die Protagonistinnen erdenken sich nichts, sie führen keine kreative 
Tätigkeit aus. Ohne etwas hinzuzufügen oder zu verändern, erfassen sie wie 

583	 Martin, A.: „Kultur der Oberfläche, Glanz der Moderne“. 355, Z. 18.
584	 Wartmann, B.: „Schreiben als Angriff auf das Patriarchat“. S. 110, Z. 10 ff.
585	 Kreis, G. und M. S. Strauss (Hg.): Keun, I.: „Ich lebe in einem wilden Wirbel“. S. 17, 

Z. 26.
586	 Scherpe, K. R.: „Doris’ gesammeltes Sehen“. S. 313, Z. 16.
587	 Lornsen, K.: „Kleinmädchentheorie, Proletarierprotest, weibliche Stadterfahrung“. 

S. 15, Z. 21 ff.
588	 Unger, W. (Hg.): Keun, I.: „Wenn wir alle gut wären“. S. 79, Z. 9 f.
589	 Bronfen, E.: „Nur über ihre Leiche“. S. 578, Z. 13.
590	 Schüller, L.: „Vom Ernst der Zerstreuung“. S. 298, Z. 21.
591	 Schüller, L.: „Vom Ernst der Zerstreuung“. S. 297, Z. 14 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1172.7  Der Autor, die Autorin und die Sekretärin

eine Sekretärin zunächst schlicht die Tatsachen, die ihr nüchterner Blick der 
Neuen Frau wahrnimmt. Ähnlich einem Diktiergerät592 sammeln sie Ein-
drücke und Informationen, um sie vor Flüchtigkeit zu bewahren.

Der nüchterne, zunächst schlicht aufzeichnende Blick wird in Keuns 
Werken als typisch weibliches Wesensmerkmal festgeschrieben. Er ist so eng 
an Weiblichkeit geknüpft, dass ihn die Sekretärinnenfiguren der Werke der 
Weimarer Republik ihren Nachfolgerinnen in den Exilromanen vererben. 
Auch wenn diese nicht mehr explizit in dem Beruf auftreten, tragen sie 
aufgrund ihrer Geschlechterrolle Anleihen an die Sekretärin in Form ihrer 
registrierenden Wahrnehmung der Umwelt. Das Mädchen hält Regelmä-
ßigkeiten im Verhalten der Erwachsenen fest. Sanna macht eine Bestands-
aufnahme der Veränderungen in der Gesellschaft durch den National
sozialismus. In Kullys zeigt bereits ihr Name, der sich an das Schreibgerät 
anlehnt,593 wie existenziell das Aufzeichnen für sie ist. Sie übt das Tippen mit 
der Schreibmaschine und sammelt Fakten zur politischen Lage in Europa. 
Einzig Lenchen knüpft nicht an das Bild der Frau als Sekretärin an. Anstatt 
selbst Eindrücke und Informationen aufzunehmen und festzuhalten, verlässt 
sie sich auf das Gesehene anderer.

Das Sekretärinnen-Sein von Sanna, Kully und dem Mädchen bildet die 
Grundlage ihrer Form von Autorschaft. Ihre Urheberschaft verfolgt keinen 
künstlerisch-gestalterischen Anspruch. Das Mädchen erzählt, es wolle kein 
Künstler sein, da auf diese „kein Verlaß“594 sei. Wie ihre Vorgängerin Gilgi 
maßen sich die Protagonistinnen nicht an, Bücher zu schreiben, da sie sich 
für „allgemeine[n] Durchschnitt“595 halten. 

Von ihrem nüchternen, sekretärinnenhaften Standpunkt aus entwickeln 
sie eine private Form von Autorschaft. Anders als die scheiternden männli-
chen Autoren treten sie in ihrer Aufgabe nicht öffentlich auf, zumal Kully 
und das Mädchen ohnehin noch zu jung für einen Beruf sind. Angesichts des 
totalitären faschistischen Systems, indem man „unter gar keinen Umständen 
in Prosa aufgelöst schreiben darf“596, was sich tatsächlich in der Gesellschaft 
ereignet, bildet das reine Erzählen ihrer Eindrücke ihre Form von Autor-
schaft. Herr Puckbaum warnt das Mädchen, „alle Kunst hätte was furchtbar 

592	 Schon Gilgi scheint mit ihrer Schreibmaschine zu verschmelzen (Schüller, L.: „Vom 
Ernst der Zerstreuung“. S. 296, Z. 15).

593	 Rohlf, S.: „Exil als Praxis“. S. 181, Z. 6 f.
594	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 57, Z. 6 f.
595	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 71, Z. 10.
596	 Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 29, Z. 9 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


118 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

Gefährliches an sich, da sollte[…] […] [es sich, F. P.] fern von halten“597. 
Im faschistischen Deutschland wird jede Art von öffentlicher Autorschaft 
zum Risiko für die eigene Existenz. Auf den privaten Bereich beschränkte 
Urheberschaft birgt dagegen die Hoffnung, dem Repressionssystem zu ent-
kommen.598 Das Mädchen, Sanna und Kully erzählen von ihrer Alltagsper-
spektive aus von den Missständen und Sorgen im menschenverachtenden 
Regime. Damit tragen sie die antifaschistische Erzählkultur, zu der die schei-
ternden männlichen Autorenfiguren nicht mehr in der Lage sind, weiter. 
Das Sehen bildet die Grundlage ihres Erzählens. In der weiblichen Sekre-
tärinnentradition sehen sie „exakt“599, sie verfügen über eine „unbestechli-
che […] Art des Beobachtens“600. Anders als die Autoren, die Ferdinand in 
Keuns Nachkriegsroman dafür anprangert, über Eindrücke zu sprechen, die 
sie selbst nie gemacht haben,601 geben die Protagonistinnen ihre eigenen Sin-
neswahrnehmungen wieder. Sanna, Kully und das Mädchen treten als fin-
gierte Autorinnen ihrer eigenen Geschichte innerhalb der Exilromane auf.

Dabei wird die enge Verbindung von Sehen und Schreiben deutlich. Die 
Protagonistinnen wollen ihren Blick schriftlich festhalten. Wie schon Doris 
schreibt, damit ihre Gedanken „ein Bett“602 haben, finden auch die weibli-
chen Hauptfiguren der Exilromane im Schreiben eine Beheimatung für ihre 
Eindrücke. Das Mädchen verfasst einen Brief an den Kaiser, um ihm seine 
Sicht der Dinge mitzuteilen. Kully möchte, um dem Vater zu helfen, am 
liebsten selbst dessen Roman fertigstellen.

Das Niederschreiben ist für das Modell weiblicher Autorschaft, wie es 
Sanna, Kully und das Mädchen vertreten, jedoch nicht zwingend. Ihre Urhe-
berschaft ist von Mündlichkeit geprägt. Die Protagonistinnen vermitteln ihr 
Bild von der Gesellschaft, indem sie davon sprechen. Dabei treten sie als 
Autorinnen hinter ihrer Geschichte zurück. Da sie diese anderen erzählen, 
verlieren sie den alleinigen Besitz daran und geben sie so für ein mögliches 
Weitererzählen frei. Auf der Figurenebene wird in den Exilromanen damit 
ein Modell von antifaschistischer Autorschaft kreiert, die vom NS-System 
nur schwer unterdrückt oder beeinflusst werden kann.

597	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 196, Z. 8 f.
598	 Dabei bleibt dieses Modell von Autorschaft in den Exilromanen letztlich jedoch ein 

fingiertes, insofern Keun von der Emigration aus als Autorin öffentlich auftritt und 
nur ihre Protagonistinnen als private Kulturschaffende anlegt.

599	 Lorisika, I.: „Frauendarstellungen bei Irmgard Keun und Anna Seghers“. S. 179, Z. 16.
600	 Siegel, E.-M.: „Weibliche Jugend im Nationalsozialismus“. S. 49, Z. 21 ff.
601	 Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 15, Z. 3 ff.
602	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 143, Z. 18.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1192.8  Die Sicht der Dinge – Ausdruck eines weiblichen Humors?

2.8	 Die Sicht der Dinge – Ausdruck eines weiblichen Humors?

Keuns Werke der Weimarer Republik gelten als „unterhaltende[…] Bücher 
mit gesellschaftskritischer Tendenz“603. Kurt Tucholsky und Alfred Döblin 
bezeichneten Keun als eine humoristische Autorin604 und bescheinigten ihr 
damit ein Metier, das als ungewöhnlich für Schriftstellerinnen galt.605 Humor 
findet sich auch in ihren Exilromanen. Doch angesichts des faschistischen 
Regimes ist dieser „von erbarmungsloser Heiterkeit“606 getragen. Sannas 
Überzeugung folgend, man lache „[z]u zweien […] über so vieles, über das 
man alleine weinen würde“607, machen Sanna, Kully und das Mädchen den 
Leser zum Mitwisser ihrer humorvollen Gedanken. Sie blicken zwar nüch-
tern auf ihre Lebenswirklichkeit. Dies bedeutet jedoch nicht, dass sie nicht 
zugleich empfänglich für humorvolle Begebenheiten sind. Ihr Humor ist 
kein Selbstzweck. Er spiegelt die Einstellung der Protagonistinnen wider, 
die der Überlegung folgt, „Wie soll ich denn […] nur leben, wenn ich mich 
über gar nichts mehr freue?“608.

Voraussetzung für den Humor von Sanna, Kully und dem Mädchen ist 
ihr Blick. Da sie ihre Lebenswirklichkeit wahrnehmen und kennen, können 
sie über diese lachen. Erst genaueres Hinsehen ermöglicht es ihnen, den 
Witz hinter Gegebenheiten und dem Verhalten ihrer Mitmenschen heraus-
zufiltern. Der Blick der Protagonistinnen ist von ihrer Geschlechterrolle 
geprägt. Ist es auch ihr Humor?

Das Mädchen, Sanna und Kully sind humorvolle Personen. Sie vertreten 
den „goldene[n], rheinische[n] Humor“609 als Lebenseinstellung. Für sie ist 
es „das Herrlichste, wenn man mit einem zusammen über dasselbe lacht“610. 
So wie ihr eigenes Wesen von der Mischung aus kindlich-jugendlicher Pers-
pektive und wachem Geist geprägt ist, zeichnet sich auch ihr Humor durch 
ein Zusammenspiel von „Naivität und Logik“611 aus. Schlichte Wiedergaben 
komischer Begebenheiten wechseln sich mit scharfen Beobachtungen ab, 

603	 Lorisika, I.: „Frauendarstellungen bei Irmgard Keun und Anna Seghers“. S. 123, Z. 21 f.
604	 Chédin, R.: „«L’ordre froid»“. S. 90, Z. 17 f.
605	 Viebrock, K.: „Von weiblicher Freiheit“. S. 100, Z. 13 f.
606	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 150, Z. 16 f.
607	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 82, Z. 17 f.
608	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 133, Z. 7.
609	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 39, Z. 12.
610	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 201, Z. 6 f.
611	 Rosenstein, D.: „Zum Exilroman Kind aller Länder von Irmgard Keun“. S. 109, Z. 28.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


120 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

sodass eine „unterschwellige[…] Komik“612 die Handlung aller Exilromane 
durchzieht.

Kurt Tucholsky zufolge tragen Keuns Werke einen „Humor wie ein 
dicker Mann“613. Die joviale Selbstsicherheit, mit der die Protagonistinnen 
ihre Erzählung vortragen, scheint der traditionellen weiblichen Geschlechter
rolle zu widersprechen. Umso mehr passt die selbstsichere Haltung jedoch 
zum Wesen der Neuen Frau.

Walter Benjamin stellt fest, „daß es fürs Denken gar keinen besseren 
Start gibt als das Lachen“614. Von ihrer weiblichen alltagsgebundenen Per-
spektive aus erkennen die Protagonistinnen den Humor in Begebenheiten 
ihrer Lebenswirklichkeit. Sie filtern die komischen Beobachtungen heraus 
und geben sie weiter. Beispielsweise berichtet Kully vom Leben ihrer Familie 
in den Hotels, wobei sie stets solange von den Hoteliers hofiert werden, bis 
ihre Zahlungsunfähigkeit auffliegt und ihnen der Rauswurf droht. Immer 
wieder erleben die Protagonistin Situationskomik. Das Mädchen etwa kann 
von einem missglückten Streich berichten, als jedes Kind in seiner Räuber-
bande nach dem Fluten einer leerstehenden Wohnung dachte, ein anderes 
von ihnen hätte den Wasserhahn wieder zugedreht – ohne zu bedenken, dass 
diejenigen, von denen letztlich angenommen wurde, sie hätten es übernom-
men, überhaupt nicht selbstständig denken.615

Das Mädchen, Sanna und Kully erfassen mit ihrem weiblichen, an den 
anderen interessierten Blick die Schwächen ihrer Mitmenschen, die sie poin-
tiert beschreiben.616 Gemeinsam mit dem Leser können sie über die Zeitge-
nossen lachen. Sie zeigen Unstimmigkeiten in deren Reden oder zwischen 
dem Reden und dem tatsächlichen Handeln der Menschen auf. Damit folgen 
sie Hermann Kestens Überzeugung, man müsse „die Leute nur reden lassen, 
wie sie reden, und die Leute werden komisch“617. So erzählt der Regierungs-
rat Sanna, das deutsche Bildungsgut sei ihm so heilig, dass er nicht davon 
sprechen könne, um gleich darauf eben davon zu reden.618

612	 Rosenstein, D.: „Zum Exilroman Kind aller Länder von Irmgard Keun“. S. 107, Z. 23.
613	 Pasche, W.: „Exilromane“. S. 114, Z. 2.
614	 Braese, S.: „Das teure Experiment“. S. 3, Z. 1 ff.
615	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 67, Z. 20 ff.
616	 Martin, A.: „Kultur der Oberfläche, Glanz der Moderne“. S. 352, Z. 28.
617	 Braese, Stephan: „“Die anderen hier wollen ‚wiederaufbauen‘“ – Irmgard Keun im 

Nachkriegs-Deutschland“. In: Braese, Stephan (Hg.): „In der Sprache der Täter. Neue 
Lektüren deutschsprachiger Nachkriegs- und Gegenwartsliteratur“. Opladen und 
Wiesbaden, 1998. S. 43 – 78. S. 73, Z. 4 f.

618	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 73, Z. 3 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1212.8  Die Sicht der Dinge – Ausdruck eines weiblichen Humors?

Ausgestattet mit dem Selbstbewusstsein der Neuen Frau und in deut-
licher Abgrenzung zum NS-Überlegenheitsdenken können Sanna, Kully 
und das Mädchen auch über sich selbst lachen. Dies verleiht ihrem Humor 
Souveränität. Durch ihre Einstellung, sich selbst nicht zu ernst zu nehmen, 
schaffen sich die Protagonistinnen Freiheit innerhalb des totalitären Regi-
mes, die nötig ist, damit Humor überhaupt erst entstehen kann.619 Schlag-
fertig spielen sie mit Worten und Begriffen der Ideologiesprache, wobei sie 
deren Floskelhaftigkeit aufdecken. Sanna macht sich über die im Faschismus 
inflationär gebrauchte Amtssprache sowie „Rang- und Ämterbezeichnun-
gen“620 lustig. Sie berichtet beispielsweise von einer Straße, die beim Führer-
besuch eine „dienstliche Kette von SA-Leuten“621 darstellt. 

Trotz des gefährlichen Gegenstandes ihrer Betrachtungen, der faschisti-
schen Gesellschaft und Politik, hegen Sanna, Kully und das Mädchen keinen 
Galgenhumor, denn sie geben sich demgegenüber nicht geschlagen. Sie wis-
sen als Vertreterinnen des Typus der Neuen Frau, dass es darauf ankommt, 
stark zu sein. In ihrer tapferen Haltung unterscheiden sie sich von dem nur-
mehr verzweifelten Humor in „D-Zug dritter Klasse“.622 Er ist der Exilroman 
mit der bedrückendsten Stimmung und zeichnet die düstere Atmosphäre im 
fortgeschrittenen NS-Staat nach. 

Kennzeichnend für Keuns übrige Exilromane ist die ironische Haltung, 
mit der Sanna, Kully und das Mädchen von ihren Eindrücken erzählen. Von 
ihrem unschuldigen Standpunkt aus zeigen die Protagonistinnen ironische 
Zusammenhänge auf. Da sie sich auf ihre eigenen Beobachtungen stützen, 
verleihen sie diesen einen kindlich-naiven Anschein. Die vorgeführte Ironie 
wirkt so noch entlarvender.623 Die Protagonistinnen wissen diese effektvoll 
einzusetzen. Sie nutzen den versteckten feinen Spott, um ihren Erzählungen 
einen raffinierten Humor zu verleihen. Der Leser wird gezwungen, ebenfalls 
genau hinzusehen, um zum Mitwisser ihres Spotts zu werden.

Die Protagonistinnen berichten von ironischen Gegebenheiten ihrer 
Lebenswirklichkeit. Das Mädchen schildert, wie es gleich den Erwachse-
nen handelt, jedoch von ihnen dafür bestraft wird. Als Reaktion auf die 

619	 Antes, K.: „Ein Leben im Grandhotel Abgrund“. S. 55, Z. 27 f.
620	 Heberger, Alexandra: „Faschismuskritik und Deutschlandbild in den Romanen von 

Irmgard Keun Nach Mitternacht und Edgar Hilsenrath Der Nazi und der Friseur. Ein 
Vergleich“. Osnabrück, 2002. S. 49, Z. 17.

621	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 29, Z. 26.
622	 Horsley, R. J.: „Witness, Critic, Victim“. S. 87, Z. 22.
623	 Waldow, S.: „Kindlicher Sprachgestus als sprachreflexive Erzählform“. S. 147, Z. 12 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


122 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

Nachricht vom Tod der Direktorin fragt es, woran diese gestorben sei,624 
ebenso, wie es später seine Mutter und Tante tun. Doch da es als Kind die 
Frage stellt, wird sein Verhalten von den Erwachsenen nicht geduldet. Ironi-
scherweise weiß das Mädchen vieles besser als die Erwachsenen, es ist ihnen 
jedoch untergeordnet und muss auf sie hören. 

Durch das Mittel der Ironie distanzieren sich die Protagonistinnen vom 
Gegenstand ihres Spottes, sie stehen über ihm. Kann gegenüber persönli-
chen Schwächen der Zeitgenossen, wenn sie nicht ihre politische Überzeu-
gung betreffen, oft eine „verständnis[…]volle Ironie“625 aufgebracht werden, 
wird demgegenüber der NS-Politik und -gesellschaft eine deutliche Absage 
erteilt. Mit „ätzende[r] Ironie“626 wird das faschistische System geschildert. 
Sanna zeigt, dass, je ernsthafter sich das Regime zu geben versucht, es umso 
absurder wirkt. So ähnelt Hitler bei der Parade zum Führerbesuch dem 
„Prinz Karneval“627. Protagonistin und Leser erfahren durch die geschilderte 
Ironie, die im Regime liegt, das „befreiende[…] Erlebnis“628, darüber lachen 
zu können. Die Romane nutzen die Ironie als Möglichkeit einer mehr oder 
minder verkleideten Kritik, die zwar kraftvoll ist, da sie bei wissenden Lesern 
ihre Wirkung erzielt, jedoch weniger angreifbar bleibt als eine unverhohlene 
kritische Äußerung. Damit antworten sie auf den totalitären Verbotsstaat, in 
dem jede öffentliche systemkritische Bemerkung lebensgefährlich ist.

Ironie gilt nicht als typisch weiblich. Die Rationalität, die Beobach-
tungsgabe und der Intellekt, den sie voraussetzt, sind traditionell männlich 
konnotiert. Zugleich entspricht Ironie damit jedoch dem Wesen der Neuen 
Frau. 

Mit Hilfe der Ironie wird in den Exilromanen eine satirische Darstellung 
realisiert. Durch „Komik, Groteske, Verfremdung“629 bringen die Erzählun-
gen der Protagonistinnen Kritik an den Menschen und den Zuständen her-
vor. Den Gegenstand ihres Spottes stellen sie in „übertriebener, verzerrter 
Form“630 dar. In „boshaft-naiven Bemerkungen“631 decken die Protagonis-
tinnen Widersprüche der Lebenswirklichkeit auf, um dort die Kritik anset-

624	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 9, Z. 24 ff.
625	 Unger, T.: „Erinnerungsarbeit“. S. 246, Z. 18.
626	 Lorisika, I.: „Frauendarstellungen bei Irmgard Keun und Anna Seghers“. S. 179, Z. 18.
627	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 35, Z. 19.
628	 Ackermann, M.: „Schreiben über Deutschland im Exil“. S. 37, Z. 33.
629	 Thurner, C.: „Der andere Ort des Erzählens“. S. 116, Z. 12 f.
630	 Ebd. Z. 18.
631	 Erpenbeck, F.: „Eine Frau tritt an die Front“. S. 140, Z. 12.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1232.8  Die Sicht der Dinge – Ausdruck eines weiblichen Humors?

zen zu lassen. Sie äußern sich in satirischer Form über die zeitgenössischen 
Zustände.632

Ziel der satirischen Kritik sind das faschistische Regime sowie die 
Gesellschaft, die den Faschismus ermöglichte und sich nun unter ihm ein-
richtet. Die Protagonistinnen liefern in ihren Bemerkungen eine „satiri-
sche[…] Abrechnung mit der sie umgebenden […] Welt“633. Sie bringen 
deren „Menschenverachtende[s] grell zum Vorschein“634. Damit fügen sich 
Keuns Romane in die Tradition gesellschaftlich-politischer Satiren des 19. 
und 20. Jahrhunderts. Die Äußerungen der Protagonistinnen verurteilen 
den Faschismus entschieden. Die zeitgenössischen Leser sollen angesichts 
des menschenverachtenden NS-Staats wachgerüttelt werden. Die satirische 
Darstellungsform dient als Ultima ratio, gegen das Gesehene im Faschismus 
anzuschreiben.

In Keuns Exilromanen findet sich das Satirische in unterschiedlich starker 
Ausprägung. „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“ 
und „Kind aller Länder“ können zwar als Satire auf die Welt der Erwachse-
nen bzw. auf das Leben im Exil gelesen werden. Doch in beiden Romanen 
tritt der boshaft-bissige Tonfall nur gemäßigt auf. Demgegenüber gestalten 
sich „D-Zug dritter Klasse“ und „Nach Mitternacht“ in ihren Schilderungen 
der faschistischen Gesellschaft satirischer. Die Bemerkungen des Satirikers 
Heini übertragen sich auf Sannas Blick. Sie schildert, man könne es sich 
sparen, auf das Haus ihrer Tante Bomben zu werfen, um dessen Bewohner 
zu vernichten, denn „das besorgt vorher schon die Tant Adelheid“635.

Die satirische Darstellungsweise schwankt zwischen Komik und Ernst-
haftigkeit. Die Schilderungen der Protagonistinnen machen klar, dass es 
sich beim Faschismus um einen todernsten, da lebensbedrohlichen Gegen-
stand handelt. Zwar scheinen die satirischen Bemerkungen unterhaltsame 
„Erlösung“636 vor den gegebenen Grausamkeiten zu gewährleisten. Doch der 
erleichternde Effekt hält nur kurzzeitig an. Denn das Schreckliche besteht 

632	 Naumann, Uwe: „“Preisgegeben, vorzüglich der Lächerlichkeit“. Zum Zusammen-
hang von Satire und Faschismus in der Exilkunst“. In: Fritsch, Christian und Lutz 
Winckler (Hg.): „Faschismuskritik und Deutschlandbild im Exilroman. Herausge-
geben von Christian Fritsch und Lutz Winckler. Mit Beiträgen von Herbert Claas, 
Christian Fritsch, Gertrud Gutzmann, Jost Hermand, Wolf Kaiser, Uwe Naumann, 
Helmut Peitsch, Gert Sautermeister, Jürgen Schütte, Lutz Winckler, Rainer Zimmer“. 
Berlin, 1981. S. 103 – 118. S. 107, Z. 34.

633	 Braese, S.: „Das teure Experiment“. S. 140, Z. 1 f.
634	 Häntzschel, H.: „Irmgard Keun“. S. 79, Z. 29 f.
635	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 16, Z. 6.
636	 Braese, S.: „Das teure Experiment“. S. 142, Z. 26.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


124 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

auch, nachdem es belacht wurde, fort. Der satirische Humor der Protago-
nistinnen ist „bitterernst“637. Das Satirische erscheint als letzte Möglichkeit 
für Humor, bevor der Gegenstand es nicht mehr zulässt.638 Das Lachen droht 
im Halse stecken zu bleiben, wenn in den Exilromanen über die Gesell-
schaft festgestellt werden muss, „daß alle diese rührenden Menschen einan-
der umbringen wollen“639.

Mit ihrem bissigem Witz sowie der notwendigen genauen Kenntnis der 
gesellschaftlichen und politischen Lage gilt die Satire traditionell als männ-
liches Metier, das Keun mit ihren Werken betritt. Die Satire verlangt von 
ihrem Urheber, genau hinzusehen und zu beobachten. Sie läuft einer tradi-
tionellen Auffassung von Weiblichkeit, die sich auf ein versöhnliches, mildes 
Wesen ohne eigenen Blick stützt, zuwider. Doch mit ihrer Klarsicht und der 
Überzeugung, mit der sie vorgetragen wird, entspricht die Sicht der Dinge 
dem Wesen der Neuen Frau. 

Für Keuns Protagonistinnen stellt der Humor ein Mittel zur Verarbei-
tung des Gesehenen dar. Angesichts der faschistischen Gesellschaft bieten 
sich ihnen zwei Reaktionsmöglichkeiten: Sie können entweder darüber 
lachen oder weinen. In den meisten Situationen entscheiden sie sich dafür, 
die Dinge mit Humor zu sehen. Ihre humorvolle Einstellung erweist sich 
als erfolgreiche Methode, sich mit dem Gesehenen auseinanderzusetzen. 
Beschreibt Doris noch, wie das Lachen dazu dient, „den ganzen Ärger von 
gestern und morgen in den Mund zurück[zustopfen, F. P.]“640, hilft es Sanna, 
Kully und dem Mädchen beim Verstehen dessen, was sie sehen. Es bricht 
den natürlichen Widerwillen, sich mit dem Schrecken der faschistischen 
Gesellschaft auseinanderzusetzen und erleichtert es, den Blick aufrechtzu
erhalten, sodass ein längeres Betrachten möglich wird. 

Ihre humorvolle Einstellung als Zeichen von Menschlich- und Herz-
lichkeit grenzt die weiblichen Hauptfiguren vom kalten NS-System ab. 
Humor verbreitet eine Atmosphäre, welche die Schrecken der alltäglichen 
Lebenswirklichkeit erträglicher macht. Doch er verharmlost sie nicht. Wie 
Albert Vigoleis Thelen bemerkt, zeugt Humor vom „Glauben an eine bes-
sere Zukunft, die jetzt [in der Zeit des NS-Regimes, F. P.] fragiler als je 

637	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 112, Z. 6.
638	 So wie es Keun in ihrem Exilgedicht „Der Hofnarr“ beschreibt, in dem der Spaßma-

cher „[m]itten im Dienst […] sein Lachen“ (Horsley, R. J.: „Witness, Critic, Victim“. 
S. 96, Z. 11 f.) verliert.

639	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 140, Z. 27 ff.
640	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 118, Z. 22 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1252.8  Die Sicht der Dinge – Ausdruck eines weiblichen Humors?

erscheint“641. Die humorvollen Betrachtungen in den Exilromanen sollen 
bei der „Überwindung der als defizitär erkannten Realität“642 helfen. Sanna, 
Kully und das Mädchen machen den Mutterwitz zu ihrer Überlebensstra-
tegie, denn wie schon in „Gilgi – eine von uns“ festgestellt wird, rennen 
sich Gegner an „Humor und dem Festhalten ererbter kölscher Art […] den 
Schädel ein“643. Humor dient als Mittel, einen klaren Kopf zu bewahren, 
um weiterhin nüchtern sehen zu können. Er hilft, die Angst angesichts des 
NS-Regimes unter Kontrolle halten und nicht in Angststarre zu verfallen. 

Lenchen dagegen sieht die Dinge nicht mit Humor und blickt einer 
Zukunft gefangen in einer unglücklichen Beziehung, in einem ungeliebten 
Beruf und mittellos entgegen. Wie sie scheinen die humorlosen Figuren 
kaum überlebensfähig. So begeht etwa Heini, der sich letztlich in bitterem 
Sarkasmus ergibt, Suizid. 

Doch angesichts der bedrohlichen Lebenswirklichkeit vergeht selbst 
Sanna, Kully und dem Mädchen zeitweilig der Humor völlig, wenn sie etwa 
die Todesschreie von inhaftierten Systemgegnern, das Horst-Wessel-Lied 
oder von den Schrecken des Krieges hören. In diesen Augenblicken gibt es 
nichts mehr zu lachen.

641	 Louven, E. (Hg.): Thelen, A. V.: „Die Literatur in der Fremde”. S. 228, Z. 12 f.
642	 Jung, Betina: „Heimatlos in Deutschland“. S. 153, Z. 21 f.
643	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 39, Z. 10 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


126 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

2.9	 Der Blick als Voraussetzung für Erkenntnis: Der Durchblick

Die Protagonistinnen der Exilromane blicken auf ihre Umwelt. Doch die 
so gewonnenen Sinneseindrücke wären an sich wertlos, wenn sie nicht dazu 
genutzt werden würden, Erkenntnisse daraus zu ziehen. Um das Gesehene 
als Information nutzbar zu machen, muss es überdacht, in Zusammen-
hänge gebracht, mit anderen Eindrücken abgeglichen sowie Ursachen und 
Erklärungen für das Gesehene gefunden werden. Ziel ist es, dem Wesen 
der Mitmenschen, der Gesellschaft und des Faschismus auf den Grund zu 
gehen. Die Protagonistinnen suchen den Durchblick angesichts der „viele[n] 
Gefahren, [obgleich, F. P.] das alles […] so schwer zu verstehen“644 ist. 

Wie eng Blick und Durchblick in Keuns Werken miteinander verbun-
den sind, zeigt die Tatsache, dass der Blick zum Teil als Synonym für den 
Durchblick verwendet wird. Stellt etwa Doris fest, sie habe in einer Situa-
tion „den richtigen Blick“645 gehabt, drückt sie damit ihr Durchblicken der 
Lage aus. Der Durchblick gestaltet sich in den Exilromanen als ein Sehen 
und Verstehen der Lebenswirklichkeit, als ein Durch-die-Dinge-Hindurch
blicken, um deren Wesen und Strukturen zu verstehen. Erzählt das Mäd-
chen, „[a]lles ist ein Geheimnis, aber [es, F. P.] werde bestimmt noch mal 
dahinter kommen“646, dann spricht es das Konzept des Durchblicks an. Das 
Mädchen, Kully und Sanna sind von dem „Begehren, zu sehen und zu wis-
sen“647, angetrieben. Ist Gilgi häufig noch „zu müde […], um nach einem 
Warum zu suchen“648, wollen die Protagonistinnen der Exilromane ange-
sichts der faschistischen Gesellschaft „wissen, wie das alles […] gekommen 
ist“649. Sie sehen sich selbst in der Verantwortung, dafür zu sorgen, „daß man 
alles auf der Welt allein ’rausfindet“650. Ziel ist ihr persönlicher Durchblick, 
um letztlich sagen zu können: „ich weiß jetzt wirklich Bescheid“651.

Voraussetzung dafür, dass der Blick zum Durchblick führt, ist der Ver-
stand der Protagonistinnen. Als Vertreterinnen des Typus der Neuen Frau 
verfügen sie über einen wachen Geist, nähern sich dem Leben als eigenstän-
dig denkende Personen und sind in der Lage, selbst logische Schlüsse zu zie-

644	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 35, Z. 16 f.
645	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 11, Z. 17 f.
646	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 53, Z. 14 ff.
647	 Bronfen, E.: „Weibliches Antlitz, weibliche Figur, weiblicher Blick“. S. 126, Z. 12.
648	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 245, Z. 1 f.
649	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 27, Z. 10 f.
650	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 174, Z. 11 f.
651	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 208, Z. 24.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1272.9  Der Blick als Voraussetzung für Erkenntnis: Der Durchblick

hen. Dabei zeigt der so gewonnene Durchblick seine weibliche Ausprägung 
vor allem in Bezug auf die Sachverhalte und Gegenstände, die durchblickt 
werden, und die Informationswege, über die dies geschieht.

Keuns Hauptfiguren machen sich ihre Erkenntnisgewinnung als Pro-
zess klar und schaffen sich damit die Voraussetzung, das so gewonnene Bild 
der Lebenswirklichkeit akzeptieren zu können.652 Wie schon Gilgi feststellt, 
„Tatsachen ängstigen mich nicht, mit Tatsachen werd’ ich fertig“653, ziehen 
sie selbst erschreckende Fakten der Ungewissheit vor. Haben die Protago-
nistinnen ihre Mitmenschen, die Gesellschaft und die Politik begriffen, sind 
sie in der Lage, dem Leser ihren Durchblick als Erkenntnisbotschaft zu ver-
mitteln.

2.9.1	 Der Überblick der Zeitspanne: Zurückblicken, sehen, voraussehen
Um zu einem Durchblick über die Lebenswirklichkeit zu gelangen, bedie-
nen sich die Protagonistinnen ihres Sehens auf allen Zeitebenen. Rückblick, 
Blick und Ausblick machen ihr Bild der Umwelt aus: Sie vergleichen zu ver-
schiedenen Zeiten gewonnene Eindrücke und stellen Parallelen bzw. Unter-
schiede fest. Sie haben „das schmale Grenzband […] überschritten, das die 
Nur-Gegenwartsverhafteten von den Vergangenheits- und Zukunfts-Ver-
bundenen trennt“654.

Die Literatur der Neuen Sachlichkeit zeichnet sich durch eine eng 
gesteckte erzählte Zeit aus.655 Der Zeitrahmen der dargestellten Gegen-
wart kann jedoch durch Rückblenden unterbrochen und damit erweitert 
werden.656 Dieser Technik bedienen sich Keuns Exilromane. Der Blick der 
Protagonistinnen gestaltet sich als ein Kaleidoskop aus Erinnerungen und 
gegenwärtigen Eindrücken657, die Erzählbewegung läuft in einem „Vor-und-
zurück, einem Hin-und-her“658. 

Die Erinnerungen der Protagonistinnen werden durch Analepsen in 
die Romanhandlung eingeflochten, um die aktuelle Situation zu erhellen.659 

652	 Bescana Leirós, C.: „Gender- und Machttransgression im Romanwerk Irmgard 
Keuns“. S. 263, Z. 16.

653	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 169, Z. 28 f.
654	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 217, Z. 23 ff.
655	 Chédin, R.: „«L’ordre froid»“. S. 98, Z. 7 f.
656	 Horsley, R. J.: „Witness, Critic, Victim“. S. 88, Z. 9 f.
657	 Horsley, R. J.: „Irmgard Keun (1905 – 1982)”. S. 239, Z. 16 ff.
658	 Rosenstein, D.: „Zum Exilroman Kind aller Länder von Irmgard Keun“. S. 112, Z. 32.
659	 Sautermeister, G.: „Irmgard Keuns Exilroman Nach Mitternacht“. S. 19, Z. 19 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


128 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

Sie zeigen Ursachen für gegenwärtige Phänomene auf und zeichnen Ent-
wicklungen aus der Vergangenheit bis zum momentanen Zeitpunkt nach.660 
Immer wieder machen sich die weiblichen Hauptfiguren ihre Vergangen-
heit bewusst und versuchen mit Hilfe der Retrospektive die Gegenwart zu 
verstehen. Erfahrungen und Betrachtungen, die sie früher gemacht haben, 
prägen den Blick, den sie in der Gegenwart haben. So erinnert sich Sanna 
in „Nach Mitternacht“ während der auf drei Tage begrenzten erzählten 
Romanhandlung an Begebenheiten der vergangenen drei Jahre, sodass sich 
ihr gegenwärtig Gesehenes mit früher gewonnenen Eindrücken vermischt. 
Ebenso blickt Kully in „Kind aller Länder“ während aktueller Erlebnisse 
ihres Exils immer wieder assoziativ auf ehemalige Stationen und Ereignisse 
ihrer Emigration. „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durf-
ten“ ist in der gesamten Romanhandlung als Rückblick der Protagonistin 
auf ihre Kindheit angelegt. Sie erzählt von ihrem gegenwärtigen Standpunkt 
aus von Betrachtungen, die sie als Kind Ende des Ersten Weltkrieges gesam-
melt hat. Innerhalb dieser erzählten Kindheit stellt das Mädchen zudem 
Erinnerungen an frühere Erlebnisse an, wenn augenblicklich Gesehenes es 
an frühere Eindrücke denken lässt. Beispielsweise erinnert sich das Mädchen 
an zurückliegende Weihnachtsfeste, als es die frühere Wohnung der Familie 
betritt.661

In „D-Zug dritter Klasse“ blickt der Erzähler während der geschilder-
ten Zugfahrt in Kurzbiographien der Reisenden auf deren bisheriges Leben 
zurück. Gemeinsam mit ihm blickt so auch Lenchen auf ihre Vergangenheit. 
Momentan Geschehenes erinnert sie an Früheres, so wie etwa ein vor dem 
Zug fliegender Vogel an ihre Rolle als Weihnachtsengel in einem Theater-
stück, bei dem sie an Seilen über dem Saal schwebte.662

Zudem werfen Keuns Protagonistinnen gegen Ende der jeweiligen 
Romanhandlung einen Blick in die Zukunft. Blickt das Mädchen als Puber-
tierende humorvoll663 in seine scheinbar unerreichbare Zukunft als Erwach-
sene, muss Sanna während der Fahrt ins Exil in eine ungewisse Zukunft 
blicken, vor der sie jedoch weiß, dass sie diese mit Franz verbringen will, 
ebenso wie Kully, die sich die Zukunft nur zusammen mit ihren Eltern vor-
stellen kann. Als einzige der Protagonistinnen sieht Lenchen beim Blick in 
die Zukunft ihren eigenen Tod voraus.664

660	 Horsley, R. J.: „Witness, Critic, Victim“. S. 79, Z. 3 ff.
661	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 40, Z. 23 f.
662	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 17, Z. 7 ff.
663	 Da ja vom Standpunkt der späteren Erwachsenen angestellt.
664	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 148, Z. 17.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1292.9  Der Blick als Voraussetzung für Erkenntnis: Der Durchblick

Die Protagonistinnen ziehen Konsequenzen aus dem früher und gegen-
wärtig Gesehenen, um darauf gestützt ein Bild für die Zukunft zu entwer-
fen. Humorvoll aufgegriffen wird das Sehen in die Zukunft vom Mädchen, 
als es die Rolle des Orakels von Delphi spielt.665 Dem Grundsatz aus Keuns 
Exilgedicht „Trost“ folgend „Siehe, was war geschieht wieder.// Und es wird 
wieder geschehen“666 ziehen sie Parallelen für die Zukunft. So weiß Kully 
etwa, dass ihr Vater sie nicht im Café vergessen wird, da er sie auch früher 
abgeholt hat.667 Die Protagonistinnen erkennen Entwicklungen, die sie zu 
Prognosen für die Zukunft weiterspinnen. 

Anders als die übrigen Protagonistinnen blickt Lenchen zwar ebenso 
immer wieder in ihre Vergangenheit. Doch sie nutzt ihre Erinnerungen 
nicht, um daraus für die Zukunft zu lernen, sich etwa von Karl zu tren-
nen, nachdem er sie bereits körperlich angegriffen hat. Lenchen ist nur in 
der Gegenwart verhaftet, einem „graue[n] Mittag, kein Morgen schien ihn 
geboren zu haben und ein grauer Abend […] schien ihm bereit“668.

Gesehene Sachverhalte der Gegenwart ermöglichen Sanna, Kully und 
dem Mädchen einen Weitblick für kommende Konsequenzen669, gerade 
indem sie ihnen als optische Hinweissignale für assoziative Zukunftsprogno-
sen dienen. Sanna erkennt, als sie den blutroten Schal um Franz’ Hals sieht, 
dass er für den Mord an seinem Denunzianten von den Nationalsozialisten 
geköpft werden wird, ebenso wie Systemgegner hingerichtet werden, deren 
Todesschreie Sanna während einer Straßenbahnfahrt am Gefängnis vorbei 
einmal gehört hat.670

2.9.2	 Strategien der Erkenntnisgewinnung
Um zu einem „Verstehen von Warum und Wozu“671 zu gelangen, bedienen 
sich die Protagonistinnen der Exilromane zweier Strategien der Erkennt-
nisgewinnung: dem Verfahren der reflektierten Naivität sowie dem Durch-
leuchten. Die beiden Strategien machen das Gesehene zur Grundlage der 
Überlegungen. Sie unterscheiden sich jedoch in ihrem Vorgehen sowie den 
geistigen Anforderungen, die sie an die Protagonistinnen stellen. Die Ver-

665	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 181, Z. 9.
666	 Keun, I.: „Bilder und Gedichte aus der Emigration“. S. 32, Z. 11.
667	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 7, Z. 17 ff.
668	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 55, Z. 13 ff.
669	 Marx, L.: „Schattenwürfe“. S. 198, Z. 16 f.
670	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 184, Z. 7 ff.
671	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 157, Z. 22.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


130 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

fahren eignen sich für die Analyse unterschiedlicher Sachverhalte, sie ergän-
zen sich daher gegenseitig. So wie schon Gilgis Vorstellungskraft „mal etwas 
weiter“672 läuft und gewohnte eng gesteckte Bahnen verlassen muss, um zu 
einem Durchblick zu gelangen, müssen auch die Protagonistinnen der Exil-
romane kreativ und assoziativ denken. Sie suchen Erkenntnis673 und lassen 
den Leser an ihren Überlegungen und Schlussforderungen teilhaben. Die 
Weiterverarbeitung vom Blick hin zum Durchblick wird für ihn nachvoll-
ziehbar dargestellt. Im alltäglichen Überlebenskampf angesichts der faschis-
tischen Gesellschaft müssen die Protagonistinnen die Bilder, die sich ihnen 
bieten, durchblicken, um Gefahren erkennen zu können. Keuns Hauptfigu-
ren kommen dabei zu Erkenntnissen, die „Schlag auf Schlag ins Gesicht des 
Hitlerfaschismus“674 treffen.

2.9.2.1	 Das Verfahren der reflektierten Naivität
Als eine Strategie, sich das Gesehene in der faschistischen Gesellschaft zu 
erklären, dient das Verfahren der reflektierten Naivität.675 Keuns Protago-
nistinnen blicken von ihrem kindlichen bis jugendlichen Standpunkt auf 
ihre Lebenswirklichkeit. Eine höhere Bildung besitzen sie nicht. Ihre Pers-
pektive wird damit zwar als naiv markiert, aber nicht als einfältig. Die Pro-
tagonistinnen verfügen über eine „natürliche Lebensklugheit“676, gerade in 
Bezug auf praktische Sachverhalte des Alltags, und einen wachen Verstand. 
Diesen nutzen sie, um eigenständig über Gesehenes nachzudenken, bis sie 
zu einem schlüssigen Ergebnis kommen. Sie gehen mit den Bildern, die sie 
eingefangen haben, souverän um. Sie grübeln darüber nach und überdenken 
sie. Die Protagonistinnen kombinieren ihre Beobachtungen mit früheren 
Erfahrungen, um zu Schlussfolgerungen zu gelangen.677 Damit streifen sie 
ihre Naivität bereits während des Erkenntnisprozesses ab.678 Da sie sich selbst 
einen Durchblick verschaffen, machen sie sich von anderen unabhängig und 

672	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 77, 11 ff.
673	 Jung, B.: „Heimatlos in Deutschland“. S. 155, Z. 31.
674	 Arend, S.und A. Martin (Hg.): „Dokumentation der Rezeption in den Zeitschriften 

Das Wort und internationale Literatur“. S. 233. Z. 18 f.
675	 Stockinger, C.: „«daß man sich mit ein bißchen Nachdenken vieles selbst erklären 

kann»“. S. 3, Z. 4.
676	 Lorisika, I.: „Frauendarstellungen bei Irmgard Keun und Anna Seghers“. S. 185, Z. 3 f.
677	 Rosenstein, D.: „Zum Exilroman Kind aller Länder von Irmgard Keun“. S. 109, Z. 31.
678	 Stockinger, C.: „«daß man sich mit ein bißchen Nachdenken vieles selbst erklären 

kann»“. S. 4, Z. 42.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1312.9  Der Blick als Voraussetzung für Erkenntnis: Der Durchblick

fallen auf Täuschungen nicht mehr herein.679 Sie nutzen das selbstständige 
Grübeln als „entlarvende Aktivität“680, mit der sie „schon viel herausgefun-
den“681 haben. 

Durch das Verfahren der reflektierten Naivität erklären die Protagonis-
tinnen sich und dem Leser die wahrgenommene Welt. Sie greifen sich Phä-
nomene der faschistischen Gesellschaft, die ihnen unklar sind, heraus, über-
denken sie und betonen sie damit. Gerade da diese Phänomene zunächst 
unverständlich scheinen, ziehen sie auch das Interesse des Lesers auf sich, 
sodass er zu einer engeren kritischen Auseinandersetzung mit den beobach-
teten Gegebenheiten motiviert wird. Indem die Protagonistinnen den Leser 
an ihrer Erkenntnisgewinnung teilhaben lassen, machen ihre Schlussfolge-
rungen transparent und damit deren Stimmigkeit überprüfbar.

In den Exilromanen findet sich die reflektierte Naivität immer dann, 
wenn den Protagonistinnen die Gründe für beobachtete Phänomene ihrer 
konkreten Lebenswirklichkeit unklar sind. Sie nutzen das Grübeln, um sich 
das Verhalten der Mitmenschen angesichts der faschistischen Gesellschaft 
selbst zu erklären. Ihr Ziel ist es, Sinn in der Welt, die sie sehen, zu finden.682 
Den Ausgangspunkt ihrer Überlegungen bildet stets ein konkreter Vorfall, 
der sie vor Rätsel stellt,683 da er auf den ersten Blick nicht schlüssig erscheint. 
Wie schon Doris sind die Protagonistinnen „ein Mensch, der über alles 
nachdenken muß. Also denke[n]“684 sie. Sie nehmen sich einen Augenblick 
Zeit, um zu überlegen, und untersuchen das eben Gesehene auf mögliche 
Ursachen und Wirkungen.685 Die Protagonistinnen vergleichen es mit bisher 
Erlebten, kombinieren sachlich und logisch. Einzig Kully nutzt bei diesem 
Grübeln neben nüchternen Überlegungen auch ihre kindliche Phantasie. So 
bietet sie immer wieder „magische[…] Deutungskonzepte“686 für Gesehenes 
an, indem sie versucht, reale Sachverhalte mit mythologischen Vorstellungen 
zu erklären. In ihren Augen ist etwa das Verhalten eines Polizisten, der sie, 
nachdem sie einfach über die Straße läuft, anschreit, das eines brüllenden 

679	 Häntzschel, H.: „Irmgard Keun“. S. 62, Z. 26.
680	 Thurner, C.: „Der andere Ort des Erzählens“. S. 103, Z. 26.
681	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 174, Z. 12 f.
682	 Horsley, R. J.: „Irmgard Keun (1905 – 1982)“. S. 234, Z. 35.
683	 Ackermann, M.: „Schreiben über Deutschland im Exil“. S. 28, Z. 30 f.
684	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 12, Z. 5 f.
685	 Maier-Katkin, B.: „Alterity, Alienation, and Exile in Irmgard Keun’s Nach Mitter-

nacht“. S. 305, Z. 14.
686	 Thurner, C.: „Der andere Ort des Erzählens“. S. 106, Z. 15.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


132 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

Löwen, der beruhigt werden will.687 Auch wenn sich Kullys Überlegen zuwei-
len Tieren und Figuren der Phantasiewelt bedient, lässt es sie doch in ihren 
Schlussfolgerungen für die reale Welt zu korrekten Einsichten gelangen. 

Keuns Protagonistinnen belegen, „daß man mit ein bißchen Nachden-
ken sich vieles selber erklären kann und gar nicht fragen braucht“688. Wie das 
Mädchen, dessen Fragen die Erwachsenen zu jeder Tageszeit mit der passen-
den Ausrede ausweichen,689 sind auch die anderen Protagonistinnen häu-
fig darauf angewiesen, sich die Welt selbst zu erschließen, indem sie „ganz 
genau denken“690. Als Vertreterinnen des Typus der Neuen Frau beweisen 
sie damit ihre Selbstständigkeit. Sie führen vor, dass auch scheinbar kom-
plizierte Phänomene des Alltags mit etwas Nachdenken zu verstehen sind, 
zumal man, „[w]enn man ein bißchen nachdenkt, merkt […], daß die Men-
schen schrecklich viel Quatsch reden“691.

Häufig erklärt sich das Mädchen das Verhalten der Erwachsenen und 
die Regeln der Erwachsenenwelt eigenständig. Als die Lehrerin ihm anbie-
tet, ihm zu verzeihen, damit es mit den anderen Schülern zur Beerdigung 
der Direktorin gehen kann, merkt es sehr schnell, dass es der Lehrerin nur 
darauf ankommt, wieder eine gerade Anzahl von Schülern bei dem Trauer-
zug zu haben, damit die Kinder paarweise laufen können.692 Das Verhalten 
der Menschen angesichts des sich in der Gesellschaft immer stärker ausbrei-
tenden Faschismus ist zumeist Gegenstand von Sannas Überlegungen. In 
dem Moment, da sie von der Gestapo aufgegriffen wird, ist ihr rasch klar, 
dass ihre Tante sie denunziert hat. Sanna erschließt sich, dass die Tante sie 
so loswerden wollte, da sie für die Nichte sorgen musste und deren Einfluss 
auf ihren Sohn Franz fürchtete.693 Kully hingegen versucht sich vor allem 
das Verhalten ihrer Eltern zu erschließen. Sie erkennt durch eigenes Schluss-
folgern, dass ihre Mutter beim Warten auf den Verleger ein angestrengtes 
Gesicht macht, da sie ihm das Manuskript ihres Vaters noch nicht geben 
kann und nun überlegt, wie sie dies dem Verleger erklären soll.694

In „D-Zug dritter Klasse“ herrscht mehr als in den übrigen Exilromanen 
eine dem Faschismus geschuldete, einschüchternde Atmosphäre aus gegen-

687	 Thurner, C.: „Der andere Ort des Erzählen“. S. 106, Z. 14 ff.
688	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 35, Z. 26 ff.
689	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 55, Z. 21 ff.
690	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 248, Z. 27.
691	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 155, Z. 4 ff.
692	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 14, Z. 18 ff.
693	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 96, Z. 18 ff.
694	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 62, Z. 11 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1332.9  Der Blick als Voraussetzung für Erkenntnis: Der Durchblick

seitigem Misstrauen, in der es den Figuren schwerfällt, eigene Gedanken zu 
äußern. Doch auch im Stillen denkt Lenchen laut den Schilderungen des 
Erzählers „nicht viel“695 nach. Zumeist findet sie sich damit ab, dass „so vieles 
auf der Welt […] unverständlich [ist, F. P.], fast alle Menschen […] [sind, 
F. P.] unverständlich. Man muß […] sie hinnehmen“696. Sie hat es akzep-
tiert, „keine Ahnung von der Welt“697 zu haben. Erkenntnisinteresse und der 
Drang, sich Dinge selbst zu erklären, sind bei ihr kaum vorhanden. Doch 
mehrmals wird beschrieben, wie auch Lenchen nachdenkt und dabei meist 
zu korrekten Schlussfolgerungen gelangt. So leitet sie etwa vom Gepäck des 
jungen Mannes, bestehend aus einem Heckenrosenstrauß und einer Kiste 
Äpfel, ab, dass von ihm keine große Gefahr, möglicherweise ein systemtreuer 
Denunziant zu sein, ausgeht.698 Doch anders als die übrigen Protagonistin-
nen nutzt Lenchen ihre so gewonnenen Erkenntnisse nicht, um aus ihnen 
Handlungskonsequenzen zu ziehen.

„[I]mmerzu sind in meinem Leben Dinge, die ich nicht weiß“699, stellt 
Doris fest. Wie sie sind auch die Protagonistinnen der Exilromane auf 
ihren gesunden Menschenverstand angewiesen, wenn sie sich Sachverhalte 
erschließen wollen. Zwar liefern ihnen die qualifizierten Beobachter stellen-
weise Erklärungen für Gesehenes. Diese zusätzlichen Informationen können 
jedoch nicht als Ersatz für eigenständiges Nachdenken dienen. Die Protago-
nistinnen müssen ihr „bißchen Verstand für [s]ich“700 nutzen. Dabei zeigen 
sie, dass logisches Denken ausreicht, um zu einem Durchblick zu gelangen. 
Klagt Doris noch, sie sei dazu angehalten, sich dafür zu schämen, wenn sie 
Dinge nicht kennt,701 ist es in den Exilromanen gerade diese von Bildung 
unbeeinflusste Perspektive der Protagonistinnen, die als Garant einer unbe-
fangenen Klarsicht702 auf die faschistische Gesellschaft dient, denn „Exper-
ten sind Irrtümer unterworfen. Ihr Wissen macht sie befangen […]“703. 
Die Protagonistinnen stellen heraus, dass der Faschismus ihrem gesunden 
Menschenverstand widerspricht. Er lenkt das Verhalten der Menschen und 
lässt sie unlogisch, entgegen üblicher Konventionen handeln. Der Leser wird 

695	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 68, Z. 25.
696	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 69, Z. 1 ff.
697	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 48, Z. 22 f.
698	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 91, Z. 2 ff.
699	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 40, Z. 14 f.
700	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 58, Z. 28 f.
701	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 40, Z. 17 f.
702	 Horsley, R. J.: „Witness, Critic, Victim“. S. 78, Z. 26.
703	 Keun, I.: „Scherz-Artikel“. S. 6, Z. 30 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


134 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

durch das Beispiel der weiblichen Hauptfiguren dazu aufgerufen, ebenso 
seinen eigenen Verstand angesichts des NS-Regimes zu gebrauchen. Selbst-
ständiges Denken wird in den Exilromanen zur Waffe im Kampf gegen den 
Nationalsozialismus, der sich wie jede andere Diktatur nur dann hält, wenn 
die Masse der Menschen aufoktroyierte Vorgaben gedankenlos hinnimmt.

2.9.2.2	 Das Durchleuchten
Die Protagonistinnen der Exilromane stehen einer Lebenswirklichkeit 
gegenüber, die von einer komplizierten politischen Lage geprägt ist.704 Wol-
len sie diese begreifen, haben sie in deren „Materie zu dringen“705. Durch die 
qualifizierten Beobachter gelangen sie zwar zu einer Informationsgrundlage 
zum politischen Geschehen. Doch um es in Gänze zu begreifen, müssen sie 
es sich selbst erschließen. 

Die Protagonistinnen durchleuchten Politik, faschistische Ideologie 
und das Weltgeschehen anhand deren Auswirkungen auf ihr eigenes Leben, 
die sie im Alltag erfahren. Mit einem Blick von unten aus ihrer konkre-
ten Lebenswirklichkeit heraus nehmen sie eine durchdringende Perspektive 
ein.706 Sie gelangen damit zu einem Verstehen komplexer Zusammenhänge, 
deren Komponenten, Symptome und Mechanismen sie offenlegen. Sie 
beginnen, das große Ganze zu durchblicken. Damit belegen sie, dass die 
Welt verstehbar und die Politik des Faschismus durchschaubar ist. Wie beim 
Röntgen blicken sie in Sachverhalte hinein und sehen sich darin solange 
um, bis alles klar vor ihren Augen liegt. Schicht für Schicht sammeln sie 
symptomatische Bilder, beleuchten den Gegenstand von allen Seiten und 
setzen die Aufnahmen dann zu einem vollständigen Bild zusammen, das den 
Kern des Gegenstandes samt seiner Auswirkungen sichtbar macht. Einmal 
durchleuchtet verliert der Gegenstand den Schrecken des Ungreifbaren und 
es kann adäquat darauf reagiert werden.

In „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“ durch-
leuchtet die Protagonistin Militarismus und Krieg. Sie beobachtet Arbei-
ter auf deren Heimweg von einer Munitionsfabrik und schildert, dass alle 
Kupfertöpfe der Familie zu Kanonenkugeln eingeschmolzen worden sind. 
Die wirtschaftliche Priorität des Landes scheint auf der Rüstung zu liegen. 
Der Nachbar des Mädchens ist ein Kriegsinvalider, in der Nähe arbeitet ein 

704	 Horsley, R. J.: „Witness, Critic, Victim“. S. 70, Z. 9.
705	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 104, Z. 17.
706	 Horsley, R. J.: „Irmgard Keun (1905 – 1982)“. S. 237, Z. 3 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1352.9  Der Blick als Voraussetzung für Erkenntnis: Der Durchblick

Kriegsgefangener mit traurigem Gesicht und alle Brüder der Mutter sind im 
Kampf ums Leben gekommen. Welche Gefahren und Schrecken die Front 
bereithält, macht ihm auch das Verhalten mehrerer Soldaten auf Heimat
urlaub klar. Lieber wollen sie sich bei seinem kleinen Bruder mit einer 
gefährlichen Krankheit anstecken als zurück in den Kampf zu müssen.

Die faschistische Ideologie und das politische Vorgehen der National-
sozialisten innerhalb der Gesellschaft werden von Sanna durchleuchtet. Sie 
beobachtet soziopolitische Ereignisse und dringt so allmählich in die poli-
tische Sphäre ein.707 Vor Cafés erblickt sie an Juden gerichtete Verbotsschil-
der und ihre Freundin Gerti muss wegen der Rassengesetze ihre Beziehung 
zu einem „Halbjuden“ verheimlichen. Der Antisemitismus wächst sich vor 
Sannas Augen zunehmend aus. Sie erfährt auch, dass Menschen in Konzen-
trationslager gebracht werden, und sie hört vor einem Gefängnis Schreie 
von Kommunisten, die hingerichtet werden. Sanna sieht, wie grausam das 
Regime gegen Andersdenkende vorgeht.

Das Durchleuchten des Exilantenmädchens Kully gilt demgegenüber 
vor allem der Politik und dem Weltgeschehen. Ihre Familie hat Deutschland 
wegen des repressiven NS-Regimes verlassen. Ihre Großmutter, die noch 
dort lebt, ist von Angst gezeichnet.708 Der Ursprung des Terrorsystems lässt 
sich damit für Kully in der früheren Heimat verorten. Aufgrund der aggres-
siven Expansionspolitik lebt die junge Protagonistin mit ihren Eltern auf 
ständiger Flucht. 

Im Gegensatz zu den anderen Protagonistinnen bemüht sich Lenchen 
nicht, die Welt, in der sie lebt, zu durchleuchten. Sie stellt kaum Fragen 
und versucht nur selten zu verstehen. Erst durch Karl hat Lenchen über-
haupt erfahren, „daß Deutschland eine politische Auffassung hat“709. Ein 
Eindrückesammeln, um das politische Geschehen für sich tatsächlich greif-
bar zu machen, bleibt bei ihr aus. 

Im Laufe von „Nach Mitternacht“ merkt Sanna immer mehr, dass die 
Faschisten „die Macht haben, die Menschen, die sie durchschauen, zu zer-
stören“710. Und dennoch lassen sich Keuns Protagonistinnen – mit der Aus-
nahme von Lenchen – nicht von ihrem Vorhaben abbringen, das politische 
Geschehen zu ergründen. Schrittweise kommen sie zu einem Verständnis, 
das nicht nur ihnen, sondern auch dem Leser die Weltpolitik erschließt.

707	 Maier-Katkin, B.: „Alterity, Alienation, and Exile in Irmgard Keun’s Nach Mitter-
nacht“. S. 300, Z. 8.

708	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 147, Z. 16 ff.
709	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 61, Z. 16 f.
710	 Ackermann, M.: „Schreiben über Deutschland im Exil“. S. 39, Z. 26 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


136 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

2.9.3	 Der Durchblick von Politik und konkreter Lebenswirklichkeit
Das faschistische Umfeld, in dem die Protagonistinnen leben, ist durch eine 
starke Verschmelzung von Politik und Gesellschaft gekennzeichnet. Einer-
seits greift das Vorgehen der Nationalsozialisten tief in die gesellschaftliche 
Lebenswirklichkeit der Bevölkerung ein. Es unterwirft den Alltag der Men-
schen seinen Reglementierungen und regelt etwa durch die Rassengesetze 
ihre Liebesbeziehungen. Private Probleme, so die Aussage der Exilromane, 
sind häufig auf politische Ursachen zurückzuführen,711 beispielsweise die 
unglückliche Liebe zwischen Sannas Freundin Gerti und dem „Halbjuden“ 
Dieter Aaron. Andererseits ist es die Gesellschaft, welche die Politik des 
Faschismus erst ermöglicht. Der totalitäre Staat wird von der „Komplizen-
schaft seiner Bürger“712 getragen.

Aufgrund dieser Verschränktheit sind Gesellschaft und Politik ohne 
das jeweils andere kaum zu verstehen. Die Protagonistinnen müssen bei-
des durchblicken, um sich ihre Lebenswirklichkeit tatsächlich erschließen 
zu können. Ihre alltagsbezogene Perspektive hilft ihnen, die Gesellschaft 
zu durchblicken. Und um die Politik zu verstehen, nutzen sie sowohl die 
Sicht des qualifizierten Beobachters als auch das Vorgehen, Auswirkungen 
der Politik in ihrer konkreten Lebenswirklichkeit zu betrachten, um so auf 
deren Kern zu schließen. Muss Gilgi noch feststellen, „[i]ch versteh’ nichts 
von Politik, ich seh’ da nicht durch“713, gelingt den Protagonistinnen der 
Exilromane auch dieser Durchblick. Glaubt der Leser, „daß nur ganz beson-
dere Menschen“714 die Politik und deren Agitatoren durchschauen können, 
wird er in dieser Annahme durch Sanna, Kully und das Mädchen widerlegt. 
Sie nutzen gezielt das Durchleuchten, um komplexe Zusammenhänge der 
Politik zu begreifen, und das Verfahren der reflektierten Naivität, um sich 
alltägliche Phänomene der Gesellschaft zu erschließen. Die Anwendung bei-
der Erkenntnisstrategien lässt sie zu einem umfassenden Durchblick ihrer 
Lebenswirklichkeit gelangen, der ihnen die Wechselwirkungen zwischen 
Politik und Gesellschaft offenlegt.

So durchblickt das Mädchen zugleich das Verhalten der Erwachsenen 
und das Wesen des militärisch-totalitären Staates. Es erkennt beispielsweise, 
dass seine Mutter eine gesellschaftlich angepasste Tochter wünscht, wenn 
sie das Kind beim Kaffeekränzchen mit ihren Bekannten hübsch zurechtge-

711	 Lorisika, I.: „Frauendarstellungen bei Irmgard Keun und Anna Seghers“. S. 176, Z. 12.
712	 Sautermeister, G.: „Irmgard Keuns Exilroman Nach Mitternacht“. S. 21, Z. 7 f.
713	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 36, Z. 2 f.
714	 Arend, S.und A. Martin (Hg.): „Dokumentation der Rezeption in den Zeitschriften 

Das Wort und internationale Literatur“. S. 235, Z. 10 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1372.9  Der Blick als Voraussetzung für Erkenntnis: Der Durchblick

macht vorzeigt.715 Ebenso sieht es, dass die Regierung rigoros gegen kritische 
Stimmen vorgeht, als sein Vater nach dem Abfangen des Briefs der Tochter 
an den Kaiser verhört wird.716 Das auf Angepasstheit ausgerichtete Verhalten 
der Bevölkerung und das totalitäre Wesen des Staates scheinen sich wechsel-
seitig zu bedingen. Sanna durchblickt sowohl das Verhalten der Menschen 
angesichts des Faschismus als auch Vorgehen und Ideologie des NS-Regimes. 
Sie erkennt, wie sich die totalitäre Terrorherrschaft der Nationalsozialisten 
und die Bereitwilligkeit, mit der etwa ihre Tante und der Konkurrent im 
Zigarettenverkauf andere denunzieren, gegenseitig erst ermöglichen. Kullys 
Durchblick erschließt ihr demgegenüber sowohl das Verhalten der Exilan-
ten angesichts der Ausbreitung des Faschismus als auch das Weltgeschehen. 
Der Suizid ihres Onkels nach der Besetzung Österreichs als Symbol aufge-
gebenen Widerstands sowie die aggressive Expansionspolitik der Faschisten 
erschließen sich Kully in ihrem Zusammenhang. In „D-Zug dritter Klasse“ 
hingegen strebt Lenchen weder in Bezug auf die Gesellschaft noch auf die 
Politik einen Durchblick an.717 Dafür wird dieser durch den Erzähler für den 
Leser hergestellt. Im Roman zeigt sich, wie das eingeschüchterte Verhalten 
Lenchens, ihr Verzicht auf einen eigenständigen (Durch-)Blick wie auch die 
Atmosphäre aus Angst und Misstrauen im gesamten Zugabteil und die tota-
litäre Terrorherrschaft der Faschisten sich wechselseitig bedingen.

715	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 37, Z. 15 ff.
716	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 82, Z. 14 ff.
717	 Wilkes, G.: „On a Railroad to Nowhere”. S. 572, Z. 27 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


138 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

2.10	 Die Überwindung des weiblichen Zweifels

Die Exilromane zeigen, wie der Subjektstatus einen eigenständigen Blick 
hervorbringt, der Bilder einfängt, die zur Grundlage von Überlegungen wer-
den und so wiederum einen Durchblick ermöglichen, der als Handlungs-
motivation und -anleitung dient. Dabei, so die Aussage der Romane, funk-
tioniert diese Kette nur, wenn sie nicht abreißt. Grund für eine mögliche 
Unterbrechung kann der weibliche Zweifel sein.

Laut traditionellem Geschlechterrollenverständnis gelten Selbstbewusst-
sein und Durchsetzungsfähigkeit als stereotyp männliche Eigenschaften. Sie 
stehen dem Bild von Weiblichkeit außen vor, das traditionell von mildem 
Wesen, Nachgiebigkeit und Abhängigkeit gekennzeichnet ist. Aufgrund 
ihrer fehlenden Entschlossenheit zweifelt die stereotype Frau. Das Hadern 
wird ihr zum Hemmschuh beim Agieren und bestärkt damit die blickthe-
oretische Annahme von weiblicher Passivität zusätzlich. Das Zweifeln der 
Frau lässt sie vor Handlungsschritten innehalten und eigene Entschlüsse 
sowie die eigene Kompetenz in Frage stellen. Keun greift in ihren Exilroma-
nen das Modell des weiblichen Zweifels auf. Kullys Mutter etwa verkörpert 
dieses Hadern. Eine verstummte, hoffnungslose Traurigkeit lässt sie häufig 
in Zweifel verfallen.718 Sie stellt immer wieder die Liebe ihres Mannes zu ihr 
in Frage und bezweifelt während seiner Reisen, dass er zur Familie zurück-
kehren wird.719

Die größte Zweiflerin innerhalb des Figureninventars der Exilromane ist 
jedoch Lenchen. Ständig stellt sie sich selbst, ihre Zukunft und die eigene 
Handlungsfähigkeit in Frage, wenn sie etwa feststellt, „ihre Hände konn-
ten ihr nicht helfen“720. Lenchens Nachgiebigkeit hat sie durch den Einfluss 
der Mutter einen ungeliebten Beruf ergreifen und durch Karls Steuerung 
an einer unglücklichen Beziehung festhalten lassen. Die junge Frau besitzt 
kein klares Bild von sich selbst und weiß nicht genau, wer sie ist, da sie stets 
nur verkörpert, was andere in ihr sehen. Lenchen muss an sich zweifeln, da 
sie noch keine Subjektposition in ihrem Umfeld errungen hat. Sie ist ihrer 
Ängstlichkeit ausgeliefert,721 denn sie hat ihren Zweifeln nichts entgegen
zusetzen. Sie verlässt sich nicht auf ihren Blick, als sie etwa Karls Alkoholis-
mus beobachtet, und traut ihren eigenen Überlegungen und Schlussfolge-
rungen nicht, wie etwa jener, ihre Beziehung als gescheitert zu betrachten. 

718	 Horsley, R. J.: „Witness, Critic, Victim“. S. 94, Z. 29 f.
719	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 87, Z. 24 f.
720	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 77, Z. 21 f.
721	 Horsley, R. J.: „‚This Number is Not in Service‘“. S. 51, Z. 5 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1392.10  Die Überwindung des weiblichen Zweifels

Schließlich wagt es Lenchen auch nicht, eigene Pläne zu verfolgen, indem sie 
etwa eine Zukunft ohne Karl plant.

Auch die anderen Protagonistinnen sind Zweifeln unterworfen. Doch 
zweifeln Sanna, Kully und das Mädchen anders als Lenchen nicht an ihrer 
Kompetenz oder stellen sich selbst in Frage, da sie als selbstbewusste Vertre-
terinnen des Typus der Neuen Frau sich selbst vertrauen und sich ihres Sub-
jektstatus gewiss sind. Zweifeln sie, so meistens angesichts der bedrohlichen 
Lebenswirklichkeit, deren Gefahren sie ausgeliefert sind, und angesichts der 
Frage, ob sie sich ihr gegenüber adäquat verhalten. So muss das Mädchen 
immer wieder am Ausgang seiner Streiche zweifeln, wenn zu befürchten 
steht, die Erwachsenen könnten dahinterkommen.722 Ebenso ist sich Kully 
vorübergehend nicht gewiss, dass ihr Vater sie als hinterlegtes Pfand bald 
auslösen wird, wenn ihm etwas anderes dazwischen kommt. Angesichts der 
faschistischen Gesellschaft muss auch Sanna zweifeln, zumal sie ihr aufgrund 
zunehmender Erschöpfung immer weniger energisch entgegenzutreten ver-
mag. „Angst kriecht an […] [ihr, F. P.] hoch wie steigendes Wasser“723 und 
lässt sie einen positiven Ausgang in Frage stellen, als sie beispielsweise von 
der Gestapo verhört wird und nicht weiß, was sie antworten soll.724

Anders als Lenchen gelingt es jedoch Sanna, Kully und dem Mädchen, 
ihre immer wieder auftauchenden Zweifel stets vollständig zu überwinden, 
sodass sie durch diese letztlich nicht vom Blicken, Überlegen, Schlussfolgern 
und Handeln abgehalten werden. Als Vertreterinnen des Typus der Neuen 
Frau verfügen Sanna, Kully und das Mädchen über das Selbstbewusstsein, 
die Stärke und das Durchsetzungsvermögen, ihre Zweifel zu vertreiben. Wie 
schon die beiden Protagonistinnen der Romane der Weimarer Republik las-
sen sie sich von ihrem Hadern nicht „kleinkriegen“725, denn sie empfinden 
„die Pflicht […] nicht den Mut zu verlieren“726. Sie wissen, „das allergeringste 
Überlegen […] macht die Hände zittern, unfähig […] zu halten“727, daher 
überwinden sie es schnellstmöglich. Zudem zwingt sie die gefahrenträchtige 
Lebenswirklichkeit, ihr Hadern einzustellen. Die Ausnahmesituation der 
faschistischen Gesellschaft gestaltet sich als so akut lebensbedrohlich, dass sie 
keine Zweifel mehr zulässt. Entscheidungen müssen sofort getroffen werden. 
Ihr Wesen als Neue Frau und ihre Wahrnehmung der bedrohlichen Lage 

722	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 118, Z. 15 ff.
723	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 60, Z. 7 f.
724	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 94, Z. 13 ff.
725	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 165, Z. 11.
726	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 193, Z. 6 f.
727	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 250, Z. 18 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


140 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

sind bei Sanna, Kully und dem Mädchen stärker als die Zweifel. Als etwa 
Sanna vor dem Schnellrichter vorübergehend nicht mehr weiß, ob sie richtig 
oder falsch gehandelt hat, helfen ihr zugleich ihr innerer Antrieb in Form 
ihres Überlebenswillens und des Wunschs nach einer glücklichen Zukunft 
mit Franz als auch der äußere Antrieb durch eine drohende erneute Verhaf-
tung, sich wieder zu fangen. So eilt Sanna nach dem Gestapoverhör nach 
Hause, da sie weiß, dass sie sofort den Haushalt der Tante verlassen muss.728

Haben die Protagonistinnen ihre Zweifel überwunden, gehen sie stets 
gestärkt, mit „eine[r] neue[n] Energie“729 und noch „klarer die Augen“730 
daraus hervor, um ihren alltäglichen Überlebenskampf fortzusetzen. 

728	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 95, Z. 21 ff.
729	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 132, Z. 6.
730	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 258, Z. 22 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1412.11  Das Bild, das sich dem Beobachter bietet: Das Leben im Nationalsozialismus

2.11	 Das Bild, das sich dem Beobachter bietet:  
Das Leben im Nationalsozialismus

Keuns Exilromane schildern stets eine Lebenswirklichkeit, die vom Faschis-
mus geprägt ist. „Nach Mitternacht“ erzählt vom Alltagsleben in Deutsch-
land nach der Machtergreifung durch die Nationalsozialisten. Es berichtet 
von einer Gesellschaft, die aus den Fugen geraten ist, in der es zu befürchten 
gilt, „daß die Welt einstürzt“731. Auch in „D-Zug dritter Klasse“ bewegen 
sich die Figuren innerhalb des NS-Gefüges. Ab dem Beziehen des Abteils 
schicken sie sich an, „auf ihren Plätzen zu wohnen“732. Die Passagiere lassen 
die faschistische Gesellschaft in das Zugabteil einziehen, indem sie diese im 
Kleinen widerspiegeln. 

„Kind aller Länder“ spielt nicht im Deutschland der NS-Zeit, die Hei-
mat der Emigrantenfamilie ist ganz Europa. Doch auch im Exil werden 
Kully und ihre Eltern immer wieder von dem sich aggressiv ausbreitenden 
Hitler-Regime eingeholt, „[d]ie Angst ist auch hier“733 bei ihnen angekom-
men. Der Faschismus, seine Ideologie, seine Politik und die Gesellschaft, die 
er von Deutschland aus hervorbringt und immer weiter ausstreut, bestim-
men das Leben von Kullys Familie.

„Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“ ist der 
einzige der Exilromane, dessen Handlung nicht während des Dritten Reichs 
stattfindet. Die Kindheitserinnerungen der Protagonistin spielen gegen 
Ende des Ersten Weltkriegs. Die Gesellschaft, die sie beschreiben, ähnelt 
jedoch stark der des NS-Regimes. Symptome des Dritten Reichs werden 
aufgegriffen und kritisiert, wie etwa beispielsweise der von der Propaganda 
ständig heraufbeschworene Durchhaltewille durch die dargestellte Bereit-
schaft der Soldaten, sich lieber mit Scharlach anzustecken, widerlegt wird.734 
Wenn auch nicht explizit, erzählt der Roman doch von der faschistischen 
Lebenswirklichkeit.

Die Protagonistinnen fungieren als Augenzeugen ihrer Zeit. Sie blicken 
auf die faschistische Gesellschaft, es herrscht „vor [ihrem, F. P.] […] Fens-
ter wildes Getobe“735. Von ihrer sozialen Außenseiterposition736 sehen sie der 

731	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 160, Z. 5 f.
732	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 5, Z. 17.
733	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 99, Z. 20.
734	 Marchelewitz, I.: „Irmgard Keun“. S. 128, Z. 4 ff.
735	 Kreis, G. und M. S. Strauss (Hg.): Keun, I.: „Ich lebe in einem wilden Wirbel“. S. 267, 

Z. 2 f.
736	 Maier-Katkin, B.: „Alterity, Alienation, and Exile in Irmgard Keun’s Nach Mitter-

nacht“. S. 300, Z. 28 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


142 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

nationalsozialistischen Gegenwart ins feindliche Auge und begreifen sich in 
bewusster Gegnerschaft zu ihr. Was die Protagonistinnen erblicken, führen 
sie dem Leser vor Augen. Er soll es ebenso sehen, um darüber nachdenken 
und Schlussfolgerungen ziehen zu können. 

Das Bild vom Leben im Faschismus nimmt in den Romanschilderungen 
großen Raum ein.737 Die Exilwerke stellen dar, wie sich die Einstellungen der 
Menschen, ihr Verhalten und auch die Gesellschaft unter dem Faschismus 
allmählich transformieren.738 Sie erzählen von einer Bevölkerung aus „ver-
führten Kleinbürger[n] […], jungen Männer-Nullen, denen die Uniform 
plötzlich Bedeutung gibt“739. Die faschistische Gesellschaft offenbart sich 
zunehmend in ihrem lebenswidrigen Wesen. Als scheinbar übermächtiger 
Gegner der Protagonistinnen bildet sie den Ausgangspunkt für Bedrohun-
gen und Gefahren. Der NS-Staat zeigt sich den weiblichen Hauptfiguren in 
seiner Mischung aus Brutalität, moralischem Verfall und Lächerlichkeit.740 
Die Faschisten kreieren als „Schänder Deutschlands“741 vor den Augen der 
Protagonistinnen eine „zerstörte Welt“742, in der „alles Furchtbare mög-
lich“743 scheint, „denn es gibt Regen und Krieg“744. Durch die Schilderun-
gen der faschistischen Gesellschaft in ihrer Hässlichkeit soll auch der Hass 
des Lesers ihrgegenüber geschürt werden.745 Keun nutzt ihre Exilwerke als 
„Instrument der politischen Aufklärung“746. Zwar handelt es sich bei ihren 

737	 Häntzschel, Hiltrud: „Macht und Ohnmacht der Wörter. Die Innenansicht des na-
tionalsozialistischen Alltags im Exilroman Nach Mitternacht von Irmgard Keun“. In: 
Schreckenberger, Helga (Hg.): „Amsterdamer Beiträge zur neueren Germanistik. Äs-
thetiken des Exils. Herausgegeben von Helga Schreckenberger“. Amsterdam, 2003. 
S. 235 – 249. S. 236, Z. 16.

738	 Maier-Katkin, B.: „Alterity, Alienation, and Exile in Irmgard Keun’s Nach Mitter-
nacht“. S. 305, Z. 11 f.

739	 Drewitz, I.: „Die zerstörte Kontinuität“. S. 76, Z. 10 ff.
740	 Podewski, Madleen: „Die Unterhaltungsseite als Kontext. Irmgard Keuns Zeitungs- 

und Zeitschriftenpublikationen“. In: Arnold, Heinz L. (Hg.): „Irmgard Keun. Text 
und Kritik 183“. München, 2009. S. 47 – 57. S. 54, Z. 5.

741	 Arend S.und A. Martin (Hg.): „Dokumentation der Rezeption in den Zeitschriften 
Das Wort und internationale Literatur“. S. 231, Z. 13 f.

742	 Keun, I.: „Bilder und Gedichte aus der Emigration“. S. 41, Z. 16 f.
743	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 52, Z. 1.
744	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 86, Z. 9 f.
745	 Arend, S.und A. Martin (Hg.): „Dokumentation der Rezeption in den Zeitschriften 

Das Wort und internationale Literatur“. S. 231, Z. 14.
746	 Berglund, Gisela: „Deutsche Opposition gegen Hitler in Presse und Roman des Exils. 

Eine Darstellung und ein Vergleich mit der historischen Wirklichkeit“. Stockholm, 
1972. S. 7, Z. 40.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1432.11  Das Bild, das sich dem Beobachter bietet: Das Leben im Nationalsozialismus

Büchern um keine Tatsachenromane, dennoch macht sie die reale zeitgenös-
sische faschistische Politik und Gesellschaft zum literarischen Sujet, um so 
Kritik an ihnen zu üben. 

2.11.1	 Die scheinbar oberflächlich dargestellte Gesellschaft
In Keuns Romanen der Weimarer Republik ist die Lebenswirklichkeit der 
Protagonistinnen von oberflächlichem Glanz geprägt. Die Großstadt mit 
ihren Unterhaltungsmöglichkeiten, das Streben nach materiellen Glück, 
„flüchtige[…] Sensationen […] und […] glänzende[…] Erscheinung[en]“747 
bestimmen das Bild der Gesellschaft, in der Doris und Gilgi leben. Bezeich-
net Pit seine Freundin als oberflächlich,748 so weist er sie damit als Kind 
ihrer Zeit aus. Die auf Glamour bedachte Oberflächlichkeit der Gesellschaft 
weicht in den Exilromanen einer vom faschistischen Regime geförderten 
Oberflächlichkeit innerhalb der Bevölkerung. Gezeigt wird ein „Deutsch-
land […] breit behäbiger Gleichgültigkeit und lauer Zufriedenheit“749, in 
dem, wie das Mädchen schildert, größere Aufregung um ein verschwun-
denes Klassenbuch entsteht als bei Fliegergefahr oder einem Krieg.750 Kri-
tischen Überlegungen seitens der Bevölkerung wird vorgebeugt, indem die 
Gesellschaft in einem Dämmerschlaf gehalten wird, mit Parolen wie „[n]ur 
Zuversicht, alles andere macht der Führer“751, er ist „der Schutz der Schwa-
chen auf Erden“752. Fragen werden nicht beantwortet,753 das gesellschaftliche 
Leben soll an der Oberfläche stattfinden. Die Menschen „guck[…]en auf 
alles wie im Schlaf und träum[…]en es“754 scheinbar, was um sie geschieht. 
Sie denken nicht nach und fühlen nicht, so Ferdinands Erinnerung an die 
NS-Zeit.755 Die Gesellschaft ist zum oberflächlichen und damit verstandlo-
sen, passiven Sehen verführt worden und verortet sich nun in einer trügeri-
schen Lebenswirklichkeit.756

747	 Fleig, A.: „Das Tagebuch als Glanz“. S. 46, Z. 13 ff.
748	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 59, Z. 19.
749	 Keun, I.: „Bilder und Gedichte aus der Emigration“. S. 4, Z. 28 ff.
750	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 113, Z. 3 f.
751	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 83, Z. 21 f.
752	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 72, Z. 17 f.
753	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 174, Z. 10 f.
754	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 76, Z. 21 f.
755	 Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 86, Z. 21 ff.
756	 Siehe 2.12.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


144 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

Keuns Exilromane zeigen, wie in dieser Gesellschaft der einzelne in der 
Masse untergeht. Wie bei dem in „Nach Mitternacht“ geschilderten Auf-
marsch zum Führerbesuch unterbinden die faschistischen Massenveranstal-
tungen die Individualität der Menschen, lassen sie zu einem unbedeuten-
den Teil werden und verorten damit alle an der Oberfläche des Spektakels. 
Auch die Schilderungen der Exilsituation in „Kind aller Länder“ greifen 
das Moment des Untergehens in der Masse auf. Die Emigration wird als 
Erfahrung von Monotonie gezeichnet. Ein Hotel scheint dem anderen zu 
gleichen und auch in der Masse der anderen Emigranten wirken die Men-
schen einander ähnlich. Die faschistische Gesellschaft und diejenige, die 
sie in der Gesellschaft erzwingt, stellen sich als kalt und unpersönlich dar. 
Die Lebenswirklichkeit, in der sich die Protagonistinnen bewegen, ist von 
Anonymität geprägt, mit Wachtmeistern als Handlangern des Systems, von 
denen sie „immer nur den Helm, nie [das individuelle, F. P.] […] Gesicht“757 
sehen. Ebenso erschafft das Exilantenleben in den Hotels eine unpersönli-
che Umgebung. Und auch unter den Passagieren in „D-Zug dritter Klasse“ 
herrscht Anonymität. Sie kennen einander großenteils nicht und begegnen 
sich zunächst an der Oberfläche, an der es „nett und sommerlich zu[geht, 
F. P.]“758, da sich persönliche Abgründe noch nicht gezeigt haben. 

In der als oberflächlich dargestellten Gesellschaft ist der Durchblick 
essenziell. Um das wahre Wesen der faschistischen Gesellschaft zu sehen, 
muss von Protagonistin und Leser hinter die Fassade geblickt werden. Die 
Exilromane greifen die Oberflächlichkeit der NS-Gesellschaft in ihrer litera-
rischen Darstellung auf, um ein genaues Hinsehen bzw. einen scharfen Blick 
auf die Umwelt zu erzwingen. Diesen liefern die Protagonistinnen durch ihre 
tiefgründigen Betrachtungen, die „Einblicke in die Alltagsrealität“759 unter 
der gesellschaftlichen Oberflächlichkeit gewährleisten und deren Schrecken 
offenlegen. 

2.11.2	 Faschistische Strukturen in der Gesellschaft
Die Lebenswirklichkeit der Protagonistinnen wird durch und durch von 
faschistischen Strukturen durchzogen. Blicken die weiblichen Hauptfiguren 
auf die sie umgebende Gesellschaft, handelt es sich also stets um eine faschis-
tische Gesellschaft, die sie sehen. Im NS-Staat ist „immer […] was mit der 

757	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 95, Z. 3 f.
758	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 6, Z. 7.
759	 Rosenstein, D.: „Zum Exilroman Kind aller Länder von Irmgard Keun“. S. 105, Z. 17 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1452.11  Das Bild, das sich dem Beobachter bietet: Das Leben im Nationalsozialismus

Politik los“760. Die faschistische Weltanschauung erscheint als Thema allge-
genwärtig, überall kann der Kampf der Nationalsozialisten um die Durch-
setzung ihrer Ideologie beobachtet werden.

Der Faschismus greift in das Privatleben der Bürger ein und bestimmt es. 
Er will die Menschen zu ihrem angeblichen „Heil zwingen“761. Widersetzen 
sich diese, heißt die Order, über sie „hinweg[zu]schreiten“762. Entsprechen 
die Menschen nicht den NS-ideologischen Vorstellungen, werden Berufsver-
bote, so wie gegen den jüdischen Arzt Breslauer, verhängt.763 Durch Pflicht-
veranstaltungen wie zum Beispiel Luftschutzübungen ist die Freizeit regle-
mentiert.764 Die Rassengesetze verbieten Beziehungen zwischen Ariern und 
Nichtariern und lassen bereits ein Händchenhalten, wie etwa zwischen Gerti 
und dem „Halbjuden“ Dieter Aaron, zur verbotenen Handlung werden.765 
Es herrschen, so Sannas Schilderung, „Bestimmungen für die Liebe“766, bei 
denen „keine gesetzlichen Fehler gemacht werden“767 dürfen. Und selbst das 
Spiel von Kindern ist den faschistischen Vorgaben unterworfen, wie Kully 
feststellt. Ihr wird es verboten, mit einem jüdischen Jungen zu spielen.768

Propagandistische Radioansprachen sollen die Bevölkerung ständig 
gerade in ihrem privaten Raum erreichen769 und in den Schulen werden 
politische Lieder gesungen, wie es schon das Mädchen aus seiner Kindheit 
erzählt.770 Dabei sind es nicht nur die Inhalte, sondern vor allem auch die 
Sprache mit Ideologiebegriffen wie „Verordnen, Befehlen, Verbieten, Verra-
ten“771, welche die ständig präsente faschistische Weltanschauung betonen. 
Als ultimatives Zeichen für den Niedergang der Privatsphäre ist, so Sannas 

760	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 99, Z. 9 f.
761	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 15, Z. 21.
762	 Ebd. Z. 21 f.
763	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 113, Z. 11 f.
764	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 14, Z. 21.
765	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 24, Z. 8 ff.
766	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 45, Z. 21 f.
767	 Ebd. Z. 28.
768	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 47, Z. 19 f.
769	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 84, Z. 19.
770	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 71, Z. 19.
771	 Häntzschel, Hiltrud: „«Ist Gilgi eine von uns ?». Irmgard Keuns Zickzackkurs durch 

die NS-Zensurbarrieren“. In: Wild, Reiner, (Hg.): „Dennoch leben sie. Verfemte Bü-
cher, verfolgte Autorinnen und Autoren. Zu den Auswirkungen nationalsozialistischer 
Literaturpolitik. Herausgegeben von Reiner Wild in Zusammenarbeit mit Sabina Be-
cker, Matthias Luserke Jaqui und Reiner Marx“. München, 2003. S. 183 – 192. S. 189, 
Z. 28 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


146 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

Beobachtung, die NS-Politik schon bis auf die Toilette vorgedrungen. Auch 
hier besteht die Gefahr, bei Gesprächen bespitzelt zu werden, und im Zwei-
felsfall muss selbst der Toilettenfrau mit dem Hitlergruß entgegengetreten 
werden.772 Der Mensch ist in der Lebenswirklichkeit der Protagonistinnen 
zum „öffentliche[n] Wesen“773 gemacht worden. Das vorgegebene Ideal der 
Faschisten ist ein Leben für den NS-Staat. Dass ein solches Lebenskonzept 
zum Scheitern verurteilt ist, zeigt der Tod der kleinen Reihendurchbrecherin 
Bertchen Silias in „Nach Mitternacht“, die nach Tagen des Drills, um Hit-
ler einen Blumenstrauß zu überreichen, an einer verschleppten Erkältung 
stirbt.774

Wie ein Netz durchziehen totalitäre Strukturen die „gleichgeschal-
tete[…] Gesellschaft“775. „Abweichung[en] vom [ideologisch definierten, 
F. P.] […] Normalsein“776 werden diffamiert. So ist etwa eine Anzeige gegen 
Lenchens Tante Camilla wegen deren Wahnsinns zu befürchten.777 Die 
Denunziation dient als mächtiges Kontrollmittel,778 wobei die Menschen 
untereinander versuchen, sich jeweils gegenseitig zuvorzukommen.779 Statt 
sich wie früher „mit Regenschirmen auf den Kopf“780 zu schlagen oder „nette 
anonyme Briefe“781 zu schreiben, so Kullys Vater, arbeiten nun besonders 
Frauen mit „politischen Repressalien“782. Es genügt „ein Gang zur Gestapo[,] 
um sämtliche Stammtischgenossen […] ein bißchen unter Verfolgung zu 
setzen“783. Man kann „keine[m] Menschen trauen“784. Ständig stellen sich 
die Fragen: „Ob er was gesehen hat? Ob er gefährlich ist?“785, „[H]atte er 
sie angezeigt“786? Personen wie die NS-Anhängerin Berta in „D-Zug drit-
ter Klasse“ erscheinen „wie eine Art Standesamt“787, vor dem „Bekenntnisse 

772	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 45, Z. 8 ff.
773	 Sautermeister, G.: „Irmgard Keuns Exilroman Nach Mitternacht“. S. 20, Z. 27.
774	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 56, Z. 4 f.
775	 Rosenstein, D: „Nebenbei bemerkt“. S. 228, Z. 14.
776	 Ebd. Z. 14 f.
777	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 69, Z. 21.
778	 Horsley, R. J.: „Witness, Critic, Victim“. S. 80, Z. 35 f.
779	 Achilles, S.: „Repression, Widerstand und Scheitern“. S. 21, Z. 2 f.
780	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 130, Z. 14.
781	 Ebd. Z. 15.
782	 Ebd. Z. 16 f.
783	 Keun, I.: „Bilder und Gedichte aus der Emigration“. S. 4, Z. 26 ff.
784	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 91, Z. 1 f.
785	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 107, Z. 11.
786	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 113, Z. 5.
787	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 75, Z. 4 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1472.11  Das Bild, das sich dem Beobachter bietet: Das Leben im Nationalsozialismus

abzulegen“788 sind. Wie Heini feststellt, herrscht die „Zeit der großen […] 
Denunziantenbewegung. Jeder hat jeden zu bewachen, jeder hat Macht über 
jeden“789. So zeigen „Mütter […] ihre Schwiegertöchter an, Töchter ihre 
Schwiegerväter, Brüder ihre Schwestern, Schwestern ihre Brüder, Freunde 
ihre Freunde“790. Das Motiv von Terror und Bespitzelung wird auch in „Das 
Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“ aufgegriffen und in 
das Milieu der Protagonistin übertragen. Hier ist es vor allem die Nachbarin 
Meiser, von der es ständig zu befürchten gilt, dass sie das Mädchen für seine 
Taten bei den Eltern anschwärzt.791 Ohnehin lebt die junge Protagonistin 
in einer von totalitären Machtstrukturen durchzogenen Gesellschaft. Ihr 
Brief an den Kaiser wird abgefangen und ein Untersuchungsverfahren gegen 
ihren Vater als vermeintlichen Kritiker des Staates eingeleitet,792 denn wie im 
NS-Regime darf man nicht schreiben und sprechen, was man will.793

Die Lebenswirklichkeit der Protagonistinnen ist geprägt von hierarchi-
schen Strukturen. Ränge und Parteifunktionen begründen gesellschaftliches 
Prestige und Macht, die dann zur Durchsetzung eigener egoistischer Ziele 
missbraucht wird, so wie etwa Sannas Tante ihre Position als Hauswart nutzt, 
um über andere zu bestimmen.794 Die Menschen im faschistischen Staat 
versuchen sich durch Angepasstheit vorwärts zu bringen. Dies widerstrebt 
jedoch den Protagonistinnen Sanna, Kully und dem Mädchen als Vertrete-
rinnen des Typus der Neuen Frau. Sie denken eigenständig und nehmen ihr 
Leben selbst in die Hand, anstatt widerstandslos der Masse zu folgen. Keuns 
weibliche Hauptfiguren grenzen sich vom NS-Unrechtsstaat, dem „verpeste-
ten Käfig[…]“795 ab, in dem unmoralisches Handeln wie Denunziation und 
Machtmissbrauch gebilligt und belohnt wird, und in dem es daher keine 
Verlässlichkeit gibt.

Die faschistischen Strukturen der Gesellschaft spiegeln sich in den Exil-
romanen deutlich in der Atmosphäre wider. Es herrscht eine Stimmung aus 
„Angst, gegenseitigem Misstrauen“796 und Bedrückung. Sie schnürt die Luft 
zum Atmen ab. Besonders in „D-Zug dritter Klasse“ ist die bedrückende 

788	 Ebd. Z. 5.
789	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 133, Z. 12 ff.
790	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 91, Z. 25 ff.
791	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 25, Z. 6 ff.
792	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 82, Z. 15 ff.
793	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 32, Z. 10 f.
794	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 17, Z. 7 ff.
795	 Kein, I.: „Bilder und Gedichte aus der Emigration“. S. 25, Z. 28.
796	 Ackermann, M.: „Schreiben über Deutschland im Exil“. S. 34, Z. 3.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


148 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

Atmosphäre omnipräsent, da sich fast nur Fremde und damit potentielle 
Denunzianten gegenübersitzen. Keun nutzt in den Exilwerken die Darstel-
lung der atmosphärischen Präsenz des Faschismus, um dem Leser das Leben 
in der NS-Gesellschaft fühlbar zu machen. So baut sich etwa vor Sannas 
Augen in der Küche ein „dunkles Heer von Weinflaschen“797 auf, die wirken, 
als könnten sie losmarschieren.798 Autoscheinwerfer geben sich in Gestalt 
„feindlich suchende[r] Riesenaugen“799. Kully sieht „kriegerische Pflan-
zen“800, die „Geschosse[n]“801 ähneln. Scheinbar leuchten sogar die Sterne 
über dem NS-Staat hakenkreuzförmig und bräunlich.802 Der Faschismus 
wächst sich atmosphärisch soweit aus, dass er auch von dem Wesen der Men-
schen Besitz ergreift und sie zu seinen Verkörperungen macht. Zeitgleich 
mit der immer akuter werdenden Kriegsgefahr erscheint auch Kullys Mutter 
„wie Krieg und eine Bombe“803 und auch Kully selbst hat dies scheinbar ver-
innerlicht, als sie andere Kinder beim Spielen mit einem Messer bedroht.804 
Die Machtmechanismen des NS-Systems werden in der Beziehung von Len-
chen und Karl widergespiegelt. Er fragt sie nach Namen, Alter und bishe-
rigem Leben aus, worauf sie mit Gehorsam antwortet.805 Lenchen verortet 
sich Karl gegenüber wie die Bevölkerung gegenüber dem System in ständiger 
Furcht, etwas Verbotenes könnte aus einem „heraus[ge]lesen“806 werden. 

Durch die faschistischen Strukturen geht von der Gesellschaft große 
Bedrohung aus. Zwar folgen viele Zeitgenossen der Protagonistinnen der 
Auffassung, „[w]ir müssen uns fügen, wir wollen ja leben“807, doch da die 
„zivilisierten Verhaltensstandards außer Kraft gesetzt“808 sind, ist es „voll-
kommen unmöglich für einen Menschen in Deutschland zu wissen: was 

797	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 147, Z. 6.
798	 Ebd. Z. 6 ff.
799	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 175, Z. 25 f.
800	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 150, Z. 15 f.
801	 Ebd. Z. 22.
802	 Keun, I.: „Bilder und Gedichte aus der Emigration“. S. 5, Z. 7.
803	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 91, Z. 7.
804	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 104, Z. 27 f.
805	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 43, Z. 18 f.
806	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 44, Z. 22.
807	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 177, Z. 3 f.
808	 Delabar, Walter: „Überleben in der kleinsten Größe, Einüben ins Weltbürgertum. Zur 

Perpetuierung des Exils in Irmgard Keuns Roman Kind aller Länder“. In: Arend Stefa-
nie und Ariane Martin (Hg.): „Irmgard Keun 1905/2005. Deutungen und Dokumen-
te“. Bielefeld, 2008². S. 205 – 216. S. 210, Z. 14 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1492.11  Das Bild, das sich dem Beobachter bietet: Das Leben im Nationalsozialismus

er sein soll“809. „[D]at janze Volk sitzt […] im Konzentrationslager, nur die 
Regierung läuft frei“810 herum. Der einzige Schutzraum vor den National
sozialisten, so Sannas Schlussfolgerung ist das Exil,811 zumal „Heimat […] da 
[ist, F. P.] wo man gut behandelt wird“812. 

2.11.3	 Einblicke in die politische Lage
Keuns Exilromane vermitteln Einblicke in die politische Lage. Sie geben 
diese innerhalb der Romanhandlung wieder und machen sie so zum lite-
rarischen Sujet. Die Protagonistinnen leben vor dem Hintergrund politi-
scher Ereignisse, welche ihre konkrete Lebenswirklichkeit einschneidend 
prägen. Was sich politisch um sie ereignet, wird von Sanna, Kully und dem 
Mädchen wahrgenommen.813 Dass sie als einfache, junge Mädchen über das 
Geschehen informiert sind, weist das Sichberufen auf angebliche Unwis-
senheit vieler ihrer Zeitgenossen als vorgeschobene Ausrede aus. So weiß 
etwa das Mädchen, dass der Krieg 1918 bereits knapp vier Jahre,814 eine viel 
zu lange Zeit815 dauert, wobei Frieden ohnehin „viel schöner“816 sei. Dies 
schreibt es auch in seinem Brief an den Kaiser. Aus Extrablättern erfährt es 
vom Waffenstillstand817 und kurz darauf vom Frieden.818

Erwähnt Sanna den „Nürnberger Parteitag im vergangenen Jahr“819, 
spricht sie damit zugleich das dort am 15. September 1935 beschlossene „Gesetz 
zum Schutz des deutschen Blutes und der deutschen Ehre“820 an, welches 
Eheschließungen und Beziehungen zwischen Ariern und Nichtariern unter 
Strafe stellte. Das Verbot sogenannter Rassenmischung greift auch die pseu-
dowissenschaftliche Ausstellung von „Kraft durch Freude“ auf, die Sanna 
besucht und in der angebliche Erbdeformationen gezeigt werden. Künftig 
sollen im NS-System nur noch Arier sich fortpflanzen dürfen. „D-Zug drit-

809	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 174, Z. 5 f.
810	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 99, Z. 4 ff.
811	 Erpenbeck, F.: „Eine Frau tritt an die Front“. S. 140, Sp. 1, Z. 9 f.
812	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 114, Z. 27 f.
813	 Siehe 2.9.3.
814	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 72, Z. 21.
815	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 71, Z. 10.
816	 Ebd. Z. 9.
817	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 117, Z. 18 f.
818	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 119, Z. 4.
819	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 40, Z. 19 f.
820	 Rosenstein, D.: „Bilder und Szenen aus dem ‚Dritten Reich‘“. S. 164, Z. 21 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


150 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

ter Klasse“ spielt dann in der „Blüte der Rassen- und Vererbungstheorie“821. 
Für Lenchen und ihre Familie stellt es eine Gefahr dar, mit der scheinbar 
wahnsinnigen Camilla verwandt zu sein, da man so auch bei ihnen ein ideo-
logisch als schlecht betrachtetes Erbgut vermuten könnte.822

Sannas Erinnerungen in „Nach Mitternacht“ decken die Zeitspanne von 
1933 bis 1936 und damit eben die Phase des NS-Regimes, in der die Bevölke-
rung „ideologisch, politisch und sozialpsychisch formiert[…]“823 wurde, ab. 
„Juden, Sozialdemokraten, Russen, Kommunisten und Franzosen und sol-
che Leute“824 werden vom System zum Feind erklärt. Berta, einer der Passa
giere in „D-Zug dritter Klasse“, erzählt, das Regime gehe hart gegen soge-
nannte „Volksschädlinge[…] […] und Volksverräter[…]“825 vor. Zahlreiche 
Menschen, so schildert Heini, sind in die Emigration getrieben worden 
und leben dort in großer Not.826 Als Sanna mit der Straßenbahn am Kölner 
Gefängnis Klingelpütz vorbeifährt und von dort Schreie hört, erklärt ein 
SA-Mann, man richte dort gerade Kommunisten hin.827 Keun greift in die-
ser Szene die tatsächlich dort am 30. November 1933 stattgefunden habende 
Hinrichtung von sechs Kommunisten auf.828 Sanna erzählt von den Reden 
und Radioansprachen von Göring und anderen Ministern, die ankündigen, 
man werde diejenigen, die nicht wissen, worum es beim Nationalsozialis-
mus geht, „treffen“829. Doch worum es ihnen nun geht, sagen sie nicht. Die 
NS-Idee weist sich damit selbst als ein wirres Konzept aus, das durch seinen 
Mangel an Logik denkenden Menschen wie Sanna letztlich unbegreiflich 
bleiben muss.830

Die Remilitarisierung des Rheinlands am 7. März 1936831 betrifft Sannas 
Lebenswirklichkeit unmittelbar. Ein SS-Mann erzählt ihrer Freundin Gerti, 
das Militär sei in großer Alarmbereitschaft gewesen, da man auf die Provoka-

821	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 65, Z. 10 f.
822	 Ebd. Z. 11 ff.
823	 Sautermeister, G.: „Irmgard Keuns Exilroman Nach Mitternacht“. S. 20, Z. 6.
824	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 9, Z. 8 f.
825	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 110, Z. 19 f.
826	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 113, Z. 20 ff.
827	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 184, Z. 20 ff.
828	 Reid, J. H.: „Die verspätete Nachwelt. Irmgard Keun, Heinrich Böll und ihre fingier-

ten Briefe“. In: Arnold, Heinz L. (Hg.): „Irmgard Keun. Text und Kritik 183“. Mün-
chen, 2009. S. 77 – 85. S. 77, Z. 19 f.

829	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 85, Z. 17.
830	 Ebd. Z. 14 ff.
831	 Rosenstein, D.: „Bilder und Szenen aus dem ‚Dritten Reich‘“. S. 164, Z. 6.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1512.11  Das Bild, das sich dem Beobachter bietet: Das Leben im Nationalsozialismus

tion ein Eingreifen der Franzosen erwartet habe. Die Bevölkerung habe „fast 
ohne Ahnung in der größten Gefahr“832 geschwebt und ein Angriff könne 
immer noch erfolgen.833 Die Remilitarisierung wird mit einem Führerbesuch 
in Frankfurt am 16. März 1936 gefeiert,834 bei dem ein „Zapfenstreich[…] 
[der, F. P.] wiedereingeführten Soldaten“835 abgehalten wird. Sanna befindet 
sich unter den Zuschauern.

In „D-Zug dritter Klasse“ reist der Früchtehändler nach Paris um dort 
die Weltausstellung zu besuchen. Sie eröffnete am 26. Mai 1937 und war die 
„erste internationale Veranstaltung“836, in der das NS-Regime vertreten war. 
Der Nationalsozialismus beginnt schnell mit einer aggressiven Außenpoli-
tik, die Keuns Protagonistinnen mitverfolgen. Sie sehen, „[d]er Führer ris-
kiert alles. Durch ein Wort kann er Krieg machen […] und […] alle tot“837. 
Kully ist in dem letzten von Keuns Exilromanen schließlich Zeuge, wie „das 
kochende Übel des Nationalsozialismus unaufhaltsam über die Grenzen 
Deutschlands qu[illt]“838. Den Anschluss Österreichs am 13.  März 1938839 
schildert sie mit den Einsichten, „die deutsche Regierung [hat, F. P.] alles 
besetzt“840 und „fing[…] […] an, Österreich zu nehmen“841. Die Erwach-
senen sprechen über Mussolini, Hitler und Chamberlain842 und Kully ver-
steht, dass die Regimes in Deutschland und Italien kooperieren und daher 
beide gefährlich sind.843 In die Niederlande ist das NS-System noch nicht 
vorgedrungen, noch sind Kully und ihre Mutter dort sicher.844 Kully hört 
eine Radioansprache, in der Hitler sagt, er wolle die Tschechoslowakei.845 

832	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 42, Z. 26 f.
833	 Ebd. Z. 18 ff.
834	 Rosenstein, D.: „Bilder und Szenen aus dem ‚Dritten Reich‘“. S. 164, Z. 10.
835	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 6, Z. 20 f.
836	 Marchlewitz, I.: „Irmgard Keun“. S. 86, Z. 31.
837	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 43, Z. 2 f.
838	 Keun, I.: „Bilder und Gedichte aus der Emigration“. S. 14, Z. 5 f.
839	 Rosenstein, D.: „Zum Exilroman Kind aller Länder von Irmgard Keun“. S. 114, Z. 20 f.
840	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 46, Z. 10.
841	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 154, Z. 7 f.
842	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 103, Z. 1 f.
843	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 136, Z. 12 f.
844	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 85, Z. 11 f.
845	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 105, Z. 6 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


152 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

1938 schwillt der Konflikt um die dort deutsch besiedelten Gebiete846 in der 
sogenannten Sudetenkrise847 an. 

„[W]as […] in Deutschland begann“848, so Heinis Prognose, „scheint 
hoffnungslos ohne Ende“849. Er sagt eine „grausame Rache“850 für die NS-Po-
litik voraus, die wiederum Vergeltung nach sich ziehen werde. Kullys Vater 
ist überzeugt, Europa stehe kurz vor dem Untergang.851 Für die kommenden 
Jahrzehnte, so Heini weiter, sei Deutschland in einem „bluttriefende[n] Rie-
senrad“852 gefangen, das sich immer weiterdrehen werde. „Der Zug wird ent-
gleisen“853, kündigt der junge Mann in „D-Zug dritter Klasse“ an und meint 
damit ausdrücklich nicht die Eisenbahn, mit der er gerade fährt.854 Vielmehr, 
so scheint es, gilt seine Prognose Deutschland.

846	 Kreis, G. und M. S. Strauss (Hg.): Keun, I.: „Ich lebe in einem wilden Wirbel“. S. 256, 
Z. 2 f.

847	 Bender, S.: „Lebensentwürfe im Romanwerk Irmgard Keuns“. S. 109, Z. 33.
848	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 190, Z. 4.
849	 Ebd. Z. 9.
850	 Ebd. Z. 2.
851	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 161, Z. 28.
852	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 190, Z. 5 f.
853	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 6, Z. 19.
854	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 12, Z. 15.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1532.12  Illusionen, Lügen und das große Schauspiel: Die Welt als Bühne

2.12	 Illusionen, Lügen und das große Schauspiel: Die Welt als Bühne

Keuns Protagonistinnen stehen einer absurden Lebenswirklichkeit gegen-
über,855 in der die Dinge oft nicht das sind, was sie zu sein scheinen. Illusio-
nen werden aufgebaut und aufrechterhalten, Lügen werden verbreitet und 
gelebt, Trugbilder bestimmen die Gesellschaft. Schopenhauers Frage „Aber 
ist denn die Welt ein Guckkasten?“856 muss in den Exilromanen bejaht wer-
den.857 Vor der Kulisse des Weltgeschehens gestalten sich alltägliche Hand-
lungen und das NS-System als ein großes inszeniertes Schauspiel.858 Die 
Zuschauerposition nehmen sowohl der Leser als auch die literarischen Figu-
ren ein, die dem Schauspiel quasi „von der Parkettloge“859 aus beiwohnen. 
Zugleich sind die Figuren selbst jedoch auch Mimen bzw. Statisten in der sie 
in der Diegese ständig umgebenden Inszenierung. Die omnipräsente Auf-
führung gaukelt ihrem Betrachter ein Bild vor, das nicht der Wahrheit ent-
spricht. Das Schauspiel verschleiert und behindert ein klares, eindringliches 
Sehen. Der nüchterne Blick muss die Inszenierung als Hürde nehmen; somit 
ist Sehen in Keuns Werken immer auch ein Entlarven. Es wird als Heraus-
forderung an den Betrachter verstanden und darf – trotz der Gräuel, die sich 
hinter der Verschleierung oftmals verbergen – für die Protagonistin und den 
Leser unterhaltsam sein.860 Da Nachahmen und Entlarven nach blicktheo-
retischen Vorstellungen ohnehin traditionell weibliche Gesten darstellen,861 
sind die Protagonistinnen in der Lage, mit diesem sie ständig umgebenden 
Schauspiel souverän umzugehen.

855	 Horsley, R. J.: „Witness, Cric, Victim“. S. 78, Z. 37.
856	 Manthey, J.: „Wenn Blicke zeugen könnten“. S. 5, Z. 8.
857	 Damit gestalten sich die Exilwerke in der Tradition von Keuns Romanen der Weima-

rer Republik, in denen sich die Diegese als Bühne für revuehafte Eindrücke und all-
tägliches Schauspiel präsentiert.

858	 Das Hinzuziehen theatraler Blicktheorien zum besseren Verständnis der Werke wird 
hierdurch umso gerechtfertigter.

859	 Marchlewitz, I.: „Irmgard Keun“. S. 152, Z. 36.
860	 Ackermann, M.: „Schreiben über Deutschland im Exil“. S. 41, Z. 22.
861	 Bronfen, E.: „Nur über ihre Leiche“. S. 582, Z. 16.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


154 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

2.12.1	 Das Dritte Reich als Täuschungsspiel
Die Exilromane zeigen, wie die faschistische Führung das Dritte Reich als 
ein großes Schauspiel inszeniert, das sich wie „Schimmel“862 auf die Lebens-
wirklichkeit der Menschen legt. Es wird von der Parteiführung und -funk-
tionären sowie den Systemanhängern, den „Tausend Bataillon[en] kleiner, 
grauer deutscher Pilze“863, aufgeführt. Die Bevölkerung dient zugleich als 
Statisterie und Publikum. Auf die Befriedigung ihrer „Schaulust“864 ist die 
„Alltagsästhetik“865 des sich ständig präsentierenden NS-Systems ausgerich-
tet. Indem sie an den propagandistischen Massenveranstaltungen scheinbar 
aktiv teilnehmen, sitzen sie der Illusion auf, im faschistischen Staat einen 
Subjektstatus innezuhaben. Tatsächlich jedoch macht das NS-Regime durch 
seine Inszenierungen die Menschen zu Objekten der Veranstaltungen, die sie 
letztlich passiv über sich zu ergehen lassen haben.866 Keuns Protagonistinnen 
widersprechen als Vertreterinnen des Typus der Neuen Frau, die Subjektsta-
tus errungen hat, dieser passiven Rolle, die das Schauspiel der Nationalsozia
listen der Bevölkerung zuweist, nicht zuletzt, indem sie ihre Urheberschaft 
eines eigenen Blicks auf die Ereignisse beibehalten. 

Die „Selbstinszenierung“867 des NS-Regimes ist darauf angelegt, die 
Menschen durch eine freundliche Maskerade für sich zu gewinnen, sie durch 
schönen Schein zu blenden, mit bunten Bildern abzulenken und so in die 
Irre zu führen. Es ist ein realitätsfernes Bild von sich selbst, das die „Selbst-
darstellung“868 des Hitlerfaschismus aufführt. „Lügen und Verstellung“869, 
so zeigen es Keuns Exilromane, fungieren als „Teil der faschistischen Herr-
schaftspraxis“870. Das Schauspiel des NS-Staates dient als eine bewusst ver-
schleiernde Inszenierung in trügerischer Absicht. An der Oberfläche gibt es 
vor, etwas zu sein, was es nicht ist, nämlich ein heiteres und unterhaltsames 
Spektakel für die Massen. 

862	 Marcuse, Ludwig: „Fünf Blicke auf Deutschland“. In: „Das Wort (1937)“. S. 81 – 89. 
S. 84, Z. 12.

863	 Ebd. Z. 13 f.
864	 Sautermeister, G.: „Irmgard Keuns Exilroman Nach Mitternacht“. S. 27, Z. 27.
865	 Ebd. Z. 32 f.
866	 Bossinade, Johanna: „Haus und Front. Bilder des Faschismus in der Literatur von 

Exil- und Gegenwartsautorinnen. Am Beispiel von Anna Seghers, Irmgard Keun, 
Christa Wolf und Gerlind Reinshagen“. In: „Neophilologus 70/1 (1986)“. S. 92 – 118. 
S. 96, 14 ff.

867	 Rosenstein, D.: „Irmgard Keun“. S. 162, Z. 10 f.
868	 Marx, L.: „Schattenwürfe“. S. 183, Z. 26.
869	 Naumann, U.: „‚Preisgeben, vorzüglich der Lächerlichkeit‘“. S. 111, Z. 18.
870	 Ebd. Z. 19.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1552.12  Illusionen, Lügen und das große Schauspiel: Die Welt als Bühne

Keuns Protagonistinnen leben in einer Gesellschaft, in der die Gefahr, 
auf diese Täuschung hereinzufallen und sich in vermeintlicher Sicherheit 
zu wiegen, fatal sein kann, wenn auf diese Weise Bedrohungen des „natio-
nalsozialistische[n] Spuk[s]“871 nicht erkannt werden. Doch als Trägerinnen 
eines nüchternen Blicks sind die Protagonistinnen in der Lage, das Täu-
schungsspiel zu entlarven. Da Keuns Hauptfiguren die propagandistische 
Inszenierung als solche erkennen, können sie dem Leser in ihren Schilderun-
gen bereits die Illusion als solche präsentieren und dabei ihre eigene entlar-
vende Perspektive anbieten, die er übernehmen kann. Die Exilwerke zeigen: 
Gerade, dass der Faschismus sich als Inszenierung gestaltet, ist Grund zur 
Hoffnung, denn eine Täuschung kann auffliegen.

Die „scheußliche Komödie des Faschismus“872, der die Protagonistinnen 
beiwohnen, gestaltet sich als ein von der Führung inszeniertes Spektakel. 
Bunte, grelle Bilder sollen über die menschenverachtende NS-Ideologie hin-
wegtäuschen. In dieser propagandistischen Inszenierung wird in einem eben-
falls von oben aufoktroyierten Drehbuch der angebliche Kampf von Gut 
gegen Böse nachgestellt, mit Hitler als vermeintlicher Heilsfigur. Ziel der 
Faschisten ist es, Begeisterung in der Bevölkerung zu schüren, „Wunschträu-
me“873 zu evozieren und sie zu manipulieren,874 damit die Menschen etwa an 
die Vorstellung eines „edlen Kriegsspiel[s]“875 glauben. Wie Kullys Vergleich 
einer kommunistischen Versammlung mit dem Zustand von „Karneval“876 
belegt, kommt in Keuns Werken jede Form propagandistisch vorgetragener 
Politik einem großen Schauspiel gleich, so etwa auch der Militarismus in 
„Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“, der in seiner 
Beschreibung somit immer zugleich auch als Metapher für die Inszenierung 
der Nationalsozialisten gelesen werden kann.

Faschistische Symbole prägen die Gesellschaft, in der sich die Prota-
gonistinnen bewegen. Menschen hängen Hakenkreuzfahnen aus ihrem 
Fenster und begegnen sich mit dem Hitlergruß. „[U]nfrohe[…] rohe[…] 
Gesänge[…]“877 wie das Deutschland- und das Horst-Wessel-Lied, das Kully 

871	 Keun, I.: „Bilder und Gedichte aus der Emigration“. S. 10, Z. 32.
872	 Arend, S.und A. Martin (Hg.): „Dokumentation der Rezeption in den Zeitschriften 

Das Wort und internationale Literatur“. S. 226, Z. 22 f.
873	 Marx, L.: „Schattenwürfe“. S. 187, Z. 13.
874	 Horsley, R. J.: „Irmgard Keun (1905 – 1981). Germany“. S. 238, Z. 25 f.
875	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 77, Z. 20 f.
876	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 194, Z. 3 f.
877	 Keun, I.: „Bilder und Gedichte aus der Emigration“. S. 4, Z. 20.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


156 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

sogar in Amsterdam hört,878 werden als Ersatz für ein aggressives Heraus-
schreien der Ideologie angestimmt.879 „Leute mit Pg.-Abzeichen“880, unifor-
mierte Soldaten, die laut Ferdinand komisch-karnevalistisch aussehen, weil 
sie es müssen,881 mischen sich unter anderem in Gaststätten unter die Zivil-
bevölkerung und bestimmen so das Bild der Gesellschaft mit. 

Wie das Mädchen schildert, beginnt die politische Inszenierung bereits 
in der Schule. Politische Lieder werden gesungen, um die „Herrlichkeit“882 
der Führung zu preisen, Propagandabilder mit Parolen wie „Gold gab ich 
für Eisen“883 sind aufgehängt und man vermittelt den Kindern ein Bild vom 
Soldatentum, das vor allem auf dem Singen von Liedern, dem Verdienst von 
Orden und der Aufgabe, „stolze Festungen [zu, F. P.] stürmen“884, beruht. 
Auch in den privaten Alltag der Systemanhänger zieht die faschistische Insze-
nierung ein. So isst etwa in „Nach Mitternacht“ Herr Silias zum Abendbrot 
stets Lachsschinken und trinkt Würzburger Flaschenbier, „um sich als […] 
Mitglied der Bewegung zu fühlen“885, und Tante Adelheids Bekannte Fricke 
hat bei sich zu Hause ein „Altärchen“886 für den Führer errichtet. 

Das faschistische Täuschungsspiel versucht, eine „hierarchische[…] Sym-
biose von ‚Führer‘ und ‚Volk‘“887 darzustellen. Die Parteiführung spielt einen 
„Dienst am Volke“888. So sieht Sanna in Göring einen stets gut gekleideten 
Schauspieler, der ständig darauf bedacht ist „dem Publikum das Äußerste an 
Mode und Glanz zu bieten“889. Während Hitler augenscheinlich die meiste 
Zeit damit verbringt, sich für das Volk – gerne auch gemeinsam mit Kindern 
– fotografieren zu lassen, in Wochenschauen oder Reichsparteitagsfilmen zu 
erscheinen oder „in langen Wagneropern“890 zu sitzen. Seinen Anhängern 
wie Tante Adelheid geht es nicht um den Inhalt seiner Reden, zumal seine 
Worte durch sein Schreien ohnehin nicht verstanden werden können. Sie 

878	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 115, Z. 6.
879	 Theweleit, K.: „Männerphantasien“. S. 236, Z. 35.
880	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 26, Z. 26 f.
881	 Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 87, Z. 20 ff.
882	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 71, Z. 20.
883	 Ebd. Z. 25.
884	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 98, Z. 5.
885	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 48, Z. 9 f.
886	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 83, Z. 24.
887	 Theweleit, K.: „Männerphantasien“. S. 151, Z. 6 f.
888	 Siegel, E.-M.: „Jugend, Frauen, drittes Reich“. S. 57, Z. 28.
889	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 37, Z. 6 f.
890	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 37, Z. 18 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1572.12  Illusionen, Lügen und das große Schauspiel: Die Welt als Bühne

wollen ihn in inszenierter Verausgabung sehen, so wie Adelheid, auf die das 
Schwitzen des Führers während seiner Rede bei einer Veranstaltung, die sie 
besucht, den nachhaltigsten Eindruck macht.891

Das am ausführlichsten in Keuns Exilromanen dargestellte Beispiel von 
nationalsozialistischer Inszenierung ist Sannas Schilderung des Führerbesuchs 
in Frankfurt. Typisch für eine kulturelle Aufführung ist die Veranstaltung 
durch ein organisiertes Programm, eine festgelegte Aufführungsdauer, eine 
Gruppe von Aufführenden sowie einen expliziten Anlass geprägt.892 Schon 
die Vorbereitungen wirken auf Sanna, als wolle man für eine große „Weih-
nachtsbescherung“893 mit „Hakenkreuzfahnen und Tannenguirlanden“894 
schmücken. Die Passanten drängeln sich wie auf einem „närrischen Volks-
fest“895, um einen Platz mit guter Sicht zu bekommen, auch wenn sie zum 
Teil gar nicht wissen, was es zu sehen gibt. Ort der Propagandaveranstaltung 
ist der Opernplatz, an sich bereits Symbol für eine Spielstätte. 

Sanna und Gerti bekommen zufällig Sitzplätze auf dem Balkon eines 
gegenüberliegenden Cafés, auf dem die anderen Zuschauer eine Haltung wie 
in einer Theaterloge angenommen haben.896 Gerti kommt es vor, „als hät-
ten […] [sie, F. P.] Freikarten für einen Theaterplatz, auf den […] [sie, F. P.] 
eigentlich nicht gehören“897. Sie sehen, wie Hitler wie ein „Prinz Karneval“898 
im Auto durch die Menge auf der Straße „als Bühne der Machtdemonstrati-
on“899 fährt. In einem weiteren „theatralischen Moment[…]“900 stellen sich 
die berühmten Männer feierlich auf dem Balkon des Opernhauses auf, um 
sich von der Menge ansehen zu lassen. Ihr größter Unterhaltungswert liegt 
für die Bevölkerung in ihrem Wiedererkennen aus den Medien.901

Begleitet werden soll das Schauspiel der NS-Führung von einem zweiten, 
kleineren: Die Blockwartstocher Bertchen Silias hat den Auftrag, scheinbar 
spontan mit einem Fliederstrauß durch die Reihen vor ihr zu Hitler durch-

891	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 87, Z. 5 ff.
892	 Marx, L.: „Schattenwürfe“. S. 184, Z. 29 ff.
893	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 27, Z. 27.
894	 Ebd. Z. 25.
895	 Römhild, D.: „Weibliche Mittäterschaft und Faschismuskritik in Irmgard Keuns Ro-

man „Nach Mitternacht““. S. 107, Sp. 1, Z. 9.
896	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 34, Z. 6 f.
897	 Ebd. Z. 8 f.
898	 Keun I.: „Nach Mitternacht“. S. 35, Z. 19.
899	 Rosenstein, D.: „Bilder und Szenen aus dem ‚Dritten Reich‘“. S. 170, Z. 4 f.
900	 Siegel, E.-M.: „Jugend, Frauen, drittes Reich“. S. 57, Z. 22.
901	 Marx, L.: „Schattenwürfe“. S. 187, Z. 29 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


158 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

zubrechen, um ihm die Blumen zu überreichen und ein Gedicht auf den 
Führer aufzusagen. Tatsächlich wurde das Kind schon vorher als Reihen-
durchbrecherin bestimmt, der Flieder wurde von seiner Mutter teuer gekauft 
und der Vater hat das Gedicht geschrieben, das die Tochter einstudieren 
musste.902

Den Abschluss der Inszenierung um den Führerbesuch bildet ein Zap-
fenstreich der wieder eingeführten Soldaten. Seine Aufführung soll an die 
deutsche Militärtradition anknüpfen903 und der Bevölkerung dabei den ver-
meintlichen „Zauber des Militarismus“904 vor Augen führen. Im Scheinwer-
ferlicht tanzen die Soldaten „zu militärischen Musikklängen eine Art Bal-
lett“905, das laut Sanna „sehr hübsch“906 aussieht. 

Doch auch sonst ist die faschistische Lebenswirklichkeit der Protago-
nistinnen von ständiger nationalsozialistischer Selbstinszenierung geprägt. 
Durch Ansprachen über den Volksempfänger ist die Bevölkerung für ideo-
logische Botschaften stets erreichbar. Das Propagandasystem lässt durch 
Zeitungen, Aufmärsche und Stadtbild die Menschen unausweichlich mitten 
in der Inszenierung leben. Die Bilderflut, welche die Menschen überrollt, 
lässt ihnen kaum Freiraum, über Inhalte nachzudenken. Der Faschismus ist 
in der in den Exilromanen beschriebenen Gesellschaft ständig sichtbar; der 
Blick muss zwangsläufig auf ihn fallen. Zugleich will der Nationalsozialis-
mus jedoch in seinem wahren Wesen nicht erkannt werden. Darum macht 
er die Menschen „besoffen von den Sondermeldungen und Fanfaren“907. Er 
lässt eine Gesellschaft „berauschter Spießbürger“908 entstehen, die sich in 
einer „künstlichen Dauer-Ekstase von Aufmärschen, Partei-Tagen, Heil-Ju-
beln“909 befinden. Laut Sanna sind die Menschen es bereits so gewöhnt, „daß 
immer was los ist […] mit fieberhaften Feiern“910, dass sie schon nicht mehr 
nach dem Grund dafür fragen. Sie sind „hypnotisiert[…]“911 und gerade dies 
gewährleistet ihre „Bindung […] ans System“912. 

902	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 49, Z. 25 ff.
903	 Marx, L.: „Schattenwürfe“. S. 185, Z. 13 f.
904	 Schütz, E.: „Romane der Weimarer Republik“. S. 164, Z. 14.
905	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 38, Z. 18 f.
906	 Ebd. Z. 21.
907	 Unger, W. (Hg.): Keun, I.: „Wenn wir alle gut wären“. S. 139, Z. 5 f.
908	 Keun, I.: „Bilder und Gesichte aus der Emigration“. S. 4, Z. 22 f.
909	 Ebd. Z. 21 f.
910	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 28, Z. 2 f.
911	 Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 81, Z. 20.
912	 Schnell, Ralf: „Dichtung in finsteren Zeiten. Deutsche Literatur und Faschismus“. 

Reinbeck bei Hamburg, 1998. S. 73, Z. 4 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1592.12  Illusionen, Lügen und das große Schauspiel: Die Welt als Bühne

Keuns Protagonistinnen entlarven den Faschismus, da sie sich nicht 
durch seine Fassade täuschen lassen und ihre Erkenntnisstrategien auch ihm 
gegenüber anwenden. Sie sehen die als historisch propagierten NS-Veran-
staltungen in ihrer tatsächlichen Trivialität913 und entmystifizieren sie auf die-
sem Weg. So zerschlägt Sanna die Vorstellung, die Massen kämen zu Hitlers 
Besuch in Frankfurt aus Liebe zu ihm zusammengeströmt. Sie erkennt, dass 
es den Besuchern viel mehr um den Wettbewerb geht, einen möglichst guten 
Platz zu ergattern und sagen zu können, sie seien dabei gewesen. Ohnehin 
ziehe jede kostenlose Veranstaltung die Menschen an. Im Vergleich kämen 
zum Karneval noch mehr Besucher.914 Es wird klar, dass es der Bevölkerung 
nur wenig bringt, sich die hohen Parteifunktionäre bei der Parade anzuse-
hen. Doch umgekehrt haben diese „sicher viel mehr davon, wenn sie von 
[…] allen angesehen würden“915. Die scheinbar gegenseitige Abhängigkeit 
von Systemführung und Bevölkerung wird als einseitig entlarvt. Der Natio
nalsozialismus offenbart sich als ein „gesellschaftlicher Bluff“916, mit einer 
Führerschaft, die anstatt zu regieren schauspielert.917 Hitler als Prinz Karne-
val hat keine Bonbons in die Menge zu werfen, denn seine Hand ist leer.918 
Es gibt nichts, das er den Menschen geben könnte. Sanna durchschaut diese 
„Politik der Showeffekte ohne wirkliche Programmatik“919. Sie enttarnt 
Hitler als reines „Produkt der Medien“920 und damit die Tatsache, dass der 
Nationalsozialismus seinen Durchbruch nur einer populärkulturellen Strö-
mung verdankt.921 Deutlich macht Sanna dies anhand des Beispiels ihrer 
Tante. Deren Begeisterung für den Führer trägt die gleichen Züge wie ihre 
Schwärmerei für einen bestimmten Schauspieler. Bei beiden ist es das starke 
Schwitzen auf der Bühne, das auf sie großen Eindruck macht. Sie hat die Bil-
der beider Männer bei sich im Schlafzimmer aufgehängt.922 Hitlers Gebaren 
in der Öffentlichkeit wird als „Imagepflege“923 erkannt, die auf künstlichen 
Effekten beruht. Der Flieder etwa, den die kleine Reihendurchbrecherin 

913	 Marx, L.: „Schattenwürfe“. S. 191, Z. 12.
914	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 29, Z. 9 ff.
915	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 36, Z. 17 f.
916	 Ackermann, M.: „Schreiben über Deutschland im Exil“. S. 30, Z. 13.
917	 Ebd. Z. 13 f.
918	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 35, Z. 21 f.
919	 Marchlewitz, I.: „Irmgard Keun“. S. 159, Z. 3.
920	 Frank, G.: „Populärkultur, Girlkultur und neues Wissen in der Zwischenkriegszeit“. 

S. 39, Z. 17.
921	 Ebd. Z. 20 ff.
922	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 87, Z. 13 ff.
923	 Marchlewitz, I.: „Irmgard Keun“. S. 159, Z. 11.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


160 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

Bertchen Silias mit den Worten „und bringe dir, o Führer mein// aus deut-
schen Gauen Blümelein“924 überreichen soll, ist aus Nizza importiert.925

Die Erkenntnisse der Protagonistinnen werfen einen „Schatten auf das 
glanzvoll präsentierte Bild“926 des NS-Regimes. Anstatt zu glauben, „Wo 
man singt, da laß dich […] nieder – böse Menschen haben keine Lieder“927, 
wird Kully von ihrem Vater ermahnt, eben dies nie tun. Jeder Krieg beginne 
mit Gesang, wo also gesungen würde, bestehe Lebensgefahr. Die im NS-Sys-
tem omnipräsenten politischen Lieder werden in ihrer Funktion als aggres-
sives Propagandamittel deutlich. Wie später auch Ferdinand feststellt, wird 
klar: Zur Fröhlichkeit gezwungen zu werden, bedeutet, nicht frei zu sein.928 
Das vermeintlich heitere karnevalistische Treiben wird durch Kully als eine 
Form von Krieg entlarvt. Die Menschen werfen einander Konfetti möglichst 
fest ins Gesicht, um sich gegenseitig zu verletzen. Ein während der „Blumen-
schlacht“929 geworfener Strauß trifft ihre Mutter ins Auge.

Die Protagonistinnen machen in ihren Schilderungen die „Wirrnis und 
Ahnungslosigkeit“930 der vermeintlichen Logik der Faschisten deutlich. Hit-
lers Behauptung, alle Juden würden nach Knoblauch riechen, wird durch 
die Einsicht widerlegt, dass er nicht an allen Juden gerochen haben könne, 
um seine These zu verifizieren.931 Sanna beobachtet, wie der selbsternannte 
Judenfänger Stürmermann dem jüdischen Arzt Breslauer seine Konfession 
nicht anmerkt. Stattdessen glaubt er, aufgrund des gemeinsamen Sternzei-
chens einen Bruder in ihm zu finden.932 Ebenso wird Sanna Zeuge, wie Paul 
Tante Adelheid und einer Bekannten Bilder von Männern aus Zeitungen 
zeigt und sie raten lässt, ob sie hohe Parteifunktionäre oder Verbrecher sind, 
und die beiden Frauen mit ihrer Vermutung häufig falsch liegen.933

In Übereinstimmung mit der Klage eines aufgebrachten Mannes, „der 
Führer hat die Ideale, und wir haben’s Nachsehen“934 erkennen die Protago-
nistinnen, dass „das Streben nach politischer Macht […] nicht Liebe zum 

924	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 54, Z. 2 f.
925	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 49, Z. 23.
926	 Marx, L.: „Schattenwürfe“. S. 190, Z. 34.
927	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 121, Z. 21 f.
928	 Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 234, Z. 3 f.
929	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 154, Z. 11.
930	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 165, Z. 27 f.
931	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 41, Z. 23 ff.
932	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 136, Z. 6 ff.
933	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 84, Z. 1 ff.
934	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 30, Z. 23 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1612.12  Illusionen, Lügen und das große Schauspiel: Die Welt als Bühne

Volk“935 bedeutet. Indem sie das Täuschungsspiel des NS-Systems offenle-
gen, zeigen sie das wahre Gesicht des menschenverachtenden Regimes. Es 
wird deutlich: Wer hinter die Maske des Spektakels blickt und das wahre 
Wesen des Faschismus erkennt, muss ihn von Grund auf ablehnen. Die 
NS-Ideologie ist auf das Schauspiel angewiesen, denn als das, was sie tat-
sächlich ist, gewönne sie die Menschenmassen nicht für sich. Die Menschen 
bleiben verwirrt in dem System zurück, in dem die „heiligen zehn Gebote, 
in denen gut gut und böse böse ist“936, nicht gelten. „Glauben kann man 
überhaupt nichts mehr“937, wie das Mädchen über die politische Erziehung 
seiner Zeit feststellt. 

Neben dem Durchblicken des Nationalsozialismus durch die Protagonis-
tinnen entlarvt sich dieser in Keuns Exilwerken zunehmend selbst. Je mehr 
sich der Faschismus auswächst und Staat und Gesellschaft durchzieht, desto 
weniger reicht seine Maskerade aus, um sein wahres Gesicht zu verbergen. 
Das tatsächliche Wesen des Faschismus wird immer offensichtlicher, denn 
es gelangt an immer mehr Stellen an die Oberfläche. Umso unangestrengter 
kann er gesehen werden. Dementsprechend nimmt auch die Schilderung der 
Selbstinszenierung des Nationalsozialismus in Keuns späteren Exilromanen 
ab. Erreicht das faschistische Täuschungsspiel in „Nach Mitternacht“ seinen 
Höhepunkt, so gibt es in „D-Zug dritter Klasse“ und „Kind aller Länder“ 
kaum mehr etwas zu entlarven, da das NS-System sein wahres Antlitz bereits 
gezeigt hat. „Das einst […] klare Gesicht des Heimatlandes […] ist zu […] 
unverständlicher Häßlichkeit entstellt“938. Es präsentiert sich offen als ein 
Regime, in dem Scharfrichter von den Systemanhängern bewundert werden 
und in dem man Andersdenkende nicht toleriert. Alles ist „heiß und eisig, 
hart und glatt“939, nur noch vereinzelt finden sich Fragmente der Maskerade 
wie etwa das Horst-Wessel-Lied.

2.12.2	 Der Alltag als Bühne
Damit sie in dieser widrigen Lebenswirklichkeit der faschistischen Gesell-
schaft bestehen können, sind die Menschen gezwungen, wiederum selbst 
als Schauspieler aufzutreten.940 Sie nehmen in ihrem Alltag Rollen an und 

935	 Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 149, Z. 10 f.
936	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 94, Z. 15 f.
937	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 135, Z. 11.
938	 Keun, I.: „Bilder und Gedichte aus der Emigration“. S. 14, Z. 13 f.
939	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 151, Z. 23.
940	 Ackermann, M.: „Schreiben über Deutschland im Exil“. S. 36, Z. 29 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


162 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

verkleiden sich, um sich an ihnen festhalten zu können. Sie versuchen, ein 
besser an die Umstände angepasstes Bild von sich selbst darzustellen, das den 
Anforderungen der bedrohlichen Umwelt gerecht wird. Mit dem Themen-
komplex von Schauspiel, Maskerade und Verkleidung als Überlebensstra-
tegie angesichts des Faschismus greifen Keuns Romane damit ein typisches 
Motiv der Exilliteratur auf.941 Denn während sich der Nationalsozialismus in 
heimtückischer Absicht des Schauspiels als bewusste, boshafte Irreführung 
zum Zwecke seiner Machtdurchsetzung bedient, ist das Sichverstellen für 
die Romanfiguren in dieser Situation die einzige Möglichkeit, nicht unter-
zugehen.

Die Exilwerke greifen die blicktheoretische Vorstellung eines „Schau-
spiel[s] der Welt“942 auf. Gesellschaftliches Zusammenleben gestaltet sich als 
ständiges Sehen-und-Gesehen-Werden.943 Alle befinden sich auf einer Bühne 
und fungieren als Schauspieler. Mit Maskeraden schützen sie sich vor dem 
„Blitzlicht des Blicks“944, denn sie wollen von den anderen nicht in ihrem 
wahren Wesen gesehen werden. Doris’ Überlegung, „daß Theater mit dem 
Leben gar nicht zu tun hat“945, wird als Illusion widerlegt. Der faschistische 
Alltag erscheint als ein großer Karneval, als ein „Spiel[…] mit Täuschung 
und Wahrheit“946. In den Exilromanen wird der private Raum zur Bühne.947 
Wie schon in Keuns früheren Werken liegt „Karneval […] in der Luft“948, 
Liskas Fest gestaltet sich als „Liskas Karneval“949, obgleich keine Karnevals-
zeit ist. Kullys Vater lebt nach dem Motto des Karnevalsschlagers „Et hätt 
noch immer, immer jutjejangen“950 und der Früchtehändler in „D-Zug drit-
ter Klasse“ versucht seine Mitpassagiere in „karnevalistische Stimmung zu 
bringen“951. Wohnungen verkleiden sich als Restaurants952 und Schiffe als 
Schlösser.953

941	 Naumann, U.: „‚Preisgeben, vorzüglich der Lächerlichkeit‘“. S. 105, Z. 28 ff.
942	 Meyer-Kalkus, R.: „Blick und Stimme bei Jacques Lacan“. S. 225, Z. 30.
943	 Ebd. Z. 31 f.
944	 Meyer-Kalkus, R.: „Blick und Stimme bei Jacques Lacan“. S. 227, Z. 1.
945	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 37, Z. 27.
946	 Barndt, K.: „Sentiment und Sachlichkeit“. S. 187, Z. 3.
947	 Marx, L.: „Schattenwürfe“. S. 105, Z. 25 f.
948	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 38, Z. 5.
949	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 143, Z. 10.
950	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 27, Z. 24 f.
951	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 13, Z. 6.
952	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 150, Z. 7.
953	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 165, Z. 14 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1632.12  Illusionen, Lügen und das große Schauspiel: Die Welt als Bühne

Dabei sind die Formen von gespielter „Selbstinszenierung[…]“954 nicht 
die einzigen Illusionen, die den Alltag in der dargestellten Gesellschaft prä-
gen. Neben der Verkörperung einer Rolle bestimmen auch das Sich-selbst-et-
was-Vorspielen und Wunschvorstellungen die soziale Lebenswirklichkeit, in 
der sich die Protagonistinnen bewegen. Dabei verschwimmen die Grenzen 
zwischen den für sich selbst aufgebauten Illusionen und den nach außen 
inszenierten oftmals.

Die traditionelle Blicktheorie geht davon aus, dass jede Art des öffentli-
chen Auftretens bedeutet, eine Rolle zu spielen.955 Man beginnt, so Roland 
Barthes, zu posieren, sobald man sich beobachtet fühlt.956 Während der 
Mann im täglichen gesellschaftlichen Schauspiel von seinem Subjektsta-
tus ausgehend in die Rolle eines anderen Subjekts schlüpft, um sein wahres 
Wesen vor anderen zu schützen, ist das durch das Schauspiel dargestellte 
Subjekt nach traditionellen blicktheoretischen Überlegungen für die Frau 
dagegen die einzige Möglichkeit, überhaupt als Subjekt in der Blickkon
stellation aufzutreten. Da der Frau das Phallische bzw. der kulturschaffende 
Status fehlt, ist sie als Person im kulturellen Kontext weder sichtbar noch 
existent. Bestehen kann sie nur in einer Maskerade, sie muss vorspielen, ein 
Subjekt zu sein. Weiblichkeit präsentiert sich demnach nicht unter einer 
Maskerade, sie kann vielmehr nur in Form der Maskerade bestehen.957 Frau
sein bedeutet in der traditionellen Blicktheorie stets ein „selbst inszenieren-
des Schauspiel“958. Als Repräsentationsfläche zitiert die Frau, was männli-
che Blicke in ihr sehen.959 Dabei kann sie als eine „Simultanspielerin[…]“960 
mehrere Rollen zugleich übernehmen. 

Keun greift in ihren Werken die blicktheoretische Vorstellung vom 
Schauspiel als weiblicher Tätigkeit,961 sich selbst zu definieren, auf. Schon 
„Das kunstseidene Mädchen“ Doris will als berühmte Schauspielerin ein 

954	 Keck, A.: „,…und bin eine Bühne‘“. S. 224, Z. 13 f.
955	 Rossum, W. v. (Hg.): Sartre, J.-P.: „Der Blick“. S. 105, Z. 29 ff.
956	 Silverman, K.: „The Threshold ofthe Visible World“. S. 150, Z. 7 ff.
957	 Weissberg, Liliane: „Gedanken zur «Weiblichkeit». Eine Einführung“. In: Weissberg, 

Liliane (Hg.): „Weiblichkeit als Maskerade. Herausgegeben von Liliane Weissberg“. 
Frankfurt am Main, 1994. S. 7 – 33. S. 12, Z. 33 f.

958	 Weissberg, L.: „Gedanken zur «Weiblichkeit»“. S. 26, Z. 27 f.
959	 Keck, Annette: „‚Vater unser, mach mir doch mit einem Wunder eine feine Bildung – 

das übrige kann ich ja selbst machen mit Schminke‘“. In: Keun, Irmgard: „Das kunst-
seidene Mädchen: Roman. Mit zwei Beiträgen von Annette Keck und Anna Barbara 
Hagin“. Berlin, 20089. S. 221 – 228. S. 223, Z. 22.

960	 McCormick, R. W.: „Gender and Sexuality in Weimar Modernity”. S. 131, Z. 22.
961	 Unger, W. (Hg.): Keun, I.: „Wenn wir alle gut wären“. S. 78, Z. 8.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


164 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

Glanz und damit eine Subjektgröße in der Gesellschaft werden.962 Keuns 
Frauenfiguren erscheinen als „eine Bühne“963, als „ein schwarzes Theater 
oder ein blondes Kino“964. Sie wirken als Schauspielerinnen wie „geheim-
nisvolle Wunderwesen“965, die sich je nach den vom männlichen Blick in sie 
hineingelesenen Merkmalen verändern können. So versucht „Das kunstsei-
dene Mädchen“ Doris, wie schon das Attribut „kunstseiden“ betont, den 
Anschein von etwas zu repräsentieren, dass sie eigentlich nicht bieten kann. 
Unter den Protagonistinnen der Exilromane ist Lenchen, die einzige ohne 
errungenen Subjektstatus, auch die einzige, die ebenfalls Kunstseide trägt.966 
Keuns Frauenfiguren schlüpfen in die Rollen, die von ihnen erwartet wer-
den. Sanna beschreibt ausführlich, wie Liska stets versucht, genau den Typus 
Frau darzustellen, von dem sie glaubt, er entspreche Heinis Wünschen. 
„[C]hamäleonartig“967 setzt sie sich immer wieder „auf andere Art zusam-
men wie ein kunstvolles Mosaik“968, wechselt zwischen den Rollen der Krän-
kelnden, Lasterhaften und Mütterlichen und ist dabei immer „eine voll-
kommene andere Frau“969. Keuns Frauenfiguren haben ihr Täuschungsspiel 
„künstlerisch entwickelt“970, das jedoch nicht mit Falschheit gleichgesetzt 
wird, wie sie etwa in den arglistigen Täuschungen der petzenden Trautchen 
Meiser oder der intriganten Betty Raff vertreten ist.

Auch die Protagonistinnen schauspielern. Sie schlüpfen in eine Rolle, 
die sie stärker und souveräner wirken lässt, als sie es tatsächlich sind, um als 
„Retterin“971 bzw. Stütze für andere, die schwächer sind, zu fungieren, so wie 
es das Mädchen gegenüber den anderen Kindern seiner Räuberbande, Sanna 
gegenüber Franz und Kully vor allem gegenüber ihrer Mutter verkörpert. 
Lenchen übernimmt diese Rolle nicht. Zwar ist sie von Beruf Schauspiele-
rin, jedoch eine schlechte. Wie es die traditionelle Blicktheorie beschreibt, 
schauspielert sie, da sie keinen Subjektstatus errungen hat und daher kein 

962	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 45, Z. 11 f.
963	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 125, Z. 12.
964	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 102, Z. 17 f.
965	 Keun, I.: „Blühende Neurosen“. S. 101, Z. 20 f.
966	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 32, Z. 23 f.
967	 Pasche, W.: „Exilromane“. S. 95, Z. 4.
968	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 117, Z. 1 f.
969	 Ebd. Z. 4.
970	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 174, Z. 5 f.
971	 Bescana Leirós, C.: „Gender- und Machttransgression im Romanwerk Irmgard 

Keuns“. S. 157, Z. 4.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1652.12  Illusionen, Lügen und das große Schauspiel: Die Welt als Bühne

tatsächliches Bild von sich verkörpern kann.972 Ihr Leben ist ein „wirres, rie-
senhaftes Knäuel von Lügen“973, denn sie ist ständig bemüht, für Karl das 
Bild zu sein, das er in ihr sieht.974

Sanna, Kully und das Mädchen hingegen schauspielern nicht, um sich 
den Anschein eines Subjekts zu geben, denn sie besitzen den Subjektsta-
tus bereits. Sie verstellen sich, um in der Rolle einer besser an die widri-
gen Umstände angepassten Figur für den Überlebenskampf gewappnet zu 
sein.975 So muss etwa das Mädchen den Eltern immer wieder ein artiges Kind 
vorspielen, um einer Bestrafung zu entgehen. In der übermächtigen Situ-
ation des faschistischen Regimes unterliegen sie zum eigenen Schutz dem 
allgemeinen „Verstellungszwang“976, der etwa, wie Sanna beobachtet, Juden 
helles Bier trinken lässt, nur um „arisch“ zu wirken.977 Kullys Mutter muss 
dem Verleger ein bereits vollendetes Manuskript ihres Mannes vorgaukeln, 
damit die finanzielle Versorgung der Familie sichergestellt ist.978 Sanna ist 
gezwungen, bei Liskas Feier die Rolle des ausgelassenen Gastes zu spielen, 
obwohl sie bereits von Franz’ Mord an seinem Denunzianten erfahren hat, 
um bis zur späteren Flucht am Abend keinen Verdacht zu erwecken und 
Franz so womöglich in Lebensgefahr zu bringen.979 Gegenüber den Vertre-
tern des Regimes hingegen gilt es, die Rolle einer möglichst simplen jungen 
Frau zu spielen, damit sie nicht anecken.980 So spricht etwa Sanna bewusst 
devot mit einem SS-Mann, um diesen milde hinsichtlich Gertis ablehnen-
dem Verhalten ihm gegenüber zu stimmen.981

In dieser übermächtigen, bedrohlichen Lebenswirklichkeit ist es auch 
der Versuch, durch eine Rolle Angepasstheit zu erzielen, der das männliche 
Schauspielern bestimmt. Algin inszeniert seine Wohnung als „eine große 
Theatervorstellung“982 mit sich selbst in der Hauptrolle eines künftig linien-
treuen Naturlyrikers. Kullys Vater gibt, auch wenn er kaum mehr Einnah-
men hat, den souveränen Ernährer der Familie, um diese nicht zu beunru-

972	 Horsley, R. J.: „Witness, Critic, Victim“. S. 103, Z. 32 ff.
973	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 44, Z. 6 f.
974	 Horsley, R. J: „‚This Number is Not in Service‘“. S. 51, Z. 29.
975	 Thurner, C.: „Der andere Ort des Erzählens“. S. 110, Z. 18.
976	 Bossinade, J.: „Haus und Front“. S. 106, Z. 27.
977	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 23, Z. 19 ff.
978	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 59, Z. 9 ff.
979	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 186, Z. 5 f.
980	 Bossinade, J.: „Haus und Front“. S. 110, Z. 22 f.
981	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 28, Z. 20 f.
982	 Ebd. S. 21, Z. 26 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


166 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

higen. Zudem täuscht er seinen eigenen Tod vor, um von Verwandten Geld 
für eine angebliche Beerdigung zu bekommen.983

In den Exilromanen unterscheidet sich das durch die faschistische 
Lebenswirklichkeit erzwungene Schauspiel jedoch in einem Punkt zwischen 
Männern und Frauen. Weibliches Täuschungsspiel wird im Gegensatz zu 
männlichem häufig an Verkleidung geknüpft. Keuns Protagonistinnen wie 
auch die anderen Frauenfiguren scheinen ihre Inszenierung stärker zu zele-
brieren, indem sie oftmals Make-up und zur Rolle passende Kleidung wäh-
len. Tatsächlich scheint die Schauspielerei mehr in ihrem Wesen als in dem 
der Männer zu liegen. So verkleidet sich etwa das pubertierende Mädchen 
mit Pelz und einem zu großen Kleid als erwachsene Dame, als es zu seinem 
Schwarm geht, um ihm seine Liebe zu erklären.984 Ebenso richtet sich Kullys 
Mutter mondän her, um den solventen Hotelgast zu spielen985, und Liska 
hofft, in Abendgarderobe die Frau darzustellen, die Heini gefällt.986

In dem alltäglichen Schauspiel innerhalb der faschistischen Gesellschaft 
spielen die Figuren zum Teil auch sich selbst etwas vor. Zum Beispiel hält 
sich die verbitterte Tante Millie für eine warmherzige und attraktive Par-
tie,987 glaubt Algin, sich als Naturlyriker entfalten zu können, und nimmt 
Kullys Vater an, trotz fehlender Sprachkenntnisse und Kontakte in den USA 
erfolgreich werden zu können. Sanna, Kully und das Mädchen hegen keine 
solchen persönlichen Illusionen. Diese widersprächen ihrem Realitätssinn 
als Vertreterinnen des Typus der Neuen Frau. Einzig Lenchen redet sich ein, 
in ihrer angstbestimmten Beziehung glücklich zu sein.

Mit Hilfe ihres nüchternen Blicks durchschauen Sanna, Kully und das 
Mädchen das alltägliche Schauspiel ihrer Mitmenschen. Sie haben ihre 
„Märchenbücher […] längst zerrissen“988, sie glauben nicht an Illusionen, 
denn sie sind zu misstrauisch, um auf sie hereinzufallen. Ihr desillusionieren-
der Blick989 trifft auf die sie umgebende Gesellschaft, die von Heuchelei der 
Menschen990 anderen und sich selbst gegenüber geprägt ist, und demaskiert 
sie. Da sie das wahre Wesen hinter der Maskerade erkennen, können Sanna, 

983	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 205, Z. 12 f.
984	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S.  202, 

Z. 26 ff.
985	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 45, Z. 11 ff.
986	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 103, Z. 6 ff.
987	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 168, Z. 11 ff.
988	 Keun, I.: „Bilder und Gedichte aus der Emigration“. S. 34, Z. 8.
989	 Horsley, R. J.: „Irmgard Keun(1905 – 1982). Germany“. S. 234, Z. 37.
990	 Horsley, R. J.: „Witness, Critic, Victim“. S. 66, Z. 21 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1672.12  Illusionen, Lügen und das große Schauspiel: Die Welt als Bühne

Kully und das Mädchen ihre Mitmenschen korrekt einschätzen und somit 
richtig auf sie reagieren. 

Ihre nüchterne Sicht der Dinge ermöglicht es den drei Protagonistinnen, 
die Umwelt nuanciert zu betrachten.991 Sie kennen die Notwendigkeiten des 
alltäglichen Lebens, wissen, welche Rollen der Situation am dienlichsten 
sind, sehen die Menschen agieren und setzen das beobachtete Verhalten zu 
den äußeren Begebenheiten in Bezug. Zugleich nehmen sie das Paradoxe 
im Verhalten ihrer Mitmenschen wahr und entlarven dadurch deren Schau-
spiel.992 Zum Beispiel stellt Sanna fest, dass Betty Raff zwar den uneigennüt-
zigen Gutmensch spielt und vorgibt, die Menschen untereinander versöh-
nen zu wollen, sie tatsächlich jedoch stets gegeneinander ausspielt.993

Sanna, Kully und das Mädchen, die wie schon Gilgi auf Selbsttäuschun-
gen verzichten,994 sind dank ihres Realitätssinns in der Lage, diese bei ihren 
Mitmenschen zu erkennen und analysieren.995 Anscheinend durchschauen 
sie die Leute besser als diese sich selbst. Indem die Protagonistinnen die 
Menschen durchblicken, stoßen sie auf deren illusionäre Vorstellungen, die 
sie mit den tatsächlichen Gegebenheiten vergleichen und dabei als Luft-
schlösser herausstellen. Als etwa Liska glaubt, „etwas […] Geheimnisvol-
les“996 schwebe zwischen ihr und Heini, kann sich Sanna auf ihre Beob-
achtung stützen, obwohl sie genau aufgepasst hat, nichts Geheimnisvolles 
festgestellt zu haben. Ebenso weist sie Algins Selbsttäuschung, allmählich die 
Qualität einer unkritischen naturlyrischen Literatur zu erkennen, mit dem 
qualitativen Abstieg seiner Werke nach.997

Anders als die drei Protagonistinnen ist Lenchen in eigenen Illusio-
nen gefangen. Sie glaubt, was sie lügt, während sie lügt, wie etwa in ihren 
Äußerungen ihren mehreren Verlobten gegenüber. Sie hält sich zugleich für 
„wahr“998 und lügt, „wie sie noch nie in ihrem Leben gelogen hat[…]“999. 
Die Grenzen zwischen wahr und gelogen verschwimmen für sie. Ohne die 
Fähigkeit, nüchtern auf die Dinge, so wie sie sind, zu blicken, gelingt es ihr 

991	 Blume, G.: „Irmgard Keun“. S. 129, Z. 15.
992	 Horsley, R. J.: „Witness, Critic, Victim“. S. 94, Z. 17 f.
993	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 104, Z. 11 ff.
994	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 172, Z. 24 ff.
995	 Horsley, R. J.: „Witness, Critic, Victim“. S. 104, Z. 10 f.
996	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 109, Z. 14.
997	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 125, Z. 20 ff.
998	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 44, Z. 10.
999	 Ebd. Z. 13 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


168 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

kaum, Täuschungen bei sich selbst oder anderen als solche entschlossen zu 
bestimmen.

Die Exilromane stellen dar, wie die Selbsttäuschung einzelner Figuren sie 
an der bedrohlichen faschistischen Lebenswirklichkeit scheitern lässt. Indem 
sich diese selbst etwas vorspielen, vermeiden sie es, sich mit den Gegeben-
heiten ihrer Umwelt auseinanderzusetzen. Doch die Lebenswirklichkeit der 
NS-Gesellschaft muss mit nüchternem Blick wahrgenommen und die eigene 
Person korrekt eingeschätzt werden, um adäquat agieren und auf die Umge-
bung reagieren zu können. Die Illusion von Kullys Vater, in den USA eine 
Karriere zu beginnen, hält ihn davon ab, nach anderen Einkommensmög-
lichkeiten zu suchen. Ebenso hindert Algins Selbsttäuschung, als Naturlyri-
ker seine Bestimmung gefunden zu haben, ihn daran, sich persönlich weiter 
kritisch mit dem Unrechtsregime auseinanderzusetzen. Keuns Ablehnung 
der Selbsttäuschung wird in einer Szene aus „Das Mädchen, mit dem die 
Kinder nicht verkehren durften“ besonders deutlich. Als das Mädchen ver-
schiedene Masken vor dem Spiegel anprobiert, macht es sich dabei selbst so 
große Angst, dass es sich nicht weiter zu betrachten wagt. Nie wieder will die 
Protagonistin sich daraufhin in dieser verkleideten Gestalt sehen, sie möchte 
die Masken nur noch dafür verwenden, die Verkleidung anderen vorzufüh-
ren.1000 Etwas vorgespielt soll nur anderen werden, jedoch nicht sich selbst. 

Das Täuschungsspiel gegenüber den Mitmenschen scheint gerechtfer-
tigt, wo es nötig ist, um die Lebenswirklichkeit besser zu bewältigen. Auf 
die Frage „Warum darf man eigentlich nicht lügen?“1001 findet das Mädchen 
keine Antwort. In der faschistischen Gesellschaft dient die Täuschung als 
Teil des „überlebensnotwendigen Verhaltensarsenal[s]“1002. Es gilt, ein Bild 
von sich nach außen zu entwerfen, das die besten Chancen im alltäglichen 
Überlebenskampf bietet. So richtet sich etwa Kullys Mutter als solventer 
Gast her, um auf potentielle Geldgeber vertrauenswürdig zu wirken. Gerade 
die Frauenfiguren täuschen, wie etwa Sanna es zugibt, aus Angst.1003 Kully 
berichtet, dass ihre Mutter die Großmutter manchmal aus Furcht vor ihr 
belügt.1004 In Übereinstimmung damit schildert der junge Mann in „D-Zug 
dritter Klasse“, wie seine Mutter dem Vater einmal aus Angst vor seiner 
Reaktion den Kauf teurer Birnen für die Kinder verheimlichte.1005 Auch bei 

1000	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 101, Z. 2 ff.
1001	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 138, Z. 24.
1002	 Nauman, U.: „‚Preisgeben, vorzüglich der Lächerlichkeit‘“. S. 111, Z. 30 f.
1003	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 68, Z. 8.
1004	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 149, Z. 24 f.
1005	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 101, Z. 2.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1692.12  Illusionen, Lügen und das große Schauspiel: Die Welt als Bühne

Lenchen ist es die Furcht vor Karl, die sie ihm etwas vorspielen lässt. Die 
Maskerade dient den Figuren als Schutz vor Angriffen. Sie können dahin-
ter sich und ihre Geheimnisse verbergen, ein Bild von sich entwerfen, das 
gesellschaftlichen Anklang findet, sich an der Rolle festhalten und Sicher-
heit angesichts der bedrohlichen Lebenswirklichkeit darin finden. So hält 
sich etwa Kullys Vater an der Rolle des souveränen Ernährers fest, die ihn 
wiederum dazu antreibt, immer wieder nach neuen Geldgebern und Ver-
öffentlichungsmöglichkeiten zu suchen. Die Protagonistinnen leben in 
einer Gesellschaft, die „glaubhaft belogen werden [will, F. P.], den jeweiligen 
Erwartungen gemäß“1006. Das Mädchen stellt fest: „Der liebe Gott versteht 
alles, und man darf ihm alles sagen. Aber den Menschen soll man noch 
längst nicht alles sagen“1007. Oft, so seine Beobachtung der Eltern, akzep-
tierten sie plausible Lügen eher als die Wahrheit und reagierten auf diese 
entgegenkommend.1008

In den Exilromanen nutzen Figuren immer wieder das Schlüpfen in eine 
Rolle, um auf diesem Weg Falschheit in der sie umgebenden Gesellschaft 
zu enthüllen. Ihr Schauspielern erfährt damit einen besonderen Rechtferti-
gungsgrund, da es hilft, versteckte Gefahren der faschistischen Lebenswirk-
lichkeit offenzulegen oder Mitmenschen von lähmenden Selbsttäuschungen 
zu befreien. Die Maskerade gibt ihnen Mut und versetzt sie in eine gesell-
schaftlich tolerierte Position innerhalb des repressiven NS-Regimes, von der 
aus es möglich ist, offen vom wahren Wesen der Sachverhalte hinter der Täu-
schung zu sprechen bzw. ihre Mitmenschen darauf zu stoßen.1009 Dabei ver-
stellt die Maskerade ihren nüchternen Blick nicht. Als eine Tante mit ihrer 
Tochter vorübergehend bei der Familie des Mädchens einzieht, spielen die 
Gäste ihre Verwandten untereinander aus. Das Mädchen erfährt, dass dem 
Sprichwort nach Kinder und Betrunkene die Wahrheit sagen. Es spielt die 
Betrunkene bei einer Feier, um die Wahrheit über die hinterlistigen Stiche-
leien der Tante und der Cousine aussprechen zu können. Ihm wird geglaubt 
und das Täuschungsspiel der Gäste fliegt auf.1010 Sanna erzählt, wie ihr Bruder 
Alois sich zunächst in Algin umbenannte1011, bevor er in seinen Frühwerken 

1006	 Kramer, G.: „«Ohne Unvollkommenheit gibt es keine Schriftsteller»“. S. 232, Z. 17 f.
1007	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 43, Z. 7 ff.
1008	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 137, Z. 19 ff.
1009	 Ebenso bedient sich auch die Autorin Keun der Maskerade ihrer scheinbar kindlich-na-

iven Protagonistinnen, um von den beobachteten Schrecklichkeiten des NS-Staates zu 
berichten.

1010	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 162, Z. 4 ff.
1011	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 11, Z. 25 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


170 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

sozialkritisch gegen das Trugspiel der Gesellschaft anschrieb, und wie Heini 
sich vor den Augen der anderen betrinkt, um im anscheinenden Rausch den 
Bekannten den Spiegel vorzuhalten und ihre Selbsttäuschungen anzupran-
gern. Vor diesem Hintergrund liegt auch die Lesart nahe, das Verhalten von 
Tante Camilla in „D-Zug dritter Klasse“ als ein Rollenspiel, um Illusionen 
zu zerstören, zu verstehen. Zwar gibt sie sich den Anschein, verrückt zu sein, 
doch wird beschrieben, wie sie „still und listig vor sich hin[lächelt, F. P.], 
als wisse sie manches, das andre nicht“1012 wissen. Durch ihr unberechen-
bares, scheinbar dem Wahnsinn zuzuschreibendes Verhalten und ihr Aus-
steigen aus dem Zug mitsamt dem Geld reißt sie Lenchen aus der Illusion 
einer glücklichen Zukunft mit Karl, die ohnehin von Mistrauen und Gewalt 
geprägt wäre, indem sie ihnen die finanzielle Grundlage dafür entzieht. 

1012	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 7, Z. 18 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1712.13  Das Gesehene: Subjektive Wahrnehmung, Wahrheit oder beides?

2.13	 Das Gesehene: Subjektive Wahrnehmung, Wahrheit oder beides?

Die Protagonistinnen leben also in einer Gesellschaft, die von Schauspiel, 
Illusionen und Täuschungen geprägt ist. Sowie etwa für Sanna, als sie in 
die Hände der Gestapo gerät, kommt ihnen ihre Umwelt zeitweilig „ganz 
unwirklich vor“1013. Zugleich erheben die Exilromane jedoch einen Wahr-
heitsanspruch, insofern sie für sich vereinnahmen, dass ihre Aussagen richtig 
sind, gemäß der Maxime, Literatur solle „sich unablässig mühen […], wahr 
zu sein“1014. Um dies zu gewährleisten, muss sichergestellt werden, dass es in 
dieser als Bühne dargestellten Welt Wahrheit gibt, die gesehen werden kann. 
Geht man von einer konzeptuellen Abgrenzung von Wahrheit und Wirk-
lichkeit aus, so erfahren die Protagonistinnen mit ihrem Blick stets Wirklich-
keiten, da Wirklichkeit per se die aus einem subjektiven Bewusstsein heraus 
angestellte Wahrnehmung der Umwelt ist. Jede Art von Illusion und auch 
das Schauspiel des NS-Regimes sind damit wirklich. Wahr dagegen können 
nur die Aussagen sein, die als Gesetzmäßigkeiten stets gültig sind. Wollen 
die Protagonistinnen also Wahrheit erfahren, müssen sie die Personen bzw. 
das Wesen des NS-Regimes hinter dem Schauspiel erkennen, sie in Friedrich 
Nietzsches Terminologie „entbergen“1015. Dabei kann der Faschismus ohne-
hin nie wahr sein, da seine Thesen nicht der Wirklichkeit entsprechen. 

2.13.1	 Das Ende des wahrheitsstiftenden Blicks?
Seit der Antike gibt es in der westlichen Philosophie die Vorstellung, dass der 
Blick seinem Betrachter das Wahre offenbart. Es wird angenommen, dass 
er eine wahrheitsstiftende Qualität besitzt, insofern er das Gesehene – eben 
da er es sieht – zur Aussage macht und ihm damit den Status, wahr zu sein, 
zuschreibt.1016 So beansprucht etwa Karl in „D-Zug dritter Klasse“ für sich 
eine wahrheitsstiftende Sicht der Dinge, als er dem Früchtehändler schwört, 
die Prostituierte, die er aus dem Fenster geworfen zu haben glaubt, sei nicht 
tot.1017 Tatsächlich kann Karl nicht wissen, ob die Frau umgekommen ist, 
dennoch schreibt er seinem urteilenden Blick die Fähigkeit zu, die Wahrheit 

1013	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 88, Z. 23.
1014	 Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 26, Z. 25.
1015	 Manthey, J: „Wenn Blicke zeugen könnten“. S. 125, Z. 13.
1016	 Vinciguerra, R.-P.: „Das Gemälde, der Blick und das Phantasma“. S. 45, Z. 4 ff.
1017	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 119, Z. 7 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


172 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

zu sehen.1018 Doch schon innerhalb des Diskurses um den wahrheitsstiften-
den Blick gibt es wie etwa von Sartre hervorgebrachte Zweifel, ob Wahrheit 
durch einfaches Erblicken überhaupt gesehen werden kann.1019

In den Exilromanen ist die Welt, in der die Protagonistinnen leben, von 
ständigen Illusions- und Täuschungsspielen bestimmt. Das auf den ersten 
Blick an der Oberfläche Sichtbare entspricht häufig nicht dem tatsächlichen 
Wesen der Dinge. Vorgegaukeltes kann nicht wahr sein, da die Aussagen, die 
es trifft, nicht zutreffen. Gesehen wird eine Wirklichkeit, die eine Maskerade 
einer tieferen Wirklichkeit ist, die sich zu verstecken versucht. Die Sicher-
heit, mit dem Blick das als Fassade Sichtbare zur Wahrheit zu erklären, wird 
damit negiert. Was in den Exilromanen zu sehen ist, muss nicht mit der 
Wahrheit übereinstimmen. So ist etwa in „Kind aller Länder“ das Ausland 
mit fremder Sprache und Kultur als Fremde zu sehen. Tatsächlich entspricht 
dies jedoch nicht der Wahrheit.1020 Ebenso wie zum Beispiel das am Ende 
von „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“ darge-
stellte Zerbrechen der Protagonistin an einer unglücklichen Liebe nicht die 
Wahrheit ist, da diese ja als spätere Erwachsene die Erzählfunktion inne hat 
und damit verbürgt, dass es für das Mädchen auch nach dem Liebeskummer 
noch eine Zukunft gibt.1021

Soll Wahrheit innerhalb der illusionsgeprägten Umwelt erfahren werden, 
muss der wahrheitsstiftende Blick durch einen wahrheitsstiftenden Durch-
blick abgelöst werden. In „Das kunstseidene Mädchen“ erzählt Doris dem 
blinden Herrn Brenner beim Spaziergang durch das nächtliche Berlin, dass 
die Sterne scheinen, obwohl kein Licht von ihnen zu den beiden strahlt.1022 
Doris durchblickt, dass die Sterne „doch wohl hinterm Himmel“1023 vor-
handen sind und dort funkeln, dass sie nur für die Augen durch die Wol-
ken verschleiert sind. Auch die Protagonistinnen der Exilromane blicken 
durch Maskierungen und Fassaden hindurch auf das tatsächliche Wesen der 
Dinge, erfahren sie als Wirklichkeiten und da deren Aussagen stimmen und 
generelle Gültigkeit besitzen, auch als Wahrheit. Wahrheit ist dabei ohnehin 
unabhängig von einem eventuellen Betrachter vorhanden und kann nur-

1018	 Ähnlich argumentiert Gilgi als sie annimmt, in einer armen Näherin ihre leibliche 
Mutter gefunden zu haben: „Weil ich’s geglaubt habe, ist sie’s gewesen“ (Keun, I.: 
„Gilgi“. S. 78, Z. 25 f.).

1019	 Rossum W. v. (Hg.): Sartre, J.-P.: „Der Blick“. S. 40, Z. 18 ff.
1020	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 211, Z. 3 ff.
1021	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 208, Z. 19.
1022	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 114, Z. 15 f.
1023	 Ebd. Z. 17.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1732.13  Das Gesehene: Subjektive Wahrnehmung, Wahrheit oder beides?

mehr aufgenommen, jedoch nicht produziert werden.1024 John Fiske zufolge 
ist diese geschilderte Wahrheit in den Romanen an sich jedoch nur eine 
„Wahr-Scheinbarkeit“1025. Erst indem der Leser sie auf seine Wirklichkeit 
bezieht, Keuns zeitgenössischer Leser sie also auf die reale NS-Gesellschaft 
bezieht, kann sie zur Wahrheit werden.1026

Die Protagonistinnen der Exilromane decken die Dinge, so wie sie an 
der Oberfläche sind, auf. In „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht ver-
kehren durften“ und „Kind aller Länder“ findet sich je eine Szene, in der 
die jeweilige Protagonistin im Park Steine hochhebt, um zu sehen, was sich 
darunter befindet. Es ist eine mit Macht verbundene Handlung, wie Kully 
bemerkt, da sie dabei alles wie ein „gewaltige[r] […] Ritter […] befreit[…
]“1027. Zugleich ist das Aufdecken, so schildert es das Mädchen, mit Angst 
und der Unsicherheit verbunden, nicht zu wissen, was sich unter der Ober-
fläche verbirgt und was nach dessen Enthüllung geschehen wird.1028 Zum 
Vorschein kommt das wahre Wesen dessen, was sich zuvor unter dem Stein 
versteckt hat.

Wie in der Szene verdeutlicht, stellen die Protagonistinnen mit ihrem 
Durchblick die Welt bloß.1029 Sie demaskieren Illusionen und bringen Wahr-
heit an die Oberfläche.1030 Die Exilromane gehen also davon aus, dass es 
Wahrheit gibt und sie erkannt werden kann. Die in den Werken dargestell-
ten Wahrheiten stehen dabei der großen Lüge der Nationalsozialisten gegen-
über. Sie erscheinen in Form von allgemeingültigen Erkenntnissen bzw. 
Regeln, welche die Protagonistinnen offenlegen. Sanna etwa findet Wahr-
heit in den „heiligen zehn Geboten, in den gut gut und böse böse ist“1031. Sie 
erkennen ebenso, dass nicht jede Tat „mit gleicher Waffe [ge]schlagen“1032 
werden soll und es in der faschistischen Gesellschaft viel bedeutet, „wenn 
ein zu allem entschlossener Mensch […] darauf verzichtet, den anderen zu 
töten“1033. Auch an den Romanenden stehen Wahrheiten, die als Botschaf-
ten an den Leser fungieren. Sie vermitteln, dass das Leben trotz Unbilden 

1024	 Silverman, K.: „The Threshold of the Visible World”. S. 175, Z. 9 f.
1025	 Barndt, K.: „Sentiment und Sachlichkeit“. S. 146, Z. 13.
1026	 Ebd. Z. 14 ff.
1027	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 47, Z. 17 f.
1028	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 88, Z. 11 ff.
1029	 Lorisika, I.: „Frauendarstellungen bei Irmgard Keun und Anna Seghers“. S. 142, Z. 23.
1030	 Marchlewitz, I.: „Irmgard Keun“. S. 135, Z. 10.
1031	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 94, Z. 15 f.
1032	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 105, Z. 21.
1033	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 158, Z. 14 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


174 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

weitergeht, ein auf Wahrheit basierendes Leben nur im Exil, nicht jedoch 
im NS-Regime möglich ist und nicht ein bestimmtes Land, sondern die 
Familie die Heimat ausmacht. Diese Wahrheiten scheinen wie ein Gesetz 
jeweils über der in dem Roman zuvor dargestellten Handlung zu schweben. 
Sie lassen sich nicht vom Faschismus zerstören und bestehen auch nach der 
Auseinandersetzung mit ihm fort.

2.13.2	 Objektivierungs- und Verallgemeinerungsstrategien des Gesehenen
Der Blick der Protagonistinnen auf die faschistische Gesellschaft ist an sich 
ein subjektiver. Er wird vom jeweiligen Wesen der Betrachterin bestimmt, 
von ihrem Verstand und ihrer Wahrnehmung. Damit jedoch dem Blick 
nicht nur die Kompetenz, die Wirklichkeit der Protagonistin wiederzuge-
ben, zukommt, sondern auch die, Wahrheit zu schildern, muss er objek-
tiviert, sprich von etwaiger individueller Beeinflusstheit freigesprochen 
werden. Denn nur, wenn das in den Romanen Beschriebene der Wahrheit 
entspricht, kann es vom Leser auf seine eigene Wirklichkeit übertragen wer-
den. Die Exilwerke bedienen sich mehrerer Strategien, um dem Blick der 
Protagonistinnen Objektivität zuzuschreiben.

Alle vier Hauptfiguren zeichnen sich durch ein kindliches Gemüt aus. 
Während Kully und das Mädchen ohnehin noch vorpubertäre Figuren 
sind, erscheinen auch Sanna und Lenchen vielmehr als Kindfrauen denn 
als Erwachsene. Sie sind noch nicht voll in die Erwachsenenwelt eingetre-
ten, haben noch keinen festen Platz in ihr. So wird Lenchen etwa für jün-
ger geschätzt als sie es tatsächlich ist.1034 Durch ihre Kindlichkeit verkörpern 
die Protagonistinnen eine unschuldige „Erstlingshaltung“1035 gegenüber der 
Welt. Anders als Erwachsene haben sie nur wenig Vorwissen. Sie entspre-
chen damit dem „Mythos der unschuldigen Augen“1036, der dem Kind einen 
von Erfahrungen und Tradition unbeeinflussten Blick zuschreibt.1037 Als 
Kinder, „[d]ie eines Menschen Fuß noch nicht getreten hat“1038, kennen sie 
„Kummer zunächst kaum“1039. Aufgrund ihrer Unvoreingenommenheit der 
Welt gegenüber kann ihr „Kindermund[…]“1040 ähnlich wie in Hans Chris-

1034	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 74, Z. 23.
1035	 Waldow, S.: „Kindlicher Sprachgestus als sprachreflexive Erzählform“. S. 147, Z. 23.
1036	 Thurner, C.: „Der andere Ort des Erzählens“. S. 103, Z. 20.
1037	 Ebd. Z. 21 f.
1038	 Keun, I.: „Bilder und Gedichte aus der Emigration“. S. 31, Z. 9.
1039	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 2, Z. 2.
1040	 Siegel, E.-M.: „In der Zeit der großen Denunziantenbewegungen“. S. 258, Z. 23.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1752.13  Das Gesehene: Subjektive Wahrnehmung, Wahrheit oder beides?

tian Andersens „Des Kaisers neue Kleider“ die Wahrheit aussprechen.1041 
Durch ihr junges Alter sind die Protagonistinnen noch weitgehend „unpoli-
tisch“1042. Sie besitzen keine politische Vorbildung, wurden noch durch kein 
ideologisches Weltbild geprägt. Ihr Blick ist damit nicht der einer speziellen 
Strömung oder Partei, so zeigen es die Exilromane.

Ebenso hilft den weiblichen Hauptfiguren ihr Standpunkt in der Gesell-
schaft, diese objektiv zu sehen. Die Protagonistinnen nehmen keine intel-
lektuelle Perspektive ein. Stattdessen geben sie von ihrem alltagsgebundenen 
und handlungsbezogenen Standpunkt aus als Berichterstatter das Agieren 
ihrer Zeitgenossen und somit greifbares Geschehen wieder. Da sie als Kinder 
bzw. Kindfrauen dem gesellschaftlichen Geschehen der Erwachsenen noch 
außen vor stehen, können sie distanziert darauf blicken. Sie nehmen eine 
Betrachterposition ein, die ihrem Blick mehr Objektivität ermöglicht, als 
wenn sie vollständig integriert wären. An der Verarbeitung des so gewonne-
nen Gesehenen lassen die Protagonistinnen den Leser teilhaben. Sie erzäh-
len von ihren Betrachtungen, leiten Überlegungen davon ab und schildern, 
zu welchen Schlussfolgerungen sie gelangen. Durch die Transparenz wird 
die Blickauswertung nachvollziehbar. Letztlich gibt Sanna, Kully und dem 
Mädchen auch ihr Erfolg im Umgang mit der Umwelt Recht, dass sie diese 
richtig wahrnehmen. Ihr von dem Gesehenen abgeleitetes Verhalten lässt 
sie durch das Leben im faschistischen Regime, das Exil bzw. die Kindheit 
während des Kriegs kommen.

Damit dieser objektivierte Blick der Protagonistinnen jedoch Wahrheit 
vermitteln kann, muss er auf die Wirklichkeit des Lesers übertragbar sein. 
Zwar sehen die weiblichen Hauptfiguren von ihrem speziellen Blickwinkel 
auf ihre Umgebung und erzählen ihre individuelle Geschichte. Zugleich 
wenden die Exilromane jedoch mehrere Techniken an, um die so gewon-
nenen Betrachtungen generalisierbar zu machen.1043 Es wird vermittelt, dass 
das Gesehene ebenso gut von einem anderen hätte wahrgenommen werden 
können. Denn je allgemeingültiger die geschilderte Wirklichkeit ist, desto 
mehr nähert sie sich der Wahrheit an.

Durch den Kunstgriff, die Sicht eines qualifizierten Beobachters derje-
nigen der Protagonistin zuzuschalten, erweitert sich deren Perspektive und 
wird damit auf mehr Personen übertragbar. Obwohl die Protagonistin und 
der jeweilige zusätzliche Beobachter unabhängig voneinander ihre Betrach-

1041	 Ebd. Z. 19 ff.
1042	 Pickerodt, G.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen oder von der 

Schwierigkeit, einen Roman zu schreiben“. S. 262, Z. 4.
1043	 Cédin, R.: „«L’ordre froid»“. S. 101, Z. 15.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


176 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

tungen anstellen, widersprechen sich diese nicht. Sie kommen zu den glei-
chen Schlussfolgerungen und tragen mit ihrem persönlichen Gesehenen zu 
einem großen, in sich stimmigen Bild der faschistischen Gesellschaft bei. 
Der geschilderte Blick erscheint von zwei Sehenden beglaubigt.

Zudem legt Keun ihre Protagonistinnen typenhaft an, insofern sie jung, 
weiblich und Repräsentanten des Typus der Neuen Frau sind. Sie nehmen 
damit eine Stellvertreterfunktion für viele andere, die so sind wie sie, ein. Ihr 
Blick, so scheint es, könnte auch deren Blick sein. Auch das übrige Figuren-
personal der Exilromane zeichnet sich durch Typenhaftigkeit aus. Sie fungie-
ren als Träger bestimmter Merkmale, als Repräsentanten ihrer Geschlechter
rolle, ihres Berufes, ihrer Generation oder ihrer sozialen Herkunft. So 
erzählen die Romane von Müttern, Vätern, Großmüttern, altjüngferlichen 
Tanten, von Bohemiens, Arbeitern, Beamten, Hoteliers und Exilanten. Die 
Nebenfiguren besitzen kein komplex betont individuelles Wesen, sie wirken, 
als hätte man ihnen einen „Serienstempel aufgedrückt“1044. Dadurch können 
sie jeweils als Platzhalter für viele Menschen ihres Typs stehen, wie sie in der 
Lebenswirklichkeit des Lesers vorkommen. Nur schemenhaft umrissen und 
damit typenhaft sind auch die Orte, an denen die Protagonistinnen ihre 
Betrachtungen anstellen. Sie sehen auf den Straßen der Großstadt, in Cafés, 
Wohnungen, Hotelzimmern, in einem Zugabteil oder der Schule. Die Sze-
nerien, geprägt von alltäglichen Begebenheiten innerhalb der faschistischen 
Gesellschaft, wie etwa Denunziationen oder die Flucht ins Ausland, schei-
nen dabei „so alltäglich, daß man’s noch nicht mal mehr alltäglich in der 
Zeitung [liest, F. P.]“1045, da sie Wahrheiten sind.

1044	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 14, Z. 3.
1045	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 84, Z. 16 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1772.14  Der Blick als Voraussetzung zum Handeln

2.14	 Der Blick als Voraussetzung zum Handeln

Keuns Protagonistinnen blicken auf die faschistische Gesellschaft und den-
ken über das Gesehene nach, bis sie es durchblicken. Dabei dient ihnen das 
so erworbene Wissen als Handlungsmotivation und -anleitung. Sie stim-
men ihr Handeln auf die aus dem Blick gewonnenen Informationen ab1046 
und gelangen so zu einem zielgerichteten Agieren. Erst durch ihr Handeln 
bekommt der Blick einen Sinn und rechtfertigt sich sein Aufwand.

Angesichts des NS-Regimes ist es für die Protagonistinnen lebenswichtig, 
zu handeln, um nicht unterzugehen. In dieser lebensbedrohlichen Umge-
bung kann „Nichtstun kein Genuß [mehr, F. P.] sein“1047, Passivität gefährdet 
das eigene Überleben. Die weiblichen Hauptfiguren müssen gegen die Ein-
flüsse von außen auf ihr persönliches Leben ankämpfen. So handelt Sanna, 
indem sie sich durch eine vom NS-System berauschte bürgerliche Gesell-
schaft schlägt, Kully, indem sie, soweit es ihr möglich ist, einen Beitrag zum 
finanziellen Auskommen der Familie im Exil beisteuert, ebenso wie auch 
das Mädchen durch scheinbare Unartigkeiten versucht, Lebensmittel für die 
Familie zu besorgen sowie die Welt der Erwachsenen in seinem Umfeld zu 
verbessern. Einzig Lenchen handelt nicht. Es ist die Konsequenz daraus, dass 
sie sich nicht auf ihren eigenen Blick und ihren eigenen Verstand verlässt. 
Anders als die anderen weiblichen Hauptfiguren setzt sie sich nicht für eine 
eigene glückliche Zukunft, die dem gefährlichen Einfluss des faschistischen 
Systems entzogen ist, ein.

Irmgard Keun stellt Sanna, Kully und das Mädchen als Vorbilder für den 
Leser dar, es ihnen gleichzutun und etwas gegen die Beeinträchtigungen des 
eigenen Lebens durch den Faschismus zu unternehmen.

2.14.1	 Die traditionelle Zuschreibung der Handlungsfähigkeit  
zu den Geschlechtern

Zu blicken und handlungsfähig zu sein hängen eng zusammen. Zum einen 
dient Gesehenes als Handlungsmotivation, wenn wahrgenommen wird, dass 
ein Agieren in einer bestimmten Situation nötig bzw. sinnvoll ist. Zum ande-
ren fungiert es als Handlungsanleitung, insofern das Gesehene vermittelt, 
was zu tun ist. Die traditionelle Blicktheorie, die ausschließlich von Män-

1046	 Amm, M.: „Schauen und Sehen, Beobachten und Erkennen“. S. 303, Sp. 2, Z. 47.
1047	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 98, Z. 23 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


178 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

nern als Urhebern von Blicken ausgeht, erkennt dementsprechend auch nur 
Männern volle Handlungsfähigkeit zu. Keuns Exilromane unterscheiden 
jedoch zwischen Handlungsfähigkeit und tatsächlichem Handeln. Denn 
allein die durch die traditionelle Blickkonstellation und die gesellschaftliche 
Stellung zuerkannte Möglichkeit zu handeln bedeutet nicht zwangsläufig, 
diese auch zu nutzen.

Laut traditioneller Blicktheorie wird Frauen die Handlungsfähigkeit auf-
grund eines fehlenden eigenen Blicks zu großen Teilen abgesprochen. Keun 
greift in den Exilromanen diese traditionelle Zuschreibung der Handlungs-
fähigkeit zu den Geschlechtern auf. Ein Symbol dieser dem Weiblichen vor-
enthaltene Fähigkeit zu handeln ist der sogenannte Geradehalter, den das 
Mädchen tragen muss. Es handelt sich dabei um eine Metallkorsage, die 
vordergründig eine gesunde Körperhaltung erzwingen soll, vor allem jedoch 
das Mädchen daran hindert, sich frei zu bewegen. Kullys Vater repräsentiert 
die ablehnende Einstellung gegenüber weiblicher Handlungsfähigkeit deut-
lich. Er will seine Frau nicht arbeiten lassen, lehnt „treusorgende Frauenhän-
de“1048 ab. Kullys Mutter hat dieses Bild weiblicher Handlungsunfähigkeit 
internalisiert. Ihre Tochter beobachtet, wie sie einmal versucht, „die Luft 
anzufassen, doch die Hand […] ihr wieder schwer in den Schoß“1049 fällt. 
Für sie gestaltet sich der Alltag im Exil als ein andauerndes Warten auf ihren 
Ehemann, ohne selbst etwas zu unternehmen. Das Vorenthalten von echter 
Handlungsfähigkeit gegenüber den Frauen ist dabei gleichbedeutend mit 
dem Absprechen von Kompetenz. Handlungsunfähig wird die Frau einem 
Kind gleichgestellt, so wie etwa Kullys Vater oft seine Ehefrau und seine 
Tochter gleich behandelt. Dementsprechend bleibt Kullys Mutter auch als 
Erwachsene im Diminutiv Ännchen1050, ähnlich Lenchen in „D-Zug dritter 
Klasse“.

Keun zeigt anhand ihrer männlichen Figuren, wie sehr es die Gesell-
schaft den Männern zugesteht, autonom zu handeln.1051 So fühlt sich etwa 
Kullys Vater nicht in der Pflicht, durch ihn allein angetretene Reisen oder 
neue Pläne, wie er an Geld kommen kann, zuvor mit seiner Frau und der 

1048	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 22, Z. 9.
1049	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 23, Z. 2 f.
1050	 Horsley, R. J.: „Irmgard Keun (1905 – 1982) Germany“. S. 239, Z. 39 f.
1051	 Gegenüber der tatsächlichen zeitgenössischen Realität des NS-Regimes und seinen re-

striktiven Verhaltensvorschriften für die Menschen scheinen Keuns dargestellte männ-
liche Figuren unrealistisch große Handlungsfreiheiten zu besitzen. Es liegt nahe anzu-
nehmen, dass es Keun darum geht zu zeigen, dass die Entscheidung zu handeln auch 
noch in einem totalitären System getroffen werden kann.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1792.14  Der Blick als Voraussetzung zum Handeln

Tochter abzusprechen. Er handelt ohne Rücksicht auf die beiden1052 allein 
nach eigenem Dafürhalten. Ähnlich wie auch Karl allein im Ausland eine 
neue Existenz gemeinsam mit Lenchen aufzubauen versucht, ohne sie nach 
ihrer Zustimmung zu fragen. Dass Keuns männliche Figuren selbstbestimmt 
handeln, zeigt sich besonders in den Szenen deutlich, in denen ihr autono-
mes Entscheiden ihnen auch ermöglicht, aus Handlungsmustern auszubre-
chen, etwa wenn der Vater des Mädchens, entgegen der sonst strengen Erzie-
hung des Mädchens, mit ihm Wasserbomben wirft1053 oder Algin plötzlich 
verschwindet, ohne jemanden Bescheid zu sagen.1054

Keuns Frauenfiguren, die für ein traditionelles Bild von Weiblichkeit 
stehen, entsprechen dabei der Vorstellung einer kaum vorhandenen weibli-
chen Handlungsfähigkeit. Sie handeln weitestgehend fremdbestimmt, meist 
unter dem Einfluss ihres Mannes, und wählen ihr Agieren nicht selbst.1055 
Tippt etwa Kullys Mutter Manuskripte ab oder geht zu Verlegern, um sie zu 
vertrösten oder um Geld zu bitten, dann ist sie zuvor von ihrem Ehemann 
damit beauftragt worden.1056 Ebenso führt Lenchen Karls Anweisungen aus, 
er „befiehl[t] ihr […] ruhig zu sein“1057 oder „erlaubt es ihr auf den Gang zu 
gehen“1058. Lenchen wurde als Frauenfigur durch das sie umgebende Patri-
archat geprägt, ihr ist Machtlosigkeit anerzogen worden.1059 Ähnlich wird 
auch Kully nicht erlaubt zu schreien, wenn ihr danach ist,1060 und das Mäd-
chen wird im Zuge seiner mädchenhaften Erziehung an der Hand durch den 
Stadtwald spazieren geführt,1061 um so die eigene eingeschränkte Handlungs-
fähigkeit zu erfahren.

Traditionell wird dem Mann der öffentliche Bereich als großer Hand-
lungsraum zugeschrieben.1062 Schon Gilgi muss sich die Frage gefallen lassen, 
als Martin ohne sie unterwegs ist: „Warum soll ein Mann nicht mal allein 

1052	 Horsley, R. J.: „Witness, Critic, Victim“. S. 94, Z. 4.
1053	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 61, Z. 14.
1054	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 144, Z. 27 ff.
1055	 Achilles, S.: „Repression, Widerstand und Scheitern“. S. 23, Z. 18 f.
1056	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 110, Z. 20 ff.
1057	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 92, Z. 27 f.
1058	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 14, Z. 14.
1059	 Horsley, R. J.: „Witness, Critic, Victim“. S. 88, Z. 25 ff.
1060	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 144, Z. 17 f.
1061	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 46, Z. 8 ff.
1062	 Frey Steffen, T.: „Grundwissen Philosophie“. S. 74, Z. 7.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


180 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

fortgehen?“1063 So fühlt sich Kullys Vater in Wohnungen eingesperrt,1064 
er sucht die Öffentlichkeit, verbringt seine Zeit in Cafés und reist häufig 
alleine umher, um potentielle Geldgeber zu treffen. Auf die Zugszenerie in 
„D-Zug dritter Klasse“ übertragen ist es dementsprechend auch Karl, der 
den geschlossenen Raum des Zuges verlässt, um an einer Haltestelle Zei-
tungen zu kaufen1065 oder ihn ganz zu verlassen, als er nach Tante Camillas 
Ausstieg mit einem anderen Zug zurückfahren will, um sie zu finden.1066

Der Frau wird demgegenüber traditionell der private Raum als ein eng 
gesteckter Ort des Handelns zugeteilt.1067 Bei Liska etwa oder der Mutter 
des Mädchens stellt die Wohnung den Lebensmittelpunkt dar. Wie Keun 
schildert, möchten manche Frauen „gemütlich am warmen Herd stehen, 
[…] während der Mann […] im Morgengrauen […] zum Geldverdienen 
fahren soll“1068. Der Neid auf den Mann, „daß er etwas tun und unterneh-
men kann, während [sie, F. P.] […] still und tatenlos sitzen muß“1069, findet 
sich bei diesen Vertreterinnen einer traditionellen weiblichen Geschlechter-
rolle noch kaum. So ist Lenchen in ihrem Leben am glücklichsten, als sie 
kein Schauspielengagement hat und ihre einzigen Aufgaben darin bestehen, 
sich um ihre Wohnung und ihre alte Mitbewohnerin zu kümmern.1070 Sie 
genießt es, das Zimmer nicht verlassen zu müssen, empfindet es wie „eine 
verschwiegene Kapsel ihrer Wünsche“1071. Doch dabei bleibt es „ein Zimmer, 
in dem man eingesperrt war“1072. Parallel dazu scheint die Erziehungsmaß-
nahme zu stehen, die eine Nachbarin den Eltern des Mädchens anrät, um es 
vom Wildfang zu einer artigen Tochter zu machen. Sie schlägt vor, das Kind 
täglich mehrere Stunden in ein dunkles Zimmer zu sperren.1073 Dem ähnlich 
bilden Hotelzimmer und -betten, in denen sie ihre Zeit wie in einem Kokon 

1063	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 149, Z. 22 f.
1064	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 121, Z. 15.
1065	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 107, Z. 1 f.
1066	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 144, Z. 27 ff.
1067	 Rohlf, S.: „Exil als Praxis“. S. 157, Z. 19 ff.
1068	 Unger, W. (Hg.): Keun, I.: „Wenn wir alle gut wären“. S. 58, Z. 36 ff.
1069	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 207, Z. 11 ff.
1070	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 31, Z. 13 ff.
1071	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 34, Z. 18.
1072	 Ebd. Z. 22 f.
1073	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 55, Z. 2 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1812.14  Der Blick als Voraussetzung zum Handeln

verbringt,1074 die „abgeschlossene […] Lebenswelt“1075 von Kullys Mutter. 
Wie in Keuns Exilgedicht „Mutter zu Kind“ „Möchtest Du nicht mal verrei-
sen mein Kind?// […] Nimm meine Hände,// wir wandern zum Fenster“1076 
erschöpft sich auch der Handlungsspielraum von Kullys Mutter beim War-
ten mit der Tochter am offenen Fenster.1077 Dabei scheint der private Raum 
jedoch durchaus mit dem Selbstverständnis der Mutter übereinzustimmen. 
Sie blüht auf, als sich die Familie eine eigene Wohnung nimmt und sesshaft 
zu werden scheint und sie den Haushalt führen kann. Als ihr der Ehemann 
dieses Glück wieder entreißt und die Wohnung aufgibt, um in die USA zu 
reisen, reagiert sie darauf mit Bettlägerigkeit1078 als einziger Möglichkeit eines 
traditionell weiblichen, handlungsunfähigen Protests.

2.14.2	 Die Frau beginnt zu handeln
Die Protagonistinnen brechen aus dieser traditionellen Zuteilung der Hand-
lungsfähigkeit zu den Geschlechtern aus. Sie sind selbst Urheber eines Blicks. 
Ihr Gesehenes motiviert und lenkt sie dazu, zu agieren, da es ihnen die Frage 
beantwortet „Was soll ich tun?“1079. Das Mädchen sieht, wo sich sein Leben 
und das der Erwachsenen um es verbessern ließe, und daher spielt es Streiche, 
um die Dinge zum Positiven zu verändern. Sanna nimmt die Gefahren, die 
von der faschistischen Gesellschaft ausgehen, wahr und organisiert deshalb 
die Flucht für Franz und sich ins Exil. Kully versucht, einen kleinen Beitrag 
zum Überleben der Familie zu leisten, indem sie etwa mit dem Verleger ihres 
Vaters spricht, da sie sieht, dass das finanzielle Auskommen ungewiss ist. 
Damit zeigen die Protagonistinnen, dass auch im totalitären und repressiven 
faschistischen System ein Handeln möglich ist, dass es „doch auch [im zeit-
genössischen, F. P.] [H]eute noch Taten geben“1080 kann.

Da sich die weiblichen Hauptfiguren durch ihren eigenen Blick auf die 
Lebenswirklichkeit selbst zum Handeln motivieren und es steuern, agieren 
sie tatsächlich selbst und nicht fremdgesteuert als Handlungsausführende 
eines anderen, wie es die traditionelle Blicktheorie für das Weibliche vor-

1074	 Srebrianski Harwell, X.: „The Female Adolescent in the Exile Works by Irina Odoev
tseva, Nina Berberova, Irmgard Keun and Ilse Tielsch”. S. 72, Z. 27 f.

1075	 Schreckenberger, H.: „Aimless Travels“. S. 320, Z. 28.
1076	 Keun, I.: „Bilder und Gedichte aus der Emigration“. S. 38, Z. 11 ff.
1077	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 29, Z. 11 ff.
1078	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 164, Z. 17 ff.
1079	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 147, Z. 12.
1080	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 215, Z. 10.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


182 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

sieht. Sie wissen, dass sie „klug sein“1081 und „es tun“1082 müssen, zumal sie 
ungeachtet ihres jungen Alters die Fähigkeit besitzen, ihr Handeln „verant-
wortungsbewusst“1083 zu steuern. Als Vertreterinnen des Typus der Neuen 
Frau verfügen sie über die dafür notwendigen Eigenschaften von Verstand, 
Realitätssinn und den ethischen Grundsätzen, zwischen gut und schlecht 
zu unterscheiden, sowie das Selbstbewusstsein, die Schlagfertigkeit und 
die Durchsetzungsfähigkeit dazu. Sind es bei ihnen diese Wesenszüge in 
Zusammenspiel mit dem eigenen Blick, die ihnen echte Handlungsfähigkeit 
ermöglichen, so kann Lenchen diese nicht erreichen. Sie verlässt sich nicht 
auf ihre Sicht der Dinge und verkörpert ein traditionelles Bild von Weiblich-
keit, dem die positiven Eigenschaften der Neuen Frau fehlen. Damit bleibt 
Lenchens Handeln letztlich fremdgesteuert. Obgleich sie immer wieder 
ansetzt, eigene Entscheidungen zu fällen, wie zum Beispiel Karl zu verlassen, 
kehrt sie doch stets nach diesen kurzen Ausbrüchen in ihre Rolle als eine 
fremdbestimmt Handelnde zurück.

Wie Lenchen, welche die Zugfahrt nach Karls Anweisung im Abteil zu 
verbringen hat, wird auch den anderen Protagonistinnen ein abgeschlossener, 
privater Raum als typisch weiblicher Handlungsort zugewiesen. Das Mäd-
chen soll sich zumeist in der elterlichen Wohnung, Kully auf dem Hotel-
zimmer und Sanna in Algins Haushalt, dessen Führung sie bei dem Bruder 
übernommen hat, aufhalten. Doch als voll Handlungsfähige dehnen die 
Protagonistinnen ihr Agieren auf den öffentlichen Raum aus, sodass sie sich 
in der gesamten sie umgebenden faschistischen Lebenswirklichkeit bewegen. 
Das Mädchen geht häufig nach draußen, um in der Nachbarschaft, im Wald 
oder an anderen interessanten Orten wie etwa einer Baustelle zu spielen. 
Sanna läuft durch die Straßen der Stadt, sie sucht Cafés und Gaststätten auf, 
wie etwa, als sie den verschwundenen Algin sucht.1084 Und Kully verlässt das 
Hotelzimmer, um Freunde oder Geldgeber ihres Vaters zu treffen, Lebens-
mittel zu besorgen, ein Telegramm aufzugeben1085 oder sich einfach den 
Exilort anzusehen. Nachdem sich die drei Protagonistinnen in einer ersten 
Grenzüberschreitung als Vertreterinnen des Typus der Neuen Frau aus ihrer 
traditionell eng gefassten weiblichen Geschlechterrolle herausgelöst haben, 
wird mit dem Tritt aus dem privaten in den öffentlichen Raum die zweite 
Grenzüberschreitung vollzogen. Nun ist auch die Öffentlichkeit ihre Woh-

1081	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 196, Z. 2.
1082	 Ebd. Z. 1.
1083	 Marx, L.: „Schattenwürfe“. S. 199, Z. 36.
1084	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 149, Z. 4 f.
1085	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 89, Z. 3.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1832.14  Der Blick als Voraussetzung zum Handeln

nung.1086 Dabei kann der erweiterte Handlungsraum als Folge sowohl ihrer 
erweiterten Geschlechterrolle, insofern sie stereotyp männliche Wesenszüge 
wie Selbstbewusstsein und Eigenständigkeit für sich beanspruchen, die zu 
einem Heraustreten in die Öffentlichkeit antreiben, als auch des selbststän-
digen Blicks verstanden werden, wenn das Gesehene als Handlungsmoti-
vation und -anleitung zu einem Agieren im öffentlichen Raum veranlasst. 
Auch Lenchen vollzieht Grenzüberschreitungen in die Öffentlichkeit, zum 
Beispiel, als sie als Schauspielerin ein Engagement bekommt. Doch vollzieht 
sie den Schritt nicht aus eigenem Antrieb heraus. Ihre Mutter hat entschie-
den, dass sie Aktrice werden soll, hat sie zur Schauspielschule gebracht und 
trotz eigenen Widerwillens bekam Lenchen Engagements.1087 Deutlich wird 
ihre Angst vor dem Heraustreten aus dem geschlossenen Bereich, als sie Karl 
im Speisewagen aufsuchen will, um ihre Beziehung zu beenden. „Aus Furcht 
vor d[…]en Übergängen“1088 hat sie es noch nie gewagt, während einer Fahrt 
aus einem Zugabteil in ein anderes weiterzugehen. Lenchen überwindet sich 
zwar und hat nach dem Schritt das Gefühl, ein neues Leben zu beginnen,1089 
doch schon bald verlässt sie der Antrieb wieder, selbst über ihr Handeln zu 
bestimmen. Sie unterlässt es, Karl gegenüber die Trennung auszusprechen, 
und wird stattdessen später von ihm in ein Abteil als geschlossenen Raum 
verwiesen.

2.14.3	 Genügt einzig der Blick, um zu handeln?
Die Exilromane zeigen, wie der Blick Handlungsfähigkeit verleiht, da das 
Gesehene Agieren veranlasst und lenkt. Die Protagonistinnen sind nicht die 
einzigen Urheber eines Blicks in ihrer Lebenswirklichkeit, aber sie gehören 
zu nur wenigen tatsächlich Handelnden. Nicht bei allen Figuren führt also 
das Sehen und die so erworbene Handlungsfähigkeit zu einem Agieren. 
Genügt nicht der Blick allein, um daraus Handlungskonsequenzen zu zie-
hen? Ihre Betrachtungen der sie umgebenden Gesellschaft bringen Sanna, 
Kully und das Mädchen dazu, aktiv zu werden und die Flucht ins Exil zu 
organisieren, zum wirtschaftlichen Auskommen der Familie beitragen zu 
wollen und zu versuchen, das eigene Leben und das der Mitmenschen zum 
Besseren zu lenken. 

1086	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 57, Z. 2 f.
1087	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 23, Z. 15 ff.
1088	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 77, Z. 4.
1089	 Ebd. Z. 4 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


184 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

Neben ihnen werden vor allem die qualifizierten Beobachter in ihrer 
Funktion als Urheber eines Blicks beschrieben. Doch anders als bei den 
weiblichen Hauptfiguren bleibt bei diesen trotz ihrer Handlungsfähigkeit 
letztlich ein konsequentes, zielgerichtetes Handeln aus. Zwar sieht Kullys 
Vater, dass das finanzielle Auskommen der Familie ungewiss ist und sie drin-
gend Geld benötigen; dennoch handelt er nur sporadisch nach sich zufällig 
ergebenden Gelegenheiten oder eigenen spontanen, undurchdachten Ideen. 
Es gelingt ihm nicht, durch Arbeit regelmäßigen Lohn zu beziehen und 
seine Familie finanziell abzusichern. Wie Sanna nehmen auch Algin und 
Heini das Übel des Faschismus wahr; dennoch handeln sie letztlich nicht. 
Algin flüchtet sich in eine Existenz als unpolitischer Autor, anstatt sich wei-
ter gegen das NS-Regime zu engagieren und Heini hat seinen Kampf gegen 
dieses aufgegeben, flüchtet sich in Sarkasmus und schließlich den Selbst-
mord. Und auch der Nachbar des Mädchens, Herr Kleinerz, agiert nicht. 
Zwar erkennt er ebenso wie die Protagonistin die Probleme und Unstim-
migkeiten im Leben der Erwachsenen, er wird selbst jedoch nicht tätig, um 
etwas daran zu ändern. Die qualifizierten Beobachter sehen sich selbst in 
einer aktiven Vorreiterrolle, doch sie erfüllen diese nicht. Was fehlt ihnen, 
um zu handeln? Was hält sie davon ab? Oder anders gefragt: Was bringt im 
Gegensatz zu ihnen die Protagonistinnen dazu, den Blick in ein Handeln 
münden zu lassen?

Die weiblichen Hauptfiguren stehen in der gesellschaftlichen Hierar-
chie unten. Sanna ist eine unscheinbare Haushaltshilfe, Kully die Tochter 
einer immer nur geduldeten Exilantenfamilie und das Mädchen ein in der 
Nachbarschaft berüchtigtes Problemkind. Sie haben sich noch nicht in 
der Welt der Erwachsenen etabliert und genießen –  auch aufgrund ihres 
Geschlechts – kaum soziales Ansehen. Sie verfügen über keinen Besitz oder 
finanzielle Mittel in einer ohnehin von „patriarchalen ökonomischen Struk-
turen“1090 durchzogenen Gesellschaft. Doch eben dieser Status liefert ihnen 
die Freiheit zu handeln.1091 Von ihrer weder komfortablen noch abgesicher-
ten Lage haben sie, sollte ihr Handeln scheitern, eine geringe Fallhöhe zu 
befürchten. Sie können nur wenig verlieren, darum nutzen sie, indem sie 
die Initiative ergreifen, die Chance auf eine bessere Zukunft. Keuns Romane 
zeigen, „wenn man glücklich ist, kommt man nicht weiter“1092. Die quali-
fizierten Beobachter hält zum Teil ihre gesättigte Lage davon ab, etwas zu 

1090	 Ankum, K. v.: „“Ich liebe Berlin mit einer Angst in den Knien““. S. 375, Sp. 2, Z. 5 f.
1091	 Bescana Leirós, C.: „Gender- und Machttransgression im Romanwerk Irmgard 

Keuns“. S. 190, Z. 11 ff.
1092	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 81, Z. 13 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1852.14  Der Blick als Voraussetzung zum Handeln

unternehmen. Algin ist ein angesehener und bekannter Autor, er hat Erfolge 
gefeiert und lebt gutsituiert in gehobenen-intellektuellen Kreisen. Wie 
Heini feststellt, hat er seiner „Wohnung zuliebe, d[…]en Möbeln zuliebe 
[…] lächerliche Konzessionen gemacht“1093. Um sein komfortables Leben 
nicht aufgeben zu müssen, hat er begonnen, systemkonform zu schreiben. 
Ebenso schätzt auch Kullys Vater ein Leben im Luxus, in teuren Hotels und 
Restaurants. Anstatt nach Arbeitsmöglichkeiten zu suchen, genießt er, wann 
immer möglich, das schöne Leben und vertrödelt dabei Zeit und Geld, die 
für das Überleben der Familie nötig wären. Da er nicht auf Luxus verzichten 
will, zieht er ein Leben in kostengünstigeren und damit gesicherteren Krei-
sen nicht in Betracht. 

Zudem sehen die Protagonistinnen anders als die qualifizierten Beob-
achter von einem handlungs- und alltagsbezogenen Standpunkt aus. Ihre 
Betrachtungen beziehen sich auf das Agieren ihrer Mitmenschen. Die Prota
gonistinnen reagieren auf die wahrgenommenen Handlungen selbst wiede-
rum als direkte Reaktion mit Handeln. Will der qualifizierte Beobachter von 
seiner theoretischen Perspektive aus Handlungskonsequenzen ziehen, muss 
er als zusätzlichen Schritt von den theoretischen Überlegungen konkrete 
Handlungen ableiten. Mit ihrem Vorteil einer alltagsbezogenen Perspektive 
gegenüber einer intellektuell-theoretischen zeigen die Protagonistinnen, 
„[m]an braucht gar nicht alles zu wissen, man muß es nur können“1094.

Aufgrund ihres jungen Alters verfügen das Mädchen, Sanna und Kully 
über jugendlichen Elan, Taten- und Wissensdrang, von denen sie in ihrem 
Handeln angetrieben werden. Sanna stellt fest: „Wenn man erwachsen wird, 
läßt man sich viel mehr gefallen und wird schlapp“1095. Dementsprechend 
fehlt den qualifizierten Beobachtern, die alle deutlich älter als die Protago-
nistinnen sind, großenteils die Energie, etwas unternehmen zu wollen. Heini 
bezeichnet sich etwa selbst als „lächerlich und alt, ohne Kraft und Lust, noch 
einmal von vorn zu beginnen“1096, wie auch Algin „[z]u schwach [geworden 
ist, F. P.], sich gegen irgend etwas zu wehren“1097. Obwohl sie eine junge Frau 
ist, fühlt sich auch Lenchen „sehr alt geworden“1098. Anders als die anderen 
Protagonistinnen spürt sie daher auch keinen jugendlichen Elan, aktiv zu 
werden.

1093	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 130, Z. 5 ff.
1094	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 139, Z. 27 f.
1095	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 11, Z. 10 f.
1096	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 189, Z. 13 ff.
1097	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 150, Z. 15.
1098	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 17, Z. 5.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


186 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

Nicht zuletzt heben ihre für die Neue Frau typischen Züge der Liebe 
als Haupttriebfeder und des Anspruchs auf ein glückliches Leben die Pro-
tagonistinnen von den qualifizierten Beobachtern ab. Sanna, Kully und 
das Mädchen haben eine weitgehend „optimistische Grundhaltung“1099 
gegenüber ihren persönlichen Zukunftsaussichten. Trotz der bedrohlichen 
faschistischen Lebenswirklichkeit fordern sie für sich und die ihnen nahe-
stehenden Menschen eine glückliche Existenz, die dem Einfluss des tota-
litären NS-Regimes entzogen ist, ein. Das Mädchen will sein Leben und 
das der Erwachsenen um es zum Guten verändern und dieses zum Beispiel 
von Falschheit befreien. Sanna will eine sichere gemeinsame Zukunft mit 
Franz und Kully ein glückliches Leben mit ihren Eltern. Die qualifizierten 
Beobachter scheinen diese Hoffnungen großenteils aufgegeben zu haben. Sie 
wollen zumeist nichts an ihrem Leben ändern und sehen keine neuen, höhe-
ren Ziele. Dementsprechend ergeht sich Heini in Verzweiflung und Kullys 
Vater wirkt so in der für ihn romantisch scheinenden Vorstellung eines Exil-
schriftstellerlebens gefangen,1100 dass er das Ziel einer tatsächlich besseren 
Existenz nicht in Betracht zieht. Deutlich erkennen lässt sich der fehlende 
Anspruch auf eine glückliche Zukunft auch bei Lenchen. Sie ist „für sich 
selbst […] nicht ehrgeizig“1101 und lässt „sich Zeit mit der Verwirklichung 
ihrer Wünsche“1102, die ohnehin nicht die Verbesserung ihrer sozialen oder 
familiär-moralischen Lage zum Inhalt haben.1103 Sie hat es sich „behaglich 
zum Weinen“1104 gemacht, anstatt sich für eine bessere Existenz einzusetzen. 
Tatsächlich schätzt sie sogar „dieses arme Leben mit den glitzernden Wün-
schen, die sich mit des gütigen Gottes Hilfe nie erfüllen würden“1105. Anstatt 
„Liebe […], für die man kämpfen soll bis zum Letzten“1106, bestimmen Angst 
und Hass ihre Gefühle gegenüber Karl.1107 Wie Lenchen mangelt es augen-
scheinlich auch den qualifizierten Beobachtern an der Liebe als mächtiger 
Triebfeder. Algin stellt fest: „Ich bin nicht mehr zu trösten. […] Mein Herz 
ist […] ohne Liebe“1108. Ganz im Gegensatz dazu tragen Sanna, Kully und 

1099	 Rosenstein, D.: „Irmgard Keun“. S. 165, Z. 25 f.
1100	 Schreckenberger, H.: „Aimless Travels“. S. 323, Z. 3 ff.
1101	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 28, Z. 2 f.
1102	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 18, Z. 22 f.
1103	 Spies, B.: „D-Zug dritter Klasse, oder“. S. 186, Z. 33 f.
1104	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 8, Z. 29 f.
1105	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 34, Z. 15 ff.
1106	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 203, Z. 27 f.
1107	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 44, Z. 20.
1108	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 152, Z. 14 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1872.14  Der Blick als Voraussetzung zum Handeln

das Mädchen Liebe in sich, die ihre Quelle von Stärke ist.1109 Sanna wird 
durch ihre Liebe zu Franz, Kully zu ihren Eltern und das Mädchen zu seiner 
Familie im Handeln vorangetrieben. Sie können „nicht müde sein, weil [ihr, 
F. P.] […] Herz klopft“1110, aus liebender Verantwortung müssen sie handeln. 
Die emotionale Abhängigkeit von anderen, die in den Werken der Weimarer 
Republik noch zum Teil als Hemmschuh der Neuen Frau wirkte, ist nun 
angesichts des NS-Regimes der entscheidende Antrieb, für das Überleben 
zu kämpfen.

1109	 Schmidt-Ott, A. C.: „Young Love“. S. 168, Z. 3.
1110	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 52, Z. 7 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


188 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

2.15	 Die (Über-)Lebensstrategie

Die Protagonistinnen stehen einer komplexen Welt gegenüber, die bedroh-
lich ist.1111 Sie leben im Faschismus; „[d]ie Zeiten sind gräßlicher denn je“1112. 
Sanna befindet sich in einer Gesellschaft, die zunehmend vom NS-System 
durchzogen wird und die bei Lenchen bereits ihre totalitären Strukturen 
voll entfaltet hat. Kully und ihre Eltern wurden vom Nationalsozialismus 
ins Exil vertrieben und das Mädchen muss eine Kriegszeit durchstehen, die 
ihm eine „sorgenlose Kindheit“1113 verwehrt. Der Alltag der Protagonistinnen 
ist „aufregend und anstrengend“1114. Ständig droht die Gefahr, denunziert 
zu werden bzw. parallel dazu in „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht 
verkehren durften“ von Klassenkameradinnen oder der Nachbarin bei den 
Eltern angeschwärzt zu werden. Jede kritische Äußerung gegen das System 
bzw. die politische Führung kann eine Verfolgung als Regimekritiker nach 
sich ziehen, wie es Sanna und das Mädchen erleben. Es wächst die stän-
dige Bedrohung durch einen Kriegsausbruch bzw. die bereits eingetretenen 
Kriegszustände. Existentielle Probleme wie finanzielle Nöte, die Pfändung 
von Besitz, nur mehr verdorbene Lebensmittel und Hunger bestimmen 
das Leben. Das Emigrantenkind Kully wird zudem mit den Schwierigkei-
ten eines Exilantenlebens wie der ständigen Flucht, dem zu befürchtenden 
Verlust der Unterkunft, dem Immer-nur-geduldet-, jedoch nie -erwünscht-
Sein1115 sowie der Gefahr, sich in der Familie untereinander zu verlieren, 
zumal die Ehe ihrer Eltern ohnehin zu zerbrechen droht, konfrontiert. 

Das totalitäre faschistische Regime hat die Wirklichkeit der Protagonis-
tinnen dramatisch geprägt. Doch Sanna, Kully und das Mädchen „enden 
nicht in Hoffnungslosigkeit“1116; sie wollen überleben. Dabei bedeutet Über-
leben für sie, nicht im System unterzugehen, sondern als sie selbst zu überle-
ben und sich ein Dasein zu erkämpfen, das sich den negativen Einflüssen des 
Faschismus entzogen hat, um ihn so auf individueller Ebene zu überwinden. 
Ihr Ziel ist es, einen Lebensentwurf nach ihren eigenen Vorstellungen durch 
die Zeit des Faschismus in eine persönlich glücklichere Zukunft hinüberzu-
retten.

1111	 Frank, G.: „Populärkultur, Girlkultur und neues Wissen in der Zwischenkriegszeit“. 
S. 34, Z. 26 ff.

1112	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 110, Z. 6.
1113	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 105, Z. 4.
1114	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 5, Z. 17 f.
1115	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 136, Z. 14 ff.
1116	 Schüller, L.: „Vom Ernst der Zerstreuung“. S. 240, Z. 17.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1892.15  Die (Über-)Lebensstrategie

Angesichts der lebensgefährlichen Umstände gilt es, bewusst und plan-
voll zu handeln,1117 damit die wie ein „dunkles, verworrenes Knäul“1118 wir-
kende Zukunft von Ungewissheit befreit und erreicht werden kann. In ihrem 
planvollen Handeln unterscheiden sich Sanna, Kully und das Mädchen etwa 
von Kullys Vater, der zwar ebenfalls agiert, indem er versucht, Geschäfte 
zu machen und Geldgeber zu treffen, dabei jedoch dem Prinzip folgt, sich 
zufällig bietenden Gelegenheiten und spontanen Ideen nachzugehen. Die 
Protagonistinnen wissen, dass sie für ihre Zukunft kämpfen müssen,1119 und 
treten der bedrohlichen Lebenswirklichkeit mit „unterschiedliche[n] Strate-
gien der Bewältigung“1120 gegenüber.

Sie lenken ihr Leben und zum Teil auch das von anderen, die ihre Hilfe 
benötigen, da diese selbst nicht dazu in der Lage sind. Für die Protago-
nistinnen steht fest, „daß man helfen muß“1121, um gemeinsam durch die 
schwierige Zeit zu kommen. Das Mädchen lenkt zeitweilig das Leben der 
Erwachsenen um es, Sanna das ihres Freundes Franz und Kully das beider 
Elternteile. Wie Sanna sind auch die anderen beiden überzeugt, „[a]lles wird 
gut wenn man sich liebt und zusammenhält“1122. Nur Lenchen wagt sich 
nicht an die Aufgabe, ihr eigenes Leben oder gar das anderer zu lenken. Es 
ist Karl, von dem sie sich fremdsteuern lässt, und statt wie die anderen Prota
gonistinnen Stärke zu zeigen und ihn mitzureißen, glaubt sie vielmehr, ihm 
Gutes zu tun und ihm ihre Liebe zu beweisen, indem sie sich für ihn in ihrer 
Passivität „opfer[t]“1123.

Sanna, Kully und das Mädchen wachsen angesichts der Herausforde-
rung;1124 es gelingt ihnen während der gesamten Romanhandlung, nicht 
unterzugehen und am Ende eine persönlich positive Zukunftsaussicht eines 
Lebens, das sich den negativen Einflüssen des Faschismus entzieht, zu errin-
gen. Sanna rettet die gemeinsame Zukunft mit Franz durch die Flucht ins 
Ausland, Kully und ihre Eltern finden wieder zusammen und wollen weiter-
hin gemeinsam als Familie das Exil bestreiten und das Mädchen übersteht die 
Kriegszeit und nicht zuletzt die eigene turbulente Kindheit. Am Ende steht 

1117	 Marx, L.: „Schattenwürfe“. S. 181, Z. 1.
1118	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 132, Z. 15.
1119	 Erpenbeck, F.: „Eine Frau tritt an die Front“. S. 142, Sp. 2, Z. 6 f.
1120	 Frank, G.: „Populärkultur, Girlkultur und neues Wissen in der Zwischenkriegszeit“. 

S. 43, Z. 28 f.
1121	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 210, Z. 23.
1122	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 191, Z. 9 f.
1123	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 57, Z. 14.
1124	 Schreckenberger, H.: „Aimless Travels“. S. 325, Z. 26.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


190 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

die Aussicht: „Aber wir werden leben“1125. Nur Lenchens Hoffnung auf „ein 
niedliches kleines Kind […] und ein braves, ordentliches Leben“1126 wirkt am 
Romanende mehr als ungewiss. Der Plan einer gemeinsamen Zukunft mit 
Karl im Ausland, finanziert von den geschmuggelten Devisen, scheint kaum 
mehr in Erfüllung zu gehen. Lenchen bekommt das Gefühl, sie könne das 
gleiche Schicksal wie die Prostituierte des Früchtehändler ereilen und „in 
Paris aus dem Fenster geworfen werden“1127.

2.15.1	 Das selbstverantwortliche Gestalten des eigenen Lebens
Sanna, Kully und das Mädchen akzeptieren den vom totalitären Regime 
vorgegebenen Lebensentwurf nicht. Sie widersetzen sich dem NS-Bild von 
typischer Weiblichkeit, lehnen die faschistische Ideologie ab, machen die 
propagierten politischen Ziele nicht zu ihren eigenen und stellen ihr Dasein 
auch nicht in den Dienst des Systems. Die Protagonistinnen gestalten und 
lenken ihr Leben stattdessen selbst.1128 Wie schon Gilgi halten sie „es fest 
in der Hand“1129. Obwohl der Faschismus in seinen Strukturen Gesellschaft 
und Leben der Menschen zunehmend durchzieht, belegen sie, dass der Vor-
machtsanspruch des Regimes auf das individuelle Leben nicht unanfechtbar 
ist. Sanna, Kully und das Mädchen werden dem zeitgenössischen Leser als 
Vorbilder vorgestellt, damit auch dieser sein Leben in die eigenen Hände 
nimmt. Lenchen tritt dazu als kompletter Gegenentwurf auf. Über die 
Handlung hinweg bleibt sie eine abhängige und unselbstständige Figur,1130 
widergespiegelt in ihrem Wunsch, wieder ein Kind zu sein und vom Vater 
getragen zu werden.1131 An ihr lassen sich lediglich die Versäumnisse, das 
eigene Leben selbstverantwortlich zu gestalten, feststellen.

Sanna, Kully und das Mädchen stecken sich ihre Ziele selbst. Sie wollen 
der faschistischen Gesellschaft entkommen, sich eine Zukunft mit den Men-
schen, die ihnen wichtig sind, sichern und ihr Leben sowie das der anderen 
zum Guten verändern. Lenchen dagegen verfolgt keine eigenen Ziele. Sie 

1125	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 196, Z. 8.
1126	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 16, Z. 17 ff.
1127	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 89, Z. 17.
1128	 Wittmann, Livia Z.: „Irmgard Keun. A German Deviation”. In: Kessler-Harris, Alice 

und William McBrian (Hg.): „Faith of a (Woman) Writer”. New York, Westport und 
London, 1988. S. 95 – 103. S. 99, Z. 1.

1129	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 5, Z. 1.
1130	 Spies, B.: „D-Zug dritter Klasse, oder“. S. 193, Z. 14.
1131	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 15, Z. 18 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1912.15  Die (Über-)Lebensstrategie

zieht es nicht „ernsthaft in Betracht, sich [eines, F. P.] […] vorzunehmen 
und sich um dessen Realisierung zu kümmern“1132. „[S]ie hat[…] Sehnsucht 
und w[eiß] nicht wonach“1133. Lenchen möchte sich eine andere Existenz auf-
bauen aber sie weiß nicht, „welcher Art das neu zu beginnende Leben sein 
sollte“1134. So macht sie Karls Plan, sich von dem geschmuggelten Geld ein 
gemeinsames Leben in der Schweiz aufzubauen, zu ihrem eigenen.

Die anderen Protagonistinnen treffen ihre Entscheidungen selbst. Sie 
beanspruchen für sich zu wissen, wie sie sich in der gefährlichen Lebens-
wirklichkeit „durchbringe[n]“1135. Scheinbar besitzen sie eine innere Stimme, 
wie Doris sie sich gewünscht hat,1136 die ihnen mit Bestimmtheit sagt, was zu 
tun ist. Das Mädchen trifft stets bewusst die Entscheidung, sich nicht an die 
von den Erwachsenen aufgestellten Regeln zu halten, wenn die vermeintli-
chen Unartigkeiten helfen, die Lebenswirklichkeit zu verbessern. Es stiehlt 
zum Beispiel vom Güterbahnhof Rüben, damit die Familie nicht hungern 
muss,1137 spielt die Betrunkene, um ungeliebte Verwandte zur Abreise zu 
bewegen und schreibt einen Brief an den Kaiser, in dem es ihn für den Frie-
den zu gewinnen versucht. Sannas Entscheidungen sind demgegenüber stets 
von dem Motiv geprägt, sich trotz des einengenden Systems frei zu bewegen 
und selbst ihre Heimat zu bestimmen. Sie verlässt den väterlichen Haushalt, 
da ihr das Landleben widerstrebt und sie die Ablehnung der Stiefmutter 
spürt, um später aus der Wohnung von Tante Adelheid zu ihrem Bruder in 
Frankfurt zu flüchten, nachdem sie von ihr denunziert worden ist. Kullys 
Entscheidungen tragen stets Züge davon, die Familie zusammenzuhalten, 
etwa wenn sie sich aus dem Hotelzimmer schleicht, um ihrem Vater zu tele-
grafieren, er solle zur kranken Mutter zurückkehren.1138 Zudem verfolgt sie 
die Wunschvorstellung, selbst einen Beitrag zum finanziellen Auskommen zu 
leisten, und möchte unter anderem eine Meerschweinchenzucht gründen,1139 
gebastelte Lesezeichen verkaufen1140 und den Roman des Vaters selbst zuende 
schreiben. Demgegenüber vermeidet es Lenchen, selbst Entscheidungen zu 

1132	 Spies, B.: „D-Zug dritter Klasse, oder“. S. 187, Z. 17 ff.
1133	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 19, Z. 19.
1134	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 76, Z. 16 f.
1135	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 114, Z. 26.
1136	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 136, Z. 18 ff.
1137	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 93, Z. 19 f.
1138	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 90, Z. 13.
1139	 Rosenstein, D.: „Irmgard Keun“. S. 183, Z. 30 f.
1140	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 106, Z. 14 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


192 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

treffen. Sie hält an ihrer Unmündigkeit fest.1141 Sie wird Schauspielerin, da 
ihre Mutter es für sie beschlossen hat, und macht sich mit Karl auf die Reise 
in die Schweiz, da er es bestimmt. Lenchen fügt sich seinen Entscheidun-
gen. Doch Karl ist selbst kaum in der Lage, sein eigenes Leben zu lenken, 
es „zerfloß“1142 ihm. Seine Karriere stagniert, er ist ein Trinker und wird 
von seiner Familie gemieden. Der Aufgabe, mit Lenchen ein zweites Leben 
zusätzlich zu dem eigenen durch die Zeit des Faschismus hinüberzuretten, 
vermag er nicht gerecht zu werden. Wirkt Lenchen durch Entscheidungen 
an ihrem eigenen Leben mit, dann nur, insofern sie die gewählte Passivität 
und Unmündigkeit in ihrem unglücklichen Dasein verharren lässt.1143

Den anderen Protagonistinnen ist gemein, dass sie für ihr Handeln, 
ihre Entscheidungen und damit für ihr Leben selbst Verantwortung über-
nehmen.1144 Sie dienen dem Leser als Vorbild, selbst die Verantwortung für 
die Gestaltung des eigenen Lebens zu übernehmen. Die drei Hauptfigu-
ren müssen für ihr Agieren vor einer Instanz Rechenschaft ablegen, seien es 
die eigenen Eltern oder das willkürlich anklagende System. Zudem haben 
sie ihr Tun vor sich selbst zu rechtfertigen. Sanna, Kully und das Mädchen 
nehmen die Selbstverantwortlichkeit bereitwillig an und bejahen sie. Gilgis 
Leitspruch „hilf dir selbst“1145 folgend, lehnen sie es ab, die Verantwortung 
für ihr Leben anderen oder gar dem Regime, das „den Menschen […] jedes 
Verantwortungsgefühl genommen hat“1146, zu übertragen. Keun veranschau-
licht anhand ihrer Protagonistinnen: Wer selbst über sein Leben bestimmen 
kann, darf es nicht aus Bequemlichkeit oder, wie in Lenchens Fall, aus Unsi-
cherheit von anderen übernehmen lassen. Die Exilromane betonen jedoch 
auch, dass anderen, die in einer bestimmten Situation selbst nicht dazu in 
der Lage sind, geholfen werden muss. Sanna, Kully und das Mädchen über-
nehmen gegenüber Schwächeren eine „rettende Rolle“1147. Sie treffen für 
diese vorübergehend Entscheidungen und greifen mütterlich-schützend in 
deren Leben ein.1148 Das Mädchen bringt etwa Soldaten hochansteckende 

1141	 Spies, B.: „D-Zug dritter Klasse, oder“. S. 197, Z. 24.
1142	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 58, Z. 8.
1143	 Speis, B.: „D-Zug dritter Klasse, oder“. S. 193, Z. 20 f.
1144	 Delabar, W.: „Was tun?“. S. 11, Z. 8 f.
1145	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 36, Z. 20.
1146	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 114, Z. 24 f.
1147	 Bescana Leirós, C.: „Gender- und Machttransgression im Romanwerk Irmgard 

Keuns“. S. 191, Z. 32.
1148	 Schmidt-Ott, A. C.: „Young Love“. S. 167, Z. 14 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1932.15  Die (Über-)Lebensstrategie

Bettwäsche, damit diese an Scharlach erkranken und nicht zurück an die 
Front müssen, und es lässt die Tante bei einem Rendezvous mit einem Adels-
titel ausrufen, damit sie für ihren Verehrer an Reiz gewinnt und so doch 
noch einen Ehemann findet.1149 Kully passt während der USA-Reise beson-
ders auf ihren Vater auf, damit dieser in dem ihm fremden Land, dessen 
Sprache er nicht beherrscht, nicht untergeht oder „auf einmal heiratet“1150. 
Die Hilfe anderen gegenüber gestaltet sich jedoch nie als ein Dauerzustand. 
Sie beschränkt sich auf konkrete Situationen und entlässt danach diejenigen, 
denen geholfen wurde, wieder in die Selbstverantwortlichkeit. 

In ihrem eigenverantwortlichen Gestalten des eigenen Lebens reifen 
Sanna, Kully und das Mädchen während der Romanhandlung. Jeweils kurz 
vor Ende der Erzählung stehen sie dann vor einer entscheidenden Handlung, 
bei der es gilt, die bisher erfahrene Kompetenz souverän zu gebrauchen, um 
die Situation zu meistern. Hat Sanna bereits zweimal zuvor aufbrechen müs-
sen, um für sich Heimat neu zu definieren, tritt sie mit der Flucht ins Aus-
land die ultimative Handlung an, um die faschistische Gesellschaft zu ver-
lassen. Bei der Organisation der Flucht geht sie mit „äußerster Präzision“1151 
vor, versteckt Franz zunächst im Keller, packt die Koffer mit Überlebens-
wichtigem und verschwindet unbemerkt von Liskas Fest, um kein Aufsehen 
zu erregen.1152 Kully, die auch früher immer wieder ihre Familie zusammen-
gehalten hat, tritt alleine eine Schiffreise an, um ihre Mutter von Europa 
abzuholen und sie zum Vater in die USA zu bringen.1153 Es gelingt ihr, die 
Familie wieder zu vereinen und damit die Ausgangslage zu schaffen, damit 
sie das weitere Exil gemeinsam verbringen können. Das Mädchen nutzt 
am Romanende seine Erfahrungen mit den Regeln der Erwachsenenwelt, 
um selbst mit dem Initiationsmoment des ersten pubertären Verliebtseins 
in diese einzutreten. In der Rolle der erwachsenen Liebenden sucht es die 
Wohnung seines Schwarms auf, um ihm seine Gefühle zu gestehen.1154 Bei 
Lenchen hingegen muss eine entscheidende Handlung ausbleiben, nachdem 
sie auch zuvor ihr Leben nicht selbstverantwortlich gestaltet hat. Sie lässt die 

1149	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S.  174, 
Z. 22 ff.

1150	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 180, Z. 28.
1151	 Siegel, E.-M.: „Weibliche Jugend im Nationalsozialismus“. S. 72, Z. 6.
1152	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 198, Z. 9 f.
1153	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 209, Z. 23 ff.
1154	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S.  202, 

Z. 22 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


194 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

Chance, noch vor der Grenze auszusteigen und zu ihrer Familie zurückzu-
kehren, verstreichen1155 und verpasst es, als sie vorübergehend den Mut dazu 
hat, sich von Karl zu trennen, um ein glücklicheres Leben zu beginnen.

2.15.2	 Das sich Stellen der Lebenswirklichkeit
Die Exilromane beschreiben innerhalb des Figureninventars an verschiede-
nen Stellen eine Flucht vor der Lebenswirklichkeit. Kullys Vater sucht die 
Scheinwelt einer besseren Gesellschaft auf, Heini ergeht sich in Zynismus, 
Algin verschreibt sich der unpolitischen Naturlyrik und Karl widmet sich 
der Idee, als Privatier im Ausland zu leben. Im Gegensatz zu ihnen entschei-
den sich Sanna, Kully und das Mädchen bewusst dazu, sich der Lebens-
wirklichkeit zu stellen.1156 Sie lehnen ein Dasein im „Elfenbeinturm“1157 ab 
und wollen die Realität spüren, ausgedrückt etwa in Kullys Wunsch, einmal 
direkt auf der Erde zu schlafen.1158

Die bedrohliche faschistische Lebenswirklichkeit gibt Grund, sich vor ihr 
zu verstecken. Doch eben dies tun Sanna, Kully und das Mädchen nicht.1159 
Sie treten ihrer Umwelt entgegen, sehen ihr und damit der Gefahr ins Auge. 
Dabei machen sie sich angreifbar.1160 Symbolisch aufgegriffen wird dies in 
einer Szene, die das Mädchen schildert: Da es hört, dass Bienen gefährlich 
sind, nimmt es eine in die Hand und wartet, bis es von ihr gestochen wird. 
Die Hand schwillt an, doch das Mädchen empfindet es nicht als besonders 
schlimm. Es hatte zuvor „gedacht, die Welt würde sich verändern durch das 
Stechen einer Biene“1161. Sanna, Kully und das Mädchen wissen, dass sie nur, 
wenn sie die Konfrontation mit der Lebenswelt suchen, Erfahrungen mit 
ihr sammeln und in ihr agieren können.1162 Dazu müssen sie sich bewusst 
Risiken, „täglichen kleinen Gefahren“1163, aussetzen.

1155	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 115, Z. 1 f.
1156	 Aufgrund ihres jungen Altersvertieft sich Kully zwar zeitweilig in ihr kindliches Spiel 

(Srebrianski Harwell, X.: „The Female Adolescent in the Exile Works by Irina Odoev
tseva, Nina Berberova, Irmgard Keun and Ilse Tielsch“. S. 63, Z. 31 f.), doch wo immer 
es ihr möglich ist sucht auch sie die Konfrontation mit der Lebenswirklichkeit.

1157	 Bender, S.: „Lebensentwürfe im Romanwerk Irmgard Keuns“. S. 84, Z. 3.
1158	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 87, Z. 5 f.
1159	 Delabar, W.: „Was tun?“. S. 113, Z. 17 f.
1160	 Silverman, K: „The Treshold of the Visible World“. S. 140, Z. 17 f.
1161	 Ebd. Z. 14 ff.
1162	 Frank, G.: „Populärkultur, Girlkultur und neues Wissen der Zwischenkriegszeit“. 

S. 38, Z. 26 ff.
1163	 Marx, l.: „Schattenwürfe“. S. 192, Z. 7.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1952.15  Die (Über-)Lebensstrategie

Ohnehin hat der Faschismus bereits in ihren Alltag „recht qualvoll ent-
scheidend eingegriffen“1164. Die bedrohliche faschistische Wirklichkeit dringt 
zunehmend in ihr Privatleben ein und konfrontiert die Protagonistinnen 
unausweichlich mit ihm. Verwandte werden zu den eigenen Denunzianten, 
das eigene Überleben und das der ihnen Nahestehenden wird ungewiss. Der 
Wunsch nach einer „dunkle[n] Kammer“1165, wie ihn Breslauer in einem Lied 
in „Nach Mitternacht“ ausdrückt, um dort in Ruhe den „Jammer“1166 stillen 
zu können, stellt sich als illusorisch heraus. Selbst in der privaten Sphäre hat 
sich die totalitäre faschistische Lebenswirklichkeit bereits entfaltet. Sanna, 
Kully und das Mädchen erkennen, dass sie noch viel mehr die Auseinander-
setzung mit dieser Lebenswirklichkeit suchen müssen, um sie zu begreifen, 
richtig zu handeln und damit den Faschismus in seinen negativen Auswir-
kungen aus ihrem privaten Leben zu vertreiben. Wollen sie die faschistische 
Lebenswirklichkeit überwinden, müssen sie sich ihr zunächst stellen. Eben 
dazu setzen sie sich den Gefahren der Öffentlichkeit aus, die stets weitere 
Denunziationen oder die Trennung von nahestehenden Personen hervorru-
fen könnte.

Lenchen dagegen vermeidet die Konfrontation mit der Lebenswirk-
lichkeit; passend dazu ist ihre Erklärung, ins Kloster gehen zu wollen.1167 
Immer wieder malt sie sich aus, der bedrohlichen Realität zu entgehen, sei es 
durch ein Leben in Brasilien, das sie sich wie ein „Kindermärchenbuch“1168 
vorstellt, oder durch die Flucht auf die Zugtoilette, in der sie gerne „bei 
abgeriegelter Tür den Rest ihres Lebens […] verbringen“1169 würde. In ihrem 
Eskapismus sieht Lenchen nicht, wie tief die faschistische Lebenswirklich-
keit bereits in ihr persönliches Leben vorgedrungen ist und wie sehr ihre 
Beziehung zu Karl auf eben dem Muster von blinder Hörigkeit und brutaler 
Machtausübung, das auch dem Regime zugrundeliegt, beruht. Da sie sich 
der Lebenswirklichkeit nicht stellt, werden die an sie herantretenden Gefah-
ren zunehmend bedrohlicher, bis sie ihr über den Kopf zu wachsen drohen. 
Ein verarmtes, unglückliches Dasein fern ihrer Familie scheint immer mehr 
die Konsequenz daraus.

1164	 Koch, I.: „Irmgard Keun“. S. 118, Z. 10.
1165	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 110, Z. 27.
1166	 Ebd. Z. 29.
1167	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 21, Z. 6 f.
1168	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 26, Z. 18.
1169	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 90, Z. 10 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


196 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

2.15.3	 Die starke Frau gibt sich schwach
Indem Sanna, Kully und das Mädchen ihr Leben selbstverantwortlich gestal-
ten und sich der faschistischen Wirklichkeit stellen, beweisen sie Stärke. 
Jeweils am Ende der Romane, wenn die akute Bedrohung, die von der politi-
schen Realität auf ihr persönliches Leben ausgeht, zumindest vorübergehend 
gebannt ist, zeigen sie sich jedoch schwach. Sie erkennen, dass die größte 
Gefahr überstanden ist und daher Stärke in diesem Augenblick nicht über-
lebensnotwendig ist. Als eine selbstbestimmte Handlung treten sie von ihrer 
Position als energetisch Agierende zurück. Nachdem sie für ihren Freund 
und sich selbst die Flucht ins Ausland organisiert hat und beide im Zug 
sitzen, legt Sanna als Zeichen ihrer Anlehnungsbedürftigkeit ihren Kopf in 
Franz’ Schoß.1170 Kully kann, als die Familie schließlich wieder vereint ist, 
in die schutzbedürftige Rolle des Kindes zurückkehren, da ihr Vater nun 
wieder die Aufgabe des Familienoberhaupts ausfüllt, und das Mädchen stellt 
sich nach überstandener Kriegszeit und der eigenen turbulenten Kindheit 
vor, wie es künftig als eine erwachsene, liebende Frau von seinem Schwarm 
beschützt wird, indem er seine Hand auf dessen Kopf legt, es zu sich herauf-
zieht und tröstet.1171

Sanna, Kully und das Mädchen kehren damit augenscheinlich in das 
stereotype Bild von schwacher Weiblichkeit zurück. Scheinbar fügen sie sich 
in die ihnen gesellschaftlich zugewiesene weiblich-passive Geschlechterrolle. 
Die Protagonistinnen leben in einer Gesellschaft, die auf dem traditionel-
len Verständnis des Geschlechterdimorphismus beruht. Wollen sie in die-
ser sozialen Umwelt überleben, sind sie auf deren Wohlwollen angewiesen 
und müssen von ihr akzeptiert werden. Dazu gilt es, als junge Frauen bzw. 
junge Mädchen dem verbreiteten Bild von Weiblichkeit möglichst gut zu 
entsprechen.1172 Die Protagonistinnen wissen, welche Rolle sie anzunehmen 
haben1173 und so schlüpfen sie in die „passende[…] Identität“1174. Sie dürfen 
sich nicht anmerken lassen, dass sie ihr Leben und zum Teil das anderer 

1170	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 198, Z. 22.
1171	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S.  200, 

Z. 15 ff.
1172	 Lorisika, I.: „Frauendarstellungen bei Irmgard Keun und Anna Seghers“. S.  256, 

Z. 26 ff.
1173	 Pasche, W.: „Exilromane“. S. 113, Z. 6 ff.
1174	 Becana Leirós, C.: „Gender- und Machttransgression im Romanwerk Irmgard Keuns“. 

S. 157, Z. 6.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1972.15  Die (Über-)Lebensstrategie

erfolgreich selbst zu lenken imstande sind.1175 Also verkörpern sie die Figur 
der schwachen Frau. 

Indem sie sich schwach geben, übertragen sie zugleich Stärke vor allem 
an ihr männliches Umfeld. Haben sie zuvor für die ihnen nahestehenden, 
hilfebedürftigen Menschen durch ihr energisches Agieren die Ausgangslage 
geschaffen,1176 damit diese ihr Leben wieder selbst lenken können, geben 
sie ihnen nun die Möglichkeit dazu. Zum einen scheinen die Protagonis-
tinnen damit ihrem eigenen Bedürfnis, sich anlehnen zu können an einer 
„Schulter, wohin[…] man den Kopf legt und den Mann weiter sein läßt 
als sich“1177, nachzukommen. Zum anderen kann das Sich-schwach-Geben 
auch als „rationale[s] Kalkül, wie Männer üblicherweise [für sich, F. P.] zu 
gewinnen sind“1178 verstanden werden. In ihrem Essay „System des Männer-
fangs“ stellt Keun die Regel auf, „der Eitelkeit des Mannes Futter zu geben. 
Sein Selbstgefühl stärken, ihn stolz sein lassen auf sich“1179. Die Frau müsse 
ihn, scheinbar „erschüttert von der eigenen Machtlosigkeit“1180, um Hilfe 
bitten, woraufhin er sich ihrer annehmen werde, um ihr über ihre „Unvoll-
kommenheit liebreich hinweg[zu]helfen“1181. Gilgis Beobachtungen zufolge 
mögen es Männer, „wenn Frauen unsicher sind“1182. Darum gilt es für die 
Frau, „an Beschützerinstinkt zu appellieren, im richtigen Augenblick solides 
Selbstbewußtsein durch kleidsame Hilflosigkeit zu ersetzen“1183. So erkennt 
etwa Sanna: „Ich muß mich schwächer zeigen als ich bin, damit er sich stark 
fühlen und mich lieben kann.“1184

Wie Keuns andere Werke konstatieren die Exilromane, dass man „viel 
besser mit einem Mann aus[kommt], wenn man ihm sagt, daß man ihn 
bewundere“1185. Demzufolge funktionieren „Beziehungen zwischen den 

1175	 Marx, L.: „Schattenwürfe“. S. 200, Z. 12 f.
1176	 Schmidt-Ott, Anja C.: „“Ich muss mich schwächer zeigen, als ich bin, damit er sich 

stark fühlen und mich lieben kann.“ Männer und Frauen in Exilromanen von Ödön 
Horváth, Maria Leitner, Anna Gmeyner und Irmgard Keun“. In: Schöll, Julia (Hg.): 
„Gender – Schreiben – Exil. Mit einem Vorwort von Guy Stern Herausgegeben von 
Julia Schöll“. Würzburg, 2002. S. 109 – 126. S. 120, Z. 22 f.

1177	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 60, Z. 26 ff.
1178	 Pasche, W.: „Exilromane“. S. 109, Z. 3 f.
1179	 Unger, W. (Hg.): Keun, I.: „Wenn wir alle gutwären“. S. 77, Z. 2 ff.
1180	 Ebd. Z. 11 f.
1181	 Ebd. Z. 13 f.
1182	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 95, Z. 7.
1183	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 83, Z. 5 ff.
1184	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 198, Z. 23 ff.
1185	 Unger, W. (Hg.): Keun, I.: „Wenn wir alle gut wären“. S. 30, Z. 31 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


198 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

Geschlechtern […] auf[grund, F. P.] der Selbstdarstellung der Frau als […] 
schutzbedürftiges Wesen“1186. Entspricht es Lenchens tatsächlichem Cha-
rakter, nicht an die eigene Stärke zu glauben, sich Karl „Bornwasser nicht 
gewachsen“1187 zu fühlen, und ihre Überzeugung, „daß kein Pelzkragen so 
wärmend und schmückend sein könnte, wie ein Männerarm“1188, so gestaltet 
sich die Rolle einer schwachen Weiblichkeit bei den anderen drei Protago-
nistinnen als Schauspiel, das zum „Verdecken ihres praktischen Sinnes bzw. 
ihrer Entscheidungs- und Handlungstüchtigkeit“1189 dient.

Denn auch nach überwundener akuter Bedrohung bleibt die starke Per-
sönlichkeit von Sanna, Kully und dem Mädchen die gleiche. Sie sind weiter-
hin Vertreterinnen des Typus der Neuen Frau. Sie vollziehen am Romanende 
den Wechsel in die passiv scheinende Rolle freiwillig. Wenn nötig, können 
sie jedoch jederzeit wieder ihre Stärke zeigen. Sie gehören zu dem Typ „der 
zarten Frau[, in der, F. P.] Kräfte schlummern, die durch Ausnahmezustände 
[…] zu prächtigem Erwachen gebracht werden können“1190. Die Protago-
nistinnen schätzen die Männer, sei es der Vater oder der Freund, in ihrem 
Umfeld.1191 Sie sind, wie schon Doris, aber auch der Meinung, dass „ein 
anständiger Mann ein Kind ist, und eine Frau, in der Liebe eine männli-
che Verantwortung trägt“1192. So urteilt etwa Sanna über Franz, er habe „in 
sich Kraft, aber keine Kraft, die weiterbringt im normalen Leben“1193, und 
Madame Rostand über Kullys Vater, er sei „leichtsinnig“1194. Den Exilroma-
nen zufolge ist es die Aufgabe der Frau, „einen […] Mann [zu, F. P.] hüten 
mit strenger Güte […] wie halbwüchsige Kinder“1195. Darum müssen die 
Protagonistinnen auch nach dem Zurückschlüpfen in scheinbare Schwäche 
stets in der Lage sein, wieder Stärke zu zeigen, um in Gefahren ihr eigenes 
Leben und das des Mannes an ihrer Seite lenken zu können.

1186	 Bescana Leirós, C.: „Gender- und Machttransgression im Romanwerk Irmgard 
Keuns“. S. 156, Z. 20 ff.

1187	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 51, Z. 10.
1188	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 148, Z. 10 ff.
1189	 Bescana Leirós, C.: „Gender- und Machttransgression im Romanwerk Irmgard 

Keuns“. S. 156, Z. 16 f.
1190	 Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 106, Z. 25 ff.
1191	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 197, Z. 1 ff.
1192	 Keun, I.: „Das kunstseidene Mädchen“. S. 209, Z. 21 ff.
1193	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 62, Z. 9 ff.
1194	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 50, Z. 25.
1195	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 83, Z. 27 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


1992.16  Faschismus – ein männliches Problem?

2.16	 Faschismus – ein männliches Problem?

In Irmgard Keuns Exilromanen ist es stets eine weibliche Figur, die mit 
ihrem Blick auf den Faschismus trifft. Dieser gilt in der Philosophie wie-
derum zumeist als ein männlich konnotiertes Konstrukt. Klaus Theweleit 
sieht im „Typus des soldatischen Mannes“1196 zugleich das Symbol als auch 
die Ursache des Faschismus. Ihm zufolge gestaltet sich die Beziehung des 
Mannes zur Welt als ein „Machtverhältnis“1197, worin dieser seinen Subjekt-
status ausnutzt, um sich jene zu unterwerfen. Der Krieg wird damit zu etwas 
Männlichem. Er scheint, mit Carola Meier-Seethaler gesprochen, als eine 
„Fehlentwicklung [aus, F. P.] der menschlich-männlichen Kultur“1198 hervor-
zugehen. Die faschistisch-militaristische Gesellschaft muss demnach eine 
patriarchale sein.1199

Das Weibliche nimmt gegenüber dieser Lebenswirklichkeit die Oppo-
sition ein. Pierre F. Bourdieu zufolge zeichnet sich männliche Herrschaft 
durch das Spielen um Ansehen und Macht aus. Frauen sind von diesen Spie-
len ausgeschlossen, doch ermöglicht dies ihnen einen „luziden Blick“1200 auf 
die Gesellschaft. Denn anders als die Männer, die innerhalb des Herrschafts-
systems gefangen sind, sind sie von ihrer Außenseiterperspektive aus in der 
Lage, die Unstimmigkeiten des Spiels zu durchschauen. Die Frau bezieht 
eine kritisch-distanzierte Betrachterposition zum NS-Regime1201 und kann 
es so durchblicken. 

Die Exilromane machen den Faschismus zum Gegenstand der Betrach-
tung. Sie stellen ihn dar, beschreiben ihn und versuchen ihn zu erklären. 
Doch weisen sie ihn auch als männlich aus? Um dies zu klären, gilt es, das in 
den Romanen dargestellte Wesen der Ideologie auf männliche Merkmale hin 
zu untersuchen, zu prüfen, ob seine Anhänger in der Mehrzahl männlich 
sind, und zu verfolgen, inwiefern die in den Werken angeführten Gründe 

1196	 Bossinade, J.: „Haus und Front“. S. 96, Z. 27.
1197	 Theweleit, K.: „Männerphantasien“. S. 482, Z. 22.
1198	 Schmölzer, Hilde: „Der Krieg ist männlich. Ist der Friede weiblich?“. Wien, 1996. 

S. 39, Z. 12 f.
1199	 Maier-Katkin, B.: „Alterity, Alienation, and Exile in Irmgard Keuns’s Nach Mitter-

nacht“. S. 298, Z. 6.
1200	 Steinrücke, Margareta: „Was ist weiblich – was ist männlich? In jeder Klasse etwas 

anderes!“. In: Vogel, Ulrike (Hg.): „Was ist weiblich – was ist männlich? Aktuelles 
zur Geschlechterforschung in den Sozialwissenschaften“. Bielefeld, 2005. S. 152 – 173. 
S. 158, Z. 13.

1201	 Maier-Katkin, B.: „Alterity, Alienation, and Exile in Irmgard Keuns’s Nach Mitter-
nacht“. S. 309, Z. 27 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


200 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

für seine Entstehung von männlichen Motiven geprägt sind. Die Protago-
nistinnen fühlen sich gegenüber der sie umgebenden Gesellschaft fremd.1202 
Als Vertreterinnen des Typus der Neuen Frau stehen die jungen Mädchen 
mit ihren modernen, zeitgemäßen Überzeugungen dem archaisch geprägten 
Faschismus1203 gegenüber. Sie erkennen ihn als das Übel ihrer Lebenswirk-
lichkeit und lehnen ihn ab. Auch da er ihrer Geschlechterrolle widerspricht?

2.16.1	 Charakteristika der faschistischen Ideologie
Die Exilromane machen den Faschismus zum Gegenstand der literarischen 
Betrachtung, indem sie ihn in seinem Auftreten innerhalb des gesellschaftli-
chen Lebens darstellen. Dabei liefern sie eine Studie über die Wesensmerk-
male des NS-Regimes.1204

Die Protagonistinnen erleben den Faschismus in seiner patriarchalen 
Ausgestaltung. Es regiert der Mann, insofern nur Männer ranghohe Positio-
nen im Regime besetzen können. An der Spitze des als patriarchale Familie 
mitsamt „Onkels von der SS“1205 inszenierten NS-Systems steht Hitler als 
eine von der Propaganda stilisierte Vaterfigur, die sich gerne mit Kindern 
fotografieren lässt.1206 Das patriarchale System ist von Hierarchiedenken 
durchzogen. Es lässt sich ein klar gegliederter Regimeapparat finden, mit 
exakten Rangbezeichnungen, in dem „Befehls- und Strafgewalt nach unten, 
Gehorsamspflicht nach oben“1207 herrschen. Tante Adelheid hat sich bereits 
bis zum Hauswart „durchgekämpft“1208, zugleich ist sie jedoch weiterhin 
Blockwart Silias untergeben. Sanna erkennt diese strikt hierarchischen Struk-
turen ebenso innerhalb des Militärs. Sie stellt fest, dass die Mitglieder der SA 
unter der Überlegenheit der SS leiden, die wiederum unter der Reichswehr 
steht,1209 die das „Allerfeinste“1210 ist. Mit der Vormacht des Stärkeren weist 
das NS-System damit ein traditionell männlich konnotiertes Muster auf.1211 

1202	 Maier-Katkin, B.: „Alterity, Alienation, and Exile in Irmgard Keuns’s Nach Mitter-
nacht“. S. 299, Z. 40 f.

1203	 Maier-Katkin, B.: „Alterity, Alienation, and Exile in Irmgard Keuns’s Nach Mitter-
nacht“. S. 304, Z. 40 ff.

1204	 Siegel, E.-M.: „In der Zeit der großen Denunziantenbewegungen“. S. 260, Z. 11 f.
1205	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 53, Z. 15.
1206	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 35, Z. 27.
1207	 Theweleit, K.: „Männerphantasien“. S. 167, Z. 29 f.
1208	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 15, Z. 23.
1209	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 44, Z. 8 ff.
1210	 Ebd. Z. 10.
1211	 Scott, J. W.: „Gender“. S. 437, Z. 23 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


2012.16  Faschismus – ein männliches Problem?

Gemäß dem männlichen Autoritätsanspruch müssen Entscheidungen von 
oben bedingungslos akzeptiert werden.1212 Kritik an der Führung wird nicht 
toleriert. Sanna wird für ihre Bemerkung über Hitlers starkes Schwitzen fest-
genommen,1213 Kullys Vater und Algin dürfen als Schriftsteller nicht mehr 
systemkritisch schreiben und es kommt zu einem Untersuchungsverfahren 
gegenüber dem Vater des Mädchens, als es einen kritischen Brief an den Kai-
ser sendet und dieser von Beamten abgefangen wird. Die Menschen müssen 
im NS-Regime gehorchen.1214 Sie gelten weniger als alle über ihnen Stehen-
den und werden erniedrigt.1215

In Unterordnung unter den übermächtigen Patriarchen verschwindet 
der einzelne; er geht in der Masse unter. Das Individuum zählt wenig, dafür 
ist das Volk alles. Keun bezeichnet es als das „Bienen- und Ameisenideal 
[…] [als, F. P.] nationalsozialistische[s] Ideal“1216. Sie sieht darin die „Erstar-
rung […] in […] Mittelmäßigkeit, […] Gleichmachung“1217. Die Menschen 
werden zwangsweise zu einer „Einheit verbunden“1218. Das vermeintliche 
„Gemeinwohl“1219 soll das Streben der Menschen bestimmen. Wer aus dieser 
Masse heraustritt, wie etwa der Mann, den Sanna dabei beobachtet, wie er 
mit seinem Fahrrad eine für die Parade zum Führerbesuch abgesperrte Straße 
überqueren will und sich über das System beschwert, wird abgeführt.1220 Kre-
iert wird ein unpersönliches „Apparatgesicht“1221, „möglichst ohne einmal 
‚Ich‘ zu sagen“1222.

Angst bestimmt das Leben der faschistischen Gesellschaft.1223 Kully sieht, 
dass „[a]lle Kraft in den Augen […] [ihrer, F. P.] Großmutter […] vernich-
tet“1224 ist. Als archaisch männliches Mittel des Machterhalts wird eine Furcht 
der Niederen vor den Höheren sowie der Menschen untereinander gefördert. 

1212	 Römhild, D.: „Weibliche Mittäterschaft und Faschismuskritik in Irmgard Keuns Ro-
man „Nach Mitternacht““. S. 107, Sp. 2, Z. 42 f.

1213	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 93, Z. 10.
1214	 Keun, I.: „Bilder und Gedichte aus der Emigration“. S. 4, Z. 25.
1215	 Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 83, Z. 18 ff.
1216	 Kreis, G. und M. S. Strauss (Hg.): Keun, I.: „Ich lebe in einem wilden Wirbel“. S. 26, 

Z. 1 f.
1217	 Ebd. Z. 2 f.
1218	 Siegel, E.-M.: „In der Zeit der großen Denunziantenbewegungen“. S. 260, Z. 25.
1219	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 48, Z. 26.
1220	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 30, Z. 9 ff.
1221	 Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 84, Z. 3.
1222	 Theweleit, K.: „Männerphantasien“. S. 236, Z. 18 f.
1223	 Keun, I.: „Bilder und Gedichte aus der Emigration“. S. 4, Z. 25.
1224	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 151, Z. 24 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


202 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

Sanna merkt, dass der Schnellrichter erst dann zufrieden ist, als sie scheinbar 
aus Angst vor ihm zu weinen beginnt.1225 Als „Mechanism[us] der Überwa-
chung“1226 und der gegenseitigen Einschüchterung wird Denunziation als 
vermeintlicher Akt von „Staatstreue“1227 unterstützt. Keiner der Passagiere 
des D-Zugs wagt es, etwas Systemkritisches zu äußern, aus Furcht, Berta, die 
Schwester eines Nachrichters, könnte es melden. Die Exilromane entlarven 
das Denunziantentum als Möglichkeit des Anzeigenden, seine eigenen Inte-
ressen durchzusetzen.1228 Frau Silias etwa benutzt Informationen über Frau 
Breitwehr als Druckmittel ihr gegenüber, damit diese ihre Tochter von der 
Bewerbung um die Rolle als Reihendurchbrecherin zurückzieht.1229

Machtstreben, ein typisch männliches Motiv,1230 prägt das faschistische 
Denken. Verfügungsgewalt soll auf- und ausgebaut werden. Tante Adelheid 
ist als Hauswart dazu berechtigt, bei Fliegergefahr „jeden zu erschießen, der 
sich ihrem Willen nicht fügt“1231. Kully verfolgt vom Exil aus, wie der männ-
liche Wunsch nach „triumphierende[m] Rivalentum“1232 in der aggressiven 
Expansionspolitik des NS-Staates seinen Ausdruck findet. Der „Rausch 
durch Macht“1233 bestimmt die Diktatur, deren Herrschaftsanspruch sich auf 
ihre militärische Gewalt stützt. Von der Systemführung wird vermittelt, „daß 
militärische Disziplin notwendig sei zur Erhaltung eines Staatswesens“1234. 
Soldaten prägen das Stadtbild, indem sie sich unter die Zivilbevölkerung 
mischen, wie Sanna es schildert.1235 Militarismus und aggressives Gebaren 
gelten als stereotyp männlich,1236 der Krieg erscheint, wie es Keun in ihrem 
Essay „Nur noch Frauen“ schildert, als das große Interesse des Mannes.1237 
Ihr zufolge ist auch Nationalgefühl etwas typisch Männliches. Frauen allein 
würden weder Fahnen hissen noch flammend über ihre Heimat sprechen 

1225	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 94, Z. 20 ff.
1226	 Siegel, E.-M.: „In der Zeit der großen Denunziantenbewegungnen“. S. 260, Z. 26.
1227	 Ebd. Z. 16.
1228	 Sautermeister, G.: „Irmgard Keuns Exilroman Nach Mitternacht“. S. 24, Z. 13 ff.
1229	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 50, Z. 22 ff.
1230	 Frey Steffen, T.: „Grundwissen Philosophie“. S. 89, Z. 29.
1231	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 15, Z. 27 f.
1232	 Unger, W. (Hg.): Keun, I.: „Wenn wir alle gut wären“. S. 77, Z. 35 f.
1233	 Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 90, Z. 20.
1234	 Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 83, Z. 11 f.
1235	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 42, Z. 9.
1236	 Eckes, T.: „Geschlechterstereotype“. S. 42, Z. 11 f.
1237	 Unger, W. (Hg.): Keun, I.: „Wenn wir alle gut wären“. S. 76, Z. 21 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


2032.16  Faschismus – ein männliches Problem?

oder für das Vaterland sterben wollen.1238 Der Faschismus hat sich das ver-
meintliche Ideal vom Arier als „eiskalten Übermenschen“1239 auferlegt, des-
sen Herrschaft er gewaltsam durchsetzen will. Als Sinnbild von Größe und 
körperlicher Stärke verkörpert der Arier dabei stereotyp männliche Eigen-
schaften.

Die Exilromane beschreiben das NS-System in seiner Kälte, Brutalität 
und Gefühllosigkeit.1240 Es herrscht ein Sozialdarwinismus,1241 der nur den 
an das Regime Angepassten ein Überleben ermöglicht. Personifiziert wird 
der Faschismus in der Figur des Soldaten als vermeintlichem „Vertreter deut-
scher Heldenhaftigkeit“1242 und Versinnbildlichung eines gehorsamen, wehr-
haften, starken, durchsetzungsfähigen und patriotischen Mannes.

Die Exilromane weisen den Faschismus tatsächlich als eine Weltauf-
fassung aus,1243 deren Eigenschaften dem „männlichen Tugendkanon[…] 
zugeordnet“1244 sind und zur Sicherung einer männlichen Vorherrschaft die-
nen. Sie entlarven die NS-Gesellschaft als das „Ausleben eines potenzier-
ten Männlichkeitskultes“1245. Theodor W. Adorno zufolge erkennt man eine 
moderne, emanzipierte Gesellschaft daran, dass man in ihr ohne Angst ver-
schieden sein kann.1246 Der Faschismus weist sich damit als etwas Archaisches 
aus. Ohnehin generieren die NS-Vorstellungen vom Kriegerischen und dem 
Recht des Stärkeren ein archaisches Bild von Männlichkeit, das in die zeitge-
nössische Gesellschaft wie ein Fremdkörper einfällt. Als Vertreterinnen des 
Typus der Neuen Frau stehen die Protagonistinnen dem archaischen System 
gegenüber. Sie grenzen sich nicht nur durch ihre Ablehnung der faschisti-
schen Politik und durch ihre Geschlechterrolle vom Nationalsozialismus ab, 
sondern auch durch ihre Modernität. Ihr Blick auf den Faschismus ist damit 
ein in dreierlei Hinsicht distanzierter.

1238	 Unger, W. (Hg.): Keun, I.: „Wenn wir alle gut wären“. S. 70, Z. 28 ff.
1239	 Schmölzer, H.: „Der Krieg ist männlich“. S. 187, Z. 27 f.
1240	 Schmidt-Ott, A. C.: „Young Love“. S. 170, Z. 12.
1241	 Ackermann, M.: „Schreiben über Deutschland im Exil“. S. 30, Z. 3.
1242	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 9, Z. 12.
1243	 Schmölzer, H.: „Der Krieg ist männlich“. S. 191, Z. 17 f.
1244	 Siegel, E.-M.: „In der Zeit der großen Denunziantenbewegungen“. S. 260, Z. 18.
1245	 Schüller, L.: „Vom Ernst der Zerstreuung“. S. 243, Z. 6 f.
1246	 Bossinade, J.: „Haus und Front“. S. 99, Z. 34 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


204 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

2.16.2	 Systemanhänger und Systemgegner
Die Exilromane schildernden Faschismus als ein männlich konnotiertes 
Konstrukt. Doch weisen sie ihn auch als eine Bewegung von Männern aus? 
Keun zeichnet in ihren Werken eine NS-Gesellschaft nach, in der sowohl 
Frauen als auch Männer das Regime unverhohlen ablehnen. Neben Kully 
und Sanna, die den Nationalsozialismus aufgrund seiner negativen Ein-
flüsse auf ihre Lebenswirklichkeit entschieden verurteilen, oder etwa Sannas 
Freundin Gerti, die über die faschistische Gesellschaft spottet, zählen auch 
einige Männerfiguren, wie etwa der Journalist Heini, Franz, der mit seinem 
roten Schal ein Zeichen des linken Widerstandes trägt,1247 sein Freund Paul, 
mit dem zusammen er wegen angeblicher Regimekritik inhaftiert wird, aber 
auch Kullys Vater, der Deutschland verlassen hat, da er nicht mehr system-
kritisch schreiben durfte, oder etwa der pensionierte Beamte aus „D-Zug 
dritter Klasse“, der aufgrund seine oppositionellen Ansichten aus dem 
NS-Verwaltungsapparat entlassen wurde,1248 zu den Systemgegnern. Indem 
Keun die Systemkritik in ihrer weiblichen und männlichen Anhängerschaft 
darstellt, zeigt sie, dass die Erkenntnis einer Ablehnung des Faschismus an 
kein bestimmtes Geschlecht gebunden ist. Trotz seiner Verkörperung des 
Männlichen gelingt es dem Faschismus nicht, die gesamte männliche Bevöl-
kerung von sich zu überzeugen. 

Auf der anderen Seite lassen die Exilromane zugleich „ein Deutschland 
der Nationalsozialisten lebendig werden“1249. Männliche Systemanhänger 
wie der Kneipenwirt Kulmbach, Gertis Verehrer Kurt Pielmann und Franz’ 
Denunziant Schleimann, die alle zur SA gehören bzw. dazu gehören wol-
len, der rangniedrige Nationalsozialist Manderscheid, der für die Winter-
hilfe sammelt, oder etwa der Vater von Gertis Freund Dieter Aaron, ein 
jüdischer Exporteur, finden sich in allen Schichten der dargestellten Gesell-
schaft. Doch gibt es auch weibliche Anhänger, wie Dieter Aarons Mutter, 
die ihrem jüdischen Sohn den Umgang mit einer Arierin verbietet,1250 Berta 
aus „D-Zug dritter Klasse“, die das Vorgehen des Regimes gegen Andersden-
kende befürwortet,1251 und Tante Adelheid sowie ganze Familien wie etwa 
Siliasens und Breitwehrs, die allesamt von den faschistischen Vorstellungen 
überzeugt sind und ihre persönlichen Vorteile aus dem Regime ziehen.1252 

1247	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 61, Z. 21 f.
1248	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 11, Z. 9 ff.
1249	 Keun, I.: „Bilder und Gedichte aus der Emigration“. S. 4, Z. 15 f.
1250	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 166, Z. 12 ff.
1251	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 110, Z. 14 ff.
1252	 Marchlewitz, I.: „Irmgard Keun“. S. 163, Z. 31 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


2052.16  Faschismus – ein männliches Problem?

Die übrige Bevölkerung, so zeigen es die Exilromane, befindet sich in der 
grauen Masse der Mitläufer, die kindlich hinter vorgehaltener Hand über die 
Führung schimpfen1253 und zugleich durch ihr „passive[s] Verhalten[…] das 
System weiter funktionieren lassen“1254.

Die Exilromane schildern eine Gesellschaft, in der Männer wie Frauen 
auf die „Tricks von Hitler rein[…]fallen“1255. Keun stellt die NS-Anhänger-
schaft nicht als „homogene Masse“1256 dar, sondern als eine Menge unter-
schiedlicher durchschnittlicher Bürger aus der Mittelschicht.1257 Sie thema-
tisiert ausdrücklich „Mitläuferinnen und Täterinnen“1258. Die Vorstellung, 
beim Faschismus handle es sich um eine Bewegung von Männern, wird zer-
schlagen. Vielmehr geht der Vorwurf an beide Geschlechter, sich für den 
Nationalsozialismus mobilisieren zu lassen.1259

Indem Keun den Faschismus als männlich konnotiertes Konstrukt aus-
weist und zugleich Frauenfiguren schildert, die der NS-Ideologie anhängen, 
deckt sie ein Spannungsfeld auf. Nach der weiblichen Emanzipation der 
20er Jahre wählen Frauen durch ihre Regime-Bejahung die eigene gesell-
schaftliche Abwertung. Sie stärken ein System, das nicht ihre weiblichen 
Interessen vertritt1260 und stattdessen ein rückständiges Bild von Weiblich-
keit entwirft. Die Systemanhängerinnen grenzen sich somit noch mehr vom 
Ideal der Neuen Frau ab. Die Exilromane verdeutlichen, wie das reaktionäre 
Festhalten an der Vorherrschaft einer männlich geprägten Lebenswirklich-
keit durch Anhänger beider Geschlechter wiederum zur Rückschrittlichkeit 
des Faschismus und dessen archaischem Wesen beiträgt. 

2.16.3	 Gründe für das Auftreten des Faschismus
Doch warum tritt der Faschismus überhaupt auf? Keun thematisiert die 
Gründe für sein Aufkommen auf der Ebene ihrer literarischen Figuren. Es 
sind die dargestellten Systemanhänger, die mit ihren jeweiligen Motiven, 
sich dem Regime anzuschließen, in den Werken Erklärungsversuche für die 
Existenz des NS-Staates liefern. 

1253	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 168, Z. 5 ff.
1254	 Achilles, S.: „Repression, Widerstand und Scheitern“. S. 45, Z. 5.
1255	 Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 106, Z. 19.
1256	 Bender, S.: „Lebensentwürfe im Romanwerk Irmgard Keuns“. S. 85, Z. 10.
1257	 Horsley, R. J.: „Witness, Critic, Victim“. S. 85, Z. 16.
1258	 Jung, B.: „Heimatlos in Deutschland“. S. 156, Z. 1.
1259	 Ackermann, M.: „Schreiben über Deutschland im Exil“. S. 28, Z. 17 ff.
1260	 Schmölzer, H.: „Der Krieg ist männlich“. S. 183, Z. 16 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


206 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

Die Exilromane zeigen, wie unreflektiert die NS-Ideologie häufig von 
den Menschen übernommen wird. Sie treten dem System bei, da sie ihren 
Verstand nicht benutzen. Kinder wie etwa Bertchen Silias werden von klein 
auf im Sinne der Propaganda erzogen, noch bevor sie überhaupt in der Lage 
sind, die politischen Vorstellungen zu verstehen. Und Erwachsene, so schil-
dert es Ferdinand in Keuns Nachkriegsroman rückblickend, verlieren ihre 
Denkfähigkeit angesichts des Schreckensregimes1261 mit dem Ergebnis der 
„bedingungslose[n] Gefolgschaft des deutschen Volks“1262. 

Zugleich verortet Keun in der deutschen Affinität zu Männerbünden 
eine wichtige Ausgangslage, die den Hitler-Faschismus erst ermöglicht habe. 
Seit dem Ende des Ersten Weltkriegs war vermehrt die Leitidee der soge-
nannten Frontkameradschaft aufgetreten. In bewusster Ablehnung eines 
pluralistischen Gesellschaftsmodells sowie der durch die Emanzipation 
der Frau zunehmenden Feminisierung der Lebenswirklichkeit gewann die 
Idee einer auf soldatischer Kameradschaft basierenden Volksgemeinschaft 
an Anhängern.1263 Sanna weiß von vielen Männern, die stolz darauf sind, 
geheime Klopfzeichen zu kennen, mit denen sie erst in Lokale eingelassen 
werden.1264 Sie ist sich sicher: Es gibt Männer, „die sich nur wegen solch 
geheimer Klopfzeichen mit der Politik befassen“1265. Es geht um den männli-
chen Hang, elitären Gemeinschaften anzugehören, die sich vor allem durch 
den Ausschluss anderer definieren. Innerhalb dieser Gemeinschaft fügen 
sich die rein männlichen Mitglieder „nahezu widerspruchslos, wenn andere 
Männer über sie bestimmen“1266. Zugleich wollen sie „was Besonderes sein 
und was Besonderes tun“1267. Aufzusteigen im NS-Hierarchiesystem wird 
von den Systemanhängern als „eine Ehre und ein Genuß“1268 empfunden, 
so wie etwa von Herrn Silias, als er die Stufe des Blockwarts erklimmt. Die 
Möglichkeit, soziales Ansehen zu gewinnen,1269 das ihnen durch eigene Leis-
tung unerreichbar wäre, lockt die Menschen in den Regimeapparat. Der 
Aufstieg von Bertas Bruder in „D-Zug dritter Klasse“ hin zum Nachrich-

1261	 Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 86, Z. 22 f.
1262	 Pasche, W.: „Exilromane“. S. 101, Z. 25.
1263	 Schmidt-Ott, A. C.: „Young Love“. S. 163, Z. 32 ff.
1264	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 59, Z. 15 ff.
1265	 Ebd. Z. 18 ff.
1266	 Unger, W. (Hg.): Keun, I.: „Wenn wir alle gut wären“. S. 65, Z. 5 f.
1267	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 59, Z. 10 f.
1268	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 48, Z. 2.
1269	 Horsley, R. J.: „Irmgard Keun (1905 – 1982). Germany“. S. 238, Z. 34 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


2072.16  Faschismus – ein männliches Problem?

ter ist dafür ein Beispiel. Das Streben nach einem Platz weit oben in der 
NS-Hackordnung bestimmt den Ehrgeiz der Regimeanhänger.

Durch aktive Teilnahme am System erhoffen sie, Macht zu bekommen. 
Tante Adelheid zeigt, wie der „Versuchung zur Macht“1270 bereits innerhalb 
der Familie nachgegeben wird. So tyrannisiert und unterdrückt sie ihren 
Sohn Franz, da sie als Mutter die wirtschaftlichen und moralischen Mittel 
dazu hat. Das NS-System bietet die Möglichkeit, den persönlichen Hang 
zur Machtausübung auch im gesellschaftlich-politischen Kontext auszule-
ben.1271 Indem das Parteimitglied ein Stück Macht über seine Mitmenschen 
bekommt, darf es sich selbst wie ein „kleiner Hitler“1272 fühlen. Tante Adel-
heid lebt ihre Machtposition als Hauswart etwa bei Luftschutzübungen, zu 
denen sie die Nachbarn zwingt, bis hin zur Inkaufnahme von Toten wäh-
rend der Simulationen, aus.1273 Das NS-Regime biedert sich den Menschen 
als eine „Gefälligkeitsdiktatur“1274 an. Es erkauft sich den gesellschaftlichen 
Zuspruch, indem es sich als den Menschen persönlich nutze darstellt. Es 
erweist sich als zu ihrem persönlichen Vorteil, sei es durch den eigenen 
Machtgewinn, die Möglichkeit, unliebsame Konkurrenten durch Denun-
ziation auszuschalten, wie es etwa Franz und Paul durch Schleimann wider-
fährt,1275 oder etwa durch scheinbaren wirtschaftlichen Nutzen, wie ihn sich 
der Exporteur Aaron erhofft.1276

Es macht bereits Gilgi nachdenklich, dass man anscheinend kaum mehr 
echte „Freundschaft von Männern untereinander […] findet“1277. Es gebe 
„nur noch […] Parteigenossen“1278, jedoch kein wahres Verbundenheits
gefühl mehr untereinander. Innerhalb des NS-Regimes wird keine echte Soli-
darität, sondern die männliche Freude am „Tragen kriegerischer Orden“1279 
sowie der „Lust der Männer, einander auszurotten“1280 zur Triebfeder des 
Handelns. Kullys Vater zufolge beginnt „[a]lles Unheil der Welt […] mit 

1270	 Sautermeister, G.: „Irmgard Keuns Exilroman Nach Mitternacht“. S. 22, Z. 18.
1271	 Ebd. Z. 18 ff.
1272	 Pasche, W.: „Exilromane“. S. 101, Z. 35.
1273	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 14, Z. 15 ff.
1274	 Achilles, S.: „Repression, Widerstand und Scheitern“. S. 46, Z. 31 f.
1275	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 178, Z. 16 ff.
1276	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 25, Z. 6.
1277	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 200, Z. 23 f.
1278	 Ebd. 26 f.
1279	 Unger, W. (Hg.): Keun, I.: „Wenn wir alle gut wären“. S. 39, Z. 9.
1280	 Ebd. Z. 2 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


208 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

der Angst“1281. Das faschistische System konnte seiner Ansicht nach nur ent-
stehen, da man die Menschen in Deutschland über lange Zeit durch eine 
Erziehung zur furchtsamen Obrigkeitshörigkeit in Angst gehalten hat. Das 
Volk sei dadurch so „verkrüppelt“1282 worden, dass es sich freiwillig „eine 
Regierung wählt, unter der es in Angst dienen kann“1283. Laut Ferdinand 
beugen sich die Menschen einem Diktator wie vor einer Naturgewalt. Sie 
sehnen sich nach einer greifbaren, klar zu verortenden Macht,1284 „[s]ie wol-
len Gott zu einem Körper machen und ihn auf Erden wandeln lassen“1285. 
Der Faschismus bedient mit seiner Selbstinszenierung den Wunsch nach 
einer pseudoreligiösen Heilsfigur in Gestalt des Führers. Im Kleinen wol-
len die Männer, wie Gilgi feststellt, wiederum selbst Heldenfiguren werden. 
Doch um heldenhaft zu sein, benötigen sie etwas, wogegen sie kämpfen 
können, und müssen es sich im Zweifelsfall erst erschaffen.1286 „Frauen lie-
ben Helden“1287, sie wollen „zu einem Mann aufsehen können“1288; so findet 
etwa Frau Silias ihren Mann in der Rolle des Hauswarts „heldenhaft“1289. Die 
faschistische Führung weiß, „[m]an kann Frauen nicht für den Krieg gewin-
nen, ohne sie für Helden und Kämpfer zu begeistern“1290.

Wie die Weltauffassung des Faschismus und die NS-Bewegung gestal-
ten sich damit auch die Gründe für ihr Auftreten männlich-archaisch. Die 
Kombination aus Machtstreben und dem Festhaltenwollen an rigider Hie
rarchie weisen das Auftreten des Nationalsozialismus als Ausdruck veralteter, 
traditionell männlich konnotierter Motive aus. Der Wunsch der System
anhänger nach einer faschistischen Gesellschaft scheint zugleich der nach 
einer rückschrittlichen, ausschließlich männlich beherrschten zu sein.

1281	 Keun, I.:„Kind aller Länder“. S. 117, Z. 17.
1282	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 118, Z. 6.
1283	 Ebd. Z. 7.
1284	 Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 90, Z. 23 ff.
1285	 Ebd. Z. 27 f.
1286	 Keun, I.: „Gilgi“. S. 59, Z. 12 ff.
1287	 Unger, W. (Hg.): Keun, I.: „Wenn wir alle gut wären“. S. 76, Z. 25 f.
1288	 Jung, B.: „Heimatlos in Deutschland“. S. 158, Z. 12 f.
1289	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 48, Z. 17.
1290	 Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 95, Z. 26 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


2092.16  Faschismus – ein männliches Problem?

2.16.4	 Strategien zur Überwindung: Hilft Weiblichkeit?
Keuns Exilromane schildern die Weltauffassung des Faschismus, sie nen-
nen Gründe für sein Auftreten und beschreiben seine Anhängerschaft. Doch 
welchen Wert hat ein so gebündeltes Wissen um das Wesen des NS-Regi-
mes? Im Idealfall den, daraus Strategien zu seiner Überwindung abzuleiten.

Mit Ausnahme von Lenchen gelingt es den Protagonistinnen, den 
Faschismus auf persönlicher Ebene zu überwinden. Dabei besiegen sie den 
Nationalsozialismus nicht, denn „man kann als einzelner nicht gegen […] 
[die politische Führung und die berauschte Bevölkerung, F. P.] an“1291. Ihre 
Bewältigung besteht darin, dass sie sich ein Leben erkämpfen, auf welches 
das NS-System weitestgehend keinen Einfluss mehr hat. Anhand ihrer 
Hauptfiguren behauptet Keun, dass eine Überwindung des Faschismus auf 
persönlicher Ebene möglich ist. Zugleich fordert sie den Leser dazu auf, 
Übertragungsarbeit von den vorgestellten individuellen Bewältigungsstrate-
gien auf einen gesellschaftlich-politischen Kontext zu leisten. Damit wird 
impliziert, dass ein Ende des NS-Regimes durch einen gesamtgesellschaftli-
chen Wandel möglich ist.

Dass es den Protagonistinnen gelingt, den Faschismus auf persönlicher 
Ebene zu überwinden, verdanken sie Bewältigungsstrategien, die eng mit 
ihrem Wesen als Neue Frau verknüpft sind. Sie blicken selbst auf die sie 
umgebende Lebenswirklichkeit und machen sich ihre eigenen Gedanken. 
Damit erweisen sie sich als mündige Individuen, die Macht über ihr eignes 
Leben gewinnen. Verfügungsgewalt über andere, nur um Macht zu erfahren, 
wie sie das NS-Regime verspricht, wird somit unwichtig. Durch ihren Blick 
erlangen die Protagonistinnen Souveränität und größere Handlungsfrei-
heit, sodass die Hierarchiestrukturen der faschistischen Bewegung eher als 
Hindernis für die eigene Mündigkeit denn als Aufstiegschance erscheinen. 
Zugleich liefert ihnen ihr Blick Informationen und Wissen. Eine unreflek-
tierte Akzeptanz des Regimes wird unmöglich. Im Gegenteil: Gerade das 
Wissen um den Faschismus und seine Auswirkungen auf die Lebenswirk-
lichkeit begründen seine konsequente Ablehnung. Eine Gesellschaft aus 
selbst blickenden und damit mündigen Menschen entzöge dem NS-System 
die Basis seiner Machtstrukturen. 

Die Romane zeigen, dass nur die weibliche „kritiklose Akzeptanz des 
männlichen Tuns“1292 eine rein maskulin gestaltete Lebenswirklichkeit 
ermöglicht. Keun zufolge ist es der Wunsch, „zu einem Mann aufsehen [zu, 

1291	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 177, Z. 5.
1292	 Schmölzer, H.: „Der Krieg ist männlich“. S. 181, Z. 38.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


210 2  Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen

F. P.] können“1293, der einen „harmlosen Mann größenwahnsinnig“1294 wer-
den lässt. Ihm zuliebe betet die Frau „goldene […] Kälber der Männer“1295 
an, wie etwa den Militarismus, obwohl dieser nicht in ihrem Wesen und 
traditionellen Interessensbereich liegt. Es entstehen Weltauffassungen wie 
der Faschismus, die nurmehr das Männliche berücksichtigen. Vor allem mit 
ihren Hauptfiguren stellt Keun dazu einen Gegenentwurf vor. Sie lässt die 
Geschlechter einander ebenbürtig gegenübertreten und entwirft sie als ein-
ander gleichwertige Partner,1296 die sich schätzen, da sie sich mit ihren an die 
jeweiligen Geschlechterrollen gebundenen Qualitäten gegenseitig brauchen. 
Das Weibliche wird dabei zum komplementären Gegenstück zum Männli-
chen aufgewertet, jedoch nicht darüber gestellt. Für die Frau ist der Mann an 
ihrer Seite unentbehrlich, gerade angesichts der Gefahren der faschistischen 
Lebenswirklichkeit. So stellt etwa Küppers gegenüber Sanna fest: „Haben 
Sie einen Mann […]? Dann danken Sie Gott, halten Sie zu ihm und sein Sie 
ihm treu“1297. Einander komplementär ergänzende Paare lassen sich in Sanna 
und Franz, da sie ihm die Flucht ermöglicht und er ihr Beständigkeit ver-
mittelt, oder dem Mädchen und Hänschen Lachs, die gemeinsam versuchen 
die Welt der Erwachsenen durch Streiche zu verbessern, wobei das Mädchen 
häufig die Ideen und er das nötige humanistische Wissen beisteuert, erken-
nen. Anders gestaltet sich die Beziehung von Lenchen und Karl, die sich von 
Anfang an in einem Ungleichgewicht befindet. Lenchen fürchtet sich vor 
Karl, sie ordnet sich ihm unter und folgt seinen Anweisungen. Ihre Bezie-
hung wird damit, ähnlich dem Faschismus, rein männlich bestimmt. Die 
Übermacht der männlichen Seite lässt ihren Lebensentwurf letztlich schei-
tern. Karl verlässt den Zug, um dem Geld nachzujagen, und Lenchen bleibt, 
hilflos und in der Hoffnung, dass er wiederkommt, allein zurück.

Hilft nun also laut den Exilromanen das Weibliche, wie es die Prota-
gonistinnen verkörpern, beim Überwinden des Faschismus? Keuns Werke 
zeigen, dass nicht das Weibliche allein ein Gegenmodell zum NS-System 
darstellen kann. Überwunden werden kann es nur durch ein Mehr an Weib-
lichkeit, mit dem Ergebnis eines Geschlechtergleichgewichts, im Sinne eines 
ebenso weiblich wie männlich geprägten Lebens in Staat und Gesellschaft. 

1293	 Unger, W. (Hg.): Keun, I.: „Wenn wir alle gut wären“. S. 41, Z. 29 f.
1294	 Ebd. Z. 30 f.
1295	 Schmölzer, H.: „Der Krieg ist männlich“. S. 188, Z. 24.
1296	 Bescana Leirós, C.: „Gender- und Machttransgression im Romanwerk Irmgard 

Keuns“. S. 157, Z. 1 ff.
1297	 Bescana Leirós, C.: „Gender- und Machttransgression im Romanwerk Irmgard 

Keuns“. S. 158, Z. 4 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


2112.16  Faschismus – ein männliches Problem?

Es geht den Exilromanen darum, mit Aristoteles’ Vorstellung vom Mann als 
„Maß des Menschen“1298 zu brechen, „dem allgemeinen Bild des Menschen 
wieder mehr weibliche Züge einzuprägen“1299 und Menschen sowohl in tra-
ditionell maskulinen als auch femininen Eigenschaften zu begreifen, so wie 
auch die Protagonistinnen als Vertreterinnen der Neuen Frau neben ihrer 
vollständig erfüllten weiblichen Geschlechterrolle auch stereotyp männliche 
Eigenschaften wie etwa Rationalität und Durchsetzungsfähigkeit besitzen. 
Dementsprechend entwirft das Mädchen die Utopie einer besseren Welt, in 
der die Menschen alle „sanfte[…] Gewänder“1300 tragen, die Männer nicht 
länger männlich militärisch gekleidet sind und sich stattdessen, symbolisiert 
durch das Kleid, eine Stück Weiblichkeit aneignen. Für die gesellschaftliche 
Aufwertung der Frau einzutreten bedeutet damit zugleich, gegen den Faschis-
mus, der allein das Männliche zelebriert, zu kämpfen und umgekehrt.1301 
Als traditionell weibliche Stärke1302 bildet dabei die Liebe das entscheidende 
Moment, um die zeitgenössische männlich dominierte Welt zu erweitern 
und zu verbessern.1303 So ist es gerade bei Sanna und Franz die Liebe, die 
von der Protagonistin ausgeht, die dem Leben beider erst Sinn verleiht. Es 
scheint, als könnten selbst die negativen Frauenfiguren wie Tante Adelheid, 
die sich durch ein unnatürliches Übermaß an Männlichkeit auszeichnen, zu 
angenehmeren Charakteren werden, erführen sie Liebe.1304 Dabei macht das 
Erfahren von Liebe ein Bejahen des hasserfüllten Faschismus unmöglich.

1298	 Frey, Steffen, T.: „Grundwissen Philosophie“. S. 8, Z. 29.
1299	 Schäffer-Hegel, Barbara: „Widersprüchliches zum Thema Weiblichkeit“. In: Erhard 

Friedrich Verlag (Hg.): „Feminin – Maskulin. Konventionen. Kontroversen. Korres-
pondenzen“. Seelze, 1989. S. 14 – 15. S. 15, Sp. 3, Z. 17 ff.

1300	 Keun, I.: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren durften“. S. 108, Z. 25 f.
1301	 Bossinade, J.: „Haus und Front“. S. 101, Z. 9 ff.
1302	 Schmidt-Ott, A. C.: „Young Love“. S. 173, Z. 10 f.
1303	 Schmidt-Ott, A. C.: „Young Love“. S. 166, Z. 25 ff.
1304	 Schmidt-Ott, A. C.: „Young Love“. S. 170, Z. 29 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


213

3	 Resümee: Der weibliche Blick – Synonym  
für einen am Leben interessierten Blick

Die Protagonistinnen – Sanna, Kully und das Mädchen – leben in den Exil-
romanen den Zusammenhang von Blick, Durchblick und Agieren vor. Sie 
sehen, denken über das Wahrgenommene nach und gelangen so zu Erkennt-
nissen, die ihnen als Handlungsmotivation und -anleitung dienen. Alle drei 
Hauptfiguren sind als Vertreterinnen des Typus der Neuen Frau angelegt. 
Sie verfügen über genügend Selbstständigkeit, um ihre eigene Sicht der 
faschistischen Gesellschaft anzustellen und über genügend Selbstvertrauen, 
um sich auf diese auch zu verlassen. Lenchen fungiert als ein Gegenmodell 
zu den drei Protagonistinnen. Sie trägt keine Wesenszüge einer Neuen Frau. 
Anders als Sanna, Kully und das Mädchen verlässt sie sich nicht auf ihren 
eigenen Blick und handelt daher fremdgesteuert.

Lenchen führt ihre Probleme auf die Männer in ihrem Leben, ihre zwei 
Verlobten und Karl, zurück. Sie findet, „sie hätte sich mit überhaupt keinem 
Mann einlassen dürfen“1305. Im Unterschied zu den anderen Protagonistin-
nen begreift sie die beiden Geschlechter nicht als einander ebenbürtig. Für 
Lenchen ist das Männliche eine Übermacht, der sie zu dienen hat. Keun 
kritisiert in ihren Werken Frauen, die den Wunsch hegen, „zu einem Mann 
aufsehen [zu, F. P.] können“1306. Deren sich freiwillig unterordnendes Ver-
halten sei es, das Männer „größenwahnsinnig“1307 werden lasse. Das Auf-
kommen rein männlich geprägter Systeme wie des Faschismus scheint die 
Folge daraus zu sein. Die Exilromane zeigen, wie im NS-Regime die Welt 
aus den Fugen gerät, da nurmehr das Männliche die Gesellschaft bestimmt. 
Sie zeigen jedoch auf der Figurenebene auch, wie diese durch ein Mehr an 
Weiblichkeit und damit durch ein Geschlechtergleichgewicht wieder ins Lot 
gebracht werden kann,1308 wie es etwa die Beziehung von Sanna und Franz, 
die einander ergänzen, wertschätzen und brauchen, widerspiegelt. Damit 

1305	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 24, Z. 18 f.
1306	 Unger, W. (Hg.): Keun, I.: „Wenn wir alle gut wären“. S. 41, Z. 29 f.
1307	 Ebd. Z. 31.
1308	 Schäffer-Hegel, B.: „Widersprüchliches zum Thema Weiblichkeit“. S. 15, Sp. 3, Z. 17 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


214 3  Resümee

greift Keun in ihren Exilromanen dem vorweg, was Simone de Beauvoir 
1949 in „Das andere Geschlecht“ ausführlich darstellen wird: ein Verhältnis 
zwischen den Geschlechtern, das von gegenseitiger Anerkennung des ande-
ren als komplementärem Teil der eigenen Person geprägt ist.1309 Besonders 
deutlich wird diese Vorstellung in Küppers Rat an Sanna: „Haben Sie einen 
Mann, haben Sie einen Freund? Haben Sie einen Menschen? Dann dan-
ken Sie Gott, halten Sie zu ihm und sein Sie ihm treu“1310. Sanna, Kully 
und das Mädchen verkörpern die „Kindfrau, die sich […] ihrer Weiblichkeit 
vollkommen sicher [ist. F. P.] und deshalb in den Männern den anderen“1311 
liebt und respektiert. Nur vor dem Hintergrund dieses ausbalancierten 
Geschlechterverhältnisses scheinen „die Wahrheit und die ehrliche Zunei-
gung als Grundlage für jede menschliche Beziehung“1312 erst möglich.

Sanna, Kully und das Mädchen vertreten als Repräsentantinnen des 
Typus der Neuen Frau eine erweiterte weibliche Geschlechterrolle. Sie ver-
fügen über als stereotyp feminin geltende Eigenschaften und zudem über 
traditionell als männlich begriffene Wesenszüge wie Realitätssinn, Nüch-
ternheit und Durchsetzungsfähigkeit. Damit stellen sie ein modernes Bild 
von Weiblichkeit dar, das in krassen Kontrast zum Faschismus steht, der als 
archaisch angelegte Bewegung die Lebenswirklichkeit der Protagonistinnen 
zunehmend durchzieht. Sanna, Kully und das Mädchen widersprechen dem 
NS-Bild der Frau, doch eben dies macht sie im alltäglichen Überlebens-
kampf erfolgreich. Entsprächen sie wie Lenchen der von der Ideologie pro-
pagierten Vorstellung einer passiven, fremdgesteuerten, auf den häuslichen 
Bereich beschränkten Weiblichkeit, wären sie nicht in der Lage, ihr eignes 
Leben und das von Schwächeren zu lenken und nicht im NS-System unter-
zugehen. Im Umkehrschluss wird damit in Keuns Exilromanen deutlich, 
dass der Faschismus ein Frauenbild propagiert, das dafür prädestiniert ist, 
innerhalb seiner selbst unterzugehen. Wollen die Frauenfiguren im NS-Sys-
tem überleben, müssen sie aus seinen ideologischen Vorgaben ausbrechen.

Das faschistische System evoziert einen Blick auf die Welt, der nur wenig 
am Leben interessiert ist. Um die gefährliche und menschenverachtende 
Lebenswirklichkeit weitestgehend zu verschleiern, werden die Menschen 
von bunten Bildern der ständigen Selbstinszenierung des NS-Systems über-
flutet. Sie werden solange durch das Spektakel berauscht, bis sich ihr Blick 

1309	 Frey Steffen, T.: „Grundwissen Philosophie“. S. 43, Z. 19 ff.
1310	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 197, Z. 1 ff.
1311	 Lorisika, I.: „Frauendarstellungen bei Irmgard Keun und Anna Seghers“. S.  247, 

Z. 11 ff.
1312	 Bescana, C.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 164, Z. 35 f.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


215Der weibliche Blick – Synonym für einen am Leben interessierten Blick

abstumpft und nicht mehr das tatsächliche Leben zu sehen versucht. Auf 
dieses Die-Augen-vor-der-Realität-Verschließen trifft in den Exilromanen 
der Blick von Sanna, Kully und dem Mädchen. Durch ihre Augen werden 
die Exilromane geschildert und ihr Blick ist im Gegensatz zu dem vieler ihrer 
Mitmenschen ein am Leben interessierter. Ausgestattet mit ihrer alltagsbezo-
genen Perspektive, gehen sie mit offenen Augen durch die Welt. Sie nehmen 
auf, was in der faschistischen Gesellschaft geschieht. Das Sehenwollen und 
die ständige Bereitschaft dazu gehören zu ihrer Lebenseinstellung. Sie sind 
aufgeschlossen und interessieren sich für die Ereignisse um sie. Neugier und 
Wissensdurst treiben sie aufgrund ihres jungen Alters an. Zudem drängt sie 
als Vertreterinnen der Neuen Frau ihr Realitätssinn dazu, zu erfahren, wie 
die Welt aussieht. Diese Qualität ihres Blicks unterscheidet sie von Lenchen. 
Diese „fürchtet[…] sich vor der Welt und w[ill] nichts mehr sehen1313. Ebenso 
ist etwa auch bei Algin, dessen „Augen […] ohne Blick nach außen“1314 sind, 
Heini, der „[o]hne Glaube an Gott, ohne Glaube an die Menschen“1315 auf 
die Welt sieht, oder Herrn Küppers, der „sich nicht mehr um Politik, […] 
nicht mehr um die Familie, […] nicht mehr um sich selbst“1316 kümmert, ein 
am Leben interessierter Blick verloren gegangen.

Sanna, Kully und das Mädchen hegen einen starken Überlebenswillen, 
der sie ihre Handlungsfähigkeit nutzen lässt. Sie sehen ihr Leben und das 
ihrer Mitmenschen als wertvolles Gut, das es vor den gefährlichen Einflüssen 
des Faschismus zu schützen gilt. Es ist nicht zuletzt die liebende Verantwor-
tung anderen gegenüber, die sie so eng an das Leben bindet. Kully „will ewig 
leben“1317. Sie und die anderen zwei Protagonistinnen zeigen, trotz Zweifeln 
und zeitweiliger Ermüdung, durch ihren immer wieder neu erwachenden 
Elan und Kampfgeist, „daß man das Leben nie so satt hat wie man [vorüber
gehend vielleicht, F. P.] denkt“1318. Sie schlagen sich durch die faschistische 
Lebenswirklichkeit, um schließlich sagen zu können: „[A]lles wird gut, ich 
bin glücklich, […] wir werden leben“1319.1320 Der Blick der Protagonistinnen 

1313	 Keun, I.: „D-Zug dritter Klasse“. S. 119, Z. 24 f.
1314	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 136, Z. 24 f.
1315	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 189, Z. 4 f.
1316	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 155, Z. 25 ff.
1317	 Keun, I.: „Kind aller Länder“. S. 30, Z. 11.
1318	 Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen“. S. 86, Z. 3 f.
1319	 Keun, I.: „Nach Mitternacht“. S. 199, Z. 15 f.
1320	 In krassem Kontrast dazu erscheint in Keuns Nachkriegsroman Ferdinands Wunsch: 

„Ich möchte überhaupt nichts mehr sein […]. Ich will erleben, daß ich nicht erle-
ben will und kann“ (Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Her-

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


216 3  Resümee

greift damit das Konzept der Neuen Sachlichkeit als einer am Leben der 
Menschen interessierten Literatur auf. Sanna, Kully und das Mädchen müs-
sen ihre Augen auf die Lebenswirklichkeit richten, denn nur so können sie 
den Faschismus überstehen. Dies ist die Botschaft der Exilromane an ihre 
zeitgenössischen Leser. 

Der weibliche Blick von Sanna, Kully und dem Mädchen wird als ein 
am Leben interessierter dargestellt. Aber muss der am Leben interessierte 
Blick, folgt man den Exilromanen, unbedingt ein weiblicher sein? Die 
Sicht der Protagonistinnen wird durch ihre Alltagsperspektive, ihre ständige 
Bereitschaft zu sehen, ihren Realitätssinn sowie durch ihr Interesse an der 
Lebenswirklichkeit, den Mitmenschen und dem Zeitgeschehen bestimmt. 
Die meisten der Kriterien sind nicht fest mit der traditionellen weiblichen 
Geschlechterrolle verbunden. Nur die Alltagsperspektive und die ausge-
prägte soziale Eingebundenheit gelten als typisch weiblich. Beide sind 
jedoch entscheidende Voraussetzungen für einen am Leben interessierten 
Blick und nicht zuletzt grundlegende Motive der neusachlichen Literatur. 
Geht man von traditionell eng definierten, klar voneinander abgrenzbaren 
Geschlechterrollen aus, kann es tatsächlich nur innerhalb des Weiblichen 
einen derartigen Blick geben. Doch schon Keuns Protagonistinnen zeigen 
als Vertreterinnen des Typus der Neuen Frau, dass eine Erweiterung der tra-
ditionellen Geschlechterrolle möglich ist. Um zu einem am Leben interes-
sierten Blick zu gelangen, muss also auch der Mann seine Geschlechterrolle 
weiterfassen und die Alltagsperspektive sowie die starke soziale Eingebun-
denheit ebenfalls übernehmen. In seiner neu definierten, weiter verstande-
nen Geschlechterrolle erteilt er damit zusätzlich dem archaischen, eng abge-
steckten Bild von Männlichkeit, das der Faschismus propagiert, eine Absage 
und entzieht ihm seine Grundlage. 

Ausgangspunkt der Untersuchung der Exilwerke in der vorliegenden 
Arbeit war die Frage, ob die weibliche Perspektive nötig ist, um die braune 
Lebenswirklichkeit zu durchblicken und aktiv zu bewältigen. Sanna, Kully 
und das Mädchen durchblicken den Faschismus von ihrer weiblichen Posi-
tion aus. Aufgrund ihrer Geschlechterrolle stehen sie dem männlich gepräg-
ten NS-System außen vor, sodass sie es distanziert betrachten und zu einer 
nüchternen Sicht des Faschismus gelangen können. Zugleich hilft ihnen ihr 

zen“. S. 201, Z. 19 ff.). Der junge Kriegsheimkehrer hat den am Leben interessierten 
Blick verloren. Doch schließlich erkennt auch er wieder die Notwendigkeit einer so-
zialen Existenz. Nur ein Leben mit anderen und damit die Verbindung zur Realität 
gibt seinem Erzählen überhaupt einen Sinn (Keun, I.: „Ferdinand, der Mann mit dem 
freundlichen Herzen“. S. 231, Z. 9 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


217Der weibliche Blick – Synonym für einen am Leben interessierten Blick

am Leben interessierter Blick, nicht am ständigen Spektakel des NS-Regi-
mes abzustumpfen, und motiviert sie stetig, für eine persönlich glückliche 
Zukunft zu handeln. Übernimmt der Mann den am Leben interessierten 
Blick, steht auch er durch seine erweiterte Geschlechterrolle dem archaisch 
männlich gestalteten Faschismus außen vor und kann ihn distanzierter 
betrachten. Der so gewonnene Durchblick wird ihn trotz eventuell größerer 
zu befürchtender sozialer Fallhöhe als bei der Protagonistin dazu antreiben, 
zu handeln, um den Nationalsozialismus zu überwinden.

Ein lebensbejahendes Agieren gegen den totalitären Faschismus scheint 
möglich und, wie Sanna, Kully und das Mädchen darlegen, erfolgverspre-
chend, sodass Fritz Erpenbecks Fazit zu „Kind aller Länder“ wohl für alle 
von Keuns Exilromanen zu gelten vermag: „Und schliesslich legt man es, 
aufgelockert und gestärkt, recht nachdenklich aus der Hand.“1321

1321	 Thurner, C.: „Der andere Ort des Erzählens“. S. 126, Z. 8 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


219

Zusammenfassung der Ergebnisse

Irmgard Keuns Exilwerke schildern durch die Augen der Protagonistinnen 
Sanna, Kully und das Mädchen die faschistische Gesellschaft. Lenchen ist die 
einzige der Hauptfiguren, deren Blick nicht die Romanhandlung ausmacht. 
Die jungen Frauen und Mädchen leben in einer Umwelt mit traditionel-
ler Blickkonstellation: Ein kulturschaffender Blick wird nur Männern zuer-
kannt, Frauen dienen als Repräsentationsfläche dessen, was der männliche 
Blick in sie hineinlegt. Sanna, Kully und das Mädchen brechen aus dieser 
Konstellation aus. Sie machen sich ein eigenes Bild ihrer Lebenswirklichkeit. 
Sie gehen mit offenen Augen durch die Welt, beobachten Entwicklungen 
und erweitern ihren Blick um die Sicht, die qualifizierte Beobachter ihnen 
liefern. Indem sie dem Leser von ihren Betrachtungen berichten, erlangen 
sie den Status von Kulturträgern. Sie fungieren als Reporter ihrer Lebens-
wirklichkeit, deren Berichte auf Augenzeugentum fußen. Mehrfach tritt der 
Typus des erfolglosen Autors auf. Sein Scheitern lässt nach einer anderen 
Form von Autorschaft fragen. Diese liefern Sanna, Kully und das Mädchen, 
indem sie ein privates, mündlich geprägtes Erzählen verkörpern. Keuns 
Exilromane setzen die Tradition der Neuen Sachlichkeit fort. Beansprucht 
wird die Darstellung eines unverstellten Blicks auf die Realität. Nüchtern zu 
sehen ist für die Protagonistinnen im Überlebenskampf entscheidend. Ihr 
Blick ermöglicht das Durchblicken der Lebenswelt. Sie erklären sich mit 
ihrer reflektierten Naivität den Alltag und durchleuchten das Weltgesche-
hen. Sie erkennen, sie müssen agieren, um nicht unterzugehen. Sanna, Kully 
und das Mädchen steuern ihr Handeln und weiten es vom privaten auf den 
öffentlichen Raum aus. Sie erringen ein Leben, das sich den Einflüssen der 
faschistischen Gesellschaft weitestgehend entzieht. Die Kette vom Sehen, 
Durchblicken bis zum Handeln reißt bei Lenchen durch ständiges Hadern 
ab, was sie im Gegensatz zu den anderen Protagonistinnen bei der persön-
lichen Überwindung des Faschismus scheitern lässt. Sanna, Kully und das 
Mädchen besiegen ihre Zweifel, nicht zuletzt durch ihr Wesen als Vertrete-
rinnen der Neuen Frau. Sie erweitern ihre weibliche Geschlechterrolle um 
männliche, pragmatische Eigenschaften und grenzen sich vom NS-Frauen-

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


220 Zusammenfassung der Ergebnisse

bild einer passiven Weiblichkeit ab. Sanna, Kully und das Mädchen durch-
blicken den Faschismus. Sie sehen, dass er sich der Täuschung bedient und 
die Menschen schauspielern müssen, um zu überleben. Der Faschismus 
offenbart sich als männliches Konstrukt. Da die Protagonistinnen durch 
ihre Weiblichkeit dem System außen vor stehen, können sie es distanziert 
betrachten. Einzig Lenchen nutzt die Möglichkeit nicht. So gelingt es ihr als 
einzige der weiblichen Hauptfiguren auch nicht, Wahrheiten, die sich vom 
Faschismus nicht verdrängen lassen, zu erkennen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


221

Literaturverzeichnis

Primärliteratur

Keun, Irmgard: „Bilder und Gedichte aus der Emigration“. Köln, 1947.
Keun, Irmgard: „Blühende Neurosen. Flimmerkisten-Blüten“. Düsseldorf, 

1962.
Keun, Irmgard: „Das kunstseidene Mädchen. Roman. Mit zwei Beiträgen 

von Annette Keck und Anna Barbara Hagin“. Berlin, 20089.
Keun, Irmgard: „Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren 

durften“. Düsseldorf, 1980.
Keun, Irmgard: „D-Zug dritter Klasse. Roman“. Düsseldorf, 1983.
Keun, Irmgard: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen. 

Roman“. Düsseldorf, 1981.
Keun, Irmgard: „Gilgi – eine von uns. Roman“. Berlin, 20084.
Keun, Irmgard: „Kind aller Länder. Roman“. Berlin, 2004.
Keun, Irmgard: „Nach Mitternacht. Roman“. Berlin, 20042.
Keun, Irmgard: „Scherz-Artikel“. Einbeck, 1951.
Kreis, Gabriele und Marjory S. Strauss (Hg.): Keun, Irmgard: „Ich 

lebe in einem wilden Wirbel. Briefe an Arnold Strauss. 1933 bis 
1947. Herausgegeben von Gabriele Kreis und Marjory S. Strauss“. 
Düsseldorf, 1988.

Unger, Wilhelm (Hg.): Keun, Irmgard: „Wenn wir alle gut wären. 
Herausgegeben von Wilhelm Unger. Mit Quellenverzeichnis und 
Zeittafel von Gabriele Kreis“. München, 1993.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


222 Literaturverzeichnis

Sekundärliteratur

Achilles, Stefanie: „Repression, Widerstand und Scheitern – Über eine 
Motivkonstellation in Romanen der 1930er Jahre von Irmgard Keun“. 
Marburg, 2005.

Ackermann, Michael: „Schreiben über Deutschland im Exil. Irmgard 
Keun: Nach Mitternacht. Anna Seghers: Das siebte Kreuz“. Stuttgart, 
1986.

Alfermann, Dorothee: „Geschlechterrollen und geschlechtstypisches 
Verhalten“. Stuttgart, 1996.

Amm, Marita: „Schauen und Sehen, Beobachten und Erkennen: Das 
Augenmotiv in der Literatur“. In: „wiener klinische wochenschrift. 
The middle european journal of medicine 110/8 (1998)“. S. 303 – 307.

Ankum, Katharina von: „‚Ich liebe Berlin mit einer Angst in den Knien‘: 
Weibliche Stadterfahrung in Irmgard Keuns Das kunstseidene 
Mädchen“. In: „The German Quarterly 67/3 (1994)“. S. 369 – 388.

Antes, Klaus: „Ein Leben im Grandhotel Abgrund. Über Irmgard Keun“. 
In: Heigenmooser, Volker und Johann P. Tammen (Hg.): „Verlegen im 
Exil. Reden, Vorträge, Statements. Fakten & Fiktion. Lyrik und Prosa. 
Mit zahlreichen Photos. Dokumentation des Bremerhavener  
P. E. N.-Symposiums ’97“. Bremerhaven, 1997. S. 55 – 60.

Arend, Stefanie und Ariane Martin (Hg.): „Dokumentation der 
Rezeption in den Zeitschriften Das Wort und internationale Literatur 
(1937 – 1939)“. In: Arend, Stefanie und Ariane Martin (Hg.): „Irmgard 
Keun 1905/2005. Deutungen und Dokumente“. Bielefeld, 20082. 
S. 217 – 237.

Barndt, Kerstin: „‚Engel oder Megäre‘. Figurationen einer ‚Neuen Frau‘ 
bei Marieluise Fleißer und Irmgard Keun“. In: Müller, Maria E. 
und Ulrike Vedder (Hg.): „Reflexive Naivität. Zum Werk Marieluise 
Fleißers. Herausgegeben von Maria E. Müller und Ulrike Vedder“. 
Berlin, 2000. S. 16 – 34.

Barndt, Kerstin: „Sentiment und Sachlichkeit. Der Roman der Neuen Frau 
in der Weimarer Republik“. Köln, 2003.

Belting, Hans: „Blickwechsel mit Bildern. Die Bildfrage als Körperfrage“. 
In: Belting, Hans (Hg.): „Bilderfragen. Die Bildwissenschaften im 
Aufbruch“. München, 2007. S. 49 – 76.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


223Sekundärliteratur

Bender, Stephanie: „Lebensentwürfe im Romanwerk Irmgard Keuns“. 
Taunusstein, 2000.

Berger, John: „Sehen. Das Bild der Welt in der Bilderwelt. Deutsch von 
Axel Schenck“. Reinbek bei Hamburg, 1974.

Berglund, Gisela: „Deutsche Opposition gegen Hitler in Presse und Roman 
des Exils. Eine Darstellung und ein Vergleich mit der historischen 
Wirklichkeit“. Stockholm, 1972.

Bescana, Carme: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen. 
Gender und Macht in Irmgard Keuns Nachkriegsroman“. In: „Revista 
de Filología Alemana 11 (2003)“. S. 157 – 165.

Bescana Leirós, Carme: „Gender- und Machttransgression im Romanwerk 
Irmgard Keuns. Eine Untersuchung aus der Perspektive der Gender 
Studies“. St. Ingbert, 2007.

Blume, Gesche: „Irmgard Keun. Schreiben im Spiel mit der Moderne“. 
Dresden, 2005.

Bossinade, Johanna: „Haus und Front. Bilder des Faschismus in der 
Literatur von Exil- und Gegenwartsautorinnen. Am Beispiel Anna 
Seghers, Irmgard Keun, Christa Wolf und Gerlind Reinshagen“. In: 
„Neophilologus 70/1 (1986)“. S. 92 – 118.

Braese, Stephan: „‚Die anderen hier wollen „wiederaufbauen“‘ – Irmgard 
Keun im Nachkriegs-Deutschland“. In: Braese, Stephan (Hg.): „In der 
Sprache der Täter. Neue Lektüren deutschsprachiger Nachkriegs- und 
Gegenwartsliteratur“. Opladen und Wiesbaden, 1998. S. 43 – 78.

Braese, Stephan: „Das teure Experiment. Satire und NS-Faschismus“. 
Opladen, 1996.

Bronfen, Elisabeth: „Nur über ihre Leiche. Tod, Weiblichkeit und Ästhetik. 
Deutsch von Thomas Lindquist“. Würzburg, 2004.

Bronfen, Elisabeth: „Weibliches Antlitz, weibliche Figur, weiblicher Blick. 
Christian Schaders Frauenportraits“. In: Richter, Günter A. (Hg.): 
„Christian Schad“. Rottach-Egern, 2004. S. 112–-129.

Capovilla, Andrea: „Fiktionalisierungen der „Neuen Frau“ im Kontext 
der Neuen Sachlichkeit. Frieda Geier, Helene Willfüer, das „kunst-
seidene Mädchen“. In: Aspetsberger, Friedbert und Konstanze Fliedl 
(Hg.): „Geschlechter. Essays zur Gegenwartsliteratur. Herausgegeben 
von Friedbert Aspetsberger und Konstanze Fliedl“. Innsbruck, Wien, 
München und Bozen, 2001. S. 96 – 113.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


224 Literaturverzeichnis

Chédin, Renate: „«L’ordre froid» ou la «Neue Sachlichkeit» dans les 
premiers romans d’Irmgard Keun“. In: „Allemagnes d’aujourd’hui 82 
(1982)“. S. 90 – 108.

Deaux, Kay: „Psychological Constructions of Masculinity and Femininity”. 
In: Reinisch, June Marcover; Rosenblum, Leonard A. und Stephanie A. 
Sanders (Hg.): „Masculinity/Femininity. Basic Perspectives“. New York 
und Oxford, 1987. S. 289 – 303.

Delabar, Walter: „Überleben in der kleinsten Größe, Einüben ins Welt
bürgertum. Zur Perpetuierung des Exils in Irmgard Keuns Roman 
Kind aller Länder“. In: Arend, Stefanie und Ariane Martin (Hg.): 
„Irmgard Keun 1905/2005. Deutungen und Dokumente“. Bielefeld, 
20082. S. 205 – 216.

Delabar, Walter: „Was tun? Romane am Ende der Weimarer Republik“. 
Opladen und Wiesbaden, 1999.

Deupmann, Christoph: „Die Angestellten, der Glanz und das Kino. Zu 
Irmgard Keuns Romanen «Gilgi» und «Das kunstseidene Mädchen»“. 
In: Arnold, Heinz L. (Hg.): „Irmgard Keun. Text und Kritik 183“. 
München, 2009. S. 15 – 25.

Doerr, J. A. Emanuel: „«da kniff mich eine Idee». Anmerkungen zur ge-
tauschten Haut in Irmgard Keuns Das kunstseidene Mädchen (1932)“. 
In: „Revista de Filología Alemana 16 (2008)“. S. 111 – 129.

Drescher, Barbara: „Junge „Girl“-Autorinnen im Exil: Emanzipation oder 
Ende der „Neuen Frau“ aufgrund der antifaschistischen Literaturpolitik 
nach 1933?“. In: Schöll, Julia (Hg.): „Gender – Schreiben – Exil. 
Mit einem Vorwort von Guy Stern herausgegeben von Julia Schöll“. 
Würzburg, 2002. S. 129 – 145.

Drescher, Barbara: „Wechsel in der Erzählperspektive als Ausdruck der 
kulturellen Entfremdung in der Nachkriegsprosa von Irmgard Keun, 
Dinah Nelken und Ruth Landshoff-York“. In: Caemmerer, Christiane; 
Delabar, Walter; Ramm, Elke und Marion Schulz (Hg.): „Erfahrung 
nach dem Krieg. Autorinnen im Literaturbetrieb. 1945 – 1950. BRD, 
DDR, Österreich, Schweiz. Herausgegeben von Christiane Caemmerer, 
Walter Delabar, Elke Ramm und Marion Schulz“. Frankfurt am Main, 
2002. S. 127 – 138.

Drewitz, Ingeborg: „Die zerstörte Kontinuität. Exilliteratur und Literatur 
des Widerstandes“. Wien, München und Zürich, 1981.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


225Sekundärliteratur

Eckes, Thomas: „Geschlechterstereotype. Frau und Mann in sozialpsycho-
logischer Sicht“. Pfaffenweiler, 1997.

Erpenbeck, Fritz: „Eine Frau tritt an die Front. Zu Irmgard Keuns Roman 
„Nach Mitternacht““. In: „Internationale Literatur 7/6 (1937)“. 
S. 139 – 142.

Falk, Sabine: „Aufbruch und Stagnation. Zum Frauenbild der 20er 
und 30er Jahre und seiner literarischen Bearbeitung durch Irmgard 
Keun“. In: Arbeitsgruppe Volkskundliche Frauenforschung Freiburg 
(Hg.): „Frauenalltag – Frauenforschung. Beiträge zur 2. Tagung der 
Kommission Frauenforschung in der Deutschen Gesellschaft für 
Volkskunde, Freiburg, 22.–25. Mai 1986. Herausgegeben von der 
Arbeitsgruppe Volkskundliche Frauenforschung Freiburg“. Frankfurt 
am Main, 1988. S. 165 – 170.

Fleig, Anne: „Das Tagebuch als Glanz: Sehen und Schreiben in Irmgard 
Keuns Roman Das kunstseidene Mädchen“. In: Arend, Stefanie und 
Ariane Martin (Hg.): „Irmgard Keun 1905/2005. Deutungen und 
Dokumente“. Bielefeld, 20082. S. 45 – 60.

Fließ, Elisabeth: „Mädchen auf der Suche“. In: „Die Frau 40 (1932)“. 
S. 172 – 178.

Frank, Gustav: „Populärkultur, Girlkultur und neues Wissen in der 
Zwischenkriegszeit“. In: Arnold, Heinz L. (Hg.): „Irmgard Keun. Text 
und Kritik 183“. München, 2009. S. 35 – 46.

Frey Steffen, Therese: „Grundwissen Philosophie. Gender. Von Therese 
Frey Steffen“. Leipzig, 2006.

Fritsch, Christian und Lutz Winckler: „Kunstkrise, Gesellschaftskrise. 
Zum Stellenwert der Deutschlandthematik und Faschismuskritk 
im Exilroman“. In: Fritsch, Christian und Lutz Winckler (Hg.): 
„Faschismuskritik und Deutschlandbild im Exilroman. Herausgegeben 
von Christian Frisch und Lutz Winckler. Mit Beiträgen von Herbert 
Claas, Christian Fritsch, Gertrud Gutzmann, Jost Hermand, Wolf 
Kaiser, Uwe Naumann, Helmut Peitsch, Gert Sautermeister, Jürgen 
Schutte, Lutz Winckler, Rainer Zimmer“. Berlin, 1981. S. 3 – 15.

Haas, Norbert (Hg): Lacan, Jacques: „Schriften I. Ausgewählt und heraus-
gegeben von Norbert Haas“. Olten, 1973.

Häntzschel, Hiltrud: „Irmgard Keun. Dargestellt von Hiltrud Häntzschel“. 
Reinbek bei Hamburg, 2001.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


226 Literaturverzeichnis

Häntzschel, Hiltrud: „«Ist Gilgi eine von uns?». Irmgard Keuns Zickzack
kurs durch die NS-Zensurbarrieren“. In: Wild, Reiner (Hg.): 
„Dennoch leben sie. Verfemte Bücher, verfolgte Autorinnen und 
Autoren. Zu den Auswirkungen nationalsozialistischer Literaturpolitik. 
Herausgegeben von Rainer Wild in Zusammenarbeit mit Sabina 
Becker, Matthias Luserke-Jaqui und Reiner Marx“. München, 2003. 
S. 183 – 192.

Häntzschel, Hiltrud: „Macht und Ohnmacht der Wörter. Die Innenansicht 
des nationalsozialistischen Alltags im Exilroman Nach Mitternacht 
von Irmgard Keun“. In: Schreckenberger, Helga (Hg.): „Amsterdamer 
Beiträge zur neueren Germanistik. Ästhetiken des Exils. Herausgegeben 
von Helga Schreckenberger“. Amsterdam, 2003. S. 235 – 249.

Haunhorst, Kerstin: „Das Bild der Neuen Frau im Frühwerk Irmgard 
Keuns. Entwürfe von Weiblichkeit am Ende der Weimarer Republik“. 
Hamburg, 2008.

Heberger, Alexandra: „Faschismuskritik und Deutschlandbild in den 
Romanen von Irmgard Keun Nach Mitternacht und Edgar Hilsenrath 
Der Nazi und der Friseur. Ein Vergleich“. Osnabrück, 2002.

Horsley, Joey: „Irmgard Keun (1905 – 1982): «Auf dem Trittbrett eines 
rasenden Zuges». Irmgard Keun zwischen Wahn und Wirklichkeit“. In: 
Duda, Sibylle und Luise F. Pusch (Hg.): „WahnsinnsFrauen“. Frankfurt 
am Main, 1992. S. 280 – 308.

Horsley, Ritta Jo: „Irmgard Keun (1905 – 1982). Germany“. In: Fredriksen, 
Elke und Elizabeth Ametsbichler (Hg.): „Women Writers in German 
Speaking Countries: A Bio Bibliographical Critical Sourcebook”. 
Westport und London, 1998. S. 233 – 243.

Horsley, Ritta Jo: „”This Number is Not in Service:” Destabilizing 
Identities in Irmgard Keun’s Novels from Weimar and Exile”. In: 
Frederiksen, Elke P. und Martha Kaarsberg Wallach (Hg.): „Facing 
fascism and confronting the past. German women writers from Weimar 
to the present“. New York, 2000. S. 37 – 60.

Horsley, Ritta Jo: „Witness, Critic, Victim: Irmgard Keun and the Years of 
National Socialism“. In: Martin, Elaine (Hg.): „Gender Patriarchy and 
Fascism in the Third Reich: The Response of Women Writers”. Detroit, 
1993. S. 65 – 117.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


227Sekundärliteratur

Irigaray, Luce: „Speculum. Spiegel des anderen Geschlechts. Aus dem 
Französischen übersetzt von Xenia Rajwsky, Gabriele Ricke, Gerburg 
Treutsch-Dieter und Regine Othmer“. Frankfurt am Main, 1980.

Jordan, Christa: „Zwischen Zerstreuung und Berauschung. Die 
Angestellten in der Erzählprosa am Ende der Weimarer Republik“. 
Frankfurt am Main, 1988.

Jung, Bettina: „Heimatlos in Deutschland. Irmgard Keuns Satiren gegen 
die Restauration der deutschen Nachkriegszeit“. In: Krohn, Claus-
Dieter; Rotermund, Erwin; Winckler, Lutz und Wulf Koepke (Hg.): 
„Sprache, Identität, Kultur: Frauen im Exil. Herausgegeben im Auftrag 
der Gesellschaft für Exilforschung / Society for Exile Studies von Claus-
Dieter Krohn, Erwin Rotermund, Lutz Winckler und Wulf Koepke 
unter Mitarbeit von Sonja Hilzinger“. München, 1999. S. 152 – 163.

Keck, Annette: „“ … und bin eine Bühne“. Imaginäres zwischen Keun und 
Lacan“. In: Kleinschmidt, Erich und Nicolas Pethes (Hg.): „Lektüren 
des Imaginären. Bildfunktionen in der Literatur und Kultur herausge-
geben von Erich Kleinschmidt und Nicolas Pethes“. Köln, Weimar und 
Wien, 1999. S. 109 – 127.

Keck, Annette: „«Vater unser, mach mir doch mit einem Wunder eine 
feine Bildung – das übrige kann ich ja selbst machen mit Schminke»“. 
In: Keun, Irmgard: „Das kunstseidene Mädchen. Roman. Mit zwei 
Beiträgen von Annette Keck und Anna Barbara Hagin“. Berlin, 20089. 
S. 221 – 228.

Keller, Heidi: „Männlichkeit. Weiblichkeit“. Darmstadt, 1978.
Klotz, Volker: „Forcierte Prosa. Stilbeobachtungen an Bildern und 

Romanen der neuen Sachlichkeit“. In: Schönhaar, Rainer (Hg.): 
„Dialog. Literatur und Literaturwissenschaft im Zeichen deutsch-fran-
zösischer Begegnung. Festgabe für Josef Kunz herausgegeben von 
Rainer Schönhaar“. Berlin, 1973. S. 244 – 271.

Koch, Imke: „Irmgard Keun (1905 – 1982)“. In: Jürgs, Britta (Hg.): „Leider 
hab ich’s Fliegen ganz verlernt. Portraits von Künstlerinnen und 
Schriftstellerinnen der Neuen Sachlichkeit. Herausgegeben von Britta 
Jürgs unter Mitarbeit von Ingrid Herrmann“. Berlin, 2000. S. 109 – 123.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


228 Literaturverzeichnis

Kramer, Gisela: „«Ohne Unvollkommenheit gibt es keine Schriftsteller». 
Irmgard Keun (1905 – 1982), Schriftstellerin“. In: Köster, Magdalena 
und Susanne Härtel (Hg.): „«Seimutig und hab Spaß dabei». Acht 
Künstlerinnen und ihre Lebensgeschichte“. Weinheim und Basel, 1998. 
S. 229 – 264.

Kreis, Gabriele: „Frauen im Exil. Dichtung und Wirklichkeit“. Darmstadt, 
1988.

Kreis, Gabriele: „Irmgard Keun. «Was man glaubt, gibt es»“. München, 
1993.

Kroll, Renate (Hg.): „Metzler Lexikon Gender Studies Geschlechter
forschung. Ansätze – Personen – Grundbegriffe. Herausgegeben von 
Renate Kroll“. Stuttgart und Weimar, 2002.

Lauretis, Teresade: „Alice Doesn’t. Feminism, Semiotics, Cinema“. 
Bloomington, 1984.

Leikert, Sebastian: „Lacan und die Oberfläche. Zu einem Spiegelstadium 
ohne Spiegel“. In: Blümle, Claudia und Anne von der Heiden (Hg.): 
„Blickzähmung und Augentäuschung. Zu Jacques Lacans Bildtheorie. 
Herausgegeben von Claudia Blümle und Anne von der Heiden“. 
Zürich und Berlin, 2005. S. 91 – 101.

Lorisika, Irene: „Frauendarstellungen bei Irmgard Keun und Anna 
Seghers“. Frankfurt am Main, 1985.

Lornsen, Karin: „“Kleinmädchentheorie, Proletarierprotest, weibliche 
Stadterfahrung“ – Eine neopikareske Leseweise von Irmgard Keuns 
Das Kunstseidene Mädchen“. In: http://www.cenes.ubc.ca/fileadmin/
template/main/images/departments/cenes/research/GLM/bronnbach/
WS1_Paper_Lornsen.pdf. Aufgerufen am 22.10.2009.

Louven, Erhard (Hg.): Thelen, Albert Vigoleis: „Die Literatur in der 
Fremde. Literaturkritiken. Herausgegeben, aus dem Niederländischen 
übersetzt und mit einem Vorwort von Erhard Louven“. Bonn, 1996.

Lutz, Daniel: „Alles ist schon da. Effekte der Präsenz bei Irmgard Keun“. 
In: Arnold, Heinz L. (Hg.): „Irmgard Keun. Text und Kritik 183“. 
München, 2009. S. 26 – 34.

Maccoby, Eleanor E.: „The Varied Meanings of “Masculine” and 
“Feminine””. In: Reinisch, June Marcover; Rosenblum, Leonard 
A. und Stephanie A. Sanders (Hg.): „Masculinity/Femininity. Basic 
Perspectives“. New York und Oxford, 1987. S. 227 – 239.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


229Sekundärliteratur

Maier-Katkin, Birgit: „Alterity, Alienation, and Exile in Irmgard Keun’s 
Nach Mitternacht“. In: „Seminar 39/4 (2003)“. S. 298 – 315.

Manthey, Jürgen: „Wenn Blicke zeugen könnten. Eine psychohistorische 
Studie über das Sehen in Literatur und Philosophie“. München und 
Wien, 1983.

Marchlewitz, Ingrid: „Irmgard Keun. Leben und Werk“. Würzburg, 1999.
Marcuse, Ludwig: „Fünf Blicke auf Deutschland“. In: „Das Wort (1937)“. 

S. 81 – 89.
Martin, Ariane: „Kultur der Oberfläche, Glanz der Moderne“. In: Luserke-

Jaqui, Matthias (Hg.): „Deutschsprachige Romane der klassischen 
Moderne. Herausgegeben von Matthias Luserke-Jaqui unter Mitarbeit 
von Monika Lippke“. Berlin, 2008. S. 349 – 367.

Marx, Leonie: „Schattenwürfe: Zu Irmgard Keuns Inszenierungskunst in 
Nach Mitternacht”. In: Bartl, Andrea und Antonie Magen (Hg.): „Auf 
den Schultern des Anderen. Festschrift für Helmut Koopmann zum 
75. Geburtstag“. Paderborn, 2005. S. 177 – 201.

Marx, Sebastian: „Der lange Weg in den Kanon. Zur Rezeptionsgeschichte 
Irmgard Keuns“. In: Arnold, Heinz L. (Hg.): „Irmgard Keun. Text und 
Kritik 183“. München, 2009. S. 86 – 95.

McCormick, Richard W.: „Gender and Sexuality in Weimar Modernity: 
Film, Literature and “New Objectivity””. New York und Hampshire, 
2001.

Mergenthaler, Volker: „Sehen schreiben – Schreiben sehen. Literatur und 
visuelle Wahrnehmung im Zusammenspiel“. Tübingen, 2002.

Meyer-Kalkus, Reinhart: „Blick und Stimme bei Jacques Lacan“. In: 
Belting, Hans (Hg.): „Bilderfragen. Die Bildwissenschaften im 
Aufbruch“. München, 2007. S. 217 – 235.

Mitchell, W. J. T.: „Pictorial Turn. Eine Antwort”. In: Belting, Hans (Hg.): 
„Bilderfragen. Die Bildwissenschaften im Aufbruch“. München, 2007. 
S. 37 – 46.

Müller, Bukhard: „Kein Jude ist Löwe – und helfen kann man höchstens 
ein bisschen. Irmgard Keuns «Nach Mitternacht»“. In: Arnold, Heinz 
L. (Hg.): „Irmgard Keun. Text und Kritik 183“. München, 2009. 
S. 58 – 64.

Mulvey, Laura: „Visual and Other Pleasures“. Houndmills, Basingstoke, 
Hamshire and London, 1989.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


230 Literaturverzeichnis

Naumann, Uwe: „“Preisgeben, vorzüglich der Lächerlichkeit“. Zum 
Zusammenhang von Satire und Faschismus in der Exilkunst“. In: 
Fritsch, Christian und Lutz Winckler (Hg.): „Faschismuskritik 
und Deutschlandbild im Exilroman. Herausgegeben von Christian 
Frischund Lutz Winckler. Mit Beiträgen von Herbert Claas, Christian 
Fritsch, Gertrud Gutzmann, Jost Hermand, Wolf Kaiser, Uwe 
Naumann, Helmut Peitsch, Gert Sautermeister, Jürgen Schutte, Lutz 
Winckler, Rainer Zimmer“. Berlin, 1981. S. 103 – 118.

Noth, Ernst Erich: „Die Sowjetpresse über Irmgard Keuns Roman ‚Nach 
Mitternacht‘“. In: „Internationale Literatur 9/3 (1939)“. S. 143.

Pasche, Wolfgang: „Exilromane: Klaus Mann: Mephisto. Irmgard Keun: 
Nach Mitternacht. Anna Seghers: Das siebte Kreuz“. Stuttgart, 1993.

Pickerodt, Gerhart: „Ferdinand, der Mann mit dem freundlichen Herzen 
oder von der Schwierigkeit, einen Roman zu schreiben“. In: Arend, 
Stefanie und Ariane Martin (Hg.): „Irmgard Keun 1905/2005. 
Deutungen und Dokumente“. Bielefeld, 20082. S. 259 – 271.

Podewski, Madleen: „Die Unterhaltungsseite als Kontext. Irmgard Keuns 
Zeitungs- und Zeitschriftenpublikationen“. In: Arnold, Heinz L. (Hg.): 
„Irmgard Keun. Text und Kritik 183“. München, 2009. S. 47 – 57.

Raff, Gudrun: „Leben: Szenen eines Täuschungsspiels. Zu literarischen 
Techniken Irmgard Keuns“. Hamburg, 2000.

Reid, J. H.: „Die verspätete Nachwelt. Irmgard Keun, Heinrich Böll und 
ihre fingierten Briefe“. In: Arnold, Heinz L. (Hg.): „Irmgard Keun. 
Text und Kritik 183“. München, 2009. S. 77 – 85.

Rohlf, Sabine: „Exil als Praxis – Heimatlosigkeit als Perspektive? Lektüre 
ausgewählter Exilromane von Frauen“. München, 2002.

Römhild, Dorothee: „Weibliche Mittäterschaft und Faschismuskritik in 
Irmgard Keuns Roman „Nach Mitternacht““. In: „Diskussion Deutsch 
25/136 (1994)“. S. 105 – 113.

Rosenstein, Doris: „Bilder und Szenen aus dem ‚Dritten Reich‘. Zum 
Erzählkonzept des Romans Nach Mitternacht von Irmgard Keun“. In: 
Arend, Stefanie und Ariane Martin (Hg.): „Irmgard Keun 1905/2005. 
Deutungen und Dokumente“. Bielefeld, 20082. S. 161 – 182.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


231Sekundärliteratur

Rosenstein, Doris: „«Die neue Frau»-«Die große Stadt». Schlüsselbilder 
des kulturellen Umbruchs am Anfang der 30er Jahre in Romanen 
von Irmgard Keun und Heinz Steguweit“. In: Breuer, Dieter und 
Gertrude Cepl-Kaufmann (Hg.): „Moderne und Nationalsozialismus 
im Rheinland. Vorträge des Interdisziplinären Arbeitskreises zur 
Erforschung der Moderne im Rheinland. Herausgegeben von Dieter 
Breuer und Gertrude Cepl-Kaufmann“. Paderborn, 1997. S. 163 – 177.

Rosenstein, Doris: „Irmgard Keun: Das Erzählwerk der dreißiger Jahre“. 
Frankfurt am Main, 1991.

Rosenstein, Doris: „Nebenbei bemerkt. Boheme-Gesten in Romanen 
Irmgard Keuns“. In: Fischer, Jens Malte; Prümm, Karl und Helmut 
Scheuer (Hg.): „Erkundungen. Beiträge zu einem erweiterten 
Literaturbegriff. Helmut Kreuzer zum sechzigsten Geburtstag. 
Herausgegeben von Jens Malte Fischer, Karl Prümm und Helmut 
Scheuer“. Göttingen, 1987. S. 205 – 229.

Rosenstein, Doris: „Zum Exilroman Kind aller Länder von Irmgard Keun”. 
In: Bialek, Edward und Detlef Haberland (Hg.): „Zwischen Verlust 
und Fülle. Studien zur Literatur und Kultur. Festschrift für Louis 
Ferdinand Helbig. Herausgegeben von Edward Bialek und Detlef 
Haberland“. Wroclaw und Dresden, 2006. S. 105 – 122.

Rossum, Walter van (Hg.): Sartre, Jean-Paul: „Der Blick. Ein Kapitel aus 
Das Sein und das Nichts. In der Übersetzung von Traugott König und 
Hans Schöneberg. Herausgegeben, mit einer Einführung und einem 
Nachwort von Walter van Rossum“. Mainz, 1994.

Sautermeister, Gert: „Irmgard Keuns Exilroman Nach Mitternacht“. In: 
Fritsch, Christian und Lutz Winckler (Hg.): „Faschismuskritik und 
Deutschlandbild im Exilroman. Herausgegeben von Christian Frisch 
und Lutz Winckler. Mit Beiträgen von Herbert Claas, Christian 
Fritsch, Gertrud Gutzmann, Jost Hermand, Wolf Kaiser, Uwe 
Naumann, Helmut Peitsch, Gert Sautermeister, Jürgen Schutte, Lutz 
Winckler, Rainer Zimmer“. Berlin, 1981. S. 15 – 35.

Schaeffer-Hegel, Barbara: „Widersprüchliches zum Thema Weiblichkeit“. 
In: Erhard Friedrich Verlag (Hg.): „Feminin – Maskulin. 
Konventionen. Kontoversen. Korrespondenzen“. Seelze, 1989. S. 14 – 15.

Scheele, Karl Werner: „Aspekte der Neuen Sachlichkeit in ausgewählten 
Romanen von H. Fallada, E. Kästner, I. Keun, E. Reger und G. Tergit“. 
Vermont, 1993.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


232 Literaturverzeichnis

Scherpe, Klaus R.: „Doris’ gesammeltes Sehen. Irmgard Keuns kunst
seidenes Mädchen unter den Städtebewohnern“. In: Lühe, Irmela 
von der und Anita Runge (Hg.): „Wechsel der Orte. Studien zum 
Wandel des literarischen Geschichtsbewusstseins. Festschrift für Anke 
Bennholt-Thomsen. Herausgegeben von Irmela von der Lühe und 
Anita Runge. Unter der Mitarbeit von Regina Nörtemann, Cettina 
Rapisarda und Herta Schwarz“. Göttingen, 1997. S. 312 – 321.

Scheunemann, Carla: „Die weiblichen Angestellten in der Literatur der 
Weimarer Republik am Beispiel von Irmgard Keuns Gilgi – eine von 
uns und Martin Kessels Herrn Bechers Fiasko“. Saarbrücken, 2008.

Schmidt-Ott, Anja C.: „“Ich muss mich schwächer zeigen, als ich bin, da-
mit er sich stark fühlen und mich lieben kann.“ Männer und Frauen in 
Exilromanen von Ödön Horváth, Maria Leitner, Anna Gmeyner und 
Irmgard Keun“. In: Schöll, Julia (Hg.): „Gender –Schreiben – Exil. 
Mit einem Vorwort von Guy Stern herausgegeben von Julia Schöll“. 
Würzburg, 2002. S. 109 – 126.

Schmidt-Ott, Anja C.: „Young Love – Negotiations of the Self and 
Society in Selected German Novels of the 1930s (Hans Fallada, Aloys 
Schenzinger, Maria Leitner, Irmgard Keun, Marie Luise Kaschnitz, 
Anna Gmeyner and Ödön von Horváth)”. Frankfurt am Main, 2002.

Schmölzer, Hilde: „Der Krieg ist männlich. Ist der Friede weiblich?“. Wien, 
1996.

Schneider, Anita: „Neue Frau und Neue Sachlichkeit – Weibliche 
Existenzproblematik am Ende der Weimarer Republik“. Halifax, 1999.

Schnell, Ralf: „Dichtung in finsteren Zeiten. Deutsche Literatur und 
Faschismus“. Reinbek bei Hamburg, 1998.

Schreckenberger, Helga: „Aimless Travels: Deromanticizing Exile in 
Irmgard Keun’s Kind aller Länder (1938)“. In: Evelein, Johannes 
F. (Hg.): „Amsterdamer Beiträge zur neueren Germanistik. Exiles 
Traveling Exploring Displacement, Johannes F. Evelein“. Amsterdam, 
2009. S. 313 – 327.

Schüller, Liane: „Vom Ernst der Zerstreuung. Schreibende Frauen am 
Ende der Weimarer Republik: Marieluise Fleißer, Irmgard Keun und 
Gabriele Tergit“. Bielefeld, 2005.

Schütz, Erhard: „Romane der Weimarer Republik“. München, 1986.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


233Sekundärliteratur

Scott, Joan W.: „Gender: Eine nützliche Kategorie der historischen 
Analyse“. In: Kimmich, Dorothee; Renner, Rolf Günter und 
Bernd Stiegler (Hg.): „Texte zur Literaturtheorie der Gegenwart. 
Herausgegeben und kommentiert von Dorothee Kimmich, Rolf 
Günter Renner und Bernd Stiegler“. Stuttgart, 1996. S. 416 – 440.

Serke, Jürgen: „Die verbannten Dichter. Mit Fotos von Wilfried Bauer. 
Berichte. Texte. Bilder einer Zeit“. Frankfurt am Main, 19783.

Siegel, Eva-Maria: „In der Zeit der großen Denunziantenbewegungen. 
Trennungen und Trennungsängste im Werk von Irmgard Keun“. In: 
Hertling, Viktoria (Hg.): „Mit den Augen eines Kindes. Children 
in the Holocaust – children in exile – children under fascism“. 
Amsterdam und Atlanta, 1998. S. 252 – 271.

Siegel, Eva-Maria: „Jugend, Frauen, drittes Reich: Autorinnen im Exil. 
1933 – 1945“. Pfaffenweiler, 1993.

Siegel, Eva-Maria: „Weibliche Jugend im Nationalsozialismus. Massen
psychologische Aspekte in Exilromanen von Hermynia zur Mühlen, 
Irmgard Keun und Maria Leitner“. Berlin, 1991.

Silverman, Kaja: „The Acoustic Mirror. The Female Voice in Psychoanalysis 
and Cinema”. Bloomington und Indianapolis, 1988.

Silverman, Kaja: „The Threshold of the Visible World”. New York und 
London, 1996.

Soltau, Heide: „Die Anstrengungen des Aufbruchs. Romanautorinnen und 
ihre Heldinnen in der Weimarer Zeit“. In: „Brinker-Gabler, Gisela 
(Hg.): „Deutsche Literatur von Frauen. Zweiter Band. 19. und 20. 
Jahrhundert. Herausgegeben von Gisela Brinker-Gabler“. München, 
1988. S. 220 – 235.

Spies, Bernhard: „D-Zug dritter Klasse, oder: „[…] es ist das Recht 
des Unglücklichen, sich trösten zu lassen“. In: Arend, Stefanie und 
Ariane Martin (Hg.): „Irmgard Keun 1905/2005. Deutungen und 
Dokumente“. Bielefeld, 20082. S. 183 – 204.

Srebrianski Harwell, Xenia: „The Female Adolescent in the Exile Works 
by Irina Odoevtseva, Nina Berberova, Irmgard Keun and Ilse Tielsch“. 
New York, 2003.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


234 Literaturverzeichnis

Steinrücke, Margareta: „Was ist weiblich, was ist männlich? In jeder 
Klasse etwas anderes!“. In: Vogel, Ulrike (Hg.): „Was ist weiblich 
– was ist männlich? Aktuelles zur Geschlechterforschung in den 
Sozialwissenschaften“. Bielefeld, 2005. S. 152 – 173.

Stockinger, Claudia: „«daß man sich mit ein bißchen Nachdenken vieles 
selber erklären kann». Irmgard Keuns Verfahren der reflektierten 
Naivität“. In: Arnold, Heinz L. (Hg.): „Irmgard Keun. Text und Kritik 
183“. München, 2009. S. 3 – 14.

Tamaru, Risa: „Die Möglichkeiten, ein Mädchen zu sein. Weibliche 
Angestellte als Mädchen bei Irmgard Keun“. In: „Doitsu-bungaku 95 
(1995)“. S. 108 – 115.

Tamaru, Risa: „Mädchen als Bewegung. Weibliche Angestellte als Mädchen 
bei Irmgard Keun“. In: Japanische Gesellschaft für Germanistik (Hg.): 
„Kritische Revisionen – Gender und Mythos im literarischen Diskurs. 
Beiträge der Tateshima-Symposien 1996 und 1997. Herausgegeben 
von der Japanischen Gesellschaft für Germanistik“. München, 1998. 
S. 111 – 121.

Theweleit, Klaus: „Männerphantasien. 2. Band. Männerkörper. Zur 
Psychoanalyse des Weißen Terrors“. Frankfurt am Main, 1978.

Thurner, Christina: „Der andere Ort des Erzählens. Exil und Utopie in der 
Literatur deutscher Emigrantinnen und Emigranten. 1933 – 1945“. Köln, 
Weimar und Wien, 2003.

Unger, Thorsten: „Erinnerungsarbeit. Irmgard Keuns Bilder und Gedichte 
aus der Emigration“. In: Arend, Stefanie und Ariane Martin (Hg.): 
„Irmgard Keun 1905/2005. Deutungen und Dokumente“. Bielefeld, 
20082. S. 241 – 258.

Viebrock, Katharina: „Von weiblicher Freiheit. Figuren bei Virginia Woolf, 
Irmgard Keun, Jean Rhys“. Königstein, 2002.

Vinciguerra, Rose-Paule: „Das Gemälde, der Blick und das Phantasma. 
Aus dem Französischen von Hans-Hagen Hildebrandt“. In: Blümle, 
Claudia und Anne von der Heiden (Hg.): „Blickzähmung und Augen
täuschung. Zu Jacques Lacans Bildtheorie. Herausgegeben von Claudia 
Blümle und Anne von der Heiden“. Zürich und Berlin, 2005. S. 45 – 49.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


235Sekundärliteratur

Waldow, Stephanie: „Kindlicher Sprachgestus als sprachreflexive 
Erzählform: Das Mädchen, mit dem die Kinder nicht verkehren 
durften gelesen mit Walter Benjamin“. In: Arend, Stefanie und 
Ariane Martin (Hg.): „Irmgard Keun 1905/2005. Deutungen und 
Dokumente“. Bielefeld, 20082. S. 145 – 160.

Wartmann, Brigitte: „Schreiben als Angriff auf das Patriarchat“. In: 
„Literaturmagazin 11(1979)“. S. 108 – 132.

Weidermann, Volker: „Das Buch der verbrannten Bücher“. Köln, 20084.
Weissberg, Liliane: „Gedanken zur «Weiblichkeit». Eine Einführung“. In: 

Weissberg, Liliane (Hg.): „Weiblichkeit als Maskerade. Herausgegeben 
von Liliane Weissberg“. Frankfurt am Main, 1994. S. 7 – 33.

Wilkes, Geoff: „On a Railroad to Nowhere: Irmgard Keun’s D-Zug dritter 
Klasse“. In: „German Studies Review 28/3 (2005)”. S. 563 – 578. 

Wittmann, Livia Z.: „Irmgard Keun. A German Deviation“. In: Kessler-
Harris, Alice und William McBrian (Hg.): „Faith of a (Woman) 
Writer“. New York, Westport und London, 1988. S. 95 – 103.

https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263


https://doi.org/10.5771/9783828866263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:19:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866263

	Cover
	1 Einleitung: Der weibliche Blick in Irmgard Keuns Exilromanen
	2 Der weibliche Blick auf die faschistische Gesellschaft in Irmgard Keuns Exilromanen: Braucht es die Perspektive der Frauen, um die braune Lebenswirklichkeit zu durchblicken und aktiv zu bewältigen?
	2.1 Die Geschlechterrollen – stereotype Weiblichkeit und Männlichkeit?
	2.1.1 Von Frauen und Männern: Die Geschlechterrollen im Personal
	2.1.2 Was ist von der Neuen Frau übriggeblieben?
	2.1.3 Die sprachliche Darstellung als Mittel der Typisierung
	2.1.4 Die Protagonistin und ihr Identifikationspotential
	2.1.5 Die Geschlechterrollen im Spiegel der NS-Ideologie

	2.2 Was den Blick geprägt hat: Sehen in der Neuen Sachlichkeit
	2.2.1 Keuns Exilwerke als Weiterführung der Neuen Sachlichkeit
	2.2.2 Neue Sachlichkeit als Literatur des unverstellten Blicks auf die Realität
	2.2.3 Literatur wie Kino

	2.3 Die Erzählerinstanz
	2.3.1 Perspektive
	2.3.2 Stimme
	2.3.3 Erzähler oder Erzählerin?

	2.4 Der Blick als Voraussetzung für Aktivität
	2.4.1 Sehen und gesehen werden
	2.4.2 Vom Objekt zum Subjekt

	2.5 Arten des Sehens: Nur den eigenen Augen trauen?
	2.5.1 Mit offenen Augen durch die Welt gehen
	2.5.2 Das Beobachten
	2.5.3 Der intellektuelle Zugewinn durch die Sicht eines Zweiten

	2.6 Berichten von dem, was man gesehen hat
	2.6.1 Die Protagonistin als Reporterin
	2.6.2 Sprache und Stil

	2.7 Der Autor, die Autorin und die Sekretärin
	2.7.1 Das Modell des erfolglosen Autors
	2.7.2 Legitimation für weibliches Schreiben

	2.8 Die Sicht der Dinge – Ausdruck eines weiblichen Humors?
	2.9 Der Blick als Voraussetzung für Erkenntnis: Der Durchblick
	2.9.1 Der Überblick der Zeitspanne: Zurückblicken, sehen, voraussehen
	2.9.2 Strategien der Erkenntnisgewinnung
	2.9.2.1 Das Verfahren der reflektierten Naivität
	2.9.2.2 Das Durchleuchten

	2.9.3 Der Durchblick von Politik und konkreter Lebenswirklichkeit

	2.10 Die Überwindung des weiblichen Zweifels
	2.11 Das Bild, das sich dem Beobachter bietet: Das Leben im Nationalsozialismus
	2.11.1 Die scheinbar oberflächlich dargestellte Gesellschaft
	2.11.2 Faschistische Strukturen in der Gesellschaft
	2.11.3 Einblicke in die politische Lage

	2.12 Illusionen, Lügen und das große Schauspiel: Die Welt als Bühne
	2.12.1 Das Dritte Reich als Täuschungsspiel
	2.12.2 Der Alltag als Bühne

	2.13 Das Gesehene: Subjektive Wahrnehmung, Wahrheit oder beides?
	2.13.1 Das Ende des wahrheitsstiftenden Blicks?
	2.13.2 Objektivierungs- und Verallgemeinerungsstrategien des Gesehenen

	2.14 Der Blick als Voraussetzung zum Handeln
	2.14.1 Die traditionelle Zuschreibung der Handlungsfähigkeit zu den Geschlechtern
	2.14.2 Die Frau beginnt zu handeln
	2.14.3 Genügt einzig der Blick, um zu handeln?

	2.15 Die (Über-)Lebensstrategie
	2.15.1 Das selbstverantwortliche Gestalten des eigenen Lebens
	2.15.2 Das sich Stellen der Lebenswirklichkeit
	2.15.3 Die starke Frau gibt sich schwach

	2.16 Faschismus – ein männliches Problem?
	2.16.1 Charakteristika der faschistischen Ideologie
	2.16.2 Systemanhänger und Systemgegner
	2.16.3 Gründe für das Auftreten des Faschismus
	2.16.4 Strategien zur Überwindung: Hilft Weiblichkeit?


	3 Resümee: Der weibliche Blick – Synonym für einen am Leben interessierten Blick
	Zusammenfassung der Ergebnisse
	Literaturverzeichnis
	Primärliteratur
	Sekundärliteratur


