Kapitel 8:
Schlussbetrachtung

»Es wird oft gefragt, ob sich muslimische Gemeinschaften wirklich an Europa anglei-
chen konnen. Sehr viel seltener wird hingegen die Frage gestellt, ob sich die Institu-
tionen und Ideologien Europas an eine moderne Welt angleichen kdnnen, in der kultu-
rell heterogene Einwanderer ein fester Bestandteil sind.« (Talal Asad 1997: 194)

Dieses Buch hatte zwei miteinander verflochtene Ziele. Auf der einen Seite
habe ich anhand der Interviews mit bedeckten Frauen gezeigt, dass die Art
und Weise, in der diese jungen Musliminnen ihre Religion interpretieren und
leben, Hinweise auf verschiedene Autorititsverschiebungen gibt, die sich in
erster Linie aus Umdeutungen von islamischen Traditionen herleiten. Auf der
anderen Seite habe ich durch die Diskursanalyse der Kopftuchdebatten in
Deutschland und Frankreich illustriert, wie die tief greifenden Herausforde-
rungen, etwa durch Lebenspolitiken junger Kopftuch tragender Musliminnen,
im 6ffentlichen Diskurs beider Lander vorwiegend als eine Bedrohung reflek-
tiert werden und den Versuch klarer Grenzziehungen zwischen uns und ihnen
provozieren. Die abschlieBende Synthese soll nun dazu dienen, die Beziehun-
gen dieser beiden Analyseschritte expliziter zu machen.

Das Beispiel junger Kopftuch tragender Frauen in Deutschland und Frank-
reich ist ein einschldgiger Fall fiir ein Phdnomen, das sich auch auf breiterer
Ebene beobachten ldsst. Es charakterisiert generationenbedingte Konflikte
zwischen der ersten (Einwanderer-)Generation und den Nachfolgegeneratio-
nen von Muslimen und damit einhergehende Transformationen des Islam in
europdischen Kontexten. Wenn meine Beobachtungen zutreffen, so liegt der
Ursprung dieser Wandlungsprozesse nicht allein in einer gelungenen oder
gescheiterten Interaktion zwischen muslimischen Gemeinschaften und deut-
schen bzw. franzosischen Autorititen (6ffentlichen Akteuren, Politikern, Be-
horden, Medien etc.). Er basiert vielmehr auch auf den Lebenspolitiken junger

257

14,02.2026, 08:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Muslime, die Verdnderungen von muslimischen Traditionen einleiten. Zu-
mindest widersprechen die Diskurse der jungen Frauen, mit denen ich ge-
arbeitet habe, der Behauptung, dass die Umdeutungsprozesse des Islam aus-
schlieBlich durch die gesellschaftlichen Kontexte geprigt sind, in denen Mus-
lime leben. Die Inspiration zur Reform schopft sich zumindest gleichzeitig
aus dem Inneren der Tradition.

Zugleich ist es sicherlich zutreffend, dass das verdnderbare Potenzial des
Islam, wie es durch die Brille dieser jungen Frauen zum Ausdruck kommt,
zweifellos durch ihr soziales und kulturelles Kapital bedingt ist, das im Ver-
gleich zur ersten Einwanderergeneration ungleich hoher ist. Netzwerke, Inter-
aktionen mit der Mehrheitsgesellschaft, Vertrautheit mit den intellektuellen
und politischen Instrumenten und vor allem das Beherrschen der dominanten
Sprache sind fiir diese junge Generation von Muslimen zumeist eine Selbst-
verstdndlichkeit. Dies unterscheidet sie deutlich von ihren Eltern und erhdht
zwangsldufig ihren Kompetenz- und Handlungsspielraum im familidren wie
auch im assoziativen Milieu, das ebenso durch Machthierarchien gekenn-
zeichnet ist. Die Kapazitét, beim Kampf um Anerkennung mit den rechtlichen
Prozeduren und mit 6ffentlichen Autoritdten umgehen zu konnen, erfordert
eine grundsitzliche Loyalitdt zum Verfassungsstaat und eine Akzeptanz von
Grundwerten, ohne dabei allerdings zwangsldufig eine Anpassung an domi-
nante Religions- und Sdkularitétskonzepte zu implizieren.

Was aus der Politik der Redefinitionen resultiert, ldsst Zweifel an domi-
nanten Integrationskonzepten aufkommen, die zumeist als einseitige Anpas-
sung von Muslimen in einen vorgeprigten normativen Rahmen verstanden
werden. In beiden Landern weisen die Diskurse der jungen Frauen eine Kom-
plexitét auf, die ihren Ausdruck vor allem in dem Versuch findet, islamische
Regeln (die ihrerseits weiterhin strittig bleiben) mit einem staatsbiirgerlichen
Engagement in der Mehrheitsgesellschaft zu verbinden. Diese Sowohl-als-
auch-Logik stellt geldufige Dichotomien in Frage, die sich auch im &ffentli-
chen Diskurs beider Lander im hidufigen Gebrauch von Gegenbegriffen mani-
festieren.

Selbst in Deutschland, wo sich die Frauen nicht explizit als vollstdndige
Mitglieder der Gesellschaft empfinden, weist ihr Diskurs dennoch deutlich
auf eine gesellschaftliche Einbettung hin. Im Ubrigen stellt auch ihre Selbst-
beschreibung als AuBlenseiter und ihr vergleichsweise zogerliches Bemiihen,
diesen Status zu verdndern, keine geringere Herausforderung fiir den kiinfti-
gen Umgang mit religios-kultureller Pluralitdt dar. So generieren die Diskurse
der Frauen in Deutschland zugleich eine implizite Kritik an den dominanten
Instrumentarien und Mechanismen, mit denen muslimische Einwanderer lan-
ge Zeit »verwaltet« wurden, vor allem weil die Frauen die vorherrschende
Konzeption von Toleranz als stillschweigendes Ignorieren des Anderen wi-
derspiegeln. Zudem scheinen auch die Befragten in Deutschland eindeutig

258

14,02.2026, 08:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 8: SCHLUSSBETRACHTUNG

Strategien entwickelt zu haben, um mit dem verinnerlichten Status als »Aus-
lander« auf eine Weise umzugehen, die Identifikationen mit existierenden
Normen durchaus nicht ausschlief3t.

Wenn man diese Beobachtungen nun an die Analyse der Kopftuchdebat-
ten riickkoppelt, so ldsst sich schlussfolgern, dass die 6ffentlichen Diskurse in
beiden Landern mehrheitlich auBerstande waren, das komplexe Verhéltnis zu
erfassen, das junge bedeckte Frauen zu beiden Gesellschaften pflegen. Wich-
tiger noch, die 6ffentlichen Diskurse in beiden Lidndern scheinen wesentliche
Aspekte des Selbstverstindnisses der Frauen als fromme Musliminnen unbe-
riicksichtigt zu lassen und in diesem Sinne zumeist der Perspektive der Frauen
grundsitzlich zu widersprechen.

Trotz dieser Divergenzen hat die Konfrontation der beiden Perspektiven
doch ein komplexeres Bild geliefert als das zweier, sich génzlich widerspre-
chender Arten der Realititsdarstellung und in sich stabiler Positionen. Die
Selbstbeschreibungen Kopftuch tragender junger Frauen haben fiir beide Lén-
der gezeigt, dass sie Teil der offentlich zirkulierenden Diskursstrukturen ge-
worden sind, entweder indem sie sich dominante Prinzipien aneignen und
umdeuten wie in Frankreich oder indem sie ihren kulturell definierten Status
als Auflenseiter bestdtigen wie im deutschen Fall. Selbst wenn der Islamisie-
rungsprozess der Frauen an einigen Stellen Absonderungstendenzen sichtbar
macht, so zeigen ihre Diskurse dennoch deutlich, dass sie Elemente des 6f-
fentlichen Diskurses inkorporiert haben.

Der Diskurs iiber die Exklusivitdt der christlich-abendlédndischen Tradi-
tion in Deutschland scheint wiederum eine Folgereaktion aus den Verstri-
ckungen dieser auf Anhieb gegensitzlicher Diskursebenen zu sein. Entspre-
chend spiegelt er den Versuch wider, eine exklusive Beschaffenheit der Mehr-
heitsgesellschaft zu konstruieren, die sich von anderen Religionsformen (so
vor allem von islamischen) unterscheidet. Ahnlich benétigten die kompro-
misslosen Verteidiger einer formalistischen Laizititsdefinition »unfranzosi-
sche«, also nicht-laizistische Muslime, um eine rein laizistische Identitit zu
entwerfen. In beiden Fillen konstituieren nicht-konforme Muslime den Ge-
genpart, durch den die christlich-westliche bzw. exklusiv-laizistische Selbst-
referenz erst Bedeutung erlangt. In diesem Sinne geht es nicht um zwei essen-
tiell verschiedene und in sich abgeschlossene Argumentationsmuster und Re-
prasentationen, sondern um komplexe Positionen, die streckenweise unwei-
gerlich und unausgesprochen miteinander verwoben sind.

Es scheint in der Tat die Sowohl-als-auch-Logik sozialer Handlungen der
jungen Generation von Muslimen zu sein, die in der Mehrheitsgesellschaft
Unbehagen provoziert — ihre Einbindung in gesellschaftliche Prozesse beider
Léander und die gleichzeitige Beteuerung ihrer Zugehorigkeit zu einer musli-
mischen Gemeinschaft. Die Présenz und Partizipation von jungen Muslimen,
die nicht unbedingt dem Wunsch nach kultureller Integration nachkommen,

259

14,02.2026, 08:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

wirft Fragen auf, iiber die beide Gesellschaften bislang nur unzureichend
nachgedacht haben. Eine bedeckte Lehrerin, die ihre Loyalitdt zur deutschen
Verfassung zum Ausdruck bringt und die ldangst deutsche Staatsbiirgerin ge-
worden ist, bringt das dominante Verstdndnis von Mitgliedschaft ins Wanken,
vor allem weil sie mit ihrer Differenz aus dem Inneren der Gesellschaft
spricht. Ahnlich 16st eine Kopftuch tragende junge Frau, die sich als franzosi-
sche Muslimin betrachtet und dabei moglicherweise auf das Konzept der /ai-
cité zuriickgreift, in Frankreich Unmut aus, weil ihre 6ffentliche Frommigkeit
stabile Andersartigkeit zu versprechen scheint. Werner Schiffauer beschreibt
(1998: 432) dies als die »Logik der scharfen Grenzziehungen« und bemerkt:
»Es entspricht der Logik der scharfen Grenzziehungen, dass der grofite Feind
nicht der Ganz-Andere ist, sondern der Allzu-Ahnlich-Andere.«

Die vorherrschende Identifikation des Kopftuchs als ein externes Symbol
und seine Konstruktion zu etwas grundsitzlich Anderem kdnnte somit auch
genereller als Hinweis auf die Schwierigkeiten gedeutet werden, die beide
Gesellschaften damit haben, Formen von Differenz gerecht zu werden, die
sich nicht leichtfertig kategorisieren lassen. Ambivalente Formen von Diffe-
renz, wie jene durch junge Kopftuch tragende Frauen zum Ausdruck gebracht,
vermischen gewohnte Schemata, Bilder und Grenzen, nicht zuletzt weil sie
dazu aufrufen, die eigenen kulturellen, politischen und symbolischen Prémis-
sen zu iiberdenken. So gesehen, ist es nicht verwunderlich, dass die Homoge-
nisierung der Bedeutungen des Kopftuchs zumeist mit der Konstruktion einer
nationalen Einheit mit Hilfe von national geprdgten Schliisselbegriffen ein-
herging. Die Art und Weise wie sowohl das Konzept der /aicité als auch das
zivilisatorische christlich-abendldndische Paradigma im Verlauf der Debatten
zu jeweils nationalen Einheiten ideologisiert wurden, kann als symptomati-
sche Reaktion auf ihren eigentlich pluralen und strittigen Gehalt interpretiert
werden.

In dieser Hinsicht hat das Kopftuch das eigene Selbstverstindnis der am
offentlichen Diskurs beteiligten Akteure nicht nur zur Disposition gestellt. Es
hat auch zugleich als ein Medium gedient, um eine Einheit und Stabilitdt zu
konstruieren, die dieses religiose Symbol vielleicht gerade aufgrund seiner
Deutungsvielfalt zu entwerfen ermdglicht. Damit wiirde sich auch Mahmoods
(2004: 74) oder Asads (2005) These bestétigen, dass in Frankreich {iberhaupt
erst die Kopftuchfrage einen laizistischen Konsens hervorgebracht habe. Dies
lasst sich durchaus auch auf den deutschen Fall {ibertragen. So ist auch hier
eine Besinnung auf die christlich-abendlédndische Verfasstheit der deutschen
Gesellschaft in dieser konsensuellen und abgrenzenden Variante erst durch
das Erscheinen von o6ffentlich involvierten Kopftuch tragenden Frauen zu-
stande gekommen. Eine durch diese politische bzw. 6ffentliche Frommigkeit
manifestierte Form von Religiositéit scheint die Suche nach einer sékularen

260

14,02.2026, 08:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 8: SCHLUSSBETRACHTUNG

Norm — die sich national jeweils unterschiedlich definiert — also erst manifest
zu machen.

In diesem Sinne haben die Kopftuchdebatten das Kopftuch in beiden Lén-
dern zu dem gemacht, was es im Verstindnis des dominanten Diskurses war:
zu einem politischen Symbol. Allerdings nicht in der Art und Weise, wie die
Mehrheit der Autoren es als politisch definierte, sondern eher insofern, als
eine intellektuelle und politische Elite es als Vehikel benutzte, um einen Kon-
sens iliber willkommene und illegitime Formen religioser Bekenntnisse zu re-
konstruieren, jeweils durch kulturell spezifische Mittel und Konzepte vermit-
telt. Trotz oder vielleicht auch gerade aufgrund seiner kontroversen Bedeu-
tungen kommen dem Kopftuch also durchaus auch vereinheitlichende Funk-
tionen zu. So sehr das Kopftuch und mit ihm religidse Differenz den sékula-
ren Konsens stort, so sehr bringt es ihn tiberhaupt erst hervor.

Im Gegensatz zur Elterngeneration fordern junge Muslime in beiden Lan-
dern gegenwirtig Représentationsrdume ein und verdeutlichen auf diese Wei-
se, dass sich Offentlichkeit durch soziale und kulturelle Pluralitit von Interes-
sen und Ideen »realer« Personen konstituiert und nicht durch einen allgemei-
nen abstrakten Willen. Statt also notgedrungen mit einer vordefinierten Of-
fentlichkeitsversion zu kollidieren, konnte dies ohne Weiteres als ein Schritt
gedeutet werden, der die Verwurzelung junger Muslime in beide Gesellschaf-
ten zum Ausdruck bringt, sofern man sich dariiber einig ist, dass die Offent-
lichkeit kein homogener und unbeweglicher Ort ist, sondern durch eine sich
wandelnde Pluralitit von Offentlichkeiten geprigt ist, durchdrungen von viel-
faltigen Werten, Praktiken und Normen. Es sind Orte, die, obgleich sie von
tradierten Grundannahmen geprégt sind, immer wieder aufs Neue geschaffen
werden, die sogar immer wieder aufs Neue geschaffen werden miissen, um
vital zu bleiben.

Bedeckte Frauen, wie jene, mit denen ich gesprochen habe, wiirden
durchaus in eine solch erweiterte Version vom 6ffentlichen Leben und in ein
pluralistisches Verstdndnis von Zugehdrigkeit hineinpassen. Dennoch werden
sie durch ihr offenkundiges Bekenntnis zu einer Religion, die nicht zum legi-
timen Bestandteil des deutschen bzw. franzosischen Selbstverstdndnisses
zihlt, zweifellos auch kiinftig mit Argwohn der &ffentlichen Meinung zu
rechnen haben, entweder weil sie nicht ausreichend assimiliert sind, oder weil
sie einer vermeintlich externen kulturellen Einheit angehdren. Einer der
Hauptgriinde, warum das Kopftuch solch starke Reaktionen auslost, scheint
gerade darin zu liegen, dass es eine Art von Religiositdt zum Ausdruck bringt,
die mit den Versionen vom 6ffentlichen Gemeinsinn als unvereinbar gilt, die
die sdkular-liberale Politik normativ zu machen versucht. Nach dieser Deu-
tung basieren die Missverstindnisse und Divergenzen zwischen Muslimen
und europdischen Mehrheitsgesellschaften auch nicht unbedingt auf einer auf-
flammenden Islamophobie, sondern eher genereller auf bestimmten Mecha-

261

14,02.2026, 08:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

nismen westlich-liberaler Offentlichkeiten, die weitaus weniger inklusiv sind,
als es idealtypisch vielfach anklingt.

Die geldufige Missachtung der Stimmen Kopftuch tragender Frauen in der
Auseinandersetzung ziber sie (und nicht mit ihnen) belastet die normativen
Strukturen der Offentlichkeiten in beiden untersuchten Lindern, weil damit
das Versprechen von Gleichberechtigung, Mitbestimmung und vor allem von
der selbststindigen Verwaltung des Lebens der Biirger zur Disposition zu ste-
hen droht. Damit wire ein grundsitzliches Problem westlich-liberaler Offent-
lichkeiten angesprochen, die, entgegen ihres Versprechens, keineswegs jedem
gleichermaflen Zugang gewihren. Die Debatten iiber Kopftuch tragende
Frauen und genereller iiber Muslime sind ein zugespitztes Beispiel fiir Talal
Asads (1999: 180) Beobachtung, dass das Ideal von Redefreiheit und die Mog-
lichkeiten fiir religiose Gruppen, sich am offentlichen Diskurs zu beteiligen
und ihn zu prigen, in der Praxis nicht unbedingt erfiillt werden. Oder, wie
Asad erinnert, aus dem Prinzip der Partizipation und der Moglichkeit zu
»sprecheng, resultiert nicht unbedingt die Moglichkeit, auch »gehdrt zu wer-
deng, weil die Offentlichkeit »nicht gleichermaBen fiir jeden gedffnet ist und
der Bereich der freien Rede durch vorgegebene Begrenzungen festgelegt ist«.
Die Kontrolle der Offentlichkeit durch Akteure wie Journalisten, Politiker
oder Experten, die 6ffentlich im Namen von Muslimen sprechen, und die
recht konsistente Beschrankung fiir Muslime, sich selbst zu représentieren,
begrenzt ganz deutlich das inklusive Potenzial der Offentlichkeit und redu-
ziert vor allem die Moglichkeiten nicht-konformer Muslime, als gleichberech-
tigte Akteure den 6ffentlichen Diskurs mitzubestimmen.

Um dies noch einmal am konkreten Fall zu rekonstruieren, sei wiederholt,
dass bedeckte Frauen in den Debatten durchaus 6ffentlich zu Wort kamen,
wenngleich deutlich unterreprésentiert. In beiden Fillen hat aber ihr noch so
vehementes Beharren auf gegenteilige Perspektiven die Grundannahmen des
dominanten und letztlich auch politisch-rechtlich regulativen Diskurses nicht
zu durchkreuzen vermocht. Im Gegenteil, es scheint sogar, als hitten die
Gegenstimmen und offenkundigen Ambivalenzen Kopftuch tragender Frauen
diese Grundannahmen echer verfestigt. Die ausschlieBenden Mechanismen
vermeintlich inklusiver Offentlichkeitsstrukturen machen sich also nicht al-
lein in den Diskursinhalten bemerkbar, sondern auch anhand der Prozesse der
Diskursbildung und -zirkulation. Also daran, wie — geprdgt durch liberal-
sékulare Normen — bestimmte Aussagen gefiltert, geordnet oder schlicht ver-
borgen werden. Die Frage, wem die Autoritdt und Kompetenz des Sprechens
zugeschrieben wird, muss also immer an die Frage gekoppelt werden, wem
sie nicht zugeschrieben wird. Damit wiederum verbindet sich die Frage, was
beim Gesagten nicht gesagt ist, was verschwiegen oder verborgen bleibt.

Im konkreten Beispiel der Kopftuchdebatten und vor allem bei deren Weg
in die Gesetzgebung werden Ausschlussmechanismen auch an den Uber-

262

14,02.2026, 08:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 8: SCHLUSSBETRACHTUNG

schreitungen der eigens aufgestellten Pramissen hinsichtlich der strikten
Trennung zwischen privatem und 6ffentlichem Leben deutlich, die die Aus-
einandersetzungen mit dem Islam in beiden Landern in dhnlicher Weise kenn-
zeichnen. So offenbaren sowohl die Vertreter einer »strikten« Trennung zwi-
schen privatem und 6ffentlichem und politischem und religiosem Raum als
auch die Verteidiger einer (neutralen) christlich-abendléndischen Sphére vor-
trefflich die Grenzen ihrer eigens aufgestellten Voraussetzungen. So wurden
einerseits die Pramissen des Zugangs von Religiositidt im 6ffentlichen Raum
festgelegt; zuriickgewiesen wurde aber, was diese Vorannahmen moglicher-
weise in Frage stellen konnte. Andererseits galt es, Religion und deren Inhalte
festzulegen und zu fixieren, was schlieBlich im staatlichen Eingreifen in die
religidsen Angelegenheiten der Biirger vor allem in Frankreich seinen konkre-
testen Ausdruck fand. Genereller zeigen die Debatten {iber das Kopftuch, wie
eigens beschworene liberale Ideale wie Toleranz, Gleichberechtigung oder
(Religions-)Freiheit durch diskursive Praktiken aufgekiindigt werden kdnnen.

Wie die Zusammenfithrung der beiden Analyseebenen »Offentlichkeit«
(Politiker und Intellektuelle, die iiber die Legitimitit des Kopftuchs sprechen)
und individuelle Stimmen (Kopftuch tragender Frauen, die vom diesem Dis-
kurs weitgehend ausgeschlossen sind) auch deutlich gemacht hat, sind die
Wechselwirkungen zwischen Diskurs, Macht und Subjekt weitaus komplexer,
als es auf Anhieb erscheinen mag. Ebenso wenig sind die Effekte dffentlicher
Debatten eindeutig, wenngleich sie offenkundige Ausschlussmechanismen
manifestieren. Einerseits ist selbst der 6ffentliche Diskurs nicht homogen,
sondern von Korrekturversuchen und sogar Gegendiskursen gekennzeichnet.
Selbst wenn das, was ich als »dominanten Diskurs« bezeichnet habe, bislang
politisch und rechtlich regulativ war, lieB sich fiir beide Lander eine Vielfalt
von Argumentationsstringen und Positionen vernehmen.

Andererseits sind eben die Effekte 6ffentlicher Debatten, wie jener um das
Kopftuch, keineswegs eindeutig identifizierbar oder vorhersehbar. Obwohl
die Stimmen von frommen Muslimen in beiden Landern 6ffentlich unterre-
prasentiert sind bzw. nicht immer »gehort« werden, konnte allein die Tatsa-
che, dass muslimische Belange zunehmend auf der 6ffentlichen Agenda ste-
hen, sowohl als Hiirde als auch als Mdglichkeit gedeutet werden. Der Prozess
der Verdffentlichung des »Islamproblems« konnte beispielsweise anhand von
Foucaults Konzept der »eventalisation« betrachtet werden (z.B. 1987). »Event-
alisation« impliziert, dass aus einer scheinbar bedeutungslosen Sache ein Er-
eignis gemacht wird, dass ein sozial verborgenes »Nicht-Ereignis« erkennbar
gemacht wird und verborgene Legitimationen und Werte sichtbar werden
(vgl. auch Vadén/Hannula 2003).

Die potenziellen Nebenwirkungen dieser und anderer 6ffentlicher Kontro-
versen {iber den Islam gehen genereller zuriick auf Foucaults Uberlegungen
iiber Diskurse als simultane Manifestation von Machtverhéltnissen und als

263

14,02.2026, 08:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Potenzial, etablierte Machtstrukturen zu durchbrechen. Zwar bleibt die Frage
offen, inwieweit die erheblichen Spannungen zwischen den Einforderungen
einer reformierten Tradition und europdischen Gesellschaften eine Reflexivi-
tit der Offentlichkeit ankurbeln oder eher zu einer Verfestigung der normati-
ven Basis fiihren, die sich vor allem gegeniiber den »nicht-integrierbaren«
Muslimen artikuliert. Dennoch konnten, auf diese Weise betrachtet, selbst die
stigmatisierenden Kopftuchdiskurse fiir die jungen Frauen ein empowerment
bewirken. Obwohl ihnen der Zugang zur Offentlichkeit weitgehend versperrt
bleibt, hat allein die Tatsache, dass das Kopftuch zu einem solch haufigen und
heftigen Diskussionsgegenstand geworden ist, Dinge o6ffentlich sichtbar ge-
macht, die zuvor eher im Verborgenen geblieben waren. Wie im Verlauf die-
ser Untersuchung deutlich wurde, hat die Frage iiber die Legitimitét des Kopf-
tuchs in beiden Léndern vor allem eine substanzielle Auseinandersetzung
iiber bestehende Normen provoziert, so insbesondere iiber die Frage, wie reli-
gios-kulturelle Pluralisierung auf diese Normen einwirken konnte. Damit hat
die »banale« und miiflige Diskussion iiber ein religiéses Symbol weitldufige
Reflexionen iiber Fragen von grofer Tragweite auf die politische und 6ffentli-
che Agenda gebracht — Fragen, die andernfalls moglicherweise nicht in dieser
Intensitit zum Diskussionsgegenstand geworden wiren. So werden auch die
unkontrollierbaren und vielfiltigen Effekte von o6ffentlichen Auseinanderset-
zungen sichtbar, die ich hier allerdings eher nur spekulativ andeuten kann.

Es zeigt sich etwa am Beispiel der Institutionalisierung des Islam in
Frankreich ironischerweise, dass das hoch mediatisierte »Islamproblem« zu-
gleich eine Reihe von politischen Bemiithungen zur Folge hatte, um die Parti-
zipations- und Reprisentationschancen von Muslimen in der franzosischen
Gesellschaft zu verbessern. Die dffentliche Problematisierung des Islam hat
damit ein Thema auf die politische Agenda gebracht, das zuvor fiir die laizis-
tische Ordnung Frankreichs unerheblich oder gar unantastbar schien. Ob man
die konkreten Initiativen der franzdsischen Islampolitik nun schlicht als einen
»Domestizierungsschritt« (Bowen 2004b und 2004c) oder als ernst gemeinten
Versuch der »Anerkennung« (Goéle 2003) des Islam in Frankreich deuten
mag, sie weisen auf jeden Fall auf eine Pluralisierung des laizistischen Prin-
zips hin, selbst wenn dies eine ungewollte Konsequenz ist.

Obwohl nicht im gleichen Male wie in Frankreich ldsst sich in Deutsch-
land ein dhnlicher Prozess beobachten. Auch hier hat die Auseinandersetzung
mit dem Islam zu einer generelleren Beschéftigung mit der Rolle von Reli-
gion in der Offentlichkeit gefiihrt. Auch auf wissenschaftlicher Ebene zeigt
sich dies in den vermehrten Diskussionen um den »post-sdkularen« Charakter
europdischer Gesellschaften (Habermas 2001; Eder 2002; Joas in Die Zeit,
7.2.2002). Hier wird eine Verlagerung des sozialwissenschaftlichen Ver-
standnisses von Religion als einer »unsichtbaren« Sphdre (Luckmann 1991
[1967]) hin zu einer Anerkennung ihrer moralischen Bedeutung fiir politische

264

14,02.2026, 08:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 8: SCHLUSSBETRACHTUNG

Belange deutlich. Dies wiirde noch einmal Talal Asads Beobachtungen best-
tigen, dass »[...] die Einflihrung neuer Diskurse in eine Stérung von etablier-
ten Annahmen miinden kann, die Debatten in der Offentlichkeit strukturieren.
Starker ausgedriickt, vielleicht miissen sie existierende Annahmen sogar sto-
ren, um gehort zu werden.« (Hervorhebung im Original) Aus dieser Perspek-
tive haben bedeckte Frauen bereits bestechende Pramissen hinterfragt, allein
weil sie eine 6ffentliche Debatte dariiber angeregt haben.

Obwohl die Ergebnisse letztlich offen sind, wird die dauerhafte Prisenz
und wachsende Teilnahme von Muslimen in beiden untersuchten Landern
kiinftig zweifellos zu einer Bestirkung der laizistischen bzw. christlich-
abendléndischen Basis der beiden Gesellschaften beitragen und Abwehrreak-
tionen provozieren. Die Tatsache, dass Muslime mit differenten religidsen
Mustern auf dem Wege sind, vollstdndige Mitglieder beider Gesellschaften zu
werden, stellt eine ernsthafte und vielleicht beispiellose Herausforderung fiir
demokratische Normen dar, vor allem weil sie eine ernst gemeinte Zustim-
mung zu pluralistischen Formen von Zugehorigkeit und Partizipation ver-
langt. Die wachsenden Forderungen nach offentlicher Partizipation als Mus-
lime im Namen von nationaler Mitgliedschaft lassen Zweifel an der Idee einer
»freundlichen« Koexistenz zwischen dem »abstrakten, antiseptischen Ande-
ren« (Zizek 1998: 77) und Mitgliedern einer etablierten Gemeinschaft auf-
kommen. Denn sie verwandeln Muslime in recht konkrete Staatsbiirger, die
zugleich bestimmte Normen hinterfragen. Es ist anzunehmen, dass dieser
Ubergang vom »abstrakten« zum »konkreten, realen Anderen« (ebd.) frither
oder spiter zu einer weiteren Fragmentierung von ethnisch, religiés oder sé-
kular bestimmten Konzepten von Staatsbiirgerschaft fithren wird. Vor allem
aber erfordert er dringend eine Uberleitung von dem stolz gepflegten Wunsch
nach (einseitiger) »Integration« zu dem Ziel der »Partizipation«.

265

14,02.2026, 08:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 08:14:07.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

