
seines Herkunftsgebietes zählende Tommy McRae be-
diente auch unter den Namen Tommy McCrae, Tommy
Barnes, Yakaduna oder Warra-Euea mit seinen Zeich-
nungen im europäischen Stil weiße, evolutionistische
und rassistische Vorstellungen vom Ursprung der Kunst
bei den Aborigines, die ihrer Landrechte und ihrer Kin-
der beraubt, in Reservaten lebten. Wo McRae zeichnen
gelernt und ein Talent dafür entwickelt hatte, weiß heute
niemand mehr, möglicherweise in einer christlichen
Missionsschule? Dass seine Bilder auf dem internatio-
nalen Kunstmarkt einmal Rekordpreise erzielen würden,
lag außerhalb seiner Vorstellungswelt. Das gilt auch für
Thomas Onajeje Odulate, Holzschnitzer und führendes
Clanmitglied der Yoruba in Ikorodu im Distrikt Lagos
im heutigen Nigeria. Eine bis in die nächste Generation
reichende Existenzgrundlage für seine Familie konnte er
mit seinen Auftragsarbeiten für die britischen Kolonial-
herren ebenso wenig erzielen wie Tommy McRae. Ona-
jeje Odulates als einziger von fünf Kindern überleben-
der Sohn profitiert bis heute nicht von den Spitzenprei-
sen, die die Objekte seines Vaters auf dem Kunstmarkt
einbringen.

Ein Versuch, Julius Lips zu korrigieren, bleibt eher
fragwürdig: Die vom ehemaligen Kölner Museumsdi-
rektor ikonografisch als christlicher Missionar gedeutete
Figur (J. E. Lips: The Savage Hits Back or The White
Man through Native Eyes. London 1937: 172; Fig. 142
– Nach Lips trägt die Priesterfigur einen flachen Stroh-
hut), die mit einer Boxkamera ausgestattet und mit
einem Priestergewand und entsprechender Kopfbede-
ckung bekleidet ist, als Grabfigur eines hochrangigen
Afrikaners zu deuten, der eine Flasche oder Brieftasche
in der Hand hält, scheint ohne die Angabe stichhaltiger
Belege gewagt (71).

Die Rezeptionsgeschichte von Julius Lips’ Bestsel-
ler “The Savage Hits Back” fehlt im Begleitband. Die
Rezensentin beschränkt sich hier auf die Nachkriegs-
zeit: 1955 setzte das niederländische Reichsmuseum in
Leiden unter dem Titel “So sehen sie uns” mit einer
von “The Savage Hits Back” inspirierten Ausstellung
Akzente, worüber in der Bundesrepublik Deutschland
Die Zeit (36.1955) berichtete. 1966 erschien auf dem
Höhepunkt der afroamerikanischen Bürgerrechtsbewe-
gung in den USA eine Neuauflage der amerikanischen
Ausgabe des Buches. In enger Anlehnung daran, jedoch
ohne Autor und Werk zu erwähnen, und mit dem An-
spruch, es sei noch niemand zuvor auf die Idee gekom-
men, zu fragen, wie “Farbige” die “Weißen” sehen wür-
den, publizierte der britische Ethnologe Cottie A. Bur-
land 1968 in New York, Wien und München gemeinsam
mit dem Fotografen Werner Formann in englischer und
deutscher Sprache den Bildband “The Exotic White
Man. An Alien in Asian and African Art”. Unter dem
deutschen Titel “So sahen sie uns. Das Bild der Weißen
in der Kunst der farbigen Völker” erschien dieser Bild-
band 1972 auch in Leipzig und erstaunte Eva Lips. Die-
se hatte von 1951 bis 1966 und kommissarisch bis 1968
das “Julius Lips-Institut für Ethnologie und vergleichen-
de Rechtssoziologie” geleitet. 50 Jahre nach der Macht-

ergreifung der Nationalsozialisten gab Eva Lips 1983
unter dem Titel “Der Weiße im Spiegel der Farbigen” in
Leipzig die erste deutschsprachige Ausgabe von “The
Savage Hits Back” heraus, die gleichzeitig als westdeut-
sche Lizenzausgabe in München im Carl Hanser Verlag
erschien und im Münchner Stadtmuseum die Ausstel-
lung “Colon. Das schwarze Bild vom weißen Mann”
begleitete. 1986 erschien in Leipzig in 2. Auflage Eva
Lips’ Gedenkbuch für ihren Mann “Zwischen Lehrstuhl
und Indianerzelt”. 1988, im Jahr ihres in der Kölner
Ausstellung zu früh datierten Todes, legte ein Studieren-
der der Ethnologie an der Universität Köln seine Magis-
terarbeit über “Leben und Werk von Julius Lips” vor,
der 1990 eine Kölner Doktorarbeit folgte, die Julius
Lips als angeblichen Plagiator und Antisemiten und Eva
Lips als vermeintliche Hochstaplerin “entlarvte”.

Die Zeiten ändern sich. Heute fügen sich Autor, Buch
und Sammlungsobjekte geradezu verlockend perfekt in
aktuelle Debatten um Kolonialgeschichte und mögli-
cherweise zu Unrecht erworbene ethnologische Samm-
lungsgegenstände, die zurzeit in Diskussionen um das
Berliner Humboldt Forum hohe Wellen schlagen. Im-
merhin – und das ist als ein wichtiger Schritt und das ei-
gentlich Positive an der Kölner Ausstellung und ihrem
Begleitband zu bewerten – durfte Julius Lips 2018 nun
doch noch einmal nach Köln zurückzukehren, wie er es
auf Initiative der britischen Militärregierung bereits
1946 im amerikanischen Exil geplant hatte. Weil dieser
Plan aufgrund mangelnder oder nicht durchführbarer
Kontrollmaßnahmen von britischer Seite im Sande ver-
lief, remigrierte das Ehepaar Lips in die sowjetisch be-
setzte Zone nach Leipzig (M. G. Ash: Konstruierte
Kontinuitäten und divergierende Neuanfänge. In: M.
Grüttner, R. Hachtmann, K. H. Jarausch, J. John und M.
Middell [Hrsg.], Gebrochene Wissenschaftskulturen.
Göttingen 2010: 228. I. Kreide-Damani: Eva Lips –
Writing in Exile. In: A. Brus [Hrsg.], “The Savage Hits
Back” Revisited. Art and Alterity in the Colonial En-
counter. Berlin: 2018/2019). Hier und in der späteren
DDR wurde seine Glaubwürdigkeit nicht in Frage ge-
stellt. Nicht zuletzt auch in diesem Zusammenhang
empfiehlt es sich, mit Julius Lips einen Perspektivwech-
sel mit unverpixeltem Blick auf das “andere Deutsch-
land” zu wagen, wo die Ethnologie mit dem Namen des
Autors von “The Savage Hits Back or The White Man
through Native Eyes” bis zur Wendezeit verbunden
blieb.

Ingrid Kreide-Damani

Chapuis, Julien, Jonathan Fine und Paola Ivanov
(Hrsg.): Unvergleichlich. Kunst aus Afrika im Bode-
Museum. Berlin: Edition Braus, 2017. 224 pp. ISBN:
978-3-86228-171-8. Preis: € 24,95

Die Publikation und die gleichnamige Ausstel-
lung “Unvergleichlich. Kunst aus Afrika im Bode-Mu-
seum” sind Ergebnis einer Kooperation zwischen dem
Bode-Museum und dem Ethnologischen Museum von
Berlin – zwei Institutionen, die mit der Eröffnung des

236 Rezensionen

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-236 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-236


umstrittenen Humboldt Forums 2019 auch räumlich nä-
her rücken werden. Indem ausgesuchte Objekte aus der
aktuell geschlossenen Afrika-Sammlung in Dahlem
Skulpturen des Bode-Museums gegenüber gestellt wer-
den, wollen die Kurator*innen der Ausstellung ästheti-
sche, kulturelle und ontologische Gemeinsamkeiten und
Unterschiede sowie das Wesen des Vergleichs an sich
zur Sprache bringen.

Trotz einiger Vorbehalte, die noch zu diskutieren
sind, vermag der Katalog historisches wie auch objekt-
und kulturspezifisches Wissen auf anregende Weise zu
vermitteln. Im Unterschied zur Ausstellung, die mit
ihrer Situierung inmitten der Bode Sammlung trotz auf-
wendiger App und buntem Saalblatt ernüchternd euro-
zentrisch gerahmt ist und daher Erinnerungen an ebenso
eurozentrische Versuche der letzten Jahrzehnte wach-
ruft, afrikanische und europäische Kunst miteinander
ins Gespräch zu bringen (z.B. Rubins viel kritisierte
Ausstellung “‛Primitivism’ in 20th Century Art”. New
York 1984), erweist sich der Katalog als eine reflektier-
tere Plattform zur Erörterung der (Un-)Vergleichbarkeit
von afrikanischen und europäischen Sammlungsobjek-
ten. Das Buch ist in sieben Kapitel aufgeteilt, die der
Einleitung der Herausgeber*innen folgen. Zuhinterst
befindet sich eine Bibliografie.

Wie in der Ausstellung, werden auch in der Einlei-
tung Donatello’s Putto mit Tamburin (1428–1429) und
die Statuette der Göttin Irhevbu bzw. Prinzessin Ede-
leyo aus dem Königreich Benin (16. oder 17. Jh.) einan-
der exemplarisch gegenübergestellt, um einerseits Ge-
meinsamkeiten und Unterschiede in Ästhetik und kultu-
reller Praxis herauszuarbeiten und zugleich aufzuzeigen,
wie sie von den Berliner Sammlungsinstitutionen unter-
schiedlich bewertet und behandelt worden sind – das
eine als herausragendes Kunstwerk, das andere als “eth-
nologisches Exponat”; das eine Gegenstand der Kunst-
sammlung, das andere der ethnografischen Sammlung.
Damit verkörpern sie das Schicksal zahlreicher Samm-
lungsobjekte, die durch ihre Kategorisierung innerhalb
historisch spezifischer Taxonomien der abendländischen
Wissenschaft und Museen unterschiedliche Wertschät-
zung und Behandlung erfuhren. Gemäss den Autor*in-
nen reflektiert dieses Beispiel ein durchgehendes Thema
der Ausstellung, indem es kulturhistorisch überlieferte
taxonomische Zuweisungen und disziplinäre Trennun-
gen in Frage stellt und auch die Leser*innen zu einer
kritischen Lektüre animieren will.

Der Einleitung folgen sieben Kapitel: “Die ‛Ande-
ren’” und “Ästhetik” sind von Jonathan Fine ver-
fasst, “Gender – oder die Multiplizität der Person” von
Paola Ivanov und Antje Akkermann, “Schutz und An-
leitung” von Andrew Sears, “Performance” von Akker-
mann und Sears, und “Abschied” von Julien Chapuis
und Christine Seidel. Das siebte Kapitel gilt spezifi-
schen “Gegenüberstellungen”. Während Jonathan Fine
im ersten Kapitel vor allem den Gestus des Exotisierens
und des Othering diskutiert und damit die eurozentri-
sche Sammlungsgeschichte in ihrem kolonialen histori-
schen Kontext verortet, widmen sich die Kapitel 2 bis 7

Themen, die trotz ihrer universell menschlichen Rele-
vanz regional und kulturell unterschiedlich interpretiert,
gestaltet und gelebt werden.

Leider fallen ausgerechnet die Kapitel zum “Ande-
ren” und zur “Ästhetik” am schwächsten aus. Zwar ver-
mögen sie wohl auch, den ahnungslosesten Leser*innen
klar zu machen, dass die Aneignung der Sammlungsob-
jekte und ihre Wahrnehmung durch westliche Publika
von einer gewaltvollen kolonialen Geschichte geprägt
und in ihrer Tendenz eurozentrisch sind, aber sie bleiben
derselben Eurozentrik verhaftet, selbst wenn die gele-
gentlich normativen Äußerungen das Gegenteil zu be-
wirken suchen. Dies zeigt sich in Fine’s Lektüre der
zeitgenössischen Arbeit von Nomusa Makhubu (34), die
glücklicherweise später im Gender-Kapitel differenzier-
ter wieder aufgenommen wird (54), aber auch an ande-
ren Stellen, wo der kritisierten eurozentrischen Perspek-
tive keine Alternative, geschweige denn Multiperspekti-
vität, entgegengehalten wird. Ebenso wird gefordert,
dass historische Kunstwerke aus Afrika “zuerst inner-
halb der Wertesysteme des Künstlers, von dem sie ge-
schaffen wurden” verstanden werden müssen (36), wo-
bei dies im Text selbst nicht eingelöst wird – und was
sich bei historischen Objekten, deren Entstehungskon-
text und Provenienz oft unklar ist, ohnehin als unmög-
lich erweisen würde. Im Gegenteil, vereinzelte Katalog-
einträge vor allem im vorderen Teil des Katalogs, repro-
duzieren genau diese eurozentrische Betrachtungsweise
und Interpretation von Objekten, selbst da wo die Indi-
vidualität der anonymen Künstler*innen gegenüber ko-
lonial zugeschriebenen kollektiven Identitäten in den
Fokus gerückt wird. So bleibt beim Katalogeintrag zu
einer Gedenkskulptur eines Würdenträgers aus dem
heutigen Kamerun (Kat. 2.3) unklar, ob die Wahrneh-
mung seiner Haltung als “kraftvoll und kämpferisch”
für die Zeitgenossen des Künstlers zutrifft, oder eher der
ästhetischen Betrachtung des Autoren entspricht. Sol-
chen Beispielen stehen jedoch zahlreiche sehr klug und
aufschlussreich dargestellte Exemplare gegenüber, so
beispielsweise der differenzierte Vergleich zwischen
einer weiblichen Portraitbüste aus dem 15. Jh. aus Itali-
en (Kat. 2.13) und einer Porträtfigur von Zan aus dem
frühen 20. Jh. aus dem heutigen Liberia (Kat. 2.14).

Kapitel 3 verortet sich deutlicher als die vorhergehen-
den Kapitel in aktuellen dekonstruktivistischen, inter-
sektionalen und queeren Debatten und befreit sich von
normativen Annahmen. Dies ermöglicht tatsächlich
einen frischen Blick nicht nur auf die afrikanischen,
sondern auch auf die abendländischen Objekte. Hier er-
scheint europäisches Kulturgut teilweise genauso rätsel-
haft und “fremd” wie das afrikanische – nicht zuletzt,
weil die Autorinnen historisch weit ins Mittelalter, teils
gar in die Antike zurückgehen und daher mit der histori-
schen Distanz auch kulturelle Distanz herstellen. Vor al-
lem liegt das aber auch daran, dass hier ethnologisches
Wissen stärker zum Tragen kommt und eher in der Lage
ist, “andere” Epistemologien und Ontologien einem
(tendenziell als europäisch angenommenen) Publikum
verständlich zu vermitteln. Dies gilt auch für alle ver-

Rezensionen 237

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-236 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-236


bleibenden Kapitel zu “Schutz und Anleitung”, “Perfor-
mance”, “Abschied” und die meist thematisch gruppier-
ten “Gegenüberstellungen” im besonders langen siebten
Kapitel. Sie sind gut recherchiert, vermitteln eine Vor-
stellung von Bedeutungssystemen in Europa und Afrika
und warten vor allem mit hervorragenden Objekten auf.
Immer wieder werden in intelligenten Beiträgen schein-
bar selbstverständliche Annahmen zu bestimmten Ob-
jekten oder Ikonografien außer Kraft gesetzt und da-
durch andere Betrachtungsweisen nahegelegt.

Insgesamt ist das Buch sehr einladend gestaltet. Die
übersichtlichen und informativen Katalogeinträge ani-
mieren zur genauen Betrachtung der zahlreichen und
qualitativ ausgezeichneten Reproduktionen. Hier wurde
kein Aufwand gescheut, um die Objekte ins richtige
Licht zu rücken.

Allerdings bleiben einige Fragen offen, so beispiels-
weise die Überlegung hinter dem Entscheid, afrikani-
sche Objekte, die hauptsächlich aus dem 19. Jh. stam-
men, überwiegend europäischen Objekten der Renais-
sance und des Mittelalters gegenüberzustellen. In nur
wenigen Fällen handelt es sich um zeitgenössische Ob-
jekte, die historisch miteinander in Beziehung stehen.
Auch wichtige Provenienzfragen werden zwar früh im
Katalog kritisch zur Diskussion gestellt, aufgrund des
beschränkten Platzes und der Komplexität des Themas
jedoch nur im Ansatz verfolgt. Die Provenienzfor-
schung ist selbstverständlich nur ein Teil postkolonialer
Versuche, mit kolonialen Sammlungsbeständen umzu-
gehen, muss aber sicherlich als wesentlicher Bestandteil
des Anspruchs verstanden werden, den eurozentrischen
Blick aufgeben zu wollen. Dieser Anspruch ist – auch
wenn die Qualität der gezeigten Objekte darüber hin-
wegtäuschen mag – leider keineswegs eingelöst. Dies
scheint auch daran zu liegen, dass die Herausgeber-
schaft (und insbesondere die ersten zwei Kapitel) von
einem eher konservativen Publikum ausgeht, das die
Berliner Sammlungen nie in Frage gestellt hat, das ko-
loniale Denken erst zu hinterfragen beginnt und sorgfäl-
tig an die kritische Reflexion herangeführt werden
muss, die unter international vernetzten Experten seit
gut dreissig Jahren zu einer Selbstverständlichkeit ge-
worden ist.

Auch stellt sich die Frage, warum keine Objekte aus
dem Museum Europäischer Kulturen Eingang in die
Ausstellung gefunden haben (man denke an die im Ka-
talog erwähnte und reproduzierte Perchtenmaske, Abb.
27, S. 93). Die etwas polare Gegenüberstellung europäi-
scher und afrikanischer “Kunst” wäre dadurch wesent-
lich abgemildert und auch etwas komplexer geworden.
Dies wird jedoch durch die Präsentation von Objekten
mit einer komplexen Geschichte des Handels, der Di-
plomatie und der Eroberungen eingelöst. Sie stehen ex-
emplarisch für die Auflösung vom “Eigenen” und “An-
deren”, Europäischen und Afrikanischen, repräsentieren
sie doch entscheidende Momente der Begegnung und
der Verflechtung der Kontinente bereits in und vor den
Geburtsstunden der Globalisierung und des Kolonialis-
mus.

Entgegen der impliziten Behauptung im Ausstel-
lungs- und Katalogtitel, dass afrikanische und europäi-
sche Kunst unvergleichlich sei, werden solche Objekte
durchweg in ein Zwiegespräch gebracht, insbesondere
im siebten und längsten Kapitel. Im Unterschied zur
Ausstellung, wo diese Gegenüberstellung zeitweise for-
mal und etwas plump wirkte, wurde für den verglei-
chenden Katalogteil ein kluges Layout gewählt, das
einen rein formalen Vergleich vermeidet. Indem oft (je-
doch nicht durchgehend) die besprochenen Objekte ge-
wissermaßen Rücken an Rücken – und nicht nebenein-
ander – auf den Buchseiten reproduziert sind, bewahren
sie ihre ästhetische Autonomie, wobei sie von den er-
läuternden Texten wie mit einem Scharnier in einen in-
haltlichen Bezug gesetzt werden. Entscheidend dabei
ist, dass einige Objektzusammenstellungen tatsächlich
formale Ähnlichkeiten aufweisen, das Zwiegespräch
aber deutlich darüber hinausgeht und vor allem in Ge-
meinsamkeiten und Unterschieden der sie bestimmen-
den Ontologien, Glaubenssysteme und kulturellen Prak-
tiken zur Geltung kommt. Das ist eine besondere Stärke
des Katalogs, die die Ausstellung nicht erreicht.

Fiona Siegenthaler

Chávez, Alex E.: Sounds of Crossing. Music, Migra-
tion, and the Aural Poetics of Huapango Arribeño.
Durham: Duke University Press, 2017. 425 pp. ISBN
978-0-8223-7018-5. Price: $ 29.95

The study is about the music-making capabilities
(huapango arribeño) of specific Mexican immigrant
groups who perform on both sides of the U.S./Mexico
border for their respective communities in the late 20th
and early 21st century. Chávez’s argument is “the per-
formance of Mexican huapango arribeño – an under-
studied musical form – as a lens with which to under-
stand the cultural and spatial contours and politics of
this transnational migrant world” (5). The text is orga-
nized into six chapters: 1) Aurality and the Long Ameri-
can Century, 2) Companions of the Calling, 3) Verses
and Flows at the Dawn of the Neoliberal Mexico, 4) Re-
gional Sounds: Mexican Texas and the Semiotics of Cit-
izenship, 5) From Potosí to Tennessee: Clandestine De-
sires and the Poetic Border, and 6) Huapango sin Fron-
teras: Mapping What Matters and Other Paths. The au-
thor supports his thesis with books, articles, interviews,
songs and verses, and internet resources. For the pur-
poses of this book review, the reader will examine in
more detail the genre of Mexican huapango arribeño,
and how this music serves as a cultural and commentary
bridge for an immigrant community in between Mexico
and the United States.

In his introduction, Chávez describes the difficult
crossing of the U.S/Mexico border by his parents: his
mother in a trunk of a car in Juárez, and his father near
Ojinaga, Chihuahua, walks for almost a week through
dense and thorny bushes. Later in the United States,
they would meet and marry in West Texas. Their stories
are never forgotten, and the author explains how their

238 Rezensionen

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-236 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-236

