E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

Eine Theologie der Freiheit hingegen kann einen Beitrag dazu leisten, dass
die gegenwirtigen Reformforderungen, etwa nach der Zulassung von Frauen
zur Weihe in alle Amter, nach einer Eingrenzung der pipstlichen Machtfiille,
nach einer Entklerikalisierung etc. gerade nicht als eine billige Anpassung an
den Zeitgeist denunziert und abgewertet werden konnen, wie das zur Zeit
hiufig zu horen ist. Sondern dass sie als elementare Reform zentraler Leh-
ren und Anliegen des Christentums verstanden werden, und zwar gegen die

Abwege, die — wie beschrieben — im 19. Jahrhundert ihren Anfang genommen
haben.

2. Gender-Normierungen und freiheitliches Handeln im
Widerstand - Anfrage an katholische Argumentationslinien

Die Wirkungsmacht des 19. Jahrhunderts sowohl im bestehenden Frauenver-
stindnis als auch in der gegenwirtigen lehramtlichen Gender-Kritik anzuset-
zen, bedarf weiterer Tiefenbohrungen und Erforschungen.’” Allerdings kann

wendigkeit entsteht, den Menschen vor sich selbst zu bewahren, so, wie die Schép-
fung vor dem Menschen zu bewahren ist; dazu auch Papst Benedikt XVI.: 2008. Im
Marz 2011 wird in dem Abschlussstatement zur 55th Session of the Commission on
the State of Women of the United Nations Economic and Social Council wieder vor
der radikalen Cender-Theorie gewarnt (vgl. Holy See Mission: 2011). Das aktuell ver-
offentlichte Schreiben der Erziehungskongregation reiht sich ein in diese Ausfaltung
einer globalen Gefahr, die von einem geeinten und gemeinsam agierenden Feind aus-
geht, der die bestehende Ordnung zerstéren will; vgl. auch M. A. Case: 2011, S. 811-813;
dies.: 2014 findet von der Glaubenskongregation vorbereitet die >Humanum Confe-
rence«statt, ein»International Colloquium on the Complementarity between Man and
Woman«. Dieses wird von Mary Case beschrieben als: »international >who’s who< of
selfdescribed proponents of traditional marriage and opponents of same-sex marriage
from diverse faith traditions and continents.« (M. A. Case: 2019, S. 565) Diese Konferenz
fithrt zum Wiederbeleben des »World Congress of Families« (http://profam.org/index
.php [Zugriff am 11.06.2019]), 2019 in Verona abgehalten (https://www.wcfverona.org
/). Diese Seite ist leider nicht immer aufrufbar. Nach einem zweiten Zugriff wird sie
gesperrt).

125 Vgl. B. Bauer/U. Gause: 2020. Gause/Bauer machen auf die Abjektifizierungsmuster
aufmerksam, die sich in der theologiegeschichtlichen Rekonstruktion einschreiben,
wenn sie nicht gendersensibel vorgeht. Nicht nur gebe es keine Theologiegeschichte
der Frauen, die als exemplarische Frauen deutlich machen konnten, dass es nicht nur
Ménner gab, sondern es gibt auch keine Geschichtsschreibung, die die Konstruktionen
hinter der Konstruktion der Geschlechter als solche benennt.

14.02.2026, 16:58:04.

209


http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://doi.org/10.14361/9783839455074-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

aus theologischer Sicht die Argumentationslinie lehramtlicher Gender-Kritik
durch Theoreme Judith Butlers an mindestens drei Punkten hinterfragt wer-
den.”

Erstens ist die Spiritualisierung, Ontologisierung und Essentialisierung
eines vor- und tberzeitlichen Weiblichen in der Idealbesetzung durch die
Gottesmutter zu dekonstruieren. Denn eine diskursanalytisch-dekonstruk-
tive Genealogie wiirde darauf hinweisen konnen, dass sich in dieses iiber-
zeitliche Frauenbild, das als Wesen der Frau verstanden wird, die in den ver-
wendeten Bildern immanente Macht- und Geschlechterordnung unmittelbar
einschreiben und nur durch Wiederholung von Setzungen verschleiert wer-
den kénnen.””” Zudem ist die Vorstellung, dass dieses Wesen der Frau sich
nicht kulturell und kontextuell ausprigt, nicht zu verstehen: sowenig wie das
Postulat, dass dies auf »alle Frauen und auf jede einzelne von ihnen zu[trifft],
unabhingig von dem kulturellen Rahmen, in dem jede sich befindet, und un-
abhingig von ihren geistigen, psychischen und korperlichen Merkmalen, wie
zum Beispiel Alter, Bildung, Gesundheit, Arbeit, verheiratet oder ledig«'?®.
Denn die zugrundeliegende Argumentation geht davon aus, dass feststeht,
was die Frau zur Frau macht: Thre biologische Konstruktion hat ontologische
und essentielle Konsequenzen. Judith Butler kritisiert diese Vorstellung als
»identity-politics«, die nur durch Ausgrenzungen funktionieren. Butler stellt
damit durchaus die bisher auch im Feminismus geltende Grundlage in Fra-
ge'”, die von einem Kollektivbegriff ausgeht. Aber was die Identitit »Frauc
bedeuten solle, ist fiir Butler ebenso fragwiirdig wie die Vorstellung von ei-
139 »1dentity
categories are never merely descriptive, but always normative, and as such ex-

nem »Subjekt Frau« oder des weiblichen Geschlechts zu sprechen.

clusionary.«® Butlers Anliegen ist es gerade aber nicht, dem Feminismus die

126 Vgl. G. Werner: 2018¢, S.179-202.

127 Vgl. »Die Genealogie untersucht diskursive Prozesse der Naturalisierung. Sie situiert
Diskurse in Machtprozessen und fithrt die Frage nach dem Wesen des Menschen oder
der Natur des Kérpers auf kultur- und epochenspezifische Denk- und Wahrnehmungs-
schemata zuriick.« (H. Bublitz: 2002, S. 41f.) So ist die Analyse der Macht das eigentli-
che Feld der Cenealogie.

128 PapstJohannes Paul 11.: 1988, Nr. 29.

129 Vgl. D. K. Kim: 2007, S. 95.

130 Vgl.]. Butler:1995a, S. 50.

131 Ebd.

14.02.2026, 16:58:04.


https://doi.org/10.14361/9783839455074-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

Grundlage zu entziehen oder das Subjekt abzuschaffen®?, sondern sie méch-
te die Denkmdglichkeit eroffnen, dass diese dekonstruktive Vorgehensweise
dem Feminismus gerade den Weg weisen, in der Vielfalt der Bedeutungen von
den Vorstellungen wegzukommen, die am Ende doch wieder durch radikale
und sogar rassistische Ontologien geprigt sind.”* Theologisch wird es daher
denkbar sein konnen, gegen diese Ontologisierung einer ewigen biologisch
fundierten essentialisierten Weiblichkeit die pluriformen Frauenerfahrungen
und Selbstbeschreibungen zu setzen, die zu einer differenzierten, kontextu-
ellen und geschichtlichen Anthropologie fithren. Zu dieser Vorgehensweise
gehort unerlisslich, mit der intersektionalen Analyse jene Machtdiskurse zu
entlarven, die immer schon wissen kénnen wollen, was das wahre Frausein
ist.

Zweitens ist eine Theologie, die sich in eine Butler-Rezeption stellt, nur
mit der Gender-Theorie mdglich, die unbestritten das Herzstiick Butler’scher
Macht- und Geschlechteranalysen ist und auch bleibt. Diese Geschlechterdis-
kurse selbst sind in sich gegenseitig bedingende Machtfiguren eingebettet,
die aus dem Diskurs, der Norm und der Performativitit bestehen. Fiir die
Diskurstheorie Butlers stellt dabei die binire, heteronormative Geschlechter-
differenz eine gegebene Ordnung dar und diese Ordnung ruft konsequen-
terweise die als soziale Bedingung verschleierte Formung eines intelligiblen
Subjekts hervor. Intelligibel bleibt das Subjekt aber nur solange, wie es sich in
der erwarteten Wiederholung der Norm bewegt, diese dadurch zugleich ze-
mentiert. Die Reglementierung der Ordnung und ihrer Kategorien wird erst
durch das je neue performative Zitat aktualisiert.”* Wird aber in einer de-
konstruktiven Analyse die reglementierende Geschlechternorm als Macht im
Diskurs offengelegt, wie Judith Butler dies tut, dann 16st sie damit aber gerade
nicht die Differenz der Geschlechter auf, wie vom Vatikan behauptet, sondern
stellt die vordiskursiven Annahmen in Frage, die postulieren, immer schon zu
wissen, was und wie Frausein ist. Diskursanalytisch kann Judith Butler also

132 ). Butler: 2009¢, S.108f.; vgl. auch A. Thiem: 2008, S.189). Thiem geht ausfiihrlich auf
die Position Butlers in der Debatte von Foucault und Habermas ein. Ebd., S. 206-214.

133 Gegen die Kritiken von Nussbaum, Vastirlay und Fraser macht Loizidou stark, dass das
Butler'sche Subjekt, wenngleich es in einem Sinne eines aufgekiindigten Subjekts ist,
kein Opfer ist. »The foreclosed subject, whatever figuration it may take, then becomes
notavictim whose inclusion we need to fight forin a community founded itself on that
basis.« (E. Loizidou: 2007, S. 165).

134 Vgl. H. Meifdner: 2010, S. 30, 35, 37. Dazu auch B. Grimme: 2020b, S. 36; B. Bauer/U.
Cause: 2020, S. 274; A. M. Riedl: 2020, S.181; W. Schaupp: 2020, S.155.

14.02.2026, 16:58:04.

pAll


https://doi.org/10.14361/9783839455074-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

jenen Studien beipflichten, die herausbekommen haben, dass dieses essentia-
listische Wissen tiber sFrausein< (und >Mannsein<) bereits an das ungeborene
Baby herangetragen und das Subjekt so vor jeder bewussten Entscheidung
bereits in vorgeformte Gender-Rollen hineingebildet wird. Weil also das Sub-
jekt ein von Anfang an sozial vermachtetes Wesen ist, will Butler die Wirkun-
gen dieser Macht aufdecken, indem sie die genealogische Herkunft nach der
Bedeutung der Kategorien von Weiblich und Mannlich als Essenz analysiert.
Theologisch bedeutet dies, machtanalytisch die vordiskursiven Verstindnisse
tiberzeitlichen Frau- oder Mannseins zu hinterfragen und die Verwirklichung
gelungenen Mensch-seins gendersensibel zu kontextualisieren. Gender wird
damit, so Regina Ammicht Quinn™’, zu einer Analysekategorie, die als eine
im positiven Sinne Verunsicherungs- und Gerechtigkeitskategorie verstanden
wird und damit Grundlage theologischen Denkens sein sollte.

Drittens transportiert die katholische Vorstellung einer in der ontologi-
schen Differenz der Geschlechter beruhenden Komplementaritit eine inhi-

rente Differenz in den Rechten.?®

Allerdings ist das Argument der Komple-
mentaritit nicht nur von den Auswirkungen her probematisch, sondern vor
allem von den Vorannahmen. Denn die Komplementaritit von Mann und
Frau ist nur deswegen denkbar, weil sie auf der Grundlage exakt zweier Ge-
schlechter beruht, die in ihrer biologischen und sozialen Gestalt identisch
sind und zudem das dem Geschlecht entsprechende gegengeschlechtliche Be-
gehren zeigen. Diese ist auch die Grundlage der Verdffentlichung der Kongre-
gation fiir die Bildung, die explizit die Frage von Transgender behandelt.”’
Diese Komplementaritit ist erstens ontologisch und driickt sich zweitens in bi-

nirer Geschlechtszuwendung aus.

Diese der Komplementaritit zugrunde-
liegende Verschiedenheit ist aber nicht das eigentliche Ziel der Argumentati-
on, sondern die inhirente biologische Ungleichheit der Geschlechter.”® Das

Ziel, einen verbindenden anthropologischen Kern zu denken, erreicht Judith

135 R.Ammicht Quinn: 2017, S. 77-79.

136 Vgl kritisch hierzu u.a. S. Wendel: 2018, S. 335-338; L. Hogan: 2015, S. 334-338.

137 Vgl. Congregation for Catholic Education: 2019, Nr. 25.

138 So besonders Papst Johannes Paul Il.: 1988 und Papst Johannes Paul Il.: 1981. Amoris
Laetitia hat dies wortlich ilbernommen, allerdings in Bezug auf die verschiedenen Be-
rufungen der Kirche (Papst Franziskus: 2016, Nr. 203).

139 Der grundlegende »Dreischritt der lehramtlichen Geschlechteranthropologie lautets,
50 B.S. Anuth: 2017: »Mann und Frau sind gleich als Person¢, >Manner und Frauen sind
in der Auspriagung ihres Menschseins verschiedens, >Frauen und Manner sind auf ge-
genseitige Partnerschaft angewiesen«.« (S.178).

14.02.2026, 16:58:04.


https://doi.org/10.14361/9783839455074-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

Butler auf ganz anderen Wegen, so in ihren jiingsten Arbeiten iiber den Be-
grift der Verletzlichkeit und der Trauer. Sie unterscheidet — wie ausfithrlich
dargestellt — deswegen eine primire Verletzlichkeit durch andere gegeniiber
einer sekundiren Verwundbarkeit durch soziale Situationen und der Trau-
er als dritte Ausdrucksform sozialer Gestalt von Beziehungen und Gesell-
schaft.*® Diese primire Verletzbarkeit kénne vielleicht die Erfahrung bereit-

stellen, Menschen zu einem »Wir« zu verbinden.'#

142

In der Untersuchung der
, geht es Butler um das Er-

kennen der impliziten Machtstruktur in der Narration des Menschlichen, die
143

Trauer, die nicht fiir alle Menschen denkbar ist
an der wirksame »Hierarchie der Trauer«** abzulesen ist. Es wirkt dann so,
als seien manche von einem konstruierten »Wir« ausgenommen."** Butler will
also priifen, wie belastbar das »Wir« angesichts der Verletzbarkeit und Trauer
ist.#

»Das bedeutet, dass jede (jeder) einzelne von uns zum Teil aufgrund der
sozialen Verwundbarkeit unserer Kérper politisch verfasst ist— als ein Ort
des Begehrens und der physischen Verwundbarkeit, als Ort einer 6ffentli-
chen Aufmerksamkeit, der durch Selbstbehauptung und Ungeschiitztheit

zugleich charakterisiert ist.«'*

Trauer macht die Verbundenheit und Einbindung in Beziehungen deutlich.*”

Theologie kann aber die Komplementaritit des Menschen eben auch in dieser
primdaren Sozialitit verstehen, die die Subjektivitit gleichurspriinglich zu sei-
ner Intersubjektivitit denkt und daher die Komplementaritit aus jeder onto-
logischen Geschlechtlichkeit herausholt.*®
soziales Wesen, weil jedes andere soziale Wesen in einem komplementiren

Komplementir ist der Mensch als

Anders-Sein der primiren Sozietit des Subjekts als Individuum entspricht.
Diskursanalytisch stellt die Theologie damit Grundlegendes in Frage,
wenn sie die in lehramtliche Verlautbarungen eingeschriebene Vorannah-

140 Vgl. B. Mann: 2006, S. 86f.

141 Vgl.). Butler: 20093, S: 42; vgl. auch dies.: 2002, S. 136.

142 Vgl. dazu ausfiihrlich J. Butler: 2015, S. 119, 139, 197ff.; 210ff.; 218.

143 Vgl. B. Kohl: 2017, S.177, 263f.

144 Vgl.]. Butler: 20093, 352.

145 Vgl. ebd., 36f; vgl. I. Leicht: 2016, S. 85, 91f.

146 ). Butler: 2005, S. 37. An dieser Stelle scheint die Theorie Foucaults durch, dass die Sub-
jektivation priméar durch den Kérper geht.

147 Vgl.]. Butler: 20093, S. 45.

148 Vgl. dazu auch: G. Werner: 2020c.

14.02.2026, 16:58:04.


https://doi.org/10.14361/9783839455074-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

men als Machtdiskurse analysiert und ihnen geschichtlich informierte,
kontextuell ausgearbeitete und interdisziplinir anschlussfihige Einsichten
hinzugesellt. Zudem dekonstruiert sie an jener hermetisch gehaltenen Triade
von Geschlecht-Macht-Amt deren iiberzeitliche Begriindbarkeit.

3. Parrhesia als Herausforderung fiir katholische Theologie und
kirchliches Handeln

Foucault will die Beziehung zwischen den Formen der Veridikation, den Tech-
niken der Gouvernementalitit sowie den Formen der Selbstpraxis untersu-
chen und bietet damit ein Zueinander von Wahrheit, Macht und Subjekt, die
in der Untersuchung nicht auf sich reduziert werden konnen. Seine minu-
tiosen Rekonstruktionen legen hierzu Erkenntnisse der griechischen Antike
frei, die fur die geistesgeschichtliche Entwicklung des Abendlandes, so sein
Fokus, leitend und unhintergehbar werden. Die Folie des griechischen Ver-
stindnisses wird dabei insofern leitend als Foucault dort im Begriff der Parr-
hesia ein Dispositiv fir freiheitliches Handeln entdeckt, welches fiir ihn in
der Wechselwirkung von Macht, Freiheit und Wahrheit eine Subjektkonsti-
tution als souveridnes Subjekt denkbar sein lisst. Diesem Ideal der griechi-
schen Antike traut er interdependente Wirkungen auf das Individuum und
das Kollektiv zu, die zu moralischer und politischer Freiheit fithren. Dem-
entsprechend scharf ist seine Kritik an der christlich-abendlandischen Ver-
inderung des Parrhesia-Gedankens, der fiir ihn einer Pervertierung und Um-
kehrung gleichkommt. Seine scharfe Kritik solle Theologie aber, so Steinkamp
eindriicklich, nicht dazu verleiten, Foucault von vorneherein abzulehnen.™
Im Gegenteil, man solle die kritische Dekonstruktion pastoraler Praxis ernst-
nehmen und sogar als Anstof zur Verinderung sehen.”® Wie sehr die von
Foucault beschriebene Macht wirkt, wird seit 2010 in der deutschsprachigen
Theologie diskutiert.”"

Denn seit 2010 ist eine vermehrte Aufnahme der Idee der Parrhesia in der
deutschsprachigen katholischen Theologie zu entdecken. Die Parrhesia er-
scheint als die Form, mit der sich ein theologisch argumentierter Ausweg aus
der durch Machtmissbrauch hervorgebrachten Krise denken lisst. So wird

149 Vgl. H. Steinkamp: 1999, S. 51.
150 Vgl. ebd., S.57, 79, S. 98f.,, sowie das gesamte Kapitel 4.
151 Vgl. dazu H. Steinkamp: 1999 etc.

14.02.2026, 16:58:04.


https://doi.org/10.14361/9783839455074-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

