
E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 209

EineTheologie der Freiheit hingegen kann einen Beitrag dazu leisten, dass

die gegenwärtigen Reformforderungen, etwa nach der Zulassung von Frauen

zur Weihe in alle Ämter, nach einer Eingrenzung der päpstlichen Machtfülle,

nach einer Entklerikalisierung etc. gerade nicht als eine billige Anpassung an

den Zeitgeist denunziert und abgewertet werden können, wie das zur Zeit

häufig zu hören ist. Sondern dass sie als elementare Reform zentraler Leh-

ren und Anliegen des Christentums verstanden werden, und zwar gegen die

Abwege, die – wie beschrieben – im 19. Jahrhundert ihren Anfang genommen

haben.

2. Gender-Normierungen und freiheitliches Handeln im
Widerstand – Anfrage an katholische Argumentationslinien

Die Wirkungsmacht des 19. Jahrhunderts sowohl im bestehenden Frauenver-

ständnis als auch in der gegenwärtigen lehramtlichen Gender-Kritik anzuset-

zen, bedarf weiterer Tiefenbohrungen und Erforschungen.125 Allerdings kann

wendigkeit entsteht, den Menschen vor sich selbst zu bewahren, so, wie die Schöp-

fung vor dem Menschen zu bewahren ist; dazu auch Papst Benedikt XVI.: 2008. Im

März 2011 wird in dem Abschlussstatement zur 55th Session of the Commission on

the State of Women of the United Nations Economic and Social Council wieder vor

der radikalen Gender-Theorie gewarnt (vgl. Holy See Mission: 2011). Das aktuell ver-

öffentlichte Schreiben der Erziehungskongregation reiht sich ein in diese Ausfaltung

einer globalen Gefahr, die von einem geeinten und gemeinsam agierenden Feind aus-

geht, der die bestehende Ordnung zerstören will; vgl. auch M. A. Case: 2011, S. 811-813;

dies.: 2014 findet von der Glaubenskongregation vorbereitet die ›Humanum Confe-

rence‹ statt, ein »International Colloquium on the Complementarity betweenMan and

Woman«. Dieses wird von Mary Case beschrieben als: »international ›whoʼs who‹ of

selfdescribed proponents of traditionalmarriage and opponents of same-sexmarriage

fromdiverse faith traditions and continents.« (M. A. Case: 2019, S. 565)DieseKonferenz

führt zum Wiederbeleben des »World Congress of Families« (http://profam.org/index

.php [Zugriff am 11.06.2019]), 2019 in Verona abgehalten (https://www.wcfverona.org

/). Diese Seite ist leider nicht immer aufrufbar. Nach einem zweiten Zugriff wird sie

gesperrt).

125 Vgl. B. Bauer/U. Gause: 2020. Gause/Bauer machen auf die Abjektifizierungsmuster

aufmerksam, die sich in der theologiegeschichtlichen Rekonstruktion einschreiben,

wenn sie nicht gendersensibel vorgeht. Nicht nur gebe es keine Theologiegeschichte

der Frauen, die als exemplarische Frauen deutlich machen könnten, dass es nicht nur

Männer gab, sondern es gibt auch keine Geschichtsschreibung, die die Konstruktionen

hinter der Konstruktion der Geschlechter als solche benennt.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-020 - am 14.02.2026, 16:58:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://doi.org/10.14361/9783839455074-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/


210 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

aus theologischer Sicht die Argumentationslinie lehramtlicher Gender-Kritik

durch Theoreme Judith Butlers an mindestens drei Punkten hinterfragt wer-

den.126

Erstens ist die Spiritualisierung, Ontologisierung und Essentialisierung

eines vor- und überzeitlichen Weiblichen in der Idealbesetzung durch die

Gottesmutter zu dekonstruieren. Denn eine diskursanalytisch-dekonstruk-

tive Genealogie würde darauf hinweisen können, dass sich in dieses über-

zeitliche Frauenbild, das als Wesen der Frau verstanden wird, die in den ver-

wendeten Bildern immanente Macht- und Geschlechterordnung unmittelbar

einschreiben und nur durch Wiederholung von Setzungen verschleiert wer-

den können.127 Zudem ist die Vorstellung, dass dieses Wesen der Frau sich

nicht kulturell und kontextuell ausprägt, nicht zu verstehen: sowenig wie das

Postulat, dass dies auf »alle Frauen und auf jede einzelne von ihnen zu[trifft],

unabhängig von dem kulturellen Rahmen, in dem jede sich befindet, und un-

abhängig von ihren geistigen, psychischen und körperlichen Merkmalen, wie

zum Beispiel Alter, Bildung, Gesundheit, Arbeit, verheiratet oder ledig«128.

Denn die zugrundeliegende Argumentation geht davon aus, dass feststeht,

was die Frau zur Frau macht: Ihre biologische Konstruktion hat ontologische

und essentielle Konsequenzen. Judith Butler kritisiert diese Vorstellung als

»identity-politics«, die nur durch Ausgrenzungen funktionieren. Butler stellt

damit durchaus die bisher auch im Feminismus geltende Grundlage in Fra-

ge129, die von einem Kollektivbegriff ausgeht. Aber was die Identität »Frau«

bedeuten solle, ist für Butler ebenso fragwürdig wie die Vorstellung von ei-

nem »Subjekt Frau« oder des weiblichen Geschlechts zu sprechen.130 »Identity

categories are never merely descriptive, but always normative, and as such ex-

clusionary.«131 Butlers Anliegen ist es gerade aber nicht, dem Feminismus die

126 Vgl. G. Werner: 2018c, S. 179-202.

127 Vgl. »Die Genealogie untersucht diskursive Prozesse der Naturalisierung. Sie situiert

Diskurse in Machtprozessen und führt die Frage nach demWesen des Menschen oder

der Natur des Körpers auf kultur- und epochenspezifische Denk- undWahrnehmungs-

schemata zurück.« (H. Bublitz: 2002, S. 41f.) So ist die Analyse der Macht das eigentli-

che Feld der Genealogie.

128 Papst Johannes Paul II.: 1988, Nr. 29.

129 Vgl. D. K. Kim: 2007, S. 95.

130 Vgl. J. Butler: 1995a, S. 50.

131 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-020 - am 14.02.2026, 16:58:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 211

Grundlage zu entziehen oder das Subjekt abzuschaffen132, sondern sie möch-

te die Denkmöglichkeit eröffnen, dass diese dekonstruktive Vorgehensweise

dem Feminismus gerade denWegweisen, in der Vielfalt der Bedeutungen von

den Vorstellungen wegzukommen, die am Ende doch wieder durch radikale

und sogar rassistische Ontologien geprägt sind.133 Theologisch wird es daher

denkbar sein können, gegen diese Ontologisierung einer ewigen biologisch

fundierten essentialisiertenWeiblichkeit die pluriformen Frauenerfahrungen

und Selbstbeschreibungen zu setzen, die zu einer differenzierten, kontextu-

ellen und geschichtlichen Anthropologie führen. Zu dieser Vorgehensweise

gehört unerlässlich, mit der intersektionalen Analyse jene Machtdiskurse zu

entlarven, die immer schon wissen können wollen, was das wahre Frausein

ist.

Zweitens ist eine Theologie, die sich in eine Butler-Rezeption stellt, nur

mit der Gender-Theorie möglich, die unbestritten das Herzstück Butler’scher

Macht- und Geschlechteranalysen ist und auch bleibt. Diese Geschlechterdis-

kurse selbst sind in sich gegenseitig bedingende Machtfiguren eingebettet,

die aus dem Diskurs, der Norm und der Performativität bestehen. Für die

Diskurstheorie Butlers stellt dabei die binäre, heteronormative Geschlechter-

differenz eine gegebene Ordnung dar und diese Ordnung ruft konsequen-

terweise die als soziale Bedingung verschleierte Formung eines intelligiblen

Subjekts hervor. Intelligibel bleibt das Subjekt aber nur solange, wie es sich in

der erwarteten Wiederholung der Norm bewegt, diese dadurch zugleich ze-

mentiert. Die Reglementierung der Ordnung und ihrer Kategorien wird erst

durch das je neue performative Zitat aktualisiert.134 Wird aber in einer de-

konstruktiven Analyse die reglementierende Geschlechternorm als Macht im

Diskurs offengelegt,wie Judith Butler dies tut, dann löst sie damit aber gerade

nicht die Differenz der Geschlechter auf, wie vomVatikan behauptet, sondern

stellt die vordiskursiven Annahmen in Frage, die postulieren, immer schon zu

wissen, was und wie Frausein ist. Diskursanalytisch kann Judith Butler also

132 J. Butler: 2009c, S. 108f. ; vgl. auch A. Thiem: 2008, S. 189). Thiem geht ausführlich auf

die Position Butlers in der Debatte von Foucault und Habermas ein. Ebd., S. 206-214.

133 Gegen die Kritiken von Nussbaum, Vastirlay und Fraser macht Loizidou stark, dass das

Butlerʼsche Subjekt, wenngleich es in einem Sinne eines aufgekündigten Subjekts ist,

kein Opfer ist. »The foreclosed subject, whatever figuration it may take, then becomes

not a victimwhose inclusionwe need to fight for in a community founded itself on that

basis.« (E. Loizidou: 2007, S. 165).

134 Vgl. H. Meißner: 2010, S. 30, 35, 37. Dazu auch B. Grümme: 2020b, S. 36; B. Bauer/U.

Gause: 2020, S. 274; A. M. Riedl: 2020, S. 181; W. Schaupp: 2020, S. 155.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-020 - am 14.02.2026, 16:58:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

jenen Studien beipflichten, die herausbekommen haben, dass dieses essentia-

listische Wissen über ›Frausein‹ (und ›Mannsein‹) bereits an das ungeborene

Baby herangetragen und das Subjekt so vor jeder bewussten Entscheidung

bereits in vorgeformte Gender-Rollen hineingebildet wird.Weil also das Sub-

jekt ein von Anfang an sozial vermachtetes Wesen ist, will Butler die Wirkun-

gen dieser Macht aufdecken, indem sie die genealogische Herkunft nach der

Bedeutung der Kategorien von Weiblich und Männlich als Essenz analysiert.

Theologisch bedeutet dies, machtanalytisch die vordiskursiven Verständnisse

überzeitlichen Frau- oder Mannseins zu hinterfragen und die Verwirklichung

gelungenen Mensch-seins gendersensibel zu kontextualisieren. Gender wird

damit, so Regina Ammicht Quinn135, zu einer Analysekategorie, die als eine

im positiven Sinne Verunsicherungs- undGerechtigkeitskategorie verstanden

wird und damit Grundlage theologischen Denkens sein sollte.

Drittens transportiert die katholische Vorstellung einer in der ontologi-

schen Differenz der Geschlechter beruhenden Komplementarität eine inhä-

rente Differenz in den Rechten.136 Allerdings ist das Argument der Komple-

mentarität nicht nur von den Auswirkungen her probematisch, sondern vor

allem von den Vorannahmen. Denn die Komplementarität von Mann und

Frau ist nur deswegen denkbar, weil sie auf der Grundlage exakt zweier Ge-

schlechter beruht, die in ihrer biologischen und sozialen Gestalt identisch

sind und zudem das demGeschlecht entsprechende gegengeschlechtliche Be-

gehren zeigen.Diese ist auch die Grundlage der Veröffentlichung der Kongre-

gation für die Bildung, die explizit die Frage von Transgender behandelt.137

Diese Komplementarität ist erstens ontologisch und drückt sich zweitens in bi-

närer Geschlechtszuwendung aus.138 Diese der Komplementarität zugrunde-

liegende Verschiedenheit ist aber nicht das eigentliche Ziel der Argumentati-

on, sondern die inhärente biologische Ungleichheit der Geschlechter.139 Das

Ziel, einen verbindenden anthropologischen Kern zu denken, erreicht Judith

135 R. Ammicht Quinn: 2017, S. 77-79.

136 Vgl. kritisch hierzu u.a. S. Wendel: 2018, S. 335-338; L. Hogan: 2015, S. 334-338.

137 Vgl. Congregation for Catholic Education: 2019, Nr. 25.

138 So besonders Papst Johannes Paul II.: 1988 und Papst Johannes Paul II.: 1981. Amoris

Laetitia hat dies wörtlich übernommen, allerdings in Bezug auf die verschiedenen Be-

rufungen der Kirche (Papst Franziskus: 2016, Nr. 203).

139 Der grundlegende »Dreischritt der lehramtlichen Geschlechteranthropologie lautet«,

so B. S. Anuth: 2017: »›Mann und Frau sind gleich als Person‹, ›Männer und Frauen sind

in der Ausprägung ihres Menschseins verschieden‹, ›Frauen und Männer sind auf ge-

genseitige Partnerschaft angewiesen‹.« (S. 178).

https://doi.org/10.14361/9783839455074-020 - am 14.02.2026, 16:58:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 213

Butler auf ganz anderen Wegen, so in ihren jüngsten Arbeiten über den Be-

griff der Verletzlichkeit und der Trauer. Sie unterscheidet – wie ausführlich

dargestellt – deswegen eine primäre Verletzlichkeit durch andere gegenüber

einer sekundären Verwundbarkeit durch soziale Situationen und der Trau-

er als dritte Ausdrucksform sozialer Gestalt von Beziehungen und Gesell-

schaft.140 Diese primäre Verletzbarkeit könne vielleicht die Erfahrung bereit-

stellen, Menschen zu einem »Wir« zu verbinden.141 In der Untersuchung der

Trauer, die nicht für alle Menschen denkbar ist142, geht es Butler um das Er-

kennen der impliziten Machtstruktur in der Narration des Menschlichen, die

an der wirksame »Hierarchie der Trauer«143 abzulesen ist. Es wirkt dann so,

als seienmanche von einem konstruierten »Wir« ausgenommen.144 Butler will

also prüfen, wie belastbar das »Wir« angesichts der Verletzbarkeit und Trauer

ist.145

»Das bedeutet, dass jede (jeder) einzelne von uns zum Teil aufgrund der

sozialen Verwundbarkeit unserer Körper politisch verfasst ist – als ein Ort

des Begehrens und der physischen Verwundbarkeit, als Ort einer öffentli-

chen Aufmerksamkeit, der durch Selbstbehauptung und Ungeschütztheit

zugleich charakterisiert ist.«146

Trauer macht die Verbundenheit und Einbindung in Beziehungen deutlich.147

Theologie kann aber die Komplementarität des Menschen eben auch in dieser

primären Sozialität verstehen, die die Subjektivität gleichursprünglich zu sei-

ner Intersubjektivität denkt und daher die Komplementarität aus jeder onto-

logischen Geschlechtlichkeit herausholt.148 Komplementär ist der Mensch als

soziales Wesen, weil jedes andere soziale Wesen in einem komplementären

Anders-Sein der primären Sozietät des Subjekts als Individuum entspricht.

Diskursanalytisch stellt die Theologie damit Grundlegendes in Frage,

wenn sie die in lehramtliche Verlautbarungen eingeschriebene Vorannah-

140 Vgl. B. Mann: 2006, S. 86f.

141 Vgl. J. Butler: 2009a, S: 42; vgl. auch dies.: 2002, S. 136.

142 Vgl. dazu ausführlich J. Butler: 2015, S. 119, 139, 197ff.; 210ff.; 218.

143 Vgl. B. Kohl: 2017, S. 177, 263f.

144 Vgl. J. Butler: 2009a, 352.

145 Vgl. ebd., 36f.; vgl. I. Leicht: 2016, S. 85, 91f.

146 J. Butler: 2005, S. 37. An dieser Stelle scheint die Theorie Foucaults durch, dass die Sub-

jektivation primär durch den Körper geht.

147 Vgl. J. Butler: 2009a, S. 45.

148 Vgl. dazu auch: G. Werner: 2020c.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-020 - am 14.02.2026, 16:58:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

men als Machtdiskurse analysiert und ihnen geschichtlich informierte,

kontextuell ausgearbeitete und interdisziplinär anschlussfähige Einsichten

hinzugesellt. Zudem dekonstruiert sie an jener hermetisch gehaltenen Triade

von Geschlecht-Macht-Amt deren überzeitliche Begründbarkeit.

3. Parrhesia als Herausforderung für katholische Theologie und
kirchliches Handeln

Foucault will die Beziehung zwischen den Formen der Veridikation, den Tech-

niken der Gouvernementalität sowie den Formen der Selbstpraxis untersu-

chen und bietet damit ein Zueinander von Wahrheit, Macht und Subjekt, die

in der Untersuchung nicht auf sich reduziert werden können. Seine minu-

tiösen Rekonstruktionen legen hierzu Erkenntnisse der griechischen Antike

frei, die für die geistesgeschichtliche Entwicklung des Abendlandes, so sein

Fokus, leitend und unhintergehbar werden. Die Folie des griechischen Ver-

ständnisses wird dabei insofern leitend als Foucault dort im Begriff der Parr-

hesia ein Dispositiv für freiheitliches Handeln entdeckt, welches für ihn in

der Wechselwirkung von Macht, Freiheit und Wahrheit eine Subjektkonsti-

tution als souveränes Subjekt denkbar sein lässt. Diesem Ideal der griechi-

schen Antike traut er interdependente Wirkungen auf das Individuum und

das Kollektiv zu, die zu moralischer und politischer Freiheit führen. Dem-

entsprechend scharf ist seine Kritik an der christlich-abendländischen Ver-

änderung des Parrhesia-Gedankens, der für ihn einer Pervertierung und Um-

kehrung gleichkommt. Seine scharfe Kritik solleTheologie aber, so Steinkamp

eindrücklich, nicht dazu verleiten, Foucault von vorneherein abzulehnen.149

Im Gegenteil, man solle die kritische Dekonstruktion pastoraler Praxis ernst-

nehmen und sogar als Anstoß zur Veränderung sehen.150 Wie sehr die von

Foucault beschriebene Macht wirkt, wird seit 2010 in der deutschsprachigen

Theologie diskutiert.151

Denn seit 2010 ist eine vermehrte Aufnahme der Idee der Parrhesia in der

deutschsprachigen katholischen Theologie zu entdecken. Die Parrhesia er-

scheint als die Form,mit der sich ein theologisch argumentierter Ausweg aus

der durch Machtmissbrauch hervorgebrachten Krise denken lässt. So wird

149 Vgl. H. Steinkamp: 1999, S. 51.

150 Vgl. ebd., S. 57, 79f., S. 98f., sowie das gesamte Kapitel 4.

151 Vgl. dazu H. Steinkamp: 1999 etc.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-020 - am 14.02.2026, 16:58:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

