DER KOMISCHE KORPER

mischen vor, ohne sich darin zu stabilisieren: Das Komische bleibt im
Vieldeutigen verankert und entladt sich nicht.

So mag verstindlich werden, warum die Korper der schonen
Limanerinnen bei Rugendas so merk-wiirdig gebildet sind: Sie stehen
in einem so starken Spannungsverhiltnis zur literarisch-kiinstleri-
schen Tradition, dass die Arbeit am Mythos an diesem Punkt in die
Selbstreflexivitdt einer Korperlichkeit umschlédgt, die sich ihrer eigenen
literarischen (Vor-) Geschichte nicht mehr entledigen kann. Im einzel-
nen Korper verkorpert sich stets eine Geschichte, die den Korper des
einzelnen Menschen bei weitem iibersteigt. Die Leistung Rugendas’
diirfte vor allem darin bestehen, in seiner Modellierung des Korpers
der schonen tapada all jene Korper sichtbar werden zu lassen, die eine
lange Geschichte in ihm versammelt und verdichtet hat. Asthetisch dar-
stellbar war dies nur, indem er sich den Herausforderungen durch den
unwahrscheinlichen und ins Komische umschlagenden Korper stellte.
Rugendas’ verschleierte Frauen verhiillen und zeigen zugleich, dass die
Geschichte eines Korpers viele Korpergeschichten gespeichert enthalt.

Ottmar Ette

Cyranos Nase. Eine Ubertreibung
Non cuique datur est, nasum habere. (Lavater)

Kein Zweifel — Cyranos Nase ist komisch. Jedenfalls spottet die Nase
des Dichters und Helden Cyrano de Bergerac in Edmond Rostands Co-
médie heroique jeder Beschreibung. Lasst man einmal die Bilder beisei-
te, die aus den zahllosen Auffiihrungen der Komoédie und der Verfil-
mung des Stiickes im Geddchtnis geblieben sind, und schaut statt des-
sen in den Text, so wird rasch deutlich, was diese Bilder stets verges-
sen machen: Dass man eigentlich nicht sehr viel, ja dass man gar nichts
Sicheres tiber das Aussehen dieser Nase weil. Denn im Text der Ko-
modie wird man vergeblich verbindliche Beschreibungen dieser Nase
suchen. Gerade das, was in allen theatralen Inszenierungen des Textes
als das Gesichertste erscheint — die enormen, riesenhaften, gewaltigen
Ausmalle dieses Organs, dieser Extremitdt —, bleibt in Wahrheit vollig
dahingestellt. So spricht die Regieanweisung bei Cyranos erstem Auf-
tritt nur wertend und nicht ndher bezeichnend von »le nez terrible«* —
»der schrecklichen Nase«. Ebenso weist der Koch, Konditor und Médzen
Ragueneau, bevor Cyrano auf der Biihne erscheint, nur demonstrativ

1. Edmond Rostand: Cyrano de Bergerac (1897), Paris: Flammarion 1989, S. 59.

162

https://doi.org/10.14361/6783838401644-024 - am 14.02.2026, 08:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIETMAR SCHMIDT: CYRANOS NASE. EINE UBERTREIBUNG

unbestimmt auf dessen Nase hin: »Il promene, en sa fraise a la Pulci-
nella,/ Un nez! ... Ah! messeigneurs, quel nez que ce nez-la!«* — »Er
fiihrt spazieren, in seinem Pulcinella-Gesicht/ Eine Nase! Oh! Meine
Herren, was fiir eine Nase — diese Nase!« Kein Zweifel: Diese Nase Cy-
ranos - diese da — ist ein Schauspiel: »Sensation a sa vu«? — »Aufsehen
bei ihrem Anblick«, so schreibt die Regieanweisung vor. Und Rague-
neau fahrt in seinen Ausfithrungen, die das Publikum auf die Erschei-
nung Cyranos vorbereiten, in genau diesem Sinne sehr zweideutig fort:
»On ne peut voir passer un pareil nasigére/ Sans s'écrier: »Oh! non,
vraiment, il exagére!«« — »Man kann ein solches Nasentier nicht vorbei-
gehen sehen/ ohne auszurufen: >Oh! Nein, wirklich, er Ubertreibt!««
Das kann einmal heiflen: Er, dieser Zinken, iibertreibt — und zwar sich;
er bringt sich unnétig selbst ins Gerede. Er — das heif3t sie, die Nase —
ist eine Ubertreibung. Dariiber hinaus kann »il exagére« — »er iiber-
treibt« aber auch heiBen: Er, Cyrano ubertreibt. Dies mag zwar zu-
néchst einfach nur witzig scheinen, weil niemand fiir seine von Geburt
an mitgegebene Nase verantwortlich ist; es ist jedoch zugleich mehr als
witzig, ndamlich >wirklich« (»vraiment«) oder sogar wahr, sofern der
Dichter Cyrano als der Autor seiner eigenen Nase gelten kann. Dann
handelt es sich tatsdchlich um seine Ubertreibung: Die GréRe der Nase
verdankt sich dann einzig dem Aufheben, das — oder genauer: den
Worten, die — Cyrano darum macht. So gro, muss man dann sagen, ist
diese Nase >eigentlich¢ nicht.

Und in der Tat lasst sich zeigen, dass Cyrano der Autor seiner
Nase ist. Dies wird im ersten Akt des Stiickes deutlich. Darin gibt es ei-
ne zentrale Szene, die eine bezeichnende und zugleich die einzige
Ausnahme von der Regel bildet, dass Cyranos Nase unbeschreiblich ist.
In dieser Szene hat Cyrano mit dem Vicomte de Valvert eine entschei-
dende Begegnung. Valvert, so muss man sich hier erinnern, ist derjeni-
ge, dem die von Cyrano heimlich begehrte Roxane angetraut werden
soll. Er tritt Cyrano provozierend entgegen, indem er sich abféllig tiber
dessen Nase zu dufern versucht. »Vous ... vous avez un nez ... heu ...
un nez ... trés grand.«* - »Sie ... Sie haben eine Nase, die ... hm! ..
eine Nase, die ... sehr groR ist.« Valvert gerét ins Stottern, sobald er das
in Frage stehende Objekt ndher zu beschreiben versucht. Man kann
aus seinen Worten einen gewissen Respekt heraushoren wollen, den er
Cyrano entgegenbringt und der ihn letztlich zégern und ihn die Provo-
kation abschwdchen ldsst. Aber zugleich ldsst sich im Stottern Valverts
die Suche nach einer grandiosen Ubertreibung erkennen, mit der er
Cyrano zur Weiiglut zu bringen sucht, und die dem Objekt, auf das sie

2. Ebd., S. 49.
3. Ebd., S.59.
4. Ebd., S.72.

163

https://doi.org/10.14361/6783838401644-024 - am 14.02.2026, 08:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER KOMISCHE KORPER

sich bezieht, ausdriicklich nicht gerecht werden will. (>Eigentlichs, so
muss man dann sagen, ist diese Nase nicht grof8.) Umso bezeichnender
ist es, wie Cyrano nun das Stottern Valverts zum Anlass nimmt, in ei-
nem langen Monolog dessen Beschreibung seiner Nase zu liberbieten
und also die Ubertreibung zu iibertreiben: »Ah! non! C’est un peu
court, jeune homme!«> — »Oh! Nein! Das greift zu kurz, junger Mann!«
Es folgt eine lange Reihe von Vorschldgen, wie sich das Attribut >sehr
grof« pointierter, anschaulicher und geistreicher formulieren lasst. Cy-
rano erdichtet und antizipiert hier in einem der langsten Monologe des
Stiickes all die Redeweisen, die sich hinsichtlich seiner Nase denken
lassen — ausgerechnet Cyrano, der einzige, der sie nur im Spiegel ganz
zu sehen vermag.

Indem gerade derjenige, dem die Nase in >unmittelbarer< Wahr-
nehmung nicht zuganglich ist, sondern dem sie etwa nur als »l’ombre
de mon profil sur le mur du jardin«® — »der Schatten meines Profils
auf der Gartenmauer« erscheint — nach Art eines Schattenrisses also,
wie Lavater ihn in seiner Physiognomik verwendet hat” und der nicht
etwa die Vorlage von Deutungen, sondern bereits der Bestandteil redu-
zierender, herausstellender und tibertreibender Auslegungen ist —,
wird die imagindre Beschaffenheit dieses Korperteiles deutlich. Cyra-
nos Stofseufzer: »Oh! je ne me fais pas d’illusion!« — »Oh! Ich mache
mir keine Illusionen!«, der sich auf die Nase, »cette protubérance«® —
»diesen Vorsprung«, bezieht, besagt somit das Gegenteil dessen, was
der Fall ist: Seine Nase ist nicht an und fir sich, sondern zunéchst fiir
Cyrano grotesk.

Insofern sie aber (fiir ihn) grotesk erscheint, steht die Nase Cy-
ranos — das ist offenkundig — zugleich in der Tat allem Gelingen einer
positiven Illusion, einer narzisstischen Selbstbespiegelung entgegen.
Der Fall Cyranos bildet gewissermallen das Pendant zu jenem Fall ei-
nes kaukasischen Kollegienassessors, den Nikolaj Gogol in seiner be-
rithmten Erzidhlung Die Nase geschildert hat. Dort werden die Uber-
treibungen eines grotesken Leibes, dessen Theorie Michail Bachtin
entworfen hat, ironisch zu einem gliicklichen Ende gefiihrt. »Deshalb
spielen jene seiner Teile [des grotesken Leibes, D.S.]«, »in denen er iiber
sich selbst, iiber die eigenen Grenzen hinauswdchst«, so schreibt Bachtin,

5. Ebd.

6. Ebd., S. 86.

7. Zum Thema >Nase« findet sich librigens bei Lavater unter anderem folgen-
de Bemerkung: »[D]ie groRen Franzosen haben, meines Ermessens, den Charakter ihrer
GroRe am meisten in den Nasen.« Johann Caspar Lavater: Physiognomische Fragmente,
zur Beférderung der Menschenkenntnif$ und Menschenliebe, Ziirich: Orell Fiissli 1969 (Fak-
similedruck der Originalausgabe Leipzig, Winterthur 1778), S. 258.

8. E. Rostand: Cyrano, S. 72.

164

https://doi.org/10.14361/6783838401644-024 - am 14.02.2026, 08:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIETMAR SCHMIDT: CYRANOS NASE. EINE UBERTREIBUNG

»eine besondere Rolle [...]. Sie bilden das Zentrum des grotesken Kor-
pers, und genau sie werden auch zum Gegenstand positiver Ubertrei-
bung. Sie konnen sich sogar vom Korper trennen, ein selbstindiges Le-
ben fithren [...] (besonders leicht 16st sich die Nase vom Korper).«®
Gerade eine solche Ablosung stof3t dem Kollegienassessor Kowalew bei
Gogol zu: Eines Morgens ist, aus unerfindlichen Griinden, seine Nase
verschwunden. Nach verschiedenen vergeblichen Bemiihungen, dem
Missstand abzuhelfen, der seinen gesellschaftlichen Status gefdhrdet,
begegnet er seiner Nase, die plotzlich als Staatsrat gekleidet ist, auf der
Strafle; er nimmt die Verfolgung auf, doch die Nase kann entwischen.
Die Geschichte endet, als die Nase auf ebenso unerklarliche Weise, wie
sie verschwand, wieder an ihren angestammten Platz zuriickgekehrt
ist. Kowalew kann sein Gliick kaum fassen; er blickt bei jeder Gelegen-
heit in den Spiegel, um sich an ihrem Anblick zu erfreuen, nimmt stolz
Schnupftabak vor den Augen der Leute und verhdlt sich auch sonst
preziés und ilbertrieben ostentativ.'® Kowalew ist unter die Menschen
zuriickgekehrt; »er ging ins Theater und zeigte sich, wo es ihm pafte.
Und auch die Nase sall wieder in seinem Gesicht, als ob nichts gesche-
hen wire«.**

Gogols Geschichte macht deutlich, dass die Logik des Grotesken
dem Leib in seinen einzelnen Teilen einen theatralen Status verleiht.
Die groteske leibliche Extremitat — so formuliert Bachtin ausdriicklich —
spielt eine Rolle. Sie 16st sich ab und fiihrt sich auf. Kowalews Nase geht
sogar so weit, sich »eine goldbestickte Uniform mit einem hohen Steh-
kragen« zuzulegen; »dazu Beinkleider aus Sdmischleder; an der Seite
einen Degen«.” Am Ende, als die Nase, mit Bachtin zu sprechen, ihren
Karneval beendet hat und sozusagen wieder ins Glied zurtiickgetreten
ist, wird ein anderes, namlich das normale gesellschaftliche Theater
erkennbar, in dem man sich zeigt und in dem man gesehen wird und so
seine soziale Geltung gewinnt. Das gewohnliche Theater spielt vor dem
Spiegel, in dem man sich seiner selbst vergewissert und in dem Kowa-
lew seine eigene Nase wie eine gelungene, schone und teure Prothese

9. Michail Bachtin: Rabelais und seine Welt. Zur Romantheorie und Lachkultur,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1995, S. 358.

10. Dies ld@sst sich natiirlich sehr genau mit Jacques Lacans Bestimmung des
Spiegelstadiums in Zusammenhang bringen, in dem das Subjekt, »ausgehend von einem
zerstiickelten Bild des Korpers«, im Spiegel die >Form einer orthopadischen Ganzheit¢
gewinnt, der es »in einer Art jubilatorischer Geschaftigkeit« Ausdruck verleiht. Vgl.
Jacques Lacan: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion«, in: Ders.: Schriften I,
Weinheim, Berlin: Quadriga 1991 (3. Auflage), S. 67 und 63.

11. Nikolaj Gogol: »Die Nase«, in: Ders.: Petersburger Novellen, Miinchen:
Deutscher Taschenbuchverlag 1984, S. 114f.

12. Ebd., S. 89.

165

https://doi.org/10.14361/6783838401644-024 - am 14.02.2026, 08:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER KOMISCHE KORPER

bewundert, die es vorzuzeigen gilt. Das gewoOhnliche Theater spielt
auch im Schauspielhaus, in das sich Kowalew nicht zuféllig als erstes
begibt, aber es spielt dort nicht auf der Biithne, sondern im Zuschauer-
raum, im Parkett, auf den Rangen und in den Logen. Dort stellen sich
die Leute wie ihre eigenen wild gewordenen Nasen aus.

Dieses doppelte Theater, das bei Gogol durch den hyperbolisier-
ten Kérperteil und das heift durch die Ubertreibung des gewéhnlichen
Theaters zum Vorschein gelangt, und das insofern komisch, das heif3t
eine zweifache Komddie ist, scheint es auch in Rostands Cyrano de
Bergerac zu geben. Der erste Akt zeigt ein Theater im Theater; es zeigt
einen Zuschauerraum, in dem man sich allmédhlich versammelt, sich
bespricht und gegenseitig kommentiert und nebenbei darauf wartet,
dass auf der Biihne etwas geschieht. Aber diese sich ankiindigende
doppelte Komodie wird durch Cyrano de Bergerac empfindlich gestort.
Cyrano erscheint im Theater, um die Vorstellung zu unterbrechen; er
hat dem Hauptdarsteller Montfleury aus Griinden, iiber die man nichts
Néheres erfahrt, jeden Auftritt untersagt. Cyrano, so konnte man sa-
gen, stiirmt und erobert die Biihne. Er iiberschreitet die Abgrenzung
zwischen der (dargestellten) Wirklichkeit und dem (dargestellten) The-
ater, indem er sich selbst einen alles durcheinander wirbelnden und
beherrschenden Auftritt verschafft. Aber dieser Aufhebung des Thea-
ters durch einen wirklichen Aktionismus (die sich bereits gegenldufig
zum Gogolschen Theater des AuRergewohnlichen verhdlt, in dem sich
ein gewohnliches Theater spiegelt) liegt eine grundsatzlichere Irrita-
tion zugrunde. Fiir Cyrano namlich versagt das gewohnliche Theater
seinen Dienst. Er kann sich in nichts spiegeln, ohne seine Existenz
durch eine riesenhafte Nase iiberschattet zu sehen. Allein deshalb
drangt er auf die Biihne, auf das Theater im Theater, um dort nicht nur
darzustellen, was die urspriingliche Selbstdarstellung ihm verweigert,
sondern um das Theater als solches zu durchkreuzen. Um eine ur-
spriingliche Ubertreibung wettzumachen — diese Nase, die ihm grotesk
erscheint —, ibertreibt er das Theater. Demnach gibt es hier eine Hy-
perbolisierung, die nicht, wie bei Gogol, der Ausstellung des Wirkli-
chen gilt — der Entlarvung des Gegebenen durch exzessive Maskierung
—, sondern die dazu dient, zu tibertonen, was ist. Cyrano spielt Theater,
um ein erstes Theater ungeschehen und ungesehen zu machen.

Dies aber bedeutet fiir Rostands Comédie héroique nichts ande-
res als den iibertrieben heroischen Aufstand der dramatischen Haupt-
person gegen ihre eigene Auffiihrung. Cyrano beharrt darauf, nichts
als Text zu sein — Text, den er spricht. Dies wird mehr als deutlich,
wenn er sich seiner iiber alles geliebten Roxane nicht selbst zu ndhern
wagt, sondern statt dessen den schonen, aber tumben Bauernsohn
Christian vorschickt, dem er die Worte souffliert und fir den er die
Liebesbriefe verfasst. Indem Cyrano einerseits auf die Bihne vor-
prescht, nimmt er sich andererseits in den Text zuriick. Er spricht und

166

https://doi.org/10.14361/6783838401644-024 - am 14.02.2026, 08:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIETMAR SCHMIDT: CYRANOS NASE. EINE UBERTREIBUNG

fechtet 6ffentlich, um seine Taten mit seinen Worten zur absoluten De-
ckung zu bringen,*3 und so intim nicht anders denn als Text prdsent zu
sein. Cyrano ubertreibt gewissermafen die performative Dimension
seiner eigenen Rede. So sieht sich selbst sein Widersacher Valvert, der
ihm eben noch seine »sehr grofle Nase« vorgehalten hat, nach Cyranos
langem Monolog iiber die Beschreibungsmoglichkeiten seiner Nase ge-
notigt, ihm ein >arrogantes Grofitun« vorzuhalten (»Ces grands airs ar-
rogants!«*#) und so sein Verfahren der Ubertreibung, mit dem er sich
gleichsam selbst eine Nase macht, ausdriicklich zu bestdtigen. Die Nase
ist das Objekt, das nur Cyrano — er allein — mit Worten 6ffentlich zu be-
schreiben vermag und das all seine Worte zugleich tiberdecken.

Und in der Tat bleibt Rostands Komdédie ihrem Protagonisten
insofern treu, als sie weder sich selbst (in den Regieanweisungen) noch
irgendeiner anderen dramatischen Person auBer Cyrano die Beschrei-
bung von dessen Nase gewdhrt. Im Umkehrschluss aber bedeutet dies,
dass jede Auffiihrung der Komodie Cyrano notwendig verrat, insofern
sie seine Nase tatsdchlich zeigen muss. Jede Auffiihrung des Stiickes
wird die Nase selbst zu einer Ubertreibung machen, und zwar gerade
dort (gerade an jener Leerstelle), wo es >die Nase selbst« im Text nicht
gibt (wo sie nicht ersichtlich wird). Im Text ist die Ubertreibung kein
Aspekt des Objekts, sondern eine Funktion der Rede. Sie ist eine Frage
der Rhetorik. Im Text hat man es nicht mit einer Nase zu tun, sondern
mit Tropen, genauer: mit Hyperbeln. Daraus — aus der hyperbolischen
Rede des Cyrano - ergibt sich zwar fiir die Lektiire eine Vorstellung
von dessen Nase —jedoch ohne dass diese Vorstellung jemals aus ihrer
Abhangigkeit von dem Perspektivismus der rhetorisch verfertigten Re-
de entlassen wiirde.">

13. Vgl. dazu die Duellszene mit Valvert im 1. Akt, in der Cyrano in einer aus
dem Stegreif gedichteten Ballade ein Duell ausfiihrt und dies, wie die Regieanweisung
versichert, mit den entsprechenden Handlungen begleitet (»Il fait ce qu‘il dit, a mesure,
S. 77 - »Er macht jeweils das, was er sagt«). Die Worte entsprechen also nicht den
Taten, sondern umgekehrt. — In der Polysemie des Wortes >mesure¢, das zugleich >Vers-
mal< und >Mensur< bedeuten kann, wird diese A'quivalenz als eine, die zuerst (noch vor
den Taten) in der Sprache gegeben ist, betont. Bei der Lektiire des Stiickes wird dies auf
eigentiimliche Weise dadurch unterstrichen und zugespitzt, dass nur die Worte gegeben
sind. Bei einer Auffiihrung des Stiickes hingegen wird das Verhdltnis zwischen Worten
und Handlungen dazu tendieren, sich zu verkehren, so dass die Worte die Handlungen
begleiten. Dies verdeutlicht exemplarisch, was es bedeutet, dass Cyrano sich seiner Auf-
filhrung widersetzt.

14. E. Rostand: Cyrano, S. 74.

15. Von Cyranos hyperbolischer Rede aus erhilt zugleich die AuRerung Rague-
neaus (»Il promeéne [...]/ Un nez! ... Ah! messeigneurs, quel nez [...]'«) eine spezifisch

167

https://doi.org/10.14361/6783838401644-024 - am 14.02.2026, 08:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER KOMISCHE KORPER

Cyranos Nase tritt im Text der Komodie jenseits der rhetori-
schen Wendungen nicht in Erscheinung. In Erscheinung treten kann
sie erst durch einen Medienwechsel, durch einen Wechsel vom Lesen
zum Sehen, vom Text zur Bithne oder auch von der Schrift zum Film.
Erst in der visuellen Umsetzung - sei es auf der Bithne oder im Film -
kann sich die Nase, dieser unbeschreibliche und unbeschrieben blei-
bende Korperteil, materialisieren. Die visuelle Umsetzung in anderen
Medien tUbernimmt gewissermafen jene Funktion, die als Sinnfigur
evidentia traditionell Teil des Rhetorischen, ndmlich des Bereichs der
descriptio gewesen, im Text der Comédie heroique jedoch (was Cyranos
Nase betrifft) systematisch ausgeschlossen ist. Es ist, als ob sich — im
Text — die Ubertreibungen Cyranos vor den Blick des Lesers schieben,
um jeden Augenschein zu verhindern. Und deshalb haben die visuellen
Umsetzungen diesen Text im Nachhinein verdndert. In der Erinnerung
an die Bilder der Biihne und des Films wird die Nase nachtraglich zu
einem Objekt, das als immer schon theatrales in den Dramentext hin-
einragt und das als solches alle beschreibenden Worte, alle descriptio
eriibrigt. Die Nase Cyranos ist jene >Protuberanz« des Korpers, die
sich erst in der intermedialen Relation ergibt.

Die Uberblendbarkeit des Textes mit >fremdmedialen« Bildern,
die sich in der Rezeptionsgeschichte des Stiickes sehr friih herausge-
stellt hat*S, deutet darauf hin, dass diese intermediale Relation bereits
in den Text selbst eingeschrieben ist. Ubertrieben gesprochen wehrt
sich Cyrano — der sich gewissermafen bestindig zu reliterarisieren ver-
sucht — nicht nur gegen seine Auffiithrung, sondern auch gegen seine
Verfilmung. Dieses Moment des Widerstandes definiert geradezu Ros-
tands Comédie heroique und macht sie zeitlos komisch. Aus diesem
Grunde ware es zu kurz gegriffen, Cyranos Nase >symbolisch« zu lesen.
Natiirlich gibt es eine >Symbolik« der Nase, und es gibt auch eine Ge-
schichte dieser Symbolik'’ (ebenso wie es eine Kulturgeschichte der
funktionalen Bedeutung der Nase gibt'®). Die Symbolik der Nase be-

rhetorische Fassung: Sie wird als Tropus der Emphase lesbar, die, als untertreibende Wen-
dung, sich zur Hyperbel gegenlaufig verhalt und gleichwohl in dieselbe Richtung zielt.

16. Das Stiick wurde bereits im Jahr seines Erscheinens (1897) uraufgefiihrt
und war sogleich ein grof3er Publikumserfolg.

17. Kay Himberg: »Phantasmen der Nase. Literarische Anthropologie eines
hervorstechenden Organs, in: Claudia Benthien/Christoph Wulf (Hg.): Kérperteile. Eine
kulturelle Anatomie, Reinbek: Rowohlt 2001, S. 84-103.

18. Vgl. etwa Georg Simmel: »Soziologie der Sinnex, in: Ders., Aufséitze und
Abhandlungen 1901-1908, 2. Bd., Frankfurt/Main: Suhrkamp 1993, S. 276-292; Alain
Corbain: Pesthauch und Bliitenduft. Eine Geschichte des Geruchs, Frankfurt/Main: Fischer
1992. Zur Engfiihrung der Geschichte des Symbolischen und des Funktionalen vgl. Gert

168

https://doi.org/10.14361/6783838401644-024 - am 14.02.2026, 08:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIETMAR SCHMIDT: CYRANOS NASE. EINE UBERTREIBUNG

steht darin, dass sie den Phallus vertritt. Und die Geschichte dieser
Symbolik wiederum besteht darin, dass diese Phallussymbolik der Na-
se zunehmend in Vergessenheit gerit; sie wird zunehmend latent.*®
Beides — die Symbolik und deren Geschichte - ist in Rostands Komddie
manifest. Die phallische Dimension der >Nasenproblematik« wird dort
als Ménnlichkeitskrise verhandelt, indem Cyrano seiner geliebten Ro-
xane nicht als Liebender unter die Augen zu treten vermag. Und die
geschichtliche Dimension wird schon dadurch indiziert, dass Rostand
sich eng an die historische Figur des Cyrano de Bergerac angelehnt
und also die Handlung seines Stiickes in die erste Halfte des 17. Jahr-
hunderts zurtickverlegt hat. Doch die phallische Symbolik der Nase, die
Rostand aufruft und die er zugleich historisiert (indem er sie in Erinne-
rung bringt), bietet der Lektiire nur einen allzu vordergriindigen An-
haltspunkt, mit dem sie die Modernitat des Stiickes verfehlt. Denn tat-
sachlich geht es um eine Historisierung der Dichtung und des Theaters
selbst. Sie werden historisiert, indem einerseits Cyrano als ein in Ver-
gessenheit geratener historischer Dichter vorgestellt und indem ande-
rerseits das Stiick im ersten Akt mit einer historischen Szene des Thea-
ters im Theater begonnen wird. Auf diese Weise spricht das Stiick als
Text von sich als einem vergangenen. Andere (zum Beispiel visuelle)
Weisen der Darstellung, so die eingeschriebene Prophezeiung, werden
an ihm zerren; auf den Wegen seiner Verbreitung wird der Text not-
wendig in andere Kontexte tiberfiihrt, wird verandert und entstellt. Als
Cyrano am Ende des Stiickes sterbend in den Armen seiner geliebten
Roxane liegt, die nun endlich die Wahrheit erfahren hat, berichten ihm
seine Freunde Ragueneau und Le Bret, dass Moliére, der groRe Moli-
ere, eine Szene von ihm gestohlen hat. Cyrano findet dies in Ordnung
(»11 a bien fait!« — »Recht sol«): »[M]a vie/ Ce fut d’étre celui qui souffle,
— et qu’on oublie!«*°- »Mein Leben/ war es, der zu sein, der zufliistert —
und den man vergisst!« Dass der gleichsam mit Herzblut geschriebene
Text in fremde Zusammenhange gerdt und darin ungeahnte Wirkun-
gen entfaltet, ist eine Lehre, die Cyrano aus dem Schicksal der Liebes-
briefe zieht, die er fiir einen anderen an Roxane adressiert hat und die
unabsehbare Folgen nach sich gezogen haben. Die entstellende Streu-
ung und Proliferation seiner Texte also wird von Cyrano letztlich be-
jaht; und dies gilt auch fiir den Text von Rostands Komodie selbst. Die-
ser Text, so lautet die Botschaft, soll und muss aufgefiihrt und in sei-
nen Auffiihrungen entstellt und entfremdet werden. Man kann darin
eine Art Schicksalsgemeinschaft des Autors mit seiner Figur erkennen.

Mattenklott: »Nase«, in: Christoph Wulf (Hg.): Vom Menschen. Handbuch Historische An-
thropologie, Weinheim, Basel: Beltz 1997, S. 464-470.

19. So die These bei K. Himberg: »Phantasmen der Nase«.

20. E. Rostand: Cyrano, S. 297.

169

https://doi.org/10.14361/6783838401644-024 - am 14.02.2026, 08:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER KOMISCHE KORPER

Aber zugleich ist in die Comédie heroique eine List eingebaut, die die
Komodie fiir ewig (oder beinahe ewig, um nicht zu libertreiben) hero-
isch werden ldsst. Denn alle medialen Umsetzungen des Textes werden
letztlich dem (im Text dargestellten) Dichter die Treue beweisen, in-
dem sie dessen Exaggerationen befolgen: Sie werden seine Nase zeigen
und damit seinen Ubertreibungen — so sehr diese ihn auch geradezu
physiognomisch entstellen mégen — auf den Leim gegangen sein. Cyra-
no hat namlich seine Entstellung gleich selbst besorgt. Er ist der Autor
seiner Nase: »Il exageére« — »Er libertreibt«. Die Poesie ist somit auf iro-
nische Weise die Mutter (und der Dichter damit der Vater) aller aus
den intermedialen Ubertragungen entspringenden, missgeborenen -
weil grotesken — Korper. Die (intermediale) Rezeptionsgeschichte des
Textes wird selber grotesk.

Rostands Cyrano de Bergerac ist daher nicht nur literarisch, son-
dern auch kulturwissenschaftlich interessant. Das Stiick reflektiert,
heute gelesen, den historischen Ort der Literatur; und es problemati-
siert liberdies, wie die geschlechtlichen und devianten und womoglich
sogar grotesken Korper nicht an sich gegeben sind, sondern nicht auf-
horen, der (immer schnelleren) Abfolge der Medien zu entspringen. Es
ruft dazu auf, diese Medien zu bejahen; aber es ruft auch dazu auf, sie
zu untersuchen — namlich im Hinblick auf die Weise, wie sie Erbe des
Tropus der Ubertreibung und der alten Sinnfigur der evidentia sind.

Dietmar Schmidt

Oralitat, Bewusstsein, Schreiben.

Rose Cellis Comme l’eau (1930)

In impliziter Abgrenzung von Descartes’ cogito wird in dem 1930 er-
schienenen Roman Comme I'eau von Rose Celli (1895-1982") die Ora-
litdt als ein konstituierendes Element von Seinsbewusstsein vorge-
stellt:

Avant de continuer ce livre, je me suis cherchée, et voici: entre mes deux machoires, je
me suis trouvée. La se tient, en éveil, ma conscience d'étre: ni dans le cerveau, ni dans
les membres, ni dans le ventre, ni dans la poitrine, mais dans la bouche. [...] Dans ma

1. Die Ermittlung der Lebensdaten verdankt sich der personlichen Auskunft
des Neffen der Autorin, Jean Brua.

170

https://doi.org/10.14361/6783838401644-024 - am 14.02.2026, 08:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

