
 

zfwu 17/3 (2016), 403–422 403 

Ordnung – Freiheit – Gerechtigkeit.* 
Historische und systematische Bemerkungen zur Kompatibilität von 
Neoliberalismus und Katholischer Soziallehre 

URSULA NOTHELLE-WILDFEUER ** 

Neoliberalismus und Katholische Soziallehre intendieren eine menschenwürdige Ge-
sellschafts- und Wirtschaftsordnung, die zugleich die Funktionsfähigkeit der Wirtschaft 
garantiert. Die entsprechenden Mittel und Wege dorthin wurden in den entsprechenden 
Debatten allerdings unterschiedlich bewertet. Dennoch bleibt die ordo- bzw. neolibe-
rale Konzeption für die christliche Sozialethik ein entscheidender Gesprächs- und Rea-
lisierungspartner. 

Schlagwörter: Neoliberalismus, christliche Sozialethik, Soziale Marktwirtschaft, Wirt-
schaftsordnung, Freiheit, Sozialpolitik, soziale Gerechtigkeit  

Neoliberalism in the Face of Christian Social Ethics 
Neoliberalism and Christian Social Ethics intend a human social and economic order, which also 
guarantees the functioning of the economy. The appropriate ways and means were being assessed differ-
ently, however. Nevertheless, ordo- or neoliberal conception is a crucial discussion and implementation 
partner for Christian Social Ethics. 

Keywords: Neoliberalism, Christian Social Ethics, Social Market Economy, Freedom, Social Justice 

1. Vorüberlegungen 
„Diese Wirtschaft tötet“ (Papst Franziskus 2013: Nr. 53). Mit diesen markanten Worten 
hat Papst Franziskus im Herbst 2013 in seiner Exhortatio Evangelii gaudium ein auf den 
ersten Blick verheerendes Urteil über die kapitalistische Wirtschaftsweise gefällt. Die 
sich daran anschließende intensive Debatte hat gezeigt, dass die christliche Perspektive 
durchaus kritisches Potential impliziert, das Wirkung zu entfalten sucht. Ob Papst Fran-
ziskus als der Papst „vom anderen Ende der Welt“, wie er sich am Abend seiner Wahl 
selbst bezeichnet hat, die Soziale Marktwirtschaft nicht gekannt hat, ob er nur das Mut-
ter-Teresa-Prinzip als Lösung anzubieten hat oder was ihn sonst zu dieser Aussage bewogen 
haben mag, das kann hier vorerst dahin gestellt bleiben (vgl. Nothelle-Wildfeuer 2014). 

________________________ 
*  Beitrag eingereicht am 16.12.2015; nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren überarbeitete 

Fassung angenommen am 03.01.2017. 
**  Prof. Dr. Ursula Nothelle-Wildfeuer, Theologische Fakultät/Universität Freiburg, Platz der Uni-

versität 3, D-79085 Freiburg, Tel.: +49-(0)761-2032115, E-Mail: ursula.nothelle-wild-
feuer@theol.uni-freiburg.de, Forschungsschwerpunkte: Freiburger Schule und Katholische So-
ziallehre: Joseph Höffner, Theorien sozialer Gerechtigkeit; Entwicklungslinien katholischer So-
ziallehre; Familienpolitik und -ethik; Wirtschaftsordnung und Wirtschaftsethik. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:40:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403


 

404  
404 

Der theologischen und kirchlichen Tradition ist aber diese Debatte um die ethische 
Akzeptanz und Verträglichkeit von Wirtschaftskonzepten und -systemen nicht unbe-
kannt. In der Neuzeit gab es bereits seit dem 15./16. Jahrhundert die Debatten um 
Markt und Monopole, um Angebot und Nachfrage sowie um Gewinn. Seit dem Auf-
kommen des Wirtschaftsliberalismus im 19. Jahrhundert hat sich gleichzeitig auch die 
systematische Auseinandersetzung der christlich-theologischen Ethiktradition mit die-
ser Entwicklung herausgebildet. Einen Teil dieser Tradition greifen die nachfolgenden 
Ausführungen auf: Es geht dabei um die vor allem seit den 1950er-Jahren sehr differen-
ziert geführte Auseinandersetzung zwischen Neoliberalismus und christlicher Sozialethik. 
Um in diesem Kontext präzise argumentieren zu können, sind zunächst terminologi-
sche Klärungen vorzunehmen (Abschnitt 2). Sodann werden einzelne Aspekte der Aus-
einandersetzung zwischen Neoliberalismus und christlicher Sozialethik in ihren jeweili-
gen Kontexten skizziert (Abschnitte 3 bis 6), um schließlich einige Überlegungen zu 
den Konsequenzen für aktuelle Diskussionspunkte im Schnittfeld zwischen ökonomi-
schen und sozialethischen Argumentationslinien anzustellen. 

2. Terminologische Klärungen  
Im Folgenden sind zunächst die Begriffe zu klären, die schon vom Titel des Beitrags 
her zentral sind. 

2.1 Neo- und Ordoliberalismus  
Wenn heute in der gesellschaftlichen Debatte die Rede vom Neoliberalismus ist, dann 
verstehen die meisten Menschen den Begriff pejorativ und haben einen ungebändigten 
und rücksichtslosen Kapitalismus vor Augen, der weder rechts- noch sozialstaatlich ein-
gehegt und ausschließlich in menschenverachtender Weise auf Gewinnmaximierung 
ausgerichtet ist (vgl. Ptak 2004: 9). Dabei handelt es sich allerdings um ein Verständnis, 
das eigentlich eher dem Paläoliberalismus des 19. Jahrhunderts entspricht. Seit den acht-
ziger bzw. neunziger Jahren des letzten Jahrhunderts bezeichnen jedoch die Fundamen-
talkritiker mit diesem Terminus unser Wirtschaftssystem, lassen dabei aber die räumli-
chen und ideengeschichtlichen Ursprünge des Neoliberalismus in seiner spezifischen 
Ausprägung völlig außer Acht.  
Der Neoliberalismus als Wirtschaftskonzeption stellt in seiner ursprünglichen Bedeu-
tung genau das Gegenteil von dem dar, was die Kritiker heute damit bezeichnen. Er hat 
in der Nachkriegszeit, spätestens seit 1948, die Wirtschaftspolitik in Deutschland maß-
geblich beeinflusst. Der Begriff des Neoliberalismus wurde auf dem sog. „Colloque 
Walter Lippmann“ geprägt, das 1938 unter Beteiligung u.a. von Wilhelm Röpke und Ale-
xander Rüstow auf deutscher Seite und von Friedrich August von Hayek und Ludwig von 
Mises auf österreichischer Seite, in Paris stattfand (vgl. Blümle/Goldschmidt 2010). Das 
Suffix „Neo“ bringt dabei deutlich zum Ausdruck, dass man sich vom Paläoliberalismus, 
dem Laissez-faire-Liberalismus des 19. und frühen 20. Jahrhunderts absetzte. Wilhelm 
Röpke (1979 [1950]: 142; im Original z.T. kursiv) beschreibt das Neue des Neoliberalis-
mus mit folgenden Worten1: 
________________________ 
1 Wobei er den Begriff des Neoliberalismus für „das am wenigsten glückliche Ergebnis der Kon-

ferenz“ (Röpke 1979 [1950]: 142) hielt. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:40:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403


 

zfwu 17/3 (2016), 403–422 405 

„Hier springt zunächst in die Augen[,] die [...] Tendenz, zwei Dinge miteinan-
der zu vereinen: das Vertrauen auf die Freiheit der Märkte und die Einsicht, 
dass diese Freiheit einer umfassenden Politik bedarf, die das Feld der wirt-
schaftlichen Freiheit wie ein Spielfeld streng absteckt, ihre Bedingungen – 
sozusagen die Spielregeln – sorgfältig bestimmt und mit unparteiischer 
Strenge für die Respektierung dieses Rahmens der Marktwirtschaft (des Spiel-
feldes wie der Spielregeln) sorgt.“ 

Es geht also wesentlich um Ordnungspolitik für den Wettbewerb, noch einmal anders 
formuliert: „die Marktwirtschaft wird nach dieser neuen Konzeption zu einem Objekt 
ständiger aktiver Politik“ (ebd.) Als Ordoliberalismus wird die deutsche Variante dieses 
Neoliberalismus seit einem 1950 veröffentlichten Artikel bezeichnet; Bezugspunkt für 
diese Namensgebung ist das seit 1948 erscheinende ORDO-Jahrbuch, das Franz Böhm 
und Walter Eucken gegründet haben. Der Ursprung und die entscheidende Ausprägung 
des Ordoliberalismus sind in der Freiburger Schule um Walter Eucken zu finden (vgl. 
Renner 2002: 33–41). Beide Begriffe, Neo- und Ordoliberalismus, werden im Folgen-
den, wie in der Literatur auch weit verbreitet, als Synonyme benutzt. Die Soziale Markt-
wirtschaft basiert auf dem Ordoliberalismus als ihre konzeptionelle Grundlage (vgl. 
ebd.: 33) bzw. sie ist als konkrete Strategie zur Implementierung neo- und ordoliberaler 
Ziele bzw. als dementsprechender Wirtschaftsstil zu verstehen (vgl. Ptak 2004: 9). Mit 
Bezug auf Oswald von Nell-Breuning (1955: 101) wird hier davon ausgegangen, dass es 
„vorwiegend neoliberale Kreise sind, die dieser ‚sozialen Marktwirtschaft‘ theoretisch 
vorgearbeitet haben und sie [...] in der praktischen Wirtschaftspolitik vorantragen“. Al-
lerdings bleibt zu bedenken, dass es bei allen Gemeinsamkeiten zwischen Ordolibera-
lismus und Sozialer Marktwirtschaft auch deutliche Unterschiede gibt: Im Konzept der 
Sozialen Marktwirtschaft werden die sozialpolitischen Ziele sehr viel stärker betont und die 
soziale Frage nicht nur wie beim Ordoliberalismus „primär in einem unzureichenden Wett-
bewerb begründet“ (Althammer und Franco 2014: 27). 

2.2 Christliche Sozialethik und katholische Soziallehre 
Christliche Sozialethik ist die Disziplin, die im Fächerkanon der Theologie die Frage 
nach der Gerechtigkeit der Institutionen der menschlichen Gesellschaft und deren Bei-
trag zu den Bedingungen eines gelingenden, guten Lebens für jeden einzelnen Men-
schen systematisch reflektiert. In der Tradition und bis heute finden wir als Synonyme 
die Bezeichnungen Christliche Gesellschaftslehre bzw. Katholische Soziallehre. Mit diesem Ter-
minus wird vielfach neben der wissenschaftlichen Disziplin zugleich auch noch die So-
zialverkündigung der Kirche umfasst. Wenn im Folgenden der Neoliberalismus „im Spiegel 
christlicher Sozialethik“ analysiert wird, dann bedeutet das, dass hier primär die Aussa-
gen zweier in der Debatte führender katholischer Sozialethiker herangezogen werden. 
Es geht um den Jesuiten Oswald von Nell-Breuning, der die Entwicklung der katholi-
schen Soziallehre und das Nachkriegsdeutschland wesentlich beeinflusst hat, und um 
den Trierer Priester und späteren Kölner Erzbischof und Kardinal Joseph Höffner, der 
ebenfalls großen Einfluss in der frühen Bundesrepublik gehabt hat und zudem als Schü-
ler von Walter Eucken einen speziellen Bezug zur Thematik aufweist. An den entspre-
chenden Stellen werden selbstverständlich auch die relevanten Aussagen der kirchlichen 
Sozialverkündigung als Quellen herangezogen. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:40:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403


 

406  
406 

Vor der detaillierten Auseinandersetzung ist noch kurz einzugehen auf die grundsätzli-
che Frage, warum sich die Theologie und die christliche Ethik überhaupt zu derartigen 
Fragen zu Wort melden. Das geschieht sicher nicht, um hier eine Art klerikalen Macht-
anspruch zum Ausdruck zu bringen, wie es von – zumeist wissenssoziologisch orien-
tierten – Kritikern der katholischen Soziallehre zuweilen behauptet wird. Der Theologie 
geht es nicht um eine unzulässige Einmischung in politische oder ökonomische Ange-
legenheiten, sondern hinter ihren Stellungnahmen steht der genuine Auftrag der Kirche, 
nämlich die aufrichtige Sorge um das Wohl und Heil der Menschen, wofür auch die 
jeweiligen sozioökonomischen Verhältnisse keine unwesentliche Rolle spielen. Um hier 
nicht nur vom einzelnen ausgehend, sondern auch in gemeinsamer, auf Strukturen und 
Institutionen zielender, Anstrengung Veränderung bewirken zu können, ist es nötig, 
einen verlässlichen Maßstab zu haben, an dem sich zum einen das Handeln der Men-
schen orientieren kann, der aber auch imstande ist, Perspektiven für eine gerechte Ge-
staltung der gesellschaftlichen Verhältnisse aufzuzeigen. Diesen Maßstab herzuleiten, 
zu begründen und zu entfalten, diesen auch zu konkretisieren, darin sieht die christliche 
Sozialethik ihren Beitrag zur Gestaltung von Welt und Gesellschaft. Darin liegen zu-
gleich auch Recht und Pflicht, sich zu gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Fragen zu 
äußern und die eigenen normativen Wertvorstellungen in Erinnerung zu rufen. 
Die Auseinandersetzung mit dem Neoliberalismus steht inhaltlich in einer bereits län-
geren Tradition der Auseinandersetzung von Vertretern der christlich-sozialen Bewe-
gung mit dem klassischen Wirtschaftsliberalismus, dem sog. Paläoliberalismus, des 19. 
Jahrhunderts. In dieser Auseinandersetzung stand auch die Wiege der christlichen So-
ziallehre. Die soziale Frage des 19. Jahrhunderts führte sehr bald zu einer intensiven 
Beschäftigung der Christen mit der Problematik. Im Laufe einer komplexen Entwick-
lung kristallisierte sich etwa bei dem späten Bischof Ketteler, bei Georg von Hertling, 
u.a. zunehmend die Erkenntnis heraus, dass das neue, das marktwirtschaftliche System 
nicht insgesamt von Übel sei. Vielmehr müsse man die positiven Errungenschaften des 
neuen Systems für die Arbeiter nutzen und versuchen, die negativen Konsequenzen so 
weit wie möglich auszumerzen (vgl. Nothelle-Wildfeuer 2000). In diesem Kontext setzt 
dann die differenziertere Auseinandersetzung mit zentralen Aspekten des Wirtschafts-
liberalismus an, auf die in der späteren Phase, die uns hier vorrangig interessierende 
Phase des Neoliberalismus, aufgebaut werden konnte. 

3. Das Verständnis von Wirtschaft 
Bereits beim Verständnis von Wirtschaft gibt es Gemeinsamkeiten, aber auch Unter-
schiede zwischen der neoliberalen und der christlichen/sozialethischen Position. 

3.1 Wirtschaft als Kulturprozess bei Joseph Höffner 
Joseph Höffner setzt sich u.a. in einem Artikel von 1960 expressis verbis und sehr dif-
ferenziert mit dem Neoliberalismus auseinander. Dabei formuliert er seine grundsätzli-
che Anfrage: „Entspricht die neoliberale These von der freien Konkurrenz als dem re-
gulativen Prinzip der Wirtschaft der katholischen Wirtschaftsethik?“ (Höffner 2014a 
[1960]: 296). Höffner hebt in diesem Kontext seine klassisch gewordene Definition des 
Sachziels der Wirtschaft hervor, wobei er diese Definition klar von den Punkten ab-
grenzt, die in seinen Augen den Neoliberalismus kennzeichnen. „Nach christlichem 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:40:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403


 

zfwu 17/3 (2016), 403–422 407 

Denken besteht das Sachziel der Wirtschaft weder – rein formalistisch – im bloßen 
Handeln nach dem ökonomischen Rationalprinzip noch in der Technokratie, noch in 
der bloßen Rentabilität, noch im größtmöglichen materiellen Glück einer größtmögli-
chen Menschenzahl, sondern in der Schaffung jener materiellen Voraussetzungen, die 
sowohl dem einzelnen wie auch der Gemeinschaft die gottgewollte Sinnerfüllung er-
möglichen“ (ebd.). In anderen Kontexten spricht Höffner bei ansonsten gleicher Defi-
nition von dem Ziel der „menschenwürdigen Entfaltung“2. Damit macht er sehr deut-
lich, dass nicht die Wirtschaft als Zweck in sich selbst gesehen wird, sondern dass das 
Wirtschaften seine eigentliche Bestimmung erst durch die „Zielrichtung auf den Men-
schen und dessen Entfaltung hin“ erhält (Goldschmidt 2010: 26). Höffners sozialethi-
sche Überlegungen sind alle fundamental von dem Grundsatz geprägt, den das II. Va-
tikanum (71989: Nr. 25) in dem Satz formuliert: „Wurzelgrund nämlich, Träger und Ziel 
aller gesellschaftlichen Institutionen ist und muss auch sein die menschliche Person.“ 
Damit wird deutlich, dass in christlich-normativer Perspektive zum angemessen Ver-
ständnis von Wirtschaft konstitutiv die Elemente Freiheit und Selbstverantwortung so-
wie die soziale Ausrichtung gehören, was impliziert, dass Wirtschaften ein Prozess sei, 
der „steuerungsfähig und steuerungsbedürftig“ (Höffner 2014a [1960]: 296) ist. Präzise 
heißt das bei Höffner (ebd.): „Wirtschaft ist ein Kulturprozess und kein Automat.“ Für 
diese Steuerung sieht er den Menschen mit seinem ordnenden und geordneten Willen 
in der Pflicht. Zugleich aber betont er, dass bei aller Lenkungsfähigkeit und -bedürftig-
keit der Wirtschaft diese doch keine Funktion des Staates sei, sondern als Kultursach-
gebiet gemäß des Subsidiaritätsprinzips dem gesellschaftlichen Bereich zwischen Indi-
viduum und Staat angehöre. Damit wird deutlich, dass die christliche Sozialethik mit 
einem reinen Individualismus, wie man ihn im Paläoliberalismus vorfindet, nicht verein-
bar wäre, dass aber zugleich der Sozialethik noch nicht vollends klar geworden ist, dass 
genau hier auch ein deutlicher Unterschied zwischen Paläo- und Neoliberalismus liegt. 

3.2 Marktwirtschaft und die Wertewelt des Menschen bei Oswald von Nell-
Breuning 

Oswald von Nell-Breuning fokussiert einen ähnlichen Punkt in seiner Kritik wie Höff-
ner: Er verweist auf die Charakterisierung der Marktwirtschaft durch die ökonomische 
Theorie – wobei ihm klar ist, dass es sich hier nicht um einen Aspekt handelt, der allein, 
aber sehr wohl auch, den Neoliberalismus betrifft. Ihm scheint – trotz gegenteiliger Be-
teuerungen durch die Wirtschaftswissenschaftler selbst –, dass die Wirtschaft als „ein 
nach Naturgesetzen ablaufendes und daher mit den Erkenntnismitteln der Naturwis-
senschaft zu erforschendes und mit deren Darstellungsmitteln insbesondere mathema-
tischer Art zu beschreibendes Geschehen“ (Nell-Breuning 1975: 461) verstanden wird. 
Auch wenn immer wieder betont werde, der Mensch sei das Ziel, so habe eben dieser 
doch keine Chance, sich tatsächlich als Urheber entsprechender Wirtschaftsprozesse zu 
verhalten. Er könne nur auf die durch die Preise signalisierten Knappheitsverhältnisse 
reagieren. Dies komme deutlich zum Ausdruck – und das ist Nell-Breuning ein Dorn 
im Auge – in der Hypostasierung des „anonyme[n] Abstraktum[s] ‚Markt‘“ (ebd.: 462). 
________________________ 
2  „Das Sachziel der Wirtschaft besteht vielmehr in der dauernden und gesicherten Schaffung jener 

materiellen Voraussetzungen, die dem einzelnen und den Sozialgebilden die menschenwürdige 
Entfaltung ermöglichen“ (Höffner 2015a: 365). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:40:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403


 

408  
408 

Sein eigentliches Argument ist ein anthropologisches: Der Marktteilnehmer werde bei 
dieser Argumentation letztlich dargestellt „als ein Wesen, das von den Werten, die es 
präferiert, gezogen wird; er ‚wählt‘ nicht, sondern folgt einfach dem auf ihn ausgeübten 
Zug“ (Nell-Breuning 1975: 462; im Original z.T. kursiv). Nell-Breuning fehlt bei diesem 
theoretischen Verständnis der Marktwirtschaft die Berücksichtigung der mehrdimensi-
onalen Wertewelt des wirklichen Menschen und seiner Freiheit. In der idealtypischen 
Marktwirtschaft werde selbstverständlich das Maximum der Präferenzen realisiert, was 
aber in keiner Weise der Wirklichkeit entspreche. Gegen eine solche idealtypische 
Marktwirtschaft könne nur der sein, der sie nicht begriffen hat. „Demzufolge wäre der 
Entscheid für die marktwirtschaftliche Ordnung keine pragmatische und eben damit 
politische Entscheidung, sondern ein Intelligenztest“ (ebd.: 464). Sollte der Neoliberalis-
mus sich mit dieser „Apologie“ der Marktwirtschaft identifizieren, müsse die katholi-
sche Soziallehre sich dieser Apologie unbedingt widersetzen und es könne keine Ver-
ständigung geben. 
Allerdings sieht Nell-Breuning selbst zumindest eine Verständigungsmöglichkeit im 
Ansatz von Franz Böhm, einem wichtigen Vertreter der Sozialen Marktwirtschaft und 
des Ordoliberalismus. Das bringt er in einem späten Artikel (1975) in der Festschrift für 
Franz Böhm zu dessen 80. Geburtstag versöhnlich zum Ausdruck (vgl. Roos 2002: 53–
55). Böhm, so heißt es dort, sei auf eine „menschliche und praktikable Marktwirtschaft“ 
(Nell-Breuning 1975: 464) hin orientiert; in seinem Denken erkennt Nell-Breuning ei-
nen angemessenen Ausgangspunkt bei der Privatautonomie, d.h. bei der persönlichen 
Freiheit des Marktteilnehmers. Damit sieht er einen zentralen Punkt erfüllt: Marktwirt-
schaftliche Prozesse werden nicht als „vollautomatisch(e)“ (Nell-Breuning 1975: 466) 
verstanden, der Mensch mit seinem Wertegefüge ist derjenige, der steuert und eingreift. 
Letztlich – und das wird im weiteren Verlauf der Ausführungen noch eine Rolle spielen 
– geht es um die Frage nach ergänzenden, nicht-marktwirtschaftlichen Steuerungsin-
strumenten. Genau hierin liegt ein fundamentaler Unterschied zwischen der christlichen 
Gesellschaftslehre und dem Neoliberalismus. 
Wirft man einen Blick auf weitere Vertreter der Freiburger Schule, so scheint es not-
wendig, zur detaillierteren Debatte dieser genannten Kritikpunkte aus der Perspektive 
der christlichen Sozialethik nachfolgend weitere Einzelaspekte in den Blick zunehmen. 
Denn gerade das Ringen um eine Lösung im Spannungsfeld zwischen ökonomischen 
Belangen und ethischen Maßstäben ist ein signifikantes Kennzeichen des Neoliberalis-
mus der Freiburger Schule. Das wird exemplarisch deutlich, wenn man stellvertretend 
für die anderen Einzelpositionen hier nur noch Walter Euckens Positionierung zitiert, 
dem es darum ging, Kriterien für eine „funktionsfähige und menschenwürdige“ (Eu-
cken 1949: 1) Ordnung zu suchen und zu entwickeln – eine Aussage, die sich so auch 
bei einem christlichen Sozialethiker finden könnte. 

4. Markt und Wettbewerb 
Ludwig Erhard (2009 [1957]: 7ff.) formulierte 1957 in seinem zentralen Werk zur Frage 
nach dem Wirken des Wettbewerbs: „Das Erfolg versprechendste Mittel zur Erreichung 
und Sicherung jeden Wohlstandes ist der Wettbewerb. [...] Auf dem Weg über den Wett-
bewerb wird – im besten Sinne des Wortes – eine Sozialisierung des Fortschritts und 
des Gewinns bewirkt und dazu noch das persönliche Leistungsstreben wachgehalten.“ 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:40:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403


 

zfwu 17/3 (2016), 403–422 409 

Während also in der Perspektive der Neoliberalen und der Vertreter der Sozialen Markt-
wirtschaft der Wettbewerb als eine segensreiche Einrichtung gesehen wird, entzündet 
sich daran der Widerspruch der christlichen Sozialethiker. 

4.1 Wettbewerb als Ordnungsprinzip oder als Ordnungsinstrument 
Oswald von Nell-Breuning (1975: 467) betont die Gefahren der Marktwirtschaft als 
Wettbewerbswirtschaft: „Nicht nur, daß hemmungsloser Wettbewerb nur die Stärksten 
und Rücksichtslosesten überleben läßt und damit Selbstmord begeht, sondern vor allem 
dadurch, daß die mit der Privatautonomie gegebene Vertragsfreiheit dazu mißbraucht 
wird, um die Privatautonomie aufzuheben und an die Stelle der harmlosen, ja wohltäti-
gen Privatautonomie der vielen Mittleren und Kleinen die Marktmacht einiger weniger 
oder eines einzelnen Großen zu setzen.“ Um dieser Gefahr zu entgehen, hält er die 
Unterscheidung zwischen dem Wettbewerb als „Ordnungsprinzip“ und als „Ordnungs-
instrument“ (ebd.) für unverzichtbar: Wenn der Wettbewerb fälschlicherweise zum Ord-
nungsprinzip wird, man könnte auch sagen, wenn er selber zum Ziel erklärt wird, dann 
müsse die katholische Soziallehre dagegen opponieren. Solche notwendig zu kritisie-
rende Haltung sieht Nell-Breuning z.B. in der Formel vom Wettbewerb als vollständiger 
Konkurrenz zum Ausdruck gebracht. Der Dominikaner Edgar Nawroth, mit dem sich 
der Jesuit Nell-Breuning in dieser Kritik an dem in ihren Augen völlig realitätsfernen 
Wettbewerbsverständnis einig war, zitiert zum Beleg u.a. den Satz von Walter Eucken, 
den dieser in Absetzung vom Kollektivismus formuliert: „[...] und wenn der Markt herr-
schen soll, dann darf man sich auch nicht weigern, sich ihm anzupassen“ (Eucken 2004 
[1952]: 371). Solche – wie Nell-Breuning (1954: 218ff.) sagt – „neoliberale Utopie“ stelle 
die Wirtschaft und den Wettbewerb über den Menschen – und formuliert damit einen 
offenkundigen Widerspruch zum Grundprinzip der christlichen Sozialethik. 
Nicht als Prinzip, wohl aber als sehr hilfreiches und wirksames Instrument sieht Nell-
Breuning den Wettbewerb an. Dies gilt vor allem dann, wenn eine entsprechende Ord-
nungspolitik alles tut, „um den Wettbewerb funktionsfähig zu gestalten und zu erhal-
ten“ (Nell-Breuning 1975: 268). Inhalt solcher Ordnungspolitik ist damit gerade der 
Wettbewerb, allerdings nicht um seiner selbst willen, sondern mit dem Ziel der freien 
Entfaltung der Menschen und ihrer Privatautonomie sowie die Bildung von „Mono-
pole[n], Teilmonopole[n], Oligopole[n], Kartelle[n], Syndikate[n], Konzerne[n] oder 
dgl.“ (Höffner 2014a [1960]: 293) zu verhindern. 
Gleichzeitig ist aber auch anzumerken, dass sich die Beschreibung des Wettbewerbs als 
„Prinzip“ im Kontext von Euckens Denkens deutlich differenzierter darstellt, als es die 
von Nell-Breuning intendierte Gegenüberstellung zum „Instrument“ auf den ersten 
Blick suggeriert. Eucken selbst bezeichnet in seinen „Grundsätzen der Wirtschaftspoli-
tik“ den Wettbewerb „als zentrales Lenkungs-Instrument“ (Eucken 2004 [1952]: 77), 
spricht vom „Instrument der Konkurrenzpreise“ (ebd.: 112), vom „Preissystem als Len-
kungsinstrument“ (ebd.: 192) oder bezeichnet die vollständige Konkurrenz als „Instru-
ment der Lenkung“ (ebd.: 226). Ob es sich also bei der von Nell-Breuning vorgelegten 
Differenzierung mehr um eine semantische Spitzfindigkeit handelt, hängt wohl vor al-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:40:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403


 

410  
410 

lem mit der Frage zusammen, mit welchem affirmativen Anspruch eine materiale Fül-
lung des Gemeinwohlbegriffs und eine realistische Deutung des Verhältnisses von Frei-
heit und Ordnung proklamiert wird.3  

4.2 Regulierung des Wettbewerbs 
Joseph Höffner greift vor allem auch diesen Punkt auf: Für ihn ist ebenfalls klar, dass 
der „Wettbewerb [...] selbst des ordnenden Prinzips [bedarf]“ (Höffner 2014a [1960]: 
296), die „Wettbewerbsfreiheit muß gegen unlauteren Wettbewerb und gegen die Aus-
schaltung des Wettbewerbs geschützt werden“ (Höffner 2014c [1986]: 385; im Original 
kursiv). Das notwendig den Wettbewerb regulierende Prinzip ist nach Höffner das Ge-
meinwohl, dessen Forderungen er auch noch im Blick auf die Wirtschaftspolitik konkreti-
siert: zum einen geht es um die Sicherstellung des Wachstums der Wirtschaft und zum an-
deren um die Vermeidung von Massenarbeitslosigkeit (vgl. Höffner 2014a [1960]: 296). 
Gerade im Verweis auf die Berechtigung und Begrenzung des Wettbewerbs beruft sich 
Höffner immer wieder auf die zweite Sozialenzyklika, auf Quadragesimo anno von Papst 
Pius XI. von 1931. Von dort aus ist auch völlig klar, dass nicht der Markt selbst noch 
Gegenstand der Auseinandersetzung ist – so stellt etwa Oswald von Nell-Breuning 
(1955: 102) in einem Artikel 1955 fest, dass es „[e]iner Apologie der Marktwirtschaft [...] 
schlechterdings nicht mehr [bedarf].“ Hatte man von Seiten der christlich-sozialen Be-
wegung im 19. Jahrhundert durchaus noch intensiv über die grundsätzliche Möglichkeit 
der Akzeptanz des freien Marktes und über seine Bewertung debattiert, so ist diesbezüg-
lich im Kontext der Debatte um den Neoliberalismus ab den 30-Jahren des 20. Jahrhun-
derts bereits ein fortgeschrittener bzw. anders akzentuierter Erkenntnisstand erreicht. 
Es geht auch in der Enzyklika nicht darum, den freien Wettbewerb an sich als zentrales 
Steuerungsinstrument der Marktordnung gänzlich abzulehnen, aber es wird ambivalent 
beurteilt. Es heißt dort: 

„So wenig die Einheit der menschlichen Gesellschaft gründen kann auf der 
Gegensätzlichkeit der Klassen, ebensowenig kann die rechte Ordnung der 
Wirtschaft dem freien Wettbewerb anheimgegeben werden. Das ist der 
Grundirrtum der individualistischen Wirtschaftswissenschaft, aus dem all ihre 
Einzelirrtümer sich ableiten: in Vergessenheit oder Verkennung der gesell-
schaftlichen wie der sittlichen Natur der Wirtschaft glaubte sie, die öffentliche 
Gewalt habe der Wirtschaft gegenüber nichts anderes zu tun, als sie frei und 
ungehindert sich selbst zu überlassen; im Markte, d.h. im freien Wettbewerb, 
besitze diese ja ihr regulatives Prinzip in sich, durch das sie sich vollkommener 
selbst reguliere, als das Eingreifen irgendeines geschaffenen Geistes dies je 
vermöchte. Die Wettbewerbsfreiheit – obwohl innerhalb der gehörigen Gren-
zen berechtigt und von zweifellosem Nutzen – kann aber unmöglich regula-
tives Prinzip der Wirtschaft sein.“ (Papst Pius XI. 81992 [1931]: Nr. 88) 

Zur richtigen Einordnung dieses Zitats aus Quadragesimo anno muss allerdings berück-
sichtigt werden, dass hier der Hauptakzent der Kritik nicht auf die Bedeutung des Wett-
bewerbs innerhalb einer bestimmten Wirtschaftsweise gelegt wurde, sondern primär auf 
die Frage nach der gesellschaftlichen Relevanz des Wettbewerbsprinzips. Und auf dieser 

________________________ 
3 Vgl. dazu unten Abschnitt 5. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:40:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403


 

zfwu 17/3 (2016), 403–422 411 

Ebene wird der Wettbewerb als „zügellose Konkurrenzfreiheit“ oftmals gleichgesetzt 
„mit dem Überleben des Stärkeren, d.i. allzu oft des Gewalttätigeren und Gewissenlo-
seren“ (ebd.: Nr. 107). Damit wird letztlich ein menschenverachtender Sozialdarwinis-
mus beschrieben, ein Bild der Ökonomie, das vor dem Hintergrund der sozialen Wirk-
lichkeit des 19. Jahrhunderts sicherlich eine gewisse Plausibilität besaß, und verständlich 
macht, warum hier die päpstliche Sozialverkündigung so massiv ihren Einspruch gegen 
das Prinzip der Wettbewerbsfreiheit zum Ausdruck brachte. Denn aus der Sicht der 
kirchlichen Lehre darf der Mensch, „der Träger, Schöpfer und das Ziel aller gesellschaft-
lichen Einrichtungen sein [muss]“ (Papst Johannes XXIII. 81992 [1961]: Nr. 219), nicht 
zu einem Objekt ökonomischer Interessen herabgewürdigt werden. Dass damit aber 
kein prinzipieller Widerspruch zu den Vordenkern der „Freiburger Schule“ besteht, 
zeigt eine prägnante Formulierung aus dem Vorwort des ersten Bandes von „Ordo“, 
dem Jahrbuch der „Freiburger Schule“: „Wettbewerb ist Mittel, nicht letztes Ziel“ 
(Meyer/Lenel 1948: XI) – ein Satz, der so auch in einer Sozialenzyklika stehen könnte. 
In Quadragesimo anno wird aber auch eine Lösung dieser Fehldeutung, den Wettbewerb 
als oberstes Prinzip der sozioökonomischen Verhältnisse zu verstehen4, aufgezeigt, 
wenn es dort weiter heißt: „Daher besteht die dringende Notwendigkeit, die Wirtschaft 
wieder einem echten und durchgreifend regulativen Prinzip zu unterstellen. Die an die 
Stelle der Wettbewerbsfreiheit getretene Vermachtung der Wirtschaft kann aber noch 
weniger diese Selbststeuerung bewirken: Macht ist blind; Gewalt ist stürmisch. Um se-
genbringend für die Menschheit zu sein, bedarf sie selbst kraftvoller Zügelung und wei-
ser Lenkung; diese Zügelung und Lenkung kann sie sich aber nicht selbst geben“ (Papst 
Pius XI. 81992 [1931]: Nr. 88). 
Um dieses Ziel – letztlich geht es hier um eine menschenwürdige Form des Wirtschaf-
tens – zu erreichen, bedarf es also nicht nur der Freiheit des Wettbewerbs, sondern der 
„höheren und edleren Kräfte“, die „die wirtschaftliche Macht in strenge und weise 
Zucht nehmen“: Es ist diesbezüglich die Rede von der „sozialen Gerechtigkeit und der 
sozialen Liebe“ (ebd.). 
Diese Zuordnung des Marktgeschehens zu einem höheren Ziel hat sich in der Sozial-
verkündigung bis in die neuere Zeit durchgehalten: „Der freie Markt [scheint] das wirk-
samste Instrument für den Einsatz der Ressourcen und für die beste Befriedigung der 
Bedürfnisse zu sein“ (Papst Johannes Paul II. 1991: Nr. 34). Dieser Satz aus der Sozia-
lenzyklika Centesimus annus, der eine knappe Beschreibung der Koordinationsfunktion 
des Marktes wiedergibt, impliziert ebenfalls die richtige Einordnung in den Rang eines 
Instrumentes – auch wenn hier nicht expressis verbis die Rede vom Wettbewerb ist, so 
ist dieser doch impliziert. 

________________________ 
4  Die offenkundige terminologische Nähe der Enzyklika zu der Unterscheidung zwischen Ord-

nungsprinzip und Ordnungsinstrument hat ihren Grund darin, dass Nell-Breuning, wie er selbst 
vierzig Jahre später schreibt (vgl. Nell-Breuning 1972) einer der Ghostwriter der Enzyklika Quad-
ragesima anno gewesen ist. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:40:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403


 

412  
412 

5. Ordnung und Freiheit – Kritischer Realismus und Nominalismus 
Die Beschäftigung mit den Überlegungen zum Wettbewerb lässt einen weiteren zentra-
len Aspekt der Debatte zwischen Neoliberalismus und christlicher Sozialethik anklin-
gen: das Verhältnis von Ordnung und Freiheit, genauerhin die Frage nach der Ordnung, die 
notwendig ist, um die Privatautonomie, d.h. die Freiheit, zu schützen und zu ermöglichen. 
Oswald von Nell-Breuning zitiert einen Vortrag von Wilhelm Röpke, in dem dieser 
formulierte: „‘Nach der altliberalen Vorstellung war die Wettbewerbsordnung ein Na-
turgewächs, nach unserer neoliberalen Überzeugung ist sie eine Kulturpflanze‘“ (Nell-
Breuning 1954: 218). Für Nell-Breuning liegt die entscheidende Erkenntnis darin, dass 
im Unterschied zur „ursprünglichen liberalen Utopie“ (ebd.) die Ordnung institutionell 
gesichert werden muss, sie sich also nicht einfach durch das freie Spiel der Kräfte von 
selbst einstellt. 

5.1 Kritik an der Idee des Ordo: Naturrechtlich-metaphysisches Denkmus-
ter und neoliberale Utopie 

Franz Böhm stellt in seinem wissenschaftlichen Nachruf auf Walter Eucken insbeson-
dere auf die Idee des Ordo in dessen Denken ab. Er hebt deutlich hervor, dass es sich 
bei der Wettbewerbsordnung im Verständnis von Eucken „um einen besonderen Typus 
von Ordnung“ handelt, den Eucken „durch das lateinische Wort ‚Ordo‘ kennzeichnen 
[wollte].“ (Böhm 1950: XVI) Damit, so Böhm, habe Eucken nicht jede soziale Ordnung 
gemeint, sondern jede Ordnung, die der Menschenwürde diene, denn, so heißt es bei 
Böhm, „eine soziale Ordnung [entspricht] in dem Grade der Menschenwürde, als sie 
ORDO ist“ (ebd.). Hier klingt ein normativer Anspruch der ordoliberalen Konzeption 
Euckens an, die – wie Nils Goldschmidt verschiedentlich aufgezeigt hat (vgl. Gold-
schmidt 2009: 31f.) – nur angemessen zu verstehen ist, wenn man den Einfluss von 
dessen Vater, dem Philosophen Rudolf Eucken, miteinbezieht. Walter Euckens zentra-
les Anliegen ist das Gelingen einer Lebensordnung, die dann „gleichsam die Wirt-
schaftsordnung formt – freilich unter der Maßgabe, dass die Wirtschaftsform auch ‚ih-
rem äußeren Zweck entspricht‘, also funktionsfähig bleibt“ (ebd.: 32). 
Von Seiten der Ökonomie wurde den Neoliberalen, vor allem Eucken und Böhm, vor-
geworfen, mit dem Rekurs auf die natürliche Ordnung alte naturrechtliche Denkmuster 
und metaphysische Begründungsstrukturen wieder zu reaktivieren (vgl. Renner 2002: 
77–80), und auch heute stellen Jörg Althammer und Giuseppe Franco – allerdings nicht 
negativ wertend – fest, dass „an der metaphysischen Grundlegung seines [sc. Euckens. 
Anm. U. N.-W.] Ansatzes kein Zweifel bestehen [kann]“ (Althammer/Franco 2014: 19). 
Die damalige Kritik von Seiten der christlichen Sozialethik setzt ganz anders an. Nell-
Breuning erkennt auf der einen Seite einen großen Fortschritt in der Erkenntnis, dass 
die Ordnung zum Schutz der Freiheit gestaltet werden muss, da die Wirtschaft ansons-
ten, überließe man es dem freien Spiel der Kräfte, „im Prozeß der Konkurrenz einer 
Vermachtung unterliegt, daß also die Konkurrenz die Tendenz in sich hat, sich selber 
aufzuheben“ (Nell-Breuning 1954: 219). So sind sich Eucken und Nell-Breuning bei-
spielsweise in der Ablehnung eines reinen Laissez-faire-Liberalismus einig. In dieser 
Anerkennung der Notwendigkeit einer Ordnung sieht Nell-Breuning ein großes Stück 
Realismus im Sinne seiner bevorzugten erkenntnistheoretischen Positionierung. Zu-
gleich scheint darin ja auch bereits die im Kontext der Überlegungen zum Wettbewerb 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:40:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403


 

zfwu 17/3 (2016), 403–422 413 

geforderte Ausrichtung auf ein Ziel ausgedrückt zu sein, das am Menschen orientiert 
ist. Dennoch spricht Nell-Breuning von diesem Zugriff als eine „neoliberalen Utopie“ 
und begründet das damit, dass  

„diese institutionellen Garantien weder die Aufgabe haben noch imstande 
sind zu gewährleisten, daß der sozialökonomische Prozeß in einer bestimmten 
Richtung abläuft, daß er zur Befriedigung der Bedürfnisse aller Kreise des 
Volkes führt [...]. Gewährleistet werden kann und soll nur das rein formale 
Element der Freiheit, und diese Freiheit selber ist wiederum rein formal defi-
niert, nämlich: zu tun und zu lassen, was man tun und lassen kann, ohne daß 
dadurch anderen die Freiheit genommen würde, in gleicher Weise und in glei-
chem Umfange zu tun und zu lassen, was ihnen gutdünkt“ (Nell-Breuning 
1954: 219). 

5.2 „Glückliche Inkonsequenzen“ der Neoliberalen? 
Der Vorwurf der rein formalen Definition von Freiheit verweist dabei nochmals schär-
fer auf den epistemologischen Streit zwischen zwei Philosophien, nämlich zwischen ei-
nem kritischen Realismus, wie ihn etwa Oswald von Nell-Breuning und auch der oben 
bereits erwähnte Dominikanerpater Edgar Nawroth nach eigener Einschätzung vertre-
ten, und einem Nominalismus, den diese beiden Sozialethiker als ‚individualistisch‘ apo-
strophierten und ablehnten (vgl. Goldschmidt 2002: 102ff.). Der Neoliberalismus leite 
sich, so Nell-Breuning unter Berufung auf den Wirtschaftswissenschaftler und Philoso-
phen Otto Veit, zweifellos vom Nominalismus her, seine Vertreter bezögen „sich min-
destens gelegentlich auf Locke und Hume und damit auf die englische Aufklärungsphi-
losophie des 18. Jahrhunderts, die unbestritten nominalistisch-individualistisch“ (Nell-
Breuning 1961: 307; im Original z.T. kursiv) sei. „Daß Eucken und wohl auch einige 
andere bis zu einem gewissen Grade neukantianisch“ (ebd.) dächten, füge sich nach 
Nell-Breuning und Nawroth genau in diese Linie ein; in ihrem Zugriff kann sich dage-
gen eine Gesellschafts- und Wirtschaftsordnung nur dann lebensdienlich gestalten las-
sen, wenn zumindest Ansätze einer Konkretisierung von Freiheit als materialer Kon-
sens verhandelt und implementiert werden. 
Ohne in diesem Zusammenhang tiefer in den philosophischen Disput einsteigen zu 
können, lässt sich festhalten, dass es auch hier letztlich wieder um die Frage nach der 
Ausgestaltung eines Gemeinwohlbegriffs geht. Im Kontext der Erkenntnistheorie stellt 
sich dann die Frage nach seiner Begründung bzw. findet sich die Kritik an der fehlenden 
letztinstanzlichen, also metaphysischen Begründung. Nell-Breuning und Nawroth sind 
sich in dieser Diagnose einig, auch ihre Bewertung ist ähnlich: Das, was sich bei den 
Neoliberalen an nominalistischen Aussagen findet, läuft auf eine Utopie hinaus, die 
eben nicht die Notwendigkeiten der Realität im Blick hat. Davon war bereits im Zu-
sammenhang mit der vollständigen Konkurrenz die Rede. 
Gleichwohl aber lassen sich bei den Neoliberalen auch Aussagen finden, die zwar mit 
realistischer Philosophie vereinbar sind, nicht aber mit dem für sie charakteristischen 
nominalistischen Ansatz. Als Beleg verweist Nell-Breuning, sich auf Nawroth bezie-
hend, auf eine Aussage von Eucken, in der dieser vom „sozialwirtschaftlichen Gesamt-
interesse“ (ebd.) spricht, das sich nominalistisch nicht legitimieren ließe. Dies bedeute, 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:40:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403


 

414  
414 

so Nell-Breuning, dass man den Neoliberalen Inkonsequenz vorwerfen müsse, aller-
dings handle es sich um „‘glückliche Inkonsequenzen‘“ (ebd.: 308), denn genau an die-
sen Stellen der Inkonsequenz gehe es um das Entscheidende, nämlich um „dasjenige, 
in dessen Dienst der neoliberale Theoretiker seine ganze wissenschaftliche Forschung 
und der neoliberale Politiker sein ganzes praktisches Bemühen“ (ebd.) stelle. Hier 
kommt die Unterschiedlichkeit beider Sozialethiker zum Ausdruck: Während Nawroth 
die logischen Fehler in der Gedankenführung der Neoliberalen aufspürt, kommt Nell-
Breuning zu der Schlussfolgerung, dass etwa in solchen Äußerungen Euckens, wie oben 
zitiert, der wirkliche Eucken zum Ausdruck komme, „der eben nicht der Gefangene sei-
nes Systems gewesen sei, sondern darüber gestanden habe“ (ebd.; im Original z.T. kur-
siv). 
Der Streit zwischen den Philosophien kann im Zusammenhang dieser Überlegungen 
nicht gelöst werden – muss er aber auch nicht. Offenkundig ist, dass sich im Laufe der 
Entwicklung der neoliberalen Theorieansätze und der Sozialen Marktwirtschaft in der 
politischen Praxis gezeigt hat, dass sich unabhängig von der einen oder anderen philo-
sophischen Basis Gemeinwohlorientierung, Solidarität, Gerechtigkeit und Freiheit als 
die entscheidenden normativen Vorgaben der Wirtschaftsordnung herauskristallisiert 
haben, die mittlerweile wie Prinzipien gelten: Die Letztbegründungsfrage spielt in dieser 
– wie in anderen Bereichsethiken auch – nur eine sehr untergeordnete Rolle. 

5.3 Privatautonomie und Ordnung von Wirtschaft und Gesellschaft 
Der zweite in den vorliegenden Überlegungen zu befragende Repräsentant der christli-
chen Sozialethik, Joseph Höffner, führt die Debatte um den Nominalismus nicht mit 
konkreter Kritik an den Neoliberalen, sondern im Zusammenhang mit seinen Ausführun-
gen zur Debatte um die „Idee der Nahrung“ im 14. Jahrhundert bzw. zur Wirtschaftsethik 
des 15. und 16. Jahrhunderts (vgl. Höffner 2014b [1954]: 275ff.; 2014d [1941]: 106ff.). 
Höffner selbst ist als Eucken-Schüler stark von der Idee einer Ordnung geprägt, deren 
Prinzip das Gemeinwohl ist; entsprechend verwundert auch sein Zugriff auf das Ver-
hältnis von Privatautonomie und Ordnung über den entsprechenden historischen Kon-
text nicht. Sein Konnex läuft zunächst über den Bezug zu den ‚Berufsständen‘  bzw. 
zur sog. ‚Berufsständischen Ordnung‘. Diese ordines, werden in der Enzyklika Quadra-
gesimo anno als Idee entwickelt, um den Gegensatz von Kapital und Arbeit zu entschär-
fen; die Zusammenarbeit von Arbeitgebern und -nehmern der gleichen Berufsgruppen 
soll darin für einen so wettbewerbsfähigen wie fairen Ausgleich sorgen. Für Höffner 
besteht hier – entgegen einem Teil des Sozialkatholizismus – keine Alternative zwischen 
Wettbewerbswirtschaft und Berufsständischer Ordnung; vielmehr geht es ihm um eine 
„organische Gliederung“ (Höffner 2014a [1960]: 297) des gesellschaftlichen Raumes, 
der im klassischen Liberalismus zerschlagen worden sei. Auf der Suche nach einer Mög-
lichkeit, der Wettbewerbsordnung „die soziale Ausrichtung [zu] geben“ (ebd.), erwägt 
Höffner die Ordines als Mitverantwortliche. Zugleich weiß er aber auch um die „Ge-
fahr, daß die Ordines selber zu Interessentenhaufen“ (ebd.) mutieren könnten – so ließe 
sich dann wiederum das Ziel des Wettbewerbs nicht realisieren. Dafür brauche es die 
ordnende und ausrichtende Macht eines gerade nicht totalen, aber starken, wirkmächti-
gen Staates, der auch von den Ordines unabhängig ist. In diesem Anliegen besteht große 
Einigkeit zwischen Höffner und den Neoliberalen, deren grundlegende Frage es ist, 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:40:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403


 

zfwu 17/3 (2016), 403–422 415 

„wie die Bedrohung der Freiheit des Einzelnen durch wirtschaftliche und politische 
Macht mittels einer wohlgeordneten Wirtschafts- und Gesellschaftspolitik“ (Gold-
schmidt 2010: 27), und das bedeutet mittels staatlich durchgesetzter Ordnung, abgewie-
sen werden kann. 
Nicht von ungefähr kommt genau an dieser Stelle die Frage nach der Freiheit ins Spiel: 
Für den Neoliberalismus geht es nicht um ein abstraktes Programm der Freiheit. Viel-
mehr geht es darum, dass die Ordnung der Wirtschaft und auch – wenn wir etwa auf 
Walter Eucken oder Alexander Rüstow schauen – die Ordnung der Gesellschaft „Raum 
[eröffnet] für individuelle Freiheit“ (Goldschmidt 2010: 28)5, sei diese zunächst einmal 
wirtschaftlich, aber auch darüber hinaus ethisch-religiös gedacht. 
Ganz in dieser Linie des Ethisch-Religiösen, zugleich auch ganz in der Logik seiner 
bisher skizzierten Vorbehalte führt Oswald von Nell-Breuning aus, dass Privatautono-
mie, also Freiheit, nicht heißt, „auf Marktsignale hin wie ein Automat reagierend das 
tun, was diese Signale als ökonomisch rational signalisieren. Das wäre kein freies und 
selbstverantwortliches Handeln, sondern ‚ökonomischer Determinismus‘“ (Nell-
Breuning 1975: 465). Er geht sogar noch ein deutliches Stück weiter, um das zu expli-
zieren, was für ihn jenseits des Ökonomischen entscheidend ist. 

„Privatautonomie heißt vielmehr, die rechtliche Freiheit besitzen und von ihr 
Gebrauch machen, aktiv und initiativ zu sein, dabei gewiß auch die Marktsig-
nale beachten, jedoch, ohne sich an sie zu versklaven, vielmehr, wenn me-
taökonomische Gründe dafür sprechen, es empfehlen oder gar gebieten, auch 
bewusst und gewollt marktinkonsistent zu handeln [...] – um den Preis wis-
send, den es kostet, und bereit, ihn zu zahlen“ (ebd.). 

Kommen wir zurück zur Frage nach der Verhältnisbestimmung von Freiheit und Ord-
nung: Freiheit – als wirtschaftliche Freiheit – ist ein entscheidender Wert für eine men-
schenwürdige Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung, aber er ist nicht der primäre Wert 
des Ordoliberalismus überhaupt. Damit ist klar: das zentrale Thema des Neoliberalis-
mus ist nicht die Freiheit, die allererst Ordnung schafft, sondern ist die Ordnung – heute 
würden wir eher formulieren: sind die Rahmenbedingungen –, die Freiheit unter kon-
kreten Bedingungen ermöglicht. Freiheit wird Wirklichkeit unter den Bedingungen einer 
bestimmten Ordnung, man könnte auch sagen: Kultur. Dazu gehört entscheidend die 
Wirtschaftsordnung. Genau das bringt auch Joseph Höffner in einem seiner wegwei-
senden Referate zur Eröffnung der Herbstvollversammlung der Deutschen Bischofs-
konferenz zum Ausdruck, welches er als deren Vorsitzender 1985 gehalten hat. Dort 
heißt es, dass „Freiheit und Würde des Menschen weithin vom Ordnungssystem der 
Wirtschaft abhängen“ (Höffner 2014e [1985]: 337). Aber wie wiederum diese Ordnung 
entsteht, das ist – zurecht – nicht das Thema der Repräsentanten des Neoliberalismus. 
An dieser Stelle ist die Philosophie gefragt: Spätestens seit der Neuzeit wird darüber 

________________________ 
5  Gerade im Blick auf die ethisch-religiöse Freiheit zitiert Nils Goldschmidt in diesem Zusammen-

hang einen signifikanten Passus aus der Denkschrift des Freiburger Bonhoeffer-Kreises von 
1943: „Worauf es uns ankommen muss, ist: eine Wirtschaftsordnung vorzuschlagen, [...] in der 
[...] es den Wirtschaftenden nicht unmöglich gemacht oder systematisch erschwert wird, ein Le-
ben [als] Christen zu führen.“ 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:40:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403


 

416  
416 

reflektiert, dass diese Ordnung selbst Produkt der Freiheit ist, somit werden die Kon-
stitutionsbedingungen von Ordnung zum Gegenstand gemacht (vgl. Krings 1973). Im 
Kontext der oben skizzierten kritischen erkenntnistheoretischen Debatte, die vor allem 
von Seiten der christlichen Sozialethiker Nell-Breuning und Nawroth geführt wurde, wird 
dann allerdings auch deutlich, dass diese neuzeitliche Philosophie-Debatte zu der Zeit 
noch keinen breiten Einzug in die theologisch-sozialethische Reflexion gehalten hatte. 

6. Sozialpolitik und soziale Gerechtigkeit 
War in den bisherigen Ausführungen schon die Rede von der Notwendigkeit der sozi-
alen Ausrichtung der marktwirtschaftlichen Ordnung, die neben Freiheit und Selbstver-
antwortung treten muss, wurde schon verschiedentlich das Gemeinwohl als Ziel des 
Wettbewerbs angesprochen. So gilt es, darauf im Folgenden noch einmal expressis ver-
bis einzugehen. 

6.1 Gemeinwohlgerechtigkeit und Marktkonformität 
Aus dieser Perspektive sind als zentrale Leitmotive der Neoliberalen die „Entproletari-
sierung der Arbeiter, die Etablierung sozialer Sicherheit und die Vermeidung extremer 
sozialer Ungleichheiten“ zu nennen (vgl. Hecker 2011: 273). Unter den christlichen So-
zialethikern Nell-Breuning und Höffner besteht Konsens darüber, dass es hier um den 
Grundwert der sozialen Gerechtigkeit bzw. konkret um die Frage der Sozialpolitik ge-
hen muss. 
Für Joseph Höffner (vgl. Höffner 2015b) steht soziale Gerechtigkeit in engster Verbin-
dung zur Legalgerechtigkeit: 

„Mithin liegt die eigentliche Funktion der legalen Gerechtigkeit vor der Ge-
setzgebung: nämlich in der schöpferisch-politischen Konzeption, die in der 
Gesetzgebung und in der Regierungspolitik Gestalt annimmt. Es entspräche 
deshalb dem Wesen und der Funktion der legalen Gerechtigkeit besser, wenn 
man sie nicht ‚gesetzliche‘, sondern ‚Gemeinwohlgerechtigkeit‘ oder ‚soziale 
Gerechtigkeit‘ nennen würde“ (Höffner 2015a: 284). 

Nell-Breuning und Höffner sind sich ebenfalls einig darüber, dass für die Realisierung 
der sozialen Gerechtigkeit nicht allein das Kriterium der Marktkonformität Geltung be-
anspruchen kann (vgl. Hengsbach 2010: 306). Ein zweiter Aspekt kommt bei Höffner 
noch hinzu: Ihm ist es wichtig, dass die Herstellung sozialer Gerechtigkeit nicht allein 
eine Aufgabe des Staates ist; das wäre eine etatistische Verengung des Begriffs (vgl. 
Nothelle-Wildfeuer 1999). Soziale Gerechtigkeit hat einen sehr viel breiteren Geltungs-
bereich. „Sie waltet ihres Amtes [...] also überall, wo es um die ‚Verwirklichung des Ge-
meinwohls‘ – dieses aber dynamisch verstanden – geht (‚Gaudium et spes‘, Nr. 74)“ 
(Höffner 2015a [1962]: 284). 
Was die Verwirklichung der sozialen Gerechtigkeit angeht, so lassen sich bei den Ver-
tretern des Neo- bzw. Ordoliberalismus einzelne Nuancen nicht übersehen. Dennoch 
aber ist als ein Grundtenor das zu lesen, was Höffners Freiburger Lehrer Walter Eucken 
formulierte. Für ihn hängt die „Verwirklichung der sozialen Gerechtigkeit nicht nur von 
der Verwirklichung des Grundprinzips der Wettbewerbswirtschaft, sondern von der 
Anwendung aller konstituierenden und regulierenden Prinzipien“ (Eucken 2004 [1952]: 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:40:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403


 

zfwu 17/3 (2016), 403–422 417 

315) ab. Es geht ihm folglich um die Schaffung einer „funktionsfähigen Gesamtord-
nung“ und insbesondere darum, „daß man die Einkommensbildung den strengen Regeln 
des Wettbewerbs, des Risikos und der Haftung unterwirft“ (ebd.: 317). 
Hier scheiden sich die Geister der Ordoliberalen und der Sozialethiker: Während die 
Ökonomen die Wettbewerbswirtschaft als – einzige – Realisierungsmöglichkeit für die 
soziale Gerechtigkeit ansehen, so dass auch nur marktkonforme Eingriffe des Staates 
zur Realisierung derselben akzeptabel sind, ist für Höffner das Gemeinwohl – das man 
hier mit sozialer Gerechtigkeit gleichsetzen kann – „[nicht] durch den bloßen Automa-
tismus des Marktes [...] zu verwirklichen“ (Höffner 2014a [1960]: 296). Dabei stellt er 
klar, dass die zahlreichen Markteingriffe so „gewaltig“ sind, dass man nicht mehr von 
„marktkonform“ sprechen könne, dass die „Ausschaltung aller nicht marktkonformen 
wirtschaftspolitischen Mittel“ aber auch „kein absoluter Wert“ sei (vgl. ebd.: 294). Viel-
mehr müsse vom Gemeinwohl her entschieden werden, „welche Mittel wirtschaftspo-
litisch erforderlich“ seien (vgl. ebd.: 295). Das Gemeinwohl könne und werde „auch in 
Zukunft nicht marktkonforme Eingriffe in den Wirtschaftsprozeß fordern“ (vgl. ebd.). 

6.2 Wirtschafts-, Sozial- und Vitalpolitik 
Ausgehend von der Tatsache, dass für die katholische Soziallehre „das wirtschaftliche 
Geschehen ein Teil des gesellschaftlichen Geschehens“ ist, formuliert Oswald von Nell-
Breuning die im Grunde auf das Gleiche abzielende Kritik an der neoliberalen Position 
sehr pointiert, dass nämlich der „Satz, eine gute Wirtschaftspolitik sei die beste Sozial-
politik“ seines Erachtens „die Dinge genau auf den Kopf [stellt]“ (Nell-Breuning 1955: 
118). In Absetzung davon muss es seiner Auffassung nach aus der christlich-sozialethi-
schen Perspektive heißen, „ob eine Wirtschaftspolitik gut oder schlecht ist bestimmt 
sich danach, wieviel oder wie wenig sie beiträgt zu einer befriedigenden, an ethisch-
kulturellen Maßstäben gemessen positiv zu bewertenden Gestaltung des sozialen Lebens“ 
(Nell-Breuning 1955: 118). Diese genannten Maßstäbe seien nicht, so führt er weiter 
aus, aus der Wirtschaft selbst zu gewinnen, vielmehr lägen sie jenseits der Wirtschaft, in 
einem übergreifenden Bereich. Für Nell-Breuning heißt das letztlich kritisch auf den 
Ordoliberalismus bezogen, dass in dessen Denken  

„in jedem Fall […] das Menschenleben nicht mehr Aufgabe schöpferischer 
Gestaltung [ist], sondern [...] reduziert [wird] auf die Lösung einer Rechenauf-
gabe. Rechenaufgaben aber löst man nicht gut oder böse, sondern nur richtig 
oder falsch. Das Menschenleben aber wägen wir nach Gut und Böse; es ist 
mehr als bloße Rechenaufgabe; es ist Bewährung vor Gott“ (Nell-Breuning 
1955: 121ff.). 

Ein solcher übergreifender Bereich ist auch angesprochen, wenn Joseph Höffner, an 
Alexander Rüstows Begriff der Vitalpolitik anknüpfend, ausführt, dass das „Glück“ 
nicht an erster Stelle im Empfang materieller Leistungen bestehe, „sondern darin, seine 
Fähigkeiten in Leistungen umsetzen zu können und sich selbst dadurch eigenverant-
wortlich zu verwirklichen“; wenn er den Menschen ganzheitlich sehen, „also ‚vitalpoli-
tisch‘ denken“ (Höffner 1966: 311) möchte. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:40:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403


 

418  
418 

Daran wiederum ist die Definition von sozialer Gerechtigkeit anschlussfähig, wie sie in 
der jüngeren christlichen Sozialethik im Anschluss an den amerikanischen Wirt-
schaftshirtenbrief von 1986, der hier Maßstäbe gesetzt hat, verstanden wird. Dieser in-
terpretiert die Formel der „sozialen Gerechtigkeit“ durch jene der „kontributiven (zu-
teilenden) Gerechtigkeit“. Soziale Gerechtigkeit meint somit, „dass die Menschen die 
Pflicht zu aktiver und produktiver Teilnahme am Gesellschaftsleben haben und dass 
die Gesellschaft die Verpflichtung hat, dem einzelnen diese Teilnahme zu ermöglichen“ 
(Nationale Konferenz der Katholischen Bischöfe der Vereinigten Staaten von Amerika 
1986: Nr. 71). Soziale oder kontributive Gerechtigkeit bedeutet also die Verpflichtung, 
jedem Menschen ein Mindestmaß an Teilnahme und Teilhabe an Prozessen, Einrich-
tungen und Errungenschaften der menschlichen Gesellschaft zu ermöglichen. Es muss 
in der Konsequenz dieser Lesart also darum gehen, den Menschen die Beteiligung an 
wirtschaftlichen Prozessen, die ein wesentlicher Teil der gesellschaftlichen Prozesse 
sind, durch entsprechende Rahmenbedingungen zu ermöglichen – damit schließt sich 
der Kreis zu den Überlegungen zur Ordnung bei den Ordoliberalen. Auch, die Men-
schen zu dieser Beteiligung zu befähigen – Befähigungsgerechtigkeit –, liegt ganz in der 
Konsequenz dieses Ansatzes. 

6.3 Soziale Gerechtigkeit durch einen starken Staat oder primär als gesell-
schaftliche Veranstaltung? 

Bezogen auf die konkrete Umsetzung dessen, was soziale Gerechtigkeit im neoliberalen 
Konzept bzw. in der Sozialen Marktwirtschaft bedeutet, geben beide Sozialethiker eine 
unterschiedliche Beurteilung ab. Für Nell-Breuning steht 1955 fest, dass die Soziale 
Marktwirtschaft zwar zwischenzeitlich durchaus marktwirtschaftlicher geworden sei, 
dass sie aber das Attribut „sozial“ noch in keiner Weise verdient habe bzw. „vorerst 
noch auf Kredit“ (Nell-Breuning 1955: 109) führe. Was Nell-Breuning lobend im Blick 
auf die Realisierung benennt, sind „erfreuliche Auswirkungen“ bzw. „Nebeneffekte“ 
wie z.B. „eine bessere Versorgungslage, ein höheres Beschäftigungs- und Produktions-
volumen“ (ebd.: 110). Was ihm aber fehlt, ist eine „Ausrichtung der Wirtschaftspolitik 
und der Wirtschaft selbst als Instrument für bewußte Gestaltung unseres menschlichen 
Zusammenlebens“ (ebd.). Er sieht darin den klaren Einfluss des Neoliberalismus, 
möchte aber selbst das Soziale ganz anders konzipieren, nämlich nicht als eine Korrek-
tur von Marktfehlern im Nachhinein, sondern als gestaltende Wirtschaftspolitik durch 
einen starken Staat. 
Eine derart etatistisch ausgerichtete Perspektive teilt Joseph Höffner nicht. Für ihn ist 
die Realisierung der sozialen Gerechtigkeit nicht nur eine staatliche, sondern auch und 
besonders eine gesamtgesellschaftliche Veranstaltung. Rechts- und Gesellschaftsord-
nung versteht er als durchformt von der sozialen Gerechtigkeit und entsprechend muss 
die Wirtschaft auch in diese Ordnung eingebaut sein. Diese Wirtschaftsordnung ist ein 
System, in dem auch Eigenverantwortung und Privateigentum eine große Rolle spielen 
müssen; der „Mensch selber ist der Erstverantwortliche für seinen und seiner Familie 
Unterhalt“ (Höffner 2006 [1955]: 147). – Hier schließt sich der gedankliche Kreis zum 
Wettbewerb wieder (vgl. Höffner 2014a [1960]: 297). Ohne hier näher darauf eingehen 
zu können, steht im Mittelpunkt des Höffnerschen Ansatzes nicht primär die staatliche 
Wohlfahrtsaktivität, sondern die Initiative und Leistungsfähigkeit des jeweils Einzelnen 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:40:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403


 

zfwu 17/3 (2016), 403–422 419 

(vgl. Goldschmidt 2010: 29). Darin artikuliert sich das Subsidiaritätsprinzip als eins der 
Sozialprinzipien, das allerdings im konstitutiven Zusammenspiel mit dem Solidaritäts-
prinzip zu sehen ist. Um diese Wahrnehmung der Eigenverantwortung tatsächlich auch 
realisieren zu können, bedarf es dann wiederum einer dies anerkennenden Ordnungs-
struktur der Wirtschaft, die auch die entsprechende Entfaltung des Einzelnen zulässt 
(vgl. Höffner 2006 [1955]: 151). Was also den staatlichen Part im Blick auf die soziale 
Verantwortung angeht, so weist Nils Goldschmidt mit Recht darauf hin, dass Höffner 
aus dieser Perspektive betrachtet nicht weit entfernt von seinem Lehrer Eucken sei, der 
„Sozialpolitik nicht als Anhängsel der übrigen Wirtschaftspolitik“ sehen möchte, „son-
dern in erster Linie [als] Wirtschaftsordnungspolitik“, die „ein menschenwürdiges Le-
ben ermöglicht“ (Eucken 2004 [1952]: 313; vgl. Goldschmidt 2010: 29ff.). 

7. Fazit 
Die bisherigen Ausführungen haben unterschiedliche Elemente aufgezeigt, in denen der 
Neo- bzw. Ordoliberalismus und die christliche Sozialethik übereinstimmen, aber auch 
solche, bei denen deutliche Diskrepanzen aufscheinen. 
Insgesamt lassen sich folgende Punkte als Ergebnis festhalten:  

1. Der sozialethischen und der neoliberalen Position geht es um dasselbe Ziel: 
Beide wollen das Wohl jedes Menschen und das Gemeinwohl der Gesellschaft, 
sie intendieren eine menschenwürdige Gesellschafts- und folglich auch Wirt-
schaftsordnung, die zugleich auch die Funktionsfähigkeit der Wirtschaft garantiert. 

2. Die zur Erreichung dieses Ziels als adäquat ins Auge gefassten Instrumente 
werden differenziert betrachtet: Der Neoliberalismus setzt auf den Wettbewerb 
als strukturierendes Prinzip, die hier behandelten christlichen Sozialethiker be-
tonen v.a. dessen instrumentellen Charakter und verweisen – normativ ggf. am-
bitionierter – auf die Gefahr der Selbstaushöhlung eines sich selbst überlasse-
nen Systems. Wettbewerb ist für sie als Prinzip nur dann sinnvoll formatiert, 
wenn er auf das Ziel des Gemeinwohls ausgerichtet ist. 

3. Beide formulieren die Unverzichtbarkeit einer entsprechenden Ordnung, über 
deren philosophische Begründung – im Nominalismus oder im kritischen Re-
alismus – allerdings zwischen beiden Seiten keine Einigkeit besteht, die aber – 
soviel ist für beide klar – der Entfaltung von Freiheit Raum geben soll. 

4. Auch hinsichtlich der Frage nach sozialer Gerechtigkeit besteht Einigkeit über 
das Ziel, nicht aber über die Mittel zur Erreichung des Ziels. Während für die 
Ordoliberalen im Wesentlichen nur marktkonforme Steuerungsmittel möglich 
sind, stellt die christliche Sozialethik hier wiederum die Orientierung am Ge-
meinwohl in den Vordergrund – als Maßstab, an dem sich die Angemessenheit 
sämtlicher Maßnahmen entscheidet. 

Gleichwohl bleibt die ordo- bzw. neoliberale Konzeption für die christliche Sozialethik 
der Gesprächs- und Realisierungspartner der Wahl. Bis heute – und genau das zeigen 
auch die Äußerungen von Papst Franziskus zur kapitalistischen Wirtschaftsweise – geht 
es der christlichen Sozialethik und der kirchlichen Sozialverkündigung zentral um die 
Verantwortung für die anderen und die Gemeinschaft bzw. Gesellschaft – sei es, dass 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:40:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403


 

420  
420 

dies in Form prophetischer Sozialkritik artikuliert wird wie in „Evangelii gaudium“ des 
gegenwärtigen Papstes, sei es, dass es differenziert argumentierend entfaltet wird wie 
bei den hier vorgestellten sozialethischen Positionen. 

Literaturverzeichnis 
Althammer, J./ Franco, G. (2014): Die Wirtschaftsethik Joseph Höffners – eine Einführung, in: 

Nothelle-Wildfeuer, U./Althammer, J. (Hrsg.): Joseph Höffner: Wirtschaftsordnung 
und Wirtschaftsethik, Paderborn: Schöningh, 11–31. 

Blümle, G./Goldschmidt, N. (2010): Zur Aktualität der Euckenschen Ordnungsethik für eine Er-
neuerung der Sozialen Marktwirtschaft, in: Viktor Vanberg (Hg.): Freiburger Schule 
und die Zukunft der sozialen Marktwirtschaft. Berlin: BWV, S. 13–32. 

Böhm, F. (1950): Die Idee des Ordo im Denken Walter Euckens. Dem Freunde und Mitheraus-
geber zum Gedächtnis, in: ORDO. Jahrbuch für die Ordnung von Wirtschaft und Ge-
sellschaft 3, XV–LXIV. 

Erhard, L. (2009 [1957]): Wohlstand für alle. Köln: Anaconda. 
Eucken, W. (1949): Die Wettbewerbsordnung und ihre Verwirklichung, in: ORDO. Jahrbuch für 

die Ordnung von Wirtschaft und Gesellschaft 2, 1–99. 
Eucken, W. (2004 [1952]): Grundsätze der Wirtschaftspolitik, 7. Aufl., Tübingen: Mohr Siebeck. 
Goldschmidt, N. (2002): Entstehung und Vermächtnis ordoliberalen Denkens. Walter Eucken und 

die Notwendigkeit einer kulturellen Ökonomik, Münster: LIT. 
Goldschmidt, N. (2009): Die Geburt der Sozialen Marktwirtschaft aus dem Geiste der Religion – 

Walter Eucken und das soziale Anliegen des Neoliberalismus, in: Aßländer, M.S./Ul-
rich, P. (Hrsg.): 60 Jahre Soziale Marktwirtschaft. Illusionen und Reinterpretationen 
einer ordnungspolitischen Integrationsformel, Bern: Haupt, 27–44. 

Goldschmidt, N. (2010): Das ordnungsökonomische Anliegen von Joseph Höffner – zehn Thesen, 
in: Goldschmidt, N./Nothelle-Wildfeuer, U. (Hrsg.): Freiburger Schule und Christliche 
Gesellschaftslehre. Joseph Kardinal Höffner und die Ordnung von Wirtschaft und Ge-
sellschaft, Tübingen: Mohr Siebeck, 23–34. 

Hecker, C. (2011): Soziale Marktwirtschaft und Soziale Gerechtigkeit – Mythos, Anspruch und Wirk-
lichkeit, in: Zeitschrift für Wirtschafts- und Unternehmensethik, Jg. 12/Heft 2, 269–294. 

Hengsbach, F. (2010): Kapitalismuskritik bei Joseph Höffner und Oswald von Nell-Breuning, in: 
Goldschmidt, N./Nothelle-Wildfeuer, U. (Hrsg.): Freiburger Schule und Christliche 
Gesellschaftslehre. Joseph Kardinal Höffner und die Ordnung von Wirtschaft und Ge-
sellschaft, Tübingen: Mohr Siebeck, 281–309. 

Höffner, J. (1966): Soziale Sicherheit und Eigenverantwortung – zehn Leitsätze, in: Jahrbuch des 
Instituts für Christliche Sozialwissenschaften. Sonderband 1966: Gesellschaftspolitik 
aus christlicher Weltverantwortung. Joseph Höffner – Reden und Aufsätze, 307–313. 

Höffner, J. (2006 [1955]): Soziale Sicherheit und Eigenverantwortung. Der personale Faktor in 
der Sozialpolitik, in: Gabriel, K./Große Kracht, H.-J. (Hrsg.): Joseph Höffner (1906–
1987) – Soziallehre und Sozialpolitik „Der personale Faktor…“. Paderborn u.a.: Ferdi-
nand Schöningh, 139–155. 

Höffner, J. (2014a [1960]): Neoliberalismus und christliche Soziallehre, in: Nothelle-Wildfeuer, 
U./Althammer, J. (Hrsg.): Joseph Höffner: Wirtschaftsordnung und Wirtschaftsethik, 
Paderborn: Schöningh, 289–297. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:40:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403


 

zfwu 17/3 (2016), 403–422 421 

Höffner, J. (2014b [1954]): Statik und Dynamik in der scholastischen Wirtschaftsethik, in: Not-
helle-Wildfeuer, U./Althammer, J. (Hrsg.): Joseph Höffner: Wirtschaftsordnung und 
Wirtschaftsethik, Paderborn: Schöningh, 251–287. 

Höffner, J. (2014c [1986]): Wettbewerb und Ethik. Fünf Aussagen der Katholischen Soziallehre 
zum Leistungswettbewerb, in: Nothelle-Wildfeuer, U./Althammer, J. (Hrsg.): Joseph 
Höffner: Wirtschaftsordnung und Wirtschaftsethik, Paderborn: Schöningh, 379–394. 

Höffner, J. (2014d [1941]): Wirtschaftsethik und Monopole im fünfzehnten und sechzehnten Jahr-
hundert, in: Nothelle-Wildfeuer, U./Althammer, J. (Hrsg.): Joseph Höffner: Wirt-
schaftsordnung und Wirtschaftsethik, Paderborn: Schöningh, 33–188. 

Höffner, J. (2014e [1985]): Wirtschaftsordnung und Wirtschaftsethik. Richtlinien der Katholi-
schen Soziallehre, in: Nothelle-Wildfeuer, U./Althammer, J. (Hrsg.): Joseph Höffner: 
Wirtschaftsordnung und Wirtschaftsethik, Paderborn: Schöningh, 337–377. 

Höffner, J. (2015a [1962]): Christliche Gesellschaftslehre, in: Nothelle-Wildfeuer, U./Althammer, J. 
(Hrsg.): Joseph Höffner: Perspektiven sozialer Gerechtigkeit, Paderborn: Schöningh, 
239–481. 

Höffner, J. (2015b): Perspektiven sozialer Gerechtigkeit, Nothelle-Wildfeuer, U./Althammer, J. 
(Hrsg.), Paderborn: Schöningh. 

Krings, H. (1973): Freiheit, in: Krings, H. et. al. (Hrsg.): Handbuch philosophischer Grundbe-
griffe, Bd. 2., München: Kösel, 493–510. 

Meyer, F. W./Lenel, H.-O. (1948): Vorwort, in: ORDO. Jahrbuch für die Ordnung von Wirtschaft 
und Gesellschaft 1, VII–XI. 

Nationale Konferenz der Katholischen Bischöfe der Vereinigten Staaten von Amerika (1986): Wirtschaftliche 
Gerechtigkeit für alle: Die Katholische Soziallehre und die amerikanische Wirtschaft. 
(Stimmen der Weltkirche 26), Bonn: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. 

Nell-Breuning, O. von (1954): Gemeinsames und Trennendes in den Hauptrichtungen der Wirt-
schaftswissenschaft und Wirtschaftspolitik, in: Kosiol, E./Paulsen, A. (Hrsg.): Grund-
satzfragen der Wirtschaftsordnung, Berlin: Duncker & Humblot, 215–231. 

Nell-Breuning, O. von (1955): Neoliberalismus und katholische Soziallehre, in: Boarman, P. (Hrsg.): 
Der Christ und die Soziale Marktwirtschaft, Stuttgart: Kohlhammer, 101–122. 

Nell-Breuning, O. von (1961): Die Sozial- und Wirtschaftsphilosophie des Neoliberalismus, in: Fi-
nanzArchiv/Public Finance Analysis New Series, Vol. 21/No. 2, 306–311. 

Nell-Breuning, O. von (1972): Wie sozial ist die Kirche? Leistung und Versagen der katholischen 
Soziallehre, Düsseldorf: Patmos. 

Nell-Breuning, O. von (1975): Können Neoliberalismus und katholische Soziallehre sich verständi-
gen?, in: Sauermann, H./Mestmäcker, E. J. (Hrsg.): Wirtschaftsordnung und Staatsver-
fassung. Festschrift f. Franz Böhm z. 80. Geburtstag, Tübingen: Mohr, 459–470. 

Nothelle-Wildfeuer, U. (1999): Soziale Gerechtigkeit und Zivilgesellschaft, Paderborn: Schöningh. 
Nothelle-Wildfeuer, U. (2000): Wilhelm Emmanuel von Ketteler (1811-1877), in: Heidenreich, B. 

(Hrsg.), Politische Theorien des 19. Jahrhunderts. III. Antworten auf die soziale Frage, 
Wiesbaden 2000, 275–294. 

Nothelle-Wildfeuer, U. (2014): Eine Frage der Authentizität. Arme Kirche – Kirche der Armen, in: 
Stimmen der Zeit Bd. 232/Heft 8, 579–590. 

Papst Franziskus (2013): Apostolisches Schreiben Evangelii Gaudium (Verlautbarungen des Apos-
tolischen Stuhls 194), Bonn: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:40:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403


 

422  
422 

Papst Johannes Paul II. (1991): Enzyklika Centesimus annus. Deutscher Text: Vor neuen Herausfor-
derungen der Menschheit. Sozialenzyklika Centesimus annus Papst Johannes Pauls II. 
Mit einem Kommentar von Walter Kerber, Freiburg: Herder. 

Papst Johannes XXIII. (81992 [1961]): Enzyklika Mater et magistra vom 15.5.1961, deutscher Text, 
in: Bundesverband der Katholischen Arbeitnehmer-Bewegung Deutschlands (KAB) 
(Hrsg.): Texte zur katholischen Soziallehre, Kevelaer: Butzon & Bercker, 171–240. 

Papst Pius XI. (81992 [1931]): Enzyklika Quadragesimo anno vom 15.5.1931, in: Bundesverband der 
Katholischen Arbeitnehmer-Bewegung Deutschlands (KAB) (Hrsg.): Texte zur katho-
lischen Soziallehre, Kevelaer: Butzon & Bercker. 

Ptak, R. (2004): Vom Ordoliberalismus zur Sozialen Marktwirtschaft. Stationen des Neolibera-
lismus in Deutschland, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. Link: 
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-663-11779-7 (zuletzt abgerufen am 12.12.2016). 

Renner, A. (2002): Jenseits von Kommunitarismus und Neoliberalismus. Eine Neuinterpretation 
der Sozialen Marktwirtschaft, Grafschaft: Vektor-Verlag. 

Roos, L. (2002): Nell-Breuning, Oswald von, in: Hasse, R./ Schneider, H./ Weigelt, K. (Hrsg.): 
Lexikon Soziale Marktwirtschaft. Wirtschaftspolitik von A bis Z, Paderborn: Schö-
ningh, 52–55. 

Röpke, W. (1979 [1950]): Maß und Mitte, 2. Aufl., Bern: Haupt. 
Vaticanum II (71989 [1965]): Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt von heute Gaudium 

et spes vom 7.12.1965, in: Bundesverband der Katholischen Arbeitnehmer-Bewegung 
Deutschlands (KAB) (Hrsg.): Texte zur katholischen Soziallehre, Kevelaer. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:40:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-403

