gensiefs autobiografisch fundiertem Setting »Kunst und Krankheit bzw. »>Kunst und
Tod« kontextualisiert, als kunstgeschichtlicher Bezugsrahmen fiir das Kunst- und
Kiinstlerdrama Kirche der Angst.

2.5 Probenprozess und Stiickentwicklung

Den Probenprozess der Duisburger Inszenierung — es alternieren Bithnenproben mit
den Dreharbeiten der Kurzfilme — beschreibt Schlingensief als »intensiv« und »skur-

ril<<.163

»Uber weite Strecken war es eine ganz normale Einiibung einer avantgardisti-
schen oder rituellen Theatervorstellung mit all den tiblichen Schwierigkeiten und ei-
ner volligen Uberforderung, weil in jeder freien Minute auch noch die Filme gedreht
wurdeng, fasst Carl Hegemann zusammen.'®* Dass Schlingensief die gemeinsame
Stiickentwicklung vor allem als begliickend und heilsam erlebt, ist seinem Tagebuch
zu entnehmen: »Ich bin halt ein Arbeiter, der im Team etwas auf die Beine stellt;
diese Idee, an irgendeinem See zu sitzen und nichts zu tun, ist keine Moglichkeit fiir
mich. [...] Alle waren wir wieder zusammen, so viele liebe Menschen, mit denen zu
arbeiten mir eine unglaubliche Freude bereitete.«'%

Von seinem Mitarbeiterstab fordert der Autor-Regisseur ein hohes Maf§ an Selbst-
organisation. Einerseits erlaubt er seinen Mitarbeitern grofle kiinstlerische Freiheiten
— sie diirfen und sollen sich mit eigenen Ideen einbringen, derer er sich bei Gefallen
bedient —, andererseits duldet er keine Fehler. »Es musste dann trotzdem sitzen, und
zwar sofort, erinnert sich Heta Multanen, »sonst gab es Gebriille.«!¢ Ein Inszenie-
rungskonzept oder »eine Absichtserkldrung« dariiber, »was ihm konkret vorschwebt,
habe er dem Team nicht prisentiert. Vielmehr kristallisiert sich das Theaterstiick
im Laufe der kollektiven Probenarbeit heraus: »Es ist viel im Moment passiert, man
musste schnell reagieren kénnen.«!®” Wie Schlingensiefs frithere Inszenierungsarbei-

163 SCHLINGENSIEF 2009, S.242.

164 Hegemann im Gesprich mit der Verfasserin, 23. Februar 2021.

165 SCHLINGENSIEF 2009, S.241f. Auch im Gesprich mit Eva Behrendt beschreibt Schlingen-
sief seine Erfahrung in Duisburg als bestirkend: »Da durfte ich plétzlich wieder fithlen und
entscheiden, handeln und analysieren«; SCHLINGENSIEF/ BEHRENDT 2009, S. 38.

166 MULTANEN 2018, Min.13:54—14:00 (Transkription der Verfasserin). Der nach absolvierter
Chemo- und Bestrahlungstherapie entkriftete Schlingensief fand sich in Uberforderungs-
situationen wieder. In seinem Tagebuch reflektiert er selbstkritisch, dass er auf den Duis-
burger Proben — um seine schwache gesundheitliche Konstitution zu kompensieren — einen
Mitarbeiter unangemessen niedermachte: »Am Anfang war es ein bisschen schwierig. Ich
war noch sehr schlapp, und weil ich damit nicht umgehen konnte, habe ich gleich zu Be-
ginn versucht, mit viel Briillerei einen der Toningenieure fertigzumachen. Es ist absurd, mit
welcher Ungerechtigkeit kraftlose Leute manchmal unterwegs sind. Man neigt dazu, seine
eigene Unfihigkeit durch die Erniedrigung anderer zu iiberdecken. Das ist natiirlich grofle
Scheifle, aber immerhin habe ich ihn sofort danach um Verzeihung gebeten«; SCHLINGEN-
SIEF 2009, S.242.

167 MULTANEN 2018, Min. 15:19—15:28 (Transkription der Verfasserin).

234

am 14.02.2026, 12:49:59.



https://doi.org/10.14361/9783839471920-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ten ist Kirche der Angst als work-in-progress angelegt und bestindigen Wandlungen
unterworfen. Auch behilt der Autor-Regisseur die Gewohnheit bei, an seiner In-
szenierung kurzfristige Anderungen vorzunehmen. Multanen berichtet davon, dass
Schlingensief — nur wenige Minuten vor der 6ffentlichen Generalprobe, der Presse-
vertreter beiwohnen — eine Modifikation des Stiickanfangs anordnet.'¢®

Zu Recht heben Hegemann und Multanen die beachtliche Zahl der an der Pro-
duktion Mitwirkenden als besondere Herausforderung des Duisburger Projekts her-
vor: An Kirche der Angst sind tiber hundert Personen beteiligt.!®® Da sich Schauspie-
ler, Singer und Musiker teilweise iibergangen fithlen, kommt es zu Differenzen und
»personellen Schwierigkeiten«. Als Vermittler und Streitschlichter fungiert Hege-
mann.'”? »Christoph hat sich den Luxus erlaubt, ganz tolle Leute fiir vergleichsweise
geringe Aufgaben einzusetzenc, konstatiert der Dramaturg riickblickend. »Er hitte
das auch mit dem halben Personal machen kénnen.« Und: »Jeder, der iiberhaupt mal
vorkam, konnte froh sein. Die Behinderten sollten auch noch irgendwie versorgt
werden. Eigentlich kamen alle wenig vor. Sogar Christoph kam wenig vor. Es war
niemand dabei, der sich eigentlich nicht unterfordert fithlte.«'”! Mit den grofiten
Redeanteilen spielen Margit Carstensen und Angela Winkler, zusammen mit Mira
Partecke und Stefan Kolosko, die Hauptrollen des Abends.!”? Der in zwei kurzen

168 »Christoph hat gern das Unmaégliche gefordert. Circa fiinf Minuten vor dem Anfang der
offentlichen Generalprobe — die Presse und sonstige Giste saffen schon drin, und wir waren
auf unseren Startpositionen —, kam sein Assistent Micha Gmaj zu mir geschlichen und hat
handgeschriebene Zettel mitgefithrt: »Christoph wiinscht sich, dass der Abend doch anders
anfingt als gehabt, bitte fiige doch die Texte noch schnell an den Anfang vom Stiick ein.
Geht das, ja?«; ebd., Min. 28:34—29:06 (Transkription der Verfasserin). Auch Hegemann
stellt fest, dass Schlingensief »von sich und seinen Mitstreitern grundsitzlich mehr verlang-
te, als man fiir moglich hielt«: »Er konnte einen extremen Perfektionismus entwickeln, neig-
te aber auch dazu, gleichzeitig alles, was gelungen schien, sofort wieder iiber den Haufen zu
schmeiflen. Selbst als er krank war und ihm klar wurde, wie begrenzt seine Zeit ist, war das
nicht wirklich anders. Weder formal noch inhaltlich«; HEGEMANN 2011, S.204.

169 Multanen ist es »ein Ritsel, wie er [Schlingensief] das eigentlich gelenkt hat. Es war eine
sehr grofle Produktion. Wir waren doch mindestens hundert Leute und wir haben nicht
lange geprobt. Schauspieler, Opernsingerinnen, Gospelchor, Kinderchor, Livemusiker,
Statisten und eine Kamerafrau auf der Biithne ... Es wurde dafiir komponiert, Ton arran-
giert ... Bithne, Video, Kostiim, Licht, dann Technik und Produktion«; MULTANEN 2018,
Min. 16:02-16:22 (Transkription der Verfasserin).

170  »Christoph hat denen allen [den Mitwirkenden] nichts erzihlt. Was Heta [Multanen] ein
bisschen unterschlagen hat: Ich habe ihnen ganz viel erzihlt. Vor allen Dingen musste ich
immer hin, wenn es nicht stimmte, denn Christoph wollte sich da nicht in die Niederungen
begeben. Er hat wirklich wenig mit ihnen geredet. Er hat sich das Gehirn zermartert, was
man machen kann, wie man die Zeit vollkriegt. Und ich musste immer Texte liefern und
die Leute beruhigen. Ich musste auch immer Komi [Togbonou] beruhigen und zwischen
den Singerinnen Streit schlichten«; Hegemann im Gesprich mit der Verfasserin, 23. Febru-
ar 2021.

171 Ebd.

172 Auch die Sopranistinnen Eidinger und Harmsen sind wihrend eines GrofSteils der Vorstel-
lung auf der Bithne prisent.

235

am 14.02.2026, 12:49:59.



https://doi.org/10.14361/9783839471920-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Szenen auftretende Komi M. Togbonou ist auf der Bithne nur wenig zu sehen, wie
auch der Komponist Michael Wertmiiller, der fiir die musikalische Gesamtkonzepti-
on von Kirche der Angst verantwortlich zeichnet, am Schlagzeug eine tiberschaubare
Zahl von Einsitzen hat. Ahnlich ergeht es dem Kinderchor des Aalto-Theaters: »Der
ganze Kinderchor geht einmal rein und einmal raus.«'”?> Wenngleich es sich um je-
weils kurze Auftritte handelt, fiigen sie sich effekevoll in die Dramaturgie des Thea-
terabends ein. Sie zeigen, dass Schlingensief — ohne Riicksicht auf eine »ausgewogene«
Besetzungspraxis zu nehmen — die Méglichkeiten des ihm zur Verfiigung stehenden
Personals fiir den Zweck seiner Inszenierung pointiert einzusetzen weif3.

Der erste Teil von Kirche der Angst ist, wie bereits erliutert, ein Remake des Zwi-
schenstands der Dinge. Demgemifl beginnen die Bithnenproben in Duisburg mit
dem Nachspiclen des Berliner Theaterstiicks.!”# Schlingensiefs Entschluss, seiner
Totenmesse die Krankengeschichte des Zwischenstands voranzustellen, mag diverse
Griinde haben. Auf rein materialpragmatischer Ebene entspricht dieses Vorgehen
der Wiederverwertungslogik des Projektkiinstlers, der Material aus seinen vorherigen
Arbeiten in das jeweils aktuelle Projekt einzuspeisen pflegt: »Er ist von Projekt zu
Projekt gewandert, hat viel aus den bisherigen Arbeiten mitgenommen, aber gleich-
zeitig immer neue Formen auf der Biithne [...] gesucht.<)”> So kann Schlingensief
das zuerst nur an einen kleinen, eingeweihten Rezipientenkreis adressierte Stiick nun
einer breiten Offentlichkeit zuginglich machen und die Beuys'sche Losung »Zei-
ge deine Wunde« realiter einlésen.'”® Mit der Verpflanzung des Zwischenstands der
Dinge nach Duisburg geht eine Kontextverschiebung einher, die ihrerseits das in
Berlin entwickelte Material transformiert und weiterentwickelt. Zwar {ibernimmt
Schlingensief einen Grofiteil der Zwischenstand-Szenen, er passt sie jedoch dem reli-
gios-feierlichen Rahmen des Kirchensettings an, insofern er die Regieldsungen, die
das Kammerspiel im Gorki-Theater auszeichnen, zugunsten einer Ritualisierung des
szenischen Geschehens abbaut. Ein Beispiel hierfiir ist Parteckes erster Auftritt zu
Beginn von Kirche der Angst.'””7 Der von ihr vom Stehpult aus rezitierte Text — es
handelt sich um ein adaptiertes Zitat aus dem Roman Farabeuf oder die Chronik

173 Hegemann im Gesprich mit der Verfasserin, 29. Januar 2021.

174 »Am Anfang von den Proben hatten wir uns sehr an Zwischenstand der Dinge orientiert.
[...] Orientiert ist gut — eigentlich haben wir das Ding eins zu eins nachgespielt eine Woche
lang, wenn ich mich richtig erinnere«; MULTANEN 2018, Min. 13:03-13:19 (Transkription
der Verfasserin).

175 Christian Reder, in: PHILIPP et al. 2011, S.138. »Jede Arbeit wire ohne die vorige nicht mog-
lich gewesenq, erkliart Schlingensief in einem Interview aus dem Jahr 2006. »Mir war immer
suspekt, wenn in der Kunst etwas fiir fertig erklirt wird, der Rahmen drum kommt und
die Arbeit fiir beendet erklirt wird. Fiir mich ist nichts beendet«; ScHLINGENSIEF/KLEIN-
DIENST 2006.

176 Vgl. auch N. ScuMIDT 2018, S.122: »The healing of the Beuysian — or traumatic — wound
can only truly begin once it is shared, via publication, not only with other ill people but also
with a wider public.« Siehe auch unten, S.331 u. 334f.

177 Vgl. Regiebuch Kirche der Angst, S.1.

236

am 14.02.2026, 12:49:59.



https://doi.org/10.14361/9783839471920-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

eines Augenblicks des mexikanischen Schriftstellers Salvador Elizondo'”® — ist der-
selbe, den sie am Anfang des Zwischenstands an den >Spezialisten< Michael Binder
richtet. In Der Zwischenstand der Dinge ist die Szene als Dialog aufgebaut: Partecke
stellt poetische Fragen zum Dasein, die Binder entweder mit »Ja« oder »Nein« be-
antwortet. Dieses dialogische Element entfillt in Kirche der Angst, die Kommuni-
kationssituation ist eine grundsitzlich andere: Hier predigt die Schauspielerin von
der Bithnenkanzel herab, ihre rhetorischen Fragen sind unmittelbar an die Publi-
kumsgemeinde adressiert. Damit nihert sich Parteckes Monolog einer feierlichen
Kanzelrede. Die sakrale Theaterkulisse trigt dazu bei, diesen Eindruck zu verstirken.
Wo im Berliner Kammerspiel auf dramatischen Dialog basierende Szenen vorkom-
men — man denke an die Krankenhausszenen, wo als Arzte und Krankenschwestern
kostiimierte Zwischenstand-Darsteller an das Krankenbett Carstensens treten!’® —,
tendiert Schlingensief in Kirche der Angst zu gottesdienstlich inszenierten Publi-
kumsansprachen und monologisch-statuarischen Szenen, die das duf§ere Kommuni-
kationssystem gegeniiber der binnenfiktionalen Kommunikationsebene favorisieren.

Die Konzeption des sich an Schlingensiefs Krankengeschichte unmittelbar anschlie-
Benden, an den katholischen Gottesdienst orientierten Messteils von Kirche der Angst
obliegt Hegemann. Um »die Regeln fiir den katholischen Karfreitagsgottesdienst« zu
studieren, ziecht der Dramaturg den Katechismus sowie liturgische Biicher — Lektio-
nar und Messbuch — heran.!8 Mit der Karfreitagsliturgie als Referenzfolie stellt das
profane Messritual von Kirche der Angst Krankheit und Leiden Schlingensiefs in den
Kontext des Passionsgedenkens. In »schillernde[r] Identifikation mit der Person Jesuc
trict der Autor-Regisseur — »knapp am Rand der Blasphemie vorbeischrammend oder
sogar dariiber hinausgehend« — in der Transsubstantiationsszene auf.!®! Erklirtes
Ziel der Theatermesse ist es, einen »Gottesdienst ohne Gott, zu rein kiinstlerischen
Zwecken, genauer: zu Ehren des Kiinstlers Schlingensief zu zelebrieren. »Wir hatten
das Bediirfnis nach dem Rituellen«, so Hegemann. »Dass wir mal ein richtiges Ritual
machen, dass wir der katholischen Kirche Konkurrenz machen.«!8?

Hiermit ist der kirchen- und religionskritische Aspekt des Kunst- und Kiinstler-
dramas angesprochen. Schlingensief, der die »Methoden« der katholischen Kirche als
»eingeiibt und abgebriiht« ablehnt, setzt Freiheits- und Autonomiebewusstsein gegen
anonyme und erstarrte Rituale. Seine Kirche sei personlich, erklirt er im Interview

178 ErizoNDO 1969. Den Roman las Schlingensief wihrend seines Aufenthalts im Kranken-
haus; vgl. SCHLINGENSIEF 2009, S. 42.

179 In Kirche der Angsr tauchen zwar Uberbleibsel von Margit Carstensens Krankenbettkulisse
aus Der Zwischenstand der Dinge auf — auch in Duisburg liegt die Schauspielerin zeitweilig
in einem Klinikbett; vgl. Regiebuch, Szenen 13, 14 und 36. Ein Nachstellen der Kranken-
hausszenen, wie sie noch im Zwischenstand zu sehen sind, bleibt jedoch in Kirche der Angst
aus.

180 Vgl. Hegemann im Gesprich mit der Verfasserin, 22. Januar 2021.

181 MERTES 2011, S. 28I1.

182 Hegemann im Gesprich mit der Verfasserin, 23. Februar 2021.

237

am 14.02.2026, 12:49:59.



https://doi.org/10.14361/9783839471920-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

vor der Premiere: »[S]ie will Gott in sich entdecken. Sie will die Autonomie for-
dern, um auch in grofiter Not zu sich stehen zu kénnen und nicht immer zu miis-
sen! Diese Durchhalteparolen in Psalmen oder Politikerreden habe ich satt.«!83 An
anderer Stelle bezeichnet Schlingensief die Kirche als »ein Gefiff«'84 — dieses fiille
er, wenngleich auf liturgische Elemente zuriickgreifend, mit eigenen Inhalten. Vor
diesem Hintergrund erhilt der erste Teil der Theaterinszenierung — die Krankenhis-
torie von Der Zwischenstand der Dinge — den Charakter eines Priludiums, das das
Publikum auf Schlingensiefs sTrauergottesdienst« seiner rextrem privaten Kirched8>
sowohl thematisch als auch affektiv-emotional einstimmt. Dabei ist zu konstatie-
ren, dass Krankengeschichte und Messfeier stellenweise tiberblendet werden. Wie
am obigen Beispiel des Partecke’schen Eingangsmonologs dargelegt, verbinden sich
im Zwischenstand-Teil die Tagebuchlesungen mit pastoralen Sprechweisen, die den
spiter folgenden Gottesdienst antizipieren. Umgekehrt setzt sich die Rezitation von
Schlingensiefs diaristischem Text auch im Messteil fort. Vereinzelt tauchen hier Ver-
satzstiicke der Krankenbettkulisse, gleichsam als Flashbacks, wieder auf — so etwa in
der 36. Szene, in der Margit Carstensen, in ihrer »Krankenbetthéhle« liegend, zu den
durch die »Spezialisten« vorgetragenen Fiirbitten iiberleitet.!8¢

2.6 Kunstreligiéser Paratext

Der von Hegemann geprigte Begriff »Fluxus-Oratorium¢, mit dem Eine Kirche der
Angst vor dem Fremden in mir paratextuell versehen ist, verweist auf den religio-
sen sowie kunstgeschichtlichen Referenzrahmen der Theaterinszenierung, zugleich
markiert er ihr kunstreligioses Programm. Gemeinhin bezeichnet »Oratoriumc seit
dem 17. Jahrhundert eine geistliche Musikgattung ohne szenische Handlung, deren
opernartige Komposition sich auf eine religidse — zumeist biblische — Textgrundlage
bezieht und nicht liturgisch gebunden ist.!®” Hegemann, mit dem paratextuellen
Framing der Schlingensief’schen Theaterarbeit betraut, setzt die Bezeichnung Flu-
xus-Oratorium ein, um Kirche der Angst als »eine religiose Feier der Transzendenz«
— »auf der Kippe zwischen Asthetischem und Religiosem« — auszuweisen.'®8 Im Pro-
grammbheft der Inszenierung behauptet der Dramaturg eine Familienihnlichkeit
zwischen musikalischer Gattungsbezeichnung und Kunstrichtung:

183 SCHLINGENSIEF/SEIDLER 2008.

184 SCHLINGENSIEF/ DAHRENDORF 2008, Min. 3:40f. (Transkription der Verfasserin).

185 SCHLINGENSIEF/SEIDLER 2008.

186 Vgl. Regiebuch Kirche der Angst, S. 21.

187 HOINK 2016, S.288. Der Begriff leitet sich vom kirchenlateinischen oratorium (dt. »Bet-
haus«) ab. Urspriinglich war das Musikwerk ausschliefflich zur Auffithrung im geweihten
Kirchenraum bestimmt. Im 19. Jahrhundert fand im Rahmen biirgerlicher Musikpflege und
Konzertkultur ein »Prozess der Entkirchlichung« statt — zunehmend verlagerten sich Auf-
fithrungen nun von der Kirche in den Konzertsaal — und es entstanden »weltliche Oratori-
en« mit nicht-biblischem Sujet; vgl. ebd., S.290.

188 Hegemann im Gesprich mit der Verfasserin, 16. Februar 2021.

238

am 14.02.2026, 12:49:59.



https://doi.org/10.14361/9783839471920-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

