
234

gensiefs autobiografisch fundiertem Setting ›Kunst und Krankheit‹ bzw. ›Kunst und 
Tod‹ kontextualisiert, als kunstgeschichtlicher Bezugsrahmen für das Kunst- und 
Künstlerdrama Kirche der Angst.

2.5  Probenprozess und Stückentwicklung

Den Probenprozess der Duisburger Inszenierung – es alternieren Bühnenproben mit 
den Dreharbeiten der Kurzfilme – beschreibt Schlingensief als »intensiv« und »skur-
ril«.163 »Über weite Strecken war es eine ganz normale Einübung einer avantgardisti-
schen oder rituellen Theatervorstellung mit all den üblichen Schwierigkeiten und ei-
ner völligen Überforderung, weil in jeder freien Minute auch noch die Filme gedreht 
wurden«, fasst Carl Hegemann zusammen.164 Dass Schlingensief die gemeinsame 
Stückentwicklung vor allem als beglückend und heilsam erlebt, ist seinem Tagebuch 
zu entnehmen : »Ich bin halt ein Arbeiter, der im Team etwas auf die Beine stellt ; 
diese Idee, an irgendeinem See zu sitzen und nichts zu tun, ist keine Möglichkeit für 
mich. […] Alle waren wir wieder zusammen, so viele liebe Menschen, mit denen zu 
arbeiten mir eine unglaubliche Freude bereitete.«165

Von seinem Mitarbeiterstab fordert der Autor-Regisseur ein hohes Maß an Selbst
organisation. Einerseits erlaubt er seinen Mitarbeitern große künstlerische Freiheiten 
– sie dürfen und sollen sich mit eigenen Ideen einbringen, derer er sich bei Gefallen 
bedient –, andererseits duldet er keine Fehler. »Es musste dann trotzdem sitzen, und 
zwar sofort«, erinnert sich Heta Multanen, »sonst gab es Gebrülle.«166 Ein Inszenie-
rungskonzept oder »eine Absichtserklärung« darüber, »was ihm konkret vorschwebt«, 
habe er dem Team nicht präsentiert. Vielmehr kristallisiert sich das Theaterstück 
im Laufe der kollektiven Probenarbeit heraus : »Es ist viel im Moment passiert, man 
musste schnell reagieren können.«167 Wie Schlingensiefs frühere Inszenierungsarbei-

163 	 Schlingensief 2009, S. 242.
164 	 Hegemann im Gespräch mit der Verfasserin, 23. Februar 2021.
165 	 Schlingensief 2009, S. 241 f. Auch im Gespräch mit Eva Behrendt beschreibt Schlingen-

sief seine Erfahrung in Duisburg als bestärkend : »Da durfte ich plötzlich wieder fühlen und 
entscheiden, handeln und analysieren« ; Schlingensief / Behrendt 2009, S. 38.

166 	 Multanen 2018, Min. 13 :54–14 :00 (Transkription der Verfasserin). Der nach absolvierter 
Chemo- und Bestrahlungstherapie entkräftete Schlingensief fand sich in Überforderungs-
situationen wieder. In seinem Tagebuch reflektiert er selbstkritisch, dass er auf den Duis-
burger Proben – um seine schwache gesundheitliche Konstitution zu kompensieren – einen 
Mitarbeiter unangemessen niedermachte : »Am Anfang war es ein bisschen schwierig. Ich 
war noch sehr schlapp, und weil ich damit nicht umgehen konnte, habe ich gleich zu Be-
ginn versucht, mit viel Brüllerei einen der Toningenieure fertigzumachen. Es ist absurd, mit 
welcher Ungerechtigkeit kraftlose Leute manchmal unterwegs sind. Man neigt dazu, seine 
eigene Unfähigkeit durch die Erniedrigung anderer zu überdecken. Das ist natürlich große 
Scheiße, aber immerhin habe ich ihn sofort danach um Verzeihung gebeten« ; Schlingen-
sief 2009, S. 242.

167 	 Multanen 2018, Min. 15 :19–15 :28 (Transkription der Verfasserin).

https://doi.org/10.14361/9783839471920-030 - am 14.02.2026, 12:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


235

ten ist Kirche der Angst als work-in-progress angelegt und beständigen Wandlungen 
unterworfen. Auch behält der Autor-Regisseur die Gewohnheit bei, an seiner In-
szenierung kurzfristige Änderungen vorzunehmen. Multanen berichtet davon, dass 
Schlingensief – nur wenige Minuten vor der öffentlichen Generalprobe, der Presse-
vertreter beiwohnen – eine Modifikation des Stückanfangs anordnet.168

Zu Recht heben Hegemann und Multanen die beachtliche Zahl der an der Pro-
duktion Mitwirkenden als besondere Herausforderung des Duisburger Projekts her-
vor : An Kirche der Angst sind über hundert Personen beteiligt.169 Da sich Schauspie-
ler, Sänger und Musiker teilweise übergangen fühlen, kommt es zu Differenzen und 
»personellen Schwierigkeiten«. Als Vermittler und Streitschlichter fungiert Hege-
mann.170 »Christoph hat sich den Luxus erlaubt, ganz tolle Leute für vergleichsweise 
geringe Aufgaben einzusetzen«, konstatiert der Dramaturg rückblickend. »Er hätte 
das auch mit dem halben Personal machen können.« Und : »Jeder, der überhaupt mal 
vorkam, konnte froh sein. Die Behinderten sollten auch noch irgendwie versorgt 
werden. Eigentlich kamen alle wenig vor. Sogar Christoph kam wenig vor. Es war 
niemand dabei, der sich eigentlich nicht unterfordert fühlte.«171 Mit den größten 
Redeanteilen spielen Margit Carstensen und Angela Winkler, zusammen mit Mira 
Partecke und Stefan Kolosko, die Hauptrollen des Abends.172 Der in zwei kurzen 

168 	 »Christoph hat gern das Unmögliche gefordert. Circa fünf Minuten vor dem Anfang der 
öffentlichen Generalprobe – die Presse und sonstige Gäste saßen schon drin, und wir waren 
auf unseren Startpositionen –, kam sein Assistent Micha Gmaj zu mir geschlichen und hat 
handgeschriebene Zettel mitgeführt : ›Christoph wünscht sich, dass der Abend doch anders 
anfängt als gehabt, bitte füge doch die Texte noch schnell an den Anfang vom Stück ein. 
Geht das, ja ?‹« ; ebd., Min. 28 :34–29 :06 (Transkription der Verfasserin). Auch Hegemann 
stellt fest, dass Schlingensief »von sich und seinen Mitstreitern grundsätzlich mehr verlang-
te, als man für möglich hielt« : »Er konnte einen extremen Perfektionismus entwickeln, neig-
te aber auch dazu, gleichzeitig alles, was gelungen schien, sofort wieder über den Haufen zu 
schmeißen. Selbst als er krank war und ihm klar wurde, wie begrenzt seine Zeit ist, war das 
nicht wirklich anders. Weder formal noch inhaltlich« ; Hegemann 2011, S. 204.

169 	 Multanen ist es »ein Rätsel, wie er [Schlingensief ] das eigentlich gelenkt hat. Es war eine 
sehr große Produktion. Wir waren doch mindestens hundert Leute und wir haben nicht 
lange geprobt. Schauspieler, Opernsängerinnen, Gospelchor, Kinderchor, Livemusiker, 
Statisten und eine Kamerafrau auf der Bühne … Es wurde dafür komponiert, Ton arran-
giert … Bühne, Video, Kostüm, Licht, dann Technik und Produktion« ; Multanen 2018, 
Min. 16 :02–16 :22 (Transkription der Verfasserin).

170 	 »Christoph hat denen allen [den Mitwirkenden] nichts erzählt. Was Heta [Multanen] ein 
bisschen unterschlagen hat : Ich habe ihnen ganz viel erzählt. Vor allen Dingen musste ich 
immer hin, wenn es nicht stimmte, denn Christoph wollte sich da nicht in die Niederungen 
begeben. Er hat wirklich wenig mit ihnen geredet. Er hat sich das Gehirn zermartert, was 
man machen kann, wie man die Zeit vollkriegt. Und ich musste immer Texte liefern und 
die Leute beruhigen. Ich musste auch immer Komi [Togbonou] beruhigen und zwischen 
den Sängerinnen Streit schlichten« ; Hegemann im Gespräch mit der Verfasserin, 23. Febru-
ar 2021.

171 	 Ebd.
172 	 Auch die Sopranistinnen Eidinger und Harmsen sind während eines Großteils der Vorstel-

lung auf der Bühne präsent.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-030 - am 14.02.2026, 12:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236

Szenen auftretende Komi M. Togbonou ist auf der Bühne nur wenig zu sehen, wie 
auch der Komponist Michael Wertmüller, der für die musikalische Gesamtkonzepti-
on von Kirche der Angst verantwortlich zeichnet, am Schlagzeug eine überschaubare 
Zahl von Einsätzen hat. Ähnlich ergeht es dem Kinderchor des Aalto-Theaters : »Der 
ganze Kinderchor geht einmal rein und einmal raus.«173 Wenngleich es sich um je-
weils kurze Auftritte handelt, fügen sie sich effektvoll in die Dramaturgie des Thea
terabends ein. Sie zeigen, dass Schlingensief – ohne Rücksicht auf eine ›ausgewogene‹ 
Besetzungspraxis zu nehmen – die Möglichkeiten des ihm zur Verfügung stehenden 
Personals für den Zweck seiner Inszenierung pointiert einzusetzen weiß.

Der erste Teil von Kirche der Angst ist, wie bereits erläutert, ein Remake des Zwi-
schenstands der Dinge. Demgemäß beginnen die Bühnenproben in Duisburg mit 
dem Nachspielen des Berliner Theaterstücks.174 Schlingensiefs Entschluss, seiner 
Totenmesse die Krankengeschichte des Zwischenstands voranzustellen, mag diverse 
Gründe haben. Auf rein materialpragmatischer Ebene entspricht dieses Vorgehen 
der Wiederverwertungslogik des Projektkünstlers, der Material aus seinen vorherigen 
Arbeiten in das jeweils aktuelle Projekt einzuspeisen pflegt : »Er ist von Projekt zu 
Projekt gewandert, hat viel aus den bisherigen Arbeiten mitgenommen, aber gleich-
zeitig immer neue Formen auf der Bühne […] gesucht.«175 So kann Schlingensief 
das zuerst nur an einen kleinen, eingeweihten Rezipientenkreis adressierte Stück nun 
einer breiten Öffentlichkeit zugänglich machen und die Beuys’sche Losung »Zei-
ge deine Wunde« realiter einlösen.176 Mit der Verpflanzung des Zwischenstands der 
Dinge nach Duisburg geht eine Kontextverschiebung einher, die ihrerseits das in 
Berlin entwickelte Material transformiert und weiterentwickelt. Zwar übernimmt 
Schlingensief einen Großteil der Zwischenstand-Szenen, er passt sie jedoch dem reli-
giös-feierlichen Rahmen des Kirchensettings an, insofern er die Regielösungen, die 
das Kammerspiel im Gorki-Theater auszeichnen, zugunsten einer Ritualisierung des 
szenischen Geschehens abbaut. Ein Beispiel hierfür ist Parteckes erster Auftritt zu 
Beginn von Kirche der Angst.177 Der von ihr vom Stehpult aus rezitierte Text – es 
handelt sich um ein adaptiertes Zitat aus dem Roman Farabeuf oder die Chronik 

173 	 Hegemann im Gespräch mit der Verfasserin, 29. Januar 2021.
174 	 »Am Anfang von den Proben hatten wir uns sehr an Zwischenstand der Dinge orientiert. 

[…] Orientiert ist gut – eigentlich haben wir das Ding eins zu eins nachgespielt eine Woche 
lang, wenn ich mich richtig erinnere« ; Multanen 2018, Min. 13 :03–13 :19 (Transkription 
der Verfasserin).

175 	 Christian Reder, in : Philipp et al. 2011, S. 138. »Jede Arbeit wäre ohne die vorige nicht mög-
lich gewesen«, erklärt Schlingensief in einem Interview aus dem Jahr 2006. »Mir war immer 
suspekt, wenn in der Kunst etwas für fertig erklärt wird, der Rahmen drum kommt und 
die Arbeit für beendet erklärt wird. Für mich ist nichts beendet« ; Schlingensief / Klein-
dienst 2006.

176 	 Vgl. auch N. Schmidt 2018, S. 122 : »The healing of the Beuysian – or traumatic – wound 
can only truly begin once it is shared, via publication, not only with other ill people but also 
with a wider public.« Siehe auch unten, S. 331 u. 334 f.

177 	 Vgl. Regiebuch Kirche der Angst, S. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-030 - am 14.02.2026, 12:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


237

eines Augenblicks des mexikanischen Schriftstellers Salvador Elizondo178 – ist der-
selbe, den sie am Anfang des Zwischenstands an den ›Spezialisten‹ Michael Binder 
richtet. In Der Zwischenstand der Dinge ist die Szene als Dialog aufgebaut : Partecke 
stellt poetische Fragen zum Dasein, die Binder entweder mit »Ja« oder »Nein« be-
antwortet. Dieses dialogische Element entfällt in Kirche der Angst, die Kommuni-
kationssituation ist eine grundsätzlich andere : Hier predigt die Schauspielerin von 
der Bühnenkanzel herab, ihre rhetorischen Fragen sind unmittelbar an die Publi-
kumsgemeinde adressiert. Damit nähert sich Parteckes Monolog einer feierlichen 
Kanzelrede. Die sakrale Theaterkulisse trägt dazu bei, diesen Eindruck zu verstärken. 
Wo im Berliner Kammerspiel auf dramatischen Dialog basierende Szenen vorkom-
men – man denke an die Krankenhausszenen, wo als Ärzte und Krankenschwestern 
kostümierte Zwischenstand-Darsteller an das Krankenbett Carstensens treten179 –, 
tendiert Schlingensief in Kirche der Angst zu gottesdienstlich inszenierten Publi-
kumsansprachen und monologisch-statuarischen Szenen, die das äußere Kommuni-
kationssystem gegenüber der binnenfiktionalen Kommunikationsebene favorisieren.

Die Konzeption des sich an Schlingensiefs Krankengeschichte unmittelbar anschlie-
ßenden, an den katholischen Gottesdienst orientierten Messteils von Kirche der Angst 
obliegt Hegemann. Um »die Regeln für den katholischen Karfreitagsgottesdienst« zu 
studieren, zieht der Dramaturg den Katechismus sowie liturgische Bücher – Lektio-
nar und Messbuch – heran.180 Mit der Karfreitagsliturgie als Referenzfolie stellt das 
profane Messritual von Kirche der Angst Krankheit und Leiden Schlingensiefs in den 
Kontext des Passionsgedenkens. In »schillernde[r] Identifikation mit der Person Jesu« 
tritt der Autor-Regisseur – »knapp am Rand der Blasphemie vorbeischrammend oder 
sogar darüber hinausgehend« – in der Transsubstantiationsszene auf.181 Erklärtes 
Ziel der Theatermesse ist es, einen »Gottesdienst ohne Gott«, zu rein künstlerischen 
Zwecken, genauer : zu Ehren des Künstlers Schlingensief zu zelebrieren. »Wir hatten 
das Bedürfnis nach dem Rituellen«, so Hegemann. »Dass wir mal ein richtiges Ritual 
machen, dass wir der katholischen Kirche Konkurrenz machen.«182

Hiermit ist der kirchen- und religionskritische Aspekt des Kunst- und Künstler-
dramas angesprochen. Schlingensief, der die »Methoden« der katholischen Kirche als 
»eingeübt und abgebrüht« ablehnt, setzt Freiheits- und Autonomiebewusstsein gegen 
anonyme und erstarrte Rituale. Seine Kirche sei persönlich, erklärt er im Interview 

178 	 Elizondo 1969. Den Roman las Schlingensief während seines Aufenthalts im Kranken-
haus ; vgl. Schlingensief 2009, S. 42.

179 	 In Kirche der Angst tauchen zwar Überbleibsel von Margit Carstensens Krankenbettkulisse 
aus Der Zwischenstand der Dinge auf – auch in Duisburg liegt die Schauspielerin zeitweilig 
in einem Klinikbett ; vgl. Regiebuch, Szenen 13, 14 und 36. Ein Nachstellen der Kranken-
hausszenen, wie sie noch im Zwischenstand zu sehen sind, bleibt jedoch in Kirche der Angst 
aus.

180 	 Vgl. Hegemann im Gespräch mit der Verfasserin, 22. Januar 2021.
181 	 Mertes 2011, S. 281.
182 	 Hegemann im Gespräch mit der Verfasserin, 23. Februar 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-030 - am 14.02.2026, 12:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238

vor der Premiere : »[S]ie will Gott in sich entdecken. Sie will die Autonomie för-
dern, um auch in größter Not zu sich stehen zu können und nicht immer zu müs-
sen ! Diese Durchhalteparolen in Psalmen oder Politikerreden habe ich satt.«183 An 
anderer Stelle bezeichnet Schlingensief die Kirche als »ein Gefäß«184 – dieses füllt 
er, wenngleich auf liturgische Elemente zurückgreifend, mit eigenen Inhalten. Vor 
diesem Hintergrund erhält der erste Teil der Theaterinszenierung – die Krankenhis-
torie von Der Zwischenstand der Dinge – den Charakter eines Präludiums, das das 
Publikum auf Schlingensiefs ›Trauergottesdienst‹ seiner ›extrem privaten Kirche‹185 
sowohl thematisch als auch affektiv-emotional einstimmt. Dabei ist zu konstatie-
ren, dass Krankengeschichte und Messfeier stellenweise überblendet werden. Wie 
am obigen Beispiel des Partecke’schen Eingangsmonologs dargelegt, verbinden sich 
im Zwischenstand-Teil die Tagebuchlesungen mit pastoralen Sprechweisen, die den 
später folgenden Gottesdienst antizipieren. Umgekehrt setzt sich die Rezitation von 
Schlingensiefs diaristischem Text auch im Messteil fort. Vereinzelt tauchen hier Ver-
satzstücke der Krankenbettkulisse, gleichsam als Flashbacks, wieder auf – so etwa in 
der 36. Szene, in der Margit Carstensen, in ihrer »Krankenbetthöhle« liegend, zu den 
durch die ›Spezialisten‹ vorgetragenen Fürbitten überleitet.186

2.6  Kunstreligiöser Paratext

Der von Hegemann geprägte Begriff ›Fluxus-Oratorium‹, mit dem Eine Kirche der 
Angst vor dem Fremden in mir paratextuell versehen ist, verweist auf den religiö-
sen sowie kunstgeschichtlichen Referenzrahmen der Theaterinszenierung, zugleich 
markiert er ihr kunstreligiöses Programm. Gemeinhin bezeichnet ›Oratorium‹ seit 
dem 17. Jahrhundert eine geistliche Musikgattung ohne szenische Handlung, deren 
opernartige Komposition sich auf eine religiöse – zumeist biblische – Textgrundlage 
bezieht und nicht liturgisch gebunden ist.187 Hegemann, mit dem paratextuellen 
Framing der Schlingensief ’schen Theaterarbeit betraut, setzt die Bezeichnung Flu-
xus-Oratorium ein, um Kirche der Angst als »eine religiöse Feier der Transzendenz« 
– »auf der Kippe zwischen Ästhetischem und Religiösem« – auszuweisen.188 Im Pro-
grammheft der Inszenierung behauptet der Dramaturg eine Familienähnlichkeit 
zwischen musikalischer Gattungsbezeichnung und Kunstrichtung :

183 	 Schlingensief / Seidler 2008.
184 	 Schlingensief / Dahrendorf 2008, Min. 3 :40 f. (Transkription der Verfasserin).
185 	 Schlingensief / Seidler 2008.
186 	 Vgl. Regiebuch Kirche der Angst, S. 21.
187 	 Höink 2016, S. 288. Der Begriff leitet sich vom kirchenlateinischen oratorium (dt. »Bet-

haus«) ab. Ursprünglich war das Musikwerk ausschließlich zur Aufführung im geweihten 
Kirchenraum bestimmt. Im 19. Jahrhundert fand im Rahmen bürgerlicher Musikpflege und 
Konzertkultur ein »Prozess der Entkirchlichung« statt – zunehmend verlagerten sich Auf-
führungen nun von der Kirche in den Konzertsaal – und es entstanden »weltliche Oratori-
en« mit nicht-biblischem Sujet ; vgl. ebd., S. 290.

188 	 Hegemann im Gespräch mit der Verfasserin, 16. Februar 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-030 - am 14.02.2026, 12:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

