POSITIONEN, BEGRIFFE, DEBATTEN
Nicklas Baschek

»Engagement ist Mangel an Talent.«! Zur Entkernung der Kritik in
der Kritischen Systemtheorie und dem Postfundamentalismus

Niklas Luhmann duflerte einmal, wenn er Jirgen Habermas provozieren konne,
dann mit »moralischer Unterkiihlung«. Diese Worte sagen einiges aus uiber die Sys-
temtheorie, iiber die von ihr vermuteten Gegnerinnen? und nicht zuletzt auch iiber
Luhmann selbst. Die Systemtheorie wurde bereits in der ersten, einschneidenden
Debatte mit Jurgen Habermas — aus der diese Bemerkung stammt — zur »Hochform
eines technokratischen Bewusstseins« stilisiert.? Thre wichtigste Gegnerin war denn
auch fur lange Zeit die Frankfurter Schule, die wiederum bei Luhmann als eine
naive, unterkomplexe Wunschliste fiir eine bessere Gesellschaft angegriffen wurde.
Seit einiger Zeit hat diese klare Gegeniiberstellung an Uberzeugungskraft verloren.
Luhmann selbst formulierte mit Giuseppe Tomasi di Lampedusa, man miisse unend-
lich viel andern, damit alles beim Alten bliebe. Er gab sich Miihe, auf Abstand zur
Kritischen Theorie zu gehen, der Begriff der »Kritik« stand insgesamt bei ihm fur
blofles Wunschdenken. Aber Luhmann ist tot. Auch die Systemtheorie gehort nicht
ihrem Schopfer. Die alte Entgegensetzung zwischen Kritik (Kritische Theorie) und
Affirmation (Systemtheorie) weicht der Frage, welche Rolle Kritik eigentlich gesell-
schaftlich spielen kann und soll. Es zeigt sich ein Wille, beides zu machen, Kritik
und Systemtheorie. Dieser findet jiingst programmatischen Niederschlag im Sam-
melband Kritische Systemtheorie. Zur Evolution einer normativen Theorie, heraus-
gegeben von Marc Amstutz und Andreas Fischer-Lescano. Er biindelt die jiingeren
Bemiithungen um eine dezidiert emanzipatorische Systemtheorie.* Die Herausgeber
weisen den Weg fiir dieses Unterfangen, wenn sie schreiben:
»Ziel ist die gesellschaftliche Emanzipation, die Demystifizierung von eingerichteten und
ausgeiibten Hegemoniebetrieben in allen Ecken der polykontexturalen Gesellschaft — und
dies mit dem Anspruch, die soziale Responsivitit gesellschaftlicher Institutionen herauszu-
bilden. Gegen Tendenzen der Verselbststindigung gesellschaftlicher Institutionen spielt die
Kritische Systemtheorie ihre Passion fiir Subversion, Abweichung und Variabilitit aus. Sie
setzt im inneren Arkanum der Gesellschaft an, um >echte< gesellschaftlich demokratische
Selbstreferenz zu gewihrleisten und >falschen« Rechtfertigungszauber zu entlarven.«’
»Kritisch« meint hier also ein Denken und Theoretisieren, das ausdriicklich auf
Emanzipation und Demokratie abzielt. Wenn man dieses Verstdndnis zweier Theo-

1 Adorno 2003, S.372f.

2 Aus Griinden der besseren Lesbarkeit verwende ich nur die weibliche Form. Minner sind
dabei stets mitgemeint.

3 Vgl. Habermas, Luhmann 1971, S. 145.
4 Im Folgenden: Amstutz, Fischer-Lescano 2013.
5 Ebd., S. 10.

Leviathan, 42. Jg., 4/2014, S. 494 - 507

216.73.216:147, am 28.01.2026, 08:14:08. Inhal
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494

»Engagement ist Mangel an Talent« 495

riekomplexe untersucht, lasst sich in diesem Versuch der Politisierung der System-
theorie eine allgemeinere Tendenz in der aktuellen Sozialtheorie ablesen: Nunmehr
dienen nicht mehr Begriffe wie » Gerechtigkeit«, » Exklusion« oder »Herrschaft« als
archimedischer Punkt der Sozialkritik, sondern allein: Kontingenz. Dass das Soziale
kontingent sei — also immer auch eine andere Ordnung vorstellbar und die
Geschichte kein deterministischer Gang —, wird zum archimedischen Punkt der Kri-

tik.

1. Die Notwendigkeit der Kontingenz

»Wihrend Niklas Luhmann es sich in der klimatisierten VIP-Lounge der 27. Beob-
achterebene mit einem Glas Champagner bequem machte und die emanzipatori-
schen Kampfe geschundener Individuen vernachlissigte, stellt kritische Systemtheo-
rie dies vom Kopf auf die Fiifse.«® Wie genau das bewerkstelligt werden soll, werde
ich im Folgenden zeigen.

Entscheidend ist zunachst, dass in obigem Zitat von Fischer-Lescano weniger die
Theorie Luhmanns angesprochen ist als Luhmann selbst. Das bietet den Vorteil, die
Griinde fiir die Jahrzehnte der quasi hegemonialen Luhmann-Verortungen (kon-
servativ, sozialtechnologisch, kalt) in der Haltung Luhmanns selbst ausmachen zu
konnen. Luhmann selbst war es, der die Systemtheorie als Gegenpol zur Kritischen
Theorie verstand. Luhmann war der Technokrat, Luhmann war der »Dandy«
(Fischer-Lescano). Die Kilte und das Dandytum erscheinen offensichtlich als
Schwichen, und diese werden an der Haltung des Autors Luhmann festgemacht.
Aber die dagegen positionierte kritische Systemtheorie muss gleichsam angeben
konnen, an welchem Punkt sie ansetzen kann. Oder vielmehr: wie jene Akzente
gesetzt werden konnen, die aus der Systemtheorie Kritische Systemtheorie werden
lassen.

Will man die vielgestaltigen Vorschliage im Band Kritische Systemtheorie ordnen,
so verbindet sie die Einschdtzung, dass die Systemtheorie deswegen zur emanzipa-
torischen, demokratisierenden Kritik in der Lage sei, weil sie » Theorie der Kontin-
genz« sei. Hierin, in der mit dem Begriff eroffneten Denkbarkeit einer anderen Ord-
nung und in den Kampfen, die sich darum entztiinden, beweise sich der kritische
Geist. Was kontingent ist, kann auch anders sein. Was kontingent ist, ist nicht not-

6 Ebd., S.15.

Leviathan, 42. Jg., 4/2014

Erlaubnis ist j

216.73.216:147, am 28.01.2026, 08:14:08. Inhait.
Inbatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494

496 Nicklas Baschek

wendig so, wie es ist.” Der Begriff der Kontingenz geht damit in zwei Richtungen
auf Distanz: einerseits zur Kausalitat, andererseits zum Zufall. Kontingenz unter-
lauft den Begriff der Kausalitat, indem Gesellschaft nicht mehr teleologisch oder
kausal vorgestellt wird; die »bestehenden Verhaltnisse« sind aus Sicht einer ortho-
doxen marxistischen Theorie beispielsweise 6konomisch determinierte Verhalt-
nisse. Die 6konomischen Prozesse und Bewegungsgesetze des Kapitals formen die
soziale Ordnung, Uberbauphinomene wie das Recht, die Politik und die Religion
sind lediglich Ausfluss der determinierenden Basis, der Okonomie. In dieser Hin-
sicht stellt Marx Hegel vom Kopf auf die FufSe: Er lasst das Sein das Bewusstsein
bestimmen. Er entwirft eine eigene grofSe Erzahlung tiber Hegel. Von beiden Weisen
des Determinismus, von idealistischer wie materialistischer Geschichtsphilosophie,
trennt sich der Kontingenzbegriff.

Gleichsam muss Kontingenz mehr meinen als blofSe Arbitrarititen, wenn das
Nachdenken uber sie gleichsam politische Praxis anleiten will. Diese Kontingenz hat
nichts zu tun mit dem pejorativen Zerrbild von der Postmoderne, in der letztlich
»anything goes« herrscht. Es ist fiir Luhmann offensichtlich, dass getroffene Ent-
scheidungen und bestehende Strukturen weitere Schritte — in die eingeschlagene
Richtung — wahrscheinlicher machen. Luhmann geht freilich nicht antisoziologisch
von einer vollstindigen Offenheit sozialer Verhiltnisse aus. Manches ist wahr-
scheinlicher als anderes. Es ist kein Zufall, dass ich in diesem Moment dazu komme,
diesen Satz zu schreiben. Und doch wire es auch moglich, ihn nicht zu schreiben.
Dies hat Auswirkungen auf die Idee sozialer Transformation: Diese muss vorgestellt
werden als bedingte, stiickweise Veranderung.®

In der Systemtheorie Luhmanns ist die Herrschaft der Kontingenz differenzie-
rungstheoretisch ausgearbeitet. Verschiedene Funktionssysteme operieren nach je
eigenen Logiken. Die Wirtschaft folgt offenkundig einer anderen Logik als die Kunst
und als die Politik. Luhmanns Systemtheorie radikalisiert diesen Gedanken im
Begriff der » Autopoiesis«, also der Selbstreproduktion eines jeden Funktionssys-
tems. Sie alleine, die Systeme, sind es, die die Grenze zwischen sich und ihrer Umwelt
in steten Kommunikationen als Sinngrenzen markieren.” Je eigene Welten stehen
nebeneinander, die Welt der Wirtschaft als Einheit aus Wirtschaftssystem und des-
sen Umwelt neben der Welt der Politik als Einheit aus Politik und Umwelt. In den

7 So die Verwendung Niklas Luhmanns, der sich dabei auf Aristoteles bezieht. Vgl. Luh-
mann 1984, S. 47 und 83 ff. Peter Vogt zeigt anschaulich, dass diese — im derzeitigen Den-
ken offensichtlich dominante — Interpretation historisch freilich einigen Veranderungen
unterworfen war. Mal fungierte der Kontingenzbegriff als ein Abkommling der Moglich-
keitstheorie Aristoteles’, mal wurde Kontingenz gerade als Gegenbegriff zur bloflen
»Moglichkeit«, »possibile« (im Gegensatz zu »contingens«), verstanden. Vgl. Vogt 2011,
S.44-66. Da Luhmann, Marchart, Mouffe — also die entscheidenden Ideengeber dieses
Textes — eine solche Diskussion um die ideengeschichtlichen Verwerfungen vermissen las-
sen, werde auch ich diese hier nicht leisten. Es wire aber zukiinftig spannend, zu sehen,
wie die historisch sehr verschiedenen Vorstellungen von Kontingenz Ruckschlisse fur die
politische Theorie zulassen.

8 Vgl. Marchart 2010, S. 289 ff.
9 Vgl. Luhmann 1984, S. 60 ff.

216.73.216:147, am 28.01.2026, 08:14:08. Inhait.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494

»Engagement ist Mangel an Talent« 497

Umwelten findet die Verschrankung statt: Die Wirtschaft ist Umwelt der Politik —
und umgekehrt. Von einem jeden Standpunkt sieht das zu Betrachtende anders aus.
Auch ohne das systemtheoretische Vokabular ist dieser Sachverhalt recht einleuch-
tend: Ich alleine habe genau diese Erfahrungen in genau dieser Reihenfolge gemacht,
deswegen bleibt trotz aller strukturellen Analogien und der Parallelitit vieler Erfah-
rungen mein eigenes Leben letztlich genuin nur meines. Die Singularitit des Einzel-
nen (bei Luhmann hiefSe das: ein psychisches System) ist nicht vollstindig aufzulosen
in der totalisierenden Allgemeinheit.!0 Ich kann einzig Erklirungen anbieten, meine
Ideen- und Empfindungshaushalte zu tibersetzen suchen. Aber Ungleiches ldsst sich
vergleichen. Die Luhmann’sche Idee einer funktionalen Analyse setzt in der struk-
turellen Analogie an, die soziale Phinomene daraufhin befragt, welche Funktion sie
gesellschaftlich erfiillen.!’ Ein jedes System wird als Problemlosung beschrieben.
Dann kann nach dem jeweiligen Problem gefragt werden. Aber gleichsam bleibt
Raum fiir Kreativitit, weil ein jedes Problem auf unterschiedliche Weisen bearbeitet
und gelost werden kann.
»Wie bei jeder Methodenwahl, ja bei jeder Epistemologie, gibt es deutliche Affinitdten zu
bestimmten Begriffsdispositionen der Theorie. Hier zielt die Affinitdt auf Erkenntnisinter-
essen, die mit Begriffen wie Komplexitit, Kontingenz, Selektion angezeigt sind. Die funk-
tionale Analyse benutzt Relationierungen mit dem Ziel, Vorhandenes als kontingent und
Verschiedenartiges als vergleichbar zu erfassen.«!2
Luhmanns Theorie plausibilisiert anhand des Verhaltnisses von einer Beobachterin
erster und einer Beobachterin zweiter Ordnung, wie Kontingenz abstrakt fassbar
wird. Die Beobachterin zweiter Ordnung beobachtet die Beobachterin erster Ord-
nung beim Beobachten — und kann dabei sehen, dass die Beobachtung immer blinde
Flecken hat. Dies lidsst Riickschliisse zu auch auf das eigene Beobachten: Auch die
Beobachterin zweiter Ordnung konnte anders beobachten, eine andere Beobachtung
erster Ordnung in den Blick nehmen. Auch die Beobachtung zweiter Ordnung hat
einen blinden Fleck. Aufklarung ist damit immer nur als relativer Prozess vorstell-
bar, Sehen wird immer nur durch gleichzeitiges Nicht-Sehen moglich, Erkenntnis
durch eine Beschrankung auf Bestimmtes. Entscheidend ist dabei, dass Identitit nur
tiber Differenz moglich ist.13 Das bedeutet, dass eine jede Beobachtung von »etwas«,
von einem Gegenstand, der offenkundig mit ihm selbst identisch sein soll, nur tiber
die Unterscheidung dieses Gegenstands von anderem moglich ist. Die Beobachterin
erster Ordnung beobachtet zwar jeweilig kontingent, indem sie die Unterscheidung
je anders treffen konnte, diese Kontingenz allerdings wird erst auf der Ebene der
Beobachtung zweiter Ordnung fassbar: »Was Selbstbeschreibungen des Gesell-
schaftssystems angeht, also des Systems, das in sich selbst Beobachtung erster und
Beobachtung zweiter Ordnung ermoglicht, fithrt der Ubergang von der ersten zur

10 Offensichtlich ist dies ein Gedanke in grofSer Nihe zu Adorno. Zu den Parallelen vgl.
Wagner 2005.

11 Luhmann 1984, S. 83 ff.
12 Ebd., S. 83.
13 Fbd., S.26f.

Leviathan, 42. Jg., 4/2014

Erlaubnis ist j

216.73.216:147, am 28.01.2026, 08:14:08. Inhait.
Inbatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494

498 Nicklas Baschek

zweiten Ebene dazu, die Realitit als kontingent, als auch anders moglich zu
beschreiben «. 14

Die Beobachtung erster Ordnung kann noch nicht sehen, dass sie zwingenderweise
»ignorant« sein muss, weil sie jeweilig nur einen Ausschnitt der Welt sehen kann.
Sie muss sich beschranken, sie sieht nicht, was in ihrem Riicken vorgeht. Diese Nai-
vitdt der Beobachtung erster Ordnung zerfillt, wenn die Beobachterin zweiter Ord-
nung die Beobachtung selbst beobachtet. Die These, soziale Ordnung beziehungs-
weise die Gesellschaft sei kontingent, besagt: Ordnung und Historie sind auch
anders vorstellbar. Keine unumstofSlichen, im Stile von Naturgesetzen sich entwi-
ckelnden Krifte bestimmen die Gesellschaft, zwingen sie in Form. Historisch lassen
sich unterschiedliche Deutungen ausmachen, die als determinierende Letztbegriin-
dungen fungierten: Gott, der Konig, das Subjekt, die Rasse markierten in je unter-
schiedlichen Epochen solche »unbewegten Beweger«, die die vorfindbare Realitit
auf einen letzten Punkt zuriickfithren sollten. Fir Luhmann ist die Moderne der
Eintritt in ein Geschichtsverstandnis, in dem Mensch sich der eigenen Ungewissheit
gewiss ist/werden kann. Die Moderne ist das Ende der ontologischen Letztbegriin-
dungen. Geschichte wird gemacht. Und genau deswegen, weil die Verhaltnisse eben
auch anders eingerichtet werden konnten, kann gestritten werden. Was kontingent
ist, wehrt sich gegen die AbschliefSung, die Zementierung, die Ontologisierung. In
dieser Hinsicht kann dem Kontingenzdenken zumindest ein Widerspruch gegen
Biologismus, Determinismus und Fatalismus attestiert werden. Aber ist es mehr?
Mit dieser Hoffnung, mit der Hoffnung auf » Emanzipation« zumindest verbindet
sich »Kritische Systemtheorie«, wie sie Amstutz und Fischer-Lescano skizzieren.
Das Ziel ist eine Politisierung, die einerseits die immense Komplexitit der System-
theorie zu nutzen weifs, aber andererseits an der Idee gesellschaftlicher Emanzipa-
tion festhilt und uber die Luhmann’sche Idee einer soziologischen Aufklarung hin-
ausgeht.

2. Das Politische und seine Kritik

Zwei Wege sind vorstellbar: Eine jede Kritik, ein jedes normative Urteil muss nicht
nur wohlbegriindet sein, jede Kritik muss gleichsam tiber die eigene Standortab-
hiangigkeit Rechenschaft ablegen. Die Kritik muss also selbst erkennen, dass sie
kontingent ist. Sie wire auch anders moglich, sie ist moglich, nicht notwendig genau
so, wie sie ist. Das ist Luhmanns Anliegen.!S Der andere Weg jedoch, und um diesen
geht es nicht nur im Projekt der Kritischen Systemtheorie, sondern auch in dem, was
jungst von Oliver Marchart in zwei einflussreichen Veroffentlichungen »Postfun-
damentalismus« genannt wurde, deutet Kontingenz als solche als Hebel der Sozi-
alkritik, als dezidiert politische Begrifflichkeit. Ware dies richtig, wire Sozialtheorie
insofern kritisch, als sie die Kontingenz des Sozialen gegenuber Willktir und Deter-

14 Luhmann 1997, S.1122.

15 Vgl. Bonacker 2000. Er versucht, einerseits am Begriff der Sozialkritik festzuhalten,
andererseits jedoch den Begriff der Kontingenz als Antiessentialismus zu entwickeln, um
die Standort- und Zeitabhingigkeit eines jeden (auch kritischen) Urteils zu betonen.

216.73.216:147, am 28.01.2026, 08:14:08. Inhait.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494

»Engagement ist Mangel an Talent« 499

minismus stark macht. Wie zu zeigen sein wird, droht jedoch eine solche » Meta-
physik der Kontingenz« in ihr Gegenteil umzuschlagen: in eine Politik der Entpoli-
tisierung. Und insbesondere Marcharts Einsatz ist kein geringer, seine
Verhandlungen in Die politische Differenz versammeln zunichst einige der ein-
flussreichsten politischen Theoretiker der letzten zwei Jahrzehnte unter dem Schlag-
wort des Postfundamentalismus. 2013 hat er diese Uberlegungen mit der Studie Das
unmaogliche Objekt fortgesetzt, indem er diesen Blick erganzt um Kapitel von Durk-
heim iiber Luhmann und Lyotard bis Adorno.!® Marcharts These ist spitestens mit
diesem Buch aus 2013 so zu interpretieren, dass das eigene Narrativ vom Postfun-
damentalismus all diese Ansitze zu integrieren weifS: und der Aufbruch in ein neues
Verstindnis von Gesellschaft, Politischem und Kritik nur mehr in den Theorien
freigeschaufelt werden muss.

In der Figur des Postfundamentalismus wird der Begriff der Kontingenz zu einer
Erkenntnistheorie ausgebaut. Die Bliite verschiedener Ansitze entlang der politi-
schen Differenz von Politischem und Politik liest Marchart als Beleg dafur, dass wir
gar in eine neue Zeit eingetreten seien, in der sich das Selbstverhiltnis grundlegend
verandert habe. Deswegen kann er die Moderne in foro auf den Begriff der Kon-
tingenz bringen: »Letztbegrindungsphilosophien und -wissenschaften dieser Art
(zum Beispiel von der Art des marxistischen Traditionalismus) gelten heute als aus-
gestorben«.17 An diese steile, wenngleich auch vor allem rhetorisch gesetzte These
schliefSt Marchart mit den Worten an: »Doch man darf sich nicht tduschen. Der
Fundamentalismus lebt in vielen Ansitzen fort — man denke nur an den Neolibera-
lismus und dessen Behauptung von den unabanderlichen Naturgesetzen des Mark-
tes oder an all die hochsubventionierten Versuche, soziale und psychologische Iden-
tititsmerkmale in den menschlichen Genen auszuspiiren«.!8

Marchart bringt die »Notwendigkeit der Kontingenz« des Sozialen auf die Formel
»das Politische«. Dieses ist keine empirisch-historische Kategorie, sondern die
Bedingung der Moglichkeit »der Politik «. Das Politische gibt der konkreten, empi-
rischen Politik Raum und Sinn, man kénnte auch sagen: Es ist ihr Ather. Wihrend
es in der Politik um die Verwaltung von Kausalitaten und Sachzwingen geht, geht
es im Politischen um die Offnung, um Méglichkeiten und Denkbarkeiten sozialer
Umgestaltung. Die Ontologie des Politischen (also notwendiger Kontingenz) steht
der »Ontik« der Politik gegeniiber — so eine Unterscheidung Mouffes im Anschluss
an Heidegger.!® Interessant bei dieser Perspektivierung ist, wie sich erkenntnistheo-
retische und normative Argumente verschranken: Einerseits markiert der Postfun-
damentalismus die epistemologische Einsicht, dass Erkenntnisse jeweilig konstruiert
werden, dass also die jeweils eingenommene Beobachtungsperspektive auf die
Gesellschaft kontingent ist. Der 6konomistische Determinismus des Marxismus ist
ebenso wie der naturalistische Determinismus der Soziobiologie mit Luhmann

16 Vgl. im Folgenden Marchart 2010; Marchart 2013.
17 Marchart 2010, S. 15.

18 Ebd.

19 Vgl. Mouffe 2007, S. 15 ff.

Leviathan, 42. Jg., 4/2014

Erlaubnis ist j

216.73.216:147, am 28.01.2026, 08:14:08. Inhait.
Inbatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494

500 Nicklas Baschek

zementierte Beobachtung erster Ordnung — beide Determinismen koénnen nicht
sehen, dass sie nicht sehen konnen. Demgegeniiber soll (normativ!) die Theoriebil-
dung selbst ihre eigene Beobachtungsabhangigkeit mitdenken — weswegen auch die
Systemtheorie dann blofS einen Beginn neben anderen darstellen kann. Kontingenz
wird einerseits zum ohnehin vorherrschenden Prinzip der Reflexion und anderer-
seits zum ethischen Gebot, zum Einfordern eines allgemeingiltigen Pluralismus. Die
Identitat einer sozialen Gruppe, ihr Wertekanon ist nur vorstellbar als Ausschluss
von Anderem, von auch Moglichem — Demokratie ist nur zu denken als Grenzzie-
hung gegeniiber der Nicht-Demokratie, das System nur im Unterschied zur Umwelt.
Gleichzeitig sind die Differenztheorien Luhmanns und Marcharts auch ein Appell
fiir die Toleranz gegeniiber der Abweichung und gegen die Idee eines universalisti-
schen »zwanglosen Zwangs des besseren Arguments« (Arendt und Habermas).

Ist also Kontingenz allein dadurch politisch, dass sich in ihr — womoglich — der
Wunsch nach Toleranz festmacht? Weil sich Welt auch anders beobachten lisst,
weil Du X anders siehst als ich, gilt es, Toleranz zu tiben. So ware zu hoffen. Wenn
sich die politische Dimension des Kontingenzbegriffs in der Toleranz gegeniiber der
Abweichung erschopfte, bestiinde das politische Moment im moralischen Votum
fiir einen erkenntnistheoretisch flankierten Pluralismus. Chantal Mouffe jedoch
wendet sich in ihrer Studie Uber das Politische, die die Marchart’sche Parallelisie-
rung der politischen Differenz mit der Heidegger’schen ontologischen (Sein und
Seiendes) vorwegnimmt, noch dezidiert gegen eine solche Identifikation des Mora-
lischen mit dem Politischen.2? Die Unterscheidung politischer Gegner sei eben nicht
identisch mit der Distinktion von Gut und Bose. Die Moralisierung politischer Aus-
einandersetzung bewirke letztlich das genaue Gegenteil, sie laufe auf eine Totalisie-
rung eigener Perspektiven zuriick — der Machtigere diktiere hinter dem Schutzman-
tel der Forderung nach Toleranz.

3. Alles ist politisch!

Kontingenz eroffnet einen Spielraum. Kontingenz verdeutlicht, dass anderes denk-
bar wire. Aber mit dem Bewusstsein der Kontingenz geht auch eine intellektuell-
theoretische Einsicht einher, die das politische Handeln tiberhaupt erst moglich
macht: Wer beispielsweise glaubte, die Herrschaftsverhiltnisse zwischen den
Geschlechtern gestalteten sich so, weil die Natur des Menschen sie genau so
erzwingt, dem bliebe fiir die politische Umwalzung allerhochstens noch der Schritt
in die Genetik. Kontingenztheorie kann demgegeniiber den Diskurs — beispielsweise
jenen um die Naturlichkeit bestimmter Rollen und Krifteverhiltnisse — als solchen
zu reflektieren versuchen.2! Damit ist aber Kontingenz freilich nicht automatisch
schon politisch. Sie mag verweisen auf das Politische, welches dann steht fur die
Kontingenz sozialer Ordnung. Aber diese Aussage ist trivial. Wer fiir Pluralismus
eintritt, der erkennt die Kontingenz auch eines jeden Urteils (kritisch, konservativ,

20 Vgl. ebd., S. 100 ff.
21 Ich denke dabei natiirlich zuvorderst an Butler 1991.

216.73.216:147, am 28.01.2026, 08:14:08. Inhait.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494

»Engagement ist Mangel an Talent« 501

liberal usw.) an. Aber ist umgekehrt jede Kontingenz schon eine Offnung hin zu
einer demokratischen, pluralistischen Gesellschaft? Und ist damit schon ein jeder
Hinweis auf die Kontingenz eines gesellschaftlichen Phanomens — des Kleides in
Rosa, der Debatte um das bedingungslose Grundeinkommen, der Umstellung von
Studiengangen auf Bachelor und Master — eine kritische (emanzipatorische, demo-
kratisierende) Geste?

Nicht jede Kontingenz wirft Fragen zur Gestaltung und Umgestaltung sozialer
Ordnung auf, nicht jede Kontingenz wird problematisch, nicht jede Kontingenz ist
identisch mit politischer Intervention. Es ldsst sich lediglich festhalten, dass eine
Demokratie sich als notwendig kontingent denken muss, sie muss also immer offen
bleiben fiir eine andere Ausgestaltung. Bis hierhin ist einzusehen, dass Kontingenz
als Denkfigur den Raum eroffnen kann, in dem Politisierung betrieben werden kann,
auf dessen Grundlage das faktische, politische Engagement einsetzen kann. Diese
Politisierung jedoch muss dann erst noch in der einen oder anderen Richtung geleis-
tet werden.

Die Kontingenz sozialer Ordnung wird immer dann vernehmbar, wenn sich Dif-
ferenzen, wenn sich Alternativen zeigen, Kritik getibt und gestritten wird daruber,
wie wir leben wollen. Einerseits macht Kontingenz den Konflikt moglich, weil es
denkbar wird, anders zu ordnen. Andererseits macht der Konflikt Kontingenz sicht-
bar, in den Situationen der Spannung tritt die Fragilitat sozialer Ordnung in den
Blick — die Fassaden beginnen zu brockeln.22 Aber gilt dies immer und iiberall? Ist
bereits der Streit tiber den nicht beschnittenen Apfelbaum ein Hinweis auf das Poli-
tische? Marchart schreibt: »Eine politische Ontologie hat Auswirkungen auf unsere
Vorstellung noch von den geringsten, bescheidensten und privatesten Handlungen.
Auch sie sind Auflerungsform des Politischen [...]«. Weiter: »Deshalb konnte der
Foucault der Genealogie zu Recht sagen: »alles ist politisch<, weil alles namlich von
Macht- und Krifteverhiltnissen durchdrungen ist«.23

Entscheidend ist die Reichweite, die Marchart der politischen Sphire begrifflich
gonnt: alles ist politisch. Marchart hat Foucault als Gewahrsmann. Die Passage, von
der Marchart spricht, zeigt Foucault im Interview, in dem er antwortet auf die Frage,
was das Politische ausmache. Er antwortet:

»Wenn es stimmt, dass die Gesamtheit der Kraftverhaltnisse in einer gegebenen Gesellschaft
den Bereich des Politischen konstituiert und dass eine Politik eine mehr oder weniger globale
Strategie ist, die diese Krifteverhaltnisse zu koordinieren und zu finalisieren versucht, dann
kann man, glaube ich, Thre Fragen auf folgende Weise beantworten: Die Politik ist nicht das,
was elementare und von Natur aus neutrale Beziehungen in letzter Instanz determiniert (oder
tberdeterminiert). Jedes Kraftverhiltnis impliziert zu jedem Zeitpunkt eine Machtbeziehung
(die gewissermafSen dessen momentaner Querschnitt ist), und jede Machtbeziehung ver-
weist, insofern das ihre Wirkung, aber auch insofern das ihre Bedingung der Moglichkeit
ist, auf ein politisches Feld, dem sie angehort. Sagt man, »alles ist politisch¢, so behauptet
man damit diese Allgegenwart der Kraftverhaltnisse, und dass sie einem politischen Feld

immanent sind; doch erlegt man sich damit die noch kaum umrissene Aufgabe auf, dieses
endlose Durcheinander aufzudroseln. «2*

22 Vgl. Marchart 2013, S. 31 ff.
23 Ebd., S.431.
24 Foucault 2003, S. 305.

Leviathan, 42. Jg., 4/2014

Erlaubnis ist j

216.73.216:147, am 28.01.2026, 08:14:08. Inhait.
Inbatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494

502 Nicklas Baschek

Hier kommt der jeweilig politisierende oder durchaus auch umgekehrt entpolitisie-
rende Prozess selbst in den Blick. Auch in der scheinbar wertneutralen Beschreibung
sozialer Realitit kommt es zu einer notwendigen Verengung, zu einer Reduktion
von Komplexitit, und hierbei spielt auch die politische Theorie eine entscheidende
Rolle, indem sie den Blick lenkt, die Augen offnet (wofiir, das bleibt kontingent)
oder sie verschliefst. So politisieren und entpolitisieren Theorien. Foucaults Antwort
in diesem Interview weist eine beachtenswerte Fahigkeit zur Reflexion dieser not-
wendigen Verschrankung von einer Theorie des Politischen und einer im wahrsten
Sinne des Wortes politischen Theorie auf. Er formuliert bewusst die passive For-
mulierung: » Wenn es stimmt, dass ...«, und, einschneidender noch: »Sagt man »alles
ist politisch¢, so behauptet man ...«. Foucault markiert den Akt seines Sprechens, er
markiert die ihrerseits notwendig kontingente Ontologisierung der Behauptung
»alles ist politisch«.

Und tatsachlich sind freilich auch die Momente, in denen Kontingenz vernehmbar,
sichtbar, horbar wird, selten. Die Marchart’sche Adelung auch der »geringsten,
bescheidensten und privatesten Handlungen« zu einem genuin politischen Phano-
men lauft auf eine »Hyperpolitisierung« (Derrida) des Sozialen zu. Nicht nur wird
so der fraglos graduelle Unterschied, der zwischen der Wahl meines Internetbrow-
sers und einer politischen Partei besteht, verwischt. Erstens ist nicht jede Kontingenz
vernehmbar. Zweitens fihrt nicht eine jede vernommene Kontingenz zu einem poli-
tischen Konflikt, in dem um Demokratie und Freiheit gestritten wirde. Eine jede
Form der Zuriickweisung von Zumutungen wird in einem solchen, »totalen« Kon-
tingenzdenken unterschiedslos zu einem Akt der Emanzipation stilisiert.

Waihrend aber manche Denkbarkeit dauerhaft ungedacht bleibt, entfacht eine
andere heftigste Diskussionen, soziale Kimpfe gar. Aus der Moglichkeit, tiber das
aktuelle Sein hinauszudenken, wird nur selten eine Frontstellung, in der ein Sollen
gegen dieses Sein ins Feld gefithrt wird. Dies hat auch Auswirkungen auf die Kon-
flikte, die sich an einer jeden Denkbarkeit entspinnen kénnen:2> Manchmal, sehr
selten kommt es zu tiberaus intensiven Konflikten, zur Gewalt. Sie erreichen zum
einen insofern eine andere Intensitit, als sie eine grofSere Anzahl von Menschen
involvieren. Zum anderen ist mit weiteren, heftigeren Konsequenzen zu rechnen,
aus Gegnern werden Feinde.26 Die harmlose Zurechtweisung (zum Beispiel jener,
die nicht in Kontingenzen argumentieren), eine soziale Sanktion weicht echter, phy-
sischer Gewalt.

Indem Marchart das Politische totalisiert, muss er einer »minimalen Politik« das
Wort reden: Weil alles politisch ist, ist auch das Nichtstun Politik, weil alles politisch
ist, ist kindlicher Trotz funktionales Aquivalent zu den Provokationen des Westens
durch Nordkorea. Auch der Protest des Kleinkinds gegen das Fiittern wird zur
widerstindigen Praxis, ja gar »Revolte«.2” Was auf der epistemologischen Ebene
des Politischen begrifflich Sinn macht, ist als politische Intervention, als konkrete

25 Vgl. Marchart 2013, S. 203 ff.

26 Damit reicht das Politische als Konfliktraum mindestens von Mouffes Gegnern bis zu
Schmitts Feindschaften.

27 Foucault 2003, S. 525.

216.73.216:147, am 28.01.2026, 08:14:08. Inhait.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494

»Engagement ist Mangel an Talent« 503

Politik gefahrlich. Marcharts Hyperpolitisierung einer jeden Differenz bewirkt
dadurch das Gegenteil: die Verkennung aller Intensititen, die Gleichsetzung ver-
schiedenster sozialer Praktiken. Die soziale Kritik kann dadurch nicht mehr sinnvoll
Prioritiaten setzen, an wichtigeren gegeniiber weniger wichtigen Druckpunkten
ansetzen. Marxistisch formuliert: Sie kann die Unterscheidung von Haupt- und
Nebenwiderspriichen nicht mehr leisten. Die Folge der Hyperpolitisierung ist ein
vager, im Allgemeinen bleibender Wunsch nach Emanzipation.

4. Theorie machen wie Punk

Bei allen Bekenntnissen — diese jingeren Versuche, aus dem Abstrakten, aus der
Metaphysik des immer auch anders Denkbaren Funken zu schlagen, bleiben mutlos,
sie verweigern sich dem Experiment und freilich auch dem Risiko. Luhmann schrieb
mit Bezug auf die 6kologischen Bewegungen der 1980er Jahre:

»Gegenliber einer Moral, die angstbezogene Unterscheidungen propagiert, haben theoreti-
sche Analysen einen schweren Stand. Angst ist, da sie die UngewifSheit der Sachlage in
GewifSheit der Angst transformiert, ein selbstsicheres Prinzip, das keines theoretischen Fun-
daments bedarf. Sie kann, und zwar mit Recht, die Theorien dem Funktionssystem Wis-
senschaft zurechnen und sie danach unterscheiden, ob sie mit der Angst sympathisieren oder
nicht. Die Beobachtungsposition einer Rhetorik und Moral, die sich auf Angst griindet, hat
in der Nachfolge des alten Apriori der Vernunft eine unanfechtbare Selbstsicherheit. «28
Die systemtheoretische Ausgliederung des Menschen in die Umwelt sondert mit
diesem auch den Affekt aus. Und Luhmann bringt unter der Hand mit der Gegen-
uberstellung von Theorie einerseits und Angst andererseits dann doch wieder einen
Rationalismus (/Philosophismus/Theoretizismus) in Stellung, den viele Systemtheo-
retikerinnen tiberwunden zu haben glauben. Luhmann trennt nicht nur Theorie und
Affekt voneinander, er identifiziert gleichzeitig die griine Protestbewegung, die eine
andere Gesellschaft einfordert, mit dem Affekt und kann dann die Theorie trium-
phal auf die andere Seite stellen. Dass sich in der Denkbarkeit, in der Nicht-Not-
wendigkeit sozialer Verhaltnisse nicht automatisch auch ein Denken gegen die fak-
tischen Krdfteverhiltnisse ablesen ldsst, zeigt sich gerade in der Luhmann’schen
Theorie. Uber sein eigenes Vorgehen schreibt er: »Die funktionale Analyse benutzt
Relationierungen mit dem Ziel, Vorhandenes als kontingent und Verschiedenartiges
als vergleichbar zu erfassen. Sie bezieht Gegebenes, seien es Zustidnde, seien es
Ereignisse, auf Problemgesichtspunkte und sucht verstandlich und nachvollziehbar
zu machen, daf$ das Problem so oder auch anders gelost werden kann«.2?
Luhmanns Systemtheorie kanzelt mit dem Kontingenzbegriff den sozialen Ver-
anderungswillens geradezu ab: »Der vorherrschende Trend soziologischer For-
schung [...] beschrinkt sich darauf, unbehagliche Kausalititen, latente Funktionen
usw. einfach blofSzustellen. Man nennt das >kritisch< oder >progressiv<. Das fiihrt
aber nur zu der Frage, wie denn nun die zu Grunde liegenden Probleme anders gelost

28 Luhmann 2004 [1986], S. 246.
29 Luhmann 1984, S. 83f.

Leviathan, 42. Jg., 4/2014

Erlaubnis ist j

216.73.216:147, am 28.01.2026, 08:14:08. Inhait.
Inbatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494

504 Nicklas Baschek

werden konnen«.3? Luhmann fordert also ein: »Erst mal besser machen«. Das ist
ein immens hoher Anspruch an eine jede Kritik. Man konnte auch sagen: Luhmann
uberfordert die Sozialkritik bewusst mit einem solchen Anspruch. In der System-
theorie wird Kontingenz so in Stellung gebracht, als Kritik der Kritik, als Zersetzung
aller Utopie. Es wiirde gleichzeitig immer alles besser und schlechter, so lautet eines
der spidten, ziemlich ratlosen Statements von Niklas Luhmann in einem Interview.
Kontingenz ist offensichtlich zu wenig. Bereits in der quasi-hegemonialen Behaup-
tung der » Notwendigkeit der Kontingenz« schlummert schlussendlich die radikale
Vereinfachung des »alles ist politisch«.

Hier bediirfte es des Mutes. Mut, die eigene Position zu markieren, fir mehr ein-
zustehen als nur fir ein Denken in Kontingenzen. Mut zur empirischen Konkretion
und damit auch zur Bereitschaft, bestimmte Kausalitiaten, Krafteverhaltnisse, Hier-
archien zu benennen. Das war noch das Programm der Kritischen Theorie erster
Generation bei Horkheimer und Adorno.3! Das Ziel ist eine Theorie, die praktisch
wirksam ist, die konkrete Missstinde benennt.3? Vor allem warnte Adorno (wie
auch Walter Benjamin) stets vor der totalen Kontrolle des Individuums, der Einzel-
nen, des Besonderen durch die verwaltete Welt, das Allgemeine.

Fur eine so gestaltete Verschrankung von Theorie und Praxis kann die System-
theorie Luhmanns ebenso wenig gentigen wie die Marchart’sche Identifikation des
Politischen mit Kontingenz. Dieses Politische ist ohne politischen Gehalt, es ist leer
und unbestimmt.33 Der Postfundamentalismus, zu dem sich auch die Kritische Sys-
temtheorie bekennen konnte, versagt sich eine klare Positionierung, er versucht bei-
des, nicht technokratisch-kiihl zu sein und nicht simplifizierend, kritisch, aber nicht
normativ. Das ist zu wenig, um sich Kritik nennen zu konnen. Denn Kritik muss
sich dem Konkreten widmen, der Bestimmung von Unrecht, der Emporung tiber
bestimmte Krifteverhaltnisse. Emanzipation? Wo und fiir wen?, muss man fragen.
Aber die Abstraktion, fir die das Kontingenzdenken programmatisch steht, bleibt
distanziert, als ob sie aufSerhalb stehen konnte. Dann kann aber nur noch gespro-
chen werden vom »Elend der Welt«, von »dem Menschen« und »dem Leid« oder
»dem Kapitalismus«. Die andere Form der Abstraktion, sie wird auch in den jin-
geren Diskussionen um die Notwendigkeit der Kritik wieder bemiiht,3* iibt sich in
immer neuen Volten, in der »Soziologie der Kritik«, in der »Theorie der Kritik«

30 Ebd., S. 85, Fufinote 109.

31 Es muss hier nicht geklart werden, ob die »Dialektik der Aufklirung« den Glauben an
praktische Wirksamkeit und die Moglichkeit der Verinderung zum Besseren nicht auf-
gegeben hat.

32 Vgl. Horkheimers programmatischen Text »Traditionelle und kritische Theorie«. Die
Pointe dieses Verstandnisses ist es gerade, dass die Theorie immer tber sich selbst hin-
ausweist. Oder anders: dass sie selbst weifs, dass auch die Theorie eine soziale Praxis ist
und damit niemals »neutral«. Theorie, die dies abstreitet, entpolitisiert beziehungsweise
ist nach Horkheimer Ideologie.

33 Vgl. auch Wagner 2014, die in ihrem Text genau fur die Unbestimmtheit der Kritik —
normativ — zu votieren scheint.

34 Vgl. uberblickend tiber jingere Kritikverstandnisse beispielsweise Jaeggi, Welsche 2009;
Brockling 2013.

216.73.216:147, am 28.01.2026, 08:14:08. Inhait.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494

»Engagement ist Mangel an Talent« 505

usw. Positivismus ist wieder Schimpfwort geworden, und doch, Kritische Theorie
zeigt sich nach sozialem Konstruktivismus, Beobachtungs- und Differenzierungs-
theorie (also den drei Sdulen der Luhmann’schen Systemtheorie) so gelautert, so auf
Unangreifbarkeit bedacht, dass sich der kritische Geist vor allem darin zeigen soll,
wie geschickt er alle anderen Kritikverstandnisse als »naiv«, »anachronistisch« oder
gar »alteuropdisch« (Nietzsche und Luhmann) abtun kann. Hartmut Rosa konsta-
tiert schon in einem aktuellen Interview: »Und die zeitgenossischen Nachfolger [der
Kritischen Theorie erster Generation| heute kommen gar nicht mehr zu diesem
Kerngeschift, weil sie nur noch um die Frage der Methode kreisen. Sie klaren muh-
selig, was die Bedingungen der Moglichkeit der Kritik sind«.33

Womoglich ist die eigentliche Lehre des Postfundamentalismus, dass auch die
Kritik ihre eigenen Dekonstruktionen, Relativierungen, Gegenargumente gleich
mitzuliefern hat. Genau hierfiir steht die Idee, in der Kontingenz liefSe sich bereits
die Richtung finden, schon hierin liege der archimedische Punkt der Sozialkritik
begriindet. Schon der Ausweis von Potenzialititen wird zur kritischen Geste
gemacht. Und doch, was Kritik heifSen will, muss bekennen, sich ins Getummel
begeben. Beobachtete Luhmann noch aus sicherer Hohe die verloschenen » Vulkane
des Marxismus«, so soll auch die Kritik im Zeitalter des Postfundamentalismus
lediglich Paradoxien anzeigen, Moglichkeiten eroffnen. Das ist nicht wenig. Aber
ein solches Verstandnis von Kritik kann sich hochstens kritisch nennen in Bezug auf
eine Kritik erster Ordnung, der mit immer wieder besserwissendem (hier: Luh-
mann’schem) Gestus vorgehalten werden kann: Du kannst nicht sehen, was Du
nicht sehen kannst. Eine solche Idee ist eine entkernte, eine formalistische Meta-
Kritik. Sie lasst sich einlullen von der Faszination, dass »die moderne Gesellschaft«
eben doch erstaunlich gut funktioniert. Die Komplexitit wird zum Eigenwert, zum
Fetisch.

Hinter dieser Vorsicht steckt ein Wille zum System, zu den in sich geschlossenen
Groftheorien. Trotz des Einflusses der Differenztheorien, die stets »das Andere«
gegen Systemwillen und Identitatsdenken ins Feld fihren, trotz der Prominenz von
Zizek, von Judith Butler, von Alain Badiou dominiert bei Marchart, Laclau, Mouffe
schlussendlich doch das geschlossene Weltbild. Jede direkte Einmischung in das
Geschehen, in die Praxis stellt dabei ein Risiko dar, jede These konnte in einem
spateren Text beziehungsweise im Systemganzen zum Problem werden. So wird die
Autorin zur Sklavin der eigenen Schopfung. Nichts firrchtet die Kritikerin mehr als
die Gefahr des Widerspruchs. Die Folge ist mal der Verzicht auf Thesen, mal die
Abstraktion. Um Gegenteiliges zu bewerkstelligen, um also eine Kritik — wahrlich
— aus der Mitte heraus vorzubringen, bediirfte es des Geistes — sagen wir — Witt-
gensteins, der sich mit seinem zweiten Hauptwerk Philosophische Untersuchun-
gen radikal gegen seine Theorie der idealen Sprache aus dem ersten Hauptwerk,
dem Tractatus logico-philosophicus, wandte. Darin driickt sich nicht nur der Mut
zur Differenz und zum Dissens mit der » Community « aus, sondern radikaler noch:
der Widerspruch gegeniiber den eigenen Worten und Gedanken, manchmal gar die
Abkehr vom (alten) System. Wirklich kritisch, ja befreiend ware es, flexibel zu blei-

35 Siehe Der Tagesspiegel vom 5. April 2014.

Leviathan, 42. Jg., 4/2014

Erlaubnis ist j

216.73.216:147, am 28.01.2026, 08:14:08. Inhait.
Inbatts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494

506 Nicklas Baschek

ben, ohne Riicksicht auf Vorheriges, auf die eigene Theoriensozialisation. Wir soll-
ten Theorie machen wie Punk.3¢ Aus einem Gefiihl der Aktualitit heraus, auf den
Punkt, ohne Riicksicht. Kritisch ist es, in diesen einen Text einhundert Prozent
Uberzeugung hineinzulegen, aktuell, bewegt, direkt. Und dann zu sehen, wohin
diese einen tragt.

Literatur

Adorno, Theodor W. 2003. Asthetische Theorie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Amstutz, Marc; Fischer-Lescano, Andreas 2013. Kritische Systemtheorie. Zur Evolution einer
normativen Theorie. Bielefeld: transcript.

Bonacker, Thorsten 2000. Die normative Kraft der Kontingenz. Nichtessentialistische Gesell-
schaftskritik nach Weber und Adorno. Frankfurt a. M., New York: Campus.

Brockling, Ulrich 2013. »Der Kopf der Leidenschaft. Soziologie und Kritik«, in Leviathan 41, 2,
S.309-323.

Butler, Judith 1991. Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel 2003. Schriften in vier Banden. Dits et Ecrits I11. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Habermas, Jurgen; Luhmann, Niklas 1971. Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie —
Was leistet die Systemforschung? Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Jaeggi, Rahel; Welsche, Tilo 2009. Was ist Kritik? Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas 1984. Soziale Systeme. Grundrif§ einer allgemeinen Theorie. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Luhmann, Niklas 1997. Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas 2004 [1986]. Okologische Kommunikation. Kann die moderne Gesellschaft
sich auf 6kologische Gefdhrdungen einstellen? Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaf-
ten.

Marchart, Oliver 2010. Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy, Lefort,
Badiou, Laclau und Agamben. Berlin: Suhrkamp.

Marchart, Oliver 2013. Das unmdogliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie der
Gesellschaft. Berlin: Suhrkamp.

Mouffe, Chantal 2007. Uber das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Vogt, Pelter 2011. Kontingenz und Zufall. Eine Ideen- und Begriffsgeschichte. Berlin: Akademie
Verlag.

Wagner, Elke 2005. »Gesellschaftskritik und soziologische Aufklirung. Konvergenzen und
Divergenzen zwischen Adorno und Luhmann«, in Berliner Journal fiir Soziologie 15, 4,
S.37-54.

Wagner, Elke 2014. » Medialitit der Kritik. Die Herausbildung kritischer Sprecher tiber mediale
Unbestimmtheit«, in Leviathan 42, 1, S. 94-114.

36 Diese Formulierung lehnt sich bekanntermafSen an Paul Feyerabends Votum fiir » Wis-
senschaft als Kunst« an.

216.73.216:147, am 28.01.2026, 08:14:08. Inhait.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494

»Engagement ist Mangel an Talent« 507

Zusammenfassung: Dieser Beitrag untersucht, was auf dem Spiel steht, wenn der Satz »alles
ist politisch« hegemonial wird. Genau dies passiert, so wird argumentiert, wenn bereits aus
dem Hinweis auf die Kontingenz sozialer Ordnung(en), Institutionen, Ideen gefolgert wird,
damit verbinde sich bereits eine Kritik beziehungsweise eine emanzipatorische Politisierung.
Anhand der Beispiele der Kritischen Systemtheorie und des Postfundamentalismus wird dies
plausibilisiert und gegen diese Ansitze fiir einen starkeren Kritikbegriff votiert, der die Kon-
kretion anstrebt und so zu Differenzierungen in der Lage ist. Dahinter steht die Auffassung,
dass Politisierung immer auch das Setzen von Prioritdten meinen muss.

Stichworte: Kontingenz, Kausalitit, Systemtheorie, Politisierung, Theorie und Praxis

»Commitment is a lack of talent.« The gutting of critique in critical systems theory
and postfoundationalism

Summary: This article examines the consequences of the statement »everything is political « in
theory and practice. The argument is that this happens when references to the contingency
of social order(s), institutions and ideas are made and the results are connected to criticism
and an emancipatory politicization. By discussing prominent examples of critical systems
theory and postfoundationalism, a stronger conception of critique is proposed, which is con-
cerned with empirical concretion. Politicization is therefore only possible by setting priorities.

Keywords: contingency, causality, systems theory, politicization, theory and practice

Autor

Nicklas Baschek
Diplom-Politikwissenschaftler
Universitit Hamburg

Institut fiir Soziologie

Privat: Neustadtscontrescarpe 54
28199 Bremen

Leviathan, 42. Jg., 4/2014

Erlaubnis ist j

216.73.216:147, am 28.01.2026, 08:14:08.
Inbatts i it, ir o

der ir


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494

