
POSITIONEN, BEGRIFFE, DEBATTEN

Nicklas Baschek

»Engagement ist Mangel an Talent.«1 Zur Entkernung der Kritik in
der Kritischen Systemtheorie und dem Postfundamentalismus

Niklas Luhmann äußerte einmal, wenn er Jürgen Habermas provozieren könne,
dann mit »moralischer Unterkühlung«. Diese Worte sagen einiges aus über die Sys-
temtheorie, über die von ihr vermuteten Gegnerinnen2 und nicht zuletzt auch über
Luhmann selbst. Die Systemtheorie wurde bereits in der ersten, einschneidenden
Debatte mit Jürgen Habermas – aus der diese Bemerkung stammt – zur »Hochform
eines technokratischen Bewusstseins« stilisiert.3 Ihre wichtigste Gegnerin war denn
auch für lange Zeit die Frankfurter Schule, die wiederum bei Luhmann als eine
naive, unterkomplexe Wunschliste für eine bessere Gesellschaft angegriffen wurde.

Seit einiger Zeit hat diese klare Gegenüberstellung an Überzeugungskraft verloren.
Luhmann selbst formulierte mit Giuseppe Tomasi di Lampedusa, man müsse unend-
lich viel ändern, damit alles beim Alten bliebe. Er gab sich Mühe, auf Abstand zur
Kritischen Theorie zu gehen, der Begriff der »Kritik« stand insgesamt bei ihm für
bloßes Wunschdenken. Aber Luhmann ist tot. Auch die Systemtheorie gehört nicht
ihrem Schöpfer. Die alte Entgegensetzung zwischen Kritik (Kritische Theorie) und
Affirmation (Systemtheorie) weicht der Frage, welche Rolle Kritik eigentlich gesell-
schaftlich spielen kann und soll. Es zeigt sich ein Wille, beides zu machen, Kritik
und Systemtheorie. Dieser findet jüngst programmatischen Niederschlag im Sam-
melband Kritische Systemtheorie. Zur Evolution einer normativen Theorie, heraus-
gegeben von Marc Amstutz und Andreas Fischer-Lescano. Er bündelt die jüngeren
Bemühungen um eine dezidiert emanzipatorische Systemtheorie.4 Die Herausgeber
weisen den Weg für dieses Unterfangen, wenn sie schreiben:

»Ziel ist die gesellschaftliche Emanzipation, die Demystifizierung von eingerichteten und
ausgeübten Hegemoniebetrieben in allen Ecken der polykontexturalen Gesellschaft – und
dies mit dem Anspruch, die soziale Responsivität gesellschaftlicher Institutionen herauszu-
bilden. Gegen Tendenzen der Verselbstständigung gesellschaftlicher Institutionen spielt die
Kritische Systemtheorie ihre Passion für Subversion, Abweichung und Variabilität aus. Sie
setzt im inneren Arkanum der Gesellschaft an, um ›echte‹ gesellschaftlich demokratische
Selbstreferenz zu gewährleisten und ›falschen‹ Rechtfertigungszauber zu entlarven.«5

»Kritisch« meint hier also ein Denken und Theoretisieren, das ausdrücklich auf
Emanzipation und Demokratie abzielt. Wenn man dieses Verständnis zweier Theo-
 
1 Adorno 2003, S. 372 f.
2 Aus Gründen der besseren Lesbarkeit verwende ich nur die weibliche Form. Männer sind

dabei stets mitgemeint.
3 Vgl. Habermas, Luhmann 1971, S. 145.
4 Im Folgenden: Amstutz, Fischer-Lescano 2013.
5 Ebd., S. 10.

Leviathan, 42. Jg., 4/2014, S. 494 – 507
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494


riekomplexe untersucht, lässt sich in diesem Versuch der Politisierung der System-
theorie eine allgemeinere Tendenz in der aktuellen Sozialtheorie ablesen: Nunmehr
dienen nicht mehr Begriffe wie »Gerechtigkeit«, »Exklusion« oder »Herrschaft« als
archimedischer Punkt der Sozialkritik, sondern allein: Kontingenz. Dass das Soziale
kontingent sei – also immer auch eine andere Ordnung vorstellbar und die
Geschichte kein deterministischer Gang –, wird zum archimedischen Punkt der Kri-
tik.

Die Notwendigkeit der Kontingenz

»Während Niklas Luhmann es sich in der klimatisierten VIP-Lounge der 27. Beob-
achterebene mit einem Glas Champagner bequem machte und die emanzipatori-
schen Kämpfe geschundener Individuen vernachlässigte, stellt kritische Systemtheo-
rie dies vom Kopf auf die Füße.«6 Wie genau das bewerkstelligt werden soll, werde
ich im Folgenden zeigen.

Entscheidend ist zunächst, dass in obigem Zitat von Fischer-Lescano weniger die
Theorie Luhmanns angesprochen ist als Luhmann selbst. Das bietet den Vorteil, die
Gründe für die Jahrzehnte der quasi hegemonialen Luhmann-Verortungen (kon-
servativ, sozialtechnologisch, kalt) in der Haltung Luhmanns selbst ausmachen zu
können. Luhmann selbst war es, der die Systemtheorie als Gegenpol zur Kritischen
Theorie verstand. Luhmann war der Technokrat, Luhmann war der »Dandy«
(Fischer-Lescano). Die Kälte und das Dandytum erscheinen offensichtlich als
Schwächen, und diese werden an der Haltung des Autors Luhmann festgemacht.
Aber die dagegen positionierte kritische Systemtheorie muss gleichsam angeben
können, an welchem Punkt sie ansetzen kann. Oder vielmehr: wie jene Akzente
gesetzt werden können, die aus der Systemtheorie Kritische Systemtheorie werden
lassen.

Will man die vielgestaltigen Vorschläge im Band Kritische Systemtheorie ordnen,
so verbindet sie die Einschätzung, dass die Systemtheorie deswegen zur emanzipa-
torischen, demokratisierenden Kritik in der Lage sei, weil sie »Theorie der Kontin-
genz« sei. Hierin, in der mit dem Begriff eröffneten Denkbarkeit einer anderen Ord-
nung und in den Kämpfen, die sich darum entzünden, beweise sich der kritische
Geist. Was kontingent ist, kann auch anders sein. Was kontingent ist, ist nicht not-

1.

 
6 Ebd., S. 15.

»Engagement ist Mangel an Talent« 495

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494


wendig so, wie es ist.7 Der Begriff der Kontingenz geht damit in zwei Richtungen
auf Distanz: einerseits zur Kausalität, andererseits zum Zufall. Kontingenz unter-
läuft den Begriff der Kausalität, indem Gesellschaft nicht mehr teleologisch oder
kausal vorgestellt wird; die »bestehenden Verhältnisse« sind aus Sicht einer ortho-
doxen marxistischen Theorie beispielsweise ökonomisch determinierte Verhält-
nisse. Die ökonomischen Prozesse und Bewegungsgesetze des Kapitals formen die
soziale Ordnung, Überbauphänomene wie das Recht, die Politik und die Religion
sind lediglich Ausfluss der determinierenden Basis, der Ökonomie. In dieser Hin-
sicht stellt Marx Hegel vom Kopf auf die Füße: Er lässt das Sein das Bewusstsein
bestimmen. Er entwirft eine eigene große Erzählung über Hegel. Von beiden Weisen
des Determinismus, von idealistischer wie materialistischer Geschichtsphilosophie,
trennt sich der Kontingenzbegriff.

Gleichsam muss Kontingenz mehr meinen als bloße Arbitraritäten, wenn das
Nachdenken über sie gleichsam politische Praxis anleiten will. Diese Kontingenz hat
nichts zu tun mit dem pejorativen Zerrbild von der Postmoderne, in der letztlich
»anything goes« herrscht. Es ist für Luhmann offensichtlich, dass getroffene Ent-
scheidungen und bestehende Strukturen weitere Schritte – in die eingeschlagene
Richtung – wahrscheinlicher machen. Luhmann geht freilich nicht antisoziologisch
von einer vollständigen Offenheit sozialer Verhältnisse aus. Manches ist wahr-
scheinlicher als anderes. Es ist kein Zufall, dass ich in diesem Moment dazu komme,
diesen Satz zu schreiben. Und doch wäre es auch möglich, ihn nicht zu schreiben.
Dies hat Auswirkungen auf die Idee sozialer Transformation: Diese muss vorgestellt
werden als bedingte, stückweise Veränderung.8

In der Systemtheorie Luhmanns ist die Herrschaft der Kontingenz differenzie-
rungstheoretisch ausgearbeitet. Verschiedene Funktionssysteme operieren nach je
eigenen Logiken. Die Wirtschaft folgt offenkundig einer anderen Logik als die Kunst
und als die Politik. Luhmanns Systemtheorie radikalisiert diesen Gedanken im
Begriff der »Autopoiesis«, also der Selbstreproduktion eines jeden Funktionssys-
tems. Sie alleine, die Systeme, sind es, die die Grenze zwischen sich und ihrer Umwelt
in steten Kommunikationen als Sinngrenzen markieren.9 Je eigene Welten stehen
nebeneinander, die Welt der Wirtschaft als Einheit aus Wirtschaftssystem und des-
sen Umwelt neben der Welt der Politik als Einheit aus Politik und Umwelt. In den

 
7 So die Verwendung Niklas Luhmanns, der sich dabei auf Aristoteles bezieht. Vgl. Luh-

mann 1984, S. 47 und 83 ff. Peter Vogt zeigt anschaulich, dass diese – im derzeitigen Den-
ken offensichtlich dominante – Interpretation historisch freilich einigen Veränderungen
unterworfen war. Mal fungierte der Kontingenzbegriff als ein Abkömmling der Möglich-
keitstheorie Aristoteles’, mal wurde Kontingenz gerade als Gegenbegriff zur bloßen
»Möglichkeit«, »possibile« (im Gegensatz zu »contingens«), verstanden. Vgl. Vogt 2011,
S. 44-66. Da Luhmann, Marchart, Mouffe – also die entscheidenden Ideengeber dieses
Textes – eine solche Diskussion um die ideengeschichtlichen Verwerfungen vermissen las-
sen, werde auch ich diese hier nicht leisten. Es wäre aber zukünftig spannend, zu sehen,
wie die historisch sehr verschiedenen Vorstellungen von Kontingenz Rückschlüsse für die
politische Theorie zulassen.

8 Vgl. Marchart 2010, S. 289 ff.
9 Vgl. Luhmann 1984, S. 60 ff.

496 Nicklas Baschek

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494


Umwelten findet die Verschränkung statt: Die Wirtschaft ist Umwelt der Politik –
und umgekehrt. Von einem jeden Standpunkt sieht das zu Betrachtende anders aus.
Auch ohne das systemtheoretische Vokabular ist dieser Sachverhalt recht einleuch-
tend: Ich alleine habe genau diese Erfahrungen in genau dieser Reihenfolge gemacht,
deswegen bleibt trotz aller strukturellen Analogien und der Parallelität vieler Erfah-
rungen mein eigenes Leben letztlich genuin nur meines. Die Singularität des Einzel-
nen (bei Luhmann hieße das: ein psychisches System) ist nicht vollständig aufzulösen
in der totalisierenden Allgemeinheit.10 Ich kann einzig Erklärungen anbieten, meine
Ideen- und Empfindungshaushalte zu übersetzen suchen. Aber Ungleiches lässt sich
vergleichen. Die Luhmann’sche Idee einer funktionalen Analyse setzt in der struk-
turellen Analogie an, die soziale Phänomene daraufhin befragt, welche Funktion sie
gesellschaftlich erfüllen.11 Ein jedes System wird als Problemlösung beschrieben.
Dann kann nach dem jeweiligen Problem gefragt werden. Aber gleichsam bleibt
Raum für Kreativität, weil ein jedes Problem auf unterschiedliche Weisen bearbeitet
und gelöst werden kann.

»Wie bei jeder Methodenwahl, ja bei jeder Epistemologie, gibt es deutliche Affinitäten zu
bestimmten Begriffsdispositionen der Theorie. Hier zielt die Affinität auf Erkenntnisinter-
essen, die mit Begriffen wie Komplexität, Kontingenz, Selektion angezeigt sind. Die funk-
tionale Analyse benutzt Relationierungen mit dem Ziel, Vorhandenes als kontingent und
Verschiedenartiges als vergleichbar zu erfassen.«12

Luhmanns Theorie plausibilisiert anhand des Verhältnisses von einer Beobachterin
erster und einer Beobachterin zweiter Ordnung, wie Kontingenz abstrakt fassbar
wird. Die Beobachterin zweiter Ordnung beobachtet die Beobachterin erster Ord-
nung beim Beobachten – und kann dabei sehen, dass die Beobachtung immer blinde
Flecken hat. Dies lässt Rückschlüsse zu auch auf das eigene Beobachten: Auch die
Beobachterin zweiter Ordnung könnte anders beobachten, eine andere Beobachtung
erster Ordnung in den Blick nehmen. Auch die Beobachtung zweiter Ordnung hat
einen blinden Fleck. Aufklärung ist damit immer nur als relativer Prozess vorstell-
bar, Sehen wird immer nur durch gleichzeitiges Nicht-Sehen möglich, Erkenntnis
durch eine Beschränkung auf Bestimmtes. Entscheidend ist dabei, dass Identität nur
über Differenz möglich ist.13 Das bedeutet, dass eine jede Beobachtung von »etwas«,
von einem Gegenstand, der offenkundig mit ihm selbst identisch sein soll, nur über
die Unterscheidung dieses Gegenstands von anderem möglich ist. Die Beobachterin
erster Ordnung beobachtet zwar jeweilig kontingent, indem sie die Unterscheidung
je anders treffen könnte, diese Kontingenz allerdings wird erst auf der Ebene der
Beobachtung zweiter Ordnung fassbar: »Was Selbstbeschreibungen des Gesell-
schaftssystems angeht, also des Systems, das in sich selbst Beobachtung erster und
Beobachtung zweiter Ordnung ermöglicht, führt der Übergang von der ersten zur

 
10 Offensichtlich ist dies ein Gedanke in großer Nähe zu Adorno. Zu den Parallelen vgl.

Wagner 2005.
11 Luhmann 1984, S. 83 ff.
12 Ebd., S. 83.
13 Ebd., S. 26 f.

»Engagement ist Mangel an Talent« 497

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494


zweiten Ebene dazu, die Realität als kontingent, als auch anders möglich zu
beschreiben«.14

Die Beobachtung erster Ordnung kann noch nicht sehen, dass sie zwingenderweise
»ignorant« sein muss, weil sie jeweilig nur einen Ausschnitt der Welt sehen kann.
Sie muss sich beschränken, sie sieht nicht, was in ihrem Rücken vorgeht. Diese Nai-
vität der Beobachtung erster Ordnung zerfällt, wenn die Beobachterin zweiter Ord-
nung die Beobachtung selbst beobachtet. Die These, soziale Ordnung beziehungs-
weise die Gesellschaft sei kontingent, besagt: Ordnung und Historie sind auch
anders vorstellbar. Keine unumstößlichen, im Stile von Naturgesetzen sich entwi-
ckelnden Kräfte bestimmen die Gesellschaft, zwingen sie in Form. Historisch lassen
sich unterschiedliche Deutungen ausmachen, die als determinierende Letztbegrün-
dungen fungierten: Gott, der König, das Subjekt, die Rasse markierten in je unter-
schiedlichen Epochen solche »unbewegten Beweger«, die die vorfindbare Realität
auf einen letzten Punkt zurückführen sollten. Für Luhmann ist die Moderne der
Eintritt in ein Geschichtsverständnis, in dem Mensch sich der eigenen Ungewissheit
gewiss ist/werden kann. Die Moderne ist das Ende der ontologischen Letztbegrün-
dungen. Geschichte wird gemacht. Und genau deswegen, weil die Verhältnisse eben
auch anders eingerichtet werden könnten, kann gestritten werden. Was kontingent
ist, wehrt sich gegen die Abschließung, die Zementierung, die Ontologisierung. In
dieser Hinsicht kann dem Kontingenzdenken zumindest ein Widerspruch gegen
Biologismus, Determinismus und Fatalismus attestiert werden. Aber ist es mehr?
Mit dieser Hoffnung, mit der Hoffnung auf »Emanzipation« zumindest verbindet
sich »Kritische Systemtheorie«, wie sie Amstutz und Fischer-Lescano skizzieren.
Das Ziel ist eine Politisierung, die einerseits die immense Komplexität der System-
theorie zu nutzen weiß, aber andererseits an der Idee gesellschaftlicher Emanzipa-
tion festhält und über die Luhmann’sche Idee einer soziologischen Aufklärung hin-
ausgeht.

Das Politische und seine Kritik

Zwei Wege sind vorstellbar: Eine jede Kritik, ein jedes normative Urteil muss nicht
nur wohlbegründet sein, jede Kritik muss gleichsam über die eigene Standortab-
hängigkeit Rechenschaft ablegen. Die Kritik muss also selbst erkennen, dass sie
kontingent ist. Sie wäre auch anders möglich, sie ist möglich, nicht notwendig genau
so, wie sie ist. Das ist Luhmanns Anliegen.15 Der andere Weg jedoch, und um diesen
geht es nicht nur im Projekt der Kritischen Systemtheorie, sondern auch in dem, was
jüngst von Oliver Marchart in zwei einflussreichen Veröffentlichungen »Postfun-
damentalismus« genannt wurde, deutet Kontingenz als solche als Hebel der Sozi-
alkritik, als dezidiert politische Begrifflichkeit. Wäre dies richtig, wäre Sozialtheorie
insofern kritisch, als sie die Kontingenz des Sozialen gegenüber Willkür und Deter-

2.

 
14 Luhmann 1997, S. 1122.
15 Vgl. Bonacker 2000. Er versucht, einerseits am Begriff der Sozialkritik festzuhalten,

andererseits jedoch den Begriff der Kontingenz als Antiessentialismus zu entwickeln, um
die Standort- und Zeitabhängigkeit eines jeden (auch kritischen) Urteils zu betonen.

498 Nicklas Baschek

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494


minismus stark macht. Wie zu zeigen sein wird, droht jedoch eine solche »Meta-
physik der Kontingenz« in ihr Gegenteil umzuschlagen: in eine Politik der Entpoli-
tisierung. Und insbesondere Marcharts Einsatz ist kein geringer, seine
Verhandlungen in Die politische Differenz versammeln zunächst einige der ein-
flussreichsten politischen Theoretiker der letzten zwei Jahrzehnte unter dem Schlag-
wort des Postfundamentalismus. 2013 hat er diese Überlegungen mit der Studie Das
unmögliche Objekt fortgesetzt, indem er diesen Blick ergänzt um Kapitel von Durk-
heim über Luhmann und Lyotard bis Adorno.16 Marcharts These ist spätestens mit
diesem Buch aus 2013 so zu interpretieren, dass das eigene Narrativ vom Postfun-
damentalismus all diese Ansätze zu integrieren weiß: und der Aufbruch in ein neues
Verständnis von Gesellschaft, Politischem und Kritik nur mehr in den Theorien
freigeschaufelt werden muss.

In der Figur des Postfundamentalismus wird der Begriff der Kontingenz zu einer
Erkenntnistheorie ausgebaut. Die Blüte verschiedener Ansätze entlang der politi-
schen Differenz von Politischem und Politik liest Marchart als Beleg dafür, dass wir
gar in eine neue Zeit eingetreten seien, in der sich das Selbstverhältnis grundlegend
verändert habe. Deswegen kann er die Moderne in toto auf den Begriff der Kon-
tingenz bringen: »Letztbegründungsphilosophien und -wissenschaften dieser Art
(zum Beispiel von der Art des marxistischen Traditionalismus) gelten heute als aus-
gestorben«.17 An diese steile, wenngleich auch vor allem rhetorisch gesetzte These
schließt Marchart mit den Worten an: »Doch man darf sich nicht täuschen. Der
Fundamentalismus lebt in vielen Ansätzen fort – man denke nur an den Neolibera-
lismus und dessen Behauptung von den unabänderlichen Naturgesetzen des Mark-
tes oder an all die hochsubventionierten Versuche, soziale und psychologische Iden-
titätsmerkmale in den menschlichen Genen auszuspüren«.18

Marchart bringt die »Notwendigkeit der Kontingenz« des Sozialen auf die Formel
»das Politische«. Dieses ist keine empirisch-historische Kategorie, sondern die
Bedingung der Möglichkeit »der Politik«. Das Politische gibt der konkreten, empi-
rischen Politik Raum und Sinn, man könnte auch sagen: Es ist ihr Äther. Während
es in der Politik um die Verwaltung von Kausalitäten und Sachzwängen geht, geht
es im Politischen um die Öffnung, um Möglichkeiten und Denkbarkeiten sozialer
Umgestaltung. Die Ontologie des Politischen (also notwendiger Kontingenz) steht
der »Ontik« der Politik gegenüber – so eine Unterscheidung Mouffes im Anschluss
an Heidegger.19 Interessant bei dieser Perspektivierung ist, wie sich erkenntnistheo-
retische und normative Argumente verschränken: Einerseits markiert der Postfun-
damentalismus die epistemologische Einsicht, dass Erkenntnisse jeweilig konstruiert
werden, dass also die jeweils eingenommene Beobachtungsperspektive auf die
Gesellschaft kontingent ist. Der ökonomistische Determinismus des Marxismus ist
ebenso wie der naturalistische Determinismus der Soziobiologie mit Luhmann

 
16 Vgl. im Folgenden Marchart 2010; Marchart 2013.
17 Marchart 2010, S. 15.
18 Ebd.
19 Vgl. Mouffe 2007, S. 15 ff.

»Engagement ist Mangel an Talent« 499

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494


zementierte Beobachtung erster Ordnung – beide Determinismen können nicht
sehen, dass sie nicht sehen können. Demgegenüber soll (normativ!) die Theoriebil-
dung selbst ihre eigene Beobachtungsabhängigkeit mitdenken – weswegen auch die
Systemtheorie dann bloß einen Beginn neben anderen darstellen kann. Kontingenz
wird einerseits zum ohnehin vorherrschenden Prinzip der Reflexion und anderer-
seits zum ethischen Gebot, zum Einfordern eines allgemeingültigen Pluralismus. Die
Identität einer sozialen Gruppe, ihr Wertekanon ist nur vorstellbar als Ausschluss
von Anderem, von auch Möglichem – Demokratie ist nur zu denken als Grenzzie-
hung gegenüber der Nicht-Demokratie, das System nur im Unterschied zur Umwelt.
Gleichzeitig sind die Differenztheorien Luhmanns und Marcharts auch ein Appell
für die Toleranz gegenüber der Abweichung und gegen die Idee eines universalisti-
schen »zwanglosen Zwangs des besseren Arguments« (Arendt und Habermas).

Ist also Kontingenz allein dadurch politisch, dass sich in ihr – womöglich – der
Wunsch nach Toleranz festmacht? Weil sich Welt auch anders beobachten lässt,
weil Du X anders siehst als ich, gilt es, Toleranz zu üben. So wäre zu hoffen. Wenn
sich die politische Dimension des Kontingenzbegriffs in der Toleranz gegenüber der
Abweichung erschöpfte, bestünde das politische Moment im moralischen Votum
für einen erkenntnistheoretisch flankierten Pluralismus. Chantal Mouffe jedoch
wendet sich in ihrer Studie Über das Politische, die die Marchart’sche Parallelisie-
rung der politischen Differenz mit der Heidegger’schen ontologischen (Sein und
Seiendes) vorwegnimmt, noch dezidiert gegen eine solche Identifikation des Mora-
lischen mit dem Politischen.20 Die Unterscheidung politischer Gegner sei eben nicht
identisch mit der Distinktion von Gut und Böse. Die Moralisierung politischer Aus-
einandersetzung bewirke letztlich das genaue Gegenteil, sie laufe auf eine Totalisie-
rung eigener Perspektiven zurück – der Mächtigere diktiere hinter dem Schutzman-
tel der Forderung nach Toleranz.

Alles ist politisch!

Kontingenz eröffnet einen Spielraum. Kontingenz verdeutlicht, dass anderes denk-
bar wäre. Aber mit dem Bewusstsein der Kontingenz geht auch eine intellektuell-
theoretische Einsicht einher, die das politische Handeln überhaupt erst möglich
macht: Wer beispielsweise glaubte, die Herrschaftsverhältnisse zwischen den
Geschlechtern gestalteten sich so, weil die Natur des Menschen sie genau so
erzwingt, dem bliebe für die politische Umwälzung allerhöchstens noch der Schritt
in die Genetik. Kontingenztheorie kann demgegenüber den Diskurs – beispielsweise
jenen um die Natürlichkeit bestimmter Rollen und Kräfteverhältnisse – als solchen
zu reflektieren versuchen.21 Damit ist aber Kontingenz freilich nicht automatisch
schon politisch. Sie mag verweisen auf das Politische, welches dann steht für die
Kontingenz sozialer Ordnung. Aber diese Aussage ist trivial. Wer für Pluralismus
eintritt, der erkennt die Kontingenz auch eines jeden Urteils (kritisch, konservativ,

3.

 
20 Vgl. ebd., S. 100 ff.
21 Ich denke dabei natürlich zuvorderst an Butler 1991.

500 Nicklas Baschek

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494


liberal usw.) an. Aber ist umgekehrt jede Kontingenz schon eine Öffnung hin zu
einer demokratischen, pluralistischen Gesellschaft? Und ist damit schon ein jeder
Hinweis auf die Kontingenz eines gesellschaftlichen Phänomens – des Kleides in
Rosa, der Debatte um das bedingungslose Grundeinkommen, der Umstellung von
Studiengängen auf Bachelor und Master – eine kritische (emanzipatorische, demo-
kratisierende) Geste?

Nicht jede Kontingenz wirft Fragen zur Gestaltung und Umgestaltung sozialer
Ordnung auf, nicht jede Kontingenz wird problematisch, nicht jede Kontingenz ist
identisch mit politischer Intervention. Es lässt sich lediglich festhalten, dass eine
Demokratie sich als notwendig kontingent denken muss, sie muss also immer offen
bleiben für eine andere Ausgestaltung. Bis hierhin ist einzusehen, dass Kontingenz
als Denkfigur den Raum eröffnen kann, in dem Politisierung betrieben werden kann,
auf dessen Grundlage das faktische, politische Engagement einsetzen kann. Diese
Politisierung jedoch muss dann erst noch in der einen oder anderen Richtung geleis-
tet werden.

Die Kontingenz sozialer Ordnung wird immer dann vernehmbar, wenn sich Dif-
ferenzen, wenn sich Alternativen zeigen, Kritik geübt und gestritten wird darüber,
wie wir leben wollen. Einerseits macht Kontingenz den Konflikt möglich, weil es
denkbar wird, anders zu ordnen. Andererseits macht der Konflikt Kontingenz sicht-
bar, in den Situationen der Spannung tritt die Fragilität sozialer Ordnung in den
Blick – die Fassaden beginnen zu bröckeln.22 Aber gilt dies immer und überall? Ist
bereits der Streit über den nicht beschnittenen Apfelbaum ein Hinweis auf das Poli-
tische? Marchart schreibt: »Eine politische Ontologie hat Auswirkungen auf unsere
Vorstellung noch von den geringsten, bescheidensten und privatesten Handlungen.
Auch sie sind Äußerungsform des Politischen […]«. Weiter: »Deshalb konnte der
Foucault der Genealogie zu Recht sagen: ›alles ist politisch‹, weil alles nämlich von
Macht- und Kräfteverhältnissen durchdrungen ist«.23

Entscheidend ist die Reichweite, die Marchart der politischen Sphäre begrifflich
gönnt: alles ist politisch. Marchart hat Foucault als Gewährsmann. Die Passage, von
der Marchart spricht, zeigt Foucault im Interview, in dem er antwortet auf die Frage,
was das Politische ausmache. Er antwortet:

»Wenn es stimmt, dass die Gesamtheit der Kraftverhältnisse in einer gegebenen Gesellschaft
den Bereich des Politischen konstituiert und dass eine Politik eine mehr oder weniger globale
Strategie ist, die diese Kräfteverhältnisse zu koordinieren und zu finalisieren versucht, dann
kann man, glaube ich, Ihre Fragen auf folgende Weise beantworten: Die Politik ist nicht das,
was elementare und von Natur aus neutrale Beziehungen in letzter Instanz determiniert (oder
überdeterminiert). Jedes Kraftverhältnis impliziert zu jedem Zeitpunkt eine Machtbeziehung
(die gewissermaßen dessen momentaner Querschnitt ist), und jede Machtbeziehung ver-
weist, insofern das ihre Wirkung, aber auch insofern das ihre Bedingung der Möglichkeit
ist, auf ein politisches Feld, dem sie angehört. Sagt man, ›alles ist politisch‹, so behauptet
man damit diese Allgegenwart der Kraftverhältnisse, und dass sie einem politischen Feld
immanent sind; doch erlegt man sich damit die noch kaum umrissene Aufgabe auf, dieses
endlose Durcheinander aufzudröseln.«24

 
22 Vgl. Marchart 2013, S. 31 ff.
23 Ebd., S. 431.
24 Foucault 2003, S. 305.

»Engagement ist Mangel an Talent« 501

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494


Hier kommt der jeweilig politisierende oder durchaus auch umgekehrt entpolitisie-
rende Prozess selbst in den Blick. Auch in der scheinbar wertneutralen Beschreibung
sozialer Realität kommt es zu einer notwendigen Verengung, zu einer Reduktion
von Komplexität, und hierbei spielt auch die politische Theorie eine entscheidende
Rolle, indem sie den Blick lenkt, die Augen öffnet (wofür, das bleibt kontingent)
oder sie verschließt. So politisieren und entpolitisieren Theorien. Foucaults Antwort
in diesem Interview weist eine beachtenswerte Fähigkeit zur Reflexion dieser not-
wendigen Verschränkung von einer Theorie des Politischen und einer im wahrsten
Sinne des Wortes politischen Theorie auf. Er formuliert bewusst die passive For-
mulierung: »Wenn es stimmt, dass ...«, und, einschneidender noch: »Sagt man ›alles
ist politisch‹, so behauptet man ...«. Foucault markiert den Akt seines Sprechens, er
markiert die ihrerseits notwendig kontingente Ontologisierung der Behauptung
»alles ist politisch«.

Und tatsächlich sind freilich auch die Momente, in denen Kontingenz vernehmbar,
sichtbar, hörbar wird, selten. Die Marchart’sche Adelung auch der »geringsten,
bescheidensten und privatesten Handlungen« zu einem genuin politischen Phäno-
men läuft auf eine »Hyperpolitisierung« (Derrida) des Sozialen zu. Nicht nur wird
so der fraglos graduelle Unterschied, der zwischen der Wahl meines Internetbrow-
sers und einer politischen Partei besteht, verwischt. Erstens ist nicht jede Kontingenz
vernehmbar. Zweitens führt nicht eine jede vernommene Kontingenz zu einem poli-
tischen Konflikt, in dem um Demokratie und Freiheit gestritten würde. Eine jede
Form der Zurückweisung von Zumutungen wird in einem solchen, »totalen« Kon-
tingenzdenken unterschiedslos zu einem Akt der Emanzipation stilisiert.

Während aber manche Denkbarkeit dauerhaft ungedacht bleibt, entfacht eine
andere heftigste Diskussionen, soziale Kämpfe gar. Aus der Möglichkeit, über das
aktuelle Sein hinauszudenken, wird nur selten eine Frontstellung, in der ein Sollen
gegen dieses Sein ins Feld geführt wird. Dies hat auch Auswirkungen auf die Kon-
flikte, die sich an einer jeden Denkbarkeit entspinnen können:25 Manchmal, sehr
selten kommt es zu überaus intensiven Konflikten, zur Gewalt. Sie erreichen zum
einen insofern eine andere Intensität, als sie eine größere Anzahl von Menschen
involvieren. Zum anderen ist mit weiteren, heftigeren Konsequenzen zu rechnen,
aus Gegnern werden Feinde.26 Die harmlose Zurechtweisung (zum Beispiel jener,
die nicht in Kontingenzen argumentieren), eine soziale Sanktion weicht echter, phy-
sischer Gewalt.

Indem Marchart das Politische totalisiert, muss er einer »minimalen Politik« das
Wort reden: Weil alles politisch ist, ist auch das Nichtstun Politik, weil alles politisch
ist, ist kindlicher Trotz funktionales Äquivalent zu den Provokationen des Westens
durch Nordkorea. Auch der Protest des Kleinkinds gegen das Füttern wird zur
widerständigen Praxis, ja gar »Revolte«.27 Was auf der epistemologischen Ebene
des Politischen begrifflich Sinn macht, ist als politische Intervention, als konkrete
 
25 Vgl. Marchart 2013, S. 203 ff.
26 Damit reicht das Politische als Konfliktraum mindestens von Mouffes Gegnern bis zu

Schmitts Feindschaften.
27 Foucault 2003, S. 525.

502 Nicklas Baschek

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494


Politik gefährlich. Marcharts Hyperpolitisierung einer jeden Differenz bewirkt
dadurch das Gegenteil: die Verkennung aller Intensitäten, die Gleichsetzung ver-
schiedenster sozialer Praktiken. Die soziale Kritik kann dadurch nicht mehr sinnvoll
Prioritäten setzen, an wichtigeren gegenüber weniger wichtigen Druckpunkten
ansetzen. Marxistisch formuliert: Sie kann die Unterscheidung von Haupt- und
Nebenwidersprüchen nicht mehr leisten. Die Folge der Hyperpolitisierung ist ein
vager, im Allgemeinen bleibender Wunsch nach Emanzipation.

Theorie machen wie Punk

Bei allen Bekenntnissen – diese jüngeren Versuche, aus dem Abstrakten, aus der
Metaphysik des immer auch anders Denkbaren Funken zu schlagen, bleiben mutlos,
sie verweigern sich dem Experiment und freilich auch dem Risiko. Luhmann schrieb
mit Bezug auf die ökologischen Bewegungen der 1980er Jahre:

»Gegenüber einer Moral, die angstbezogene Unterscheidungen propagiert, haben theoreti-
sche Analysen einen schweren Stand. Angst ist, da sie die Ungewißheit der Sachlage in
Gewißheit der Angst transformiert, ein selbstsicheres Prinzip, das keines theoretischen Fun-
daments bedarf. Sie kann, und zwar mit Recht, die Theorien dem Funktionssystem Wis-
senschaft zurechnen und sie danach unterscheiden, ob sie mit der Angst sympathisieren oder
nicht. Die Beobachtungsposition einer Rhetorik und Moral, die sich auf Angst gründet, hat
in der Nachfolge des alten Apriori der Vernunft eine unanfechtbare Selbstsicherheit.«28

Die systemtheoretische Ausgliederung des Menschen in die Umwelt sondert mit
diesem auch den Affekt aus. Und Luhmann bringt unter der Hand mit der Gegen-
überstellung von Theorie einerseits und Angst andererseits dann doch wieder einen
Rationalismus (/Philosophismus/Theoretizismus) in Stellung, den viele Systemtheo-
retikerinnen überwunden zu haben glauben. Luhmann trennt nicht nur Theorie und
Affekt voneinander, er identifiziert gleichzeitig die grüne Protestbewegung, die eine
andere Gesellschaft einfordert, mit dem Affekt und kann dann die Theorie trium-
phal auf die andere Seite stellen. Dass sich in der Denkbarkeit, in der Nicht-Not-
wendigkeit sozialer Verhältnisse nicht automatisch auch ein Denken gegen die fak-
tischen Kräfteverhältnisse ablesen lässt, zeigt sich gerade in der Luhmann’schen
Theorie. Über sein eigenes Vorgehen schreibt er: »Die funktionale Analyse benutzt
Relationierungen mit dem Ziel, Vorhandenes als kontingent und Verschiedenartiges
als vergleichbar zu erfassen. Sie bezieht Gegebenes, seien es Zustände, seien es
Ereignisse, auf Problemgesichtspunkte und sucht verständlich und nachvollziehbar
zu machen, daß das Problem so oder auch anders gelöst werden kann«.29

Luhmanns Systemtheorie kanzelt mit dem Kontingenzbegriff den sozialen Ver-
änderungswillens geradezu ab: »Der vorherrschende Trend soziologischer For-
schung […] beschränkt sich darauf, unbehagliche Kausalitäten, latente Funktionen
usw. einfach bloßzustellen. Man nennt das ›kritisch‹ oder ›progressiv‹. Das führt
aber nur zu der Frage, wie denn nun die zu Grunde liegenden Probleme anders gelöst

4.

 
28 Luhmann 2004 [1986], S. 246.
29 Luhmann 1984, S. 83 f.

»Engagement ist Mangel an Talent« 503

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494


werden können«.30 Luhmann fordert also ein: »Erst mal besser machen«. Das ist
ein immens hoher Anspruch an eine jede Kritik. Man könnte auch sagen: Luhmann
überfordert die Sozialkritik bewusst mit einem solchen Anspruch. In der System-
theorie wird Kontingenz so in Stellung gebracht, als Kritik der Kritik, als Zersetzung
aller Utopie. Es würde gleichzeitig immer alles besser und schlechter, so lautet eines
der späten, ziemlich ratlosen Statements von Niklas Luhmann in einem Interview.
Kontingenz ist offensichtlich zu wenig. Bereits in der quasi-hegemonialen Behaup-
tung der »Notwendigkeit der Kontingenz« schlummert schlussendlich die radikale
Vereinfachung des »alles ist politisch«.

Hier bedürfte es des Mutes. Mut, die eigene Position zu markieren, für mehr ein-
zustehen als nur für ein Denken in Kontingenzen. Mut zur empirischen Konkretion
und damit auch zur Bereitschaft, bestimmte Kausalitäten, Kräfteverhältnisse, Hier-
archien zu benennen. Das war noch das Programm der Kritischen Theorie erster
Generation bei Horkheimer und Adorno.31 Das Ziel ist eine Theorie, die praktisch
wirksam ist, die konkrete Missstände benennt.32 Vor allem warnte Adorno (wie
auch Walter Benjamin) stets vor der totalen Kontrolle des Individuums, der Einzel-
nen, des Besonderen durch die verwaltete Welt, das Allgemeine.

Für eine so gestaltete Verschränkung von Theorie und Praxis kann die System-
theorie Luhmanns ebenso wenig genügen wie die Marchart’sche Identifikation des
Politischen mit Kontingenz. Dieses Politische ist ohne politischen Gehalt, es ist leer
und unbestimmt.33 Der Postfundamentalismus, zu dem sich auch die Kritische Sys-
temtheorie bekennen könnte, versagt sich eine klare Positionierung, er versucht bei-
des, nicht technokratisch-kühl zu sein und nicht simplifizierend, kritisch, aber nicht
normativ. Das ist zu wenig, um sich Kritik nennen zu können. Denn Kritik muss
sich dem Konkreten widmen, der Bestimmung von Unrecht, der Empörung über
bestimmte Kräfteverhältnisse. Emanzipation? Wo und für wen?, muss man fragen.
Aber die Abstraktion, für die das Kontingenzdenken programmatisch steht, bleibt
distanziert, als ob sie außerhalb stehen könnte. Dann kann aber nur noch gespro-
chen werden vom »Elend der Welt«, von »dem Menschen« und »dem Leid« oder
»dem Kapitalismus«. Die andere Form der Abstraktion, sie wird auch in den jün-
geren Diskussionen um die Notwendigkeit der Kritik wieder bemüht,34 übt sich in
immer neuen Volten, in der »Soziologie der Kritik«, in der »Theorie der Kritik«
 
30 Ebd., S. 85, Fußnote 109.
31 Es muss hier nicht geklärt werden, ob die »Dialektik der Aufklärung« den Glauben an

praktische Wirksamkeit und die Möglichkeit der Veränderung zum Besseren nicht auf-
gegeben hat.

32 Vgl. Horkheimers programmatischen Text »Traditionelle und kritische Theorie«. Die
Pointe dieses Verständnisses ist es gerade, dass die Theorie immer über sich selbst hin-
ausweist. Oder anders: dass sie selbst weiß, dass auch die Theorie eine soziale Praxis ist
und damit niemals »neutral«. Theorie, die dies abstreitet, entpolitisiert beziehungsweise
ist nach Horkheimer Ideologie.

33 Vgl. auch Wagner 2014, die in ihrem Text genau für die Unbestimmtheit der Kritik –
normativ – zu votieren scheint.

34 Vgl. überblickend über jüngere Kritikverständnisse beispielsweise Jaeggi, Welsche 2009;
Bröckling 2013.

504 Nicklas Baschek

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494


usw. Positivismus ist wieder Schimpfwort geworden, und doch, Kritische Theorie
zeigt sich nach sozialem Konstruktivismus, Beobachtungs- und Differenzierungs-
theorie (also den drei Säulen der Luhmann’schen Systemtheorie) so geläutert, so auf
Unangreifbarkeit bedacht, dass sich der kritische Geist vor allem darin zeigen soll,
wie geschickt er alle anderen Kritikverständnisse als »naiv«, »anachronistisch« oder
gar »alteuropäisch« (Nietzsche und Luhmann) abtun kann. Hartmut Rosa konsta-
tiert schön in einem aktuellen Interview: »Und die zeitgenössischen Nachfolger [der
Kritischen Theorie erster Generation] heute kommen gar nicht mehr zu diesem
Kerngeschäft, weil sie nur noch um die Frage der Methode kreisen. Sie klären müh-
selig, was die Bedingungen der Möglichkeit der Kritik sind«.35

Womöglich ist die eigentliche Lehre des Postfundamentalismus, dass auch die
Kritik ihre eigenen Dekonstruktionen, Relativierungen, Gegenargumente gleich
mitzuliefern hat. Genau hierfür steht die Idee, in der Kontingenz ließe sich bereits
die Richtung finden, schon hierin liege der archimedische Punkt der Sozialkritik
begründet. Schon der Ausweis von Potenzialitäten wird zur kritischen Geste
gemacht. Und doch, was Kritik heißen will, muss bekennen, sich ins Getümmel
begeben. Beobachtete Luhmann noch aus sicherer Höhe die verloschenen »Vulkane
des Marxismus«, so soll auch die Kritik im Zeitalter des Postfundamentalismus
lediglich Paradoxien anzeigen, Möglichkeiten eröffnen. Das ist nicht wenig. Aber
ein solches Verständnis von Kritik kann sich höchstens kritisch nennen in Bezug auf
eine Kritik erster Ordnung, der mit immer wieder besserwissendem (hier: Luh-
mann’schem) Gestus vorgehalten werden kann: Du kannst nicht sehen, was Du
nicht sehen kannst. Eine solche Idee ist eine entkernte, eine formalistische Meta-
Kritik. Sie lässt sich einlullen von der Faszination, dass »die moderne Gesellschaft«
eben doch erstaunlich gut funktioniert. Die Komplexität wird zum Eigenwert, zum
Fetisch.

Hinter dieser Vorsicht steckt ein Wille zum System, zu den in sich geschlossenen
Großtheorien. Trotz des Einflusses der Differenztheorien, die stets »das Andere«
gegen Systemwillen und Identitätsdenken ins Feld führen, trotz der Prominenz von
Žižek, von Judith Butler, von Alain Badiou dominiert bei Marchart, Laclau, Mouffe
schlussendlich doch das geschlossene Weltbild. Jede direkte Einmischung in das
Geschehen, in die Praxis stellt dabei ein Risiko dar, jede These könnte in einem
späteren Text beziehungsweise im Systemganzen zum Problem werden. So wird die
Autorin zur Sklavin der eigenen Schöpfung. Nichts fürchtet die Kritikerin mehr als
die Gefahr des Widerspruchs. Die Folge ist mal der Verzicht auf Thesen, mal die
Abstraktion. Um Gegenteiliges zu bewerkstelligen, um also eine Kritik – wahrlich
– aus der Mitte heraus vorzubringen, bedürfte es des Geistes – sagen wir – Witt-
gensteins, der sich mit seinem zweiten Hauptwerk Philosophische Untersuchun-
gen radikal gegen seine Theorie der idealen Sprache aus dem ersten Hauptwerk,
dem Tractatus logico-philosophicus, wandte. Darin drückt sich nicht nur der Mut
zur Differenz und zum Dissens mit der »Community« aus, sondern radikaler noch:
der Widerspruch gegenüber den eigenen Worten und Gedanken, manchmal gar die
Abkehr vom (alten) System. Wirklich kritisch, ja befreiend wäre es, flexibel zu blei-

 
35 Siehe Der Tagesspiegel vom 5. April 2014.

»Engagement ist Mangel an Talent« 505

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494


ben, ohne Rücksicht auf Vorheriges, auf die eigene Theoriensozialisation. Wir soll-
ten Theorie machen wie Punk.36 Aus einem Gefühl der Aktualität heraus, auf den
Punkt, ohne Rücksicht. Kritisch ist es, in diesen einen Text einhundert Prozent
Überzeugung hineinzulegen, aktuell, bewegt, direkt. Und dann zu sehen, wohin
diese einen trägt.

Literatur

Adorno, Theodor W. 2003. Ästhetische Theorie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Amstutz, Marc; Fischer-Lescano, Andreas 2013. Kritische Systemtheorie. Zur Evolution einer

normativen Theorie. Bielefeld: transcript.
Bonacker, Thorsten 2000. Die normative Kraft der Kontingenz. Nichtessentialistische Gesell-

schaftskritik nach Weber und Adorno. Frankfurt a. M., New York: Campus.
Bröckling, Ulrich 2013. »Der Kopf der Leidenschaft. Soziologie und Kritik«, in Leviathan 41, 2,

S. 309-323.
Butler, Judith 1991. Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Foucault, Michel 2003. Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits III. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Habermas, Jürgen; Luhmann, Niklas 1971. Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie –

Was leistet die Systemforschung? Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Jaeggi, Rahel; Welsche, Tilo 2009. Was ist Kritik? Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Luhmann, Niklas 1984. Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie. Frankfurt a. M.:

Suhrkamp.
Luhmann, Niklas 1997. Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Luhmann, Niklas 2004 [1986]. Ökologische Kommunikation. Kann die moderne Gesellschaft

sich auf ökologische Gefährdungen einstellen? Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaf-
ten.

Marchart, Oliver 2010. Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy, Lefort,
Badiou, Laclau und Agamben. Berlin: Suhrkamp.

Marchart, Oliver 2013. Das unmögliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie der
Gesellschaft. Berlin: Suhrkamp.

Mouffe, Chantal 2007. Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Vogt, Peter 2011. Kontingenz und Zufall. Eine Ideen- und Begriffsgeschichte. Berlin: Akademie
Verlag.

Wagner, Elke 2005. »Gesellschaftskritik und soziologische Aufklärung. Konvergenzen und
Divergenzen zwischen Adorno und Luhmann«, in Berliner Journal für Soziologie 15, 4,
S. 37-54.

Wagner, Elke 2014. »Medialität der Kritik. Die Herausbildung kritischer Sprecher über mediale
Unbestimmtheit«, in Leviathan 42, 1, S. 94-114.

 
36 Diese Formulierung lehnt sich bekanntermaßen an Paul Feyerabends Votum für »Wis-

senschaft als Kunst« an.

506 Nicklas Baschek

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494


Zusammenfassung: Dieser Beitrag untersucht, was auf dem Spiel steht, wenn der Satz »alles
ist politisch« hegemonial wird. Genau dies passiert, so wird argumentiert, wenn bereits aus
dem Hinweis auf die Kontingenz sozialer Ordnung(en), Institutionen, Ideen gefolgert wird,
damit verbinde sich bereits eine Kritik beziehungsweise eine emanzipatorische Politisierung.
Anhand der Beispiele der Kritischen Systemtheorie und des Postfundamentalismus wird dies
plausibilisiert und gegen diese Ansätze für einen stärkeren Kritikbegriff votiert, der die Kon-
kretion anstrebt und so zu Differenzierungen in der Lage ist. Dahinter steht die Auffassung,
dass Politisierung immer auch das Setzen von Prioritäten meinen muss.

Stichworte: Kontingenz, Kausalität, Systemtheorie, Politisierung, Theorie und Praxis

»Commitment is a lack of talent.« The gutting of critique in critical systems theory
and postfoundationalism

Summary: This article examines the consequences of the statement »everything is political« in
theory and practice. The argument is that this happens when references to the contingency
of social order(s), institutions and ideas are made and the results are connected to criticism
and an emancipatory politicization. By discussing prominent examples of critical systems
theory and postfoundationalism, a stronger conception of critique is proposed, which is con-
cerned with empirical concretion. Politicization is therefore only possible by setting priorities.

Keywords: contingency, causality, systems theory, politicization, theory and practice

Autor

Nicklas Baschek
Diplom-Politikwissenschaftler
Universität Hamburg
Institut für Soziologie
Privat: Neustadtscontrescarpe 54
28199 Bremen

»Engagement ist Mangel an Talent« 507

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:14:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-494

