Schriftlichkeit und die Agentialitat der Schrift.
Eine Einleitung

Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

Die Bedeutung der Schriftlichkeit verindert sich rasant, indem der Gebrauch
der Schrift interaktiver wird und selbstverstindlich, geradezu zwingend
in multimodale Kommunikationsformen eingebunden ist. Weiter zeigt die
gegenwirtige Schriftkultur, dass die Praxis des Schreibens und des Lesens
maschinell bedingt ist. Schlieflich wird fraglich, ob die Hauptbedeutung von
Schrift tatsichlich die eines graphischen Aquivalentes menschlicher Rede
ist: Genetischer Code, Notenschrift, Programmcode und weiter gefasste
Schriftbegrifte, die jede Art der >Graphie« miteinschliefRen, erinnern daran,
dass Schriftlichkeit nicht immer auf Miindlichkeit bezogen sein muss. Dieser
dreifache Befund bildete den Ausgangspunkt, noch einmal zu fragen, wer
schreibt und wer liest?

Die beiden Fragen stehen am Ausgang unserer Uberlegungen zu einer
Theorie der Schriftlichkeit, die auch nicht-menschliche Agentialitit mitein-
beziehen moéchte. Welche Handlungsangebote enthalten die die Schriftlich-
keit konstituierenden Objekte im Sinne des Affordanz-Denkens?' Bereits die
Sprache selbst lieRe sich aus dieser heteronomen Perspektive betrachten, so-
bald man mit Ferdinand de Saussure, der Sprache primar miindlich begriff,
zwischen der individuellen Aussage (parole) und dem allgemeinen Sprachsys-
tem unterscheidet, das die Aussage erméglicht (langue).* Mit dem Ubergang

1 James Gibson: The Theory of Affordances. In: Robert Shaw / John Bransford (Hg.): Per-
ceiving, Acting and Knowing. Toward an Ecological Psychology. Hillsdale N.J.: Lawrence Erl-
baum Associates 1977, 67—82.

2 Ferdinand de Saussure: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft. Hg. von Charles
Bally und Albert Sechehaye. Ubers. von Herman Lommel. Berlin: de Gruyter 21967 [zu-
erstauf Franzosisch1916],17f.—Schon Schleiermacher—obgleich an der Autonomie des
Schriftstellers festhaltend —war der Uberzeugung gewesen, dass Schreibende auch ein
»Organ der Sprache«seien, vgl. Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: Vorlesungen zur

~am 0:08:11.


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

zur Schrift wird die Heteronomie verschirft, denn, wie Walter Ong bemerkt
hat, ist die Schrift anders als die Rede ein kiinstliches Medium, das die Spra-
che einer erlernbaren Technik unterwirft.?

Jeder Gebrauch von Schrift geschieht unter Voraussetzungen, die man nur
bedingt kontrollieren kann. Das beginnt mit den Schreibwerkzeugen. Von Ge-
org Christoph Lichtenbergs Reflexion des Schreibprozesses ausgehend, kon-
statiert Martin Stingelin eine »Abhingigkeit des Schreibenden von der Mate-
rialitit, der Willigkeit oder dem Eigensinn seines Schreibgerits«.* Dieser sei
deshalb abhingig, weil ihn das Schreibgerit von der »anstrengenden Kérper-
lichkeit des Schreibakts«<® entbinde oder ihn darauf zuriickwerfe. Der iiber
»das Gelingen und die isthetische Qualitit« entscheidende Teil der »poeti-
schen Autonomie« sei damit »an das Schreibwerkzeug abgetreten«.® So plau-
sibel die These klingt, so schwer wird sie jedoch nachzuweisen sein. Es sei
denn, man bleibt auf der expliziten Ebene und zeigt, wie einige Autorinnen
und Autoren die materiellen Bedingungen ihres Schreibens reflektieren oder
metaphorisch miinzen.

Die materielle Ebene betrifft nicht nur die Schreibwerkzeuge. Die antike
Buchrolle ist eng mit der Entstehung des nur noch schriftbasierten Epos ver-
bunden, insofern seit dem dritten vorchristlichen Jahrhundert »dichterische
Werke von Anfang an auf den Umfang von 1000 bis 2000 Versen konzipiert«
wurden mit der Folge, dass lingere Epen aus »mehreren Biichern dieses Um-
fangs verfasst«’ waren. Die Einfithrung von Spatien und Gliederungszeichen

im frithen Mittelalter erlaubte das stille und einsame Schreiben und Lesen.®

Hermeneutik und Kritik. Hg. von Wolfgang Virmond. Berlin: de Gruyter 2012, 50, 54, 76,
170, 242.

3 Walter J. Ong: Oralitit und Literalitit. Die Technologisierung des Wortes. Ubers. von Wolf-
gang Schémel. Wiesbaden: Springer 22016 [zuerst auf Englisch 1982].

4 Martin Stingelin: UNSER SCHREIBZEUG ARBEITET MIT AN UNSEREN GEDANKEN. Die
poetologische Reflexion der Schreibwerkzeuge bei Georg Christoph Lichtenberg und
Friedrich Nietzsche. In: Sandro Zanetti (Hg.): Schreiben als Kulturtechnik. Grundlagentex-
te. Berlin: Suhrkamp 22015, 83-104, hier: 294.

5 Ebd., 293f.

Ebd., 293.

7 Christine Luz: Die Buchrolle und weitere Lesemedien in der Antike. In: Ursula Rau-
tenberg / Ute Schneider (Hg.): Lesen. Ein interdisziplindres Handbuch. Berlin: de Gruyter
2016, 259278, hier: 268.

8 Vgl. Paul Saenger: Space Between Words: The Origins of Silent Reading. Stanford: Stanford
University Press 1997.

~am 0:08:11.


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schriftlichkeit und die Agentialitat der Schrift. Eine Einleitung

Wer einer anderen Person dagegen diktiert, schreibt nicht allein, sondern un-
ter Kontrolle von Dritten und nicht mehr fiir sich bzw. privat.

Neben der Materialititsforschung hat die Literatur- und Buchsoziologie
die Abhingigkeit des Schreibens, Verbreitens und Lesens von dufleren Fak-
toren untersucht. Infrastrukturen und Institutionen der Produktion, Distri-
bution und Rezeption haben eine eigene Agentialitit, und ein Buch hitte
wihrend der Handpressenzeit ohne die Kooperation von Papiermiihlen, Dru-
ckereien und Verlagen nicht erscheinen kénnen. Der den Roman hervorbrin-
gende’ und nationale Lesegemeinschaften stiftende’® Buchdruck verinderte
nicht erst mit dem spit, d.h. um 1800 entstehenden Urheberrecht, sondern
bereits sehr frith die Konzeption menschlicher Autorschaft. Das lasst sich an
der Geographie zeigen, die im Zuge der Kolonialisierung Amerikas einsetzte
und vom Buchdruck angetrieben wurde. Die Beschreibung der Erde sei nicht
mehr durch den menschlichen Maf3stab erfolgt, so der Medienhistoriker Mi-
chael Giesecke. In der oralen Kultur sei es der leibhaftige Mensch gewesen,
der die Glaubwiirdigkeit des Wissens garantiert habe. Mit dem Druck habe
sich das gedndert, der Beschreiber nimmt sozusagen die Position eines nicht-
menschlichen Akteurs ein:

»Der glaubwiirdige Beobachter und wahre Beschreiber der Neuzeit ist liber-
haupt kein Mensch aus Fleisch und Blut. Er ist ein ideales Konstrukt, seine
Informationsgewinnung und -darstellung ein abstraktes, technisches Ver-
fahren, ein Modell oder eben, wie es die Kartographen nennen, eine Pro-
jektion.«"

Neben der materiellen, sozialen und institutionellen Heteronomie kommt mit
der Digitalisierung eine maschinelle Abhingigkeit der Schriftlichkeit hinzu.
Henning Lobin bezeichnet als die erste Triebkraft der digitalen Kultur die Au-
tomatisierung, die schon in den 1930er Jahren durch Alan Turing vorgedacht

9 Vgl. z.B. Walter Benjamin: Der Erzdhler. Betrachtungen zum Werk Nikolai Lesskows
[1936]. In: Ders.: Erzihlen. Schriften zur Theorie der Narration und zur literarischen Prosa.
Hg. von Alexander Honold. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2007, 103—128, hier:107: »Die
Ausbreitung des Romans wird erst mit Erfindung der Buchdruckerkunst méglich.«

10  Benedict Anderson: Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nation-
alism. London: Verso 1983.

11 Michael Giesecke: Von den Mythen der Buchkultur zu den Visionen der Informationsgesell-
schaft. Trendforschungen zur kulturellen Mediendkologie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002,
134.

~am 0:08:11.


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

worden war und in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts immer gegenwir-
tiger wurde. Gemeint ist die Ubertragung von Rechenprozessen, die mensch-
lich nicht zu bewiltigen sind, an Maschinen. Mit der Erfindung des Personal-
computers und den ersten Textverarbeitungsprogrammen erreichte diese Au-
tomatisierung auch die Schriftlichkeit. Lobin nennt als Folge dieser Automa-
tisierung die Hybriditat der Schriftlichkeit. Lesen und Schreiben im digitalen
Raum werden massiv unterstiitzt durch die Rechenleistung von Computern
und Algorithmen. Texte entstehen schon lange mithilfe der Autokorrektur,
der Umwandlung von Sonderzeichen, der automatischen Erzeugung von Re-
gistern und Inhaltsverzeichnissen. Die »Automatisierung des Schreibens«**
schreitet voran, indem wir beim Schreiben Vorschlige vom Programm erhal-
ten, was wir und wie wir schreiben sollen. Auf der Basis neuronaler Netzwer-
ke werden uns redaktionelle Arbeiten wie das Lektorat abgenommen, oder
aber wir iiberantworten kritische Praktiken wie das interlinguale Uberset-
zen Computerprogrammen. Die Kommunikationsformen der sozialen Medi-
en charakterisieren sich durch eine »Auslagerung der Zeichenproduktion und
-verteilung auf softwarebasierte Aktanten« mit der Folge, dass die Nutzer »die
Genese der Zeichen und die Verteilung der Informationen [...] weitgehend den
Textautomatismen der Plattform«"™ iiberlassen. Eisenlauer spricht von einer
»Verlagerung der Erstellung und Verteilung von Zeichen, nimlich weg vom
menschlichen Agens und hin zu den komplexen Textautomatismen der je-
weiligen Plattform«** und konstatiert gar fiir das soziale Netzwerk Facebook
eine binire Konditionierung der Nutzer durch die Software.”” Gemeint ist
damit der dauernde Zwang, entscheiden zu miissen, ob man verdffentliche
oder nicht.

Die Frage, »Was liegt daran, wer spricht?«16 (und ihre Ubersetzung in den
Bereich des Schriftlichen »Was liegt daran, wer schreibt?«), gewinnt eine neue
Bedeutung, seitdem sie von nicht-menschlicher Seite gestellt wird. Wer oder
was schreibt, wenn Textgeneratoren wie GPT-3 oder Ubersetzungsmaschinen

12 Henning Lobin: Engelbarts Traum. Wie der Computer uns Lesen und Schreiben abnimmt.
Frankfurt a.M.: Campus 2014, bes. 131-141.

13 Volker Eisenlauer: Facebook als multimodaler digitaler Gesamttext. In: Nina-Maria
Klug / Hartmut Stockl (Hg.): Handbuch Sprache im multimodalen Kontext. Berlin: de Gru-
yter 2016, 437—454, hier: 450.

14 Ebd., 451.

15 Ebd.

16 Michel Foucault: Was ist ein Autor? (Vortrag) [1969]. In: Ders.: Schriften zur Literatur.
Ubers. von Hermann Kocyba. Frankfurt a.M: Suhrkamp 2003, 234-270, hier: 234.

~am 0:08:11.


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schriftlichkeit und die Agentialitat der Schrift. Eine Einleitung

wie DeepL Texte erzeugen? Solche Aktanten schreiben ohne Autorschaft und
ohne Schreibszenen," allein durch eine spezifisch nicht-menschliche Agen-
tialitit.

Wie lasst sich eine solche Agentialitit verstehen, die das Primat menschli-
cher Intentionalitit ginzlich unterlauft?*® Mit Bruno Latour lieRe sich formu-
lieren, Agentialitit bedeute »einen-Unterschied-Machen«*® - situativ, perfor-
mativ, nicht-intentional. Zudem ist mit ihr nicht eine Fihigkeit, die Aktanten
anhaftet, gemeint, sondern der Umstand, dass etwas von Aktanten durchge-
spielt (enacted) wird.?° Agentialitit im Bereich der Schriftlichkeit erschépft
sich durch ihre Zeichenhaftigkeit keinesfalls im Zirkulieren und Vermitteln
von Informationen.

Schriftlichkeit markiert einen Unterschied zu Schrift und Schreiben
und ist vielleicht die Differenzierung, das Unterscheidende schlechthin,
das Schreiben, Schrift und Text vorausgeht, nachfolgt und durchkreuzt. Zu
{iberlegen wire, ob man Schriftlichkeit nicht prozessual denken miisse,*
weil sie gerade nicht den Anfang des Schreibens (als Akt oder Ereignis) oder
den Endpunkt der Schrift (als Produkt) betrifft, sondern das Dazwischen,
das kollektive Interagieren nicht-menschlicher und menschlicher Aktanten.

Die Relation von Schreiben, Schrift und Textproduktion mit nicht-
menschlichen Aktivititen, Aktanten und Agentialititen lidt dazu ein, auch
schrift-theoretische Positionen neu zu lesen und zu reflektieren. Der Ein-
bruch der Materialitit in diese Theorien bestimmt das neue Verhiltnis zur
Schriftlichkeit. Was mit dem Begriff der Schriftlichkeit allerdings gemeint
ist, bedarf weiterer Klirung.

17 Vgl. Rudiger Campe: Die Schreibszene. Schreiben. In: K. Ludwig Pfeiffer / Hans Ulrich
Gumbrecht (Hg.): Paradoxien, Dissonanzen, Zusammenbriiche. Situationen offener Episte-
mologie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, 759-772 und Martin Stingelin (Hg.): »Mir ekelt
vor diesem tintenklecksenden Sikulum«. Schreibszenen im Zeitalter der Manuskripte. Miin-
chen: Wilhelm Fink 2004.

18 Sean Bowden: Human and Nonhuman Agency in Deleuze. In:Jon Roffe / Han-
nah Stark: Deleuze and the Non/Human. Hampshire: Palgrave Macmillan 2015, 60-80,
hier: 60.

19 Bruno Latour: Eine neue Soziologie fiir eine neue Cesellschaft. Einfiihrung in die Akteur-
Netzwerk-Theorie. Ubers. von Gustav RoRler. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2010, 123.

20  Karen Barad: Meeting the Universe Halfway: Quantum Physics and the Entanglement of Mat-
ter and Meaning. Durham / London: Duke UP 2007, 214.

21 Helmut Gliick: Schrift und Schriftlichkeit: Eine sprach- und kulturwissenschaftliche Studie.
Stuttgart: Metzler 1987, 87.

~am 0:08:11.


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

Schrift, Schreiben und Text werden sprachhistorisch, medienarchiolo-
gisch und literaturtheoretisch stets in Opposition zu Stimme oder Bild defi-
niert. Miindlichkeit und Bildlichkeit bilden die bekannten Pole der Schriftlich-
keit. Doch, wie Friedrich Kittler konstatiert, kann »[d]ie Reflexion der Eigen-
tiimlichkeit von Schriftlichkeit [...] nicht beim Konstatieren von Unterschie-
den enden, die an sich die Schriftlichkeit von der Miindlichkeit trennen.«**

1. Aktivitat

Was ist also das Eigentiimliche der Schriftlichkeit? Zerlegt man das Wort
»Schriftlichkeit« in seine Einzelteile, so wird ein ontologisches Problem sicht-
bar: Schrift wird mittels »-lich« adjektiviert, was die Zugehérigkeit zu Schrift
ausdriickt. Das Adjektiv »schriftlich« wiederum wird durch das Zustand,
Beschaffenheit oder Eigenschaft ausdriickende Suffix »-keit« substantiviert.
Schriftlichkeit sei der Zustand der Schrift, das Schriftlich-Sein.

Die Doppelbewegung von Adjektivierung und Re-Substantivierung be-
inhaltet etwas Prozesshaftes, das sich im Schreibakt selbst ausdriickt, aber
eben auch ohne Subjekt dem Schriftlichen zukommt.

Roland Barthes nihert sich der Schriftlichkeit in seinem Text Variations
sur Pécriture unter dem ersten Kapitel Illusions mit der Opposition »oral/écrit,
iibersetzt mit miindlich/schriftlich. Auch er betont den ontologischen Unter-
schied. Menschen bedienen sich zweier Sprachen, und das Wechseln zwi-
schen miindlicher und schriftlicher Sprache bedeutet ein Mehr an Uberset-
zungsarbeit, um zwischen den Registern zu wechseln und auf beiden Klavia-
turen spielen zu konnen.

In S/Z wiederum klingt Schriftlichkeit im Begriff le scriptible, der im Eng-
lischen mit the writerly und im Deutschen mit das Schreibbare tibersetzt wird,
an:?3 »Das Schreibbare, das ist das Romaneske ohne den Roman, die Poesie
ohne das Gedicht, der Essay ohne die Darlegung, das Schreiben ohne den Stil,
die Produktion ohne das Produkt, die Strukturierung ohne die Struktur«** —
mit einem Wort: Schriftlichkeit. Im Text iiber Cy Twombly, dem bekannten

22 Friedrich A. Kittler: Baggersee. Friihe Schriften aus dem Nachlass. Miinchen: Wilhelm Fink
2015, 167.

23 Roland Barthes: S/Z. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987, 8.

24 Ebd.,o9.



https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schriftlichkeit und die Agentialitat der Schrift. Eine Einleitung

»Kritzelkiinstler«, schreibt Barthes von der »Materie des Strichs«*> und quer
zu den Uberlegungen zur Agentialitit der Schreibwerkzeuge: »Man kénn-
te denken, dass man, um den Stift zu sagen, stark, intensiv, schwarz, dick
Nachdruck auf ihn legen muss.«<*® Dieses gestische Zum-Ausdruck-Bringen
der Materialitit der Schreibwerkzeuge verweist auf Schriftlichkeit, das heif3t
auf das, was nachtriglich als Schrift oder Nicht-Schrift identifiziert werden
kann: auf den Prozess. Die Materialitit bestimmt den ersten Begriff des Un-
tertitels: Aktivitit. Jacques Derrida bemerkt, dass »Akt, Aktualitit, Aktivitit
[..] untrennbar vom Wert Gegenwirtigkeit [sind]«.?”

Die Frage nach der Aktivitit und ihrer Wirkung auf Gegenwirtigkeit bzw.
Prisenz spielt eine spezifische Rolle beziiglich dessen, was Schriftlichkeit zwi-
schen Schreiben und Lesen meint.

Aktualitit erinnert dabei an Aristoteles’ Begriff von »Potenzialitit«: Ein
Schiffbauer hat auch schlafend noch das Potenzial, Schiffe zu bauen. Gra-
ham Harman, im Sinne der Object-Oriented Ontology, sieht im Begriff der
Potenz (Potenzialitit) eigentlich den Begriff der Aktualitit: »Where I differ
from Aristotle is in thinking that potential is better thought of as actuality
that is hidden; it is just not exerting that actuality fully on other things at
the moment. Things are actual, even if they are not fully expressed.«*® Die
Schriftlichkeit, in diesem Sinne, bezeichnet die Aktualitit der Schrift, und
damit einen Prisenzeffekt, der als Aktivitit der Schriftlichkeit zu verstehen
sei.

2. Agentialitat

Die Aktivitit der Schriftlichkeit beinhaltet eine Phasenverschiebung vom
Schriftlich-Sein zum Schriftlich-Werden, wie es in den Bemerkungen Roland
Barthes’ zu Cy Twombly anklingt. Dieses Werden des Schriftlichen, noch
nicht der Schrift, markiert auch, was Kittler wiederum die Beriicksichtigung

25  Roland Barthes: Cy Twombly. Berlin: Merve 1983, 68.

26 Ebd, 67.

27 Jacques Derrida: Dissemination. Hg. von Peter Engelmann. Ubers. von Hans-Dieter Gon-
dek. Wien: Passagen 1995, 239.

28  Graham Harman: What Objects Mean for Architecture. In:Joseph Bedford (Hg.): Is
there an Object-Oriented Architecture? Engaging Graham Harman. London |/ New
York: Bloomsbury Academic 2020, 18.

~am 0:08:11.


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

der Korrigierbarkeit und nicht der Lesbarkeit nennt.?® Zu fragen ist, ob
Schriftlichkeit bereits lesbar oder vorerst nur korrigierbar ist und ob nicht
eine Korrigierbarkeit die Lesbarkeit beinhaltet? Korrigierbar ist, was im
Prozess ist.

Das daraus resultierende Zusammenspiel von Aktivitit und Agentialitit
— den zweiten Begriff des Untertitels des vorliegenden Bandes — beschiftigt
auch Italo Calvino, wenn er fragt: »Wie gelangt man zur beschriebenen Sei-
te?« Und weiter: »Auf welchen Wegen verwandeln sich die Seele und die Ge-
schichte, die Gesellschaft oder das Unbewusste in eine Aneinanderreihung
schwarzer Zeilen auf einem weifien Blatt?«*°

Die Reisemetaphorik, mithin die nomadische Perspektive auf ein Ankom-
men, einem bestimmten Weg folgend, verdichtet die prozessontologische
Vermutung im Begriff Schriftlichkeit. Das Schriftlich-Werden und wer oder
was daran beteiligt ist, verdichtet sich nicht nur zu einer poetologischen
Frage des Wer schreibt? und Wer liest? In Calvinos nomadischer Metaphoro-
logie erscheint wiederum Derridas Suche nach einer »metaphonetischlen]«,
»nicht-linguistisch[en]«, »a-logisch[en] Lithographie«, sprich eine »Schrift-
Landschaft«,?! die es zu durchqueren gilt.

Ein Brief oder eine Postkarte materialisiert diese Nomadologie der
Schriftlichkeit. Fiir Jacques Lacan ist gewiss, »dass ein Brief stets am Schi-
ckungsort ankommt«,>* auch dann noch, wenn sie nicht ankommt. Denn in
diesem Fall ist das Nicht-Ankommen das eigentliche, unbewusste Ziel der
Sendung gewesen. Dieses Bereits-Angekommen-Sein des Briefs oder der
Postkarte bezeichnet die Struktur des Unbewussten, die nicht so sehr etwas
Geschriebenes als ein »Diagramme« bezeichnet.>® Fiir Lacan schreibt sich
das Reale, wird das Reale geschrieben.3* Dem Brief/der Postkarte ist folglich
eine Materialitit gegeben, die das Geschriebene an den Ort seiner Zustellung
liefert. Aber was ist mit gestohlenen, zerstorten oder falsch bzw. nicht adres-

29  Kittler: Baggersee, 168.

30 ltalo Calvino: Kybernetik und Gespenster. Uberlegungen zu Literatur und Gesellschaft.
Ubers. von Susanne Schoop. Miinchen / Wien: Carl Hanser 1984, 16.

31 Jacques Derrida: Die Schrift und die Differenz. Ubers. von Rodolphe Gasché. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1976, 317.

32 Jacques Lacan: Das Seminar (iber»Der gestohlene Brief«. In: Ders.: Schriften I. Vollstan-
diger Text. Ubers. von Hans-Dieter Gondek. Wien: Turian + Kant 2019, 12-76, hier: 49.

33 Michael Lewis: Derrida and Lacan. Another Writing. Edinburgh: Edinburgh UP 2008, 203.

34 Ebd.

~am 0:08:11.


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schriftlichkeit und die Agentialitat der Schrift. Eine Einleitung

sierten Briefen, fragt Derrida?®® Die Materialitit des Briefes/der Postkarte,
mithin die Materialitit des Geschriebenen/des Zeichens stellt das Diktum
Lacans in Frage: Der Brief/die Postkarte, die Derrida konzipiert, ist »both
irretrievable and destructible; both inconsequential and able to be written
by its receiver« und damit nicht determiniert durch die Adressierung.3® Fiir
Derrida muss es eine Moglichkeit des Nicht-Ankommens geben. Die Karte,
mithin das Geschriebene als Nachricht, muss eine Chance, auch eine Wahl
haben, nicht anzukommen, vom Namen des Senders oder des Empfingers
nicht determiniert zu sein.

Dabei unterscheiden sich, wie Bernhard Siegert im Anschluss an Derrida
konstatiert, Brief und Postkarte in ihrer Medialitit: Wiahrend der Brief ver-
schlossen ist, ist das Geschriebene bei der Postkarte allen sichtbar. Die Post-
karte ist das Ende vom Brief*” und macht die Kryptografie erst notwendig.?8
Die Individualitit und die geheime Botschaft, mithin die romantische Lie-
besbekundung, enden mit standardisierten, vorgedruckten Postkarten, die
handschriftlich nur noch Datum, Ort und Unterschrift angeben diirfen.?®
Das Schreiben wird iiberfliissig.*® Die Postkarte globalisiert, weil sie normiert
und entsubjektiviert, weil sie nicht mehr Ausdruck einer geheimen, intimen
Beziehung zwischen Sender und Empfinger ist. »Der Horizont, auf den die
Briefe — in ihrer Selbstreferenz sich ausléschend und zugleich multiplizierend
— unauthaltsam zutreiben, ist das Ende der Schriftlichkeit selber.«*!

Dieses vermeintliche Ende der Schriftlichkeit wird von On Kawara im
Dazwischen von Schreiben des Realen, das Reale Schreiben und Auflésung
von individueller Artikulation mittels Schreiben performiert. Seine Postkar-
ten weisen eine formale und figurale Schriftlichkeit auf. Der bildende Kiinst-
ler, der sich mit der Zeit beschiftigt, bezieht sich immer wieder auf Schrift
oder Schreiben: Seine Date Paintings geben das Datum eines Tages wieder.
In den Serien I READ, I WENT, I MET (ab 1966) materialisiert On Kawara

35  Derrida: Dissemination, 472.

36  Vgl. David Willis: Post/Card/Match/Book/Envois/Derrida. In: SubStance 13.2, 43 (1984),
19-38, hier: 21.

37 Bernhard Siegert: Relais. Geschicke der Literatur als Epoche der Post 1751-1913. Ber-
lin: Brinkmann & Bose 1993, 159.

38  Ebd., 164f.
39  Ebd.,171.
40  Ebd.

41 Siegert: Relais, 273.

~am 0:08:11.


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

Calvinos Frage. In I WENT markiert er mit roter Tusche auf Stadtplinen sei-
nen tiglichen Weg. Es wire eine mdogliche Antwort auf Calvinos Frage. Tom
McCarthy widmet sich dem Schreiben On Kawaras in Bezug auf Michel de
Certeaus Schreibsysteme und nimmt ihn gerade unter dem Aspekt als Erzih-
ler seiner Eigenzeit ernst: »Wer aber ist es, der da schreibt?«, fragt sich auch
McCarthy und betont, dass On Kawara selten schreibt, eher stempelt oder
schreiben lisst, wie in den Arbeiten I GOT UP AT (1968-1979) und I AM STILL
ALIVE (1970-1979). On Kawara versendet jeden Tag Postkarten, aber keine
handschriftlichen Grufkarten, sondern gestempelte oder gedruckte Marker
seiner Existenz mit den Worten I GOT UP AT. Das Medium Telegramm wie-
derum nutzt der Kiinstler fiir die Botschaft ] AM STILL ALIVE, dessen Schrei-
bung er in Auftrag gibt, wie es bei einem Telegramm iiblich ist.

Fiir McCarthy gibt es eine Verbindung zwischen den Arbeiten On Kawa-
ras und der Poetologie Mallarmés. Mallarmé, wie McCarthy schreibt, ist der
»Pionier des unbedruckten Raums«, »Verkiinder des Endes der Erzihlung«
oder Verkiinder »ihrer Umarbeitung und Umbildung im Zusammenhang des
einen, immer im Werden begriffenen, immer kommenden Projekts, das Mall-
armé schlicht und ergreifend >das Buch« nennen wiirde.«** On Kawara dik-
tiert ein dhnliches Buch, das auch das Buch dieses individuellen Subjekts ge-
nannt werden konnte: eine Art Tagebuch, das aber durch andere Aktanten
geschrieben wird.

3. Aktanten

Dieser Umweg tiber On Kawara und Mallarmé verschaltet das Schreiben mit
dem Leben und implementiert der Schriftlichkeit damit eine vitalistische
bzw. animistische Dimension, die auch im New Materialism virulent ist und
Kritik anzieht.** Aber Schrift ist nicht einfach >beseelt« und deswegen dann
Schriftlichkeit. Vielmehr geht es um die Dynamik von Gegenwirtigkeit,
Aktivitit, Agentialitit und nicht-menschlichen wie menschlichen Aktanten

42 Tom McCarthy: 18 teilweise verbundene Gedanken iiber Michel de Certeau, On Kawara,
Fliegenfischen und diverse andere Dinge. In: Ders.: Schreibmaschinen, Bomben, Quallen.
Essays. Ubers. von Uwe Hebekus. Ziirich: Diaphanes 2019, 247-262, hier: 256.

43 Katharina Hoppe / Thomas Lemke: Vitaler Materialismus: Jane Bennett und die Leben-
digkeit der Dinge. In: Dies.: Neue Materialismen zur Einfiihrung. Hamburg: Junius 2021,
41-58.

~am 0:08:11.


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schriftlichkeit und die Agentialitat der Schrift. Eine Einleitung

— dem dritten Begrift des Untertitels —, die das Geschriebene aktualisieren
und damit in einen Prozess des Werdens iibertragen und sichtbar machen.

Natiirlich hingt dieses Schriftlich-Werden davon ab, dass »erst das Vokal-
alphabet [...] den Sprachfluss aufschreibbar [macht]«.** Und deshalb ist der
Diskurs, den dieser Band zu erdffnen versucht, in gewisser Weise abhingig
von der Genealogie des griechischen Alphabets und eurozentrisch. Gleichzei-
tig ost sich der Begriff Schriftlichkeit aber von dieser Herkunft, insofern das
Prozessuale jeder Schrift bestimmt sei.

Schriftlichkeit steht damit nicht nur im Bereich einer Prozessontologie,
also in einem Zwischenreich nach dem Schreibakt und vor dem Schriftstiick,
sondern auch medientheoretisch in dem Dazwischen von Rauschen und Si-
gnal. Wihrend das Signal das erkennbare und entzifferbare Zeichen darstellt,
auch wenn es als Code chiffriert wurde, bildet das Rauschen den Hintergrund
fiir das Zeichen, wie das weif3e Blatt Papier den Hintergrund fiir den gedruck-
ten Text darstellt. Auf Sendung sein, gesendet werden — die Bedingungen
des Mediozins* beschreiben einen Zustand, in dem Schriftlichkeit erst sei-
ne Wirkmacht zu entfalten scheint.

Welche Rolle spielen fiir das Verstindnis von Schriftlichkeit Diskontinui-
titen? Gehoren Pausen, Unterbrechungen, Leerstellen zu ihr? Oder meint
Schriftlichkeit nur das Positiv, nicht das Negativ des Schreibens?

Was bleibt, ist zu sagen, was Schriftlichkeit nicht ist: Schriftlichkeit meint
nicht (nur) schriftliche Kommunikation. Zudem gibt es die Schriftlichkeit als
Kollektivsingular nicht, da Schriftlichkeit immer schon mehr als einen vorerst
unbestimmten Akteur, also einen Aktanten, aufweist. Vielleicht ist es sogar
produktiv, von Schriftlichkeiten zu sprechen?

Als positive Bestimmung konnte gelten: Weil »Schrift fixiert [...], aber [...]
gleichzeitig ungeahnte Potenziale anderer Fixierungen [er6ffnet]«,*® bezeich-
net Schriftlichkeit diesen Eréffnungsprozess. Damit ist auch der Eigensinn
von Geschriebenem benannt, der in dem Begriff Schriftlichkeit einen opera-
tiven Bezug erfihrt.

44  WolfgangErnst/ Friedrich Kittler: Editorial. In: Dies. (Hg.): Die Geburt des Vokalalphabets
aus dem Geiste der Poesie. Schrift, Zahl und Ton im Medienverbund. Miinchen: Wilhelm Fink
2006, 9-14, hier: 11.

45 Vgl Lorenz Engel / Bernhard Siegert: Zeitschrift fiir Medien- und Kulturwissenschaft. Focus
Mediocene. Hamburg: Felix Meiner Verlag, Issue 9/1 2018.

46 K. Ludwig Pfeiffer: Schrift — Geschichten, Typologien, Theorien. In: Hans Ulrich Gum-
brecht / K. Ludwig Pfeiffer (Hg.): Schrift. Miinchen: Wilhelm Fink 1993, 9—20, hier: 12.

~am 0:08:11.


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

Und wenn schon Friedrich Schlegel in einem Athendums-Fragment
schreibt: »Ehe nicht die Philosophen Grammatiker, oder die Grammatiker
Philosophen werden, wird die Grammatik nicht, was sie bei den Alten war,
eine pragmatische Wissenschaft und ein Teil der Logik, noch tiberhaupt
eine Wissenschaft werden.«*” Hat sich dieses Diktum nicht mit Derridas
Grammatologie erfiillt? Oder gilt viel eher: »Man braucht das Schreiben/Man
muss es schreiben (Il faut lécrire).«*8

An anderer Stelle schreibt Derrida: »Freilich ist die grammatische Wis-
senschaft nicht die Dialektik.«*’ Und hat nicht Derrida selbst, Schlegel ernst
nehmend, versucht, Grammatiker zu werden? Ist seine Grammatologie nicht
der Versuch, eine grammatische Wissenschaft zu konstituieren, eine Wissen-
schaft von der geschriebenen Schrift?>°

4. Grammatologie

Das Jahr 1967 war fur die Schriftlichkeit das Entscheidungsjahr. Mit dem Er-
scheinen von De la grammatologie beginnen wir, schreibt Catherine Malabou,
»following Derrida, to sread otherwises, to >write otherwise<; we speak only of
writing. Writing is in the air; it is, so to speak, >Iair du temps«.”

Bereits fiinfzehn Jahre zuvor hatte der Altorientalist Ignace J. Gelb den
Begriff >Grammatologie« im Untertitel seines Buches A Study of Writing be-
nutzt (A Study of writing. The foundations of grammatology, 1952). Was ist aber
eine Grammatologie? Eine Wissenschaft der Schrift und des Schreibens? Ma-
labou analysiert drei grammatologische Achsen: Schreiben und Schrift als
archi-écriture,>* Schreiben und Schrift in der konventionalisierten, geliufigen

47  Friedrich Schlegel: Fragmente (»Athenaeum«-Fragmente). In: Ders.: »Athenaeum«-
Fragmente und andere friihromantische Schriften. Stuttgart: Reclam 2018, 75-173,

hier: 88.
48  Derrida: Dissemination, 313.
49  Ebd., 184.

50 Catherine Malabou: The End of Writing? Grammatology and Plasticity [iibers. von Ann-
jeanette Wiese]. In: The European Legacy 12.4 (2007), 431—441, hier: 431.

51 Ebd., 436.

52 Zum Begriff der Ur-Schrift vgl. Jacques Derrida: SCRIBBLE. Macht/Schreiben. In: Wil-
liam Warburton: Versuch iiber die Hieroglyphen der Agypter. Ubers. von Johann Christian
Schmidt. Hg. von Peter Krumme. Frankfurta.M.: Ullstein 1980, VII-LV, hier: XVII: »Stets
gibt es ein Ubergewicht an Schrift, und nur indem man ihr (noch) etwas hinzufiigt,
kann man sie analysieren (diese oder jene Kraft von ihr abtrennen). Eben dies bedeu-

~am 0:08:11.


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schriftlichkeit und die Agentialitat der Schrift. Eine Einleitung

Alltagsbedeutung und Schreiben und Schrift als dominante Denkfigur.>® Was
ist passiert, dass Schreiben und Schrift zur dominanten Denkfigur gewor-
den ist? Malabou konstatiert: »Writing mixes itself with the circulation of
meaning, including and foremost the meaning of the concept of writing.«**
Schreiben und Schrift sind allgegenwirtig und in allen Disziplinen des Wis-
sens viral. Malabou aber sieht darin gleichsam das Ende der Geschichte der
Grammatologie, genau in dem Moment, in dem sie als Leitwissenschaft ei-
gentlich entstehen sollte — und das aus zwei Griinden: erstens, weil unter dem
Label der sWissenschaft von der Schrift« nur »histories of writing, concerning

55 zu finden sind, wie etwa

its appearance, its genesis, its transformations«
André Leroi-Gourhans La geste et la parole, dessen erster Band Technique et lan-
gage 1964 und dessen zweiter La mémoire et les rhythmes 1965 erschienen. Auch
die Arbeiten von Eric A. Havelocks, zum Beispiel The Alphabetization of Homer.
Communication Arts in the Ancient World (1978), oder Walter Ongs Orality and lit-
eracy. The Technologizing of the Word (1982) sowie Jack Goodys The Logic of Writing
and the Organisation of Society (1986) lassen sich als historische Grammatologien
verstehen. Niemals, so Malabou, beschiftigen sie sich mit dem ontologischen
Status von Schrift, mithin mit dem, was in diesem Band Schriftlichkeit ge-
nannt wird, »its essence [...] [,] its status as an object.«56

Gegenentwiirfe zur historischen Grammatologie gibt es im 20. Jahrhun-
dert dagegen vonseiten der Kunst. Der Dichter Gustav Sj6berg erkennt eine
dhnliche Situation der Schrift und verhandelt in seinem Buch naturphilologie
alternative Konzepte. So konstatiert Sjoberg, dass Pier Paolo Pasolini erkannt
habe, »dass die modernen apparaturen der schrift die trennung des >volks«
von den >biirgern< und die der >stimme« von der schrift herbeigefithrt und
reguliert haben.«%7

Die Denkfigur »Schrift und Schriftlichkeit< wird politisch und als Hoch-
kultur angesehen, die wiederum nur von »sprechenden kérpern« unterlaufen

werden kann, »von einem tun also, dem soziale und kulturelle differenzen,

tet Ur-Schrift: nicht eine allererste Schrift als Gegenstand einer Archdologie, sondern
stets schon eine Schrift unter Schriften, und auf gleicher Hohe.«
53  Malabou: The End, 435.

54  Ebd.
55  Ebd., 431.
56  Ebd.

57  Gustav Sjoberg: zu der bliihenden allmaterie. iiber die natur der poesie. Berlin: Matthes &
Seitz 2020, 97.

~am 0:08:11.


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

anthropologische wandlungen eingeschrieben sind.«*® Auch fiir Sjéberg ist
»die funktion der schrift in den heutigen kapitalistischen gesellschaftens, die
»phonetische transkription des lautes, ein »universelles gesetz«,”® das es zu
kritisieren gilt. So sind das Schreiben und die Schrift und ihre Schriftlichkeit
nicht nur wissenschaftlich historisiert, sondern auch kapitalistisch kommo-
difiziert. Reaktionen darauf gibt es vonseiten der Kunst, wie zum Beispiel
durch das leere Manifest von Emilio Prini 1971. In der Hochphase der franzo-
sischen Kritik an Philologie und Hermeneutik, am Werkbegriftf und der Funk-
tion des Autors, prangert auch Emilio Villa die »versteinerung der schrift zum
werk«®® an. Ebenso wie bei On Kawara korreliert die kiinstlerische Ausein-
andersetzung mit Schrift hier mit der Entstehung der Grammatologie.

Sjoberg leitet aus diesem Befund eine Politik der Schriftlosigkeit ab, die
nicht ethnozentrisch, nicht kolonial und nicht paternalistisch sein soll®* —
eine Utopie, die nur mit dem Ende der Grammatologie erreichbar scheint.

Und fiir Malabou stellt Derridas De la grammatologie das Ende der Schrift
und des Schreibens als Denkfigur dar. Sie nennt diese Denkfigur »motor
scheme«.%? Sie erklart:

»By >motor schemes, | mean an encounter of a pure image, that is, of a con-
cept—here arche-writing, or difference —with an existent real, given to intu-
ition — here the fecundity of the graphicsign in the form of a code, program
or inscription. Constituted in this way, the motor scheme is a kind of tool ca-
pable of appropriating the largest quantity of energy and information from
the text of an epoch.«®3

Das mag kontraintuitiv erscheinen, aber Malabou entdeckt eine Ausdehnung
(keine Aufwertung) des Schriftbegriffs durch Kybernetik, Linguistik, Struktu-
ralismus, Genetik und In‘formationstechnologien.64 So erfiillt sich, was Schle-
gel gefordert hatte: Philosoph:innen werden »grammatologue[s]«, wie Derri-
da sie nennen wiirde.

58  Ebd.

59 Ebd.,98.

60 Ebd., 118.

61  Ebd., 99.

62  Malabou: The End, 436.
63  Ebd., 437.

64 Ebd., 436 und 437.

~am 0:08:11.


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schriftlichkeit und die Agentialitat der Schrift. Eine Einleitung

In der vertrauten Differenz von Schriftlichkeit und Miindlichkeit bzw.
Bildlichkeit sowie unter Beriicksichtigung, dass, wenn von Schriftlichkeit ge-
sprochen wird, zuerst das westliche, von den alten Griechen abstammen-
de Vokalalphabet bezeichnet wird, dem wiederum die Differenz von Aéyog,
vy und ypadr eingeschrieben ist, erscheint Schriftlichkeit nicht als das ge-
geniiber dem sogenannten Phonologozentrismus westlicher Philosophie Ver-
dringte, sondern im Gegenteil als der Motor eines grande divide, einer Tren-
nung des Menschen und seiner Vorstellungskraft und Denkfihigkeit von den
nicht-menschlichen Entititen.

David Abram erklirt, dass das phonetische Alphabet — die Schrift — das
Denken und Wahrnehmen des Menschen von seiner Umwelt entkoppelt.®®
Der Blick wendet sich (ab): Die Schreibende blickt auf das Geschriebene. »Die-
se Beziehung zwischen Schreibendem und geschriebenem Text brachte ein
vollig neues Reflexionsvermogen hervor.«*® Dieses Reflexionsvermdgen spielt
sich aber nur noch zwischen dem Ich und der Schrift ab, verbleibt im Me-
dium, also in einer Verweisstruktur auf das »grofie Aulen, die Natur bzw.
alles Nicht-Menschliche und Nicht-Geschriebene. Der Begriff >Schrift« andert
sich, denn er bezeichnet nicht mehr nur die Technik zur Notation miindli-
cher Rede, auch nicht mehr einfache Transkription, Ubersetzung und Uber-
tragung.®” Damit geht Abram iiber die Opposition bei Roland Barthes hinaus:
Es gibt keinen Wechsel zwischen miindlicher und schriftlicher Verwendung
der Sprache, Sprache ist immer schon schriftlich. Eine These, die so auch bei
Derrida zu finden ist.®8

Der erste, der diese Verinderung feststellt und anwendet, ist Sokrates.
Wie Abram in Bezug auf die Arbeiten Eric A. Havelocks darstellt, besteht die
»einfachste Form« der sokratischen Dialektik darin, »einen Redner aufzufor-

69

dern, das soeben Gesagte zu erliutern«® — warum? —: »um die mimetischen

65  David Abram: Im Bann der sinnlichen Natur. Die Kunst der Wahrnehmung und die mehr-als-
menschliche Welt. Ubers. von Matthias Fersterer und Jochen Schilk. Klein Jasedow: thin-
kOya 2012, 118.

66 Ebd., 124.

67  Malabou: The End, 433: »Writing<can no longer simply designate the technique of the
notation of speech. It can no longer be understood only in its scommonc« or »vulgar«
sense of simple transcription. A distinction needs to be made, then, between snarrow«
andenlarged<meanings of writing.«

68  Vgl. Catherine Malabou: Plasticity at the Dusk of Writing. Dialectic, Destruction, Decon-
struction. Ubers. von Carolyn Shread. New York: Columbia UP 2010, 12.

69  Abram:Im Bann, 125.

~am 0:08:11.


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

Gedankenmuster der oralen Kultur zu durchbrechen.«’® Was unter Mnemo-
technik subsumiert werden kann, sind in der oralen Kultur vorgefertigte Re-
dewendungen, die jeweils zum passenden Thema aus dem Gedichtnis ab-
gerufen und artikuliert werden. Indem Sokrates nach der Umformulierung
fragt, inauguriert er die Schriftlichkeit in den miindlichen Diskurs. Das sich
auf Nachfrage Sokrates’ stindig Wiederholen-Miissen, das Umformulieren
von bereits Gesagtem, ermdglicht es den mit ihm Sprechenden, das Gesagte
zu reflektieren. Sie befinden sich nicht mehr in der »fiir schriftlose Kultu-
ren erforderlichen Erinnerungstrance«, verlieren dabei aber auch den Kon-
takt zur Aufden- bzw. Umwelt, die ihrem Sprechen und Memorieren Anhalts-
punkte gibt.”" Sie miissen sich durch Sokrates voll und ganz auf das Gesagte
konzentrieren, als wiirden sie einen Text lesen.

Zeitgleich mit der Popularisierung des Schreibens reagiert Sokrates’ Me-
thode auf diese Popularisierung und implementiert die Funktionsweise von
Schreiben und Lesen in das Denken als Modus der Wiederholung und der
Reflexion. Schreiben ist Kommentieren, denn das Aufschreiben erméglicht,
»die eigenen Worte zu sehen«, »ermdglicht ein neues Gefiihl der Autonomie
und Unabhingigkeit von anderen Menschen, letztlich sogar von der sinnlich
wahrnehmbaren Umgebung, die einst unser stindiges Gegeniiber war.«”*

Was Sokrates beginnt, endet mit Derridas Grammatologie. Nicht in De
la grammatologie, aber in La dissémination von 1972 diskutiert Derrida Platons
Schriftkritik im Phaidros. Die Schrift ist wie ein Pharmakon, Heilmittel
und Gift zugleich. Der Schrift kommt dabei die Rolle eines Hilfsmittels
zu, fiir denjenigen, der die Rede nicht auswendig gelernt hat.”? Derridas
Ausfithrungen widersprechen aber nicht denjenigen Abrams. Viel eher wird
so sichtbar, dass bei Platon/Sokrates — wie auch Derrida schlussfolgert —
Schrift und Rede gegeneinander oder ineinander verschrinkt werden. Die
»anagrammatische Schrift Platons« basiert auf dieser Wechselwirkung von
Schriftlichkeit und Mindlichkeit, die von Abram und Derrida angefiihrt
wird. Allerdings ist die Opposition bei Derrida innerhalb der Schrift selbst
zu finden und zwar zwischen einer »gute[n] (natiirliche[n], lebendige[n],
wissende[n], intelligible[n], innerliche[n], sprechende[n]) Schrift« und einer

70  Ebd.
71 Ebd., 126.
72 Ebd. 128.

73 Derrida: Dissemination, 80.



https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schriftlichkeit und die Agentialitat der Schrift. Eine Einleitung

»schlechten (kiinstlichen, todgeweihten, unwissenden, sinnlichen, duflerli-
chen, stummen) Schrift«.”* Demnach bezieht sich, was Abram als Adaption
des Schriftlichen in die dialogische Rede Sokrates’ bezeichnet, auf die gute
Schrift, wihrend die tatsichliche, materielle Schrift — das Schreiben - als
die schlechte ausgeschlossen wird. So kann Derrida schreiben, »da die
Philosophie sich im Spiel zweier Schriften abgespielt habe. Wo sie doch allein
zwischen Sprechen und Schrift hat unterscheiden wollen.«”> Damit macht
Derrida eine grundlegende Metaphysik der Philosophie sichtbar, nimlich die
der doppelten Markierung.”® Jede Denkfigur ist doppelt markiert, so auch
die Schrift.

Hier kreuzen sich Derrida und Abrams in ihrer Analyse der platonischen
Schriftkritik aber auch noch in einem weiteren Punkt: der Natur. Denn So-
krates und Phaidros begegnen sich auerhalb der Stadtmauern, gehen spa-
zieren und lassen sich unter einer Platane nieder.”’ Phaidros ist verwundert,
dass Sokrates die Natur auRerhalb der Stadtmauern nicht zu kennen scheint.
Und tatsdchlich behauptet Sokrates, dass die Biume und Felder ihn »nichts
lehren« kénnten.”® Abram nimmt diese Aussage zum Anlass, den Unterschied
zwischen der oralen und der Schrift-Kultur in ihrem jeweiligen Umgang mit
der Umwelt darzustellen. Denn nur eine Schriftkultur lieRe eine Aussage wie
die von Sokrates zu. Alle oralen Kulturen benétigen bzw. machen den direk-
ten Kontakt mit der Natur zu ihrem Ausgangspunkt, weben diesen Kontakt,
um ihr Wissen iiber die nicht-menschlichen Entititen zu speichern, in leicht
zu memorierende Geschichten ein.” Die Natur spielt aber auch bei Derrida
eine Rolle, insofern einerseits die botanische Praxis der Pfropfung als Prin-
zip der Intertextualitit zum Ausdruck kommt,3° andererseits als »Analogie«
der wahren Schrift in der Gegeniiberstellung von »Fruchtsamen« und »Blu-
mensamenc, von »Landbebauer« und »Luxusgartner«.®! Fiir Platon/Sokrates
gibt es also durchaus eine Verbindung zur Natur, diese ist aber nicht eine au-
Rerhalb der Kultur, sondern vielmehr zweifach innerhalb der menschlichen
Sphire zu finden und zwar einmal als Landwirtschaft und einmal als Luxus.

74 Ebd., 168.

75  Ebd.

76  Malabou: Plasticity, 52.

77 Abram:Im Bann, 131.

78  Ebd.

79  Ebd., 135.

80 Derrida: Dissemination, 170.
81  Ebd., 169.

23


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

Folglich steht am Anfang der phonetischen Alphabetisierung nicht nur die
Trennung von Miindlichkeit und Schriftlichkeit, sondern in der Schrift schon
eine iquivalente Trennung zu dieser Trennung. Ist Sokrates nicht schon viel
weiter in die Schriftkultur verwickelt, als es Abram darstellt? Installiert nicht
schon Platon die Schrift als »motor scheme, als Denkfigur der Philosophie?
Dieses »motor scheme« scheint lange Zeit im Verborgenen zu sein, als wire
es, mit Derrida gesprochen, ein Kryptogramm, das, um seine Wahrheit zu
produzieren, gleichsam im verborgenen Agieren muss.

5. Aufschreibesysteme

Fahrt nimmt das Schriftregime erst mit der allgemeinen Alphabetisierung in
Europa auf. Friedrich Kittler nennt das >Aufschreibesystems, die Program-
mierung des Menschen anhand von Lesen und Schreiben. Um 1800 findet
so die erste und um 1900 die zweite Programmierung statt. War die erste
noch gekoppelt an die Dichterstimme (Diktat) und den Muttermund (Vorle-
sen), programmieren um 1900 technische Medien die Schreibkompetenzen
des Menschen. Schreibmaschinen und Phonographen ersetzen Dichterhinde
und Vorleserinnen. So konstatiert auch Jean-Frangois Lyotard, dass, wenn die
Prisenz des Sprechers ausgestrichen ist, das Schreiben, die Schrift und die
Schriftlichkeit erscheinen. Entscheidend ist die Relation von Spur und Raum,
was Lyotard das Figurale nennt: »ainsi 'enregistrement sur cire ou sur bande
magnétique est déja Pécriture.«52

Die Moderne, so lieRe sich zusammenfassen, ist gekennzeichnet von einer
rasanten Zunahme des Schreibens. Medien verschalten — auch im Sinne des
Mediozins — Menschen mit Institutionen, damit Schrift zirkuliert.% »[Olhne
Computertechnik keine Dekonstruktion, sagt Derrida in Siegen.«3* Und mit
dem Computer beginnt das Ende des »motor schemes« Schrift. So folgt Kitt-
lers Analyse der Aufschreibesysteme im strengen Sinne einer Dekonstruktion
der Grammatologie selbst, wenn Grammatologie die Wissenschaft von Auf-
schreibesystemen oder Skripten bezeichnen soll. Gerhard Neumann macht
das in seinem Gutachten zu Kittlers Habilitationsschrift deutlich, wenn er

82  Jean-Francois Lyotard: Discourse, Figure. Paris: Edition Klincksieck 1971, 217.

83  Friedrich A. Kittler: Aufschreibesysteme 1800/1900. Miinchen: Wilhelm Fink 1995, 550.

84  Friedrich Kittler: Es gibt keine Software. In: Ders.: Draculas Vermdchtnis. Technische
Schriften. Leipzig: Reclam 1993, 225—242, hier: 225.

~am 0:08:11.


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schriftlichkeit und die Agentialitat der Schrift. Eine Einleitung

schreibt: »Das wesentliche an Kittlers Darstellung ist, daf? er die Zusammen-
hinge des >Kulturproblems« Schrift als Schaltkreise begreift, deren Arbeit den
schreibenden Beamten und den schreibenden Dichter hervorbringt.«35 Das
Schreiben und die Schrift unterliegen nach Kittler einem Schaltplan: Damit
fiigt Kittler dem Problem der Schrift, wie sie Derrida bei Platon analysiert
hat, eine weitere Doppelung hinzu. So wie die gute Schrift sich zur schlech-
ten, so wie ypad sich zu Adyog/dwv verhilt, so verhilt sich der Schaltplan
zur Schrift. So endet die Grammatologie, bevor sie begonnen hat. Im An-
gesicht der Computertechnik redet jede:r iiber Schrift und Schreiben, jede
Wissenschaft und jede Praxis, aber niemand schreibt mehr.8® Anstelle des
Schreibens tritt das Programmieren von Software. Schreiben wird nicht mehr
gebraucht, sondern nur noch als Denkfigur bildhaft verwendet. Verdringt der
Computer mit dem Schreiben im grammatologischen Sinn auch den Begriff
der Schriftlichkeit? Oder hat Schriftlichkeit in seiner ontologischen Dimen-
sion etwas mit der Programmierung von Software zu tun? Das Schreiben hat
sich verdndert und mit ihr auch die Schreibwerkzeuge, die nicht nur Schrift
»mittels Elektronenlithographie in Silizium« einbrennen, »sondern im Unter-
schied zu allen Schreibwerkzeugen der Geschichte auch imstande sind, selber
zu lesen und zu schreiben.«®” Schuld daran ist Turings Papiermaschine,®® die
Schreiben und Lesen durch »Vorriicken und Zuriickgehen«®® ersetzt.

Damit der Mensch aber dennoch wieder Herr iiber die Maschinen wird,
beginnt er anstatt zu schreiben, zu programmieren: »Als Quellcode implodiert
der Alphabetismus unserer Kultur zu einer Schrift, die alle Ziige eines Ge-
heimcodes trigt, weil nicht Leute, sondern Computer sie lesen kénnen miis-
sen.«’° Das Paradigma, welches das Denken mehr oder weniger sichtbar be-
schiftigt hatte, ist aber nicht mehr das Schreiben bzw. die Schrift: »Die Schrift

85  Gerhard Neumann zitiert nach Arndt Niebisch: Close Writing. Friedrich Kittler und die
Digital Humanities. In: Metaphora. Journal for Literary Theory and Media. EV 1: Arndt Nie-
bisch / Martina Stiess (Hg.): Was waren Aufschreibesysteme? 2015, https://metaphora.
univie.ac.at/volumei-niebisch.pdf (15.03.2022), 4.

86  Kittler: Software, 226.

87 Ebd.

88  Vgl. Alan Turing: Intelligence Service. Schriften. Hg. von Bernhard Dotzler und Friedrich
Kittler. Berlin: Brinkmann & Bose 1987.

89  Kittler: Software, 227

90  Friedrich Kittler: Computeranalphabetismus. In: Dirk Matejowski / Friedrich Kittler
(Hg.): Literatur im Informationszeitalter. Frankfurt a.M. / New York: Campus 1996,
237-251, hier: 239.

~am 0:08:11.

25


https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf

26

Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

bleibt vielmehr einem Automaten iiberantwortet, dem man unter Titeln wie
Prozedur, Funktion oder Routine eine Beschreibung seines Schreibens ge-
schrieben hat.«*! So werden andere Praktiken wie das »Entwanzen und War-
ten« »dringlicher«.®* Nach Kittler hingt alles von der Hardware ab und »vom
Grad, [..] in dem eine jeweilige Hardware, dergleichen wie ein Schreibsys-
tem beherbergen kann.«’> Ganz im Sinne von Nietzsches Diktum, dass die
Schreibzeuge an unseren Gedanken mitarbeiten, nur dass jetzt Schreibzeu-
ge ihre eigenen Gedanken haben kénnen. Das Ende der Grammatologie fillt
mit dem Zeitalter der Computer zusammen, mit der Folge, dass »[g]lenau-
so wenig, wie Computerprogramme einen tieferen hermeneutischen Sinn zu
haben brauchen, [...] die Lektiiren der Dekonstruktion nicht auf einen solchen
Sinn fixiert«<®* sind.

Die Totalisierung des »motor schemes« Schrift manifestiert sich im Re-
Branding von Google als Alphabet und Facebook als Meta. Sprache und Meta-
Sprache werden von der Gesamtheit der digitalokonomischen Matrix absor-
biert. Der Grammatologie kann es also gar nicht mehr um Schrift gehen -
vielleicht aber doch um Schriftlichkeit, wenn Schriftlichkeit »das Spiel der Si-
gnifikanten« zu analysieren meint, »und das heif’t auch, die Datenverarbei-
tung, die Literatur vornimmt, als performatives System zu beschreiben«.
Schriftlichkeit wire demnach der Schaltplan der Schrift, ist mithin die pro-
zessontologische Bedingung fiir Schreiben und Schrift.

6. Generalisierungen

Entspricht Schriftlichkeit damit Derridas Konzept der archi-écriture? Hat
Schriftlichkeit den Anspruch, Schrift wieder zu generalisieren, das ganze
Feld linguistischer Zeichen und damit, wie Malabou feststellt, »the entire field
of human practice«®® zu dominieren? In der medientheoretischen Riickschau
auf Platon/Sokrates gewinnt Derridas Argumentation in diesem Kontext an

91 Ebd., 240.

92 Ebd, 241.

93  Ebd., 239.

94 Niebisch: Close Writing, 3.
95 Ebd.

96  Malabou: The End, 434.

~am 0:08:11.


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schriftlichkeit und die Agentialitat der Schrift. Eine Einleitung

neuer Stirke. Derrida konstatiert, dass es keine natiirliche Sprache gibt,
sondern Sprache immer schon vom Schreiben und der Schrift beriihrt ist.

Malabou nennt dieses Vorgehen der archi-écriture »enlargements, die
Grundbedingung dafiir, dass Schreiben und Schrift zur Denkfigur par
excellence werden konnten.”® Und auch sie erkennt in der Vergroferung
oder Modifikation des Konzepts Schrift bei Derrida eine Wechselwirkung
zwischen Theorie und Technologie, weil Schrift und Schreiben zum »model-
image«von Begriffen wie Inskription, Code oder Programm werden konnten,
das eine (Wissenschafts-)Kultur konstituiert.?®

Fiir Malabou erreicht Derrida damit das Ende der Schrift, das Ende des
Zeitalters der Schrift. Dieses Ende macht sie aber nicht nur in der Theorie fest,
sondern auch in den umliegenden Wissenschaften, in denen das Paradigma
von Schrift und Schreiben verdringt wird, verdringt vom Code und der Pro-
grammierung: »The constitution of writing as a motor scheme was the result
of a gradual movement that began with structuralism and found its mooring
in linguistics, genetics, and cybernetics.«*°° Insbesondere das Buch La Logi-
que du vivant, une histoire de 'hérédité des Genetikers Frangois Jacob, erschienen
1970, verdeutlicht einerseits, wie die Bedeutung von Schrift erweitert wurde,
indem sie auf den genetischen Code, die DNS iibertragen wurde. Gleichzeitig
liegt darin schon ein Moment einer »graphic powerx, »the genetic translation
of an ontology of the graph that determines from now on the comprehension
and the study of the living being.«!*°! Von der Schrift/dem Schreiben zum Gra-
phischen ist es also nicht weit. Der Graph, verstanden als Spur, die zu sich
in Differenz erscheint, fithrt zum Paradigma von Programm und Program-
mieren: »Generally, it is the concept of program — which is obviously also a
concept in the field of cybernetics - that culminates and completes the consti-
tution of the graphic scheme as the motor scheme of thought.«*°* Im Graphi-
schen vollendet sich die Schrift als »motor schemec, als leitendes Paradigma
des Denkens. Fiir Malabou hat Derrida genau das erkannt. Er (be-)schreibt,
wie alles Schrift wird:

97  Vgl. Malabou: Plasticity, 12.

98  Ebd.
99  Ebd.,14.
100 Ebd.,57.

101 Malabou: The End, 436.
102 Malabou: Plasticity, 58.

~am 0:08:11.

27


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

»cinématographie, chorégraphie, certes, mais aussi>écriture« picturale, mu-
sicale, sculpturale, etc. On pourrait aussi parler d’écriture athlétique et plus
sirement encore, si I'on songe aux techniques qui gouvernent aujourd’hui
ces domaines, d’écriture militaire ou politique. Tout cela pour décrire non
seulement le systéme de notation s’attachant secondairement a ces activ-
ités mais I'essence et le contenu de ces activités elles-mémes. C’est aussi en
ce sens que le biologiste parle aujourd’hui d’écriture et de pro-gramme a
propos des processus les plus élémentaires de I'information dans la cellule
vivante. Enfin, qu’il ait ou non des limites essentielles, tout le champ couvert

par le programme cybernétique sera champ d’écriture.«'°3

In dem Moment, in dem Derrida eine Wissenschaft von der Schrift verkiin-
det, ist die Schrift so allgegenwirtig geworden, dass sie nichts mehr mit sich
selbst zu tun hat, nichts mehr mit Schriftlichkeit und Schreiben — als in Oppo-
sition zur Miindlichkeit. Es ist das Ende der Schrift und des Schreibens: Fiir
die Genetik, und insbesondere fiir die Neurobiologie, spielt Schreiben und
Schrift, Inschrift, Einschreibung, Spur etc. immer weniger eine explikatori-
sche Rolle. Malabou, die sich mit der Neurobiologie beschiftigt, attestiert,
dass »neuronal configurations, network formations, emergences of images«
eine grofere Rolle spielen. Und auch in der Kybernetik »the program is no
longer even the master word.«'°* Schriftlichkeit ist folglich aber auch keine
Programmierung. Programm und Programmierung gehoren noch dem Para-
digma der Schrift an. So muss, wie Derrida selbst gesehen hat, die Gramma-
tologie zwangsliufig scheitern, weil das Scheitern bereits der Grammatologie
eingeschrieben oder eben einprogrammiert war.**>

Was ist also mit Schriftlichkeit iiberhaupt noch anzufangen? Malabou
wiahlt den Weg tiber die Neurobiologie hin zu einem neuen, von Hegel
informierten Materialismus, den sie mit dem Begriff »Plastizitit« iber-
schreibt. Plastizitit, so Malabou, soll Schrift und Schreiben als »motor
scheme« ersetzen.!®® Und sie findet das Denken von Plastizitit bereits in

103 Jacques Derrida: De la Grammatologie. Paris: Les Editions de Minuit 1967, 19.

104 Malabou: The End, 438.

105 Ebd., 432:»These statements clearly show that the >failure< of grammatology was ...
programmed by grammatology itself.«

106 Ebd., 438:»We are witnessing a decline or a disinvestment of the graphic sign and
graphism in general. Plasticimages tend to substitute themselves for graphic images.
Thus appears the necessity of constructing a new motor scheme, precisely that of plas-
ticity.«

~am 0:08:11.


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schriftlichkeit und die Agentialitat der Schrift. Eine Einleitung

den Neurowissenschaften vorhanden, aber eben auch in der Riickschau
auf Hegel sowie bei Heidegger und dann eben Derrida und einem anderen
spostmodernen« Denker: Lyotard.’®” Das Plastische erginzt das Graphische.
Dabei ist aber auch Plastizitit nur ein »supplement«, wie Malabou erklirt,’*
Worum es ihr geht, ist die Modifikation von Schrift und Schreiben, jedoch
nicht im Paradigma eines Zuriick-Schreibens, einer Riick-Schrift, die nur ein
Riickschritt sein kann.

Und weil in Schreiben und Schrift das Nicht-Schreiben, die Nicht-Schrift
bereits enthalten ist, existiert auch in der Plastizitit das Graphische und das

Nicht-Graphische. Thr Befund lautet:

»There is in fact a power of fabrication of meaning that exceeds the graphic
sign. The constitution of writing as a motor scheme is the result of a power of
transformation of which grammatology is perhaps only an occurrence. There

is always something other than writing in writing.«'°?

Und dieses Andere des Schreibens und der Schrift ist die Nicht-Schrift, das
Nicht-Schreiben, »its plastic part, which interrupts the trace of the trace to
substitute for it for an instant the formation of the form. The definition of
writing as supplement would imply then a supplement of the meaning of
writing.«'® Die Modifzierbarkeit von Schrift und Schreiben heifit, laut Ma-
labou, Plastizitit.!! Kann Plastizitit etwas mit Schriftlichkeit zu tun haben?
Aus materialistischer Perspektive vielleicht schon. Plastizitit ist nimlich, was
die Neurobiologie sichtbar machen kann, namlich »both the topology of ner-
ve connections and the journeys of their corresponding impulses. The result
of this double coding is called the graph.« ** Dieser Graph ist aber keine
Schrift, nichts Geschriebenes, er kann weder gedruckt noch reduziert wer-
den: »Instead, the metaphor used is the geographic or political metaphor of

assemblies, forms, or neuronal populations.«'?

107 Malabou bezieht sich dabei auf Lyotards Buch Discourse, Figure (1971).
108 Ebd., 441.

109 Ebd., 439.
110 Ebd., 437.
11 Ebd., 434.

112 Malabou: Plasticity, 60.
113 Ebd.

~am 0:08:11.

29


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

1. Perspektiven

Da auch Schriftlichkeit in gewisser Weise nicht Schrift ist, lief3e sich dann
Schriftlichkeit als plastisches Netzwerk von Schrift verstehen? Die Metapher,
den Text als Gewebe zu beschreiben, ist alt, aber kann Text bzw. Geschriebe-
nes auch plastisch als sensorisches Spinnennetz gedacht werden?

Sobald eine Leserin an einer Stelle im Text ansetzt, wird sich das schrift-
liche Netz bewegen, beugen, biegen wie ein Spinnennetz und dabei Signale
an alle Teilstiicke des Textes senden, und dieses — entsprechend der Funkti-
on neuronaler Netze — verindern.”* So ergeben sich bei jeder weiteren sen-
sorischen Interaktion neue Interpretationen des Texts. Ist die Leserin dabei
die Spinne oder ist die Spinne das Zentrum des Textes? Beides. Der Tod des
Autors/ der Autorin und die Geburt des Lesers/ der Leserin lassen sich da-
hingehend ausdeuten, dass Input und Output sich gegeneinander verschie-
ben lassen. Es geht dabei um das Spiel von Liicken, die Form annehmen: Wo
vorher keine Verbindung war, nehmen Verbindungen Formen an. Plastizitit
formt, anstelle zu schreiben.’® Es bezeichnet eine materielle Organisation
von Denken und Sein. Und fiir Malabou ist klar, die Dekonstruktion so in
einen neuen Materialismus iiberfithren zu kénnen."™® Am Ende der Gram-
matologie erscheint eine neue Perspektive: fir diesen Band Schriftlichkeit,
fiir Malabou Plastizitit.

Malabou zeigt sich dadurch als Autorin und Denkerin des New Materialism,
insofern sie einen neuen Blick auf die Materialitit von Schrift und Schreiben
wirft.

Christian Metz etabliert ein diffraktives, verschrinktes Lesen.'” Er ent-
wickelt in Bezug auf zeitgendssische Poesie und unter Riickgriff auf die neu-
materialistischen Uberlegungen Karen Barads eine dhnliche Praxis des Lesens
und Schreibens von Poesie, wie sie Lyotard in Bezug auf das Bild konzipiert.
Die Ineinander-Verschrinkung oder Intra-Aktion lisst Grenzen nicht etwa
verschwinden, sondern betont das Ineinanderiibergehen von »Buch/Schrift
und Leser/Gehirn«."'® Barads Theorie lisst sich ohne Weiteres an das Kon-
zept von Derridas la dissémination oder eben Lyotards Verstindnis anschlie-

114 Malabou: The End, 440.

115 Malabou: Plasticity, 60.

116 Ebd., 61.

117 Christian Metz: Beugung. Poetik der Dokumentation. Berlin: Verlagshaus Berlin 2020, 32.
118 Ebd.

~am 0:08:11.


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schriftlichkeit und die Agentialitat der Schrift. Eine Einleitung

Ben, wenn es um die Materialitit des Textes geht. Gleichzeitig wendet sich
die Diffraktion explizit vom Paradigma der Reflexion und damit einer ganzen
kritischen Theorie ab, die die westliche Theorie lange Zeit, spitestens seit So-
krates’ Implementierung der Schriftlichkeit in die Miindlichkeit, prigte und
dominierte.

Fir Barad wurde dem linguistic turn zu lange und zu viel Aufmerksambkeit
geschenkt.™ Vernachlissigt worden sei die Materialitit. Auch sie, nicht so
explizit wie Malabou, aber in die gleiche Richtung weisend, postuliert ein
Ende der Grammatologie. Nicht alles ist Sprache. Sprache dagegen ist Teil
der Materialitit. Durch die radikale Poesie, so Lyotard vor Barad und Metz,
»exhibe quil y a du sensible en puissance dans le sensé.«° Aber aus welcher
Materie besteht nun die Schrift? »Ot est-il logé?«, fragt Lyotard und fihrt
fort: »Pas directement dans la smatiére« des mots (quelle est-elle juste? Leur
figure écrite, imprimée? Leur sonorité? La >couleur« des lettres?), mais dans
leur arrangement.«'*! Was fiir Derrida die Dissemination oder bei Barad die
Diffraktion darstellt, ist fiir Lyotard die Dispersion.'**

Dispersion, Dissemination und Diffraktion sind die neuen Formen einer
neu-materialistischen Interpretation von Schriftlichkeit, die Schrift, Schrei-
ben und Lesen intra-agieren lassen: Thre Denkfiguren sind Form und Figur.

Wie sihe also eine Wissenschaft der Schriftlichkeit aus? Lisst sich die
Grammatologie zu einer Gramma-ontologie verschieben? Hilft dafiir der New
Materialism, wie er bei Malabou iiber die Neurobiologie'*® oder bei Karen
Barad iiber die Quantenphysik'** in die Dekonstruktion zuriickgefiihrt wird?
Wie veridndert das den Blick auf Schreiben, Schrift und Sprache?

Schon bei Kittler war der Wunsch nach einer neuen Alphabetisierung zu
horen, die sich nun nicht mehr nur mit dem phonetischen Alphabet, sondern
auch mit dem Code der Computer beschiftigt. Der New Materialism erweitert
diese Perspektive auf alle Lebensbereiche. Auf das Ende der Grammatologie
zu reagieren, heifSt mit einer Vielzahl an Alphabetisierungen zu reagieren.

119  Karen Barad: Agentieller Realismus. Uber die Bedeutung materiell-diskursiver Praktiken.
Ubers. von Jiirgen Schroder. Berlin: Suhrkamp 2012, 7f.

120 Lyotard: Discourse, Figure, 69.

121 Ebd.

122 Ebd.

123 Vgl. Clayton Crockett: Derrida after the End of Writing Political Theology and New Materi-
alism. New York: Fordham UP 2018. Darin das Kapitel 7: Deconstructive Plasticity. Mal-
abou’s Biological Materialism, 109—121.

124 Vgl Ebd., Kapitel 8: Quantum Derrida: Barad’s Hauntological Materialism, 121—138.

~am 0:08:11.


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

Im Zeitalter des Anthropozins zu leben, bedeutet fiir viele Theoretiker:in-
nen neue Formen der Literarisierung zu thematisieren: »civic literacy, econo-
mic/financial/algorithmic literacy, and environmental literacy (also known as
eco-literacy).«'** In The Well-Wrought Broken Hammer: Object-Oriented Literary
Criticism beschreibt Graham Harman den Bezug der Object-Oriented Ontol-
ogy zur Literatur. Fiir Harman sind Texte Objekte, die sich weder auf ihre
Einzelteile (undermining) reduzieren lassen noch auf das menschliche Be-
wusstsein hin aufgelést werden kénnen (overmining).’?® Welche Rolle spielt
dabei Schriftlichkeit? Harman schreibt:

»We can add alternate spellings or even misspellings to scattered words ear-
lier in the text, without changing the feeling of the climax. We can change
punctuation slightly, and even change the exact words of a certain number of
lines before >beauty is truth, truth beauty« begins to take on different over-
tones. In short, we cannot identify the literary work with the exact current

form it happens to have.«'?’

Diese praxeologische These fordert uns heraus, tiber Schriftlichkeit, nicht
tiber Schrift als statisches Modell nachzudenken. Unter dem Aspekt der
Schriftlichkeit erst hat diese Perspektive eine Konsequenz, nimlich, dass
Texte widerstindig sind — auch gegen ihr eigenes Geschrieben-Sein. So
weit ist die Object-Oriented Ontology nicht von dem, was Roland Barthes
in S/Z beschreibt, entfernt. Der Unterschied ist, dass es nicht mehr (nur)
um Sprache geht, sondern um Objekte (auch, wenn sie aus Sprache/Schrift
bestehen).'28

Auch der Sammelband How Literature Comes To Matter. Post-Anthropocentric
Approaches to Fiction lotet den Zusammenhang von Literatur, Materialitit,
nicht-menschlichen Aktanten und ihrer Rolle fiir das Anthropozin aus. »Mat-
tering«, im Sinne von Materie-Werden, lisst sich an das prozessontologische
Konzept Schriftlichkeit anschliefden. Dabei wird Materialitit nicht als ein

125 Evelien Ceerts / Iris van der Tuin: Literacy & Agential Literacy. In: https://newmaterialis
m.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html(16.03.2022)

126 Graham Harman: The Well-Wrought Broken Hammer: Object-Oriented Literary Criti-
cism. In: New Literary History 43.2 (2012),183—203, hier: 200.

127 Ebd., 201.

128 Vgl. Crockett: Derrida, 82: »000, as we have seen, wants to shift philosophy’s focus from
language and subjectivity to objects.«

~am 0:08:11.


https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html

Schriftlichkeit und die Agentialitat der Schrift. Eine Einleitung

»unformed flux« verstanden, sondern als »physiography«.’*® Auch Schrift-
lichkeit meint keinen unformatierten Fluss, gerade weil Schriftlichkeit durch
Schrift und Grammatik, bereits formatiert ist. Interessant ist die Riickkehr
zu einer Variation der >-graphy<, hier einer »Physiography«. Das »motor
scheme« Grammatologie arbeitet weiter — mit einer kleinen Verschiebung:
»human writing becomes a decentred part of nature’s writing itself«.'*°
Dass nicht-menschliche Entititen wie menschliche schreiben, das postu-
liert auch Sjobarg: »wenn die materie selbst des sinns fahig ist, gibt es keinen
zwingenden grund, zwischen den hervorbringungen der dichter, des steins,
des flusses oder der luft, als ebenbiirtige artikulationen des gemeinsamen,

zu unterscheiden.«3!

Und Andreas Weber konzipiert eine Biopoetik im Zei-
chen einer poetischen Objektivitit.'** Das Ziel dieser Theorien ist, die Schrift,
das Lesen und Schreiben auf eine neue, andere Art und Weise zu verstehen.
Claire Colebrook spricht sich dafiir aus, Lesen und Schreiben als »modes of
mapping« zu verstehen.® Vicky Kirby konzipiert — im Anschluss an Lyotards
Bildtheorie — das »Hologram«.”* Thr geht es dabei um den Kérper und das, im
phinomenologischen Sinne, »Fleisch«. Was Stingelin noch in Bezug auf Lich-
tenberg voneinander getrennt betrachten konnte, nimlich Schreibender und
Schreibgerit, Subjekt und Objekt,">> entpuppt sich nicht als ein Entweder-
Oder »poetische[r] Autonomie«,®
unterschiedlicher Materialititen.

sondern als Ko-Autorschaft von Kérpern

129 Timothy Morton: Afterword: Woodenness — The (Palm) Heart of the Matter. In: Sten
Pultz Moslund / Marlene Karlsson Marcussen / Martin Karlsson Pedersen (Hg.): How
Literature Comes to Matter. Post-Anthropocentric Approaches to Fiction. Edinburgh: Edin-
burgh UP 2021, 257—265, hier: 259.

130 Sten Moslund / Marlene Marcussen / Martin Pedersen: Introduction. In: Dies.
(Hg.): How Literature Comes to Matter. Post-Anthropocentric Approaches to Fiction. Edin-
burgh: Edinburgh UP 2021, 1-27, hier: 2.

131 Sjoberg: allmaterie 2020, 124.

132 Andreas Weber: Enlivenment. Eine Kultur des Lebens. Versuch einer Poetik fiir das Anthropo-
zin. Berlin: Matthes & Seitz 22018.

133 Claire Colebrook: Foreword. In: Diana Masny / David R. Cole (Hg.): Mapping Multiple Lit-
eracies. An Introduction to Deleuzian Literacy Studies. London and New York: Continuum
2012, vii-xii, hier: xi.

134 Vicky Kirby: Telling Flesh. The Body as the Scene of Writing. In: Figurationen. Gender —
Literatur— Kultur. Krper/Zeichen Body/Signs 19.2 (2018), 65—80.

135 Stingelin: UNSER SCHREIBZEUG, 293f.

136 Ebd., 293.

~am 0:08:11.

33


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

8. Kein Ende in Sicht

Hologramme, Pseudogramme, Kryptogramme — die Schrift ist nicht totzu-
kriegen.

Neurobiologie und Quantenphysik kommen scheinbar ohne einen tradi-
tionellen Schreib- und Schriftbegriff aus. Sie verindern sogar das Denken und
die Wahrnehmung von Schrift und Schreiben. Das Ende der Grammatologie
ruft nach Antworten auf dieses Ende: Eine Antwort formuliert der New Ma-
terialism, aus dem heraus sich dieser Band konstituiert. Digitalisierung, Ma-
terialitit und nicht-menschliche Aktanten spielen dabei eine entscheidende
Rolle. Damit verindern sich auch das Subjekt und der Begrift von Autorschaft.
In diesem Zusammenhang ist es vielleicht sinnvoll, nicht die Schrift und das
Schreiben, sondern die prozessuale Schriftlichkeit, das Werden der Schrift zu
betrachten. Wir befinden uns, wie Roberto Simanowski schreibt, nun nicht
mehr im linguistic turn, sondern bereits im performative turn.®” Sehen oder
Lesen, das ist hier — mit Blick auf Lyotard — auch eine Frage der digitalen
Schriftlichkeit.’®

Deshalb beginnt der Sammelband auch mit zwei Beitrigen zu dieser
digitalen Schriftlichkeit. Julia Nantke gibt einen grundlegenden Einblick in
das, was digitale Schriftlichkeit sein kann. In ihrem Beitrag Normalisierung
als Bedingung von Schriftlichkeit am Beispiel digitaler Reprisentationen von Schrift
verhandelt sie die verschiedenen Gestalten der Schrift im Digitalen und
beschreibt XML als Grammatik digitaler Schriftlichkeit. Sie macht Normali-
sierungsprozesse zum Beispiel hinsichtlich der Orthografie sichtbar, lotet das
Zusammenspiel von nicht-menschlichen und menschlichen Aktant:innen aus
und entwickelt so eine heuristische Herangehensweise an digitale Schrift.

Wiebke Vorrath widmet sich in ihrem Beitrag Unter der Oberfliche? Pro-
grammierte Schriftlichkeit in digitaler Lyrik poetischen und poetologischen Ver-
fahren digitaler Schriftlichkeit. Dabei fokussiert sie die digitalen Bedingun-
gen von digitaler Lyrik, das ist der Sourcecode, die Programmierung. Sie stellt
auch die Frage, wer Gedichte schreibt, der Computer, das Programm oder
eine Autorin? Insbesondere der Quellcode und dessen schriftliche Agentiali-
tit spielen eine entscheidende Rolle und werfen die Frage nach einer neuen

137 Roberto Simanowski: Textmaschinen—Kinetische Poesie— Interaktive Installation. Zum Ver-
stehen von Kunst in digitalen Medien. Bielefeld: transcript 2012, 6.
138 Ebd.,15.



https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schriftlichkeit und die Agentialitat der Schrift. Eine Einleitung

Lesekompetenz auf, nimlich der Lesekompetenz, eben diese Quellcodes zu
verstehen, zu deuten und zu reflektieren.

Dass Schriftlichkeit auch etwas mit Gender zu tun hat und gerade in den
klassischen Schriftdiskursen von patriarchalen Strukturen geprigt ist, beto-
nen die Beitrige von Lena Eckert, Oliver Ruf und Jayréme C. Robinet.

Lena Eckert lotet in ihrem Beitrag Wor(l)ding: doing academia in queer-
feministischen Schreibkollaborationen die Potenziale kollaborativen Schreibens in
Bezug auf patriarchale Machtstrukturen im akademischen Feld aus. Dabei
beriicksichtigt sie nicht nur menschliche Aktant:innen, sondern auch nicht-
menschliche wie das Schreibwerkzeug, die Schreibraume etc. Indem sie das
Konzept worlding anwendet, erschreibt der Beitrag eine kritische Perspektive
auf Diskriminierung im akademischen Schreiben.

Oliver Ruf arbeitet in seinem Beitrag Die Schriftlichkeit der Medusa: Insistie-
rungen (Cixous — Derrida) die schriftlichen Praktiken bei Héléne Cixous heraus:
spezifische Interpunktion, eigener Rhythmus, Uniibersetzbarkeit bei gleich-
zeitigem sich selbst Ubersetzen-Wollen und vor allem das Insistieren erdff-
nen Dissonanzen von »Medusa« und »die Frau« in Bezug auf Schreiben und
Schriftlichkeit. Cixous stellt das Sehen, Blicken und Starren gegeniiber den
taktilen Praktiken des Schreibens zuriick, um letztere besonders hervorzuhe-
ben. So wird die Dynamik des Schreibens/Sprechens gegeniiber der verstei-
nerten oder verkrusteten Seite der Schrift betont. Sie invertiert den Logopho-
nozentrismus iiber das taktile Schreiben in eine Emanzipation des Sprechens.
So verwandelt sich auch Derridas deiktisches »Monster« in ein tastendes oder
fithlendes, die Materialitit der Schriftlichkeit adressierendes Wesen.

Am Ubergang von der Frage nach dem Geschlecht des Schreibens und ei-
ner Intraaktivitit, das heif’t einer insbesondere von der Theorie Karen Barads
inspirierten Auseinandersetzung mit Schriftlichkeit, steht Jayrome C. Robi-
nets Beitrag >Erdbeermarmeladen-Queen-Saga« alias >Das queere Leben der Ana-
grammec. Im Ritckgriff auf Ferdinand de Saussures unvollendete Uberlegun-
gen zum Anagramm sucht der Beitrag mittels des Konzepts von Intraaktion
anagrammatische Strukturen zu interpretieren. Ziel ist dabei, das queere Po-
tenzial einer anagrammatischen Praxis auszuloten und auf Schrift, Sprache
und ihre Konstitution anzuwenden.

Florian Scheriibl widmet sich in seinem Beitrag Einschreibungen. Wissen-
schaftliche Gegenstandskonstitution als ethischer Akt bei Jacques Derrida und Karen
Barad dezidiert der Herkunft von Barads Theorie aus dem Geiste der Dekon-
struktion. Der Fokus liegt dabei auf der Wechselwirkung von Quantenphysik
und Derridas Konzept der Hantologie. Dass Schrift und demnach Schriftlich-

35


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

keit eine ethische Dimension besitzen, wird nicht nur in der Genealogie von
Dekonstruktion und agentiellem Realismus, sondern gerade in ihren Diffe-
renzen sichtbar.

Julian Polberg wendet mit seinem Beitrag Wahrnehmung und Gebrauch un-
lesbarer Schrift in der modernen bildenden Kunst den Blick von einer theoretischen
Auseinandersetzung auf eine praktische Anwendung. Der Beitrag erforscht
den Zusammenhang von Unlesbarkeit und Schriftlichkeit. Anhand von Arbei-
ten von Wassily Kandinsky, Paul Klee, Henri Michaux und Cy Twobly stellt der
Beitrag die Zusammenhinge von Materialitit und Schriftlichkeit aus. Dabei
geht es nicht um eine Entzifferung, sondern um eine genuine Asthetik eines
»asemic writings«, bei der es nicht mehr um das Verstehen, sondern nur noch
um das Betrachten gehen kann.

Die Frage nach der Materialitit der Schriftlichkeit wird zugespitzt in den
folgenden Beitrigen verhandelt. Jodok Troschs Beitrag Prekdre Schriftlichkeit.
Zur Reprisentation unlesbarer und entstellter fiktiver Schrifistiicke in literarischen Tex-
ten beschiftigt sich mit der Fiktionalisierung der Unlesbarkeit von Schrift.
Der Beitrag untersucht drei sogenannte Editionsszenen, nimlich den Ab-
druck von >Fanfreluches antidotées« in Frangois Rabelais’ und Johann Fisch-
arts Versionen des Gargantua (1534/1575), Kater Murrs Spuren in E.T.A. Hoff-
manns Lebens-Ansichten (1820) und den Roman S. von J.J. Abrams und Doug
Dorst (2013). In allen drei Texten geht es um eine Intraaktion bzw. eine Intra-
Textualitit von Materialien, nicht von Zitaten. So erdffnet der Beitrag eine
andere Perspektive auf die Materialitit des >Buches:.

Nishant K. Narayanan analysiert im Beitrag Zwischen Sprachstruktur und
Sprachsinn — Fremdheit als schriftliche Aktantin bei Yoko Tawada die Schriftreflexi-
on der deutsch-japanischen Autorin Yoko Tawada, ausgehend vom Verfrem-
dungspotenzial von Schriften. In Tawadas literarischen Arbeiten spielt die Al-
teritt von Schrift bzw. von Graphemen ein wichtiges Movens, um itber Mehr-
sprachigkeit und Mehrschriftlichkeit nachzudenken. Die Entautomatisierung
der Wahrnehmung des lateinischen Alphabets fithrt bei ihr dazu, den Zeichen
eine eigene Handlungsmacht zuzuweisen und die gewohnlich bedeutungslo-
se Materialitdt der Schrift zu semantisieren.

Julia Dettke untersucht in ihrem Beitrag Festschreiben und Freisprechen?
Schriftlichkeit als Aktant von Machtasymmetrie und Metafiktionalitit bei Denis
Diderot, Alessandro Manzoni und Patrick Chamoiseau die Machtasymmetrien,
die infolge von Schrift- und Schreibkompetenz in literarischen Texten ver-
handelt werden. Untersucht werden Denis Diderots Jacques le fataliste et son
maitre (1796), Alessandro Manzonis Die Brautleute (1827) und Geschichte der



https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schriftlichkeit und die Agentialitat der Schrift. Eine Einleitung

Schandsiule (1842) sowie Patrick Chamoiseaus Solibo Magnifique (1988). Die
ausgewihlten Texte widmen sich auf je unterschiedliche Weise der Macht
von Schrift und Sprache, stellen die Frage nach den subversiven Potenzialen
von Miindlichkeit und Schriftlichkeit.

Dass auch Subjekte und Subjektivitit von Schrift nicht unberiihrt blei-
ben, zeigt der Beitrag Die Unterschrift verweigern? Uberlegungen zur Agentialitit
der Signatur von Tilman Richter. Der Beitrag fragt nach der Agentialitit von
Unterschrift, also nach der Wirkmacht des handschriftlichen Kennzeichnens
des Subjekts. Anhand des sogenannten loyalty oath und der Verweigerung der
Unterschrift Ernst Kantorowicz’ sowie der Bedeutung der Unterschrift fiir die
68er-Bewegung und ihr akademisches Gegeniiber, die kritische Theorie, zeigt
der Beitrag die politische Dimension der Handschrift als Bekenntnis und die
damit verbundenen Praktiken der Subjektivierung auf.

Sergej Rickenbachers Beitrag Reading the writings. Das Erbe von Derridas
Schriftlichkeit in Rheinbergers historischer Epistemologie und Latours Akteur-
Netzwerk-Theorie analysiert zum Abschluss dieses Bandes einen Aspekt des
»motor schemes« Schrift. Dabei fragt der Beitrag nach der Rolle Derridas
fiir wissenschaftstheoretische Uberlegungen. Sowohl bei Rheinberger als
auch bei Latour lassen sich Beziige zur Schriftlichkeit finden; sie stellen aber
nicht mehr die dominante Matrix des Denkens dar. Die Theorien lésen sich
vom Paradigma und der Denkfigur der Schrift, finden jedoch noch keine
Alternative. Sie markieren viel eher einen Schnitt oder einen Riss in der
Theorie.

Der Band geht auf einen Workshop zuriick, der am 18.6. und am 25.6.2021 on-
line an der Heinrich-Heine-Universitit Diisseldorf stattfand. Die Herausge-
ber danken der Universitits- und Landesbibliothek Diisseldorf fir die grof3-
ziigige Forderung der Open-Access-Publikation. Fiir die Endkorrekturen dan-
ken wir Vanessa Grommke, Magnus Nagel und Lena Reinhardt.

37


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

0:08:11.


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

