
Schriftlichkeit und die Agentialität der Schrift.

Eine Einleitung

Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

Die Bedeutung der Schriftlichkeit verändert sich rasant, indem der Gebrauch

der Schrift interaktiver wird und selbstverständlich, geradezu zwingend

in multimodale Kommunikationsformen eingebunden ist. Weiter zeigt die

gegenwärtige Schriftkultur, dass die Praxis des Schreibens und des Lesens

maschinell bedingt ist. Schließlich wird fraglich, ob die Hauptbedeutung von

Schrift tatsächlich die eines graphischen Äquivalentes menschlicher Rede

ist: Genetischer Code, Notenschrift, Programmcode und weiter gefasste

Schriftbegriffe, die jede Art der ›Graphie‹ miteinschließen, erinnern daran,

dass Schriftlichkeit nicht immer auf Mündlichkeit bezogen sein muss. Dieser

dreifache Befund bildete den Ausgangspunkt, noch einmal zu fragen, wer

schreibt und wer liest?

Die beiden Fragen stehen am Ausgang unserer Überlegungen zu einer

Theorie der Schriftlichkeit, die auch nicht-menschliche Agentialität mitein-

beziehen möchte. Welche Handlungsangebote enthalten die die Schriftlich-

keit konstituierenden Objekte im Sinne des Affordanz-Denkens?1 Bereits die

Sprache selbst ließe sich aus dieser heteronomen Perspektive betrachten, so-

bald man mit Ferdinand de Saussure, der Sprache primär mündlich begriff,

zwischen der individuellen Aussage (parole) und dem allgemeinen Sprachsys-

tem unterscheidet, das die Aussage ermöglicht (langue).2 Mit dem Übergang

1 James Gibson: The Theory of Affordances. In: Robert Shaw / John Bransford (Hg.): Per-

ceiving, Acting and Knowing. Toward an Ecological Psychology. Hillsdale N.J.: Lawrence Erl-

baum Associates 1977, 67–82.

2 Ferdinand de Saussure: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft. Hg. von Charles

Bally und Albert Sechehaye. Übers. von Herman Lommel. Berlin: de Gruyter 21967 [zu-

erst auf Französisch 1916], 17f. – SchonSchleiermacher – obgleich anderAutonomiedes

Schriftstellers festhaltend –war derÜberzeugung gewesen, dass Schreibende auch ein

»Organ der Sprache« seien, vgl. Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: Vorlesungen zur

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

zur Schrift wird die Heteronomie verschärft, denn, wie Walter Ong bemerkt

hat, ist die Schrift anders als die Rede ein künstliches Medium, das die Spra-

che einer erlernbaren Technik unterwirft.3

Jeder Gebrauch von Schrift geschieht unter Voraussetzungen, dieman nur

bedingt kontrollieren kann.Das beginntmit den Schreibwerkzeugen. VonGe-

org Christoph Lichtenbergs Reflexion des Schreibprozesses ausgehend, kon-

statiert Martin Stingelin eine »Abhängigkeit des Schreibenden von der Mate-

rialität, der Willigkeit oder dem Eigensinn seines Schreibgeräts«.4 Dieser sei

deshalb abhängig, weil ihn das Schreibgerät von der »anstrengenden Körper-

lichkeit des Schreibakts«5 entbinde oder ihn darauf zurückwerfe. Der über

»das Gelingen und die ästhetische Qualität« entscheidende Teil der »poeti-

schen Autonomie« sei damit »an das Schreibwerkzeug abgetreten«.6 So plau-

sibel die These klingt, so schwer wird sie jedoch nachzuweisen sein. Es sei

denn, man bleibt auf der expliziten Ebene und zeigt, wie einige Autorinnen

und Autoren die materiellen Bedingungen ihres Schreibens reflektieren oder

metaphorisch münzen.

Die materielle Ebene betrifft nicht nur die Schreibwerkzeuge. Die antike

Buchrolle ist eng mit der Entstehung des nur noch schriftbasierten Epos ver-

bunden, insofern seit dem dritten vorchristlichen Jahrhundert »dichterische

Werke von Anfang an auf den Umfang von 1000 bis 2000 Versen konzipiert«

wurden mit der Folge, dass längere Epen aus »mehreren Büchern dieses Um-

fangs verfasst«7 waren. Die Einführung von Spatien und Gliederungszeichen

im frühen Mittelalter erlaubte das stille und einsame Schreiben und Lesen.8

Hermeneutik und Kritik. Hg. vonWolfgang Virmond. Berlin: de Gruyter 2012, 50, 54, 76,

170, 242.

3 Walter J. Ong: Oralität und Literalität. Die Technologisierung des Wortes. Übers. vonWolf-

gang Schömel. Wiesbaden: Springer 22016 [zuerst auf Englisch 1982].

4 Martin Stingelin: UNSERSCHREIBZEUGARBEITETMITANUNSERENGEDANKEN.Die

poetologische Reflexion der Schreibwerkzeuge bei Georg Christoph Lichtenberg und

FriedrichNietzsche. In: Sandro Zanetti (Hg.): Schreiben als Kulturtechnik.Grundlagentex-

te. Berlin: Suhrkamp 22015, 83–104, hier: 294.

5 Ebd., 293f.

6 Ebd., 293.

7 Christine Luz: Die Buchrolle und weitere Lesemedien in der Antike. In: Ursula Rau-

tenberg / Ute Schneider (Hg.): Lesen. Ein interdisziplinäres Handbuch. Berlin: de Gruyter

2016, 259–278, hier: 268.

8 Vgl. Paul Saenger: Space BetweenWords: The Origins of Silent Reading. Stanford: Stanford

University Press 1997.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schriftlichkeit und die Agentialität der Schrift. Eine Einleitung 9

Wer einer anderen Person dagegen diktiert, schreibt nicht allein, sondern un-

ter Kontrolle von Dritten und nicht mehr für sich bzw. privat.

Neben der Materialitätsforschung hat die Literatur- und Buchsoziologie

die Abhängigkeit des Schreibens, Verbreitens und Lesens von äußeren Fak-

toren untersucht. Infrastrukturen und Institutionen der Produktion, Distri-

bution und Rezeption haben eine eigene Agentialität, und ein Buch hätte

während der Handpressenzeit ohne die Kooperation von Papiermühlen, Dru-

ckereien und Verlagen nicht erscheinen können. Der den Roman hervorbrin-

gende9 und nationale Lesegemeinschaften stiftende10 Buchdruck veränderte

nicht erst mit dem spät, d.h. um 1800 entstehenden Urheberrecht, sondern

bereits sehr früh die Konzeption menschlicher Autorschaft. Das lässt sich an

der Geographie zeigen, die im Zuge der Kolonialisierung Amerikas einsetzte

und vom Buchdruck angetrieben wurde. Die Beschreibung der Erde sei nicht

mehr durch den menschlichen Maßstab erfolgt, so der Medienhistoriker Mi-

chael Giesecke. In der oralen Kultur sei es der leibhaftige Mensch gewesen,

der die Glaubwürdigkeit des Wissens garantiert habe. Mit dem Druck habe

sich das geändert, der Beschreiber nimmt sozusagen die Position eines nicht-

menschlichen Akteurs ein:

»Der glaubwürdige Beobachter und wahre Beschreiber der Neuzeit ist über-

haupt kein Mensch aus Fleisch und Blut. Er ist ein ideales Konstrukt, seine

Informationsgewinnung und -darstellung ein abstraktes, technisches Ver-

fahren, ein Modell oder eben, wie es die Kartographen nennen, eine Pro-

jektion.«11

Neben dermateriellen, sozialen und institutionellenHeteronomie kommtmit

der Digitalisierung eine maschinelle Abhängigkeit der Schriftlichkeit hinzu.

Henning Lobin bezeichnet als die erste Triebkraft der digitalen Kultur die Au-

tomatisierung, die schon in den 1930er Jahren durch Alan Turing vorgedacht

9 Vgl. z.B. Walter Benjamin: Der Erzähler. Betrachtungen zum Werk Nikolai Lesskows

[1936]. In: Ders.: Erzählen. Schriften zur Theorie der Narration und zur literarischen Prosa.

Hg. von Alexander Honold. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2007, 103–128, hier: 107: »Die

Ausbreitung des Romans wird erst mit Erfindung der Buchdruckerkunst möglich.«

10 Benedict Anderson: Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nation-

alism. London: Verso 1983.

11 Michael Giesecke: Von den Mythen der Buchkultur zu den Visionen der Informationsgesell-

schaft. Trendforschungen zur kulturellen Medienökologie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002,

134.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

worden war und in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts immer gegenwär-

tiger wurde. Gemeint ist die Übertragung von Rechenprozessen, die mensch-

lich nicht zu bewältigen sind, an Maschinen.Mit der Erfindung des Personal-

computers und den ersten Textverarbeitungsprogrammen erreichte diese Au-

tomatisierung auch die Schriftlichkeit. Lobin nennt als Folge dieser Automa-

tisierung die Hybridität der Schriftlichkeit. Lesen und Schreiben im digitalen

Raum werden massiv unterstützt durch die Rechenleistung von Computern

und Algorithmen. Texte entstehen schon lange mithilfe der Autokorrektur,

der Umwandlung von Sonderzeichen, der automatischen Erzeugung von Re-

gistern und Inhaltsverzeichnissen. Die »Automatisierung des Schreibens«12

schreitet voran, indem wir beim Schreiben Vorschläge vom Programm erhal-

ten, was wir und wie wir schreiben sollen. Auf der Basis neuronaler Netzwer-

ke werden uns redaktionelle Arbeiten wie das Lektorat abgenommen, oder

aber wir überantworten kritische Praktiken wie das interlinguale Überset-

zen Computerprogrammen. Die Kommunikationsformen der sozialen Medi-

en charakterisieren sich durch eine »Auslagerung der Zeichenproduktion und

-verteilung auf softwarebasierte Aktanten«mit der Folge, dass die Nutzer »die

Genese der Zeichen und die Verteilung der Informationen […] weitgehend den

Textautomatismen der Plattform«13 überlassen. Eisenlauer spricht von einer

»Verlagerung der Erstellung und Verteilung von Zeichen, nämlich weg vom

menschlichen Agens und hin zu den komplexen Textautomatismen der je-

weiligen Plattform«14 und konstatiert gar für das soziale Netzwerk Facebook

eine binäre Konditionierung der Nutzer durch die Software.15 Gemeint ist

damit der dauernde Zwang, entscheiden zu müssen, ob man veröffentliche

oder nicht.

Die Frage, »Was liegt daran, wer spricht?«16 (und ihre Übersetzung in den

Bereich des Schriftlichen »Was liegt daran,wer schreibt?«), gewinnt eine neue

Bedeutung, seitdem sie von nicht-menschlicher Seite gestellt wird. Wer oder

was schreibt, wenn Textgeneratoren wie GPT-3 oder Übersetzungsmaschinen

12 Henning Lobin: Engelbarts Traum. Wie der Computer uns Lesen und Schreiben abnimmt.

Frankfurt a.M.: Campus 2014, bes. 131–141.

13 Volker Eisenlauer: Facebook als multimodaler digitaler Gesamttext. In: Nina-Maria

Klug / Hartmut Stöckl (Hg.): Handbuch Sprache immultimodalen Kontext. Berlin: de Gru-

yter 2016, 437–454, hier: 450.

14 Ebd., 451.

15 Ebd.

16 Michel Foucault: Was ist ein Autor? (Vortrag) [1969]. In: Ders.: Schriften zur Literatur.

Übers. von Hermann Kocyba. Frankfurt a.M: Suhrkamp 2003, 234–270, hier: 234.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schriftlichkeit und die Agentialität der Schrift. Eine Einleitung 11

wie DeepL Texte erzeugen? Solche Aktanten schreiben ohne Autorschaft und

ohne Schreibszenen,17 allein durch eine spezifisch nicht-menschliche Agen-

tialität.

Wie lässt sich eine solche Agentialität verstehen, die das Primatmenschli-

cher Intentionalität gänzlich unterläuft?18Mit Bruno Latour ließe sich formu-

lieren, Agentialität bedeute »einen-Unterschied-Machen«19 – situativ, perfor-

mativ, nicht-intentional. Zudem ist mit ihr nicht eine Fähigkeit, die Aktanten

anhaftet, gemeint, sondern der Umstand, dass etwas von Aktanten durchge-

spielt (enacted) wird.20 Agentialität im Bereich der Schriftlichkeit erschöpft

sich durch ihre Zeichenhaftigkeit keinesfalls im Zirkulieren und Vermitteln

von Informationen.

Schriftlichkeit markiert einen Unterschied zu Schrift und Schreiben

und ist vielleicht die Differenzierung, das Unterscheidende schlechthin,

das Schreiben, Schrift und Text vorausgeht, nachfolgt und durchkreuzt. Zu

überlegen wäre, ob man Schriftlichkeit nicht prozessual denken müsse,21

weil sie gerade nicht den Anfang des Schreibens (als Akt oder Ereignis) oder

den Endpunkt der Schrift (als Produkt) betrifft, sondern das Dazwischen,

das kollektive Interagieren nicht-menschlicher und menschlicher Aktanten.

Die Relation von Schreiben, Schrift und Textproduktion mit nicht-

menschlichen Aktivitäten, Aktanten und Agentialitäten lädt dazu ein, auch

schrift-theoretische Positionen neu zu lesen und zu reflektieren. Der Ein-

bruch der Materialität in diese Theorien bestimmt das neue Verhältnis zur

Schriftlichkeit. Was mit dem Begriff der Schriftlichkeit allerdings gemeint

ist, bedarf weiterer Klärung.

17 Vgl. Rüdiger Campe: Die Schreibszene. Schreiben. In: K. Ludwig Pfeiffer / Hans Ulrich

Gumbrecht (Hg.): Paradoxien, Dissonanzen, Zusammenbrüche. Situationen offener Episte-

mologie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, 759–772 und Martin Stingelin (Hg.): »Mir ekelt

vor diesem tintenklecksenden Säkulum«. Schreibszenen im Zeitalter der Manuskripte. Mün-

chen: Wilhelm Fink 2004.

18 Sean Bowden: Human and Nonhuman Agency in Deleuze. In: Jon Roffe / Han-

nah Stark: Deleuze and the Non/Human. Hampshire: Palgrave Macmillan 2015, 60–80,

hier: 60.

19 Bruno Latour: Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die Akteur-

Netzwerk-Theorie. Übers. von Gustav Roßler. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2010, 123.

20 KarenBarad: Meeting theUniverseHalfway: QuantumPhysics and theEntanglement ofMat-

ter and Meaning. Durham / London: Duke UP 2007, 214.

21 Helmut Glück: Schrift und Schriftlichkeit: Eine sprach- und kulturwissenschaftliche Studie.

Stuttgart: Metzler 1987, 87.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

Schrift, Schreiben und Text werden sprachhistorisch, medienarchäolo-

gisch und literaturtheoretisch stets in Opposition zu Stimme oder Bild defi-

niert.Mündlichkeit und Bildlichkeit bilden die bekannten Pole der Schriftlich-

keit. Doch, wie Friedrich Kittler konstatiert, kann »[d]ie Reflexion der Eigen-

tümlichkeit von Schriftlichkeit […] nicht beim Konstatieren von Unterschie-

den enden, die an sich die Schriftlichkeit von der Mündlichkeit trennen.«22

1. Aktivität

Was ist also das Eigentümliche der Schriftlichkeit? Zerlegt man das Wort

»Schriftlichkeit« in seine Einzelteile, so wird ein ontologisches Problem sicht-

bar: Schrift wird mittels »-lich« adjektiviert, was die Zugehörigkeit zu Schrift

ausdrückt. Das Adjektiv »schriftlich« wiederum wird durch das Zustand,

Beschaffenheit oder Eigenschaft ausdrückende Suffix »-keit« substantiviert.

Schriftlichkeit sei der Zustand der Schrift, das Schriftlich-Sein.

Die Doppelbewegung von Adjektivierung und Re-Substantivierung be-

inhaltet etwas Prozesshaftes, das sich im Schreibakt selbst ausdrückt, aber

eben auch ohne Subjekt dem Schriftlichen zukommt.

Roland Barthes nähert sich der Schriftlichkeit in seinem Text Variations

sur l’écriture unter dem ersten Kapitel Illusionsmit der Opposition »oral/écrit«,

übersetzt mit mündlich/schriftlich. Auch er betont den ontologischen Unter-

schied. Menschen bedienen sich zweier Sprachen, und das Wechseln zwi-

schen mündlicher und schriftlicher Sprache bedeutet ein Mehr an Überset-

zungsarbeit, um zwischen den Registern zu wechseln und auf beiden Klavia-

turen spielen zu können.

In S/Z wiederum klingt Schriftlichkeit im Begriff le scriptible, der im Eng-

lischen mit the writerly und im Deutschen mit das Schreibbare übersetzt wird,

an:23 »Das Schreibbare, das ist das Romaneske ohne den Roman, die Poesie

ohne das Gedicht, der Essay ohne die Darlegung, das Schreiben ohne den Stil,

die Produktion ohne das Produkt, die Strukturierung ohne die Struktur«24 –

mit einem Wort: Schriftlichkeit. Im Text über Cy Twombly, dem bekannten

22 Friedrich A. Kittler: Baggersee. Frühe Schriften aus demNachlass. München: Wilhelm Fink

2015, 167.

23 Roland Barthes: S/Z. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987, 8.

24 Ebd., 9.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schriftlichkeit und die Agentialität der Schrift. Eine Einleitung 13

»Kritzelkünstler«, schreibt Barthes von der »Materie des Strichs«25 und quer

zu den Überlegungen zur Agentialität der Schreibwerkzeuge: »Man könn-

te denken, dass man, um den Stift zu sagen, stark, intensiv, schwarz, dick

Nachdruck auf ihn legen muss.«26 Dieses gestische Zum-Ausdruck-Bringen

der Materialität der Schreibwerkzeuge verweist auf Schriftlichkeit, das heißt

auf das, was nachträglich als Schrift oder Nicht-Schrift identifiziert werden

kann: auf den Prozess. Die Materialität bestimmt den ersten Begriff des Un-

tertitels: Aktivität. Jacques Derrida bemerkt, dass »Akt, Aktualität, Aktivität

[…] untrennbar vom Wert Gegenwärtigkeit [sind]«.27

Die Frage nach der Aktivität und ihrerWirkung auf Gegenwärtigkeit bzw.

Präsenz spielt eine spezifische Rolle bezüglich dessen,was Schriftlichkeit zwi-

schen Schreiben und Lesen meint.

Aktualität erinnert dabei an Aristoteles’ Begriff von »Potenzialität«: Ein

Schiffbauer hat auch schlafend noch das Potenzial, Schiffe zu bauen. Gra-

ham Harman, im Sinne der Object-Oriented Ontology, sieht im Begriff der

Potenz (Potenzialität) eigentlich den Begriff der Aktualität: »Where I differ

from Aristotle is in thinking that potential is better thought of as actuality

that is hidden; it is just not exerting that actuality fully on other things at

the moment. Things are actual, even if they are not fully expressed.«28 Die

Schriftlichkeit, in diesem Sinne, bezeichnet die Aktualität der Schrift, und

damit einen Präsenzeffekt, der als Aktivität der Schriftlichkeit zu verstehen

sei.

2. Agentialität

Die Aktivität der Schriftlichkeit beinhaltet eine Phasenverschiebung vom

Schriftlich-Sein zum Schriftlich-Werden, wie es in den Bemerkungen Roland

Barthes’ zu Cy Twombly anklingt. Dieses Werden des Schriftlichen, noch

nicht der Schrift, markiert auch, was Kittler wiederum die Berücksichtigung

25 Roland Barthes: Cy Twombly. Berlin: Merve 1983, 68.

26 Ebd., 67.

27 JacquesDerrida: Dissemination. Hg. von Peter Engelmann. Übers. vonHans-Dieter Gon-

dek. Wien: Passagen 1995, 239.

28 Graham Harman: What Objects Mean for Architecture. In: Joseph Bedford (Hg.): Is

there an Object-Oriented Architecture? Engaging Graham Harman. London / New

York: Bloomsbury Academic 2020, 18.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

der Korrigierbarkeit und nicht der Lesbarkeit nennt.29 Zu fragen ist, ob

Schriftlichkeit bereits lesbar oder vorerst nur korrigierbar ist und ob nicht

eine Korrigierbarkeit die Lesbarkeit beinhaltet? Korrigierbar ist, was im

Prozess ist.

Das daraus resultierende Zusammenspiel von Aktivität und Agentialität

– den zweiten Begriff des Untertitels des vorliegenden Bandes – beschäftigt

auch Italo Calvino, wenn er fragt: »Wie gelangt man zur beschriebenen Sei-

te?« Und weiter: »Auf welchen Wegen verwandeln sich die Seele und die Ge-

schichte, die Gesellschaft oder das Unbewusste in eine Aneinanderreihung

schwarzer Zeilen auf einem weißen Blatt?«30

Die Reisemetaphorik,mithin die nomadische Perspektive auf ein Ankom-

men, einem bestimmten Weg folgend, verdichtet die prozessontologische

Vermutung im Begriff Schriftlichkeit. Das Schriftlich-Werden und wer oder

was daran beteiligt ist, verdichtet sich nicht nur zu einer poetologischen

Frage des Wer schreibt? und Wer liest? In Calvinos nomadischer Metaphoro-

logie erscheint wiederum Derridas Suche nach einer »metaphonetisch[en]«,

»nicht-linguistisch[en]«, »a-logisch[en] Lithographie«, sprich eine »Schrift-

Landschaft«,31 die es zu durchqueren gilt.

Ein Brief oder eine Postkarte materialisiert diese Nomadologie der

Schriftlichkeit. Für Jacques Lacan ist gewiss, »dass ein Brief stets am Schi-

ckungsort ankommt«,32 auch dann noch, wenn sie nicht ankommt. Denn in

diesem Fall ist das Nicht-Ankommen das eigentliche, unbewusste Ziel der

Sendung gewesen. Dieses Bereits-Angekommen-Sein des Briefs oder der

Postkarte bezeichnet die Struktur des Unbewussten, die nicht so sehr etwas

Geschriebenes als ein »Diagramm« bezeichnet.33 Für Lacan schreibt sich

das Reale, wird das Reale geschrieben.34 Dem Brief/der Postkarte ist folglich

eine Materialität gegeben, die das Geschriebene an den Ort seiner Zustellung

liefert. Aber was ist mit gestohlenen, zerstörten oder falsch bzw. nicht adres-

29 Kittler: Baggersee, 168.

30 Italo Calvino: Kybernetik und Gespenster. Überlegungen zu Literatur und Gesellschaft.

Übers. von Susanne Schoop. München / Wien: Carl Hanser 1984, 16.

31 Jacques Derrida: Die Schrift und die Differenz. Übers. von Rodolphe Gasché. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1976, 317.

32 Jacques Lacan: Das Seminar über »Der gestohlene Brief«. In: Ders.: Schriften I. Vollstän-

diger Text. Übers. von Hans-Dieter Gondek. Wien: Turian + Kant 2019, 12–76, hier: 49.

33 Michael Lewis: Derrida and Lacan. AnotherWriting. Edinburgh: Edinburgh UP 2008, 203.

34 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schriftlichkeit und die Agentialität der Schrift. Eine Einleitung 15

sierten Briefen, fragt Derrida?35 Die Materialität des Briefes/der Postkarte,

mithin die Materialität des Geschriebenen/des Zeichens stellt das Diktum

Lacans in Frage: Der Brief/die Postkarte, die Derrida konzipiert, ist »both

irretrievable and destructible; both inconsequential and able to be written

by its receiver« und damit nicht determiniert durch die Adressierung.36 Für

Derrida muss es eine Möglichkeit des Nicht-Ankommens geben. Die Karte,

mithin das Geschriebene als Nachricht, muss eine Chance, auch eine Wahl

haben, nicht anzukommen, vom Namen des Senders oder des Empfängers

nicht determiniert zu sein.

Dabei unterscheiden sich, wie Bernhard Siegert im Anschluss an Derrida

konstatiert, Brief und Postkarte in ihrer Medialität: Während der Brief ver-

schlossen ist, ist das Geschriebene bei der Postkarte allen sichtbar. Die Post-

karte ist das Ende vom Brief37 und macht die Kryptografie erst notwendig.38

Die Individualität und die geheime Botschaft, mithin die romantische Lie-

besbekundung, enden mit standardisierten, vorgedruckten Postkarten, die

handschriftlich nur noch Datum, Ort und Unterschrift angeben dürfen.39

Das Schreibenwird überflüssig.40 Die Postkarte globalisiert,weil sie normiert

und entsubjektiviert, weil sie nicht mehr Ausdruck einer geheimen, intimen

Beziehung zwischen Sender und Empfänger ist. »Der Horizont, auf den die

Briefe – in ihrer Selbstreferenz sich auslöschend und zugleichmultiplizierend

– unaufhaltsam zutreiben, ist das Ende der Schriftlichkeit selber.«41

Dieses vermeintliche Ende der Schriftlichkeit wird von On Kawara im

Dazwischen von Schreiben des Realen, das Reale Schreiben und Auflösung

von individueller Artikulation mittels Schreiben performiert. Seine Postkar-

ten weisen eine formale und figurale Schriftlichkeit auf. Der bildende Künst-

ler, der sich mit der Zeit beschäftigt, bezieht sich immer wieder auf Schrift

oder Schreiben: Seine Date Paintings geben das Datum eines Tages wieder.

In den Serien I READ, I WENT, I MET (ab 1966) materialisiert On Kawara

35 Derrida: Dissemination, 472.

36 Vgl. David Willis: Post/Card/Match/Book/Envois/Derrida. In: SubStance 13.2, 43 (1984),

19–38, hier: 21.

37 Bernhard Siegert: Relais. Geschicke der Literatur als Epoche der Post 1751–1913. Ber-

lin: Brinkmann & Bose 1993, 159.

38 Ebd., 164f.

39 Ebd., 171.

40 Ebd.

41 Siegert: Relais, 273.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

Calvinos Frage. In I WENT markiert er mit roter Tusche auf Stadtplänen sei-

nen täglichen Weg. Es wäre eine mögliche Antwort auf Calvinos Frage. Tom

McCarthy widmet sich dem Schreiben On Kawaras in Bezug auf Michel de

Certeaus Schreibsysteme und nimmt ihn gerade unter dem Aspekt als Erzäh-

ler seiner Eigenzeit ernst: »Wer aber ist es, der da schreibt?«, fragt sich auch

McCarthy und betont, dass On Kawara selten schreibt, eher stempelt oder

schreiben lässt, wie in den Arbeiten I GOT UP AT (1968–1979) und I AM STILL

ALIVE (1970–1979). On Kawara versendet jeden Tag Postkarten, aber keine

handschriftlichen Grußkarten, sondern gestempelte oder gedruckte Marker

seiner Existenz mit den Worten I GOT UP AT. Das Medium Telegramm wie-

derum nutzt der Künstler für die Botschaft I AM STILL ALIVE, dessen Schrei-

bung er in Auftrag gibt, wie es bei einem Telegramm üblich ist.

Für McCarthy gibt es eine Verbindung zwischen den Arbeiten On Kawa-

ras und der Poetologie Mallarmés. Mallarmé, wie McCarthy schreibt, ist der

»Pionier des unbedruckten Raums«, »Verkünder des Endes der Erzählung«

oder Verkünder »ihrer Umarbeitung und Umbildung im Zusammenhang des

einen, immer imWerden begriffenen, immer kommenden Projekts, dasMall-

armé schlicht und ergreifend ›das Buch‹ nennen würde.«42 On Kawara dik-

tiert ein ähnliches Buch, das auch das Buch dieses individuellen Subjekts ge-

nannt werden könnte: eine Art Tagebuch, das aber durch andere Aktanten

geschrieben wird.

3. Aktanten

Dieser Umweg über On Kawara und Mallarmé verschaltet das Schreiben mit

dem Leben und implementiert der Schriftlichkeit damit eine vitalistische

bzw. animistische Dimension, die auch im New Materialism virulent ist und

Kritik anzieht.43 Aber Schrift ist nicht einfach ›beseelt‹ und deswegen dann

Schriftlichkeit. Vielmehr geht es um die Dynamik von Gegenwärtigkeit,

Aktivität, Agentialität und nicht-menschlichen wie menschlichen Aktanten

42 TomMcCarthy: 18 teilweise verbundeneGedankenüberMichel de Certeau, OnKawara,

Fliegenfischen und diverse andere Dinge. In: Ders.: Schreibmaschinen, Bomben, Quallen.

Essays. Übers. von Uwe Hebekus. Zürich: Diaphanes 2019, 247–262, hier: 256.

43 KatharinaHoppe / Thomas Lemke: VitalerMaterialismus: Jane Bennett und die Leben-

digkeit der Dinge. In: Dies.: Neue Materialismen zur Einführung. Hamburg: Junius 2021,

41–58.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schriftlichkeit und die Agentialität der Schrift. Eine Einleitung 17

– dem dritten Begriff des Untertitels –, die das Geschriebene aktualisieren

und damit in einen Prozess des Werdens übertragen und sichtbar machen.

Natürlich hängt dieses Schriftlich-Werden davon ab, dass »erst das Vokal-

alphabet […] den Sprachfluss aufschreibbar [macht]«.44 Und deshalb ist der

Diskurs, den dieser Band zu eröffnen versucht, in gewisser Weise abhängig

von der Genealogie des griechischen Alphabets und eurozentrisch. Gleichzei-

tig löst sich der Begriff Schriftlichkeit aber von dieser Herkunft, insofern das

Prozessuale jeder Schrift bestimmt sei.

Schriftlichkeit steht damit nicht nur im Bereich einer Prozessontologie,

also in einem Zwischenreich nach dem Schreibakt und vor dem Schriftstück,

sondern auch medientheoretisch in dem Dazwischen von Rauschen und Si-

gnal.Während das Signal das erkennbare und entzifferbare Zeichen darstellt,

auch wenn es als Code chiffriert wurde, bildet das Rauschen den Hintergrund

für das Zeichen,wie das weiße Blatt Papier denHintergrund für den gedruck-

ten Text darstellt. Auf Sendung sein, gesendet werden – die Bedingungen

des Mediozäns45 beschreiben einen Zustand, in dem Schriftlichkeit erst sei-

ne Wirkmacht zu entfalten scheint.

Welche Rolle spielen für das Verständnis von Schriftlichkeit Diskontinui-

täten? Gehören Pausen, Unterbrechungen, Leerstellen zu ihr? Oder meint

Schriftlichkeit nur das Positiv, nicht das Negativ des Schreibens?

Was bleibt, ist zu sagen, was Schriftlichkeit nicht ist: Schriftlichkeit meint

nicht (nur) schriftliche Kommunikation. Zudem gibt es die Schriftlichkeit als

Kollektivsingular nicht, da Schriftlichkeit immer schonmehr als einen vorerst

unbestimmten Akteur, also einen Aktanten, aufweist. Vielleicht ist es sogar

produktiv, von Schriftlichkeiten zu sprechen?

Als positive Bestimmung könnte gelten: Weil »Schrift fixiert […], aber […]

gleichzeitig ungeahnte Potenziale anderer Fixierungen [eröffnet]«,46 bezeich-

net Schriftlichkeit diesen Eröffnungsprozess. Damit ist auch der Eigensinn

von Geschriebenem benannt, der in dem Begriff Schriftlichkeit einen opera-

tiven Bezug erfährt.

44 WolfgangErnst / FriedrichKittler: Editorial. In: Dies. (Hg.): DieGeburt desVokalalphabets

aus demGeiste der Poesie. Schrift, Zahl und Ton imMedienverbund. München: Wilhelm Fink

2006, 9–14, hier: 11.

45 Vgl. Lorenz Engel / Bernhard Siegert: Zeitschrift fürMedien- und Kulturwissenschaft. Focus

Mediocene. Hamburg: Felix Meiner Verlag, Issue 9/1 2018.

46 K. Ludwig Pfeiffer: Schrift – Geschichten, Typologien, Theorien. In: Hans Ulrich Gum-

brecht / K. Ludwig Pfeiffer (Hg.): Schrift. München: Wilhelm Fink 1993, 9–20, hier: 12.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

Und wenn schon Friedrich Schlegel in einem Athenäums-Fragment

schreibt: »Ehe nicht die Philosophen Grammatiker, oder die Grammatiker

Philosophen werden, wird die Grammatik nicht, was sie bei den Alten war,

eine pragmatische Wissenschaft und ein Teil der Logik, noch überhaupt

eine Wissenschaft werden.«47 Hat sich dieses Diktum nicht mit Derridas

Grammatologie erfüllt? Oder gilt viel eher: »Man braucht das Schreiben/Man

muss es schreiben (Il faut l’écrire).«48

An anderer Stelle schreibt Derrida: »Freilich ist die grammatische Wis-

senschaft nicht die Dialektik.«49 Und hat nicht Derrida selbst, Schlegel ernst

nehmend, versucht, Grammatiker zu werden? Ist seine Grammatologie nicht

der Versuch, eine grammatischeWissenschaft zu konstituieren, eineWissen-

schaft von der geschriebenen Schrift?50

4. Grammatologie

Das Jahr 1967 war für die Schriftlichkeit das Entscheidungsjahr. Mit dem Er-

scheinen von De la grammatologie beginnen wir, schreibt Catherine Malabou,

»following Derrida, to ›read otherwise‹, to ›write otherwise‹; we speak only of

writing. Writing is in the air; it is, so to speak, ›l’air du temps‹«.51

Bereits fünfzehn Jahre zuvor hatte der Altorientalist Ignace J. Gelb den

Begriff ›Grammatologie‹ im Untertitel seines Buches A Study of Writing be-

nutzt (A Study of writing. The foundations of grammatology, 1952). Was ist aber

eine Grammatologie? Eine Wissenschaft der Schrift und des Schreibens? Ma-

labou analysiert drei grammatologische Achsen: Schreiben und Schrift als

archi-écriture,52 Schreiben und Schrift in der konventionalisierten, geläufigen

47 Friedrich Schlegel: Fragmente (»Athenaeum«-Fragmente). In: Ders.: »Athenaeum«-

Fragmente und andere frühromantische Schriften. Stuttgart: Reclam 2018, 75–173,

hier: 88.

48 Derrida: Dissemination, 313.

49 Ebd., 184.

50 CatherineMalabou: The End ofWriting? Grammatology andPlasticity [übers. vonAnn-

jeanette Wiese]. In: The European Legacy 12.4 (2007), 431–441, hier: 431.

51 Ebd., 436.

52 Zum Begriff der Ur-Schrift vgl. Jacques Derrida: SCRIBBLE. Macht/Schreiben. In: Wil-

liamWarburton: Versuch über die Hieroglyphen der Ägypter. Übers. von Johann Christian

Schmidt. Hg. von Peter Krumme. Frankfurt a.M.: Ullstein 1980, VII–LV, hier: XVII: »Stets

gibt es ein Übergewicht an Schrift, und nur indem man ihr (noch) etwas hinzufügt,

kann man sie analysieren (diese oder jene Kraft von ihr abtrennen). Eben dies bedeu-

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schriftlichkeit und die Agentialität der Schrift. Eine Einleitung 19

Alltagsbedeutung und Schreiben und Schrift als dominante Denkfigur.53Was

ist passiert, dass Schreiben und Schrift zur dominanten Denkfigur gewor-

den ist? Malabou konstatiert: »Writing mixes itself with the circulation of

meaning, including and foremost the meaning of the concept of writing.«54

Schreiben und Schrift sind allgegenwärtig und in allen Disziplinen des Wis-

sens viral. Malabou aber sieht darin gleichsam das Ende der Geschichte der

Grammatologie, genau in dem Moment, in dem sie als Leitwissenschaft ei-

gentlich entstehen sollte – und das aus zwei Gründen: erstens,weil unter dem

Label der ›Wissenschaft von der Schrift‹ nur »histories of writing, concerning

its appearance, its genesis, its transformations«55 zu finden sind, wie etwa

André Leroi-Gourhans La geste et la parole, dessen erster Band Technique et lan-

gage 1964 und dessen zweiter La mémoire et les rhythmes 1965 erschienen. Auch

die Arbeiten von Eric A. Havelocks, zum BeispielThe Alphabetization of Homer.

Communication Arts in the Ancient World (1978), oder Walter Ongs Orality and lit-

eracy.The Technologizing of theWord (1982) sowie Jack GoodysThe Logic ofWriting

and theOrganisation of Society (1986) lassen sich als historische Grammatologien

verstehen. Niemals, so Malabou, beschäftigen sie sich mit dem ontologischen

Status von Schrift, mithin mit dem, was in diesem Band Schriftlichkeit ge-

nannt wird, »its essence […] [,] its status as an object.«56

Gegenentwürfe zur historischen Grammatologie gibt es im 20. Jahrhun-

dert dagegen vonseiten der Kunst. Der Dichter Gustav Sjöberg erkennt eine

ähnliche Situation der Schrift und verhandelt in seinem Buch naturphilologie

alternative Konzepte. So konstatiert Sjöberg, dass Pier Paolo Pasolini erkannt

habe, »dass die modernen apparaturen der schrift die trennung des ›volks‹

von den ›bürgern‹ und die der ›stimme‹ von der schrift herbeigeführt und

reguliert haben.«57

Die Denkfigur ›Schrift und Schriftlichkeit‹ wird politisch und als Hoch-

kultur angesehen, die wiederum nur von »sprechenden körpern« unterlaufen

werden kann, »von einem tun also, dem soziale und kulturelle differenzen,

tet Ur-Schrift: nicht eine allererste Schrift als Gegenstand einer Archäologie, sondern

stets schon eine Schrift unter Schriften, und auf gleicher Höhe.«

53 Malabou: The End, 435.

54 Ebd.

55 Ebd., 431.

56 Ebd.

57 Gustav Sjöberg: zu der blühenden allmaterie. über die natur der poesie. Berlin: Matthes &

Seitz 2020, 97.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

anthropologische wandlungen eingeschrieben sind.«58 Auch für Sjöberg ist

»die funktion der schrift in den heutigen kapitalistischen gesellschaften«, die

»phonetische transkription des lautes«, ein »universelles gesetz«,59 das es zu

kritisieren gilt. So sind das Schreiben und die Schrift und ihre Schriftlichkeit

nicht nur wissenschaftlich historisiert, sondern auch kapitalistisch kommo-

difiziert. Reaktionen darauf gibt es vonseiten der Kunst, wie zum Beispiel

durch das leere Manifest von Emilio Prini 1971. In der Hochphase der franzö-

sischen Kritik an Philologie undHermeneutik, amWerkbegriff und der Funk-

tion des Autors, prangert auch Emilio Villa die »versteinerung der schrift zum

werk«60 an. Ebenso wie bei On Kawara korreliert die künstlerische Ausein-

andersetzung mit Schrift hier mit der Entstehung der Grammatologie.

Sjöberg leitet aus diesem Befund eine Politik der Schriftlosigkeit ab, die

nicht ethnozentrisch, nicht kolonial und nicht paternalistisch sein soll61 –

eine Utopie, die nur mit dem Ende der Grammatologie erreichbar scheint.

Und für Malabou stellt Derridas De la grammatologie das Ende der Schrift

und des Schreibens als Denkfigur dar. Sie nennt diese Denkfigur »motor

scheme«.62 Sie erklärt:

»By ›motor scheme‹, I mean an encounter of a pure image, that is, of a con-

cept – here arche-writing, or difference – with an existent real, given to intu-

ition – here the fecundity of the graphic sign in the form of a code, program

or inscription. Constituted in this way, the motor scheme is a kind of tool ca-

pable of appropriating the largest quantity of energy and information from

the text of an epoch.«63

Das mag kontraintuitiv erscheinen, aber Malabou entdeckt eine Ausdehnung

(keine Aufwertung) des Schriftbegriffs durch Kybernetik, Linguistik, Struktu-

ralismus,Genetik und Informationstechnologien.64 So erfüllt sich,was Schle-

gel gefordert hatte: Philosoph:innen werden »grammatologue[s]«, wie Derri-

da sie nennen würde.

58 Ebd.

59 Ebd., 98.

60 Ebd., 118.

61 Ebd., 99.

62 Malabou: The End, 436.

63 Ebd., 437.

64 Ebd., 436 und 437.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schriftlichkeit und die Agentialität der Schrift. Eine Einleitung 21

In der vertrauten Differenz von Schriftlichkeit und Mündlichkeit bzw.

Bildlichkeit sowie unter Berücksichtigung, dass, wenn von Schriftlichkeit ge-

sprochen wird, zuerst das westliche, von den alten Griechen abstammen-

de Vokalalphabet bezeichnet wird, dem wiederum die Differenz von λόγος,

φωνή und γραφή eingeschrieben ist, erscheint Schriftlichkeit nicht als das ge-

genüber dem sogenannten Phonologozentrismus westlicher Philosophie Ver-

drängte, sondern im Gegenteil als der Motor eines grande divide, einer Tren-

nung des Menschen und seiner Vorstellungskraft und Denkfähigkeit von den

nicht-menschlichen Entitäten.

David Abram erklärt, dass das phonetische Alphabet – die Schrift – das

Denken und Wahrnehmen des Menschen von seiner Umwelt entkoppelt.65

Der Blick wendet sich (ab): Die Schreibende blickt auf das Geschriebene. »Die-

se Beziehung zwischen Schreibendem und geschriebenem Text brachte ein

völlig neues Reflexionsvermögen hervor.«66 Dieses Reflexionsvermögen spielt

sich aber nur noch zwischen dem Ich und der Schrift ab, verbleibt im Me-

dium, also in einer Verweisstruktur auf das ›große Außen‹, die Natur bzw.

alles Nicht-Menschliche und Nicht-Geschriebene. Der Begriff ›Schrift‹ ändert

sich, denn er bezeichnet nicht mehr nur die Technik zur Notation mündli-

cher Rede, auch nicht mehr einfache Transkription, Übersetzung und Über-

tragung.67 Damit geht Abram über die Opposition bei Roland Barthes hinaus:

Es gibt keinen Wechsel zwischen mündlicher und schriftlicher Verwendung

der Sprache, Sprache ist immer schon schriftlich. Eine These, die so auch bei

Derrida zu finden ist.68

Der erste, der diese Veränderung feststellt und anwendet, ist Sokrates.

Wie Abram in Bezug auf die Arbeiten Eric A. Havelocks darstellt, besteht die

»einfachste Form« der sokratischen Dialektik darin, »einen Redner aufzufor-

dern, das soeben Gesagte zu erläutern«69 – warum? –: »um die mimetischen

65 David Abram: Im Bann der sinnlichen Natur. Die Kunst derWahrnehmung und die mehr-als-

menschlicheWelt.Übers. vonMatthias Fersterer und Jochen Schilk. Klein Jasedow: thin-

kOya 2012, 118.

66 Ebd., 124.

67 Malabou: The End, 433: »›Writing‹ can no longer simply designate the technique of the

notation of speech. It can no longer be understood only in its ›common‹ or ›vulgar‹

sense of simple transcription. A distinction needs to be made, then, between ›narrow‹

and ›enlarged‹ meanings of writing.«

68 Vgl. Catherine Malabou: Plasticity at the Dusk of Writing. Dialectic, Destruction, Decon-

struction. Übers. von Carolyn Shread. New York: Columbia UP 2010, 12.

69 Abram: Im Bann, 125.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

Gedankenmuster der oralen Kultur zu durchbrechen.«70 Was unter Mnemo-

technik subsumiert werden kann, sind in der oralen Kultur vorgefertigte Re-

dewendungen, die jeweils zum passenden Thema aus dem Gedächtnis ab-

gerufen und artikuliert werden. Indem Sokrates nach der Umformulierung

fragt, inauguriert er die Schriftlichkeit in den mündlichen Diskurs. Das sich

auf Nachfrage Sokrates’ ständig Wiederholen-Müssen, das Umformulieren

von bereits Gesagtem, ermöglicht es den mit ihm Sprechenden, das Gesagte

zu reflektieren. Sie befinden sich nicht mehr in der »für schriftlose Kultu-

ren erforderlichen Erinnerungstrance«, verlieren dabei aber auch den Kon-

takt zur Außen- bzw. Umwelt, die ihrem Sprechen und Memorieren Anhalts-

punkte gibt.71 Sie müssen sich durch Sokrates voll und ganz auf das Gesagte

konzentrieren, als würden sie einen Text lesen.

Zeitgleich mit der Popularisierung des Schreibens reagiert Sokrates’ Me-

thode auf diese Popularisierung und implementiert die Funktionsweise von

Schreiben und Lesen in das Denken als Modus der Wiederholung und der

Reflexion. Schreiben ist Kommentieren, denn das Aufschreiben ermöglicht,

»die eigenen Worte zu sehen«, »ermöglicht ein neues Gefühl der Autonomie

und Unabhängigkeit von anderen Menschen, letztlich sogar von der sinnlich

wahrnehmbaren Umgebung, die einst unser ständiges Gegenüber war.«72

Was Sokrates beginnt, endet mit Derridas Grammatologie. Nicht in De

la grammatologie, aber in La dissémination von 1972 diskutiert Derrida Platons

Schriftkritik im Phaidros. Die Schrift ist wie ein Pharmakon, Heilmittel

und Gift zugleich. Der Schrift kommt dabei die Rolle eines Hilfsmittels

zu, für denjenigen, der die Rede nicht auswendig gelernt hat.73 Derridas

Ausführungen widersprechen aber nicht denjenigen Abrams. Viel eher wird

so sichtbar, dass bei Platon/Sokrates – wie auch Derrida schlussfolgert –

Schrift und Rede gegeneinander oder ineinander verschränkt werden. Die

»anagrammatische Schrift Platons« basiert auf dieser Wechselwirkung von

Schriftlichkeit und Mündlichkeit, die von Abram und Derrida angeführt

wird. Allerdings ist die Opposition bei Derrida innerhalb der Schrift selbst

zu finden und zwar zwischen einer »gute[n] (natürliche[n], lebendige[n],

wissende[n], intelligible[n], innerliche[n], sprechende[n]) Schrift« und einer

70 Ebd.

71 Ebd., 126.

72 Ebd., 128.

73 Derrida: Dissemination, 80.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schriftlichkeit und die Agentialität der Schrift. Eine Einleitung 23

»schlechten (künstlichen, todgeweihten, unwissenden, sinnlichen, äußerli-

chen, stummen) Schrift«.74 Demnach bezieht sich, was Abram als Adaption

des Schriftlichen in die dialogische Rede Sokrates’ bezeichnet, auf die gute

Schrift, während die tatsächliche, materielle Schrift – das Schreiben – als

die schlechte ausgeschlossen wird. So kann Derrida schreiben, »daß die

Philosophie sich im Spiel zweier Schriften abgespielt habe.Wo sie doch allein

zwischen Sprechen und Schrift hat unterscheiden wollen.«75 Damit macht

Derrida eine grundlegende Metaphysik der Philosophie sichtbar, nämlich die

der doppelten Markierung.76 Jede Denkfigur ist doppelt markiert, so auch

die Schrift.

Hier kreuzen sich Derrida und Abrams in ihrer Analyse der platonischen

Schriftkritik aber auch noch in einem weiteren Punkt: der Natur. Denn So-

krates und Phaidros begegnen sich außerhalb der Stadtmauern, gehen spa-

zieren und lassen sich unter einer Platane nieder.77 Phaidros ist verwundert,

dass Sokrates die Natur außerhalb der Stadtmauern nicht zu kennen scheint.

Und tatsächlich behauptet Sokrates, dass die Bäume und Felder ihn »nichts

lehren« könnten.78 Abram nimmt diese Aussage zumAnlass, den Unterschied

zwischen der oralen und der Schrift-Kultur in ihrem jeweiligen Umgang mit

der Umwelt darzustellen. Denn nur eine Schriftkultur ließe eine Aussage wie

die von Sokrates zu. Alle oralen Kulturen benötigen bzw. machen den direk-

ten Kontakt mit der Natur zu ihrem Ausgangspunkt, weben diesen Kontakt,

um ihr Wissen über die nicht-menschlichen Entitäten zu speichern, in leicht

zu memorierende Geschichten ein.79 Die Natur spielt aber auch bei Derrida

eine Rolle, insofern einerseits die botanische Praxis der Pfropfung als Prin-

zip der Intertextualität zum Ausdruck kommt,80 andererseits als »Analogie«

der wahren Schrift in der Gegenüberstellung von »Fruchtsamen« und »Blu-

mensamen«, von »Landbebauer« und »Luxusgärtner«.81 Für Platon/Sokrates

gibt es also durchaus eine Verbindung zur Natur, diese ist aber nicht eine au-

ßerhalb der Kultur, sondern vielmehr zweifach innerhalb der menschlichen

Sphäre zu finden und zwar einmal als Landwirtschaft und einmal als Luxus.

74 Ebd., 168.

75 Ebd.

76 Malabou: Plasticity, 52.

77 Abram: Im Bann, 131.

78 Ebd.

79 Ebd., 135.

80 Derrida: Dissemination, 170.

81 Ebd., 169.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

Folglich steht am Anfang der phonetischen Alphabetisierung nicht nur die

Trennung von Mündlichkeit und Schriftlichkeit, sondern in der Schrift schon

eine äquivalente Trennung zu dieser Trennung. Ist Sokrates nicht schon viel

weiter in die Schriftkultur verwickelt, als es Abram darstellt? Installiert nicht

schon Platon die Schrift als »motor scheme«, als Denkfigur der Philosophie?

Dieses »motor scheme« scheint lange Zeit im Verborgenen zu sein, als wäre

es, mit Derrida gesprochen, ein Kryptogramm, das, um seine Wahrheit zu

produzieren, gleichsam im verborgenen Agieren muss.

5. Aufschreibesysteme

Fahrt nimmt das Schriftregime erst mit der allgemeinen Alphabetisierung in

Europa auf. Friedrich Kittler nennt das ›Aufschreibesystem‹, die Program-

mierung des Menschen anhand von Lesen und Schreiben. Um 1800 findet

so die erste und um 1900 die zweite Programmierung statt. War die erste

noch gekoppelt an die Dichterstimme (Diktat) und den Muttermund (Vorle-

sen), programmieren um 1900 technische Medien die Schreibkompetenzen

des Menschen. Schreibmaschinen und Phonographen ersetzen Dichterhände

und Vorleserinnen. So konstatiert auch Jean-François Lyotard, dass, wenn die

Präsenz des Sprechers ausgestrichen ist, das Schreiben, die Schrift und die

Schriftlichkeit erscheinen. Entscheidend ist die Relation von Spur und Raum,

was Lyotard das Figurale nennt: »ainsi l’enregistrement sur cire ou sur bande

magnétique est déjà l’écriture.«82

DieModerne, so ließe sich zusammenfassen, ist gekennzeichnet von einer

rasanten Zunahme des Schreibens. Medien verschalten – auch im Sinne des

Mediozäns –Menschenmit Institutionen, damit Schrift zirkuliert.83 »[O]hne

Computertechnik keine Dekonstruktion, sagt Derrida in Siegen.«84 Und mit

dem Computer beginnt das Ende des »motor schemes« Schrift. So folgt Kitt-

lers Analyse der Aufschreibesysteme im strengen Sinne einer Dekonstruktion

der Grammatologie selbst, wenn Grammatologie die Wissenschaft von Auf-

schreibesystemen oder Skripten bezeichnen soll. Gerhard Neumann macht

das in seinem Gutachten zu Kittlers Habilitationsschrift deutlich, wenn er

82 Jean-François Lyotard: Discourse, Figure. Paris: Edition Klincksieck 1971, 217.

83 Friedrich A. Kittler: Aufschreibesysteme 1800/1900.München: Wilhelm Fink 1995, 550.

84 Friedrich Kittler: Es gibt keine Software. In: Ders.: Draculas Vermächtnis. Technische

Schriften. Leipzig: Reclam 1993, 225–242, hier: 225.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schriftlichkeit und die Agentialität der Schrift. Eine Einleitung 25

schreibt: »Das wesentliche an Kittlers Darstellung ist, daß er die Zusammen-

hänge des ›Kulturproblems‹ Schrift als Schaltkreise begreift, deren Arbeit den

schreibenden Beamten und den schreibenden Dichter hervorbringt.«85 Das

Schreiben und die Schrift unterliegen nach Kittler einem Schaltplan: Damit

fügt Kittler dem Problem der Schrift, wie sie Derrida bei Platon analysiert

hat, eine weitere Doppelung hinzu. So wie die gute Schrift sich zur schlech-

ten, so wie γραφή sich zu λόγος/φωνή verhält, so verhält sich der Schaltplan

zur Schrift. So endet die Grammatologie, bevor sie begonnen hat. Im An-

gesicht der Computertechnik redet jede:r über Schrift und Schreiben, jede

Wissenschaft und jede Praxis, aber niemand schreibt mehr.86 Anstelle des

Schreibens tritt das Programmieren von Software. Schreiben wird nicht mehr

gebraucht, sondern nur noch als Denkfigur bildhaft verwendet. Verdrängt der

Computer mit dem Schreiben im grammatologischen Sinn auch den Begriff

der Schriftlichkeit? Oder hat Schriftlichkeit in seiner ontologischen Dimen-

sion etwas mit der Programmierung von Software zu tun? Das Schreiben hat

sich verändert und mit ihr auch die Schreibwerkzeuge, die nicht nur Schrift

»mittels Elektronenlithographie in Silizium« einbrennen, »sondern imUnter-

schied zu allen Schreibwerkzeugen der Geschichte auch imstande sind, selber

zu lesen und zu schreiben.«87 Schuld daran ist Turings Papiermaschine,88 die

Schreiben und Lesen durch »Vorrücken und Zurückgehen«89 ersetzt.

Damit der Mensch aber dennoch wieder Herr über die Maschinen wird,

beginnt er anstatt zu schreiben, zu programmieren: »Als Quellcode implodiert

der Alphabetismus unserer Kultur zu einer Schrift, die alle Züge eines Ge-

heimcodes trägt, weil nicht Leute, sondern Computer sie lesen können müs-

sen.«90 Das Paradigma, welches das Denken mehr oder weniger sichtbar be-

schäftigt hatte, ist aber nichtmehr das Schreiben bzw. die Schrift: »Die Schrift

85 Gerhard Neumann zitiert nach Arndt Niebisch: CloseWriting. Friedrich Kittler und die

Digital Humanities. In: Metaphora. Journal for Literary Theory andMedia. EV 1: Arndt Nie-

bisch / Martina Süess (Hg.): Was waren Aufschreibesysteme? 2015, https://metaphora.

univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf (15.03.2022), 4.

86 Kittler: Software, 226.

87 Ebd.

88 Vgl. Alan Turing: Intelligence Service. Schriften. Hg. von Bernhard Dotzler und Friedrich

Kittler. Berlin: Brinkmann & Bose 1987.

89 Kittler: Software, 227

90 Friedrich Kittler: Computeranalphabetismus. In: Dirk Matejowski / Friedrich Kittler

(Hg.): Literatur im Informationszeitalter. Frankfurt a.M. / New York: Campus 1996,

237–251, hier: 239.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf
https://metaphora.univie.ac.at/volume1-niebisch.pdf


26 Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

bleibt vielmehr einem Automaten überantwortet, dem man unter Titeln wie

Prozedur, Funktion oder Routine eine Beschreibung seines Schreibens ge-

schrieben hat.«91 So werden andere Praktiken wie das »Entwanzen und War-

ten« »dringlicher«.92 Nach Kittler hängt alles von der Hardware ab und »vom

Grad, […] in dem eine jeweilige Hardware, dergleichen wie ein Schreibsys-

tem beherbergen kann.«93 Ganz im Sinne von Nietzsches Diktum, dass die

Schreibzeuge an unseren Gedanken mitarbeiten, nur dass jetzt Schreibzeu-

ge ihre eigenen Gedanken haben können. Das Ende der Grammatologie fällt

mit dem Zeitalter der Computer zusammen, mit der Folge, dass »[g]enau-

so wenig, wie Computerprogramme einen tieferen hermeneutischen Sinn zu

haben brauchen, […] die Lektüren der Dekonstruktion nicht auf einen solchen

Sinn fixiert«94 sind.

Die Totalisierung des »motor schemes« Schrift manifestiert sich im Re-

Branding von Google als Alphabet und Facebook als Meta. Sprache und Meta-

Sprache werden von der Gesamtheit der digitalökonomischen Matrix absor-

biert. Der Grammatologie kann es also gar nicht mehr um Schrift gehen –

vielleicht aber doch um Schriftlichkeit, wenn Schriftlichkeit »das Spiel der Si-

gnifikanten« zu analysieren meint, »und das heißt auch, die Datenverarbei-

tung, die Literatur vornimmt, als performatives System zu beschreiben«.95

Schriftlichkeit wäre demnach der Schaltplan der Schrift, ist mithin die pro-

zessontologische Bedingung für Schreiben und Schrift.

6. Generalisierungen

Entspricht Schriftlichkeit damit Derridas Konzept der archi-écriture? Hat

Schriftlichkeit den Anspruch, Schrift wieder zu generalisieren, das ganze

Feld linguistischer Zeichen und damit, wieMalabou feststellt, »the entire field

of human practice«96 zu dominieren? In der medientheoretischen Rückschau

auf Platon/Sokrates gewinnt Derridas Argumentation in diesem Kontext an

91 Ebd., 240.

92 Ebd., 241.

93 Ebd., 239.

94 Niebisch: Close Writing, 3.

95 Ebd.

96 Malabou: The End, 434.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schriftlichkeit und die Agentialität der Schrift. Eine Einleitung 27

neuer Stärke. Derrida konstatiert, dass es keine natürliche Sprache gibt,

sondern Sprache immer schon vom Schreiben und der Schrift berührt ist.97

Malabou nennt dieses Vorgehen der archi-écriture »enlargement«, die

Grundbedingung dafür, dass Schreiben und Schrift zur Denkfigur par

excellence werden konnten.98 Und auch sie erkennt in der Vergrößerung

oder Modifikation des Konzepts Schrift bei Derrida eine Wechselwirkung

zwischen Theorie und Technologie, weil Schrift und Schreiben zum »model-

image« von Begriffen wie Inskription, Code oder Programmwerden konnten,

das eine (Wissenschafts-)Kultur konstituiert.99

Für Malabou erreicht Derrida damit das Ende der Schrift, das Ende des

Zeitalters der Schrift.Dieses Endemacht sie aber nicht nur in derTheorie fest,

sondern auch in den umliegenden Wissenschaften, in denen das Paradigma

von Schrift und Schreiben verdrängt wird, verdrängt vom Code und der Pro-

grammierung: »The constitution of writing as a motor scheme was the result

of a gradual movement that began with structuralism and found its mooring

in linguistics, genetics, and cybernetics.«100 Insbesondere das Buch La Logi-

que du vivant, une histoire de l’hérédité des Genetikers François Jacob, erschienen

1970, verdeutlicht einerseits, wie die Bedeutung von Schrift erweitert wurde,

indem sie auf den genetischen Code, die DNS übertragen wurde. Gleichzeitig

liegt darin schon ein Moment einer »graphic power«, »the genetic translation

of an ontology of the graph that determines from now on the comprehension

and the study of the living being.«101 Von der Schrift/dem Schreiben zumGra-

phischen ist es also nicht weit. Der Graph, verstanden als Spur, die zu sich

in Differenz erscheint, führt zum Paradigma von Programm und Program-

mieren: »Generally, it is the concept of program – which is obviously also a

concept in the field of cybernetics – that culminates and completes the consti-

tution of the graphic scheme as the motor scheme of thought.«102 Im Graphi-

schen vollendet sich die Schrift als »motor scheme«, als leitendes Paradigma

des Denkens. Für Malabou hat Derrida genau das erkannt. Er (be-)schreibt,

wie alles Schrift wird:

97 Vgl. Malabou: Plasticity, 12.

98 Ebd.

99 Ebd., 14.

100 Ebd., 57.

101 Malabou: The End, 436.

102 Malabou: Plasticity, 58.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

»cinématographie, chorégraphie, certes, mais aussi ›écriture‹ picturale, mu-

sicale, sculpturale, etc. On pourrait aussi parler d’écriture athlétique et plus

sûrement encore, si l’on songe aux techniques qui gouvernent aujourd’hui

ces domaines, d’écriture militaire ou politique. Tout cela pour décrire non

seulement le système de notation s’attachant secondairement à ces activ-

ités mais l’essence et le contenu de ces activités elles-mêmes. C’est aussi en

ce sens que le biologiste parle aujourd’hui d’écriture et de pro-gramme à

propos des processus les plus élémentaires de l’information dans la cellule

vivante. Enfin, qu’il ait ou non des limites essentielles, tout le champ couvert

par le programme cybernétique sera champ d’écriture.«103

In dem Moment, in dem Derrida eine Wissenschaft von der Schrift verkün-

det, ist die Schrift so allgegenwärtig geworden, dass sie nichts mehr mit sich

selbst zu tun hat, nichtsmehrmit Schriftlichkeit und Schreiben –als in Oppo-

sition zur Mündlichkeit. Es ist das Ende der Schrift und des Schreibens: Für

die Genetik, und insbesondere für die Neurobiologie, spielt Schreiben und

Schrift, Inschrift, Einschreibung, Spur etc. immer weniger eine explikatori-

sche Rolle. Malabou, die sich mit der Neurobiologie beschäftigt, attestiert,

dass »neuronal configurations, network formations, emergences of images«

eine größere Rolle spielen. Und auch in der Kybernetik »the program is no

longer even the master word.«104 Schriftlichkeit ist folglich aber auch keine

Programmierung. Programm und Programmierung gehören noch dem Para-

digma der Schrift an. So muss, wie Derrida selbst gesehen hat, die Gramma-

tologie zwangsläufig scheitern, weil das Scheitern bereits der Grammatologie

eingeschrieben oder eben einprogrammiert war.105

Was ist also mit Schriftlichkeit überhaupt noch anzufangen? Malabou

wählt den Weg über die Neurobiologie hin zu einem neuen, von Hegel

informierten Materialismus, den sie mit dem Begriff »Plastizität« über-

schreibt. Plastizität, so Malabou, soll Schrift und Schreiben als »motor

scheme« ersetzen.106 Und sie findet das Denken von Plastizität bereits in

103 Jacques Derrida: De la Grammatologie. Paris: Les Éditions de Minuit 1967, 19.

104 Malabou: The End, 438.

105 Ebd., 432: »These statements clearly show that the ›failure‹ of grammatology was …

programmed by grammatology itself.«

106 Ebd., 438: »We are witnessing a decline or a disinvestment of the graphic sign and

graphism in general. Plastic images tend to substitute themselves for graphic images.

Thus appears the necessity of constructing a newmotor scheme, precisely that of plas-

ticity.«

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schriftlichkeit und die Agentialität der Schrift. Eine Einleitung 29

den Neurowissenschaften vorhanden, aber eben auch in der Rückschau

auf Hegel sowie bei Heidegger und dann eben Derrida und einem anderen

›postmodernen‹ Denker: Lyotard.107 Das Plastische ergänzt das Graphische.

Dabei ist aber auch Plastizität nur ein »supplement«, wie Malabou erklärt.108

Worum es ihr geht, ist die Modifikation von Schrift und Schreiben, jedoch

nicht im Paradigma eines Zurück-Schreibens, einer Rück-Schrift, die nur ein

Rückschritt sein kann.

Und weil in Schreiben und Schrift das Nicht-Schreiben, die Nicht-Schrift

bereits enthalten ist, existiert auch in der Plastizität das Graphische und das

Nicht-Graphische. Ihr Befund lautet:

»There is in fact a power of fabrication of meaning that exceeds the graphic

sign. The constitution of writing as amotor scheme is the result of a power of

transformation ofwhich grammatology is perhaps only an occurrence. There

is always something other than writing in writing.«109

Und dieses Andere des Schreibens und der Schrift ist die Nicht-Schrift, das

Nicht-Schreiben, »its plastic part, which interrupts the trace of the trace to

substitute for it for an instant the formation of the form. The definition of

writing as supplement would imply then a supplement of the meaning of

writing.«110 Die Modifzierbarkeit von Schrift und Schreiben heißt, laut Ma-

labou, Plastizität.111 Kann Plastizität etwas mit Schriftlichkeit zu tun haben?

Aus materialistischer Perspektive vielleicht schon. Plastizität ist nämlich, was

die Neurobiologie sichtbar machen kann, nämlich »both the topology of ner-

ve connections and the journeys of their corresponding impulses. The result

of this double coding is called the graph.« 112 Dieser Graph ist aber keine

Schrift, nichts Geschriebenes, er kann weder gedruckt noch reduziert wer-

den: »Instead, the metaphor used is the geographic or political metaphor of

assemblies, forms, or neuronal populations.«113

107 Malabou bezieht sich dabei auf Lyotards Buch Discourse, Figure (1971).

108 Ebd., 441.

109 Ebd., 439.

110 Ebd., 437.

111 Ebd., 434.

112 Malabou: Plasticity, 60.

113 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

7. Perspektiven

Da auch Schriftlichkeit in gewisser Weise nicht Schrift ist, ließe sich dann

Schriftlichkeit als plastisches Netzwerk von Schrift verstehen? Die Metapher,

den Text als Gewebe zu beschreiben, ist alt, aber kann Text bzw. Geschriebe-

nes auch plastisch als sensorisches Spinnennetz gedacht werden?

Sobald eine Leserin an einer Stelle im Text ansetzt, wird sich das schrift-

liche Netz bewegen, beugen, biegen wie ein Spinnennetz und dabei Signale

an alle Teilstücke des Textes senden, und dieses – entsprechend der Funkti-

on neuronaler Netze – verändern.114 So ergeben sich bei jeder weiteren sen-

sorischen Interaktion neue Interpretationen des Texts. Ist die Leserin dabei

die Spinne oder ist die Spinne das Zentrum des Textes? Beides. Der Tod des

Autors/ der Autorin und die Geburt des Lesers/ der Leserin lassen sich da-

hingehend ausdeuten, dass Input und Output sich gegeneinander verschie-

ben lassen. Es geht dabei um das Spiel von Lücken, die Form annehmen: Wo

vorher keine Verbindung war, nehmen Verbindungen Formen an. Plastizität

formt, anstelle zu schreiben.115 Es bezeichnet eine materielle Organisation

von Denken und Sein. Und für Malabou ist klar, die Dekonstruktion so in

einen neuen Materialismus überführen zu können.116 Am Ende der Gram-

matologie erscheint eine neue Perspektive: für diesen Band Schriftlichkeit,

für Malabou Plastizität.

Malabou zeigt sich dadurch als Autorin undDenkerin desNewMaterialism,

insofern sie einen neuen Blick auf die Materialität von Schrift und Schreiben

wirft.

Christian Metz etabliert ein diffraktives, verschränktes Lesen.117 Er ent-

wickelt in Bezug auf zeitgenössische Poesie und unter Rückgriff auf die neu-

materialistischenÜberlegungenKaren Barads eine ähnliche Praxis des Lesens

und Schreibens von Poesie, wie sie Lyotard in Bezug auf das Bild konzipiert.

Die Ineinander-Verschränkung oder Intra-Aktion lässt Grenzen nicht etwa

verschwinden, sondern betont das Ineinanderübergehen von »Buch/Schrift

und Leser/Gehirn«.118 Barads Theorie lässt sich ohne Weiteres an das Kon-

zept von Derridas la dissémination oder eben Lyotards Verständnis anschlie-

114 Malabou: The End, 440.

115 Malabou: Plasticity, 60.

116 Ebd., 61.

117 ChristianMetz: Beugung. Poetik der Dokumentation. Berlin: Verlagshaus Berlin 2020, 32.

118 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schriftlichkeit und die Agentialität der Schrift. Eine Einleitung 31

ßen, wenn es um die Materialität des Textes geht. Gleichzeitig wendet sich

die Diffraktion explizit vom Paradigma der Reflexion und damit einer ganzen

kritischenTheorie ab, die die westliche Theorie lange Zeit, spätestens seit So-

krates’ Implementierung der Schriftlichkeit in die Mündlichkeit, prägte und

dominierte.

Für Barad wurde dem linguistic turn zu lange und zu viel Aufmerksamkeit

geschenkt.119 Vernachlässigt worden sei die Materialität. Auch sie, nicht so

explizit wie Malabou, aber in die gleiche Richtung weisend, postuliert ein

Ende der Grammatologie. Nicht alles ist Sprache. Sprache dagegen ist Teil

der Materialität. Durch die radikale Poesie, so Lyotard vor Barad und Metz,

»exhibe qu’il y a du sensible en puissance dans le sensé.«120 Aber aus welcher

Materie besteht nun die Schrift? »Oû est-il logé?«, fragt Lyotard und fährt

fort: »Pas directement dans la ›matière‹ des mots (quelle est-elle juste? Leur

figure écrite, imprimée? Leur sonorité? La ›couleur‹ des lettres?), mais dans

leur arrangement.«121 Was für Derrida die Dissemination oder bei Barad die

Diffraktion darstellt, ist für Lyotard die Dispersion.122

Dispersion, Dissemination und Diffraktion sind die neuen Formen einer

neu-materialistischen Interpretation von Schriftlichkeit, die Schrift, Schrei-

ben und Lesen intra-agieren lassen: Ihre Denkfiguren sind Form und Figur.

Wie sähe also eine Wissenschaft der Schriftlichkeit aus? Lässt sich die

Grammatologie zu einer Gramma-ontologie verschieben? Hilft dafür derNew

Materialism, wie er bei Malabou über die Neurobiologie123 oder bei Karen

Barad über die Quantenphysik124 in die Dekonstruktion zurückgeführt wird?

Wie verändert das den Blick auf Schreiben, Schrift und Sprache?

Schon bei Kittler war der Wunsch nach einer neuen Alphabetisierung zu

hören, die sich nun nicht mehr nur mit dem phonetischen Alphabet, sondern

auch mit dem Code der Computer beschäftigt. Der NewMaterialism erweitert

diese Perspektive auf alle Lebensbereiche. Auf das Ende der Grammatologie

zu reagieren, heißt mit einer Vielzahl an Alphabetisierungen zu reagieren.

119 Karen Barad: Agentieller Realismus. Über die Bedeutung materiell-diskursiver Praktiken.

Übers. von Jürgen Schröder. Berlin: Suhrkamp 2012, 7f.

120 Lyotard: Discourse, Figure, 69.

121 Ebd.

122 Ebd.

123 Vgl. Clayton Crockett: Derrida after the End of Writing Political Theology and New Materi-

alism.New York: Fordham UP 2018. Darin das Kapitel 7: Deconstructive Plasticity. Mal-

abou’s Biological Materialism, 109–121.

124 Vgl. Ebd., Kapitel 8: Quantum Derrida: Barad’s Hauntological Materialism, 121–138.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

Im Zeitalter des Anthropozäns zu leben, bedeutet für viele Theoretiker:in-

nen neue Formen der Literarisierung zu thematisieren: »civic literacy, econo-

mic/financial/algorithmic literacy, and environmental literacy (also known as

eco-literacy).«125 In The Well-Wrought Broken Hammer: Object-Oriented Literary

Criticism beschreibt Graham Harman den Bezug der Object-Oriented Ontol-

ogy zur Literatur. Für Harman sind Texte Objekte, die sich weder auf ihre

Einzelteile (undermining) reduzieren lassen noch auf das menschliche Be-

wusstsein hin aufgelöst werden können (overmining).126 Welche Rolle spielt

dabei Schriftlichkeit? Harman schreibt:

»We can add alternate spellings or evenmisspellings to scattered words ear-

lier in the text, without changing the feeling of the climax. We can change

punctuation slightly, and even change the exactwords of a certain number of

lines before ›beauty is truth, truth beauty‹ begins to take on different over-

tones. In short, we cannot identify the literary work with the exact current

form it happens to have.«127

Diese praxeologische These fordert uns heraus, über Schriftlichkeit, nicht

über Schrift als statisches Modell nachzudenken. Unter dem Aspekt der

Schriftlichkeit erst hat diese Perspektive eine Konsequenz, nämlich, dass

Texte widerständig sind – auch gegen ihr eigenes Geschrieben-Sein. So

weit ist die Object-Oriented Ontology nicht von dem, was Roland Barthes

in S/Z beschreibt, entfernt. Der Unterschied ist, dass es nicht mehr (nur)

um Sprache geht, sondern um Objekte (auch, wenn sie aus Sprache/Schrift

bestehen).128

Auch der Sammelband How Literature Comes To Matter. Post-Anthropocentric

Approaches to Fiction lotet den Zusammenhang von Literatur, Materialität,

nicht-menschlichen Aktanten und ihrer Rolle für das Anthropozän aus. »Mat-

tering«, im Sinne von Materie-Werden, lässt sich an das prozessontologische

Konzept Schriftlichkeit anschließen. Dabei wird Materialität nicht als ein

125 Evelien Geerts / Iris van der Tuin: Literacy & Agential Literacy. In: https://newmaterialis

m.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html(16.03.2022)

126 Graham Harman: The Well-Wrought Broken Hammer: Object-Oriented Literary Criti-

cism. In: New Literary History 43.2 (2012), 183–203, hier: 200.

127 Ebd., 201.

128 Vgl. Crockett: Derrida, 82: »OOO, aswehave seen,wants to shift philosophy’s focus from

language and subjectivity to objects.«

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html
https://newmaterialism.eu/almanac/l/literacy-agential-literacy.html


Schriftlichkeit und die Agentialität der Schrift. Eine Einleitung 33

»unformed flux« verstanden, sondern als »physiography«.129 Auch Schrift-

lichkeit meint keinen unformatierten Fluss, gerade weil Schriftlichkeit durch

Schrift und Grammatik, bereits formatiert ist. Interessant ist die Rückkehr

zu einer Variation der ›-graphy‹, hier einer »Physiography«. Das »motor

scheme« Grammatologie arbeitet weiter – mit einer kleinen Verschiebung:

»human writing becomes a decentred part of nature’s writing itself«.130

Dass nicht-menschliche Entitäten wie menschliche schreiben, das postu-

liert auch Sjöbarg: »wenn die materie selbst des sinns fähig ist, gibt es keinen

zwingenden grund, zwischen den hervorbringungen der dichter, des steins,

des flusses oder der luft, als ebenbürtige artikulationen des gemeinsamen,

zu unterscheiden.«131 Und Andreas Weber konzipiert eine Biopoetik im Zei-

chen einer poetischen Objektivität.132 Das Ziel dieserTheorien ist, die Schrift,

das Lesen und Schreiben auf eine neue, andere Art und Weise zu verstehen.

Claire Colebrook spricht sich dafür aus, Lesen und Schreiben als »modes of

mapping« zu verstehen.133 Vicky Kirby konzipiert – im Anschluss an Lyotards

Bildtheorie –das »Hologram«.134 Ihr geht es dabei umdenKörper und das, im

phänomenologischen Sinne, »Fleisch«.Was Stingelin noch in Bezug auf Lich-

tenberg voneinander getrennt betrachten konnte, nämlich Schreibender und

Schreibgerät, Subjekt und Objekt,135 entpuppt sich nicht als ein Entweder-

Oder »poetische[r] Autonomie«,136 sondern als Ko-Autorschaft von Körpern

unterschiedlicher Materialitäten.

129 Timothy Morton: Afterword: Woodenness – The (Palm) Heart of the Matter. In: Sten

Pultz Moslund / Marlene Karlsson Marcussen / Martin Karlsson Pedersen (Hg.): How

Literature Comes to Matter. Post-Anthropocentric Approaches to Fiction. Edinburgh: Edin-

burgh UP 2021, 257–265, hier: 259.

130 Sten Moslund / Marlene Marcussen / Martin Pedersen: Introduction. In: Dies.

(Hg.): How Literature Comes to Matter. Post-Anthropocentric Approaches to Fiction. Edin-

burgh: Edinburgh UP 2021, 1–27, hier: 2.

131 Sjöberg: allmaterie 2020, 124.

132 AndreasWeber: Enlivenment. Eine Kultur des Lebens. Versuch einer Poetik für das Anthropo-

zän. Berlin: Matthes & Seitz 22018.

133 Claire Colebrook: Foreword. In: DianaMasny / David R. Cole (Hg.): MappingMultiple Lit-

eracies. An Introduction to Deleuzian Literacy Studies. London and New York: Continuum

2012, vii-xii, hier: xi.

134 Vicky Kirby: Telling Flesh. The Body as the Scene of Writing. In: Figurationen. Gender –

Literatur – Kultur. Körper/Zeichen Body/Signs 19.2 (2018), 65–80.

135 Stingelin: UNSER SCHREIBZEUG, 293f.

136 Ebd., 293.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

8. Kein Ende in Sicht

Hologramme, Pseudogramme, Kryptogramme – die Schrift ist nicht totzu-

kriegen.

Neurobiologie und Quantenphysik kommen scheinbar ohne einen tradi-

tionellen Schreib- und Schriftbegriff aus. Sie verändern sogar dasDenken und

die Wahrnehmung von Schrift und Schreiben. Das Ende der Grammatologie

ruft nach Antworten auf dieses Ende: Eine Antwort formuliert der New Ma-

terialism, aus dem heraus sich dieser Band konstituiert. Digitalisierung, Ma-

terialität und nicht-menschliche Aktanten spielen dabei eine entscheidende

Rolle.Damit verändern sich auch das Subjekt und der Begriff von Autorschaft.

In diesem Zusammenhang ist es vielleicht sinnvoll, nicht die Schrift und das

Schreiben, sondern die prozessuale Schriftlichkeit, dasWerden der Schrift zu

betrachten. Wir befinden uns, wie Roberto Simanowski schreibt, nun nicht

mehr im linguistic turn, sondern bereits im performative turn.137 Sehen oder

Lesen, das ist hier – mit Blick auf Lyotard – auch eine Frage der digitalen

Schriftlichkeit.138

Deshalb beginnt der Sammelband auch mit zwei Beiträgen zu dieser

digitalen Schriftlichkeit. Julia Nantke gibt einen grundlegenden Einblick in

das, was digitale Schriftlichkeit sein kann. In ihrem Beitrag Normalisierung

als Bedingung von Schriftlichkeit am Beispiel digitaler Repräsentationen von Schrift

verhandelt sie die verschiedenen Gestalten der Schrift im Digitalen und

beschreibt XML als Grammatik digitaler Schriftlichkeit. Sie macht Normali-

sierungsprozesse zum Beispiel hinsichtlich der Orthografie sichtbar, lotet das

Zusammenspiel von nicht-menschlichen undmenschlichen Aktant:innen aus

und entwickelt so eine heuristische Herangehensweise an digitale Schrift.

Wiebke Vorrath widmet sich in ihrem Beitrag Unter der Oberfläche? Pro-

grammierte Schriftlichkeit in digitaler Lyrik poetischen und poetologischen Ver-

fahren digitaler Schriftlichkeit. Dabei fokussiert sie die digitalen Bedingun-

gen von digitaler Lyrik, das ist der Sourcecode, die Programmierung. Sie stellt

auch die Frage, wer Gedichte schreibt, der Computer, das Programm oder

eine Autorin? Insbesondere der Quellcode und dessen schriftliche Agentiali-

tät spielen eine entscheidende Rolle und werfen die Frage nach einer neuen

137 Roberto Simanowski: Textmaschinen–Kinetische Poesie – Interaktive Installation. ZumVer-

stehen von Kunst in digitalen Medien. Bielefeld: transcript 2012, 6.

138 Ebd., 15.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schriftlichkeit und die Agentialität der Schrift. Eine Einleitung 35

Lesekompetenz auf, nämlich der Lesekompetenz, eben diese Quellcodes zu

verstehen, zu deuten und zu reflektieren.

Dass Schriftlichkeit auch etwas mit Gender zu tun hat und gerade in den

klassischen Schriftdiskursen von patriarchalen Strukturen geprägt ist, beto-

nen die Beiträge von Lena Eckert, Oliver Ruf und Jayrôme C. Robinet.

Lena Eckert lotet in ihrem Beitrag Wor(l)ding: doing academia in queer-

feministischen Schreibkollaborationendie Potenziale kollaborativen Schreibens in

Bezug auf patriarchale Machtstrukturen im akademischen Feld aus. Dabei

berücksichtigt sie nicht nur menschliche Aktant:innen, sondern auch nicht-

menschliche wie das Schreibwerkzeug, die Schreibräume etc. Indem sie das

Konzept worlding anwendet, erschreibt der Beitrag eine kritische Perspektive

auf Diskriminierung im akademischen Schreiben.

Oliver Ruf arbeitet in seinem Beitrag Die Schriftlichkeit der Medusa: Insistie-

rungen (Cixous – Derrida) die schriftlichen Praktiken bei Hélène Cixous heraus:

spezifische Interpunktion, eigener Rhythmus, Unübersetzbarkeit bei gleich-

zeitigem sich selbst Übersetzen-Wollen und vor allem das Insistieren eröff-

nen Dissonanzen von »Medusa« und »die Frau« in Bezug auf Schreiben und

Schriftlichkeit. Cixous stellt das Sehen, Blicken und Starren gegenüber den

taktilen Praktiken des Schreibens zurück, um letztere besonders hervorzuhe-

ben. So wird die Dynamik des Schreibens/Sprechens gegenüber der verstei-

nerten oder verkrusteten Seite der Schrift betont. Sie invertiert den Logopho-

nozentrismus über das taktile Schreiben in eine Emanzipation des Sprechens.

So verwandelt sich auch Derridas deiktisches »Monster« in ein tastendes oder

fühlendes, die Materialität der Schriftlichkeit adressierendes Wesen.

Am Übergang von der Frage nach dem Geschlecht des Schreibens und ei-

ner Intraaktivität, das heißt einer insbesondere von derTheorie Karen Barads

inspirierten Auseinandersetzung mit Schriftlichkeit, steht Jayrôme C. Robi-

nets Beitrag ›Erdbeermarmeladen-Queen-Saga‹ alias ›Das queere Leben der Ana-

gramme‹. Im Rückgriff auf Ferdinand de Saussures unvollendete Überlegun-

gen zum Anagramm sucht der Beitrag mittels des Konzepts von Intraaktion

anagrammatische Strukturen zu interpretieren. Ziel ist dabei, das queere Po-

tenzial einer anagrammatischen Praxis auszuloten und auf Schrift, Sprache

und ihre Konstitution anzuwenden.

Florian Scherübl widmet sich in seinem Beitrag Einschreibungen. Wissen-

schaftliche Gegenstandskonstitution als ethischer Akt bei Jacques Derrida und Karen

Barad dezidiert der Herkunft von Barads Theorie aus dem Geiste der Dekon-

struktion. Der Fokus liegt dabei auf der Wechselwirkung von Quantenphysik

und Derridas Konzept der Hantologie. Dass Schrift und demnach Schriftlich-

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Martin Bartelmus und Alexander Nebrig

keit eine ethische Dimension besitzen, wird nicht nur in der Genealogie von

Dekonstruktion und agentiellem Realismus, sondern gerade in ihren Diffe-

renzen sichtbar.

Julian Polberg wendet mit seinem BeitragWahrnehmung und Gebrauch un-

lesbarer Schrift in dermodernen bildendenKunst den Blick von einer theoretischen

Auseinandersetzung auf eine praktische Anwendung. Der Beitrag erforscht

den Zusammenhang von Unlesbarkeit und Schriftlichkeit. Anhand von Arbei-

ten vonWassily Kandinsky, Paul Klee, Henri Michaux und Cy Twobly stellt der

Beitrag die Zusammenhänge von Materialität und Schriftlichkeit aus. Dabei

geht es nicht um eine Entzifferung, sondern um eine genuine Ästhetik eines

»asemic writings«, bei der es nicht mehr um das Verstehen, sondern nur noch

um das Betrachten gehen kann.

Die Frage nach der Materialität der Schriftlichkeit wird zugespitzt in den

folgenden Beiträgen verhandelt. Jodok Tröschs Beitrag Prekäre Schriftlichkeit.

ZurRepräsentation unlesbarer und entstellter fiktiver Schriftstücke in literarischen Tex-

ten beschäftigt sich mit der Fiktionalisierung der Unlesbarkeit von Schrift.

Der Beitrag untersucht drei sogenannte Editionsszenen, nämlich den Ab-

druck von ›Fanfreluches antidotées‹ in François Rabelais’ und Johann Fisch-

arts Versionen des Gargantua (1534/1575), Kater Murrs Spuren in E.T.A. Hoff-

manns Lebens-Ansichten (1820) und den Roman S. von J.J. Abrams und Doug

Dorst (2013). In allen drei Texten geht es um eine Intraaktion bzw. eine Intra-

Textualität von Materialien, nicht von Zitaten. So eröffnet der Beitrag eine

andere Perspektive auf die Materialität des ›Buches‹.

Nishant K. Narayanan analysiert im Beitrag Zwischen Sprachstruktur und

Sprachsinn – Fremdheit als schriftliche Aktantin bei Yoko Tawada die Schriftreflexi-

on der deutsch-japanischen Autorin Yoko Tawada, ausgehend vom Verfrem-

dungspotenzial von Schriften. In Tawadas literarischen Arbeiten spielt die Al-

terität von Schrift bzw. von Graphemen ein wichtigesMovens, um überMehr-

sprachigkeit undMehrschriftlichkeit nachzudenken.Die Entautomatisierung

derWahrnehmung des lateinischen Alphabets führt bei ihr dazu, den Zeichen

eine eigene Handlungsmacht zuzuweisen und die gewöhnlich bedeutungslo-

se Materialität der Schrift zu semantisieren.

Julia Dettke untersucht in ihrem Beitrag Festschreiben und Freisprechen?

Schriftlichkeit als Aktant von Machtasymmetrie und Metafiktionalität bei Denis

Diderot, Alessandro Manzoni und Patrick Chamoiseau die Machtasymmetrien,

die infolge von Schrift- und Schreibkompetenz in literarischen Texten ver-

handelt werden. Untersucht werden Denis Diderots Jacques le fataliste et son

maître (1796), Alessandro Manzonis Die Brautleute (1827) und Geschichte der

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schriftlichkeit und die Agentialität der Schrift. Eine Einleitung 37

Schandsäule (1842) sowie Patrick Chamoiseaus Solibo Magnifique (1988). Die

ausgewählten Texte widmen sich auf je unterschiedliche Weise der Macht

von Schrift und Sprache, stellen die Frage nach den subversiven Potenzialen

von Mündlichkeit und Schriftlichkeit.

Dass auch Subjekte und Subjektivität von Schrift nicht unberührt blei-

ben, zeigt der Beitrag Die Unterschrift verweigern? Überlegungen zur Agentialität

der Signatur von Tilman Richter. Der Beitrag fragt nach der Agentialität von

Unterschrift, also nach der Wirkmacht des handschriftlichen Kennzeichnens

des Subjekts. Anhand des sogenannten loyalty oath und der Verweigerung der

Unterschrift Ernst Kantorowicz’ sowie der Bedeutung der Unterschrift für die

68er-Bewegung und ihr akademisches Gegenüber, die kritischeTheorie, zeigt

der Beitrag die politische Dimension der Handschrift als Bekenntnis und die

damit verbundenen Praktiken der Subjektivierung auf.

Sergej Rickenbachers Beitrag Reading the writings. Das Erbe von Derridas

Schriftlichkeit in Rheinbergers historischer Epistemologie und Latours Akteur-

Netzwerk-Theorie analysiert zum Abschluss dieses Bandes einen Aspekt des

»motor schemes« Schrift. Dabei fragt der Beitrag nach der Rolle Derridas

für wissenschaftstheoretische Überlegungen. Sowohl bei Rheinberger als

auch bei Latour lassen sich Bezüge zur Schriftlichkeit finden; sie stellen aber

nicht mehr die dominante Matrix des Denkens dar. Die Theorien lösen sich

vom Paradigma und der Denkfigur der Schrift, finden jedoch noch keine

Alternative. Sie markieren viel eher einen Schnitt oder einen Riss in der

Theorie.

***

Der Band geht auf einenWorkshop zurück, der am 18.6. und am 25.6.2021 on-

line an der Heinrich-Heine-Universität Düsseldorf stattfand. Die Herausge-

ber danken der Universitäts- und Landesbibliothek Düsseldorf für die groß-

zügige Förderung der Open-Access-Publikation. Für die Endkorrekturen dan-

ken wir Vanessa Grömmke, Magnus Nagel und Lena Reinhardt.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460924-001 - am 13.02.2026, 20:06:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

