
VORWORT. OEDIPUS UND DIE STIMME

 

 

 

 

 

 

Antigonä – Hölderlin

Eine Widmung

Das Schreibrohr eintauchend schreibt Hölderlin eine Widmung, die er

im Jahr 1804 den Sophokles-Übersetzungen und den Anmerkungen

voranstellt. Die Widmung steht nach dem Haupttitel Die Trauerspiele
1des Sophokles und vor Oedipus. Der Tyrann, den Anmerkungen zum

Oedipus, Antigonä, den Anmerkungen zur Antigonä und lautet:

»Der Prinzessin Auguste von Homburg.

Sie haben mich vor Jahren mit einer gütigen Zuschrift ermuntert, und ich bin Ihnen in-
dessen das Wort schuldig geblieben. Jezt hab’ ich, da ein Dichter bei uns auch sonst et-
was zum Nöthigen oder zum Angenehmen thun muß, diß Geschäft gewählt, weil es zwar
in fremden, aber festen und historischen Gesezen gebunden ist. Sonst will ich, wenn es
die Zeit giebt, die Eltern unsrer Fürsten und ihre Size und die Engel des heiligen Vater-
lands singen.

2Hölderlin.«           

Die Überlegung, vor einer Lektüre der Antigonä-Tragödie die leicht zu
3übersehene Widmung vorzustellen, kommt aus folgender Fragestel-

lung: Gibt es Beziehungen zwischen der Geste der Widmung – etwas,

               
1. Ebd., Erstdruck im Wilmans Verlag 1804.
2. Ebd., 75.
3. Einen der wenigen Kommentare zu der Widmung überhaupt findet man bei Garlieb

Merkel im Kontext seiner Rezension (1805) zu Hölderlins Übersetzungen. »(…) Die
Dedikation ist ein zu merkwürdiges Aushängeschild für die Beschaffenheit des Gan-
zen, als daß ich sie übergehen dürfte. Hier ist sie ganz: [es folgt der Text] Was erwar-
ten die Leser von einem Manne, der in solchen undeutschen, steifen Phrasen die Un-
höflichkeit begeht, eine gütig gegen ihn gesinnte Prinzessin zu erinnern, daß er
schon vor Jahren unhöflich gegen sie war, der sich selbst so trocken hin einen Dichter
nennt und verspricht, wenn es die Zeit giebt, einmal usw.? Ohne Zweifel, daß sein
Singen ein heischeres widerliches Krähen seyn werde, und so ist’s auch.« FHA 16,
Sophokles, 28f.

 

21

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  21- 45) T01_01 kap1.p 322897257156

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

ein Werk, einem, einer anderen zu übergeben – und einem Begehren

nach Übersetzung? Was bewegt die Widmung und wie spricht sie?

           Die Widmung gibt den Auftakt zu den Übersetzungen und ist ge-

bettet in zwei Namen. Die Adressatin Auguste von Homburg wird höf-

lich mit ihrem Titel angesprochen. Darüber wird sie lokalisierbar als

Repräsentantin einer aristokratischen Familie, die eine staatsrechtliche

Instanz bildet und die Regierungsgewalt über das Fürstentum Hes-

sen-Homburg innehat. Auguste von Homburg ist die Tochter der Land-

gräfin Caroline und des Freimaurers und Landgrafen Friedrich V., dem

Hölderlin im Jahre 1802 die Hymne Patmos widmet. Drei weitere Wid-

mungsgedichte knüpfen sich an diesen Hof. Am 28. November 1799

schenkt Hölderlin der Prinzessin eine Geburtstagsode Der Prinzessin
Auguste von Homburg. Die Widmung demnach wiederholt den Titel.

Nach einigen Jahren steht er verstellt nicht mehr allein einer lyrischen,

sondern auch einer prosaischen Form vor. Vermutlich im Herbst 1800,

am Ende seines ersten Homburger Aufenthaltes, dichtet Hölderlin er-

neut für die Prinzessin eine Ode Ermunterung. Diese gelangt als Ab-

schrift oder Original mit der Sinclair gewidmeten Ode An Eduard (später

Die Dioskuren) und weiteren Entwürfen über Sinclair an die Prinzessin.

Die Prinzessin, so heißt es, bewahrte sie zum Schutze vor politischen

Denunziationen auf, die Folge der Funken, die aus Frankreich nach
1Deutschland übersprangen, waren. Nun sind diese Geschenke und

Schickungen, man könnte auch sagen, die Gedichte Hölderlins aus ›ei-

gener Hand‹, in der Widmung fast ausgespart. Sie wirken wie beinahe

in Vergessenheit geraten, indem der Text mit einem Topos des Ver-

säumnisses einsetzt und mit einem Wunsch endet. Allein der Titel ist

treu und zieht das Wort ermuntert nach sich. Eine kaum hörbare Korre-

spondenz setzt sich fort. Was nun schreibt die Widmung? Und wie wird

die Unterschrift Hölderlin am Ende zu lesen sein?

           Im Übergang vom Namen Der Prinzessin Auguste von Homburg
hin zum ersten Satz – Sie haben mich vor Jahren ermuntert, und ich bin
Ihnen indessen das Wort schuldig geblieben – vollzieht sich eine Umkehr.

Die Anrede im Titel, die gemäß der grammatischen Konventionen einer

Widmung im Dativobjekt erscheint, springt über in das erste Wort, das

Subjekt: Sie. Sie hat ihm geschrieben, sie gab den Anstoß, daß er

schreibe, dichte. Die Antwort blieb aus, so steht es. Statt dessen bleibt

die Schuld durchs Wort. Sie wird erinnert, indem er sie nachträglich

schreibt. Über die Verfehlung der Korrespondenz kommt der Akt des

Korrespondierens selbst zur Sprache: Wer eigentlich schreibt (an) wen?

Diese grundlegende und dynamische Frage von Schreiben und Dichten

aktualisiert die Thematik des Übersetzens von dem einen zum anderen.

               

1. Vgl. Pierre Bertaux: Hölderlin und die Französische Revolution, Frankfurt am Main
1969, 133f.; vgl. FHA 5, Hölderlin: Oden II, 284, 331, 379.

 

22

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  21- 45) T01_01 kap1.p 322897257156

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – HÖLDERLIN

Das bezieht sich auf die Subjekte, sofern sie, sich kreuzend und verstel-

lend, als Effekt von Schrift hervorgebracht werden. Das bezieht sich
1ebenso auf den Übergang von Schreiben und Dichten. Zugleich führt

dieser Satz eine Verbindung zwischen Übersetzen und Widmen herbei:

Er übereignet ihr. Das ist der Rahmen der Widmung. Andersherum be-

ginnt der Text damit, wie sie sich ihm zuwendet(e): mit einer gütigen

Zuschrift. Die Bindung zwischen den beiden ereignet sich schreibend

geneigt, unrhythmisch in der Zeit und ermunternd über das Wort einer-

seits. Andererseits springt an dieser Stelle der Drehung das heraus, was
2als »Umgliederung der Sichtweise« im Akt des Übereignens bezeich-

net werden kann. Sie und er tauschen die Plätze. Außerdem wird eine

Verschränkung der Textsorte Widmung mit dem, was gegeben wird,

lesbar: Übersetzungen.

           So gesehen beginnen die Übersetzungen mit der Widmung. Sie

gehört als Geste eines Geschenkes und als Zug von Schrift zu den Über-

setzungen und den Anmerkungen. Auch weil es geschrieben steht, nicht

aber als Anhängsel. Vielmehr führt die Widmung ins Herz von Schrift.

Sie spricht das aus, was das Wort, indem es einem Übersetzungsprozeß

entspringt, den es woanders ausgelöst haben wird, zuträgt: die am Ur-

sprung der Sprache zwiespältige Frage der Schuld.

           Das verschleierte Thema des Übersetzens am Anfang der Wid-

mung wird im folgenden, von einem Satz zum anderen, laut. Es stiftet

den Grund des zweiten Satzes. Er beschäftigt sich mit dem Geschäft des

Übersetzens und formuliert in einer Variation um den semantischen

Hof von ›Widmung‹ die Problematik des Eignens und der Zugehörig-

keit. Jezt hab’ ich, da ein Dichter bei uns auch sonst etwas zum Nöthigen
oder zum Angenehmen thun muß, diß Geschäft gewählt, weil es zwar in
fremden, aber festen und historischen Gesezen gebunden ist. Das Problem

der bürgerlichen Existenz eines Dichters taucht in den Anmerkungen
zum Oedipus wieder auf. Hier wie dort fungiert es argumentativ für die

Abkehr von uns als Hinwendung. Die Rede von den fremden, aber festen
– im Sinne von durchgängigen – historischen Gesezen verweist auf die

3poetischen Gesetze, die µηχανη der Alten, und der Gesetze von Histo-

               

1. WIDMEN, vb., ahd., widimen (…) zu dessen herkunft von widmen: ued-mno-, dem
›wort für den kaufpreis der braut‹, abgeleitet von uedh ›führen, heimführen, heiraten
(vom manne)‹, Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, Leipzig 1862 und
spätere Auflagen, Spalten 1413-1433, Bd. 29.

2. Ebd., 2) die bed. ›übereignen‹ nebst nahestehenden (…) anwendungen ergibt sich
aus dem vorigen durch umgliederung der sichtweise; als akk.-obj. erscheint die über-
eignete sache, der empfänger steht im dativ., Spalte 1415.

3. Ebd., Anmerkungen zum Oedipus, 249. Vgl. grundsätzlich Rainer Nägele: »Mechané.
Einmaliges in der mechanischen Reproduzierbarkeit«, in: Marianne Schuller, Elisabeth

 

23

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  21- 45) T01_01 kap1.p 322897257156

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

rizität selbst. Denn die Geschichte ist immer woanders; darüber ist sie

nicht; sie wird. Sie wird hergestellt im Akt der Beschreibung und befin-

det sich in beweglicher Distanz zum anderen. Je nachdem, von wo aus

man blickt, liest und schreibt, stellen sich unterschiedliche Positionen

ein. Diese Kluft zum anderen ist gesetzmäßig, fest, nicht aber kalkulier-

bar und teilt die Poesie mit der Geschichte. Fortschreiten, wie es Ge-

schichte und Schrift zu tun vorgeben, und schreiben heißt, sich einer

Ferne nähern, Altes wiederholen, sich an fremde Gesetze zu binden su-

chen. Hölderlin exponiert diesen Impuls von Begehren in der Wid-

mung, indem er die Beziehungen von Poesie und Geschichte befragt.

Dabei wird formuliert, daß eine Beschäftigung mit den tragischen Ge-

setzen und dem Gesetz des Tragischen not tut. Das Nöthige, sie überset-

zend zu erinnern und zu kommentieren, das Tragische im Verlust zu

aktualisieren, knüpft sich an das Angenehme. Wie aber kann das ange-

nehm sein? Eine Antwort muß an dieser Stelle ausbleiben; die Frage

wird an späterer Stelle wieder aufgenommen.

           Die Widmung sagt, daß das Übersetzungsverfahren an Gesetze

gebunden ist. Hier schreiben die Tragödien des Sophokles vor. Gleich-

zeitig dreht sich das Tragische des Oedipus und der Antigonä um das

Gesetz, das nicht geht ohne Überschreitung, ohne Untreue. Dann aber,

in der Untreue »vergißt der Mensch sich und den Gott, und kehret, frei-

lich heiliger Weise, wie ein Verräther sich um. – In der äußersten Grän-

ze des Leidens bestehet nemlich nichts mehr, als die Bedingung der
1Zeit und des Raumes.« Ein mythisches Bild der Umkehr: Orpheus.

Die Sage geht, daß er Eurydike von den Fürsten der Unterwelt befreien

will. Singend vermag er die Götter der Totenwelt wohlgesinnt zu stim-

men. Aber er verstößt gegen das Verbot, sich umzudrehen im Übergang.

»Unter der Erde«, dort, wo der »Schatten« »verschwindet«, sehen beide,
2die getrennt sterben mußten, sich wieder.

           Das Singen und die Zeit werden im letzten Satz der Widmung

thematisch. Sonst will ich, wenn es die Zeit giebt, die Eltern unsrer Für-
sten und ihre Size und die Engel des heiligen Vaterlands singen. Das Wort

3sonst transportiert einen Zwiespalt. Zwischen so, auf diese Weise,

               

Strowick (Hgg.): Singularitäten. Literatur – Wissenschaft – Verantwortung, Freiburg im
Breisgau 2001, 43-57.

1. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 258.
2. Ovid, Publius Naso: Metamorphosen, Epos in 15 Büchern, übersetzt von Hermann

Breitenbach (Hg.), Stuttgart 1964, 11. Buch V. 61ff.
3. sonst: I.1. formales 1) sonst ist die nhd. fortsetzung von nhd., ahd., sus, so, auf

diese Weise (…) 4. aus sust entwickelt sich durch nasalisierung des vocals sunst (…)
sonst, sonsten (…) umsunst, umsonst. (…) II. bedeutung und gebrauch 1) im sinne
von so 2) in neuerer eigenartiger, mannigfach verzweigter anwendung, die sich zu-
sammenfassen läszt unter der bedeutung: das besonders erwähnte ausgenommen. a)

 

24

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  21- 45) T01_01 kap1.p 322897257156

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – HÖLDERLIN

und anders, schreibt er, will ich (…) singen. Ich, in den tragischen Gefil-

den der sophokleischen Tragödien, und ich, hier, zurückgekehrt, an-

ders, will singen. Unter der Bedingung, daß es die Zeit giebt. Im Zuge der

mehrfachen Umdrehungen von Subjekt und Objekt, hier und da und im

Wechsel der Blicke auf den Grund zu übersetzen, nähert sich der in sich

gewundene, kleine Widmungstext einem Rand von Vorstell- und Über-

setzbarkeit. Anläßlich einer gütigen Zuschrift gelangt die Argumenta-

tionsbewegung über das schuldig gebliebene Wort zum Status des Dich-

ters und der Frage des Gesetzes. Diese Etappen ziehen Übergänge und

Differenzierungen von Schreiben, Dichten und Singen nach sich. Der

Wunsch zu singen wird in einer durch den Konditionalsatz unterbro-

chenen Satzstruktur artikuliert. Das Subjekt ich ist durch einen weite-

ren Einschub von den folgenden Objekten und von dem Wort singen ge-
1trennt. Dieser Satz ist von einer rhetorischen Figur, dem Zeugma ,

motiviert. »Als eigentliche Wortfigur der Weglassung« ist das Zeugma

eine komplizierte rhetorische Figur, sofern die Beziehungen zwischen

Syntax und Semantik schillernd sind. Ein »zusätzliches Merkmal« ist

»die Klammerbildung. Das besagen schon die Namen dieser Figur, denn

ζευγµα bedeutet ›Joch‹ oder ›Fessel‹, συλλεψς bedeutet ›Zusammenfas-
2sung‹ oder auch ›Gefangennahme‹.« Der letzte Satz der Widmung ist

grammatikalisch gelesen vollständig und doch fehlt etwas. Die Linie des

Satzes beginnt mit dem Subjekt, das anhebt, so oder so zu versprechen.

Nach dem Einschub – wenn es die Zeit giebt – trifft es abrupt auf eine

Reihe von Objektkonstruktionen – die Eltern unsrer Fürsten, ihre Size,
Engel des heiligen Vaterlands – und schließt den Satz mit singen. Die Be-

stimmung nun, von wo aus und wohin zu singen sei, die Richtung auf

die Objekte ist nicht aufzulösen. Denn: Wer sind die Eltern unsrer Für-

sten? Wer die Engel des heiligen Vaterlands? Und welches Vaterland?

Selbst also, wenn man das singen mit einem heute gebräuchlicheren

›besingen‹ übersetzen würde, wären diese Fragen nicht beantwortet.

Ein Stutzen über die Reihe heterogener Elemente – genealogische,

staatliche, topische, religiöse, nationale, welche allenfalls auf den ersten

Blick logisch und kohärent erscheinen –, verursacht durch die Rhyth-

mik, den Atem des Satzes, zögert den Schritt einer fügsamen Überset-

zung hinaus. Eine unübersetzbare Wendung, es sei denn, man ver-

schließt sie voreilig mit dem Begriff der »vaterländischen Gesänge«. Das

entscheidende Moment der Weglassung liegt darin, daß man nicht er-

schließen kann, in welcher Weise die unterschiedlichen Objekte, die

               

im andern falle. Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, Spalten 1730-
1749, Bd. 16.

1. Wolfram Groddeck: Reden über Rhetorik. Zu einer Stilistik des Lesens, Basel, Frankfurt
am Main 1995, 170ff.

2. Ebd.
 

25

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  21- 45) T01_01 kap1.p 322897257156

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

Zeit, die Eltern unsrer Fürsten, ihre Size, die Engel des Vaterlands, mit

dem Subjekt verknüpft sind. So ruft die Wendung die Eltern unsrer Für-
sten eine ins Unendliche strebende genealogische Figur auf. Zeitlich

und räumlich (ihre Size) markiert sie einen uneinholbaren Ursprung.

Auch bleibt ungewiß, welches ich – ein an fremde Geseze gebundenes,

ein an hiesige Gesetze gebundenes oder etwa ein an kein Gesetz ge-

bundenes ich – zu singen verspricht. Aus einer solchen Unbestimmbar-

keit, von wo aus und wohin ich singen möchte, kommt die Frage nach

dem ich zum Tragen. Und zwar in der Umkehr: Wo bist du? – Eine offe-

ne Frage.

           Aber es gibt einen Wink. Ich will singen, verspricht er. Und ich tut

es. Schreibend entwirft es ein jubilatorisches Bild. Es wäre ein gewalt-

samer Trugschluß, aus der Erwähnung der fremden Geseze der Grie-

chen umgekehrt das ›eigene‹ dem deutschen Vaterland zuzuschreiben.

Denn, wie es in den Anmerkungen heißt, lassen in der doppelten Um-

kehr »Anfang und Ende sich in ihr [der Zeit] schlechterdings nicht
1 2reimen.« Der idealistische Zirkelschluß wird hier in der Widmung

subvertiert in eine doppelte Negierung: nicht Deutschland, nicht Grie-

chenland. Im Blick auf die Gesetze trifft die Zuschrift auf Bühnen von

Geschichte. Die Köpfe rollen im Namen des Vaters. Der Vater, das Va-

terland ist namenlos, nicht lokalisierbar. Vielfach kehrt er/es sich

schreibend ab. Die Size und das Vaterland zitieren den Vektor ›Ort‹ und

den ›Ursprung‹ als Topos in einem Zug. So wird die dramatische Frage

nach der Zugehörigkeit ausgelöst. Die Zueignung wird aus der Abwe-

senheit herausgeschrieben. Leer sind die Namen und Plätze. Sie stif-

ten den Polylog. Eine gegenrhythmische (so und sonst) Vielstimmigkeit

taucht im Bann zu dialogisieren im hin und her, dem einen oder/und
dem anderen auf. Diese zündende Kritik im Rahmen einer idealisti-

schen Bewegung höhlt das Wort, den Namen Vater. Die Schrift eintau-

chend in die Gefilde der Geschichte, hier die Französische Revolution,

die im Kampf um die Position des Vaters blutreich ist, hier die idealisti-

sche Philosophie, die fortschreitend den Tod zu überwinden sucht und
3von »Schiksaallosigkeit« bestimmt ist , hier das Tragisch-Fassungslose

4der Griechen, so wird Gott, der »Vater der Zeit« , in der »Gestalt des
5Todes, gegenwärtig«.

           Ein wüstes und ein schönes Bild chiffrieren das Ende der Wid-

mung: und die Engel des heiligen Vaterlands singen. Mit der Kraft der

               

1. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 258.
2. Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe: »Zäsur des Spekulativen«, übersetzt von Werner Ha-

macher und Peter Krumme, in: Hölderlin Jahrbuch 1980-81, Bd. 22, Tübingen 1981.
3. FHA 16, Anmerkungen zur Antigonä, 418.
4. Ebd., Antigonä, V. 987 und Anmerkungen zur Antigonä, 415. 
5. Ebd., 417.
 

26

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  21- 45) T01_01 kap1.p 322897257156

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – HÖLDERLIN

rhetorischen Figur des Zeugmas strebt das Ende des Satzes wieder zu

seinem Anfang und entwirft die Vorstellung eines singenden Chores:

Engel von heiligen, unbenennbaren Räumen und ich singen. Wolfram
1Groddeck vermutet, daß sich an das Zeugma der »Verlust des Kopfes«

knüpft. Die Widmung könnte dies unterstützen, denn gerade weil das

Haupt, der Name des Vaters fehlt, steht das Zeichen im Bann von Ab-
2wesenheit. Die Schrift kippt und fließt über in den Gesang. Mit einem

Bild von offenen Mündern wäre der Kopf anders wieder da. Vielleicht

singt es aus einer Krypta, einem Ort, welcher einen stummen und ver-

sunkenen Punkt unter all den Zeichen markiert: eine Krypta vorgestellt

als ein unmöglicher Ort einer Einschließung des Ausgeschlossenen, an

dem das Tote und das Lebendige als das, was nicht über sich verfügen
3läßt, Ursprung von Geschichten und Schriften wird. Thema der Anti-

gonä.

           Die Widmung stiftet Beziehungen zwischen dem Übersetzen,

Dichten und Singen, die eines miteinander teilen: die Unmöglichkeit,

Übersetzungsprozesse zu umgehen, was mit anderen Worten bedeutet,

die Unvergänglichkeit der Frage nach Übersetzbarkeit aufzurufen. Das

ist eine grundlegende wie abgründige Frage, welche eine tragische Di-

mension der Antigonä dergestalt berührt, daß sich in der Tragödie das

Thema der Übersetzbarkeit des Toten mit dem Thema der Übersetzbar-
4keit des Lebendigen überschneidet.

           Hier zunächst, in der Widmung, die eine Zueignung des Werkes

übernimmt, läßt sich lesen, daß die Frage nach Übersetzbarkeit eine ist,

die sowohl das Thema der Antigonä-Tragödie wie auch eine dichteri-

sche Haltung zum Wort betrifft. Denn nicht das Wort, das Werk, wie sie

scheinbar unverrückbar geschrieben da stehen, heißt es einer bewe-

gungslosen Monumentalität des Sinns, Irrsinns oder gar einer Nichtig-

keit zuzuschreiben. Schreiben bedeutet, das gespaltene und entzweite

Wort, welches von Gegensätzen und Widersprüchen, Wünschen und

Färbungen getragen ist, noch einmal zu verdichten, es in seiner Ver-

schränktheit von Verschwiegenem und Unverschwiegenem ins Spre-

chen zu bringen.

           Die Widmung transportiert die Thematik einer Unverfügbarkeit

von Dichtung und kündigt die übersetzten Trauerspiele an. Der nur

               

1. Groddeck, Reden über Rhetorik, 176.
2. Vgl. Michel Foucault: »Der Name/Das Nein des Vaters«, in: Le pauvre Holterling. Blät-

ter zur Frankfurter Hölderlin Ausgabe, Nr. 8, übersetzt von Rüdiger Campe, Frankfurt
am Main 1988, 86.

3. Vgl. Jacques Derrida: »Fors – Die Winkelwörter von Nicolas Abraham und Maria To-
rok«, in: Nicolas Abraham, Maria Torok: Kryptonomie. Das Verbarium des Wolfmanns,
übersetzt von Werner Hamacher, Frankfurt am Main 1979.

4. Vgl. ausführlich dazu hier Antigonä – Polynikes, 47ff.
 

27

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  21- 45) T01_01 kap1.p 322897257156

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

scheinbar schlichte und nicht literarische Text wirkt wie ein synkopi-

scher Auftakt zu den Trauerspielen und blättert im Echo der Anmerkun-
gen eine andere Seite von Schrift auf. Im Nachtrag bloßer schwarzer

Buchstaben kreuzen sich die Bewegungen von Widmen und Singen. Sie

spitzen sich auf die Hauptsache Die Trauerspiele des Sophokles zu, aus

der sie hervorgegangen sein werden. Im Winkel von Zeit, wo sich der

unwiderrufliche Ursprung als tragischer Transport, leer und am unge-
bundensten, ereignet haben wird, plaziert sich eine Sehnsucht, ein Ruf

nach dem anderen. Wie eine scheinbar unauffällige Blumenwiese, die

einen Abgrund bedeckt und die durchquert werden muß, um zum kö-

niglichen Hof zu gelangen, liegt die Widmung vor den Trauerspielen.

Sie schließt mit einem Namen. Hölderlin.

Autorname

Hölderlins Sophokles-Übersetzungen haben damals wie heute für Auf-

ruhr gesorgt. In eine Anekdote gekleidet und per Brief verschickt

schreibt Heinrich Voß der Jüngere im Jahr 1804 an R. Abeken:

»Was sagst Du zu Hölderlins Sophokles? Ist der Mensch rasend oder stellt er sich nur so,
und ist sein Sophokles eine versteckte Satire auf schlechte Übersetzer? Ich habe neulich
abends als ich mit Schiller bei Goethe saß, beide recht damit regaliert. Lies doch den IV.
Chor der Antigone – Du hättest Schiller sehen sollen, wie er lachte; oder Antigone Vers
20: ›Was ist’s, Du scheinst ein rothes Wort zu färben.‹ Diese Stelle habe ich Goethe als
einen Beitrag zu seiner Optik empfohlen, zu welcher ich ihm aus meiner antiquarischen

1Lektüre alles, was ich finde, mitteile.«

Die Anekdote läßt die Meister der Literatur und Literaturkritik mitein-

ander plaudern und lachen. Der zwischen Zynismus und Satire

schwankende Ton sagt, daß die Übersetzung von Hölderlin, die einen

Klassiker der griechischen Literatur zum Gegenstand hat, wiederum für

eine zeitgenössische klassische Vorstellung von Literatur nicht geeignet

ist. Aus dieser Verfehlung ist der Übergang der Rede von Hölderlins
Sophokles zum Mensch, der rasend ist oder es vorstellt, motiviert. Der

Name Hölderlin fällt aus dem literarischen Zirkel, dem Rahmen, optisch

gesprochen, heraus. Vielleicht aber geschieht dies, gerade weil Hölder-

lin die Position des Vaters, die Problematiken der Vorschrift der Alten,

der Autorschaft, den Status des Dichters und Übersetzers vielfach und

in unerhörter Weise zur Sprache bringt.

           Wenige Zeit später erscheint in der Jenaischen Allgemeinen Li-

               
1. FHA 16, Sophokles, 20.
 

28

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  21- 45) T01_01 kap1.p 322897257156

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – HÖLDERLIN

1teratur-Zeitung eine ausführliche Rezension von Voß. Zunächst be-

zeichnet er Hölderlin als einen geschätzten Dichter und Verfasser des

»Hyperion«. Die an die Güte der Übersetzung angelegten Kategorien

lauten: Treue zum Original, Auseinandersetzung mit anderen Überset-

zungen, syntaktische, metrische und semantische Einigkeit und Regel-

mäßigkeit, Verständlichkeit. Diese Maßstäbe führen dazu, daß die Über-

setzung an einigen Stellen »constructionslos«, »charakterlos«, »regel-

los«, mit »Abweichungen von der Regel«, in »freye Rhythmen«, mit

»schwankendem Ausdruck«, mit »Neubildungen« »gegen Sinn und

Grammatik übersetzt« erscheint. Voß belegt seine Beobachtungen mit

Zitaten aus der Übersetzung. Er zählt die Fehler, »(…) uneingedenk der

leichteren Mißgriffe« fand er »fünf und funfzig im Oedipus, und hundert

und siebzehn in der Antigone.« Hölderlins Griechischkenntnisse seien

nicht gut, er liebe »plastische Ausdrücke«, die »Anstößiges« an Bildern

hervorrufe. Was die Übersetzung bedeute, sei sein »unentziehbares Ei-
2genthum«. Schleicht sich mit dieser negativ konnotierten Formulie-

rung eine Ahnung dessen ein, was Hölderlins Literatur und Literatur

der Moderne überhaupt auszeichnet? So gelesen dokumentiert die phi-

lologische Literaturkritik unter der Hand, daß sich auf dem Feld der

Literatur und Literaturkritik ein Disput ankündigt, der den Aufbruch

des Zeichens und die Abkehr von der Kategorie des Sinns vielseitig li-

terarisieren und inszenieren wird. Die Singularität von Literatur, ihr

Einzigartiges und Unentziehbares, und die Durchkreuzung der Gattun-

gen, hier Lyrik und Tragödie, gehen daraus hervor.

           Auch heute, fast zweihundert Jahre nach dem Erstdruck der von

Hölderlin übersetzten Trauerspiele, zählt man wieder Fehler. Aller-

dings, da man weiß, daß Hölderlin wahnsinnig wurde, und da man sei-

nen Status als Dichter längst anerkannt hat, hat sich der Ort der Aus-

einandersetzung verschoben. Auf dem Feld der Editionskritik entpuppt

sich die Frage nach dem Zeichen und nach dem Sinn als ein politischer
3Eklat. Wieder geht es um das Original, wieder um den Sinn und um

eine Haltung zur Literarizität der Übersetzungen, die Verständlichkeit

der Anmerkungen und den Wahnsinn des Dichters. Darüber hinaus

steht die Härte eines positivistischen Denkens einer editionskritischen

Verfahrensweise, welche die von der Moderne aufgeworfenen Fragen in

               

1. Ebd., 21-25.
2. Ebd.
3. Vgl. Jochen Schmidt: »Eigenhändig aber verblutete er«, in: Wilfried Barner, Walter

Müller-Seidel, Ulrich Ott (Hgg.): Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 1995, Bd.
39, Stuttgart; vgl. D. E. Sattler: »Hydra«, in: Roland Reuß, Wolfram Groddeck, Walter
Morgenthaler (Hgg.): Textkritische Beiträge Heft 3. Entzifferung 1, Basel, Frankfurt am
Main 1997.

 

29

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  21- 45) T01_01 kap1.p 322897257156

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

bezug auf das Zeichen theoretisch reflektiert und die labilen Grenzen

von Sinn und Wahnsinn berücksichtigt, entgegen.

           Die Debatte wird deshalb hier erwähnt, weil sich die folgenden

Überlegungen zur Antigonä auf die Textgrundlage der Frankfurter Höl-
1derlin Ausgabe beziehen und damit die Implikationen , Schwierigkei-

ten und Grenzen einer historisch-kritischen Ausgabe präsent sind. Zu-

gleich geben die Bewertungskategorien Jochen Schmidts im Übergang
2von Edition zur Literaturinterpretation selbst zu denken. Sie lauten:

Hölderlin habe nicht gut griechisch gekonnt, die griechischen und latei-
3nischen Textvorlagen seien »korrupt« und voller »Textverderbnisse«.

Hölderlin sei zu der Zeit schon »umnachtet« gewesen. Mit den sopho-

kleischen Tragödien habe Hölderlin sich mit seinem Schicksal, dem

Wahnsinn, auseinandergesetzt. Die populär psychologische Deutung

und die Benennung der Fehlerquellen (und ihre nach Schmidt noch zu

leistende Analyse) bilden die Voraussetzung, auf Grund derer eine Tra-

gödientheorie Hölderlins entwickelt wird. Die Projektionsthese schließt

die theoretische Frage nach dem Verhältnis von Dichtung und Wahn-

sinn. Sie zielt zusammen mit der unmöglichen Analyse der Fehler auf

eine vom Wahnsinn getrennte geschichtsphilosophisch-triadisch orien-

tierte Tragödientheorie. Wie aber will man den Unterschied zwischen

»Hölderlins Mißverständnissen« und literarischer Wahl analysieren,

wenn nicht unter der Voraussetzung, daß die Funktion des Autors in

der Position des Philologen verschwindet? Damit folgt sie einer Ver-

nunftsideologie und dem Glauben einer objektiven Literaturwissen-

schaft, welche die »Abweichungen« und den Nicht-Sinn ins Abseits

stellen. Sie folgt scheinbar einer schlichten und doch traditionsreichen

Art der Trennung, die Michel Foucault in ihrer Historizität und Kom-

plexität entfaltet hat.

»Vielleicht wird man eines Tages nicht mehr recht wissen, was Wahnsinn gewesen sein
mag. Seine Gestalt wird sich so in sich selbst verschlossen haben, daß keine Entzifferung
der hinterlassenen Spuren mehr möglich ist. Und werden diese Spuren für den unwissen-
den Betrachter überhaupt mehr sein als einfach schwarze Zeichen? Allerhöchstens werden

4sie zu Konfigurationen gehören, die wir heute noch nicht nachzeichnen können (…).«

               

1. So sind u. a. die sophokleischen Textvorlagen, die Hölderlin für seine Übersetzungen
verwendete, nicht eindeutig nachweisbar.

2. Vgl. Jochen Schmidt: »Tragödie und Tragödientheorie. Hölderlins Sophokles-Deu-
tung«, in: Bernhard Böschenstein, Ulrich Gaier (Hgg.): Hölderlin Jahrbuch 1994/95,
Stuttgart 1995.

3. Ebd. Die Begriffe »korrupt« und »Textverderbnisse« kommen aus einem editionskri-
tischen Vokabular, was die Problematik des wissenschaftlichen Blicks nicht ändert.

4. Michel Foucault: »Der Wahnsinn, das abwesende Werk«, in: ders.: Schriften zur Lite-
ratur, übersetzt von Karin Hofer, Frankfurt am Main 1988, 119.

 

30

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  21- 45) T01_01 kap1.p 322897257156

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – HÖLDERLIN

Foucault greift eine Metaphorik von einfach schwarzen Zeichen auf; sie

berührt zum einen die Setzung des Buchstabens, einer Linie und mit

ihnen das Moment einer Abwesenheit. Zum anderen führt eben jenes

Bild der hinterlassenen Spuren, die in ihrer Entzifferbarkeit in Frage

stehen, zu einer Aufmerksamkeit für ein Verschwinden des Wahnsinns.

Nicht daß es keinen Wahnsinn mehr gäbe; er scheint verschluckt, er-

stickt, nationalen, institutionellen, ideologischen Strukturen einverleibt,

kurz, unsichtbar einfach in Schwarz getaucht und darüber auch da. Wie

ein längst verklungenes Echo, das Hölderlin aus der Versunkenheit

holt, lesen sich folgende Worte des Chores im Kontext dieser Problema-

tik. Im Einzugslied des Chores der Antigonä-Tragödie ruft der Chor,

nachdem er das tragische Szenario von Polynikes erinnert hat, zu einem

bacchantischen Fest, zum Tanz auf:

»Und nach dem Kriege hier,
Macht die Vergessenheit aus!
Zu allen Göttertempeln,
Mit Chören, die Nacht durch,
Kommt her! und Thebe

1Erschütternd, herrsche der Bacchusreigen!«

Der Chor fordert dazu auf, die Vergessenheit aufzusuchen, zu finden

und die Vergessenheit zu schließen, zu beenden. Die rhetorische Figur
2der obscuritas , die hier wirksam ist, sofern sie die Unentschiedenheit

der Rede nicht im semantischen Kontext in einen Sinn zu fassen ver-

mag, pointiert mit rhetorischer Versiertheit das dunkle Bild der Verges-

senheit selbst. Das Vergessene zu vergessen, grenzenlos da zu sein, das

zitiert eine wahnhafte und tragische Dynamik. Mit der Macht der Ver-

gessenheit – die vergißt und die vergißt, daß es Vergessenes gibt –

zeichnet sich der phantasmagorische Taumel eines lückenlosen und

verlustlosen Weltlaufs in einer Zeit idealistischen Denkens ab, welches

Wahrheit und Wahnsinn glaubt unterscheiden zu können, und entzün-

det Bilder von Geschichte. Im dritten Teil der Anmerkungen zum Oedi-
pus benennt Hölderlin die Verstrickung der historischen Bezüge. Das

3Drama von Schrift, Zeichen zu fassen und den »lebendigen Sinn« zu

wahren, triumphiert im Widerspruch, hebt ihn auf. Die Übersetzungen

und die Anmerkungen stehen in historischen Sprüngen, immerwach, ge-

schrieben:

»(…) in den Auftritten die schröcklichfeierlichen Formen, das Drama wie eines Kezerge-

               
1. FHA 16, Antigonä, V. 156.
2. Vgl. Groddeck, Reden über Rhetorik, 143.
3. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 250.
 

31

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  21- 45) T01_01 kap1.p 322897257156

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

richtes, als Sprache für eine Welt, wo unter Pest und Sinnesverwirrung und allgemein ent-
zündetem Wahrsagergeist, in müßiger Zeit, der Gott und der Mensch, damit der Weltlauf
keine Lüke hat und das Gedächtniß der Himmlischen nicht ausgehet, in der all-
vergessenden Form der Untreue sich mittheilt, denn göttliche Untreue ist am be-

1sten zu behalten.«

Wie nah und sich einander bedingend liegen hier Sinnesverwirrung und

allgemein entzündeter Wahrsagergeist in müßiger Zeit. Eine solche Nähe

einer vermeintlichen Bestimmbarkeit von Wahnsinn und einem ver-

meintlichen Recht aus Wahrheit (und Wissen) macht die politische

Notwendigkeit und Aktualität, untreu zu übersetzen, das Tragische im

geschmeidigen oder rasanten Lauf allgemeiner Sinngebung zu erin-

nern, aus: Einschreibung in das Phantasma des lückenlosen Weltlaufs,

das noch heute seine Wirkung tut, via Untreue, Abweichungen – irren.

Titel und Namen

Hölderlin trifft mit der Schreibweise Antigonä eine Wahl. Anders als in

der vertrauten lateinisierten Schreibweise Antigone transformiert er das

›η‹ (eta), das im Laut ›ä‹ ausgesprochen wird, in den Namen mit der En-

dung Anitgonä. Auf diese Weise erhält ein klangliches Moment, nämlich

die Aussprache, eine Markierung im Namen. Der sprechende Name An-
tigone setzt sich scheinbar aus der Präposition αντι (gegenüber, ange-

sichts, hinter, statt, anstelle von, gleich) und dem Nomen γονη (Zeu-

gung, Geburt, Abstammung, Geschlecht, Familie, Generation, Nach-
2kommenschaft, Nachkomme) zusammen. Der Name Antigone/ä läßt

3sich mit ›Dagegen-geborene‹ und ›Dafür-geborene‹ im Sinne von

›Anstelle-von-geborene‹ übersetzen. Das ist ein Zugang zur Überset-

zung, der sich auf den Sinn des Namens richtet und in diverse Richtun-

gen weist. Die Konnotation von ›dagegen‹ transportiert ein oppositio-

nelles Moment und ein Widerständiges. Es bleibt unentschieden, ob

dieses Widerständige von Geburt an und aus dem Geschlecht der Lab-

dakiden heraus da ist, oder ob sich der Widerstand gegen das Ge-

schlecht, gegen die Abstammung – das hieße hier gegen den Fluch und

Bann des Hauses Oedipus’ – wendet. Die andere Variante des Namens

lautet die ›Dafür-geborene‹. Der Aspekt der Stellvertretung wirft die

Problematik nach dem ›eigentlichen‹ und dem ›anderen‹ Ursprungsort

               
1. Ebd., 257f.
2. Vgl. grundlegend Carol Jacobs: »Dusting Antigone«, in: MLN, Modern Language

Notes. Comparative Literature, Volume 111 No.5, Baltimore 1996, 889-917, hier 907.
3. Wolfgang Binder: Hölderlin und Sophokles. Turm-Vorträge, Uvo Hölscher (Hg.), Tü-

bingen 1992, 108.
 

32

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  21- 45) T01_01 kap1.p 322897257156

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – HÖLDERLIN

auf. Bedeutsam nun hier ist, daß sich in die Spaltung des Namens αντι
und γονη ein Szenario einschreibt, das mehr noch als einen sinnfälligen

Namen die Frage nach den Sinnzuschreibungen eines und dieses Na-

mens öffnet. Werden die verschiedenen Sinnebenen übergangen, die

der Name anzieht, indem man sich zu keiner oder nur einer Deutung

entscheidet, schließt sich die Dimension einer buchstäblichen Unruhe,

die in der Entbindung von αντι und γονη liegt. Sinnstiftung überdeckte

und negierte dann die Frage nach dem Schauplatz der widerstreitenden

Lesarten des Namens. In welchem Verhältnis stehen der Rhythmus ei-

ner Genealogie, Titel, Name und Figur Antigone/ä zueinander? An wes-

sen Statt wird/ist Antigone/ä plaziert? Es deutet sich durch die Na-

mensgebung an, die aus der thebanischen Sagenwelt entnommen und

mit der sophokleischen Tragödie an eine ausgezeichnete Position in der

Funktion des Titels an das Haupt der Tragödie gesetzt wird und schließ-

lich mit Hölderlins Trauerspiel unter dem Namen Antigonä erscheint,

daß Antigone/ä namentlich und von Anfang an aus einem versetzten,

verrückten Ort geschrieben erscheint. Mit der Frage nach dem Ur-

sprung und der Heraufkunft des Namens wird ein Verschiedenes, ein

differentielles Moment berührt. Indem Hölderlin treu den Namen über-

setzt, folgt er der Vorschrift der Namensgebung aus der Sagenwelt und

daher einer mündlichen Tradierung durch die Rhapsoden und einer

daraus hervorgehenden Umschrift des Sophokles in die Gattungsform

der Tragödie. Zugleich erfährt Antigone/ä in der Schreibweise und

Übersetzung von Tragödie und Trauerspiel ein neues. Der Name ver-

weist zeichenhaft mit dem geschriebenen Laut ä auf eine andere Seite

der Deutung des Namens: den Klang. Wie Antigonä sprechen? Wie sie

beim Namen rufen? Was gibt der Name zu hören und was nicht? Und

was bedeutet dieser Auftakt für ein Lesen und Hören der Übersetzung

Hölderlins?

           In den Schriften Hölderlins taucht die Schreibweise des Namens

Antigonä mehrfach auf. Man findet sie in den Fragmenten philosophi-
1scher Briefe von 1796/97, in den Entwürfen zur Poetik Das lyrische,

2dem Schein nach idealische Gedicht und in einer Handschrift Hölder-

lins, die auf den Herbst 1800 datiert wird. Es ist ein Übersetzungsaus-
3schnitt der ersten Verse des zweiten Chorliedes in der Antigonä , de-

ren griechische Vorlage nicht bekannt ist. Bedeutsam ist, daß der Name

Antigonä den Komplex ›Übersetzung‹ in nuce markiert. Drei Aspekte

springen dabei auf: die Buchstäblichkeit von Schrift, die Übersetzbar-

keit des Namens und das Problem von Zuschreibung und Zugehörig-

keit. Anders formuliert: Mit der Nuancierung des Namens, welche die

               
1. FHA 16, Sophokles, 47.
2. FHA 14, Hölderlin, Entwürfe zur Poetik, 372ff.
3. FHA 16, Sophokles, 57.
 

33

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  21- 45) T01_01 kap1.p 322897257156

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

Lautlichkeit und ein Sprechen des Namens wach hält, entpuppt sich der

Klang als das, was nur scheinbar dem Sinn ephemer zugehört. Die Di-

mension des Klangs in seiner flüchtigen Sinnlichkeit ist dem Akt der

Sinngebung vorgängig und konstitutiv für die Deutung.

           Während also im Namen Antigonä Sinngebung und Ursprung in

einem differentiellen Verhältnis zueinander stehen und einem Identi-

tätskonzept, das Sinn und Herkunft in eins setzt, widersteht, wird genau

diese Problematik im Namen Kreon noch einmal und anders ausgestellt.

Er kommt scheinbar unberührt im ursprünglichen Namen auf die Büh-

ne. Nicht untreu und in Berufung auf den Uranfang insistiert er auf das

Gesetz. Im Streit mit Hämon sagt er:

»Kreon.
Wenn meinem Uranfang’ ich treu beistehe, lüg’ ich?

Hämon.
1Das bist du nicht, hältst du nicht heilig Gottes Nahmen.«

Kreon befindet sich im treuen Glauben an den Ursprung, der zu haben,

wissen und fixieren sei. Hämon widerspricht, indem er fordert, Gottes

Namen heilig zu halten. Das kann heißen, für (statt) heilig zu halten und

festzuhalten. Unentschieden klafft die Übersetzung im Namen eines
Gottes und im (in) von Gott gegebenen Namen, der singulär und plural

ist, auf. Der Akt der Namensgebung, so oder so oder so scheint heilig,

heilig in der verräterischen Umkehr. Hölderlin reflektiert in den An-
merkungen zur Antigonä die im Zuge seiner Übersetzung notwendige

Veränderung des heiligen Namens:

»Sie zählete dem Vater der Zeit / Die Stundenschläge, die goldnen statt: trittst du der
Götter Ehre. Es war wohl nöthig, hier den heiligen Ausdruk zu ändern, da er in der Mitte
bedeutend ist, als Ernst und selbstständiges Wort, an dem sich alles übrige objectiviret
und verklärt (…). Wohl die Art, wie in der Mitte sich die Zeit wendet, ist nicht wohl ver-
änderlich (…) hingegen der heilige Nahmen, unter welchem das Höchste gefühlt wird

2oder geschiehet.«

Im Zuge der Stellvertretung, der Änderung des heiligen Ausdrucks,

wird bedeutet. Das ist eine Weise, die auch auf den Namen Antigonä be-

ziehbar ist und eine Haltung des Übersetzers formuliert: das selbständi-

ge Wort, losgelöst und singulär zu lesen. Wie aber kann man den Wi-

derspruch, Gottes Namen heilig zu halten und zugleich die Veränder-

lichkeit des/der heiligen Namen(s) zu betonen, ertragen? Und was be-

               
1. FHA 16, Antigonä, V. 773ff.
2. FHA 16, Anmerkungen zur Antigonä, 413f.
 

34

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  21- 45) T01_01 kap1.p 322897257156

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – HÖLDERLIN

deutet das für den Namen Kreon? Liest man den Eigennamen für sich,

so bildet er ein Anagramm zu Nekro, νεκρ/ος. Auf diese Weise verweist
1der Eigenname auf die Semantik von ›Tote(r), Gefallene(r), Leichnam‹.

Das schöne Spiel der Buchstaben gebärdet sich in der umgestellten

Version tragisch, endlich und heillos. Der blinde Tiresias, dessen Rolle
2nach Hölderlin es ist, redend die Cäsur auszumachen , bringt das Tra-

gische am Namen zur Sprache, welches »das Selbst, dessen Verschlos-

senheit so tief ist, daß es auch da nicht erwacht, wo es sich träumend
3beim Namen ruft« , berührt:

»Denn bald aus deinem Eingewaide zahlst
Du selber einen Todten für die Todten,
(…)

4So stehts mit dir.«

Damit entfaltet sich inmitten der Tragödie die Geschichte im Namen
5Kreons. Die Buchstäblichkeit fließt in den tragischen Verlauf der Ge-

schichte ein, wie man auch sagen kann, daß der tragische Transport im

Umbruch der Buchstaben, ausgelöst wird. In der Umkehr kommt es zur

Lesbarkeit. So steht es mit dem heiligen Namen. Werden die Veränder-

lichkeit und der differentielle Zug am Namen selbst nicht gelesen,

bricht das Gesetz der Differenz um so rapider aus. Der differentielle

Zug, der sich in der sich ändernden Konfiguration fortträgt und damit

ein nicht restlos Über- und Ersetzbares des Namens anklingen läßt,
6verweist auf ein »Nicht-Wahres« als Entzug einer Identität von Name

               

1. In seinen frühen Forschungen zur griechischen Tragödie schreibt der Basler Altphi-
lologe Friedrich Nietzsche: »Ζοννυξος (= ∆ιονυσος). Dies führt auf einen Stamm
νεκ also νεκυς, νεκρος, usw. – neco. Dionysos ist Hades nach Heraclit. Kuretenkult
des Zeus ursprünglich. Ζοννυξος ist »der todte Zeus« oder der »tödtende Zeus« –
Zeusjäger = Ζαγρευς und ωµηστης. / Die Wirkungen der Etymologie im Volke als
Ansatz zur Sagenbildung: »Mythus mit etymologischen Keim« zu sammeln. Das ist
aber nichts Vereinzeltes. Sondern in der Sprache scheint fortwährend die Bedeutung
der Worte durch solche Etymologien sich zu verschieben.«, Friedrich Nietzsche: Nachge-
lassene Fragmente 1869-1874, in: Giorgio Colli, Mazzini Montinari (Hgg.): Kritische
Studienausgabe 7, Berlin, New York 1988, 82.

2. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 251.
3. Walter Benjamin: »Ursprung des deutschen Trauerspiels«, in: Rolf Tiedemann und

Hermann Schweppenhäuser (Hgg.) unter Mitwirkung von Theodor W. Adorno und Ger-
shom Scholem: Walter Benjamin. Gesammelte Schriften, Bd. I.1, 297, Frankfurt am
Main 1974.

4. FHA 16, Antigonä, V. 1108ff.
5. Vgl. ausführlich dazu hier Am Spielrand von Buchstäblichkeit – Kreon/Nekro, 116ff.
6. Blanchot, Das Unzerstörbare, 78.
 

35

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  21- 45) T01_01 kap1.p 322897257156

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

und Schrift; es macht das Nicht-Wahre in seinem prinzipiellen Zug einer

schwindenden Alterität namhaft. Mit anderen Worten, »der Name ist

das, was den (toten) Körper verhüllt. Der Name ›bedeutet genau das
1Nichtsein dessen, was er vorstellt‹.«

           Mit dem kreonschen Verbot, den toten Leib von Polynikes zu be-

statten und ihn in den Hades hinüberzusetzen, im Verbot zu trauern, in

dieser mehrfachen Negation des Todes und des Verlustes, die sich auf

das wahre Gesetz beruft, den einen Namen und den einen Ursprung,

lauert Tragisches: Differenz und Sinn begegnen sich in einer tödlichen

Lebendigkeit. Diese Crux, den Sinn festzusetzen und ihn frei, lebendig

zu lassen, der Verrückung zu folgen, formuliert Hölderlin aus poetologi-

scher Sicht:

»Dann hat man darauf zu sehen, wie der Innhalt sich von diesem unterscheidet, durch
welche Verfahrungsart, und wie im unendlichen aber durchgängig bestimmten Zusam-
menhange der besondere Innhalt sich zum allgemeinen Kalkul verhält, und der Gang und
das Vestzusezende, der lebendige Sinn, der nicht berechnet werden kann, mit dem kalku-
lablen Geseze in Beziehung gebracht wird. (…) Der tragische Transport ist nemlich ei-

2gentlich leer, und der ungebundenste.«

3Kreon steht in der »Folge des Geschlechts von den Gestorbnen« und

spricht mit Macht aus dem Gesetz, das den wahren Sinn zu fassen
4glaubt. Als Hämon, der »Jüngstgeborne« , »hin, von eignen Händen

blutend« ist, als sein Sohn tot ist, ruft Kreon an diesem Wendepunkt der

Folge des Geschlechts:

»Io! Unsinnige Sinne!
Harte Fehle!
Tödtliche! O tödtend und
Getödtet sehn wir
Blutsfreunde. (…)
Was nun noch? was erwartet mich ein Schiksaal?
Ich hab’ in Händen eben da das Kind,
Ich Armer; sehe vor mir hier den Todten.
Ach! ach! mühseel’ge Mutter! ach mein Kind!
(…)

5Sie schlägt die schwarzen Augen auf. Was klagt sie?«

               

1. Schuller, Moderne. Verluste, 40f.
2. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 249f.
3. Ebd., Antigonä, V. 181.
4. Ebd., V. 651, V. 1224.
5. Ebd., V. 1317-1358.
 

36

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  21- 45) T01_01 kap1.p 322897257156

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – HÖLDERLIN

Eurydike, Gattin und Mutter, und Hämon, Sohn und Kind, sind tot. Was
1ist geschehen? Hämon, dessen Name mit dem griechischen Wort αιµων

verwandt ist, bekennt sich noch am Anfang des Dialogs: »Vater, dein
2bin ich.« In den Dialog zwischen Kreon und Hämon ist die Frage nach

der Treue zum Vater und dem Wissen der Alten mit den Etymologien

›kundig‹ und ›Blut‹ verwoben. Einige Anspielungen – wie »leersinnig
3kannst auch du seyn« und »Wenn im Wort hier aus mir selber auch /

Dabei ist eine jugendliche Meinung, / Ist alten Geists ein Mann, voll in
4vollkommnem Wissen« – strukturieren die Reden und Gegenreden.

Sie sind bestimmt von der Frage nach der Folge, die sich in die Aspekte

von Erbfolge und Gehorsam splittet. Der entscheidende Punkt verharrt

im Begriff der Tradition, der einen wesentlichen und grundsätzlichen

Akzent der Übersetzung umschreibt. Die Tradition entpuppt sich hier

am Wort als eine Verstrickung von etymologischer Herkunft und dem

Zwiespalt zwischen väterlichem Gesetz und der Zuschreibung zu des
5»Weibes Werk«. Dieses negiert das väterliche, kreonsche Gesetz,

nicht aber den Tod und nicht das Leben. So auch Hämon. Als er trotz
6drängender Bitte »schenk’ uns Ändrung!« Härte und Unverrückbar-

keit des Gesetzes erfährt, wendet er sich vom Vater ab. Tiresias kommt,

trägt seine Lesart vor. Kreon geht mit den Boten zur Grabkammer von

Antigonä. Antigonä ist tot. Hämon ist bei ihr, versucht Kreon zu töten

und verfehlt ihn. Hämon bringt sich um.

»Den feuchten Arm, bei Sinnen noch, küßt er
Der Jungfrau. Schnaubend stößt auf weißer Wange
Er scharfen Hauch von blut’gen Tropfen aus.
Das Todte liegt beim Todten, bräutliche
Erfüllung trifft es schüchtern in den Häußern
Der Todtenwelt

7(…).«

Durch den Boten, der auch ein Übersetzer ist, vernimmt man nachträg-

lich das Ende. Gesetz und Sinn sind überschritten. Kreons Aussage –
8»Diß ist mein Sinn« – erfährt in der gegenrhythmischen Unterbrechung,

               

1. Gr.: αιµων: erfahren, kundig; αιµα, το : Blut, Blutvergießen, Mord, Leben, Kraft,
Blutsverwandtschaft, Geschlecht.

2. FHA 16, Antigonä, V. 659.
3. Ebd., V. 783.
4. Ebd., V. 747ff.
5. Ebd., V. 785.
6. Ebd., V. 746.
7. Ebd., V. 1292.
8. Ebd., V. 215.
 

37

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  21- 45) T01_01 kap1.p 322897257156

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

1 2der Cäsur , die den Namen schneidet, ihn als reines Wort herauslöst,

einen Zerfall von Sinn, Sein und Besitz. Kreon und Antigonä sind über

die unterschiedlichen Todesfiguren – restlose Umstülpung des Namens

und Fortschreiten in der Prozession – aus der Struktur des Widerparts

entlassen. Im offenen und losgelösten Sinn, »zu hinterst in den Grä-
3bern« , bricht ein sinnliches, farbiges und schroffes Szenario auf. Fern

von Schuld und Unschuld, treu und treulos wechselt die Szene zwischen

Totem und Lebendigem. Mit Küssen, Haut und Hauch von blutigen

Tropfen liegen Antigonä und Hämon da. Nah und unentschieden tref-

fen sie sich in diesem Bild: Schon tot und in einem rätselhaften, unzu-

gehörigen bei Sinnen scheinen beide. Das Tote liegt beim Toten. Na-

menlos befinden sie sich im Übergang. Farben und Berührung bestim-

men dieses Bild. Schwarz wie der Buchstabe und der Tod, blutrot wie

der Name und das Leben, weiß wie die Haut und die Unschuld, weiß

wie das Papier vielleicht, fließen die Farben ineinander über. In die

Leere. Wieso aber kann man das sagen, scheinen doch alle Topoi und

Farben von Leben und Tod gesetzgemäß erfüllt? Wieso fließen sie

über?

           In der wilden Totenwelt, in der die ungeschriebenen Gesetze

wirksam sind, werden der Sitz der Genealogie der Labdakiden Lajos,

Oedipus, Iokaste, Eteokles, Polynikes und vieler anderer sagen- und

namhafter Gestalten wie u. a. Niobe, Dike und Nike, Orpheus vorge-

stellt. Es ist das dunkle Reich des Hades und der lebendigen Sagen. Von

dort zitiert Sophokles sie, macht sie mit der Gattung Tragödie wieder

namentlich, versetzt sie erneut in eine andere Szenerie. Im Transforma-

tionsprozeß von der Sage zur Tragödie zeigt sich die Sagenwelt nach-

träglich als bereits geschriebene. Wohl gehen die Sagen von Mund zu

Mund. Und die Namen, die den Sagen entspringen, transportieren den

Akt der Namensgebung. Dieser ist in der Ordnung der Buchstaben und

Laute in dem Maße, wie sie etwas umstellen und umstellen, eine

Schriftszene. Man kann so behaupten, daß Sage und Tragödie über die

Stellung des Buchstaben verbunden sind. Man kann auch behaupten,

daß das Trauerspiel die Verschränkung von Vor- und Nachgängigem in

Szene setzt. Darin fließen sie ineinander über. Wie Foucault schreibt,

zeichnet sich die Sage durch eine hohe Variabilität und durch ein un-

endliches Gemurmel im Sprechen gegen den Tod und seine unermüdli-
4chen Spiegelungen aus. Darüber bringt es Geschichten über Ge-

schichten hervor. Sophokles erinnert in zahlreichen Wendungen, wie

               

1. Ebd., Anmerkungen zum Oedipus, 250.
2. Ebd.
3. Ebd., Antigonä, V. 1274.
4. Michel Foucault: »Das unendliche Sprechen«, in: Schriften zur Literatur, 90ff.
 

38

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  21- 45) T01_01 kap1.p 322897257156

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – HÖLDERLIN

1»sagt man« und mit den wichtigen Funktionen des Boten und des
2Chores die alte Weise. Eine Geschichte aus der unsterblichen Sage

nimmt Antigonä mit Niobe, der Lebensreichen, in der Mitte der Tragö-

die auf:

»Ich habe gehört, der Wüste gleich sei worden
Die Lebensreiche, Phrygische,
Von Tantalos im Schoose gezogen, an Sipylos’ Gipfel;
Hökricht sei worden die und wie eins Epheuketten
Anthut, in langsamen Fels
Zusammengezogen; und immerhin bei ihr,
Wie Männer sagen, bleibt der Winter;
Und waschet den Hals ihr unter
Schneehellen Thränen der Wimpern. Recht der gleich

3Bringt mich ein Geist zu Bette.«

In der Wiedergabe ich habe gehört verschiebt sich die Zeit allmählich in

die Gegenwart. Der Winter bleibt und die schneehellen, weißen Tränen.

Sie sind ewig, ewig wechselhaft, da sie flüchtig verrinnen, nicht aber

aufhören. Die Zeitform des Präsens und die Nachträglichkeit des Wor-

tes öffnen die Paradoxie ringsum den herannahenden Tod und entwer-

fen einen lyrischen Ton im Klagelied. »Nicht unter Sterblichen, nicht
4unter Todten« bringt ein Geist sie, Antigonä und Niobe, zu Bette.

5Denn gleich spielt den Vergleich und die Zeit, in diesem Moment, an.

Auch der Chor zitiert in der Antigonä drei mythische Bilder aus der Sa-

genwelt unmittelbar nach Antigonäs letzten Worten: Danae, die Phine-
6iden, die Boreade. Sie teilen das Schicksal, lebendig in dem Felsen-

grund begraben zu werden. Sophokles aktualisiert in der Umschrift von

der Sage in die Tragödie die wilde, lebende Welt der Toten. Hölderlin

wiederum transponiert den Sinn um das Verlorene, Sage und Tragödie,

vorschriftsgemäß und anders in das Trauerspiel. Und so, wenn man

dieses liest, gehen Name, Mund und tragische Bühne in die Überset-
7zung Hölderlins ein. Die Farben nun Rot für Schwarz , Schwarz für

               

1. FHA 16, Antigonä, V. 24, V. 28, V. 33 u. a.
2. Im ersten Chorlied des Oedipus wird die Sage direkt angerufen. Vgl. ebd., Oedipus V.

150ff.
3. Ebd., Antigonä, V. 852ff.
4. Ebd., V. 881.
5. Vgl. Rainer Nägele: Echoes of translation. Reading between Texts, Baltimore & Lon-

don 1997, 114f.
6. FHA 16, Antigonä, V. 981ff.
7. »Die Wimpern haltend, und die blutigen / Augäpfel färbten ihm den Bart, und Trop-
 

39

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  21- 45) T01_01 kap1.p 322897257156

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

1Weiß verweisen auf die Begegnung der Geschlechter, des Vor- und

Nachgängigen in der mythischen Totenwelt. Mit ihrem Erscheinen ge-

schieht ein Ineinanderübergehen von Sage, Tragödie, Trauerspiel. Die

Farben begleiten den tragischen Akt der Übersetzung ins Unbenennba-

re. Zugleich wird damit ein Undenkliches nicht in ein Jenseits verbannt,

sondern im tragischen Transport des Wortes wach gehalten. Die Nieder-

schrift des Trauerspiels durchkreuzt so eine genealogische Folge von
2Sage, Tragödie, Trauerspiel. Ein factisch endigendes Ineinandergreifen

der Gattungen skandiert ein Denken des einen Ursprungs, des einen
Griechenland, des einen Mythos, der Sage. Der oft zitierte Satz Hölder-

3lins – Wir müssen die Mythe nemlich überall beweisbarer darstellen –

notiert eine Differenz zum Mythos, notiert die Singularität mythischer

Bilder, die im Innehalten des tragischen Agon, inmitten der Cäsur, auf-

tauchen. Wo nun liegt der Unterschied zwischen der Stabilität des My-

thos und der Darstellung der Mythe? Die Aufforderung, die Mythe (…)
überall beweisbarer darzustellen, ist in die Vorstellung vom »Vater der

4Zeit« gebettet. Diese Wendung zitiert den Topos des Ursprungs

schlechthin. Da der Begriff vom »eigentlicheren Zeus«, »Geist der Zeit

und Natur«, »Zeitgeist« bis hin zum »Vater der Erde« variiert, ereignen

sich in der Antigonä und den Anmerkungen zur Antigonä ständige und

unstetige Verrückungen des Namens des Vaters. Semantisch sind of-

fenbar Christus, Kronos, Zeus, Apollon und Dionysos angespielt. Aber

auch dieses semantische Feld wird über den tragischen Transport, die

Verfahrensart der Übersetzung, durchquert. Vor allem in der Ausein-
5andersetzung über das tödtlichfactische und tödtendfactische Wort ver-

schiebt sich das paradoxe Erscheinen vom »Gott, [der] in der Gestalt
6des Todes gegenwärtig ist« , auf den Leib des Wortes, des reinen Wor-

tes. Die Cäsur öffnet den heiligen Namen, disseminiert den Ursprung

des Einen, öffnet den lyrischen Ton. Die Metapher vom »Vater der Zeit«

gestattet nicht, mit dem »Verstand von [der] Gegenwart auf die Zu-
7kunft« zu schließen, gestattet nicht die umgekehrte Bewegung: Sie

               
fen nicht, / Als wie von Mord vergossen, rieselten, sondern schwarz / Vergossen ward
das Blut, ein Hagelreegen.« Ebd., Oedipus, V. 1306ff.

1. »Wir wissen aber, seit wir mit dem weißen / Das schwarze Haar vertauschet, wie du
siehst (…).« Tatsächlich läßt der Übersetzer nicht sehen, ob die Haare des Chores
nun schwarz oder weiß sind. Gewiß ist allein der Wechsel. Ebd., Antigonä, V. 1138f.

2. Ebd., Anmerkungen zum Oedipus, 257.
3. Ebd., Anmerkungen zur Antigonä, 415.
4. Ebd., 415f.
5. Ebd., 417ff.
6. Ebd., 417.
7. Ebd., 416.
 

40

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  21- 45) T01_01 kap1.p 322897257156

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – HÖLDERLIN

1betrifft den »einfachen Stundengang«. Er ist Bild der vorüberziehen-

den mythischen Bilder, wie Antigonä sie erfährt. Sie verweisen auf die

Heraufkunft einer unwiderruflichen Chiffre, welche die Übersetzbarkeit

der Mythe – denn die Mythe transportiert und entwirft hier Bilder von

Wüste, Felsengrund, Krypta und kaltem Gestein bis hin zu feinem

Sand, Staub – und der Übersetzung selbst umgrenzt. Unsägliche, un-

denkliche Grenzen, die Tropfen für Tropfen, tränenreich und farbig,

Ränder von Darstellung berühren.

           Wenn Hölderlin Ismene die Worte: »Was ist’s, du scheinst ein
2rothes Wort zu färben?« sprechen läßt, dann kommen das Urteil des

›Unsinns‹ und die Kategorie des ›Fehlers‹ zu Fall. Die Feder des Über-

setzers scheint buchstäblich von der Vorschrift, die verraten werden

muß, geschrieben. Denn die unlesbaren Seiten des Gesetzes, die Anti-
gonä bestimmen, ernst und selbständig, sie bewirken den lyrischen Ton

3dieser Fassung. Der »veste Buchstab« und die Freiheit der Sinne,

Worte und Kategorien berühren sich im Akt der Entscheidung, Wort für

Wort ein vielfach Verlorenes wieder zu übersetzen. Das vielleicht ist die

angenehme Seite, die in der Widmung angesprochen wird.

           Das Tragische der Antigonä ist hier zunächst nur angedeutet.

Denn ein Lesen, das zahlreich auf die Gesetze von Schrift, die geschrie-

benen und ungeschriebenen Gesetze verweist, geht vielleicht als Frage

einer möglichen Vorstellung vom Tragischen voraus. Diese Vorstellung
4aufzurufen bedeutet, Übergänge vom »väterlichen Kampf« um das

Gesetz, den Sinn und die Schrift hin zu etwas, das Ende heißt, zu ver-

nehmen. Die Frage nach dem Zeichen geht über die Verfassung. Der

Abschied vom väterlichen Gesetz richtet sich auf den »mütterlichen
5Wahn« , den Antigonä in ihrer Klage zitiert. Wie dieser zu umschrei-

ben wäre, steht an dieser Stelle aus – wie Polynikes. Nicht unter Leben-

den, nicht unter Toten, Antigonä gleich, und »Kind eins einigen Ge-
6schlechtes« spielt er als letzter männlicher Vertreter der Familie ab-

wesend eine initiatorische Rolle. Sein bloßer Körper, der außerhalb der

Stadt liegt, zieht das Gebot der Trauer und ein tragisches Todesbegeh-
7ren an – was zu lesen sein wird mit vorsichtigem Blick auf den ›offe-

nen‹ Leib und das ›lose‹ Wort.

               

1. Ebd.
2. Ebd., Antigonä, V. 21.
3. FHA, Hölderlin: Homburger Folioheft. Supplement 3, 1986, Patmos, 28 (paginierte

Anordnung).
4. FHA 16, Antigonä, V. 886.
5. Ebd., V. 893.
6. Ebd., V. 534.
7. Vgl. grundsätzlich Jacques Lacan: »Das Wesen der Tragödie. Ein Kommentar zur An-

tigone des Sophokles«, in: Norbert Haas, Hans-Joachim Metzger (Hgg.): Die Ethik der
 

41

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  21- 45) T01_01 kap1.p 322897257156

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

           Die ersten Worte des Trauerspiels überhaupt, die Antigonä
1spricht, lauten: »Gemeinsamschwesterliches! o Ismenes Haupt!« Der

2Prologos beginnt mit einer rhetorischen Figur, einem Neologismus ,

den Hölderlin aus der sophokleischen Vorschrift mit dem Wort αυτα−
δελϕον (selbstgeschwisterlich) aufnimmt. Während Sophokles an den

Anfang einen einzelnen losgelösten Laut, das Ω setzt, dem das Wort κοι−
νον (gemeinsam) folgt, und dann die spannungsreiche Bindung des

αυτα (selbst) und αδελϕον (geschwisterlich) in ein Wort schließt, beginnt

Hölderlin mit dem in der Bedeutung verschobenen Neologismus Ge-
meinsamschwesterliches und einem Ausrufungszeichen. Der Laut O er-

scheint versetzt von einer emphatischen Stelle, dem Anfang bei Sopho-

kles, in einer nicht minder emphatischen Position, der Mitte des Verses,

bei Hölderlin. Im Zuge dieser Umstellung und Inversion ist das O zu-

gleich als ein aus der familiären Gemeinsamkeit kommender und ent-

lassener Ausruf und als Anruf an die Schwester lesbar: o Ismenes
Haupt!
           Die Kluft zwischen An- und Ausruf, zwischen Zorn, Verletztheit

und forderndem Begehren in nur einem Laut dramatisiert die Frage

nach der Bindung und Entbindung. Sie bricht mit den ersten Worten

auf und setzt variantenreich eine Nähe von Anfang und Ende in Szene.

Denn fast am Ende einer familiären Genealogie ruft Antigonä mit o Is-
menes Haupt die letzte Lebende, die Schwester, an und benennt dieses

letzte Band im ersten Wort: Gemeinsamschwesterliches. Die Entschei-

dung fällt. Ismene folgt dem kreonschen Gesetz. Den Zug der Trauer
3und die Frage »Ob du den Todten mit der Hand hier tragest?« ver-

wirft Ismene mit dem Argument: »Denn Überflüssiges zu thun, ist sinn-
4los.« Entzweit und entbunden steht Antigonä einzig da. Ihr Begehren

5ist dem Tod, ihrem und des Bruders Tod, zugewandt. Den Leib des
6toten Bruders zu decken, ihn zu schützen vor dem Fraß der Vögel und

der Hunde und ihm treu dem Hades zu übergeben, treibt Antigonä

(auch) an. Der melodische Satz »Schön ist es hernach, zu sterben. / Lieb

               

Psychoanalyse. Das Seminar Buch VII, Textherstellung durch Jacques-Alain Miller,
übersetzt von Norbert Haas und Hans Naumann, Berlin, Weinheim 1996, 293-370.

1. FHA 16, Antigonä, V. 1.
2. Diesen Hinweis auf den Neologismus auch des griechischen Wortes αυταδελϕον

verdanke ich Hans Naumann, der im Frühjahr 1998 ein Seminar zur Antigone von So-
phokles begann. Die präzise und anregende Lektüre der Antigone hat meine Aufmerk-
samkeit für die Antigonä entschieden sensibilisiert.

3. FHA 16, Antigonä, V. 45.
4. Ebd., V. 70.
5. Vgl. Lacan, Das Wesen der Tragödie, 293-370.
6. Ebd., »Nun, Polynikes, / Indem ich deke deinen Leib, erlang’ ich diß.«, V. 936f.
 

42

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  21- 45) T01_01 kap1.p 322897257156

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – HÖLDERLIN

1werd’ ich bei ihm liegen, bei dem Lieben« setzt lautmalerisch mit den

hellen Vokalen den Wunsch in den Klang der Wörter. Fortan entfaltet

sich ein Begehren, das in der Aufgabe der Bindungen unter Lebenden

sich über die Grenzen des Denkbaren hinweg setzt und ungehörige

Bindungen zu dem, was man abwesend, tot und mythisch nennen kann,

sucht. Diesen Zug der ungehörigen Verbindungen faltet Hölderlin in

sein literarisches Verfahren ein. Die Wendung »du scheinst ein rothes

Wort zu färben« wird so um eine Nuance reicher.

           Das Schöne aber ist der Kargheit des Todes nahe. Nachdem der

tote Polynikes das erste Mal auf mysteriöse Weise bestattet wurde, und

die Wächter dies entdeckten, berichtet der Bote:

»Der Bote.
Ich sag’ es dir. Es hat den Todten eben
Begraben eines, das entkam, die Haut zweimal
Mit Staub bestreut, und, wies geziemt, gefeiert.

Kreon.
Was meinst du? wer hat diß sich unterfangen?

Der Bote.
Undenklich. Nirgend war von einem Karst
Ein Schlag; und nicht der Stoß von einer Schaufel,
Und dicht das Land; der Boden ungegraben;
Von Rädern nicht befahren. Zeichenlos war
Der Meister, und wie das der erste Tagesblik
Anzeigte, kams unhold uns all’ an, wie ein Wunder.
Nichts feierlichs. Es war kein Grabmal nicht.
Nur zarter Staub, wie wenn man das Verbot
Gescheut. Und auch des Wilds Fußtritte nirgend nicht,
Noch eines Hundes, der gekommen und zerrissen.

2Und schlimme Worte fuhren durcheinander.«

Ein irritierendes Bild. Eines hat vor dem ersten Tagesblick, also im

Dunkeln, zum einen den Toten wider das Gesetz begraben und zum an-

deren im feierlichen Ritual dem Hades übergeben. Es war ein unsig-

nierter Meister und einer, der keine Zeichen hinterließ, so der Bote, also

ein zweimalig vom Zeichen gelöster Meister. Dieser Meister, ein eines,
wird mit zahlreichen Negationen umschrieben. Es war in zweifacher

Grenzübertretung am Werk, das kein Grabmal nicht, gewesen sein wird.

Undenklich. Die doppelte Verneinung – es war kein Grabmal nicht – hält

               

1. Ebd., V. 74f.
2. Ebd., V. 255ff.
 

43

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  21- 45) T01_01 kap1.p 322897257156

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

dieses paradoxe Unvorstellbare in der Schwebe. Das Ereignis des Über-

setzens wird ausgeschlossen, spurlos und namenlos stattgefunden ha-

ben. Es bleibt nur zarter Staub, der ein flüchtiges, zartes und poröses

Bild einer inkommensurablen Szene hinterläßt: Testament der Cäsur.
           Die Pause, diese verschwiegene und unverschwiegene leere Stel-

le, zieht nachträglich zwei extreme miteinander verknüpfte Bilder der

Geschichte nach: Die Geste der Bestattung beschließt den Übergang

zum Tod, dem Ende der einen Geschichte vom Leben. Eine Geste, die

nicht sprechend und nicht stumm ist, deutet auf ein Nichts und ein an-

deres hin: die sagenhafte Totenwelt, die wilde Totenwelt, weil sie von
1ungeschriebenen, unkalkulierbaren Gesetzen lebt. Zugleich initiiert

sie mit der Gesetzesübertretung den Fortgang der Tragödie, der sich

aus einem Ringen um das Leben, den Tod herschreibt. Philippe La-

coue-Labarthe transformiert die poetischen und Geschichte kritisieren-

den, im Sinne von unterbrechenden, Reflexionen Hölderlins zur Cäsur
in den Begriff Zäsur als Einschnitt von Geschichte.

»(…) ist es vielleicht nicht unmöglich, die Zäsur in den Rang eines, wo nicht des Begriffs
der Geschichtlichkeit zu erheben. Zäsur wäre, was in der Geschichte Geschichte unter-
bricht, und eine andere geschichtliche Möglichkeit eröffnet, oder aber jede Möglichkeit
zur Geschichte schließt. Unabdingbar aber, hier, sind zwei Bedingungen:
1. Zäsur kann nur ein reines, nur ein leeres oder nichtiges Ereignis heißen, in dem –
ohne sich zu enthüllen – ein Rückzug oder Nicht-end sich enthüllt.
2. Zäsur ist nur das Schneiden, oder Unterbrechen, der Tendenz oder Versuchung zum

2Unmittelbaren (Übermaß): eines Fehls gegen das geschichtliche Gesetz der Endlichkeit.«

Und das wiederum ist als eine Umschreibung für das Widerständige der

Antigonä lesbar. Denn sie vernimmt den Fehl gegen das geschichtliche
Gesetz der Endlichkeit. Sie distanziert sich von der Negation des Todes,

die das Gesetz befiehlt. So auch Hölderlin. Seine Fassung der Antigonä
sperrt sich gegen eine idealistische, gottgegebene, vom Wahrsagergeist

3geborene Vernunftform. Er verschiebt die Thematik der Negation des

Todes in eine Negation der Negation des Todes. Die Übersetzung der
4Tragödie, die not tut, wendet sich in eine Bejahung des Verlustes. Das

zeigt der Wechsel von der Tragödie zum Trauerspiel an. Auf diese Wei-

se wiederholt Hölderlin die Geste Antigonäs. Die Bejahung zur Trauer

               

1. Ebd., Anmerkungen zur Antigonä, 413.
2. Philippe Lacoue-Labarthe: Fiktion des Politischen, übersetzt von Thomas Schestag,

Stuttgart 1990, 72.
3. Vgl. FHA 16, Anmerkungen zur Antigonä, 419.
4. Vgl. Jean Hyppolite: »Gesprochener Kommentar über die ›Verneinung‹ von Freud«,

übersetzt von Ursula Rütt-Förster, in: Norbert Haas, Hans Joachim Metzger (Hgg.):
Jacques Lacan. Schriften III, 191ff., Berlin, Weinheim, 1994.

 

44

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  21- 45) T01_01 kap1.p 322897257156

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – HÖLDERLIN

ist nicht einmalig, nicht programmatisch, sondern von Wort zu Wort,

das zu Grabe getragen werden muß, entschieden.

           Ein Tumult von schlimmen Worten folgt dem zeichenlosen Szena-

rio der ersten Bestattung. Anders, nämlich klar und eindeutig, gestützt

von Sein und Haben, sind die Worte des Boten, als man nach der Wie-

derholung der Tat Antigonä griff und Kreon vorführt:

»Bote.
Die ist’s. Die hats gethan. Die griffen wir,
Da sie das Grab gemacht, doch wo ist Kreon?
(…)

Bote.
Die Jungfrau bringend hier; die ward erfunden,

1Wie sie das Grab geschmükt. (…)«

Nicht ohne Witz, nicht ohne Frechheit steht sie da erfunden und mo-

dern: Antigonä.

               
1. FHA 16, Antigonä, V. 400ff.
 

45

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  21- 45) T01_01 kap1.p 322897257156

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  46    ) vakat 46.p 322897257220

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – HÖLDERLIN

 

 

 

 

 

 

Antigonä – Polynikes

Eine chiastische Figur: tot und unbegraben –
lebendig und begraben

Die Antigone/ä-Tragödie entwirft Fragen nach Weisen des Scheidens

und Erscheinungsformen des Verschiedenen. Es geht um trennen, ver-

abschieden, verscheiden, und es geht um die Anerkennung des Ver-

schiedenen ebenso wie um die Anerkennung von Verschiedenheit

überhaupt.

           Der tote und (zeitweise) unbedeckte Leib des Polynikes entwirft
1das Szenario eines ungeschirmten Anblicks eines ›entblößten‹ Toten.

Mit dem Urteil, das Antigonä erfährt, geschieht eine Verdrängung des

Anblicks der zum Tode Verurteilten. Sie wird, laut Kreons Gesetz, le-

bendig in einer steinernen Gruft begraben; Polynikes’ Leib wird der

bloßen Verwesung ausgesetzt. »Nicht unter Sterblichen, nicht unter
2Todten« , wie es in Antigonäs Klage heißt, befinden sich Antigonä und

Polynikes strukturell betrachtet an einer Nichtstätte. Beide sind einem

grauenhaften Aufschub ausgesetzt. Über Antigonä wird das Urteil vom

Aufschub des Lebens in der Erwartung des Todes ausgesprochen; Poly-

nikes erfährt einen Aufschub der Verabschiedung des Toten im Leben.

Um es jedoch vorwegzunehmen: Die von Kreon verhängten Urteile er-

füllen sich nicht. Antigonä stirbt in dem Grab, und Polynikes wird am

Ende der Tragödie zum dritten Mal bestattet.

           Im Zuge der Übersetzung von der Tragödie Antigone zum Trau-

erspiel Antigonä spitzt sich das Thema einer Haltung zum Verschiede-

nen zu, denn es verdoppelt sich im literarischen Übersetzungsprozeß

noch einmal und bringt so den strukturellen Doppelcharakter von Über-

setzen zum Vorschein. Dabei trifft es über den vergehenden und set-

zenden Schriftcharakter von Sprache auf Grenzen. Wie entlang der

Übersetzung Hölderlins gelesen werden kann, schreibt das Trauerspiel

Antigonä die dramatische Frage nach einer Übersetzbarkeit und einer

               

1. FHA 16, Antigonä, V. 443.
2. Ebd., V. 881. Der Vers steht in der zweiten Szene des dritten Akts und damit exakt in

der Mitte der Tragödie.
 

47

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

Notwendigkeit von Übersetzung eines toten und eines lebendigen Kör-

pers in die Frage nach der Akzentuierung des Wortes ein. Betont – un-

betont? Unbegraben – begraben?

           Wie nun wäre die Beziehung zwischen Polynikes und Antigonä
1beschreibbar? Polynikes liegt tot und außerhalb der Stadt mit offe-

nem Leib, unbegraben und unbetrauert. Er ist in gewisser Weise auch

außerhalb der Tragödie situiert, denn als sprachloser und unbewegli-

cher Toter übernimmt er keine Sprecherrolle innerhalb des Dramas.

Seine Rolle ist die des Abwesenden, der etwas ins Sprechen bringt. Die-

ses etwas ist die eklatante Frage nach dem Status des toten Leibes von
2Polynikes und die nach dem Status des Toten überhaupt. Wer und

was richtet das Tote? Sind es die Götter? Ist es der Feldherr? Das poly-

seme Wort ›richten‹ verweist zum einen auf eine souveräne Gesetzge-

bung, die auf einem unhinterfragten Wissen der Scheidung in Freund
3und Feind, lebend und tot basiert. Sie beruft sich auf einen Urteils-

spruch, der im Zuge einer Entscheidung eine Richtung vorgibt. Zum

anderen bezieht ›richten‹ sich auf eine rituelle Handlung, die im Akt des

Bestattens liegt. Es heißt, dem Toten ein Grab zu richten.

           Antigonä vernimmt eine stumme, vom Ort des toten Leibes ent-

worfene Frage. Wie (nicht) den toten Bruder verabschieden? Wie

(nicht) seinen Leib bedecken? Sie fragt ihre Schwester Ismene: »Ob du
4den Todten mit der Hand hier tragest?« Ismene traut sich nicht, ge-

gen das Gesetz zu verstoßen. So setzt Antigonä die Metapher, den Toten
5mit der Hand zu tragen, einsam und »mit scharfer Stimme« , wortlos

in die Geste des Bestreuens mit Staub und Benetzens mit Wasser um.

Im Disput zwischen Antigonä und dem Gesetz, das durch Kreon, Isme-

ne und bisweilen durch den Chor vertreten ist, verweist der Zwiespalt

zwischen einer allgemeinen und sich auf Gesetze berufende Rede über

das Tote und zwischen einer Haltung zum Toten, welches sich einer
6Allgemeinheit entzieht und die Frage nach dem ›eigenen‹ (des) Toten

eröffnet, auf den tragischen Komplex.

           Es scheint das traumatisch unvorstellbare Tote, welches Inbe-

griff des Verschiedenen ist, das Antigonä angeht. Mit Polynikes ist es an

               

1. Zum Namen Polynikes, gr.: Polyneikes, der Vielstreitende.
2. Vgl. Ulrike Oudée Dünkelsbühler: Kritik der Rahmen-Vernunft. Parergon-Versionen

nach Kant und Derrida, München 1991; vgl. dies.: »Kein Recht Auf-Gabe. Der Körper-
Effekt des Polineikes«, in: Michael Wetzel, Jean M. Rabaté (Hgg.): Ethik der Gabe. Den-
ken nach Jacques Derrida, Berlin 1993.

3. Vgl. Kreons erster Auftritt, 1. Akt, 2. Szene.
4. FHA 16, Antigonä, V. 45.
5. Ebd., V. 441. Vgl. Jacobs, Dusting Antigone, 902-908.
6. Antigonä zu Ismene: »Die mit den Worten liebt, die mag ich nicht«, V. 565; »Stirb

du nicht allgemein.«, V. 568; vgl. Derrida, Aporien, 13-73.
 

48

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – POLYNIKES

dem einen Extrem herausgelöst und außerhalb der Stadtmauern posi-

tioniert und der Auflösung in Form der Verwesung dargeboten. Das Ur-
1teil, das eine Verurteilung zum ewigen Opfer bedeutet, bringt das un-

einholbare Geschiedene und der Konturlosigkeit Preisgegebene zum

Vorschein und entwirft ein Bild eines offenen Zerfallens. Der unbe-

deckte Leib liegt außerhalb der symbolischen Ordnung in einem unde-

finierten Zwischenreich, der Sonne, den Vögeln und Hunden zu »Fra-
2ßes Lust« dargeboten. Mit dem Ausschluß aus der symbolischen Ord-

nung wird der ›offene‹ Leib politisch funktionalisiert (das ist Kreons In-
3teresse ) und führt das Tote und den toten Körper als politisch in-

strumentalisierbar vor.

           Da setzt der Widerstand Antigonäs ein: »Nicht in des Knechtes
4Werk, ein Bruder ist er weiter.« Die Interlinearversion übersetzt »als

5ein Bruder kam er um.« Das Imperfekt verstärkt das abgeschlossene

Moment des Todes und zieht mögliche Erinnerungen an das Desaster
6an: »als ein Bruder«, der vom Vater Oedipus verworfen , als ein Bru-

7der, der mit Gott verbündet , als ein Bruder, der gegen den anderen

Bruder stand und im Bruderstreit um den Platz des symbolischen Va-

ters kämpfte, »kam er um«. Das Präsens in Hölderlins Übersetzung nu-

anciert eine Unveränderlichkeit der Treue zum Bruder. Ein Bruder, tot

und ohne Rückkehr, ist er weiter.

»Antigone owes no honor to her husband or child but only to the child of the dead, those
8hidden out of view, owes honor to that which cannot be reproduced.«

Antigonä verabschiedet Polynikes. Für ihre Entscheidung gegen das

kreonsche Gesetz wird sie bestraft. Sie wird lebendig in eine steinerne

Gruft geschlossen, verurteilt dazu, nicht zu leben und nicht zu sterben.

Da Antigonä nicht für das von Kreon eingeforderte ›Gute‹ und ›Rechte‹,

welches als den Staat konstituierend und ihn stabilisierend gedacht
9wird , handelt, sondern von ihrer Leidenschaft παϑος her, wird sie in

die Einsamkeit geführt, aus der symbolischen Ordnung ausgestoßen. An

dem anderen Extrem wird mit dem Urteil über Antigönä versucht, ihre

               

1. Vgl. Lacan, Das Wesen der Tragödie, 313f.
2. FHA 16, Antigonä, V. 32.
3. Vgl. ebd., Kreons erste Rede V. 168-218.
4. Ebd., V. 538.
5. Ebd., V. 518.
6. Vgl. »Oidipus auf Kolonos«, in: Sophokles Tragödien, übersetzt von Wilhelm Willige,

überarbeitet von Karl Bayer, Manfred Fuhrmann (Hg.), München 1990.
7. Vgl. Parodos der Antigonä-Tragödie, V. 102-152.
8. Jacobs, Dusting Antigone, 909.
9. Vgl. FHA 16, Antigonä, V. 168-218.
 

49

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

Leidenschaftlichkeit und damit ihre Lebendigkeit zu politisieren, indem

sie ausgeschlossen aus der polis und eingeschlossen in die Todesgruft

wird. Was aber heißt hier Leidenschaftlichkeit, Lebendigkeit?

           Antigonä läßt sich bewegen, wie sie nachträglich vor Kreon, dem
1staatlichen Gesetzgeber sagt, von den »ungeschriebnen« »Sazungen« ;

jenen, welche aus der Schrift, dem Gesetz herausgefallen sind; jenen,

welche verschieden, nämlich ungeschrieben, vom Gesetz sind. Kreon

vermag das Ungeschriebene nicht zu lesen, nicht zu hören. In dem

Maße, wie die ungeschriebnen Sazungen als das aus der Schrift und aus

dem Gesetzesraum Ausgeschlossene gelesen werden können, sind sie

gerade mit dieser kategorischen Abspaltung einbezogen in das Gesetz,

die Schrift und die polis. Nicht jedoch ist es so, daß sie ehemals ge-

schrieben waren und nun nicht mehr in Gesetz und Schrift verzeichnet

sind; vielmehr transportieren die ungeschriebnen Sazungen eine Erinne-

rung – in die Rede und damit auch in Schrift und Gesetz –: daß nämlich

der Schrift, sofern sie zu lesen gibt und auch Unlesbares zu lesen gibt,

ein Zug eines Entzugs am Saum einer Dialektik von lesbar und unlesbar

anhaftet.

»Kreon.
Was wagtest du, ein solch Gesez zu brechen?

Antigonä.
Darum. Mein Zeus berichtete mirs nicht;
Noch hier im Haus das Recht der Todesgötter,
Die unter Menschen das Gesez begränzet;
Auch dacht’ ich nicht, es sei dein Ausgebot so sehr viel,
Das eins, das sterben muß, die ungeschriebnen drüber,
Die festen Sazungen im Himmel brechen sollte.
Nicht heut’ und gestern nur, die leben immer,

2Und niemand weiß, woher sie sind gekommen.«

Versäumnis eines Ursprungs mit dem Effekt, daß die ungeschriebnen
Sazungen, aussichtlos verloren und doch da, fest – die leben immer –,

nicht ex negativo in eine Positivität gewendet werden können. Warum

kann man das so sagen? Wie Giorgio Agamben in seiner Analyse Homo
sacer. Die souveräne Macht und das nackte Leben entwickelt, gibt es ein

Band zwischen »nacktem Leben und Politik«, welches dasselbe ist,

»das auch die metaphysische Definition des Menschen als ›Lebewesen, das über die Spra-
che verfügt‹ in der Verbindung zwischen phoné und lógos sucht. (…) Die Frage: ›In wel-

               

1. Vgl. V. 471f.
2. Ebd., V. 466-474.
 

50

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – POLYNIKES

cher Weise verfügt das Lebewesen über die Sprache?‹ entspricht genau der Frage: ›In wel-
cher Weise bewohnt das nackte Leben die pólis?‹ Das Lebewesen verfügt über den lógos,
indem es in ihm die eigene Stimme aufhebt und bewahrt, so wie es die pólis bewohnt,
indem es das eigene nackte Leben in ihr ausgenommen sein läßt. (…) Das fundamentale
Kategorienpaar der abendländischen Politik ist nicht jene Freund/Feind-Unterscheidung,
sondern diejenige von nacktem Leben/politischer Existenz, zoé/bios, Ausschluß/Ein-
schluß. Politik gibt es deshalb, weil der Mensch das Lebewesen ist, das in der Sprache das
nackte Leben von sich abtrennt und sich entgegensetzt und zugleich in einer einschlie-

1ßenden Ausschließung die Beziehung zu ihm aufrechterhält.«

Mit Antigonä und Polynikes und deren Beziehung zueinander wieder-

holt sich jene Figur des Ein- und Ausschlusses, welche die Trennung

von Stimme und Schrift und von zoé und bios vollzieht und in einer ein-
schließenden Ausschließung die Beziehung zu ihm aufrechterhält. Es gibt

jedoch einen Unterschied zwischen der eigenen Stimme, welche im Aus-

schluß bewahrt bleibt, wie Agamben schreibt, und den ungeschriebnen
Sazungen. Sie beziehen sich auf ein den Göttern zugewiesenes, ur-

sprungloses, ungeschriebenes Gesetz; sie beziehen sich, mit Hölderlin

gelesen, auf die »ewig lebende(n) ungeschriebene(n) Wildniß und (…)
2Todtenwelt« . Sie beziehen sich auch, und zwar im Modus einer Un-

verfügbarkeit und auf eine poetologische Ebene übertragen, auf den
3lebendigen Sinn , der sich nicht in eine Fassung zwingen läßt.

           Noch einmal anders gewendet: Antigonä gibt im Widerstand ge-

gen das Gesetz ihrer Stimme, hier gelesen als Leidenschaftlichkeit und

politische Haltung, nach; im nachhinein beruft sie sich auf die unge-
schriebnen Sazungen. Doch was empfängt Antigonä von den Sazungen
anderes als ein Fehlen der Stimme – Mein Zeus berichtete mirs nicht –?

Weder Kreons Gesetz Folge noch ihm Widerstand zu leisten sprach

Zeus. Zeus’ Stimme fehlt – bis zuletzt, bis zum letzten Schritt. Zeichen-

los, stimmlos sind die ungeschriebnen Sazungen derart, daß sie das Ge-

setz der Grenze in seiner radikalsten Form der Nicht-Passage unter
Menschen bringen. Davon handelt Antigonä: Sie bringt die Stummheit

der Stimme(n) als Kehrseite der Stimme(n), die ein- und ausgeschlos-

sen aus der polis, dem logos sind, auf die Bühne, in die Rede – vor Kre-

on. Geht es demzufolge in der Antigonä-Tragödie mit den ungeschrieb-
nen Sazungen um die Erfahrung, vielleicht auch Anerkennung einer

Verschwiegenheit der Stimme(n) und von Ungeschriebenem, dann

               
1. Giorgio Agamben: Homo sacer. Die souveräne Macht und das nackte Leben, übersetzt

von Hubert Thüring, Frankfurt am Main 2002, 17f.; vgl. zum Verhältnis von Stimme
und Schrift grundlegend Jacques Derrida: Grammatologie, übersetzt von Hans-Jörg
Rheinberger, Hanns Zischler, Frankfurt am Main 1990.

2. FHA 16, Anmerkungen zur Antigonä, 413.
3. Ebd., Anmerkungen zum Oedipus, 250.
 

51

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

scheint an diesem aporetischen Punkt das Ende einer Umkehrbarkeit –

von einer Negativität in eine Positivität – auf und trägt die Vorstellung

eines Außen an der Scheidelinie der (kausalen) Zirkularität von Ein-

und Ausschluß hinzu. Doch was hieße, hier, das Fehlen der Stimme er-

fahren, es anerkennen?

Fehlen

Im Unterschied zu Polynikes ist Antigonä einer steinernen Enge, dem
1»Tod des Steinigens im Orte« ausgesetzt. In der Kreuzung der beiden

Schicksale von Bruder und Schwester klafft mit der Frage nach dem

Status des Toten die nach dem Status des Lebendigen auf. Richtet Kre-

on sie, richten die Götter sie, da, wie es der Chor kommentiert, sie der
2Rauheit und Hybris des Vaters folgt? Wo aber sind die Götter für An-

3tigonä, die »Gottlosigkeit aus Frömmigkeit empfangen« hat? In ihrer

Klage kehrt die Frage provokant wieder. Hölderlin akzentuiert sie durch

den Doppelsinn des Wortes ›fehlen‹ im Sinne von ›irren‹ und ›abwesend

sein‹ zum einen und zum anderen durch die Übersetzung ›Gottlosigkeit‹

anstatt ›Unfrömmigkeit‹.

»Antigonä.
(…)
Doch einsam so von Lieben, unglükseelig,
Lebendig in die Wildniß der Gestorbnen
Komm’ ich hinab. Welch Recht der Geister übertretend?
Was soll ich Arme noch zu himmlischen
Gewalten schaun? Wen singen der Waffengenossen?
Da ich Gottlosigkeit aus Frömmigkeit empfangen.
Doch wenn nun dieses schön ist vor den Göttern,
So leiden wir und bitten ab, was wir
Gesündiget. Wenn aber diese fehlen,
So mögen sie nicht größer Unglük leiden,

4Als sie bewirken offenbar an mir.«

Der Klageton kommt aus der Einsamkeit und schlägt in Zorn um. Anti-

gonä empfängt Gottlosigkeit, die Abwesenheit der Götter, sie empfängt

               

1. Ebd., Antigonä, V. 38.
2. Vgl. Chor: »Man sieht das rauh Geschlecht vom rauhen Vater / Am Kind!«, ebd., V.

489f.; Chor: »Dich hat verderbt / Das zornige Erkennen«, ebd., V. 905; Chor: »stirbst
aber väterlichen Kampf«, ebd., V. 886.

3. Ebd., V. 960.
4. Ebd., V. 955ff.
 

52

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – POLYNIKES

ein Fehlen. Wenn nun die Götter fehlen, sich täuschen oder irren, so

sollen sie kein größeres Unglück und auch kein kleineres Unglück als

Antigonä leiden: sterben, fehlen. Und wenn die Götter abwesend sind,

fehlen, mögen sie den Fluch und Todeswunsch Antigonäs empfangen,

in der Abwesenheit wie sie zu sterben. Die Götter antworten ihr nicht.

           Hölderlin kommentiert den kühn angeschlagenen Ton Antigo-

näs, der im Zuge ihrer sich dem Ende neigenden Klage und im Über-

gang ins steinerne Grab die herannahende Erfahrung der Abwesenheit

der Götter zur Sprache bringt; jene Erfahrung, die Hölderlin mit dem

paradoxen Ausdruck von dem Gott, der in der Gestalt des Todes, gegen-
1wärtig ist  formuliert. Hölderlin schreibt:

»Es ist ein großer Behelf der geheimarbeitenden Seele, daß sie auf dem höchsten Be-
wußtseyn dem Bewußtseyn ausweicht, und ehe sie wirklich der gegenwärtige Gott er-
greift, mit kühnem oft sogar blasphemischem Worte diesem begegnet und so die heilige

2lebende Möglichkeit des Geistes erhält.«

Und dieser Geist »ist schonungslos, als Geist der ewig lebenden unge-
3schriebenen Wildniß und der Todtenwelt.« Derart gestaltet sich die

Begegnung mit dem Gott, der auf den Ruf wen singen der Waffengenos-
sen? versagend erscheint. In diesen Fehl einer Antwort plaziert sich die

heilige lebende Möglichkeit des Geistes, der sich in einer schonungslosen

Abwesenheit mitteilt und darüber hinaus die radikalste Form der Ab-

wesenheit, den Tod bringt.

           Später, in der Rede des Tiresias, setzen die Götter Zeichen, in-

dem sie das Brandopfer auf den Altären nicht annehmen. Sie schicken

dem blinden Tiresias ein entsetzliches Bild, da er von den Flammen ko-

stet, eines nassen und zerfetzten Körpers, der nicht brennt und von Vo-

gelgeschrei umgeben ist. An diesem weiteren Kreuzungspunkt der Tra-

gödie, nachdem Antigonä ihre letzten Worte gesprochen hat und Tiresi-

as erscheint, kippt die Tragödie schlagartig vom Aufschub des Todes in

eine unwiderrufliche Faktizität einer Vielzahl von Toden. Antigonä,

Hämon, Eurydike sterben. Diese Peripetie wird, so Hölderlin, von den
4»Reden des Tiresias« ausgelöst. Die Cäsur bricht an dem Punkt der

Tragödie ein, als Antigonä eingeschlossen und ausgeschlossen vom Le-

ben in die Gruft geführt wird. Die Nichtannahme des Opfers, des offe-

nen Leibes des toten Bruders und der Opfergeste Antigonäs kulminiert

in der Rapidität der tödlichen Ereignisse.

           Das kreonsche Gesetz, welches Polynikes und Antigonä den Ab-

               

1. Ebd., Anmerkungen zur Antigonä, 417.
2. Ebd., 414f.
3. Ebd., 413.
4. Ebd., Anmerkungen zum Oedipus, 251.
 

53

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

schluß des Todes verwehrt, die chiastische Figur, die Bruder und

Schwester aneinander bindet, erfüllt sich nicht. Der tragische Verlauf

geht über dieses Gesetz, das man mit Jacques Lacan als »grenzenloses
1Gesetz« bezeichnen kann und darauf zielt, den Tod des Polynikes

und das Leben Antigonäs nicht dem Ende anheimzugeben. Die Fragen

danach, wo das Ende endet und wie das Ende des Todes einen Ab-

schluß finden wird, insistieren. Angesichts des Aufschubs, Polynikes zu

begraben und zu betrauern, verstricken sich die tragischen Konflikte an

dem einen Ende mit der Anrufung und Unberührbarkeit eines radikalen
2Punktes, der Irreduzibilität des Ursprungs, der Mutterschoß αδελϕον

heißt. Aus ihm kommen der Vater/Bruder Oedipus, Polynikes, Eteo-
3kles, Ismene, Antigonä gleich her; er hat mit dem »mütterlichen Wahn«

zu tun. An dem anderen Ende wirkt der Tod – und Ende ist hier nicht

als das Letzte allein, sondern mit dem toten Bruder auch als Ursache

der Tragödie Antigonäs lesbar –, wirkt der Tod, der nicht aufhören will.

Ein irreversibler Fehl des Ursprungs und ein fehlender Fehl des Todes

bilden die sich kreuzenden Anziehungspunkte des Tragischen.

           Der tragische Komplex bricht sich unaufhaltsam Bahn und er-

fährt an dem einen Punkt der Wende, an dem Kreon Antigonä gegen-

über das Urteil ausspricht, eine Zuspitzung. Antigonä steht in Dissens

zu einem Freund/Feind Denken.

»Kreon.
Nie ist der Feind, auch wenn er todt ist, Freund.

Antigonä.
4Aber gewiß. Zum Hasse nicht, zur Liebe bin ich.«

Und im Prologos mit Ismene sagt Antigonä: Lieb werd’ ich bei ihm liegen,
5bei dem Lieben. In der Klage dann, als Antigonä das herannahende

Grauen des eingeschlossenen und unabgeschlossenen Todes im Leben

droht, kommt mit der Wiederkehr des Bildes vom leblosen Leben und

untoten Toten, das verdeckte Grauen der Liebe, der mütterliche Wahn
als eine vergessene Geschichte zutage.

           Die imperativische Formulierung Ob du den Todten mit der Hand

               

1. Lacan, Das Wesen der Tragödie, 311; vgl. Samuel Weber: »Zur Singularität des Na-
mens in der Psychoanalyse«, in: Edith Seifert, Perversion der Philosophie. Lacan und
das unmögliche Erbe des Vaters, Berlin 1992, 31-61, bes. 50ff.

2. Vgl. Lacan, Das Wesen der Tragödie, 334.
3. FHA 16, Antigonä, V. 893.
4. Ebd., V. 543f.
5. Ebd., V. 75.
 

54

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – POLYNIKES

1hier tragest? und der Anruf an Polynikes in der Klage Antigonäs,
2»Nun, Polynikes, / Indem ich deke deinen Leib, erlang’ ich diß« , sind

verschiedene Ausdrucksformen des Widerstands, die Antigonä bewe-

gen: Trauer, Leidenschaft und Zorn. Die Rede, den Toten mit der Hand
3zu tragen, bezeichnet einen Rand der Metapher. Es geht um das Bild,

den Toten aufzuheben, es geht um den Akt des Hinübertragens als ex-

akt das, was die Funktion der Metapher bedeutet: übertragen. Zugleich

geht es um eine Überschreitung einer tabuisierten Berührung des toten

Bruders mit der Hand als eine den entblößten Leib zudeckende, ab-

schließende Geste des Übergebens. Der Akt der Übergabe, der sich

mehrfach und auf unterschiedliche Weise in der Tragödie ereignet, ist

umgeben von der Geschichte des Polynikes, die dem Fluch des Vaters
4unterliegt und in dem ›Fall‹ des Polynikes vor Theben endet. Dort

5findet er den Tod und findet ihn nicht.

           An Polynikes vollzieht sich im Laufe der Tragödie dreimal das

Ritual der Verabschiedung. Einmal ist der Meister am Werke, das der

Chor mit dem unsicheren Hinweis auf ein »göttlich« getriebenes
6»Werk« kommentiert. Dann ist es Antigonä, das »Kind«, wie der Bote

berichtet:

»Und lange blieb es so, bis auseinander brechend
Der Sonne Kreis sich bükte grad herab
Vom Aether, und der Brand erglühte. Plötzlich hub
Vom Boden dann ein warmer Sturm den Wirbel,
Der Himmlisches betrübt, das Feld erfüllt und reißt
Die Haare rings vom Wald des Thals, und voll ward
Davon der große Aether; wir verschlossen
Die Augen, hatten göttlich Weh, und als
Wir frei davon, in guter Zeit hernach,
So wird das Kind gesehn und weinet auf
Mit scharfer Stimme, wie ein Vogel trauert,
Wenn in dem leeren Nest verwaist von Jungen er
Das Lager sieht. So sie, da sie entblößt

               

1. Ebd., V. 45.
2. Ebd., V. 936f.
3. Vgl. Anselm Haverkamp (Hg.): Theorie der Metapher, Darmstadt 1983; Anselm Haver-

kamp (Hg.): Die paradoxe Metapher, Frankfurt am Main 1998.
4. FHA 16, Antigonä, Chor: »Auf harten Boden aber fällt er, hinunter taumelnd, / Lie-

bestrunken, der mit rasender Schaar / Hinschnob, bacchantisch / Im Wurf ungünsti-
ger Winde; / Fand aber anders; / Anderes andrem / Bescheidet der Schlachtgeist
(…)«, V. 138ff.

5. Ebd.
6. Ebd., V. 291f.
 

55

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

Erblikt den Todten, jammerte sie laut auf,
Und fluchte böse Flüche, wers gethan,
Und bringet Staub mit beiden Händen, schnell,
Und aus dem wohlgeschlagnen Eisenkruge kränzt

1Sie dreimal mit Ergießungen den Todten.«

Der Bote entwirft ein vielgestaltiges Szenario von sich und den Wäch-
2tern, die auf einem Hügel im Schutze vor Geruch entfernt sitzen.

Zeitweilig ist diese Übersicht unterbrochen; sie verschlossen / die Augen,
hatten göttlich Weh, da der Wirbel der warmen aufgehobenen Erde, die

den Äther füllt, den Augen Schmerz zufügt. Das Erscheinen Antigonäs

ist von einem Brand umgeben und nimmt mysterienhafte Züge an. Was

geschieht in dieser Szene, in der auch ein Moment von Dunkelheit und

Ausschluß teil hat? Die Unmöglichkeit einer restlosen Zuschreibung

und Lokalisation des Ereignisses thematisiert das Sujet der Heraufkunft

eines Bildes selbst und erinnert an die Epoptie bei den dionysischen

Mysterien. Wie genau aber ist dieses Ereignis einer Heraufkunft einer

Vision in der Übersetzung Hölderlins, des anderen Boten, lesbar?

           Die Wächter haben den Toten wieder gerichtet. »So wischten al-

len Staub wir ab, der um / Den Todten, wohl den nassen Leib entblö-
3ßend«. Die Vision wird eröffnet mit einer Metaphorik von Vollendung

und Entzweiung. Der Sonne Kreis bricht auseinander. Nah stehen grad,

wenn die Sonne im Zenit steht, und bükte, wenn sich der Lauf der Son-

ne der Erde neigt, beieinander. Sie evozieren neben dem explosiven

auseinander brechend des Kreises ein Übergangsmoment einer sich vol-

lendenden Fülle, der Brand erglühte, und eines verzerrten Bildes, in

dem ein warmer Sturm die Haare rings vom Wald des Thals reißt. Die

Bewegung im Aufbruch der Sonne von oben nach unten schlägt um in

eine Bewegung von unten nach oben. Der Richtungsdreh überführt den

heißen Brand in den warmen Sturm, der Himmlisches betrübt. Gewesene

Glut und aufkommende Betrübnis gehen hier unmittelbar ineinander

über. Nachdem Antigonä die Geste der Bestattung vollzieht und der

Übersetzung des Toten in den Hades Stätte gibt, erscheint sie in ihrer
4langen Klage als »Trübsinnige« .

           Wenn das, was Himmlisches betrübt und die Präsensform einen

Hinweis auf Dauer und Plötzlichkeit gibt, die im Unterschied zum Im-

perfekt der Brand erglühte steht, welche die Zeit der Vollendung bildet,

dann kann man sagen, daß Antigonä im Aufbruch eines vollendeten Er-

eignisses, das übergeht in eine Betrübung, im Zeichen der Trauer der

               
1. Ebd., V. 440ff.
2. Vgl. Jacobs, Dusting Antigone, 902f.
3. FHA 16, Antigonä, V. 425f.
4. Ebd., V. 896; V. 918.
 

56

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – POLYNIKES

Vollendung erscheint, noch bevor sich der Akt vollzogen haben wird.

Die Offenheit des Futur II, die das Moment der Vollendung und der

unmöglichen Wiederkehr der Vollendung markiert, ist bedeutsam für

den tragischen Verlauf. Denn nicht allein ist die Trauer Effekt des

Brandes, umgekehrt ist es auch die Gabe der Trauer, wie es die Tragö-

die in Szene setzt, die ein Brennen hervorruft. Antigonäs Entschieden-

heit zu Polynikes.

           Im Aufklaffen der Vorstellung vom vollendeten Kreis der Sonne,

in der Glut und Trübnis aus-einander-brechend Spuren ›säen‹, drängt

das Ereignis des Sonnenbrandes, der sich ausschüttet, auf die Erschei-

nung Antigonäs hin, deren Tragödie, welche gebunden an die des Poly-

nikes’ ist, nun ihren Lauf nimmt.

           In dem Moment, als Antigonä in den Felsengrund geführt wird,
1»wo einsam der Menschen Spur ist« , in dem Moment also, in dem Po-

lynikes und Antigonä ausgeschlossen aus dem Leben und dem Tod sind,

kulminiert das Thema einer wechselseitigen Bedingtheit von Feuer und

Asche auf den brennenden Opferaltären, die keine neue Asche erzeu-

gen, wohl aber Geruch, Nässe und Vogelgeschrei. Die durch das öffent-

liche Gesetz Kreons ausgeschlossene Gabe der Trauer weckt den Wi-

derstand Antigonäs. Mit ihrem gewaltsamen Ausschluß, der die Gabe

der Trauer leibhaftig zu zerstören sucht und zerstört, entfacht der

Brand von neuem.

           Einen schnellen Wechsel von Blick und Stimme gibt die Rede des

Boten wieder. Dieser läßt Antigonä in einer polysemen Gestalt erschei-
2nen. Kreon zunächst als »Jungfrau« vorgeführt wird sie nun als Kind

gesehen. Sie weinet auf mit scharfer Stimme. Ein Gleichnis verschränkt

die Beschreibung der Stimme mit dem Schrecken und der Trauer der

Leere, die sich zeigt. Die Stimme klingt scharf angesichts des verwaisten

Nestes. Durch den Topos des Vogelnestes, in dem die Eltern die Jungen

bergen und versorgen, ist die Stimme mit Mutter, Vater und Schwester,

die nach dem geborgenen (toten) Kind, Bruder schauen, assoziierbar.

Effekt des eingeschobenen Gleichnisses ist, daß die Position Antigonäs

für ein Moment unbestimmt ist. Einen Vers später übersetzt Hölderlin:

»(…) So sie, da sie entblößt
Erblikt den Todten, jammerte sie laut auf

3(…).«

Das Wort entblößt changiert auf syntaktischer Ebene zwischen Antigonä

(sie) und Polynikes (den Todten). Auf diese Weise, in der beide, Bruder

               

1. Ebd., V. 802.
2. Ebd., V. 411.
3. Ebd., V. 443f.
 

57

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

und Schwester, verwaist und wechselseitig entblößt, sich in der Entblö-

ßung begegnen, exponiert Hölderlin ein stummes Bündnis zwischen

Antigonä und Polynikes.

Die Frage nach dem »mütterlichen Wahn«

Wie in dem vorangegangenen Zitat gibt es in der Übersetzung Hölder-

lins zahlreiche Passagen, in denen Antigonä und Polynikes, so sehr sie

durch Leben und Tod getrennt sind, durch Syntax, Metrik und Meta-

phorik einander nahe kommen. Wie diffizil diese Nähe ist, kommt in

der Wendung vom »Kind eins einigen Geschlechtes« zum Ausdruck:

»Antigonä.
Man ehrt doch wohl die Menschen eines Fleisches.

Kreon.
Und eines Bluts noch auch ist, der für’s Land gestorben.

Antigonä.
1Eins Blutes. Kind eins einigen Geschlechtes.«

Polynikes und Antigonä sind beide Kinder, die aus einem Schoß dersel-
ben Mutter αυταδελϕον wie Oedipus und Ismene hervorgegangen sind.

Vater (Bruder) und Mutter sind tot. Eteokles, der mit Polynikes »des
2gemeinsamen Todes Theil« »empfangen« hat , ist auch tot und bestat-

tet. In der Formulierung eins einigen treffen Einzahl und Identität und

Mehrzahl und Heterogenität aufeinander. Eine paradoxale Spannung

entsteht; sie ist gerahmt von der Bezeichnung Kind, welche genealo-

gisch betrachtet einen sich fortsetzenden Anfang eines Geschlechts bil-

det, und der Bezeichnung Geschlechtes, das als Genetivobjekt im Singu-

lar erscheint. Der semantische Kontext von ›ver-einigen‹ spielt die

Thematik einer geschlechtlichen Vereinigung und des Inzests von

Oedipus und Iokaste – als eine Figur der Vereinigung, welche den Un-

terschied von Sohn und Ehemann, ›eigenem‹ Kind eines Bluts/eins Blu-
tes und blutsfremden Mann übergeht – herbei, aus dem Polynikes her-

vorging ebenso wie Antigonä, Eteokles und Ismene, also eine Vielzahl

von Kindern. Sie sind einer Herkunft und so, mit Antigonä gesagt, eins
Blutes. Einigen, im Sinne von ›sich einigen‹, wiederum steht in einer

harmonischen Note im Kontrast zum Los des Polynikes’, hat er sich

doch mit seinem Bruder bekriegt, lag er im Zwist mit seinem Vater. Ein

               
1. Ebd., V. 532ff.
2. Ebd., V. 151f.
 

58

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – POLYNIKES

Effekt der verschiedenen Sinnrichtungen des Verses vom Kind eins eini-
gen Geschlechtes ist, daß die Streitfrage nach der Zugehörigkeit des (to-

ten) Kindes – gehört es in die oder aus der symbolischen Ordnung ein-

bzw. ausgeschlossen? – in eine aporetische Wendung überführt wird.

Wohin und woher kommt es?

           Entlang der Frage des eins einigen Herkunftsortes des toten Po-

lynikes’, Bruder von Antigonä, Feind für Kreon, thematisiert sich das

Ortlose, nicht einfach Zuschreibbare und Ungebundene zwischen An-

fang und Ende. Zugleich findet es Ruhe und Wohlklang in den Varia-

tionen der anhebenden und sich vereinigenden ›e‹ und ›i‹ Vokale aus

dem Mund Antigonäs und aus der Hand Hölderlins. Kind eins einigen
Geschlechtes. Eine scheinbar lineare Wortfolge stört die Frage nach dem

Ursprung des toten Kindes auf.

           Polynikes, Antigonä, auch Kreon und der Chor kommen aus dem

Geschlecht der Labdakiden. Der Chor benennt Fall und Ruin der Lab-

dakiden:

»Alternd von Labdakos’ Häußern,
Den untergegangenen, seh’ ich Ruin fallen
Auf Ruin; noch löset ab ein Geschlecht
Das andre, sondern es schlägt

1Ein Gott es nieder. Und nicht Erlösung hat er.«

Hölderlin verschränkt mit der Formulierung noch löset ab ein Geschlecht
den zeitlichen Aufschub des Lösungsprozesses von Geschlecht zu Ge-

schlecht und den Modus der Verneinung, der den Tod andeutet. Diese

Kluft zwischen dem Aufschub und dem Tod wird hinübergetragen in

den folgenden Vers: das andere. Semantisch bedeutet es einerseits, daß

immer noch der Ablösungsprozeß geschieht. (…) noch löset ab ein Ge-
schlecht / Das andere. Zugleich schiebt sich durch die rhythmische Un-

terbrechung im Zeilensprung der Zug der Entscheidung ein: das andere.

Das andere als der Tod, der das endgültige Ende der genealogischen

Folge bringt, ist bereits entschieden. Von einem Vers zum nächsten

stirbt der zunächst angeschlagene Ton des ewigen Fortgangs von Ge-

schlecht zu Geschlecht. Schlagartig in zwei kurzen Zeilensprüngen

kippt die semantische Zweideutigkeit in Richtung auf das eindeutig en-

dende Ende um. Den Schlag also im Rhythmus der Verse vollziehend

und benennend schlägt ein Gott das Geschlecht nieder. Das andere, son-
dern es schlägt / Ein Gott es nieder. Und nicht Erlösung hat er. Wer? Po-

lynikes, den das Ende letztlich noch nicht getroffen hat? Der Mensch,

der nicht vor dem Tod fliehen kann? Ein Gott? Ein Gott, der immer

wieder, ist einmal der Wahnsinn über die Geschlechter hereingebro-

               
1. Ebd., Antigonä, V. 615ff.
 

59

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

chen, den Tod bringt und allein in der Gestalt des Todes, gegenwärtig
1ist ?

           An diesem unaufschiebbaren Ausgangspunkt einer Genealogie

spricht Antigonä von ihrem letzten Bruder als »meiner Mutter Tod-
2ten« . Bahnt sich hier angesichts des tragischen Knotenpunkts eine wei-

tere Umkehrung an? Antigonä, die Schwester, nimmt den Platz der

Mutter ein, sie verrückt, »she occupies the place of the mother only by
3doing so differently.«

»Io! du mütterlicher Wahn
In den Betten, ihr Umarmungen, selbstgebährend,
Mit meinem Vater, von unglüklicher Mutter,
Von denen einmal ich Trübsinnige kam,
Zu denen ich im Fluche
Mannlos zu wohnen komme.
Io! Io! mein Bruder!
In gefährlicher Hochzeit gefallen!
Mich auch, die nur noch da war,

4Ziehst sterbend du mit hinab.«

5Als der Chor Antigonä begegnet, sie sterbe »väterlichen Kampf(es)« ,
6setzt Antigonä neben die »zornigste« , »die vielfache Weheklage des

7Vaters« den mütterlichen Wahn. Hölderlin wählt, wie so oft, für das
8griechische Wort ατη (Unheil) auf dessen Tragweite Jacques Lacan

hingewiesen hat, die Übersetzung Wahn. Der mütterliche Wahn ebenso

wie der väterliche Kampf bestimmen Antigonäs Herkunft. Vater/Bruder

(Oedipus) und Mutter (Iokaste) haben in Umarmungen selbstgebährend
(αυτογενητ ) die Trübsinnige hervorgebracht. Gleiches gilt für Polynikes.

Und Antigonä ist mannlos, ohne ein Fremdes, das den Kreis der Selbst-

erzeugung unterbräche, zum Tod verurteilt. Polynikes ist, nicht lebend

und nicht bestattet, der einzige Bruder und der letzte Mann der Familie,

der die Genealogie der Labdakiden hätte fortsetzen können. Io! Io! mein
Bruder! / In gefährlicher Hochzeit gefallen! Schwingt hier die phantas-

matische Vision der Fortsetzung der Selbsterzeugung, die das Haus des

Oedipus’ belebte, zwischen Bruder und Schwester mit? Setzt sich ein

               

1. Ebd., Anmerkungen zur Antigonä, 417.
2. Ebd., V. 483.
3. Vgl. Jacobs, Dusting Antigone, 905-912.
4. FHA 16, Antigonä, V. 893ff.
5. Ebd., V. 886.
6. Ebd., V. 887.
7. Ebd., V. 888.
8. Vgl. Lacan, Das Wesen der Tragödie, bes. 315-323.
 

60

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – POLYNIKES

ungehöriger Bund in der Spur der Mutter und des Vaters, der auch ein

Bruder ist, fort?

»Antigonä.
(…)
Und welchem Geseze sag’ ich diß zu Dank?
Wär’ ein Gemahl gestorben, gäb’ es andre,
Und auch ein Kind von einem andern Manne,
Wenn diesen ich umarmt. Wenn aber Mutter
Und Vater schläft, im Ort der Todten beides,

1Stehts nicht, als wüchs’ ein andrer Bruder wieder.«

Das Gesetz, den Leib des toten Bruders zu bedecken, ihn unversehrt
2und unverzehrt in die »Behausung, immerwach!« hinüberzusetzen –

dort wo Vater, Mutter, Eteokles vorgestellt werden – heißt an dieser

Stelle, ihn als letzten männlichen Vertreter einer sich dem Ende nei-

genden Genealogie zu entschleiern. Dieser paradoxe Akt der Entblö-

ßung im Zuge der Verschleierung des toten Leibes präsentiert Antigonä

und Polynikes als letztes Geschwisterpaar der Labdakiden. Die Geste

des Abschieds vom Toten verweist zugleich auf den Platz des toten Va-

ters und auf den Platz der toten Mutter, den Antigonä, wenn sie von Po-

lynikes als meiner Mutter Todten spricht, besetzt. In dem Grade, wie An-

tigonä im Aufschub des Todes die Unaufschiebbarkeit des endgültigen

Endes angeht, in dem Grade, wie sie weiß, daß auch sie sterben muß,

kommt Totes in der (Un)Gestalt der toten Mutter und des toten Vaters,

die vom Tod des Bruders verdeckt sind, zum Vorschein. Das vielleicht

meint (auch) den Wahn, welcher der Vielgestalt des Toten ansichtig

wird, durch den Leib des Bruders Polynikes hindurch.

»Mother of Polynices, more or less. (…) Mother of that which cannot maintain its shape.
Or, perhaps, mother of that which has not and cannot maintain its figure. Mother of that
which in its multiplicity (nestlings) is not there. (…) Mother of the dust. Ashes to ashes

3and (…).«

Die Unersetzbarkeit des toten Bruders verweist auf ein unwiderrufli-

ches Ende einer Genealogie; es erscheint im Zuge der Anerkennung des

Todes, welche die Geste Antigonäs bezeugt. Im Grauen kommen die

Bilder der Toten herauf und werden in der Klage Antigonäs angerufen.

Die Klage ist der Modus, der das Tote einmal noch lebendig zu halten

sucht. Im Raum des Aufschubs des Todes, um den sich das Sujet der

               
1. Ebd., V. 943ff.
2. Ebd., V. 923.
3. Jacobs, Dusting Antigone, 908.
 

61

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

Tragödie dreht, vollendet sich das Ende in der Trauer über die Toten.

Der Kreis schließt und öffnet sich ein letztes Mal in der Erinnerung an

die Eltern und Geschwister und die überlieferten Sagen, auf denen auch
1»das große Schiksaal ruhte, Kind«. Es ist der Chor, der Antigonäs

letzte Klage hört und das Schicksal der Boreade und deren Kinder zi-

tiert, denn auch die Phineiden, »die Armen weinten / Das arme Leiden
2der Mutter«. Es mag sein, daß der Chor Antigonä zu trösten sucht. Ihr

Schicksal, lebendig begraben zu werden, wäre so gesehen, nicht einzig.

Und dennoch kann man mit dem Chor sagen, daß Antigonä einzig

(nicht) unter Himmlischen und (nicht) unter Menschen das Drama der

Einzigartigkeit auf die Bühne bringt.

»Chor.
(…)
Dein eigen Leben lebend, unter
Den Sterblichen einzig,

3Gehst du hinab, in die Welt der Todten (…).«

Dein eigen Leben lebend und einzig unter den Sterblichen bezeichnet der

Chor Antigonäs Los. Unumkehrbar, einzig, wird der letzte Bruder für

Antigonä gewesen sein. Ein drittes Mal wird auf Anordnung Kreons
4 5dem Toten ein Grab »mit geradem Haupt« und »frischen Zweigen«

gerichtet. So gesehen wird das ursprünglich aus dem Gesetz Kreons

Ausgeschlossene, Polynikes Abschied zu geben, polyvalent und unvor-

hergesehen im Überfluß zuteil.

Eine literarische Geste

Die sophokleische Vorschrift der Tragödie Antigone, welche im Titel

den Namen Antigone ausstellt, beginnt nach der Aufstellung der »Per-

sonen des Dramas« mit einem Ω. Antigone spricht: »Ω κοινον αυταδελπον
6Ισµηνης καρα .« Das Omega ist der letzte Buchstabe des griechischen

Alphabets und hier der erste Ton, der die Tragödie initiiert. Der Laut,

der je nach Akzentuierung zwischen Entrüstung und Klage tendiert, ist

so gelesen in Hinblick auf eine Sinnvergabe ein offen gelassener Laut.

               

1. FHA 16, Antigonä, V. 1024.
2. Ebd., V. 1015f.
3. Ebd., V. 849ff.
4. Ebd., V. 1254.
5. Ebd., V. 1253.
6. Zitiert nach der Iuntina-Ausgabe von 1555, die Hölderlin vermutlich zur Grundlage

hatte. FHA 16, Antigone, V. 1.
 

62

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – POLYNIKES

Denn der erste und losgelöste, einzelne Laut aus dem Munde Antigones

verrät nicht, woher er kommt, verrät nicht, was Antigone möglicherwei-

se bereits gesehen hat, wohl aber kündigt er an, daß sie etwas vernom-

men hat. Zwischen diesen Zeiten dehnt und verkapselt sich der Laut Ω.

Der widerstreitende Zug zwischen einem Anruf an Ismene und einem

Ausstoß als Effekt von etwas verweist auf eine Grenze von Sprechen.

Der Ruf sagt etwas, nicht aber was. Ein flüchtiger Aufschub des Sagens

verzögert den Einfall des Sinns. Zum einen führen die Übergänge von

Titel, Laut und erstem gesprochenen Wort κοινον eine Art Genese von

Sprechen vor, welche in den Dialog mit Ismene übergeht; zugleich wirft

der unentschiedene und ausgeschiedene Laut die Frage nach der Her-

aufkunft des bloßen Tones auf. Im Modus einer flüchtigen und aufge-

haltenen Richtungslosigkeit sagt der Laut Ω allein, daß er ausgeschie-

den, also verschieden von etwas ist. Ist es das außerhalb der symboli-

schen Ordnung der Sprache liegende Verschiedene, Hinterlassene und

Tote, welches der Ton herbeispielt? Dann öffnete sich im Raum des

Lautes zwischen einem (einem Wissen) unverfügbaren und ausge-

schlossenen Anstoß und einer nachträglichen Referenz an ein Ausge-

schlossenes ein Nebenschauplatz. Der Akt des Sprechens bringt im

Zuge des Entscheidens etwas in dem Maße hervor, wie er auf ein Ge-

wesenes und Verschiedenes referiert. Totes und Lebendiges kreuzen

sich.

           Folgt man diesem Faden, dann kann man sagen, daß der von An-

tigone ausgestoßene Ton (auf) Polyneikes referierte. Ein Ω – Statthalter

für ein Verschiedenes – bildet den Vorhang der Tragödie und zieht auf

diese Weise ein Totes und Verklungenes in das tragisches Szenario

hinein. Ton und toter Leib des Polyneikes’ erscheinen sinnentleert und

richtungslos, sofern sie im Nachtrag, nachdem entschieden worden ist,

verabschiedet sein werden. Allmählich und nachträglich folgt dem Laut

eine hitzige Rede Antigones, wie auch allmählich das unaufgelöste Bild-

ereignis/Ereignis des Toten in den tragischen Verlauf übergeht: Antigo-

ne bringt die schamlose und unverhüllte Vorstellung eines unbedeckten

toten Leibes, der dem Brand der Sonne, dem Wind und den Tieren aus-

gesetzt ist, zur Sprache. Das Bild des verwesenden Leibes ihres Bruders

erhält nach und nach Einzug in den Vorstellungs- und Bühnenraum der

Tragödie.

           Antigone/ä widmet sich dem Toten. Sie, die »zur Erde neigt das
1Haupt« , stellt das Tote als das unumkehrbar Verschiedene aus, wel-

ches anders als Christus, nicht wieder aufzustehen vermag. Antigone,

die Christus nicht kennt, vernimmt dieses Unwiderrufliche und verhält

sich dazu. Sie berührt den toten Leib, indem sie ihn mit Staub bestreut

und mit Wasser benetzt. Daß Hölderlin in der Wahl und Form seiner

               

1. Ebd., V. 458.
 

63

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

Übersetzung Antigonä. Ein Trauerspiel dieses Sujet ausstellt, ist als eine

literarische Geste lesbar. Sie transportiert eine Trauer über ein Schei-

dendes/Totes, dessen Gestalt das übersetzte Trauerspiel berührt und

nachzeichnet. Hölderlins Antigonä steht im Zenit einer idealistischen
1Dialektik. In Auseinandersetzung mit der spekulativen Philosophie

2entwickelt Hölderlin eine Kritik an einer Vernunftform , die das Tote

auszuschließen sucht und damit auch das Lebendige, wie es mit Antigo-

ne/ä lesbar wird, tötet.

           Wenn das Tote im Moment der Cäsur aufscheint, welches sich

nicht von einer idealistischen Konzeption erfassen läßt, bricht die Frage

nach dem literarischen Verfahren als eine nach der Haltung von Litera-

tur auf. Widerständig, so könnte man sagen, antwortet eine begeisterte

Übersetzung der Blöße und Kälte einer herrschenden und allgemeinen

Vernunftform. Das Unmaß und die Verrücktheit der spekulativen Philo-

sophie kommen in den Anmerkungen und der Übersetzung zu Wort und

zur Darstellung. Unstetig setzt die Unruhe stiftende Übersetzung das

Tote von Schrift selbst in Szene. Im Zerfall des Zeichens, in dem Gott, in
der Gestalt des Todes leer erscheint und eine Prozession von toten

Buchstaben und Bildern im Lesen vorbeizieht, kehren das Grauen und

die Frage nach dem Ort von Literatur wieder. Mit Gehör auf Antigonä
werden die Anerkennung des Unersetzbaren und Toten und die Stimme

der Liebe und Liebesklage laut. Ihre Liebe zum Bruder, dem Toten, ist

sagenhaft und tragisch. In der Klage Antigonäs heißt es: »Nun Polyni-
3kes, / Indem ich deke deinen Leib, erlang’ ich diß« . Wohin aber führt

das? Unzugehörig, geschieden und ungeschieden kommen das Tote und

das Lebendige mit dem Geschwisterpaar in der Tragödie nahezu zur

Deckung. Hölderlin setzt diese Nähe frei. Indem Hölderlin das von So-

phokles aus der Sage in die Gattung Tragödie transportierte Sujet über-

setzt, berührt er ein literarisches Szenario, in dem das Tote und Leben-

dige kollabieren. Mit Erscheinen Hölderlins Antigonä wird die Frage

nach dem Status des Lebendigen und nach dem Status des Toten laut.
4 5Das scheinbar »Anstößige« und »Überflüssige« als das auch, was

längst an der Zeit ist, setzt ein Zeichen. Auch befragt dies Stück Litera-

tur, das im Zuge der zeitgenössischen Kritik auf das Feld des Wahn-
6sinns verworfen wurde , die Ordnung der literarischen und philoso-

               

1. Vgl. Lacoue-Labarthe, Zäsur des Spekulativen, 203-231.
2. FHA 16, Anmerkungen zur Antigonä, 419.
3. Ebd., Antigonä, V. 936f.
4. Vgl. die Kritik von Heinrich Voß, FHA 16, Sopokles, 20f.
5. Gr.: περισσα: im Überschuß vorhanden sein, ringsum besprengen, rings umflie-

ßen, an allen Seiten herabgleiten; vgl. FHA 16, Antigonä, V. 70; ebd., V. 810.
6. Vgl. FHA 16, 20f. Schelling an Hegel: »Seinen [Hölderlins] verkommenen geistigen

Zustand drückt die Übersetzung des Sophocles ganz aus.«
 

64

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – POLYNIKES

phischen Gesetze. Zugleich, und das ist entscheidend, bringt das Trau-

erspiel Antigonä an dem Punkt seines historischen Erscheinens die

Koppelung der richtenden Gesetze mit dem Funken Unverfügbarkeit

von Literatur als offene Frage zur Darstellung. Die Grenze, an der das

Tote und das Lebendige aufeinandertreffen, ist als eine tragische Di-

mension von Schrift selbst lesbar, welche in der Verschiebung der

Übersetzung des toten Körpers einen Brand, der erglühte und eine Trü-

bung des Himmels hervorbringt. So gesehen berührt der semantische

Brennpunkt des Überflüssigen, der die Tat Antigonäs begleitet, einen

kryptischen Einschluß von Literatur selbst. Das Überflüssige steht für

ein Außen im Innern der steinernen Gruft. Es ist wie ein mit »sympa-
1thetischer Tinte« geschriebener Entwurf einer Grabinschrift im Hohl-

2raum des Grabes. Antigone/ä, deren »Theil« der »Tod« und die »Lie-
3be« ist, wird dorthin geführt, wo sie nicht leben und nicht sterben darf.

Am Ende, im Aufbruch der Gruft ist diese blutig und voll an Tod. Leer.

Was heißt es, einem Toten kein Grab aufzuwerfen?

Polynikes und Eteokles haben »gegeneinander / Die gedoppelten Spee-

re gerichtet und empfangen / Des gemeinsamen Todes Theil, die bei-
4den.« Sie sind beide gleichermaßen Opferer und Opfer. Sie empfan-

gen, so viel und so wenig wie man im Tod empfangen kann, einen Zug

von Gemeinsamkeit im tödlichen Brüderzwist. Die Zeilensprünge nach

gegeneinander und empfangen verursachen eine Spannung zwischen

den tödlich gegeneinander gerichteten und gedoppelten Speeren und ei-

ner Empfängnis des Todes, indem beiden des gemeinsamen Todes Theil
zukommt. Die Figur der Doppelung erscheint im tödlichen Schnitt in

Form einer Opposition und einer Gemeinsamkeit. Den Toten wird

nachträglich etwas zuteil, das man nicht teilen kann; denn der Tod

trennt. Mit dem Ereignis des Todes jedoch endet auch der Zug einer Di-

stanz, welcher das Spiel von Nähe und Ferne in der Begegnung zwi-

schen Zweien in Gang hält. Anders gewendet, der Tod bringt die Tren-

nung zum Verschwinden, indem er die Möglichkeit von Begegnung im

Leben unterbricht; zugleich exponiert der Tod die Trennung, das Un-
5überbrückbare schlechthin.

               

1. Walter Benjamin: Passagen-Werk, Bd.1, Erkenntnistheoretisches, Theorie des Fort-
schritts, Rolf Tiedemann (Hg.), Frankfurt am Main 1982, 595.

2. FHA 16, Antigonä, V. 577, Antigonä: »Dein Theil ist ja das Leben, meines Tod«.
3. Ebd., V. 543, Antigonä: »Zum Hasse nicht, zur Liebe bin ich.«
4. Ebd., V. 150.
5. Vgl. Maurice Blanchot: »Die Freundschaft. Zum Tod von Georges Bataille«, in: Geor-

ges Bataille: ABBE C., übersetzt von Max Hölzer, München 1990.
 

65

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

           Der Tod, der für den Einzelnen unteilbares, unmitteilbares Er-

eignis ist, kann insofern gemeinsam aufgefaßt werden, als jeder Mensch

einmal sterben muß. Die Frage nach der Vorstellbarkeit eines gemein-
samen Todes Theil spielt auch eine mythische Vorstellung an, in der sich

die Vision von einem gemeinsamen Ort der Toten in der Unterwelt mit-

teilt. Dort im Hades wird die Trennung der im Leben Vereinzelten auf-

gehoben vorgestellt. Auf diese Weise wird genau die Vision aufgerufen,

welche Antigonä auch antreibt, das kreonsche Gesetz zu übertreten und

Treue zu ihrem Bruder zu halten. Am Ende ihrer Klage sagt Antigonä:

»O Grab! o Brautbett! unterirdische
Behausung, immerwach! Da werd’ ich reisen
Den Meinen zu (…)
(…)
(…) Doch komm’ ich an,
So nähr’ ich das mit Hoffnungen gar sehr,
Daß lieb ich kommen werde für den Vater,
Auch dir lieb, meine Mutter! lieb auch dir,
Du brüderliches Haupt! Denn als ihr starbt,
Hab’ ich genommen euch mit eigner Hand,
Und ausgeschmükt, und über eurem Grabe

1Trankopfer euch gebracht.«

2Der »alles schwaigende Todesgott« , jener, der schweigt und zum
3Schweigen bringt, führt Antigonä, welche mit dem Acheron »vermählt«

ist, zur unterirdischen Behausung, in das Grab. In der Klage ertönt mit

der Erinnerung an die Bestattung der Eltern und des Bruders mit eigner
Hand ein Anruf an Vater, Mutter und Bruder, daß Antigonä dort an-

kommen und auch lieb ankommen möge. Man stutzt vielleicht über den

Singular des brüderlichen Hauptes. Er trägt der Getrenntheit der Brüder

Rechnung. Polynikes ist zwar auch mit eigner Hand bestattet, der mit

Staub zweifach bedeckte und entblößte Leichnam jedoch liegt (wieder)

noch unbegraben draußen. Aufgehoben und unaufgehoben, anders als

die im Hades geborgene Familie, zieht Polynikes Antigonä »sterbend«

in den Hades. »Io!Io! mein Bruder! / In gefährlicher Hochzeit gefallen! /
4Mich auch, die nur noch da war, / Ziehst sterbend du mit hinab.« Po-

lynikes und Antigonä sind in tödlich bräutlicher Weise miteinander

verbunden. Der befremdliche Ruf O Grab! o Brautbett! kreuzt den Tod,

der trennt, und die Hochzeit, die verbindet.

               
1. FHA 16, Antigonä, V. 922ff.
2. Ebd., V. 839.
3. Ebd., V. 844.
4. Ebd., V. 899ff.
 

66

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – POLYNIKES

           Die Brüder werden zunächst ostentativ und öffentlich durch

Kreon getrennt. Eteokles wird gesetzgemäß bestattet. Polynikes hinge-

gen, der von Oedipus verworfen und gleichsam vaterlos, haßerfüllt sei-

ne Vaterstadt Theben angreift, wird als Vaterlandsverräter das Recht

auf ein Grab, welches dem Entschlafnen Schutz und Ruhe gewährte, und
1das Ritual der Bestattung mit Waschung , Salbung und Trauergesän-

gen abgesprochen. Kreon bestraft den toten Polynikes, da »der doch die

Gruppen ihrer [der Götter] Tempelsäulen / Und Opfer zu verbrennen
2kam, ihr Land / Und ihr Gesez zu sprengen«. Das Opfer Polynikes,

welcher im Krieg gegen Theben Opfer erzeugte und selbst als Opfer

daraus hervorging, wird noch einmal mit Kreons Urteil zu töten ver-

sucht. Diese Doppelstruktur, indem sie Opfer und Opferer ineinander

verkehrt und das Opfer ein zweites Mal töten will, markiert, daß der

Tote vom Tod, der ein Ende bezeichnet, verschieden ist. Tiresias bringt

es mit der Frage an Kreon zu Gehör:

3»Welche Kraft ist das, / Zu tödten Tote?«

Tiresias fragt damit im Echo Antigonäs. Sie erwidert Kreon in dem ersten

Dialog:

4»Willst du denn mehr, da du mich hast, als tödten?«

Gibt es eine Steigerung an Gewaltsamkeit als zu töten? Wenn der tote

Polynikes nicht zur Ruhe kommt und die zum Tod verurteilte Antigonä
5lebendig begraben wird, bahnt sich das Drama des ewigen Opfers an.

Kreon verordnet folgendes über den Umgang mit dem Leichnam: »Daß

keiner ihn begrabe, keiner traure, / Daß unbegraben er gelassen sei, zu
6schaun / Ein Mahl, zerfleischt von Vögeln und von Hunden.« Und das

über Antigonä gerichtete Urteil lautet:

»Sie führen, wo einsam der Menschen Spur ist,
Lebendig in dem Felsengrunde wahren,
So viele Nahrung reichen, als sich schikt,
Daß nicht die Stadt zu Schanden werde, vollends.

               

1. Vgl. Sophokles, Oidipus auf Kolonos. Antigonä und Ismene verabschieden Oedipus,
bevor er im heiligen Hain verschwindet, mit einer Waschung und Salbung des väterli-
chen Leibes.

2. FHA 16, Antigonä, V. 299ff.
3. Ebd., V. 1069f.
4. Ebd., V. 518.
5. Vgl. Lacan, Das Wesen der Tragödie, 313ff.
6. FHA 16, Antigonä, V. 212ff.
 

67

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

Dort wird sie wohl zum Todesgotte beten,
Den sie allein von allen Göttern ehrt,
Und werden kann ihr’s, daß sie nimmer stirbt.
So wird sie einsehn, aber geisterweise;

1Es sei doch Überfluß nur, Todtes ehren.«

Der Entzug einer Grabesstätte für den toten Polynikes ist nicht allein

ein Rechtsstreit. Vielmehr dreht sich die Tragödie um den äußerst frag-

würdigen Status des Opfers, welcher nicht aufhört, das Opfer als Opfer

auszustellen und Opfer für Opfer herzustellen, indem das eine und an-

dere Opfer nicht sterben und nicht leben darf. Der Begriff Opfer wird an

dieser Stelle als ›dem Tod geweiht‹ gelesen. Einerseits transportiert der

Begriff des Opfers die Ökonomie des Verzichts (aufs Leben) und der

Beraubung des Lebens, sei es des Tierlebens, sei es des Menschenle-

bens, in Hinblick auf eine Kommunion mit den Göttern; damit geht eine

teleologische Komponente, die mit dem Zug der Stellvertretung, etwas
2für einen anderen zu opfern, einher. Andererseits umspielt die Tra-

gödie die Thematik des homo sacer derart, daß Antigonä straffrei getötet

– pervertierter noch: sie ist nach dem kreonschen Gesetz dem Tod (auf

ewig) ausgesetzt, indem sie straffrei nicht getötet wird und sich selbst
3tötet. Gesetzlich legitimiert ist Antigonä dazu verurteilt, ausgeschlos-

sen aus der symbolischen Ordnung und eingeschlossen in eine Gruft zu

sein, wo sie den Tod findet oder er sie.
4

           Inwieweit es eine Faszination des Opfers und ein »Genießen«

des Opfers im Sinne einer wechselseitigen Bannung von Opfer und
5Opferer gibt , die in drohend tödlicher Gewalt einander ausgesetzt

sind, steht an dieser Stelle in Frage. Mit anderen Worten: der These ei-

ner Austauschbarkeit von Opfer und Opferer in einem blitzhaften Mo-

ment der tödlichen Begegnung als das, was die Faszination des Opfers
6ausmache , wird mit Skepsis und Vorsicht begegnet. Wenngleich ge-

rade Hölderlins Übersetzung eine Zuschreibung von Subjekt und Objekt

häufig offen läßt und so ein Moment von Unentschiedenheit aufflackert,

liegt das Phänomen der Faszination, wie es die Tragödie von Antigonä

               
1. Ebd., V. 802ff.
2. Vgl. Bernard Baas: »Das Opfer und das Gesetz«, übersetzt von Johanna Drobnig, Re-

gula Schindler, Peter Widmer, in: RISS. Zeitschrift für Psychoanalyse, 7. Jahrgang, Nr.
21, Oktober 1992.

3. Agamben, Homo sacer, 18ff.
4. Baas, Das Opfer und das Gesetz, 27; vgl. auch Lacan, Das Wesen der Tragödie, »das

faszinierende Bild der Antigone«, 298f.
5. Vgl. Slavoj Žižek: »Genieße dein Opfer! Symbolische Gewalt und die Universalisie-

rung des Opferbegriffs«, in: Lettre International, Heft 26, 3. Vierteljahr 1994, 22-27.
6. Vgl. Baas, Das Opfer und das Gesetz; vgl. Žižek, Genieße dein Opfer!
 

68

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – POLYNIKES

auslöst, gerade in der Einzigartigkeit und Unverfügbarkeit Antigonäs.

Denn ein Ausscheren aus einer dialektischen Ökonomie bewegt Antigo-

nä sowohl auf dramaturgischer Ebene, wie zugleich der Zug eines Wi-

derständigen in Form einer Poetik der Cäsur in der Übersetzung von
1Hölderlin zum Ausdruck gelangt.

           Entlang der Frage nach dem Opfer lassen sich die ineinander

verstrickten und wechselhaften Machtstrukturen innerhalb der Tragö-

die zwischen Antigonä, Kreon, Zeus, Polynikes und Hämon aufziehen:

Hämon, zu Füßen der toten Antigonä, will seinen Vater töten: »Und da
2der Vater, aufgeschrökt, zur Flucht / Sich wandte, fehlt’ er« ; Hämon

bringt statt seines Vaters sich selbst um; Kreon bestraft Antigonä dafür,

daß sie den toten Bruder »mit der Hand« getragen hat; am Ende hält
3Kreon, der »Kindermörder« , selbst »ein großes Angedenken in Hän-

4den« , seinen Sohn; Zeus fehlte, Antigonä vor dem Tod zu schützen;

Antigonä artikuliert das Fehlen des Gottes und verflucht ihn zu demsel-

ben Tod, der ihr widerfährt. Oedipus erschlägt seinen Vater und blen-

det sich selbst; Iokaste erhängt sich, Antigonä erhängt sich, Eurydice

tötet sich selbst. Mit diesen wechselweisen Tötungen und Verfehlungen

drängt sich die Opferstruktur zwischen dem Fehl des Vaters und des

Kindes (Zeus-Antigonä; Kreon-Hämon; Oedipus-Polynikes; Lajos-

Oedipus) als eine Generationsfrage, in die wiederum die Geschlechter-

frage interveniert, auf.

           In dem Maße, wie der väterliche Kampf, Kampf unter Männern,

darum geht, das Erbe (nicht) fortzusetzen, wird mit Antigonä, der einzi-

gen Frau, die im Haus der Labdakiden offenbar aufbegehrt und aus der

Spur des Vaters schert, die Frage der Unumkehrbarkeit und der Nicht-

ersetzbarkeit in der Figur der Unterbrechung und des Sprungs in der

Genealogie thematisch. Aus diesem Blickwinkel heraus läßt sich sagen,

daß Antigonä die Grausamkeit des Urteils über ihren Bruder zum ewi-

gen Opfer wahrnimmt und von diesem Ort aus Widerstand gegen das

Gesetz, das sich gesetzlos zeigt, leistet, indem sie Polynikes das Ritual

der Bestattung zukommen läßt. Antigonä unterbricht für ein Moment

den Bann, das schonungslose Band zwischen Polynikes und dem Vater.

Mit Vater sind Oedipus, der auch Bruder des Polynikes ist und so gese-

hen den Bruderzwist verdoppelt – Oedipus verflucht Polynikes, weil Po-

lynikes vorher dem Ausschluß von Oedipus aus der Stadt Theben nicht
5widerstanden hat – und der symbolische Vater gemeint. Kreon, der

               

1. Vgl. Rainer Nägele: »Von der Ästhetik zur Poetik. Brecht, Benjamin und die Poetik
der Zäsur«, in: Lesarten der Moderne. Essays, 98-121, Eggingen 1998.

2. FHA 16, Antigonä, V. 1288.
3. So der Bote, der die Worte von Eurydice wiedergibt; ebd., V. 1361.
4. Ebd., V. 1314ff.
5. Vgl. Sophokles, Oidipus auf Kolonos.
 

69

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

eine symbolische Vater, glaubt als Herrscher über das Gesetz von Tod

und Leben zu verfügen. Er gibt Polynikes, dem Erstgeborenen, nicht

den Thron und nicht den Tod.

           Der andere und höchste symbolische Vater ist Zeus, dessen ein-

zigartige Macht darin liegt, Recht zu sprechen im Zeichen des Todes

und der Abwesenheit. Zeus ist abwesend, er läßt Polynikes in den Tod

fallen und Antigonä in die Kammer der Todten gehen. Vor diesem Tod

unterbricht Antigonä durch eine flüchtige Geste die Opferökonomie, die

sich aus Vaterlosigkeit und Rache speist, und stellt sie damit in ihrem

Wirken in Frage. Sie stört die phantasmatische Figur des Eineswerden

im Opferungsakt von Opfer und Opferer im Kontext des väterlichen
Kampfes auf, wie sie zugleich sich selbst einer Nähe zu Polynikes, dem

Opfer, hingibt und zum Opfer wird. Im Unterschied zu der ersten

Opferstruktur, die im Zeichen der Tötung und des Hasses steht, steht

Antigonäs Opfer im Zeichen der Liebe und der Geste des Abschieds.

Antigonä berührt den mütterlichen Wahn einer inzestuösen Beziehung,

die sie mit Polynikes zu wiederholen droht. Gleichzeitig irritiert sie den

mütterlichen Wahn, indem sie die Notwendigkeit zu verabschieden, den

Verlust zu betrauern als eine Geste des Abschlusses in genau jene fatal

oppositionelle Umschlagsökonomie von väterlichem Kampf und mütterli-
chen Wahn einführt. Antigonä fällt einsam aus einer Dialektik des Op-

fers und einer Dialektik des Geschlechterkampfes heraus. Ihre Haltung

ist eine singuläre in dem Sinne, als sie angesichts einer doppelt narziß-

tisch geprägten Opferökonomie (mütterlicher- und väterlicherseits) die

ungeschriebnen Sazungen vernimmt und darüber flüchtig, frei und un-

gebunden, sich einer institutionell gebundenen Verfügbarkeit entzieht.

Was aber bedeutet es, wenn Antigonä, das Kind, in dem Grade, wie sie

sich dem Toten zuneigt, zu einem ewigen Opfer verurteilt wird? Und noch

einmal aus einem anderen Blickwinkel gefragt, was geht dem voraus?
1

           Polynikes hat das Antlitz des Todes im Zorn des Zeus’ erfah-

ren. Des gemeinsamen Todes Theil, den die Brüder empfangen, endet in

der von Kreon vollzogenen Scheidung des heiligen und unheiligen To-

ten. Für Eteokles heißt es: »Ihn deket mit dem Grab’ und heiliget, / Was
2nur gehört, den besten Todten drunten« . Auch Oedipus ruht im heili-

gen Hain. Polynikes hingegen gibt einen offenen und verwundeten

Körper zu sehen und damit einen Anblick des Toten, der unheilig und

würdelos als Menschenopfer der Gier der Tiere überlassen ist. Tiresias

faßt es vor Kreon in folgende Worte:

»Von unten hast
Auch oben einen du, den schiksaallosen,

               

1. Ebd., V. 102-152.
2. Ebd., V. 203.
 

70

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – POLYNIKES

Den unbegrabenen, unheiligen Todten
Des Todesgotts, der weder dich, noch obre Götter

1Angehet, aber du brauchst so Gewalt.«

Polynikes liegt stückweise von wilden Tieren verzehrt im Unverborge-

nen. An der Frage nach Ort und Sinn dieses Unverborgenen am Ende

eines Endes kreuzen sich das Bestattungsritual und die Frage nach dem

Opfer. Weil und indem es kein rituelles Begräbnis für Polynikes gibt,

schiebt sich die Frage nach dem Opfer und Opferritual über das Geset-

zesverbot als Negation des Bestattungsrituals. Zugleich wird die Ban-

nung und das Phantasma einer Umkehrbarkeit von Opfer und Opferer

an genau dem Punkt, wo es keine Umkehrbarkeit mehr gibt, im Ange-

sicht des Todes, in der Antigone/ä mehrfach in Szene gesetzt.

           In der Verzögerung des Bestattungsrituals geschieht etwas. Ein

Menschenopfer wird von Tieren verzehrt im Unterschied zum rituellen

Speise- und Brandopfer der Griechen, bei denen das Tieropfer – vor-

nehmlich der τραγος (der Bock) mit τραγωιδος (Gesang beim Bocksopfer)

– anstelle eines Menschen geopfert, getötet, teilweise verzehrt und/oder
2verbrannt wird. An dieser Stelle bietet es sich an, die Beschreibung

3eines griechischen Opferfestes aus der Quellenarbeit des Philologen

Walter Burkert mit einigen Passagen aus der Antigone/ä und besonders

der Rede des Tiresias zu konstellieren. Denn daran kann deutlich wer-

den, wie subtil die in der Tragödie aufgeworfene Problematik nach dem

Opfer- und Bestattungsritual sich auch auf eine kultische Handlung der

Griechen bezieht.

»Im Zentrum des Opfers steht weder die Gabe an die Götter noch die Gemeinschaft mit
ihnen, sondern die Tötung des Lebewesens und der Mensch als Töter. (…) Opfer ist rituel-
le Tötung. Im Opferritual verursacht und erfährt der Mensch den Tod. So durchdringen
sich im Opfermahl die Freude des Festes und der Schrecken des Todes. (…) Geschmückt
zum Fest, bekränzt gleich den Teilnehmern, manchmal mit vergoldeten Hörnern wird das
Tier einhergeführt. (…) Der Anfang des Rituals ist betont harmlos: Ein Gefäß mit Wasser
und der Korb mit der Opfergerste, von einer Jungfrau herbeigebracht, werden um den

               
1. Ebd., V. 1112ff.
2. Vgl. Walter Burkert: »Griechische Tragödie und Opferritual«, in: Walter Burkert: Wil-

der Ursprung, Opferritual und Mythos bei den Griechen, Ulrich Raulff (Hg.), Berlin 1990,
13-39, hier 15ff.

3. Ebd., 36. Burkert bezieht sich auf eine Fülle altgriechischer Quellen, genaue Anga-
ben siehe dort in den Anmerkungen allgemein und in den Anmerkungen 39-52, bes.
Anmerkung 37. Dort schreibt der Autor die »ausführlichsten Opferbeschreibungen«
Homer und Hesiod zu. Der Text Burkerts wird hier ohne Wiedergabe der Quellen zi-
tiert.

 

71

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

Altar getragen: Man zieht eine Linie, die das Sakrale vom Profanen trennt. Dann waschen
die Teilnehmer ihre Hände – ihre erste gemeinsame Handlung; und auch das Opfer erhält
seinen Teil: Es wird mit Wasser besprengt. ›Schüttle dich‹, ruft Trygaios (…). Man nahm
an, daß das Tier seine Zustimmung ausdrückt, indem es ›freiwillig den Kopf neigt‹, εκ−

1χουσιονκ χατανευει .«

2»Du also, die zur Erde neigt das Haupt« – jene ersten Worte Kreons

an Antigonä rufen mit Bezug auf Trygaios ein Bild des Opfers auf. Zu-

gleich wird Antigonä hier in einer Haltung der Demut, vielleicht sogar

der Erschöpfung vorgestellt, welche einen Bezug zur Erde herstellt und

so gelesen einen Kontakt zur unterirdischen Totenwelt, dem »Vater der
3Erd’« und Dike knüpft. Und es ist auch als ein provokanter Ausdruck

Antigonäs lesbar, der gestisch vorwegnimmt und nachträglich zur Tat in

Szene setzt, was schließlich in der Rede Antigonäs gesagt wird. Sie

weiß, daß sie sterben muß und bejaht es. »Ich sage, daß ich’s that und
4läugn’ es nicht.« »Ich wußte aber, daß ich sterben müßte. / Warum

5nicht? hättst du’s auch nicht kundgethan.« Vorher sagt Antigonä zu
6Ismene: »(…) doch ihn / Begrab’ ich. Schön ist es hernach, zu sterben.«

Doch kann man deshalb, weil Worte und Geste Antigonäs zu dem Zitat

Burkerts in Beziehung gesetzt werden können, leichthin von einer Zu-
7stimmung zum Opfer und überhaupt von einem »freiwilligen Opfer«

Antigonäs sprechen? Untreue zum Ritual und Haß unter den Männern

bewegen Antigonäs kontrapunktische Haltung. Ihre Treue zum Bruder

und Gebundenheit an das Bestattungsritual wendet sich einerseits der

Wildniß der Gestorbnen zu; andererseits beruft sie sich auf die unge-
schriebnen Sazungen. Damit liefert die Rede Antigonäs einen Hinweis

darauf, daß ihre Beweggründe sich auf die Gesetzmäßigkeit des Bestat-

tungsrituals beziehen und zugleich auf einen irreversiblen, unnennba-

ren Grund seines Ursprungs. Und niemand weiß, woher sie sind gekom-
men. Die Frage nach dem freiwilligen Opfer entwirft sich demnach als

eine letztlich unbeantwortbare. Denn sie ist verhakt an dem einen Ex-

trem in der grundsätzlicheren Frage nach dem Opfer und nach der

Opferstruktur und mit dem anderen Extrem, das man als das Mysterium

des Opferungsaktes mit seinen nicht restlos deutbaren Ursprüngen und

               
1. Ebd., 21f.
2. FHA 16, Antigonä, V. 458.
3. Ebd., V. 1164.
4. Ebd., V. 460.
5. Ebd., V. 477f.
6. Ebd., V. 73.
7. Lacan, Das Wesen der Tragödie, 298. Nicht ist mit diesem Verweis angedeutet, daß

Lacan diese Deutung unternimmt, vielmehr zeichnet seine Überlegungen aus, daß sie
die Frage nach der Freiwilligkeit des Opfers als Frage aufwerfen.

 

72

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – POLYNIKES

tragischen Bezügen bezeichnen kann. Wie ›frei‹ ist Antigonä und wie

›freiwillig‹ handelt sie, wenn sie von den ungeschriebnen Sazungen be-

stimmt ist?

           Burkert zeichnet zunächst einige, aus zahlreichen Quellen ent-

nommene, konkrete Handlungen bei der Opferung nach:

»Über die Bedeutung der Opfergerste hat man viel diskutiert, obgleich der griechische
Ausdruck klar ist: χερνιβα τ′ ουλοχυταζ τε καταρχεσθαι – es ist ein Akt des ›Anfan-
gens‹. Die Teilnehmer nehmen die Gerste aus dem Korb, als ob sie ein vegetarisches Mahl
vor sich hätten; doch darunter im Korb war das Messer, das jetzt zutage kommt. Noch ein
Gebet, ein Augenblick der Stille und Konzentration. Dann ›werfen‹ alle Teilnehmer die
Opfergerste ›vorwärts‹ auf das Opfertier und den Altar. Gleichzeitiges Werfen auf ein ge-
meinsames Ziel ist der uralte Gestus der Aggression: Steinigung, hier ins Harmlose ver-
wandelt – wie beim ›Blätterwerfen‹, ϕυλλοβολια . Tatsächlich wurden, statt der Gersten-

1körner, gelegentlich Blätter verwendet und zumindest in einem Fall auch Steine.«

Mit dem Tod durch Steinigung droht Kreon demjenigen, der gegen die

königliche Verordnung Polynikes bestattet. »(…) Wer etwas thut dabei,
2/ Dem wird der Tod des Steinigens im Orte.« So gibt Antigonä die

Kunde des Herrschers an Ismene weiter. Hellhörig übersetzt Hölderlin

zwei Versionen des Steinigens und läßt Antigonä noch vor der Tat unter

der Hand ihr Todesschicksal aussprechen. Ist einerseits in der sopho-

kleischen Tragödie die öffentliche Steinigung in der Stadt als Todesur-

teil angedroht, so kündigt sich mit der Wendung des »Steinigens im Or-

te« ein anderes Schicksal an. Antigonä wird eingeschlossen im Stein,

mit lebendigem Leib ummauert von Stein. Sie wird in eine Gruft, einer
3»hohlen, steinerbauten / Nach Todter Art« errichteten Kammer, ge-

führt. Doch das Blätterwerfen und Steinigen ist erst der Beginn des

Opferrituals. Burkert schreibt:

»Noch ein letzter Aufschub: der ιερευς [Opferer] schneidet einige Haare von der Stirn
des Opfers und wirft sie in das Feuer. Mit erstaunlicher Hartnäckigkeit haben Forscher
nach Dämonen gefahndet, die nach Haaren verlangen, wo doch der griechische Ausdruck
wiederum klar und einfach ist: auch dies ist αρχεσθαι , ein Akt des Anfangens. Der erste
Schnitt tut nicht weh, läßt kein Blut fließen, und doch ist das Opfer physisch nicht mehr
unversehrt. Der Schritt ist unumkehrbar. Jetzt fällt der tödliche Schlag. In diesem Augen-
blick schreien die Frauen auf, laut und schrill, ολολυξουσιν (Od. 3,450); dies ist der
›hellenische Brauch des Opferschreis‹ (…). Er bezeichnet den emotionellen Höhepunkt
des Opfers. Dies ist die ›Tat‹, das ρεξειν [tun, machen, handeln, opfern]. Man fängt das

               
1. Burkert, Griechische Tragödie und Opferritual, 22. Zur Opfergerste vgl. Homer: Ilias

1.446 und 2.410, übersetzt von Roland Hampe, Stuttgart 1979.
2. FHA 16, Antigonä, V. 37f.
3. Ebd., V. 1256f.
 

73

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

Blut in einem Gefäß auf und gießt es auf den Altar: Das erschreckendste Element wird
zuallererst in die von der Gottheit gesetzte Ordnung eingebracht. Dann werden die
Schenkelknochen [µηρια ] herausgeschnitten, kleine Fleischstücke ›von allen Gliedern‹
werden mit ihnen auf den Altar gelegt – ϖµοθετειν –, und alles wird zusammen ver-
brannt. Wein wird über den Flammen ausgegossen; Flötenmusik und Gesang begleiten die
Handlung. Zusammen mit dem Verbrennen der ›Schenkel‹ werden die splanchna - Herz,
Lunge, Leber, Nieren – im Altarfeuer geröstet und sogleich verzehrt. Die unbehaglichen
›Innereien‹, die zutage kommen und das ›Leben‹ zu enthalten scheinen, die manchmal
Ekel erregen, öfter als Delikatesse betrachtet werden, müssen zuallererst versorgt sein.
Kein Wunder, daß das ›gemeinsame Essen der Splanchna‹ συσπλαγχνευειν, als festeste
Begründung der Gemeinschaft gilt. Der Schauder löst sich im Gefühl des naturhaften
Wohlbefindens. Wenn die Splanchna gegessen sind und das Feuer niedergebrannt ist, be-
ginnt die Vorbereitung des eigentlichen Mahls, das in der Regel, durchaus säkularen Cha-

1rakter trägt.«

In der Tragödie, dem Schauspiel, wird ein toter Mensch, Polynikes, ge-

opfert, in dem Maße, wie er als Speise für die Tiere dargeboten wird,

die, wie Tiresias später zu berichten weiß, von den Innereien kosten.

Antigonä macht auf das Überbordende und die Verkehrung des Rituals

im Tausch von Mensch und Tier entlang des Schicksals ihres Bruders

aufmerksam. Sie sagt: Nicht in des Knechtes Werk, ein Bruder ist er wei-
ter. Ihr Widerstand gegen die Funktionalisierung des Toten, dessen

Einsatz im Nicht-Einsatz irgendeiner Ökonomie liegt, treibt die Tragö-

die voran. Er bringt die Problematik einer Unterscheidung zwischen

rituellem Opfer zu Ehren der Götter und dem Menschenopfer hervor,

das von Kreon verursacht wird. Kreon setzt sich nicht dem Anblick des
2Toten aus, denn der Tote liegt »draußen« , wohl aber opfert er den To-

ten noch einmal, indem er den Körper den Tieren zum Fraß aussetzt,

und verhält sich gesetzlos. Bekommen »Tötungshemmung« und »Über-
3windung der Tötungshemmung« im Opferritual der Tiere einen kulti-

schen Spielraum bei den dionysischen Festen und erhalten damit Grau-

en und Lust, welche Antrieb und Effekt von Opferung sind, eine Prä-

sentationsform, so negiert Kreon unter Berufung auf das Gesetz die

Triebhaftigkeit von Tötungsakten. Er negiert auch die Perversion, die

darin liegt, einen Toten noch einmal zu opfern – allein als Machtbeweis,

der sich im Todesurteil Antigonäs zudem verdoppelt. Kreon hält sich

für gesetzeskonform und schuldlos. Tiresias aber konstatiert vor Kreon:

4»Und diß. Nach deinem Sinn’ erkrankt die Stadt.«

               
1. Burkert, Griechische Tragödie und Opferritual, 22.
2. Ebd., FHA 16, Antigonä, V. 225; V. 1147.
3. Burkert, Griechische Tragödie und Opferritual, 21.
4. FHA 16, Antigonä, V. 1053.
 

74

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – POLYNIKES

(…)
»In Misverstand muß aber jede Stadt
Vergehen, deren Leichname zur Ruhe
Die Hund’ und wilden Thiere bringen, oder wenn
Mit Fittigen ein Vogel mit unheiligem

1Geruche zum gesezten Heerd der Stadt kommt.«

Der Stadt droht ein tödlicher Untergang, gerade weil Kreon mit dem

Gesetz, den Toten ungeborgen, nach draußen zu verwerfen, sich gegen

die Frage nach dem Opfer sperrt. Er treibt die Frage nach dem Opfer-

und Bestattungsritual aus dem Gesetz. Umgekehrt kommt mit diesem

Zug Kreons und mit dem ortlosen Toten in der Tragödie die Frage nach

einer Unterscheidbarkeit vom kultischen Opfer und einem Opfer, das

durch die Institution Staat hervorgebracht wird, zum Vorschein. Es

entwirft sich die noch heute aktuelle Problematik einer Unterscheid-

barkeit von Opfer und Opfer und Opfer. Wo liegt der Unterschied zwi-

schen einem Opferfest, wie es der Chor im Einzugslied der Tragödie mit

Wein, Tanz, Gesang und mit Opferritualen am festen Ort der Götter-
2tempel halten möchte , und welches Kreon mit seinem Erscheinen

und der öffentlichen Kunde vom Bestattungsverbot nicht zustande

kommen läßt, zu dem, was Kreon an Opfern verursacht? Es scheint, als

rückte das Szenario um den toten Polynikes und der zum Tod verurteil-

ten Antigonä genau anstelle des Schauplatzes, an dem das Opferfest,

das auf Grund eines vergangenen und beendeten Krieges zu Ehren der

Götter gefeiert werden soll, aufgeschoben wird. Der Chor will feiern

und den Göttern opfern, um ein Zeichen des Abschlusses eines Krieges

zu setzen, Kreon jedoch hat ein Interesse an dem toten Polynikes. Kre-

on will mit dem Toten ein Exempel statuieren und die Logik der Teilung

am Opfer, das Gute und Böse, Freund und Feind zwischen Eteokles und

Polynikes einführen. Kreons Auftritt, der den Aufruf zur Feier anläßlich

des Endes eines Krieges unterbricht, ist teleologisch motiviert, denn er

möchte durch das Gesetz der Nichtbestattung Macht über das Tote aus-
3üben. Indem Hölderlin den Chor sagen läßt – Und nach dem Kriege hier

–, wirft er die Frage nach dem Krieg, der hier stattfindet, auf. Es scheint,

als bekämpften und begegneten sich im Wechsel zwischen Chor und

Kreon zwei Logiken von enden.

           Der Chor akzentuiert ein Ende, das einen Abschluß, eine Unter-

brechung des Krieges und ein Innehalten in der Vergessenheit vorstellt.

Krieg machen heißt auch, die Andersheit des anderen vergessen. Kreon

hingegen sucht die Macht über das Tote auf ewig zu determinieren, in-

               
1. Ebd., V. 1124ff.
2. Vgl. ebd., V. 153-167.
3. Ebd., V. 155.
 

75

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

dem er das Tote dem Totenreich zu übergeben verbietet. Die Starre des

kreonschen Gesetzes führt zu weiteren Tötungen und zu einem kriege-

rischen Szenario unter Vögeln »in Mord«, das sich vor Augen und Oh-

ren des blinden Sehers abspielt. Mit der Nichtannahme des Opfers auf

den Altären, welche einen äußersten Wendepunkt der sophokleischen

Tragödie markiert, geschieht eine Verschränkung von Bestattungsver-

bot und Opferritual. Tiresias, dessen Rede nach Hölderlin die Cäsur
1ausmacht , sagt:

»Denn auf dem alten Stuhle, Vögel schauend,
Saß ich, wo vor mir war ein Hafen aller Vögel,
Da hört’ ich unbekannt von denen ein Geschrei,
Mit üblem Wüthen schrien sie und wild,
Und zerrten mit den Klauen sich einander,
In Mord, das merkt’ ich, denn nicht unverständlich war
Der Flügel Sausen. Schnell befürchtet’ ich,
Und kostete die Flamm’, auf allentzündeten
Altären. Aber aus den Opfern leuchtet’
Hephästos nicht. Hingegen aus der Asche
Der nasse Geruch verzehrte die Hüften,
Und raucht’ und wälzte sich, und hoher Zorn ward
Umhergesäet, und die benetzten Hüften
Sahn offen aus dem Fett, das sie bedekte.
Die hab’ ich von dem Knaben hier erfahren,
Der zeichenlosen Orgien tödtliche Erklärung.
(…)
Denn die Altäre sind und Feuerstellen
Voll von dem Fras der Vögel und des Hunds,
Vom unschiklich gefallnen Sohn des Oedipus.
Und nicht mehr nehmen auf beim Opfer das Gebet
Von uns die Götter, noch der Hüften Flamme;
Noch rauscht der Vögel wohlbedeutendes
Geschrei her, denn es hat von todtem Menschenblut
Das Fett gegessen.
(…)
(…) Welche Kraft ist das,

2Zu tödten Todte?«

Die zahlreichen Personifizierungen der Körperteile wie u. a. der nasse
Geruch verzehrte und die benetzten Hüften sahn offen aus dem Fett ver-

kehren Ekel und Geruch als Effekt einer rauschhaften Opferung in eine

               

1. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 251.
2. FHA 16, Antigonä, V. 1036-1070.
 

76

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – POLYNIKES

Vorstellung von Geruch und entsetzlichem Anblick als Ursache einer

noch nicht vollzogenen Opferung. Polynikes wird nicht, wie es das Ritu-

al vorschreibt, dem Hades übergeben; die Götter nehmen das auf dem

Altar entzündete Opfer nicht an. Zudem bleibt es in Hölderlins Version

in der Schwebe, ob ein Tier und dessen Blase als Teil der Splanchna und

dessen Schenkelknochen (µηρια ), die Hölderlin mit Hüften übersetzt,

geopfert sind oder ob dies Körperteile von Polynikes sind, die mögli-

cherweise durch die Vögel zum Altar, verzehrt und wieder ausgespien,

kamen. Denn die Altäre sind und Feuerstellen / Voll von dem Fras der Vö-
gel und des Hunds, / Vom unschiklich gefallnen Sohn des Oedipus.
           Zur Bedeutung der Zerlegung des Opferleibes in Fett und Kno-

chen und Fleisch und Eingeweide, die auch auf den Prometheusmythos

der Täuschung der Götter nach Hesiod zurückgeht, schreibt Bernard

Baas:

»[D]ie Zerlegung des geopferten Körpers sucht, indem sie den Aufschnitt der sozial-
symbolischen Ordnung wiedergibt, das intime Objekt zu erfassen, das in diesem symboli-
schen Raum schon außerhalb ist. (…) Der Verzehr der Eingeweide – Fleisch und Blut in
einem – stellt die Priester an jene atopische Stelle, die, innerhalb des symbolischen Rau-

1mes der Gemeinschaft, diejenige des extimen Objektes ist.«

Tiresias kostet von den Flammen der Opferaltäre und rückt so in die

Position eines Priesters, aber aus den Opfern leuchtet’ / Hephästos nicht.
Nach Hölderlin nun verstummen die Zeichen allmählich in der Rede

des Tiresias. Es bleibt unentschieden, ob die Vögel oder Polynikes oder

gar Teile von Tier und Mensch auf der Opferstätte nicht brennen. Es

bleibt auch unentschieden, ob die Vögel, die eben noch wohlbedeutendes
Geschrei, das heißt auch zu deutendes Geschrei schickten, jetzt im Dia-

log zwischen Tiresias und Kreon noch schreien oder bereits verstummt,

tot sind. Da hört’ ich unbekannt von denen ein Geschrei, heißt es zu-

nächst, und dann sagt Tiresias in einer Reihung von Negationen: Und
nicht mehr nehmen auf beim Opfer das Gebet / Von uns die Götter, noch
der Hüften Flamme; / Noch rauscht der Vögel wohlbedeutendes / Geschrei
her, denn es hat von todtem Menschenblut / Das Fett gegessen.
           Die Übersetzung Hölderlins stellt die Frage nach der Deutbarkeit

der Zeichen, welche die Rede des Tiresias zu lesen gibt. Nicht mehr

werden die Zeichen aus (Nicht-)Flammen und (Nicht-)Geschrei, sie

werden, hier, aus Worten gelesen. Mit der Offenheit der Zuschreibun-

gen stellt sich die Frage nach der Entzifferbarkeit und Identifizierung

der Wörter und ihrer signifikanten Fügungen als eine Frage nach dem

Opfer: Mensch oder/und Tier oder/und Buchstabe. Wie die »Frage des

               
1. Ebd., 54.
 

77

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

1Opfers« in die »Problematik der Identifizierung« eingebunden und

damit an den Signifikanten geknüpft ist, dieser Frage geht Baas weiter

nach. Wenn der Sinn der Geschichte mit Hegel, und auch schon mit

Oedipus, sich in der Zerreißprobe der Ersetzbarkeit und sich in der Ne-
2gativität »findet« , dann kann man sagen, daß eine derartige Logik der

Dialektik mit einer Logik des Opfers insofern einhergeht, als der Man-

gel, den die Ökonomie der Ersetzbarkeit und die Negativität mit dem

Tod herbeirufen, in der Findung des ›wahren Selbsts‹ aufgehoben wird.

Von daher spricht Baas von dem »›Drama‹ der modernen Geschichte«,

deren »Sinn« durch einen »Identifizierungsprozeß« sich herstellt und

welche die »Identifizierung zum Prinzip und zum Ende der Geschichte«
3funktionalisiert.

»Anders gesagt, man könnte das ›Drama‹ der modernen Geschichte nicht ausgehend von
einer Theorie verstehen, die die Identifizierung zugleich zum Prinzip und zum Ende, zum

4Ziel der Geschichte macht.«

Was zu diskutieren bleibt, denn gerade Hölderlins Übersetzung führt

vor – nicht ohne Wissen und Theorie und auch nicht ohne Kritik an ei-

nem geschichtsphilosophischen Fortschrittsdenken –, daß Literatur, die

zu wissen begehrt und dem anderen Wissen unterstellt, das »Drama der

modernen Geschichte« aufzustören vermag, indem sie deren Konstitu-

tionsbedingungen ins Sprechen bringt, verstellt und verschiebt. Als Wi-

derstand gegen die Absolutheit des Sinns liest sich die Opferaltar-

Passage aus der Antigonä. Die Übersetzung schert aus der Logik der

Identifizierung aus, indem sie die Logik als Funktionsweise ausstellt

und sich darüber hinaus gegen den erfüllten Sinn sperrt. Das Geschrei
5der Vögel bringt die Stimme als extimes Objekt , deren Schrei »klagend

               

1. Baas, Das Opfer und das Gesetz, 28; vgl. auch Sigmund Freud: »Zeitgemäßes über
Krieg und Tod«, in: Fragen der Gesellschaft, Ursprünge der Religion, Studienausgabe
Bd. IX, Frankfurt am Main 1982, 51. »Auf dem Gebiete der Fiktion finden wir jene
Mehrheit von Leben, deren wir bedürfen. Wir sterben in der Identifizierung mit dem
einen Helden, überleben ihn aber doch und sind bereit, ebenso ungeschädigt ein
zweites Mal mit einem anderen Helden zu sterben.«

2. Vgl. Baas, Das Opfer und das Gesetz, 36; vgl. dazu: »Er (der Geist) gewinnt seine
Wahrheit nur, indem er in der absoluten Zerrissenheit sich selbst findet. Diese Macht
ist er nicht als das Positive, welches von dem Negativen wegsieht, (…) sondern er ist
diese Macht nur, indem er dem Negativen ins Angesicht schaut, bei ihm verweilt.«
Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phänomenologie des Geistes, Redaktion von Eva Mol-
denhauer und Karl Markus Michel, Frankfurt am Main 1993, 36.

3. Baas, Das Opfer und das Gesetz, 29.
4. Ebd.
5. Ebd., 56.
 

78

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – POLYNIKES

1und erschreckend« und verlustreich derart ist, daß das Geschrei der
2Vögel beim zweiten Mal zugleich ein Nicht-Geschrei ist, zum Vorschein.

Zum einen geht die Bewegung des Schreis von der Materialität des

Schreis in Richtung eines Verstummens; zum anderen läßt der tote Leib

von Polynikes die Figur der Paradoxie an einen Rand einer Aporie tref-

fen. Polynikes wird nicht dem Gott geopfert, denn die Opfergabe wird

nicht angenommen, der Kontakt zwischen Gott und Mensch ist unter-

brochen. Ende der Passage. Der Schrei in der Gespaltenheit als Schrei

und Nicht-Schrei markiert die Extimität des Objekts Stimme, die nicht

rückführbar ist an das Wort, nicht an den Signifikanten, hingegen den
3»reinen Mangel« , das Absolute des Toten berührt. Das Tote schreit

nicht. Es löst den Schrei und die Klage aus, einen Schrei, eine Stimme,

die von der Verschwiegenheit der Stimme des Toten kommt.

           Indem Hölderlin den Riß in der Übersetzung, der sowohl die Vö-

gel als auch Polynikes auf dem Opferaltar liegen sieht, und in der Deu-

tung erfahrbar macht, daß das Tier nicht für den Menschen, Gott nicht

für den Menschen, der Tote nicht für den Toten und nicht für den Le-

benden, Antigonä nicht für Antigone und all dies auch nicht umgekehrt

ersetzbar sind, streift er in der Subversion einer Ökonomie der Identifi-

zierung, die auf Ersetzbarkeit beruht, die Unaufhebbarkeit des Mangels.

Antigonä nach Hölderlin schreibt sich derart von einem atopischen Ort

her. Unter diesem Aspekt sind Stimme und Geste des übersetzten

Trauerspiels Antigonä lesbar als ein Zug von Sprechen und Dichten, der

sich in einem verschwiegenen Moment einer Nichtübersetzbarkeit ein-

stellt. Anders, im Zuge einer Öffnung auf das Nichtersetzbare hin be-

rührt die Dichtung Hölderlins den Nicht-Ort, an dem sich das Werk ei-

ner Logik und Ökonomie der Deutung entzieht.

           Die Stimme als extimes Objekt, das kein empirisches Objekt ist,

setzt das Begehren nach der Stimme in Gang, das, wenn es spricht, den

anderen ruft in dem Maße, wie es vom Ruf des anderen ausgeht. Ver-

stummt das Rufen jedoch in dem letzten Schrei, der zum Nicht-Ge-

schrei wird, dann zerbricht der Rahmen einer Korrespondenz zwischen

Zweien: das Unerhörte spricht. Es spricht nicht als etwas, das aus dem

Verschwiegenen ins Unverschwiegene geholt wird, es spricht aus einer

Totenstille, einer Einsamkeit, in der es anders spricht. »[E]in Ungestal-

tes, Lautliches, das die symbolische Fassung bricht«, eine »unfaßbare

               

1. Ebd.
2. Strukturell ähnlich lassen sich der ›Schrei‹ des Polynikes im Angriff auf Theben und

Antigonäs Reaktion »mit scharfer Stimme« angesichts des leeren Nestes jeweils als
extimes Objekt Stimme lesen; zu differenzieren jedoch gilt es in den Nuancen. Die Im-
pulse von Zorn, Klage und Haß, die zum Schrei führen, kommen jeweils von woanders
her.

3. Ebd., 50.
 

79

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

1Stimme« taucht auf. »Sie gehört nicht zur menschlichen Welt der Sig-

nifikanz. Ohne jeden signifikanten Bezug zum anderen, im halluzinati-
2ven Raum absoluter Einsamkeit verfällt das Subjekt.« Mit dem Uner-

hörten kommt die Grenze zwischen Sprechen und Nicht-Sprechen, wel-

che die symbolische Ordnung der Sprache mit dem Auftauchen und

Verschwinden des Signifikanten strukturiert, zu Fall. Der Schauplatz

von Schrift, wie ihn Hölderlin zu lesen gibt, gruppiert sich um das, was

im Ausfall der Grenze den Riß als ein unüberbrückbares und irreduzi-

bles Verwaistes ausmacht. Die Opferaltarszene in der Rede von Tiresias

gibt das Ungeschriebene als ein Uneinholbares, nicht Entzifferbares zu

denken, das Tiresias mit den zeichenlosen Orgien bezeichnet und hier

Ursache der Rede, Ursache von Sprechen und von Lesen ist.

           Ein anderer Effekt der Unentscheidbarkeit zwischen Tier und

Mensch ist, daß sich wiederholt die Frage nach Differenz und Ersetz-

barkeit eines kultischen Brandopfers, welches in einen rituellen Rah-

men gefaßt ist, und eines Brandopfers, welches rituell und institutionell

ungebunden geschieht, aufdrängt. Das rituelle Brandopfer im Kultus

erhält einen realen Charakter, denn es wird tatsächlich geopfert, und

einen figurativen Charakter, denn es wird »für« und »anstelle von« et-

was anderem »etwas« geopfert und gibt vor, das Exzessive und Diony-

sische institutionell zu binden. Es wird an einem bestimmten Ort, in ei-

ner bestimmten Weise, aus einem bestimmten Anlaß und zu einer be-
3stimmten Zeit geopfert. Nicht aber ist dabei das Bühnenspiel, die

4Tragödie, Ersatz und Sublimation für die rituelle Opferhandlung. Die

Antigonä-Tragödie ist verursacht von der Frage nach einer Ersetzbar-

keit der rituellen und nicht-rituellen Opferszene: anstelle des bacchan-

tischen Opferfestes geschieht eine Fortsetzung der Tragödie, Theben ist

vom Tod bedroht. Die Antigonä-Tragödie selbst inszeniert die Frage der

Ersetzbarkeit und stößt an die Unentrinnbarkeit des Todes. Das Tote

bringt hier wie dort die je unübersetzbare und disparate Grenze einer

Nicht-Passage ins Sprechen. Es transportiert sie in die symbolische

Ordnung der sozialen Gemeinschaft, so daß das Tragische der Tragödie

und das rituelle Opfer im Kultus eine Ökonomie der Austauschbarkeit

subvertieren. Denn mit dem toten Körper von Polynikes gibt sich der

               

1. Schuller, Moderne. Verluste, 79.
2. Ebd., 80.
3. Baas, Das Opfer und das Gesetz, 54f. Vgl. auch zum »Herd«, »oikos« in der Antigone

von Sophokles, Dünkelsbühler, Kritik der Rahmenvernunft.
4. Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe: »Theatrum Analyticum. Bemerkungen über Freud und

die Repräsentation«, in: Fragmente, Schriftenreihe für Kultur-, Medien- und Psychoana-
lyse, Bd. 41, Kassel Juni 1993, 27-51. Vgl. Sigmund Freud: »Psychopathische Perso-
nen auf der Bühne«, in: Bildende Kunst und Literatur, Studienausgabe Bd. X, Frankfurt
am Main 1982.

 

80

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – POLYNIKES

Tod unaufhebbar und nicht rückführbar in Hinblick »auf etwas« zu le-

sen. An diesem Punkt einer Unumkehrbarkeit hält Antigonä inne, in-

dem sie in der Tat die Gabe des Opfers an den Gott und die Übergabe

des Toten in den Hades aufruft in dem Maße, wie das eine und das an-

dere gesetzlich verweigert wird.

           Das Töten von Tieren und Menschen, wie es Tiresias Kreon zu

bedenken gibt, ohne einen rituellen Rahmen und ohne eine institutio-

nelle Gebundenheit wird zu einer tödlichen Orgie, die aus der Fassung

gerät, eben weil sie die Fassung negiert. Der pervertierte Zug, insofern

Perversion aus einer Ersetzungs- und Umkehrlogik strukturiert ist, liegt

in dem tragischen Verlauf darin, daß Kreon via Institution, mit Beru-

fung auf den Staat und als Souverän Recht spricht und in der Abkehr

vom Ritual der Bestattung, die Notwendigkeit eines rituellen Rahmens

negiert; damit wird das Exzessive einer Verwahrlosung und der nicht

aufhörende Opferungsakt des Toten durch die Tiere bejaht; in einer ka-

tastrophalen Steigerung figuriert das ungebundene Töten, jederzeit und

überall und ewig, das Gesetz. Das Verworfene, Tote kommt potenziert

und in anderer Gestalt zurück. Ein Totes nach dem anderen wird Kreon

am Ende der Tragödie vor Augen geführt. Eurydice ist tot und schließ-

lich hält er sein totes Kind in den Armen. Der Bote, der vorher Eurydice

das Schicksal Hämons und Antigonäs überbrachte, überbringt nun Kre-

on eine weitere Todesnachricht:

»Kreon.
Was ist denn schlimmer noch, als das, was schlimm ist?

Bote.
Die Frau ist todt; ganz Mutter dieses Todten.
Noch krümmt sie sich von neugeschlagnen Schlägen.

Kreon.
Io! Io! du schmuziger Hafen
Der Unterwelt! was? mich nun? was? verderbest du mich?
Io! der übelberichtet mir
Hersandte das Unglük, führest solch Geschrei du?
Weh! Weh! du hast zu Grunde den Mann gerichtet.
Was sprichst du, Kind? was bringest du mir Neues?
Weh! Weh! Weh!
Geschlachtet an dem Boden liege
Des Weibs Theil über allgemeinen Zerfalle.
(…)

Chor.
Wie ist sie scharfgetroffen, wie geschlachtet rings!

 

81

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

Kreon.
Sie schlägt die schwarzen Augen auf. Was klagt sie?
(…)

Kreon.
Was Art in Mord ward aber jen’ entbunden?

Bote.
Sich selber auf die Leber schlug sie, da

1Des Kindes Leiden lautgeklagt an sie kam.«

Eurydice, die Frau Kreons und ganz Mutter des Todten tötet sich selbst.

Geschlachtet an dem Boden liege / Des Weibs Theil über allgemeinem Zer-
falle. Kreon verursacht allgemeinen Zerfall der Stadt, er verursacht, daß

des Weibs Theil geschlachtet an dem Boden liegt. Der schmuzige Hafen
der Unterwelt und das Geschrei stellen Bezüge zur Rede des Tiresias

her, der vom Hafen aller Vögel und dem Geschrei der Vögel spricht. Das,

was Tiresias voraussagt, erfüllt sich: Die Metapher vom schmuzigen
Hafen und der Anblick der geschlachteten Frau bilden im Echo des Sze-

narios vom Opferaltar die umgestülpte, konvexe oder konkave Erschei-

nung dessen, was als Reinheit und Wahrheit des Gesetzes von Kreon

entworfen wurde.

           Die Tragödie setzt angesichts des Toten im Widerpart zwischen

Kreon und Antigonä in Szene, wie das Reale, Figurative und Theatrale

eines Opferungsaktes und einer Tötung als Nichttötung, die zu zahlrei-

chen Toden führt, ineinander verwoben sind. Damit öffnet sich die Fra-

ge, wie nah und wie unterschieden ein literarisch inszenierter Opfe-

rungsakt von einem realen Opferungsakt ist. Eine Frage, die sich am

Wort-Körper aufsplittet und am Horizont der Frage von Übersetzbar-
2keit von dem einen zum anderen aufblitzt. Die Frage überhaupt nach

dem realen und fiktiven Opfer im Opferungsakt ist heute mehr denn je

eine ethisch-politische Frage, die mit der Frage nach der Grenze und

Grenzziehung zwischen dem einen und dem anderen konfrontiert ist.

Die Frage des Opfers – schlimmer noch: die Produktion von Opfern –

wird auf der Ebene des politischen und sozialen Raums solange akut

bleiben, insistieren, sich vor Augen stellen in Kriegen, Amok und politi-

schen Reden, solange die Frage der Verwerfung des anderen, der An-

dersheit des anderen, die das Wahnsystem in Gang hält, nicht analy-
3siert wird und nicht ins Sprechen kommt.

               
1. FHA 16, Antigonä, V. 1341ff.
2. Vgl. ausführlich dazu hier Enden?, S. 181ff.
3. Vgl. Emmanuel Lévinas: »Namenlos«, in: ders.: Eigennamen. Meditationen über Spra-

che und Literatur, übersetzt von Frank Miething, München 1988, 101-106. Vgl. Pierre
 

82

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – POLYNIKES

           »Auch die Mythen«, schreibt Burkert, »haben es mit Opferritual

zu tun. Sie handeln deutlich von der gegenseitigen Ersetzbarkeit von

Mensch und Tier: Das Tier stirbt anstelle eines Menschen, Isaak oder
1Iphigenie.« Mit der ökonomischen Figur der Metapher als Ersetzung

im Opferungsakt – das Tier anstelle des Menschen und umgekehrt –

dreht sich die Struktur der Ersetzung in das, was der Opferungsakt be-

inhaltet: einen tödlichen Machtkampf zwischen dem einen und dem an-

deren unter der Voraussetzung eines Denkens der Ersetzbarkeit. Wohin

führt das? Man denkt und man glaubt, daß eines, das tot sei, durch ein

anderes ersetzt werden könne. Man glaubt auch, daß gerade weil das

eine tot sei, das andere erscheinen könne; weil der eine geopfert sei,

könne der andere leben. Das stellt die zugespitzte Formulierung von

Struktur und Ökonomie der Metapher vor, der das Subjekt im Sprechen

selbst schon zu unterliegen scheint; denn gelangt das eine Wort zur

Übersetzung, verschwindet das andere. Damit operiert die opferlogische

Struktur der Ersetzung mit der Bewegung von Konditionalität und Kau-

salität. Sie negiert die Frage nach der Übersetzbarkeit als Ersetzbarkeit

und schließt ein anderes Handeln, Denken und Sprechen aus.

           Mit Antigonä, die nicht nur für ein anderes Denken, Handeln

Sprechen einsteht, sondern ein Denken vom Anderen her, vom Verlust

und von einem liegengelassenen Toten her transportiert, wird litera-

risch die mit jeder Übersetzung aufkommende Verlustbewegung, die

nach Übersetzung ruft – und man kann für Übersetzung immer auch

Ersetzung lesen – aufgeworfen. Die Übersetzung Hölderlins holt die

Frage der Übersetzbarkeit auf die Bühne der Sprache als eine, deren

Haltung das, was aus der konventionellen Opfer- und Ersetzungslogik

herausfällt, aufsammelt und sich von dem Aufgelesenen berühren läßt.

»Das Wesen des Berührens«, schreibt Jean-Luc Nancy in einer Korre-

spondenz mit Jacques Derrida

»liegt in ›jener Unterbrechung, aus der das Berühren des Sich-Berührens, das Berühren
als sich Berühren entspringt‹. Berühren ist der Augenblick der Berührung und die Erfah-
rung der Fremdheit im Moment des Berührens. Das Berühren ist höchst nahe Distanz. Es

               

Legendre: Das Verbrechen des Gefreiten Lortie. Abhandlung über den Vater, übersetzt
von Clemens Pornschlegel, Freiburg 1998; vgl. Jacques Derrida: »Den Tod geben«,
übersetzt von Hans-Dieter Gondek, in: Gewalt und Gerechtigkeit, Derrida – Benjamin,
Anselm Haverkamp (Hg.), Frankfurt am Main 1994; vgl. Jacques Lacan: Die Psychosen.
Das Seminar Buch III, Textherstellung J.-A. Miller, übersetzt von Michael Turnheim,
Weinheim, Berlin 1997, hier bes. zur Verwerfung und dem Verhältnis des anderen, des
Anderen zum Sprechen, 178-304.

1. Burkert, Griechische Tragödie und Opferritual, 25.
 

83

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

läßt fühlen, was uns fühlen läßt (was fühlen wirklich ist): die Ferne, das Streben nach
1inniger Nähe.«

Die Vorstellungen von berühren und verabschieden kommen einander

nahe, wie aber berühren sich Opferlogik und dichterisches Sprechen?

Gabe der Antigonä-Übersetzung ist es, das gewaltsame und katastro-

phische Moment von Sprache, die auf Entscheidbarkeit derart angewie-

sen ist, als sie zwischen dem einem und anderen Wort entscheiden muß,

überhaupt thematisch zu machen. Hölderlin bringt die der Struktur der

Sprache inhärente Notwendigkeit zu unterscheiden, das heißt auch zu

entscheiden, und ihrer Unmöglichkeit eines verlustlosen und restlosen

Sprechens und Übersetzens oft zur Sprache. So läßt er den Chor die

Worte sagen: »(…) seit wir mit dem weißen / Das schwarze Haar vertau-
2schet.« Der Chor unterläuft eine Logik von Kausalität und Konditio-

nalität. Denn er formuliert das Prinzip des Tausches, in der der eine und
der andere, schwarz und weiß, im ursprünglichen Wechsel einander

lassen. Damit läßt er die Frage nach dem anfänglich schwarzen oder
3weißen Haar offen. Der Vers entwirft die Problematik des Anfangs

und Ursprungs von Erscheinung und Wort überhaupt im Aufenthalt des

Widerspruchs einer beginnenden Setzung des Wortes und einer Offen-

heit der Deutung. Die Übersetzung Hölderlins berührt so ein prä vor

Kausalität und Konditionalität. Sie unterbricht in einer schlichten, dich-

terischen Weise – seit wir mit dem weißen / Das schwarze Haar vertau-
schet – die Vorstellung einer unausweichlich metaphorischen Sprach-

struktur. Indem er auf syntagmatischer Ebene die Stellung der Wörter

in Hinblick auf einen semantischen Vorrang von weiß für schwarz und

umgekehrt unentschieden läßt, führt er einen metonymischen Zug in
4das Sprechen ein, der die Gewaltsamkeit der Metapher unterbricht.

Das eine neben dem anderen, ohne einander zu verdrängen.

           Auch in bezug auf die Dramaturgie der Tragödie läßt sich ein

Einschnitt, Kontakt zwischen Ersetzung und Verschiebung ausmachen.

Kreon, seiner selbst gewiß, kennt bis zu dem Punkt, an dem er den to-

ten Sohn in seinen Armen hält und Antigonä und Eurydike tot sind,

keinen anderen Weg als Macht, Gesetzgebung und Thron selbst zu er-

halten durch die Vernichtung des anderen. Kreon ist zutiefst mit dem

Gesetz der Kausalität und Konditionalität verbunden. Anders Antigonä.

Indem sie auf der Nichtersetzbarkeit ihres Bruders beharrt, bewirkt sie

               
1. Jean-Luc Nancy: Die Musen, übersetzt von Gisela Febel und Jutta Legueil, Stuttgart

1999, 32.
2. FHA 16, Antigonä, V. 1138f.
3. Es scheint vergebens, vom »natürlichen« Wandel der Haare, die im Alter weiß wer-

den, auszugehen, denn die Choreuten haben Masken und Verkleidungen getragen.
4. Vgl. de Man, Semiologie und Rhetorik, 45.
 

84

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – POLYNIKES

mit ihrer flüchtigen Geste eine Unterbrechung der scheinbar gesetzlich

wirksamsten und mächtigsten metaphorischen Struktur. Der Leib des

Bruders ist für ein Moment bestattet, mit Staub bekränzt. Genau ge-

nommen gibt es zwei flüchtige Passagen, in denen Polynikes’ Leichnam
1– einmal von einem spurlos verschwundenen »Meister« und einmal

von Antigonä – bedeckt wird. In dieser zweifachen Geste, die den Ritus

der Bestattung und das Recht auf Verborgenheit zitiert und vollzieht, ist

das von Kreon entworfene Phantasma vom restlosen und ewigen Opfer,

welches gebarrt als Nichtopfer in der offenen Verwesung erscheint,

löchrig.

           Geborgen und zeitweise befreit ist der verwundete, tote Leib aus

den Fängen des gnadenlosen Gesetzes. Antigonäs Widerstand bedeutet

einen Einbruch im Rausch einer Opferökonomie, die keinen Halt vor

Lebenden und keinen Halt vor Toten kennt. Wagnis dieser Tragödie,

welches das Trauerspiel noch einmal übersetzt, liegt so vielleicht in
2dem Schwebezustand, in dem der »Glanz« Antigone/äs und das Uner-

trägliche des Toten nebeneinander stehen oder ruhen. Denn in Erinne-

rung an die zitierte Passage des Tiresias’ ist die Heraufkunft genau der

Vorstellungen vom Leichnam, die Kreon aus seinem Gesichtskreis ban-

nen wollte, lesbar als eine Vision, die mit Geruch, Ekel, Nässe und Ge-

schrei eine unerwartete und entscheidende Unterbrechung, eine Cäsur,

herbeiführt. Sie bringt ein anamorphotisches Antlitz eines zagreischen

Leichnams. Das jedoch geschieht nicht auf den ersten Blick. Tiresias

muß erst die Drohung der Vernichtung der Stadt und den Tod des ein-

zigen Sohnes von Kreon ankündigen, daß Kreon sich besinnt.

»(…) Denn es kommt,
Nicht lange Zeit mehr ists, von Männern, Weibern
In deinen Häußern eine Weheklage.
In Misverstand muß aber jede Stadt
Vergehen, deren Leichname zur Ruhe
Die Hund’ und wilden Thiere bringen, oder wenn
Mit Fittigen ein Vogel mit unheiligem

3Geruche zum gesezten Heerd der Stadt kommt.«

Nachträglich ist das von Tiresias gedeutete Szenario aus zeichenhaften

Einzelheiten des Geschehens um den Altar und auf dem Altar lesbar als

Metapher, Vor-Zeichen dessen, was kommen ›muß‹ in der Logik des
4Sehers : der Wechsel von kultischer Opferstätte als Zeichenraum zwi-

               

1. FHA 16, Antigonä, V. 263.
2. Lacan, Das Wesen der Tragödie, 293.
3. FHA 16, Antigonä, V. 1121ff.
4. Vgl. Jacobs, Dusting Antigone, 911.
 

85

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

schen Sterblichen und Unsterblichen hin zur gigantischen Opferstätte

in Gestalt einer Stadt, der Stadt Theben. Tiresias prophezeit das wie-

derholte Herannahen des Todes, in dem der Tod ausgiebig waltet und

alles vernichtet. Nicht opfert der Mensch den Göttern, die Götter opfern

die Menschen, was das Szenario vom Brandopfer auf allentzündeten Al-
tären in der Stadt andeutet. Ob Vogel, ob Polynikes – die Nichtannahme

des Opfers formuliert den Widerstand der Götter gegen Kreons Gesetz.

Das Fett, das die nasse Hüfte umgibt, Fett, das auf der nassen Asche

liegt, da die Flamme sich nicht entzünden will, sind Vorboten des Got-

tes, der ambivalent wach und abwesend in der Abkehr von Kreon und

wie Hephästos nicht leuchtend aus der Asche, erscheint: den Tod brin-
1gend. Gott ist in der Gestalt des Todes gegenwärtig. Nicht allein wird

der Gott ›im‹ Tod gegenwärtig; erscheint er nicht auch anders in der Ge-
stalt des Todes als Leichnam?

           Doch: Hat / gibt der Tod eine Gestalt? Was aber heißt dann Ge-
stalt, was heißt der Tod? Und wie ist die Vorstellung von dem Gott, der

in der Gestalt des Todes, gegenwärtig ist übersetzbar? Die Erfahrung des

Todes und die Erscheinung des Toten führen an Grenzen von Vorstell-

barkeit. Wenn sich nun in die Lektüre der Antigonä-Tragödie ein Ex-

kurs zur Grabbereitung von Vittore Carpaccio wie ein Zwischenblatt

einschiebt, ist der Genrewechsel von der Literatur zur Malerei als ein

Innehalten lesbar, welches aus einer Wahrnehmung einer Grenze von

Wissen kommt.

           Die Frage nach der Gestalt des Toten, die mit der Frage nach der

Gestalt des Lebendigen verknüpft ist, ist nicht allein eine Angelegenheit

der Malerei und der Visualisierbarkeit; es ist eine Frage von Artikulier-

barkeit überhaupt. Wenn der Tod eintritt, geschieht ein Akt einer Über-

setzung, der für immer inkommensurabel bleibt. Das, was sich in der

Übersetzung zwischen Leben und Tod ereignet, ist nicht rekonstruier-

bar; das demnach, was sich um das Sujet der Übersetzung des Nicht-

übersetzbaren rankt, ist eine Annäherung an das Unberührbare. Es ist

in dieser Konstellation das Moment des schon toten und noch nicht be-

grabenen Leibes, den die Antigonä-Tragödie und das Berliner Gemäl-

de teilen. Christus und Polynikes sind für eine zeitlang unbegraben; sie

liegen stationär im Offenen. Das Gemälde setzt dabei, wie im einzelnen

gelesen wird, den unmöglichen Blick ins Grab piktural in Szene. Nach

dem Exkurs und in der Rückkehr zur Antigonä-Tragödie wird dann ge-

lesen, wie sich in das Zögern Kreons, der sich dem Grab Antigonäs nä-
2hert, die Heraufkunft eines »Kindes Stimme« aus dem Grab ereignet.

Denn auch dies verbindet die Tragödie mit dem Gemälde: auf unter-

schiedliche Weise stellen sie nicht nur eine Verschränkung von Anfang

               

1. Ebd., Anmerkungen zur Antigonä, 417.
2. FHA 16, Antigonä, V. 1267.
 

86

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIGONÄ – POLYNIKES

und Ende, Ursprung und Tod dar; sie lassen eine Erscheinung eines

Kindes – einmal visuell als ein Bild und einmal tonal als eine Stimme –

da auftauchen, wo der Tod eingetroffen ist und Totes sich zu sehen gibt.

 

87

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  47- 87) T01_02 kap2.p 322897257260

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  88    ) vakat 88.p 322897257268

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001 - am 13.02.2026, 21:32:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

