
250 Ein Bild und sein Doppelgänger

3. »Was ist ein Bild?« Ein Bild im Spiegel

Das dritte Kapitel der Bildreflexionen akzentuiert die beiden ineinander gebrochenen

Fragen, ›Bin ich’s?‹ und ›Was ist das Bild?‹ nun aus der Perspektive des Bildes. Es steht

damit dem ersten Kapitel spiegelbildlich gegenüber.

Das Narziss-Bild bietet sich aufgrund seiner Selbstthematisierung als (gemaltes)

Bild, das eine Bild- und Blickszene zur Darstellung bringt, als prototypisches Anschau-

ungsbeispiel einer Bilderfahrung an. Das Spezifische und Alltägliche der dargestell-

ten Blickszene (Fischerjunge am Tümpel) tritt in einen eigentümlichen Dialog mit der

übergreifenden Frage nach der Medialität dieser (Alltags-)Erfahrung. Der Betrachter

des Narziss-Bildes fragt sich, um was für ein Gegenüber es sich handelt, von welcher

Art das Bild ist, das er betrachtet. Die Frage der Medialität des Bildes wird also in der

Bildbetrachtung aufgeworfen und stellt einen Erlebenszug dar. Sie erweist sich als eng

verzahnt mit dem Erkenntnismythos, dem Sujet des Narziss-Bildes (s.o.).

In der Konstruktionserfahrung wurde deutlich, dass sich die Fragen nach dem Be-

trachter und dem Bild nicht unabhängig voneinander beantworten lassen. Das Bild

thematisiert den Wunsch, erkennen zu wollen, was sich dort als Gegenüber abzeichnet

und zu diesem Gegenüber durchzudringen. In diesem Erkunden nimmt der Betrach-

ter Anleihen bei sich selbst, muss sich kurzweilig in Gedanken zum Bild zurückzie-

hen (abschweifen) und ist, indem er dies tut, sowohl ›bei sich‹, als auch bei dem, was

sich als Gegenüber abzeichnet. Der Betrachter trifft neben dem manifesten Bild (An-

blick/Wahrnehmung) auf innere Bilder (Vorstellungen), die darauf drängen in einen

Zusammenhang zum Gesehenen gesetzt zu werden. Sowohl der Betrachter zeigt sich

darin in seiner Verwobenheit mit dem Gegenständlichen, als auch das ›Bild‹ in seiner

Verknüpfung mit dem Betrachter. Dies führt in der Frage, »Was ist das Bild?« zu der

Erkenntnis mehrerer Bildebenen. Auf diese Bildebenen wird nun der Blick gerichtet

und das Narziss-Bild in seinen verschiedenen Dimensionen als Spiegelbild der Male-

rei beleuchtet. Zum einen spiegelt das Narziss-Bild sich selbst als Bild. Als Spiegelbild

der Malerei bringt es spezifische Bildcharakteristika zur Anschauung (Kapitel 3.1.). Zum

anderen zeigt das Narziss-Bild auf der Sujet-Ebene eine Spiegelszene. Es steht in einer

Reihe von Spiegelbildern der Malerei, die den gemalten Spiegel in einen Kontrast zum

optisch-physikalischen Spiegel setzen (Kapitel 3.2.). Die dritte Ebene kehrt zu der Spie-

gelerfahrung zurück, die der Betrachter des Narziss-Bildes macht und die weit über

einen Blick in den (physikalischen) Spiegel hinausgeht. Damit reflektiert das Narziss-

Bild eine weitere Bildcharakteristik – nämlich den ontologischen Stand des Bildes als

Selbstbild (Kapitel 3.3.).

3.1 Bildcharakteristika im Spiegel des Narziss-Bildes

Anders als eine optische Spiegelreflexion reflektiert das Narziss-Bild seine Eigenschaf-

ten als Bild und führt den Betrachter vor die Frage,was ein Bild ist. In dieser Selbstrefle-

xivität des Bildes spiegeln sich allgemeine Differenzbestimmungen des Bildes, welche

im Folgenden erörtert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 251

3.1.1 Die Verkörperung des Dargestellten

Im Sprachgebrauch meint ein Bild sowohl die verdichtete Vorstellung von etwas (Ima-

gination), als auch das Bild als ein konkretes-materiales Gegenüber, das etwas rahmt, in

seinen Grenzen absteckt, herausschneidet und zur Ansicht bringt. In dieser Art unter-

scheidet auch Sartre die »images mentales« von den »images physiques«. Dieser Diffe-

renz geht eine Unterscheidung von Wahrnehmung und Imagination voraus. In seinem

Aufsatz zur »Imagination« betont Sartre zu Beginn, dass Wahrnehmung und Imagina-

tion nicht zusammenfallen.Das Bewusstseinwisse sogleich beide Sphären voneinander

zu unterscheiden.129 Zu dieser Differenzierung in einem vermeintlichen Widerspruch

stehend betont Sartre in seinem Werk »Das Imaginäre«, dass das imaginierte Objekt

mit demwahrgenommenen Objekt identisch sei130. Der Grund für diese Gleichsetzung

kann darin gesehenwerden, dass Sartre die Imagination nicht getrennt von einem hier-

zu isolierten ›Wirklichen‹ verstanden wissen will. Das Bewusstsein beziehe sich ledig-

lich auf unterschiedliche Weise auf den gleichen Gegenstand.131

»Man kann die Vorstellung [imagementale] nicht gesondert untersuchen. Es gibt nicht

eine Welt der images [Bilder, Vorstellungen] und eine Welt der Objekte.«132

Ein Kunstwerk zählt nach Sartre zu den »images physiques«, da es als ein materiell

existierender Wahrnehmungsgegenstand ein abwesendes Objekt imaginär zur Eschei-

nung bringe und im Gegensatz zu einem Zeichen, das auf Anderes verweise, an die

Stelle des abwesenden Objekts trete und dieses repräsentiere. Durch diesen Vorgang

werde das künstlerische Bild zum »Analogon«.133 Sartre betont, dass in dieser Reali-

tätsersetzung lediglich die Vorstellungen das Bild zum Bild machten, wodurch es auch

nach seiner physischen Zerstörung erhalten bleibe.134 Während die Bildwirkungsana-

lyse des Narziss-Bildes die nicht scharf zu ziehende Grenze zwischen Imagination und

Anblick in Bezug auf das bildliche Gegenüber bestätigt (siehe Kapitel 1.2.), wird an ihm

zugleich eine spezifische Bildqualität, die das physische Bild in seiner Materialität, wie

Gegenständlichkeit umfasst, erfahren. Das Narziss-Bild repräsentiert nicht nur, son-

dern verkörpert das, was es zur Darstellung bringt. Waldenfels, der wie Sartre die Bild-

129 Vgl. Sartre, Jean-Paul: »Die Imagination (1936)«,Die Transzendenz des Ego. Philosophische Essays 1931-

1939, Hamburg: Reinbek 1982, S. 97-254, hier S. 99.

130 Vgl. Sartre, Jean-Paul: Das Imaginäre. Phänomenologische Psychologie der Einbildungskraft (1940),

übers. von. Schöneberg, Hans und überarbeitet vonWroblewsky, Vincent, Reinbek bei Ham-

burg: Rowohlt 1994 (Sartre. Gesammelte Werke, Philosophische Schriften I), S. 15.

131 Vgl. ebd., S. 18.

132 Ebd., S. 41.

133 Vgl. ebd., S. 45.

134 Vgl. ebd., S. 288. »Ebenso wenn ein Gemälde verbrennt, ist es nicht Karl VIII. als Vorstellung, der

verbrennt, sondern einfach das materielle Objekt, das als Analogon für die Manifestation des vor-

gestellten Objektes dient.« Dies impliziert, dass sich die Vorstellung nicht im Betrachten den kon-

kreten undmaterialen Bildobjekts entfaltenmuss. So differiert, wie in einer eigenen empirischen

Arbeit zur Bildwirkung eines Schwarzen Quadrates von Malewitsch die Idee/Vorstellung, die man

sich von diesem Bild machen kann von der Bildwirkung des konkreten Objekts. Wäre es verbrannt

und könnte es nicht mehr als Bild-Objekt gegenübertreten, wäre der eigentliche Clou des Bildes,

dass »ungegenständliche« Malerei als eine individuelle, konkrete und unverwechselbare Gegen-

ständlichkeit seinem Betrachter gegenübertritt, verloren.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Ein Bild und sein Doppelgänger

qualität von der Zeichenqualität abgrenzt, betont diesen Aspekt der Verkörperung, die

ein künstlerisches Bild leistet. Er argumentiert die Verknüpfung des Bildersehens mit

dem Bildkörper – womit er auf die materialen Qualitäten nicht des Bildes als Bildträ-

ger, sondern auf die materialen Qualitäten der Darstellung hinweist.135 Danach sehe

ein Betrachter nicht nur mittels des Bildes etwas, das in ihm repräsentiert werde, son-

dern im Bildmedium.136

Die Narziss-Darstellung bringt diese Charakteristik des Bildes auf besondere Wei-

se zur Anschauung. Denn der Betrachter befindet sich zugleich im Bildmedium, wie

davor.137 Das Bild involviert. Es stellt nicht nur eine Szene der Bildbetrachtung dar

und gegenüber, sondern inszeniert die Situation einer Bildbetrachtung. Der Betrachter

sieht nicht nur das Dargestellte, sondern das Dargestellte tritt ›als Bild‹ in Form einer

spezifischen Materialisierung/Verkörperung hervor. Die Wirkweise der Materialquali-

täten der Darstellung des Bildes, die sich unauflöslichmit seiner Bildqualität verbindet,

beschreibt auf andere Weise das Zusammenwirken von Anblick und Vorstellung. Das

›Was‹ und ›Wie‹ des Bildes lässt sich in seiner Wirkung auf den Betrachter nicht von

seinem ›Woraus‹ und ›Wovon‹ vollständig ablösen, fällt aber auch nicht in eins.138

3.1.2 Ikonische Differenz und Bildparadoxon: Die Unhaltbarkeit eines Bildes

in ein Bild gebannt

Neben dem Ineinanderwirken verschiedener Bildebenen wird der Fokus in diesem Ka-

pitel auf die Differenzstruktur des Bildes gelegt. Zunächst wird danach gefragt, welche

Rolle seineObjekthaftigkeit spielt und zuwelcher Sorte vonGegenständlichkeit es zählt.

Zunächst lässt sich im Anblick eines Bildes die Materialität von der Form abheben, so

wie sich eine Kerze von dem Material, aus dem sie besteht, unterscheiden lässt. Als

Kerze entwickelt sie eine Bildqualität und kann zu einem Bild für anderes werden – sie

fungiert z.B. als Bild für die Andacht, Besinnlichkeit, Gemütlichkeit. Diese »Bildhaftig-

keit der Dinge« unterscheidetWaldenfels von den »künstlich geschaffenen Bilddingen«.

Gegenüber Dingen, die sich über den Umgang mit ihnen zu Sinngestalten formieren

und als Bilder für andere Dinge/Menschen auftreten, weisen die ›künstlich geschaffe-

nen Bilder‹ im engeren Sinne eine »Doppelgestalt« auf: »Das Bild als Ding, das sich

mitzeigt, und das Bild als Bild, das die Aufgabe hat, anderes zu zeigen.«139

135 Dies wird im Kapitel 3.2.1.1. unter der »ikonischen Differenz« eines Bildes weiter ausgeführt.

136 Vgl. Waldenfels, Bernhard: »Zur Genealogie der Bilder«, in: Beyer, Andreas und Cohn, Danièle

(Hg.): Die Kunst denken. Zu Ästhetik und Kunstgeschichte, Bd. 41, München: Deutscher Kunstverlag

2012 (Passagen/Passages), S. 43-56, hier S. 45-46. »Was andererseits die Bildqualität ausmacht, so

unterscheidet sie sich von der bloßen Zeichenqualität dadurch, dass die Bildgestalt, in der etwas

sichtbar erscheint, nicht von der Materialität als ihremWoraus ablösbar ist, wie es auf konventio-

nelle Zeichen zutrifft. Eben deshalb sehen wir im Bildmedium und nicht etwa nur mittels eines

Bildinstruments. Darin unterscheidet sich das Grün einer Verkehrsampel von dem Grün einer Mo-

netschen Wiese.«

137 Dies entspricht den Figurationspolen der Verschmelzung (›im‹ Bildmedium sein) und der Erstar-

rung (›vor‹ dem Bildmedium stehen).

138 So stellt die Reproduktion eines Bildes nur eine Schwächung der bedeutsamenMaterialqualitäten

des Bildes dar; löst das Bild aber nicht (wie bei einer Verbrennung) vollständig auf.

139 Waldenfels, Bernhard: »Ordnungen des Sichtbaren. Zum Gedenken an Max Imdahl«, S. 238.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 253

Der Bildtheoretiker Gottfried Boehm macht auf den Doppelcharakter dieser dar-

stellenden Absicht des Bildes aufmerksam. Er spricht von einer »ikonischen Differenz«

des Bildes, worunter er die doppelte Darstellungsfunktion des Bildes versteht: es zeigt

›etwas‹ und zugleich ›sich selbst‹. Darin liegt nach Waldenfels »das eigentliche Rät-

sel der Bildhaftigkeit«: Indem es sichtbar macht, wird es selbst mit sichtbar.140 Diese

doppelte Darstellungsfunktion des Bildes, hebt sich nochmals von der Zweieinheit der

Darstellung mit dem Dargestellten ab, worüber Gadamer die Seinsvalenz des Bildes

argumentiert und an er der wie Sartre herausstellt, dass ein Bild im Gegensatz zum

Zeichen nicht in der Funktion stehe, auf etwas anderes zu verweisen.

»Hier ist das Bild selber das Gemeinte, sofern es gerade darauf ankommt, wie sich in

ihm das Dargestellte darstellt. Das bedeutet zunächst, daßman nicht einfach von ihm

fortverwiesen wird auf das Dargestellte. Die Darstellung bleibt vielmehrmit demDar-

gestellten wesenhaft verbunden, ja, gehört zu ihm hinzu.«141

Im vorherigen Kapitel wurde bereits ausgeführt, wie sehr ein künstlerisches Bild durch

diese Darstellungsfunktion das in ihm Dargestellte verkörpert, sodass ein eigentlich

Abwesendes im Bild in Erscheinung tritt. Die doppelte Darstellungsfunktion des Bil-

des, etwas und zugleich sich selbst zu zeigen, hatmit dieser Verkörperung zu tun, in der

sich das Dargestellte in einer Darstellung bildlichmaterialisiert und doch nichtmit dem

Bild in eins fällt. Es handelt sich um eine Differenz, die nach Waldenfels und Boehm

Grundlage des Bildersehens ist. Sie greift eine Unterscheidung Husserls auf, die ver-

schiedene Ebenen des Bildbewusstseins voneinander abhebt: Das Bild, das etwas zur

Darstellung bringt (von ihm als Bildobjekt) benannt und das Bild, das in der Funkti-

on eines Bildträgers steht.142 Bezogen auf die Funktionen des Bildes (Darstellung und

Bildträger) gehen die Meinungen auseinander, ob sich diese Ebenen des Bildes in der

Wahrnehmung verbinden oder auseinanderfallen. Nach Gombrich erfordert die Wahr-

nehmung des Bildes als Bild-Träger gegenüber der Wahrnehmung des Bildobjekts (mit

seinen beiden Darstellungsebenen) eine Umzentrierung. Gombrich beschreibt dies am

eigentümlichen Phänomen, dass sich der Betrachter entscheiden muss, ob er das Bild

in seiner eigentlichen, also darstellenden Funktion betrachtet oder das Bild in seiner

Objekthaftigkeit als Ding.143144Während sich nach Gombrich das Bild ›als Bild‹ im Bil-

140 Waldenfels, Bernhard: »Zur Genealogie der Bilder«, S. 45.

141 Gadamer, Hans-Georg:Wahrheit undMethode.Grundzüge einer philosophischenHermeneutik (1960),

S. 143.

142 Die oben beschriebene »pikturale/ikonischeDifferenz« ist jedochmit dieser Unterscheidung nicht

gänzlich gleichzusetzen. Denn Waldenfels und Boehm betonen in der Differenzbestimmung des

Bildes den doppelten Darstellungscharakter des Bildes und nicht nur die Unterschiede in den

Funktionen des Bildes (Darstellung versus Bildträger).

143 Vgl. Gombrich, Ernst.H.: Kunst und Illusion: zur Psychologie der bildlichen Darstellung (1967), übers.

von. Gombrich, Lisbeth, 6. (deutsche) Ausgabe Aufl., Berlin: Phaidron 2002, S. 311.

144 Dass diese zwei Seiten des Bildes nicht zugleich, sondern nur in einem Nacheinander in Augen-

schein nehmen lassen, erinnert an die Feststellung Sartres, dass sich das Betrachten der Augen

und das Betrachten des Blicks ausschließen. Diese Analogie zwischen einer Blick- und Bildtheorie

macht darauf aufmerksam, dass es sich beim Blick um eine besondere Form des Sehens handelt,

in der sich das Betrachtete zu einem Bild, zu einer Sinngestalt, formiert.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Ein Bild und sein Doppelgänger

derleben zu einer Sinngestalt formiere, stelle die Betrachtung der im engeren Sinne

gegenständlichen Qualitäten (Farbe, Leinwand) eine hiervon abweichende Sichtweise

auf das Bild dar.145 Gegenüber Gombrich betont Husserl, dass in der Wahrnehmung

eines Bildes sich zwar die Darstellung, das Bild im engeren Sinne, durchsetze, aber an

die unterschwellige Wahrnehmung des Bildträgers gebunden bleibe. Im Unterschied

zu Gombrich ist die Wahrnehmung des Bildträgers demnach eine Bedingung für die

Wahrnehmung des Bildes (Darstellung).

»Dieser Widerstreit zwischen zwei Wahrnehmungsauffassungen ist für das Bildbe-

wusstsein konstitutiv, weil zwar etwas gesehen wird – nämlich ein Bildobjekt [das

Bild im engeren Sinne] – das Subjekt aber gleichzeitig wahrnimmt, dass dieses Objekt

nicht tatsächlich anwesend ist.«146

Während Husserl in der Phänomenologie des Bildbewusstseins den Aspekt der Abwe-

senheit des Objekts betont – hierüber erst werde das Objekt als eine Darstellung auf

einem Bildgrund wahrgenommen, was das Bildersehen konstituiere – beschreibt Wal-

denfels die besondere Wahrnehmung der Materialität des Bildes gegenüber der Ma-

terialität des Bildes als Gegenstand. Denn etwas ›als‹ Bild zu sehen, verleiht auch der

Materialität des Bildes eine ideelle Bedeutung. Diese hebt sich von den (gleichen) Ob-

jektqualitäten des Bildes als Objekt ab. Um ein Bild als Bild zu sehen, müsse, so Wal-

denfels, immer ein Unterschied zwischen den Schichten des Bildbewusstseins erhalten

bleiben – denn reduzierte man das Bild umgekehrt auf seine bloße Sichtbarkeit und

Dinglichkeit gehe sein Bildcharakter verloren:

»Wenn etwas dieser Selbstaufhebung entgegensteht, so ist es eine bildinterne piktu-

rale Differenz, die einen Zusammenfall von Ding und Bild, von Bild und Ding verhin-

dert.«147

Diese von Waldenfels und Boehm als »pikturale/ikonische Differenz«148 beschriebene

Charakteristik des Bildes, ist in der Kunst der Moderne zu einem Spielfeld geworden,

die Differenz jeweils zu einer Seite hin an ein Extrem zu führen. Boehm macht an Bei-

spielenmoderner Kunst anschaulich,wie das Verhältnis des Dargestellten zumDarstel-

lenden oftmals an ein Extrem gebracht wird. Sie lotet diese Grenzen der »ikonischen

Differenz« des Bildes aus, ohne dass sich die Differenz jemals ganz beseitigen ließe.

Boehm beschreibt dies unter anderem an den Schwarzen Bildern von Ad Reinhardt, von

denen man glauben könnte, in ihnen wäre jede Darstellung getilgt und sie zeigten nur

noch ›sich selbst‹ als Bild-Objekt.149 Der im engeren Sinne gegenständliche Charakter

145 Gombrich erklärt hierüber auch das Entfallen einer perspektivischen Verzerrung, wenn Betrach-

ter ein Bild aus verschiedenen Perspektiven betrachten. Als Sinngestalten erlangten Bilder in der

Wahrnehmung eine, mit Gegenständen vergleichbare Objektkonstanz.

146 Günzel, Stephan; Mersch, Dieter (Hg.): Bild. Ein interdisziplinäres Handbuch, S. 48.

147 Waldenfels, Bernhard: »Zur Genealogie der Bilder«, S. 45.

148 Vgl. Boehm, Gottfried: »DieWiederkehr der Bilder«,Was ist ein Bild?, 4. Aufl., München: Fink 2006.

vgl. Boehm, Gottfried:Wie Bilder Sinn erzeugen, 5. Aufl., Berlin: University Press 2017, S. 19f.

149 Dass es sich bei der ikonischen Differenz durchaus um einen psychologischen Aspekt des Bildes

handelt, zeigenUntersuchungen zurNicht-Wahrnehmung perspektivischer Verzerrung in Bildern.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 255

des Bildes als Bild-Objekt tritt zwar in der sogenannten ungegenständlichen Kunst be-

sonders deutlich hervor; doch gleichzeitig wird das Bild-Objekt ›als Bild‹ immer auch

in seiner Darstellungsfunktion gesehen. Die Farbe ›als‹ Farbe und die Leinwand ›als‹

Leinwand zu sehen, bewirkt, dass sich das Bild-Objekt wieder von seiner Materialität

abhebt. Gleichzeitig laden sich auch bei ungegenständlicher Kunst die gemalten Flä-

chen mit einer Bedeutung auf, weil sie ›als‹ Bilder gesehen werden. Etwas zu zeigen

bleibt stets an das gebunden, das zeigt. Es bringt sich mit zur Anschauung. Die Re-

duktion oder gar die Verweigerung der Darstellung durch Bilder vermag diese Seite

des Bildes nicht ganz zu tilgen und auch umgekehrt bleibt Darstellung immer an einen

Träger gebunden, der sich mitzeigt.

Die Untersuchung des Narziss-Bildes macht deutlich, dass das Ausloten der

Grenzen der ikonischen Differenz – in der Kunst der Moderne möglicherweise expli-

ziter – nicht neu ist. Im Falle des Narziss-Bildes handelt es sich um die Darstellung

einer Bildbetrachtung und zugleich um ein Bild, das betrachtet wird. Dabei stellt die

Narziss-Darstellung nicht nur die Beschaffenheit des Bildträgers auf Darstellungsebe-

ne, also im Bild, in Frage: Das Hineinfassen ins Bild vonseiten des Betrachters wird

als eine Form der Überprüfung dieser Beschaffenheit gesehen. Der außenstehende

Betrachter steht zugleich vor dem Problem, zwei Bilder miteinander in Einklang

bringen zu müssen. Das Auseinanderfallen von Anblick und Vorstellung wiederholt

hier nochmals eine Seite der Konstruktionserfahrung, dass sich Bild und Betrachter

nicht ganz entsprechen.

In der Erläuterung der Spiegelerfahrung, die der Betrachter durchlebt, wurde be-

reits die Dopplung zwischen dem Geschehen im Bild und mit dem Bild ausführlich

erläutert. Dennoch bleibt ein feiner Unterschied, welcher vom Konstruktionsproblem

des Bildes ausgehend, den Kern der Bildparadoxie, ausmacht. Ein ›als ob‹ schiebt sich

in der Erfahrung der Unhaltbarkeit eines Bildes zwischen die beschriebenen Bildebe-

nen – worin die Narziss-Darstellung die ikonische Differenz eines (jeden) Bildes spie-

gelt. Gegenüber dem Bilderleben als Prozess, das die Verbindung von Bild und Betrach-

ter spürbar macht, behauptet das Bild als Bild-Objekt eine Objektpermanenz und Los-

gelöstheit vom Betrachter. Das Bild-Objekt, das sich mitzeigt, bannt die Unhaltbarkeit

eines Bildes (für alle Zeiten) in ein Bild.150

Die aus psychologischer Perspektivemöglicherweise irrelevant erscheinende Unter-

scheidung zwischen dem physischen Bildträger und dem Bild im engeren Sinne, das

wiederum in einem Ähnlichkeitsverhältnis zu dem steht, das es zur Darstellung bringt,

ist Voraussetzung für dieWahrnehmung dieser Bildparadoxie des Narziss-Bildes: Denn

die Narziss-Darstellung bringt die Unhaltbarkeit eines Bildes, als Konstruktionspro-

blem benannt, immer und immer wieder zur Anschauung, wenn es betrachtet wird.

Sie stellen heraus, dass Bilder nicht – wie gemeinhin angenommen – ›unmittelbar‹ wirkten, son-

dern immer auch ›als Bilder‹ wahrgenommen werden.

150 Dieser Permanenz (oder Objektkonstanz) des Bildes liegt die Betrachterunabhängigkeit des Bil-

des zugrunde. Sie deckt sich mit unserer Erfahrung, dass Dinge nicht einfach weg sind, wenn wir

wegsehen oder weggehen. Und zugleich ist das Bild in psychologischer Sicht wirklich ›weg‹, wenn

wir weggehen – denn es erfordert den Prozess des Betrachtens, damit das Bild in seiner übergrei-

fenden Qualität als Bild in Erscheinung tritt. Dass sich aber ein Bild nicht ewig betrachten lässt,

spiegelt wiederum auch auf dieser Ebene seine Unhaltbarkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Ein Bild und sein Doppelgänger

Die ikonische Differenz bedingt das Bildparadoxon der Narziss-Darstellung, gleicher-

maßen wie das Bild die ikonische Differenz als unentschiedenes Dazwischen, das zwi-

schen Darstellung und Darstellenden oszilliert, zur Anschauung bringt.

3.1.3 Aushandlung von Figur und Grund: Der schwarze Seins-Grund

und die Künstlichkeit der Figur

Vergleichbar mit der ›Unhaltbarkeit eines Bildes, die in ein Bild gebannt ist‹, bezeugt

das Narziss-Bild in einer beinahe selbstkritischen Art die Künstlichkeit der Bildgenese.

Die Figur selbst, wie sie sich vor einem Grund abhebt, wirkt künstlich/unnatürlich/ge-

macht. Damit reflektiert die Narziss-Darstellung ein allgemeines Bildthema, nämlich

die Aushandlung von Figur und Grund und nimmt hierzu eine Position ein. Zunächst

aber sei erläutert, inwiefern das Figur-Grund-Verhältnis eine jede Bildwahrnehmung

bedingt. Hier lässt sich nochmals zwischen der Bildwahrnehmung als solcher – ein

Bild hebt sich in der Wahrnehmung von einem Grund ab – und von der Figur-Grund-

Aushandlung ›innerhalb‹ des Bildes unterscheiden.

Zum Ersteren: Das Sich-Selbst-Zeigen des Bildes, das in der ikonischen Differenz

beschrieben wird, gründet nicht nur auf seiner Materialität und seiner Objekt-

Eigenschaft, sondern auf dem Phänomen der Wahrnehmung eines Hintergrunds

der Darstellung. Dass dies konstitutiv für das Bildersehen ist, veranschaulicht eine

Studie des Anthropologen Michael Polanyi. So kommt es in der Wahrnehmung eines

illusionistischen Deckengemäldes, bei welchem die Bildgrenzen nicht sichtbar sind

(exemplarisch gezeigt amDeckenfresko S. Ignazio in Rom, 1691-1694) zum Eindruck der

perspektivischen Verzerrung, sobald der Blickpunkt, von welcher aus die Perspektive

des Gemäldes entworfen ist, verlassen wird.151 Das Deckengemälde ist also kein Bild

im engeren Sinne. Gegenüber Bildern fehlten, so Polanyi, bei dieser Form der Illusion

die räumliche Abgrenzung bzw. die Wahrnehmung des Bildträgers. Erstaunlicherweise

wird die (gleiche) perspektivische Verzerrung in der Betrachtung von Tafelbildern

mit zentralperspektivisch in Szene gesetzten Motiven nicht wahrgenommen. Bilder

erscheinen hier offensichtlich von den räumlichen Bedingungen enthoben, als Aus-

schnitte und Gestalteinheiten.152 Die Untersuchung von Polanyi beschreibt jedoch

lediglich eine Bedingung für die Wahrnehmung eines Bildes. Es muss sich selbst von

einem Grund abheben, um als Bild und nicht (nur) als Darstellung wahrgenommen zu

werden. Bezogen auf das Beispiel: Der Betrachter des illusionistischen Deckengemäl-

des in der Kirche S. Ignazio wird hier lediglich räumlich getäuscht; die Darstellung

erkennt er zweifellos als Malerei, aber nicht als Bild im engeren Sinne.

Damit ist aber noch nicht die spezifische Aushandlung von Figur und Grund be-

schrieben, die Bilder auf ihrer doppelten Darstellungsebene leisten. Denn als Figuren

151 Vgl. Polanyi, Michael: »Was ist ein Bild?«,Was ist ein Bild?, 4. Aufl., München: Fink 2006, S. 148-162,

hier S. 148f.

152 In der Wahrnehmung zeigt sich eine Objektkonstanz, mit der auch Dinge bei Perspektivwechsel

nicht verzerrt, sondern als immer gleich und sich ›selbst-identisch‹ wahrgenommenwerden. Diese

Nähe zwischen Bildern und Gegenständen, aber auch ihre Differenz liegt nach Waldenfels in der

Bildhaftigkeit der Dinge und der Gegenständlichkeit der Bilder begründet (s.o.).

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 257

der Wahrnehmung heben sich Bilder von einem Grund ab und zugleich zeigen sie ei-

ne solche Aushandlung auf der Darstellungsebene. Sie suggerieren Abgrenzung und

Einheit in einer Verwandlungswirklichkeit, die solchen Festlegungen widersprechen.

In diesem Sinne werden Bilder anthropologisch als Formen einer frühen Raumbewäl-

tigung verstanden.153 Nach Wilhelm Worringer erlösen sie den Urzeitmenschen da-

durch, dass sie das bedrohliche Alltagsgeschehen, sein Ausgeliefertsein gegenüber der

Natur auf eine Wand bannen.

Von diesen psychologisch-anthropologischen Motiven des Bildschaffens aus-

gehend lässt sich ein Bezug zur Bildgenese im narzisstischen Stadium herstellen.

Denn eine vergleichbare Problematik, die Halt- und Grenzenlosigkeit des noch in

motorischer Abhängigkeit sich befindenden Säuglings motiviert letztlich die Bild-

genese/Bildentdeckung. Auch hier verleiht die Ich-Konstruktion mittels eines Bildes

klare Grenzen und das Gefühl der Verfügbarkeit von Welt. Das Abheben einer Figur

von einem Grund begründet letztlich die Bildnotwendigkeit in diesem Stadium der

Entwicklung. Ohne Bild kein Ich. Das Bild erweist sich hier als ein hervorragendes

Medium der Ich-Entdeckung bzw. der Ich-Konstruktion (siehe Ausführungen zum

primären Narzissmus, Kapitel 1.2.2.2.).

Dieses frühe narzisstische Bild unterscheidet sich jedoch stark von einem Bild der

Kunst, da es diese Zusammenhänge nicht gleichzeitig reflektiert und zur Anschauung

bringt. So handelt die Narziss-Darstellung des Caravaggio in seinen psychologischen

Dimensionen nicht nur von dieser innerseelischen Bildcharakteristik; sie wirft, indem

sie sich selbst als Bild reflektiert, die Frage von Figur und Grund als ein allgemei-

nes Bildcharakteristikum auf. Welche impliziten ›Aussagen‹ trifft sie? Sie zeigt in der

Künstlichkeit der Szenerie und der Figur selbst, die sich vor einem schwarzen Grund

abhebt, den illusionistischen Gehalt bzw. den Konstruktionscharakter eines (jeden) Bil-

des. Denn das Abheben einer Figur vor einem Grund widerspricht einer Wirklichkeit,

in der die Dinge miteinander verwoben sind und die sich im stetigen Wandel befin-

det. Das Bild erzeugt einen künstlich herausgehoben Augen-Blick. So begegnen dem

Betrachter des Narziss-Bildes mit dem Einheitsversprechen des Bildes nicht nur die

imaginären Bildqualitäten des Narzissmus. Es zeigt auch die Grenzen eines Bildes auf.

Denn die Figur wirkt auf einer Seite wie herausgeschnitten und leuchtend und zugleich

wird sie durch das Schwarz wieder verschluckt oder verdeckt. Am Bild und im Bild wird

das Verschwinden der Figur, ein Eingehen in den Grund, also Vergänglichkeit spürbar.

Bild und Betrachter und mit ihnen Anblick und Vorstellung entsprechen diesem eigen-

tümlichen Figur-Grund-Verhältnis, das auf der einen Seite die Figur vom Grund loslöst

und sie auf der anderen Seite zum Verschmelzen bringt. (vgl. Einssein und Uneinssein

mit dem Bild, Kapitel 1.1.) Indem der Betrachter bemerkt, Teil des Bildes zu sein, lässt

sich die ›Figur‹ nicht mehr ganz vom Grund abheben. Umgekehrt erfährt er – analog

zur Figuration des Bildes – die gleiche Fragmentierung und Loslösung, die die Figur

153 Vgl. Worringer, Wilhelm: Abstraktion und Einfühlung. Ein Beitrag zur Stilpsychologie (1908), Neu-

ausgabeAufl.,München: Piper&Co 1948, S. 51. »Ihr stärksterDrang,war, dasObjekt der Außenwelt

gleichsam aus dem Naturzusammenhang, aus dem unendlichen Wechselspiel des Seins heraus-

zureißen, es von allem,was Lebensabhängigkeit, d.i.Willkür an ihmwar, zu reinigen, es notwendig

und unverrückbar zu machen, es seinem absoluten Werte zu nähern.«

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Ein Bild und sein Doppelgänger

im Bild kennzeichnet. Unangebunden zu Realitäten, wirkt sie künstlich und lässt ihren

Betrachter erstarren. Damit bringt das Bild selbst die Bildgrenzen in einer nicht ganz

gelingenden Figur-Grund-Trennung zur Anschauung (vgl. Konstruktionserfahrung der

wechselseitigen Abhängigkeit von Bild und Betrachter, Kapitel 1.2.) Das Narziss-Bild,

so lässt sich festhalten, reflektiert eines seiner konstitutiven Merkmale als Bild, näm-

lich die Genese des Figur-Grund-Verhältnisses in Form einer Bilderfahrung/Bildgenese.

Es lässt den Grund als eine Form von Daseins-Grund erscheinen, der unergründlich

ist. Demgegenüber erscheint das Sichtbarwerden bzw. Hervortreten einer Gestalt so-

wohl als künstlich, als auch vorübergehend (s.o.). Damit offenbart das Narziss-Bild die

Künstlichkeit der Bildgenese im Hervortreten einer Figur und bringt zugleich mit dem

Entgleiten und Verschmelzen etwas Außerbildliches zur Anschauung, das an natürliche

Prozesse/Metamorphosen erinnert.

3.1.4 Negativität und immanenter Ikonoklasmus

Bilder erzeugen Sichtbarkeiten, die sich als Darstellungen von Wirklichkeit von einfa-

chen Phänomenen (Erscheinungen) abheben. In ihnen leben Sichtweisen, Perspektiven,

Konstruktionen von Wirklichkeit und diese Konstruktionszüge treten nicht verdeckt

auf, sondern werden mit anschaulich. Auf der anderen Seite dekonstruieren sie, indem

sie Gewohntes verrücken oder neu betrachten lassen. Sie stellen zudem ihr eigenes

Sichtbarwerden/Sichtbarmachen in Frage – denn indem sie sichtbar machen, zeigen

sie anderes nicht, und indem sie das Nicht-Sichtbare zeigen, holen sie den Betrachter

mit hinein. Wie oben bereits ausgeführt, verkörpern sie nicht nur das Dargestellte in

der Darstellung, sondern sie verweisen durch ihre Präsenz dauerhaft auf die Abwesen-

heiten des Dargestellten.

»Das bildliche Zeigen, das Eröffnen von Ansichten, basiert auf impliziten und unver-

meidlichen Auslöschungen. Die ikonische Differenz schließt ihrer Struktur nach Ne-

gation ein. Das Sichtbarmachen der Bilder stützt sich auf Absenzen.«154

Dieses Zitat von Boehm beschreibt sehr gut die Konfrontation des Betrachters der

Narziss-Darstellung mit den Lücken und dem Nicht-Sichtbaren des Bildes. Der be-

reits vielfach behandelte ›Schatten‹ im Bild wird als unmittelbare Folgeerscheinung des

Sehens bzw. des Sichtbaren deutlich (vgl. Kapitel 1.3., Ein Spiegel-bild und sein Schat-

ten). Es lässt im Bilderleben das Nicht-Sichtbare, das die Vorstellung belebt, als eine

Bedingung des Sichtbaren (Anblick) auftreten.Das Bild in einer doppelten Funktion des

Zeigens, etwas und zugleich sich selbst zu zeigen, erzeugt mit jeder Sichtbarmachung

zugleich ein Verdecken und Auslöschen. Um etwas sichtbar zu machen, muss zugleich

anderes unsichtbar (gemacht) werden.155 Es handelt sich dabei um ein Gestaltprin-

zip, das in Bildern der Kunst auf reflexive Weise zur Anschauung kommt – nämlich

indem in ihnen nicht nur die ›Gestalt‹, sondern auch die Ausschlüsse sichtbar wer-

den. Dieser Ausschluss, der im Bild anschaulich wird, lässt sich auch als die Nega-

tivität des Bildes bezeichnen. Der Betrachter des Narziss-Bildes erfährt dies als Ein-

schluss-/Ausschlussgestalt in der Grundqualität, die zugleich bannt und verbannt. (vgl.

154 Boehm, Gottfried:Wie Bilder Sinn erzeugen, S. 56.

155 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 259

Grundqualität der Bannung, Kapitel 1, Teil III) Er trifft auf Lücken und Fragmentierun-

gen, die als fehlende Sichtbarkeit das gesamte Bilderleben durchziehen. Mit Merleau-

Ponty gesprochen erfährt der Betrachter, wie unsichtbar das Sichtbare unserer Welt

ist.156 Gleichzeitig wird der Betrachter mit der Unhaltbarkeit des Bildes konfrontiert

(vgl. Konstruktionsproblem einer Selbstschau, Kapitel 3.3., Teil III). Die Thematisie-

rung der Vergänglichkeit durchzieht das Bilderleben; sie spitzt sich auf Darstellungs-

ebene mit dem Hineinfassen oder Wegwischen des Bildes zu und wird vom Bildbe-

trachter als ein Moment der Bildzerstörung erlebt. Diese paradoxe Darstellung einer

Bildzerstörung und Bildversagung in einem Bild erscheint wie ein immanenter Iko-

noklasmus.157 Der immanente Ikonoklasmus zeigt sich noch auf weiteren Ebenen: In

der spezifischen Form der Negation, die Boehm als das Sichtbarmachen des Bildes be-

zeichnet, welches gleichzeitig Auslöschungen impliziert.158. Zudem wächst das Sicht-

bare des Narziss-Bildes wie aus einem schwarzen Grund heraus, in das es wieder ein-

zugehen scheint. Es verdeckt nicht, sondern erweist sich als vergänglich. Damit setzt

die Narziss-Darstellung die Flüchtigkeit des Bildes (als Erscheinung) bildlich in Sze-

ne – und indem sie diese Unhaltbarkeit bildlich darstellt, verlegt sie den Ikonoklasmus

ins Innere der Darstellung. Sie ist ikonoklastisch, da sich die Bildschöpfung nicht halten

lässt. Diese Beschreibung erhellt umgekehrt, was Schöpfung impliziert und das Bilder-

verbot auf den Plan ruft. Der Schöpfungscharakter des Bildes,mit der es in Konkurrenz

zu göttlichen Schöpfungen tritt, liegt zum einen in der materialen Gestaltwerdung ei-

nes Bildes – Salber spricht hier von »Inkarnation« als einer Bildcharakteristik, die mit

dem religiösen Begriff zugleich die Nähe zu göttlichen Schöpfungen betont.159 Zum an-

deren vermögen Bilder einen Moment festzuhalten; sie stellen diesen als unvergänglich

dar – eine Eigenschaft, die im religiösen Verständnis den Göttern vorbehalten ist. Die-

ser Ganzheitsanspruch des Bildes, der sich in der Narziss-Darstellungmit demWunsch

des Betrachters paart, sich in einem Bild vollumfänglich zu erfassen, wird durch das

Bild sowohl belebt, als auch frustriert. Er tritt – analog zum Ikonoklasmus, wonach

im religiösen Verständnis allein ein göttliches Wesen Ganzheit für sich beanspruchen

darf – als ein immanenter Ikonoklasmus auf.

Neben dem expliziten Bilderverbot im Buch Exodus des Alten Testaments, erhellt

eine zweite biblische Erzählung, in der das menschliche Streben nach Gottgleichheit

geahndet wird, den Zusammenhang. Mit der Übertretung des Verbots, vom Baum der

Erkenntnis zu essen, erleben Adam und Eva eine Verkehrungserfahrung. Ihr Wunsch

nach Erkenntnis bzw. ihr Wunsch etwas Vollumfängliches zu fassen, endet in einem

156 Vgl. Merleau-Ponty, Maurice: Das Sichtbare und das Unsichtbare (1964).

157 Bekanntlich steht der Ikonoklasmus, der bildzerstörende Impuls, im Zusammenhang mit einem

frühen Bilderverbot, das die monotheistischen Religionen teilen. In ihm richtet sich ein Verdacht

auf das Bild, selbst Schöpfungsanspruch zu behaupten und mit der göttlichen Schöpfungsmacht

zu konkurrieren. Dass dieser Verdacht auf das Bild und nicht auf dasWort fällt, hat mit der Eigen-

art von Bildern zu tun, ihrem Gegenüber als in sich geschlossen und materiale Gestalteinheit zu

begegnen.

158 Im Gegensatz zu Boehm, der den »immanenten Ikonoklasmus« in der Kunst der Moderne und im

Bildermachen in der künstlerischen Praxis situiert, erzeugt dieNarziss-Darstellung den Ikonoklas-

mus auf der Ebene der Bildwirkung. vgl. Boehm, Gottfried:Wie Bilder Sinn erzeugen, S. 55.

159 Vgl. Salber, Wilhelm: Kunst-Psychologie-Behandlung, S. 108f.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Ein Bild und sein Doppelgänger

Rauswurf aus dem paradiesischen Zustand der Einheit. Adam und Eva fallen aus dem

Zustand der Unschuld heraus und sind für ewig uneins. Die Uneinheitlichkeit einer

Einheit führt die Narziss-Darstellung als eine Kreisform vor, die in sich gebrochen ist.

Dies wird im Bilderleben nicht als Strafe empfunden; jedoch als eine seelische Realität

wahrgenommen: Ich kannmich selbst nicht ganz in den Blick nehmen.Und auf das Bild

mit seinem Ganzheits- und Schöpfungsanspruch bezogen: Das Bild ist flüchtig, reali-

tätsfern. Es zeigt nur einen Teil. Die Traktierung des Bildes in seinem Anspruch auf

Ganzheit und Unvergänglichkeit, wie es die Betrachter der Narziss-Darstellung sinn-

lich erfahren, verlegt den Ikonoklasmus in eine Bilderfahrung. So führt dasNarziss-Bild

den Ganzheitsanspruchs eines (jeden) Bildes am Beispiel des Selbst- bzw. Spiegelbildes

vor und widerspricht ihm. Hiervon leitet sich nun eine implizite Erkenntniskritik des

Narziss-Bildes ab: Sie richtet sich nicht nur gegen die Auffassung,Wirklichkeit als eine

äußere, vom Forscher/vom Künstler/vom Betrachter unabhängige Realität aufzufassen

und diese 1:1 abbilden zu können, sondern verweist auf die Grenzen von Erkenntnis als

solchen. Diese Thematik wird im Kapitel 4 wieder aufgegriffen und ausführlich behan-

delt.

Das folgende Kapitel wird in dieser Frage der Abbildbarkeit von Wirklichkeit das

Spiegelsujet der Narziss-Darstellung aufgreifen und es im Vergleich mit anderen Spie-

gelbildern der Kunst und Narziss-Darstellungen diskutieren.

3.2 Die Selbstbehauptung der Malerei gegenüber dem (optischen) Spiegel

3.2.1 Falsche Spiegelungen

Das Narziss-Bild zählt zu den prominenten Spiegelbildern der Kunstgeschichte. Es

steht in einer Reihe mit Las Meninas von Diego Velázquez (Madrid, Museo del Prado,

1656) und Un bar aux Folies-Bergère von Édouard Manet (London, Courtauld Institute

of Art, 1881/82). Was diese drei Malereien, die aus jeweils unterschiedlichen kunstge-

schichtlichen Epochen stammen, verbindet, ist der besondere Einsatz des Spiegels. Sie

eröffnen über ihn jeweils einen imaginären Raum jenseits der Bildgrenzen und holen

auf unterschiedliche Weise den Betrachter mit ins Bild.

Eine besondere Nähe zwischen der Narziss-Darstellung und dem Gemälde Un bar

aux Folies-Bergère besteht in der Reflektion des Blicks, zu der beide Bilder ihren Betrach-

ter anregen. Beide Bilder sind durch eine »falsche« Spiegelung berühmt/berüchtigt und

öffnen das Bild über die Bildgrenzen hinaus zum außenstehenden Betrachter hin. Der

Spiegel in dem Gemälde von Manet, so zeigt es der Kunsthistoriker Michael Lüthy in

der Analyse des Werkes, müsste unter zentralperspektivischen Gesichtspunkten den

außenstehenden Betrachter optisch zurückwerfen; in der Spiegelung erscheint aber

ein Anderer.160 Der Betrachter, so Lüthy, steht im Blickfeld der Barfrau, deren Blick

knapp an ihm vorbei geht.161 Indem sich die Blicke hier verfehlen und ein Anderer in

der Spiegelung erscheint, wird der Betrachter zugleich in die Bildszene geholt, als auch

ausgeschlossen.162 Auch der leere, in sich gekehrte Blick der Barfrau im Gemälde von

160 Vgl. Lüthy, Michael: Bild und Blick in Manets Malerei, Berlin: Gebr. Mann Verlag 2003, S. 166.

161 Vgl. ebd., S. 174.

162 Vgl. ebd., S. 10, 166f.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 261

Abb. 2: Eine Bar in den Folies-Bergère. Édouard Manet, 1881-1882. Öl auf Leinwand, 96 cm x

130 cm

London, Courtauld Institute of Art

Manet verschließt eher und erzeugt gleichzeitig eine Offenheit in der Deutungsvielfalt

dieses Blicks, die an den verdeckten Blick des Narziss (die überschatteten Augen) den-

ken lassen.163 Wie in diesem Gemälde so erscheint auch im Narziss-Bild sowohl das,

worauf der Blickende imBild schaut, unklar, als auch die Position des (außenstehenden)

Betrachters. In beiden Bildern steht in der Rekonstruktion der Betrachterperspektive

der Betrachter auf unsicherem Posten: im Narziss-Bild befindet er sich im Wasser und

im Gemälde von Manet über einem Abgrund schwebend.164165 Beide Bilder, so lässt

sich zusammenfassen, handeln vom Verfehlen der Blicke. Diesem Verfehlen entspricht

eine Selbstaussage, die beide Bilder imHinblick auf ihr Abbildungsvermögen vonWirk-

lichkeit treffen. So sieht Lüthy in Manets Spiegel eine »Metapher des Bildes«, die die

»Abbildlichkeit der Kunst« grundsätzlich in Frage stellt.166 Darin liegt jedoch kein blo-

ßes Eingeständnis eines Unvermögens, sondern Malerei zeichnet sich hier durch eine

163 Vgl. ebd., S. 10. Stellt das Bild vonManet nach Lüthy einen »Anti-Moment« des Daseins dar, indem

es eine Figur in den Blick rückt und sie zugleich mit dem entrückten Innenblick von ihrer Umge-

bung isoliert, so findet sich auch darin eine Nähe zum Narziss-Bild. Dieses setzt ein existentielles

Moment des Entgleitens im Zuge des Erblickens in Szene.

164 Vgl. ebd., S. 174.

165 In der Analyse des Narziss-Bildes wurde deutlich, dass die Position des Betrachters in mehrfacher

und nicht nur in geometrischer Hinsicht unsicher und ungeklärt ist.

166 Lüthy, Michael: Bild und Blick in Manets Malerei, S. 162.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Ein Bild und sein Doppelgänger

besondere Neigung aus, vordergründige Sichtbarkeiten in Frage zu stellen, die ima-

ginären Gehalte unserer Wahrnehmung und ihre Konstruktionszüge beschaubar zu

machen. Angefangen mit diesem Vergleich ließe sich eine Genealogie der Spiegelbil-

der entwerfen, die über den Spiegel auf das Nichtsichtbare und Bildüberschreitende

hinweisen und von daher in einen Gegensaum optischen Spiegel treten. Um diesen Ge-

gensatz wird es im Folgenden gehen.

3.2.2 Malerei und optischer Spiegel in Konkurrenz

Ein prominentes Spiegelbild, das »Selbstbildnis im Konvexspiegel« von Parmigiani-

no167, bringt nach Christiane Kruse eine besondere Form der Konkurrenz zwischen

Malerei und optischem Spiegel zum Ausdruck. Seine Intention liege, so Kruse, in einer

Form malerischer Selbstbehauptung gegenüber dem Spiegel. Indem Parmigianino den

Konvexspiegel detailgenau mit malerischen Mitteln mitsamt seiner Wirklichkeitsver-

zerrung einfängt, entlarve er den Spiegel.168 In ihm stelle sich die Malerei gegenüber

dem Spiegel als optisches Instrument der Abbildung von Wirklichkeit als das überlege-

ne Medium dar.

In gleicher Richtung argumentiert Bernhard Lypp diverse Spiegelbilder als Formen,

in denen sich künstlerische Autonomie in Form einer »Selbstermächtigung« manifes-

tiere,169 darunter die Narziss-Darstellung von Caravaggio. Er gelangt in seiner Analyse

zur Metapher des Streits zweier Bildflächen. Er werde zwischen der »impressionisti-

schen Farbfläche und dem ikonischen Abbild einer fotographischen Momentaufnah-

me« ausgefochten.170 Diese Interpretation des Bildes liest sich zunächst analog zum

Wettstreit des Spiegels mit dem malerischen Medium. Allerdings, so betont Lypp, tri-

umphiere hier nicht die Malerei gegenüber dem Spiegel. Vielmehr sei das gesamte Bild

»in den melancholischen Schleier des Entzugs« getaucht. Lypp sieht im Narziss-Bild

167 Während das Bild von Parmigianino ein Selbstbildnis darstellt, geht es in der Narziss-Darstellung

jedoch um ein vom Spiegel abweichendes Selbstbild.

168 Vgl. Kruse, Christiane: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narziß an der Quelle bei Alberti und

Caravaggio«, S. 108.}

169 Lypp stellt die Narziss-Darstellung in diese Reihe, um an ihnen den Selbstverweis der Malerei auf

sich zu belegen. vgl. Lypp, Bernhard: »Spiegel-Bilder«.417ff.

170 Ebd., S. 427. Die Verbindung ergibt sich darüber, dass der optische Spiegel kunstgeschichtlich als

der Vorläufer der Fotografie gilt. Um 1600 gemalt, lässt sich hieran – obwohl vor der Zeit der der

Fotografie gemalt – das grundsätzliche Verhältnis des Spiegelbildes und sein Nachfolger, das fo-

tografische Bild, vom gemalten Bild abheben. In der Tiefenthematik, die diesem Verhältnis zu-

grunde liegt, geht es um die Frage des Abbildungsvermögens des Bildes und den Vorstellungs-/

Abstraktionsanteilen in der Bildgenese. In der Bildtheorie von Roland Barthes findet sich in die-

sem Zusammenhang eine aufschlussreiche Differenz zwischen dem fotografischen und dem ge-

malten Bild – zweier Bildmedien, die zur Zeit der Erfindung optischer Hilfsmittel (darunter die

CameraObscura) bereits in einen ›kreativen‹Wettstreit, den sogenannten ›Paragone‹miteinander

treten. Dieses Konkurrieren des gemalten Bildes mit dem Spiegelbild (als Vorläufer der Fotogra-

fie), lässt sich nicht nur als ein Ringen um das ›bessere‹ Abbildungsvermögen, sondern vor dem

Hintergrund eines unterschiedlichen Paradigmas (Noema) des fotografischen und des gemalten

Bildes verstehen. Dies ist auch insofern in diesem Kontext relevant, da das Narziss-Bild eine Spie-

gelung (klassischerweise als Vorbild der fotografischen Spiegelreflexion)mitmalerischenMitteln

in Szene setzt.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 263

Abb. 3: Selbstbildnis im Konvexspiegel. Parmigianino, 1523-1524. Öl auf Pap-

pelholz, 24,4 cm

Wien, Kunsthistorisches Museum

zudem metaphorisch das Verhältnis des Malers zu seinem Modell in Szene gesetzt.

Die inkorrekte Spiegelung entspringe dann einem »sekundären Narzissmus«, einem

Vorbeisehen am Modell und In-Sich-Hineinschauens des Malers [Narziss], der von der

Welt nichts wissen will.171 Malerei zeige sich in der Narziss-Darstellung als ein »ver-

klärender Spiegel unserer selbst« und zudem als ein »Verliebtsein in die Welt und als

ein Leiden an ihr«. Lypp beschreibt, wie darin stets etwas entzogen bleibe: »So geht der

Blick des Modells in sich und zugleich aus dem Bild hinaus, und der Maler [Narziss]

wird zur Chiffre und zum Schatten seiner selbst.«172

Diese Deutung beschreibt das Scheitern/Entgleiten des malerischen Impulses, die

Welt zu begreifen.173 Der gemalte Spiegel verliert in dieser Deutungsrichtung seine

171 Lypp folgt hier offensichtlich dem Alberti-Diktum, nach dem Narziss der Maler des Bildes ist. In

diesem Diktum sind Betrachter und Maler synonym.

172 Lypp, Bernhard: »Spiegel-Bilder«, S. 427.

173 Die Interpretation deckt sich mit dem immanenten Ikonoklasmus der Narziss-Darstellung, der

nenne als die Erfahrung der Überschreitung und Selbstzerstörung des Bildes virulent wird – ent-

weder als Impuls des Betrachters, sich vom Bild zu lösen oder bildintern als ein Augen-

Verschließen, Durchstoßen oder Hineingreifen und Verschwimmen-Lassen.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Ein Bild und sein Doppelgänger

leuchtenden Qualitäten und seine Funktion der Selbstvergewisserung. Wie bereits

oben beschrieben, umfasst die Spiegelerfahrung des Narziss-Bildes dieses von Lypp

beschriebene Schattenseitige des Bildes. Es wäre jedoch verkürzt, dies nur als ein

Entgleiten zu beschreiben. Die Gleichsetzung von Narziss mit dem Maler, der unter

einem pathologischen Narzissmus leidet, geht in die genau entgegengesetzte Richtung

zum Alberti-Diktum und ist darin ebenso einseitig. Sie unterstellt der Malerei selbst

narzisstische Züge. Tatsächlich aber stellt die Malerei zwei Bilder gegenüber, die dem

Betrachter zu einer umfassenden Spiegelerfahrung verhelfen. In der Bildbetrach-

tung des Narziss-Bildes begegnet der Betrachter seinem Selbstbild und beginnt es

zu hinterfragen. Dabei deckt das Narziss-Bild als Malerei die Kehrseiten der Spie-

gelcharakteristik und des Spiegelversprechens auf, das ausführlich am lacan’schen

Spiegelstadium diskutiert wurde. Es ist aus diesem Grund nicht mit dem verklärenden

Spiegelbild gleichzusetzen. Dieser verklärende Spiegel ist zwar Gegenstand des Bildes,

aber nicht in einer der Bildhälften zu verorten oder der Malerei zuzuordnen.174 Darin

würde die Malerei sehr einseitig als Domäne des Imaginären und Weltfremden gese-

hen. Vielmehr macht die Malerei auf sich als Erkenntnismedium im Gegensatz zum

optischen Spiegel (bzw. einer spiegelnden Wasserfläche) aufmerksam. So stellt das

Narziss-Bild in Frage, ob es sich überhaupt um eine Spiegel-Reflektion im Bild handelt.

Hierüber eröffnet es den Raum für eine Spiegelerfahrung, die das Imaginäre in einer

Spiegelung erfahren lässt und zugleich konfrontiert es dieses Bild mit außerbildlichen

Realitäten. Es verdeutlicht, dass sich das Imaginäre nicht ausschließen lässt, dass sich

ein Betrachter nicht ›als er selbst‹, sprich im Bild eins zu eins verdoppelt sehen kann.

Damit behauptet die Malerei nicht nur eine eigene Realität, die keine bloß imaginär-

verklärende Realität ist, sondern zeigt wie in jedem Spiegelbild zusätzlich das in ihm

Ausgeschlossene, Andersartige zur Anschauung kommt. Diese Wahrhaftigkeit, die

Malerei bildlich zur Anschauung bringt, macht es, so die hier vertretende These, zu

einem Erkenntnismedium im engeren Sinne. Im Folgenden wird es um malerische

Strategien gehen, die Voraussetzung für derart ›echte‹ Spiegelerfahrungen bilden, wie

sie die Narziss-Darstellung des Caravaggio ermöglicht.

3.2.3 Das Vorenthalten des Spiegelbildes (Narziss-Darstellungen im Vergleich)

Mit einem Blick auf andere gemalte oder gezeichnete Narziss-Darstellungen wird, wie

bereits in den oben besprochenen Spiegelbildern der Malerei, eine eigentümliche Form

der Autonomie gegenüber der optischen Spiegelreflektion anschaulich, die sie zur Dar-

stellung bringen. Besonders auffällig sind die verschiedenen Formen, mit denen dem

(außenstehenden) Betrachter, teils auch dem Betrachter im Bild (Narziss) das Spiegel-

bild vorenthalten oder zumindest die Sicht erschwert wird. Malerische Strategien, un-

ter denen die Malerei das Spiegelthema behandelt, sind die der Abweichung, der Un-

174 Tatsächlich bleibt in dieser Aufteilung Lypps unberücksichtigt, dass die Malerei im Ganzen ein

Bild im Bild zeigt und zwar seine ideal-illusionistischen Qualitäten, ebenso wie die Schattenseite,

die dies hervorbringt. Die Bildwirkungsanalyse zeigt sehr deutlich, dass beide Qualitäten durch

das gesamte Bild rotieren. So findet sich Schattenseitige durchaus auch in der oberen Hälfte des

Bildes, zum Beispiel an den überschatteten Augen und das Imaginäre durchaus unten als das, was

vom Oberen abweicht.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 265

schärfe, der Abdunkelung/Überschattung, der Fragmentierung, des Abschneidens und

schließlich des Vorenthaltens. Zunächst zu den Narziss-Darstellungen, die die Spiege-

lung nicht ganz zeigen oder vollständig auslassen.

Abb. 4: Narziss. Pseudo-Boltraffio, um 1500. Öl auf Leinwand, 19 cm x 31 cm

London, National Gallery

Eine prominente Narziss-Darstellung dieses Typus, das Narziss-Bild des Pseudo-

Boltraffio, enthält dem Betrachter das Spiegelbild gänzlich vor. Sie zeigt Narziss,

wie er das Bild betrachtet, aber nur ein ganz kleines Stückchen des Bildes. Wie die

Narziss-Darstellung von Caravaggio regt dies dazu an, sich in den Betrachter des

Bildes hineinzuversetzen und über seine Wirkung die Wirkung des Bildes auf ihn zu

erschließen.175 Das Spiel mit der doppelten Betrachterperspektive wiederholt wie in

der Narziss-Darstellung des Caravaggio die ikonische Differenz auf Betrachterebene.

Das Bild zeigt die Situation einer Bildbetrachtung und bietet sich selbst als Bild der

Betrachtung dar; der Betrachter schaut auf ein Bild und zugleich auf sich in der

Betrachtung.

Die Imaginationen des Betrachters (im Bild) werden auch in den sogenannten

Narziss-Darstellungen des »Brunnen-Typus« betont. Diese Narziss-Darstellungen

zeigen meist einen kräftig sprudelnden Wasserzufluss in einen Brunnen. Auch hier

175 Im Unterschied zur Narziss-Darstellung des Caravaggio erfordert die Erschließung des Spiegel-

bildes über den Blick des Betrachters im Bild jedoch die Kenntnis des Themas. Denn – um sich

die Bildbetrachtung des Betrachters im Bild vorzustellen, muss der Betrachter wissen, dass der

Betrachter im Bild auf eine Spiegelfläche schaut.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Ein Bild und sein Doppelgänger

findet sich eine Entsprechung in der Situation der Bildbetrachtung: Das Spiegelbild,

das der außenstehende Betrachter nicht sieht, dürfte auch für den Betrachter im Bild

(Narziss selbst) nicht zu sehen sein.

Ein häufig mit der Narziss-Darstellung des Caravaggio verglichenes Bild, die

Narziss-Darstellung des Lodovico Cardi (genannt Cigoli), weist formal starke Ähnlich-

keiten zu der Darstellung von Caravaggio auf. Beide Darstellungen verschleiern den

Blick oder unterbrechen die Kommunikationslinie über die Augen. So schneidet die

Zeichnung des Lodovico Cardi den Kopf des Spiegelbildes gänzlich ab176, während bei

Caravaggio nur ein Teil des Kopfes fehlt. Sie führt den Betrachter nah heran und hält

ebenfalls die Augen des Betrachters im Bild überschattet. Gegenüber der Zeichnung

sackt das Narziss-Bild noch stärker ins Dunkle ab177.

Abb. 5: Narziss. Lodovico Cardi, genannt Cigoli. Federzeichnung, 28,6 cm x 39,3 cm

Paris, Musée du Louvre

176 Vgl. Blümle, Claudia: »Die Blindheit des Narziss«, S. 102-104.

177 Weitere Übereinstimmungen und Differenzen: Während die Hand bei Caravaggio schon imWas-

ser steckt, scheint der Narziss des Lodovico mit der Hand auszuholen. Die Verbundenheit in der

Kreisform, in die Narziss und sein Spiegelbild eingeschlossen ist, ist im Gegensatz zu der Zeich-

nung von Lodovico Cardi weitgehend nicht durchbrochen. Die Zeichnung lässt noch die perspekti-

visch ›richtige‹ Lichtbrechung durch das Wasser erkennen, wodurch die Figur und das Spiegelbild

imGegensatz zu Caravaggio klar getrennt wirkten. vgl.Welsch,Maren: »VomNarziss zumNarziss-

mus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf Nicolai«, S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 267

Insgesamt wird eine bildnerische Strategie in den beschriebenen Narziss-

Darstellungen deutlich, die mal mehr mal weniger den Betrachter über Auslassungen

wesentlicher Bildelemente in die Szene versetzt bzw. mit ins Bild holt. In den Bild-

vergleichen der Narziss-Darstellungen wird deutlich, dass im Abweichenden und

Nichtsichtbaren des Spiegelbildes ein Bild jenseits der Darstellung sichtbar wird.

Die beschriebenen Narziss-Darstellungen in Malerei und Zeichnung spielen mit

demAspekt des ›Sehens‹, der wie oben erläutert auf den Blick deutet und diesen von den

Augentätigkeit scheidet. Es wäre wohl verkürzt, das Nicht-Sehen bzw. Nicht-Zeigen

des Bildes mit dem Wettstreit (Paragone) des gemalten Bildes mit dem Spiegelbild zu

begründen. Das Nicht-Sichtbare eröffnet vielmehr einen imaginären Raum, der – zu-

mindest im Falle der Narziss-Darstellung von Caravaggio – ins Innere einer Bildgenese

führt. Die offensichtlich in den Darstellungen intendierte Abweichung von einer op-

tisch-korrekten Spiegelung lädt ein, das Spiegelbild als gemalte Fläche zu sehen. Diese

gemalte Fläche ist imGegensatz zur optischen Spiegelung eineDarstellung und als Dar-

stellung mit der Vor-stellung des Betrachters/Malers verknüpft.178 Narziss, der mal als

Maler und hier als Betrachter bezeichnet wird, generiert durch sein Schauen ein Bild.

Und gleichzeitig wird offensichtlich, dass Narziss das, was er sieht, wortwörtlich nicht

in der Hand hat, wie auch der Betrachter des Narziss-Bildes. Die Abweichung und Un-

vollständigkeit sind Gegebenheiten, die nach einer imaginativen Ergänzung rufen und

den doppelten Betrachter involviert. In dieser Weise wirken die hier aufgeführten Bei-

spiele vonNarziss-Darstellungen, indem sieWesentliches der Blickszene nicht oder nur

ansatzweise zu erkennen geben.179

3.3 Das Bild als Selbstbild (Seins-Ontologie des Bildes)

»Das Spiegelbild ist eben ein bloßer Schein, d.h. es hat kein wirkliches Sein und wird

in seiner flüchtigen Existenz als abhängig von der Spiegelung verstanden. Wohl aber

hat das Bild im ästhetischen Sinne desWortes ein eigenes Sein. Dies sein Sein als Dar-

stellung, also gerade das, worin es mit dem Abgebildeten nicht dasselbe ist, gibt ihm

gegenüber dem bloßen Abbild die positive Auszeichnung, ein Bild zu sein.«180

Auf Grundlage dieser Bestimmung, der Autonomie des künstlerischen Bildes, kann es

für den Betrachter zu einem ›echten‹ Selbstbild werden. Denn es handelt sich immer

um das Bild des Dargestellten und nicht um das des Spiegels. Erst aus dieser Seinsva-

lenz des Bildes heraus vermag es zudem Alter Ego seines Betrachters zu werden. Die

178 Vgl. Jonas, Hans: »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens«, S. 121.

179 Die Unterscheidung der verschiedenen Bildebenen führt uns das Narziss-Bild auch darin vor, dass

es ein Bild im Bild zeigt. Es hebt das Spiegelbild vom gemalten Bild ab. Es handelt sich in diesem

Fall nicht um eine bloße Dopplung dessen, was sich im Bild auf Darstellungsebene (als Innen-

perspektive) und im Betrachten des Narziss-Bildes (Außenperspektive) abspielt, sondern um zwei

Bilder, die in einen Widerspruch zueinander geraten: Die Narziss-Darstellung als ein gemaltes

Bild und seine Bilddarstellung des Spiegelbildes. Das gemalte Bild zeigt sich hier in seiner Mit-

telstellung zwischen physikalischer Welt und den Vorstellungsgehalten, die ein Bild und seine

Darstellung bedingen.

180 Gadamer, Hans-Georg:Wahrheit undMethode.Grundzüge einer philosophischenHermeneutik (1960),

S. 144.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Ein Bild und sein Doppelgänger

Verknüpfung von Bild und Blick verweist zurück auf eine Bildabsicht. In den Bildern,

die sprichwörtlich ›Berge versetzen können‹, die abstoßen oder anlocken, erkenne der

Mensch vorbewusst, wer er ist.181 Zu diesem ›Erkennen‹ zählen, wie bereits ausführ-

lich erläutert, die Ausschlüsse wie auch die Phantasien, sodass sich Bilder der Kunst

von einer bloßen Abbildungslogik weit entfernen.

Wie Gadamer so betont auch Worringer, dass das Kunstschaffen der Menschen

nicht in einem Nachahmungsbedürfnis von Wirklichkeit liege. Selbst in der soge-

nannten naturalistischen Kunst gehe es nicht um eine solche Wiederholung; die Nähe

zum Modell gründe vielmehr auf einem »Einfühlungsdrang« des Menschen. Denn im

Einfühlungsdrang, so Worringer, lebe der Wunsch nach Selbstbestätigung. Worringer

bringt dies auf die Formel: »Kunstgenuss ist objektivierter Selbstgenuss.«182

»Das Beglückungsgefühl, das durch die Wiedergabe organisch-schöner Lebendigkeit

in uns ausgelöst wird, das was der moderne Mensch als Schönheit bezeichnet, ist ei-

ne Befriedigung jenes inneren Selbstbestätigungsbedürfnisses, in dem Lipps die Vor-

aussetzung des Einfühlungsprozesses sieht. Wir genießen in den Formen eines Kunst-

werks uns selbst.«183

Ein Kunstwerk ›schön‹ zu finden, habe nach Worringer damit zu tun, dass wir uns

an ihm ideell ausleben könnten. Dies verdeutlicht eine Richtung der Wirkweise des

Narziss-Bildes als schillernd-verheißungsvoller Spiegel des Betrachters. Das frühe nar-

zisstische Bild, das als Ideal-Bild-Problematik eine Seite der Bildwirkung des Narziss-

Bildes darstellt, zeichnet sich durch eine solche Erweiterungs- und Bestätigungslogik

aus. Es dagegen ›hässlich‹ zu finden, weise nach Worringer auf eine »Zumutung« hin,

die uns jedes sinnliche Objekt abverlangt, indem wir uns zu ihm verhalten und uns mit

ihm in eine Relation setzen müssen.184

Das Kippen des Narziss-Bildes in die Extreme des Schönen und Hässlichen hat mit

diesem, sich nicht ganz am Bild erfüllenden Wunsch nach Selbstbestätigung zu tun.185

In dieser Hinsicht wird das frühe narzisstische Bild des Spiegelstadiums nicht einfach

durch das Narziss-Bild in Szene gesetzt, sondern hat durch das Narziss-Bild eine Be-

handlung bzw. einen Bruch erfahren. Am Beispiel des Narziss-Bildes wird deutlich, wie

es seinen Betrachter auf eine besondere Weise spiegelt. Die Figur des Anderen bzw. die

Abweichungen zwischen dem, was sich von einer physikalischen Spiegelung erwarten

lässt, und dem, was das gemalte Spiegelbild zeigt, ist ausschlaggebend für die beson-

dere Art der Spiegelerfahrung, die der Bildbetrachter der Narziss-Darstellung macht.

Der Betrachter wird mit etwas ›Anderem‹ konfrontiert als erwartet und gesehen. Die

Spiegelszene, die die Narziss-Darstellung zeigt, setzt sich – so zeigt es die Exploration

181 Vgl. Salber, Wilhelm: »Der Blick (1960)«, S. 40.

182 Worringer, Wilhelm: Abstraktion und Einfühlung. Ein Beitrag zur Stilpsychologie (1908), S. 37.

183 Ebd., S. 47.

184 Vgl. ebd., S. 38-39.

185 Diese Abweichung bezieht sich auf eine ›äußere‹, widerständigeGegenständlichkeit derWelt. Von

daher ist der Objektcharakter des Bildes eine entscheidende Voraussetzung zur Realisierung einer

solchen ›echten‹ Spiegelerfahrung an einem Kunstwerk.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 269

der Bildwirkung – in eine umfassende Spiegelerfahrung fort, in der sich der Betrach-

ter auch von bislang nicht besehenen Seiten in den Blick bekommt. Die grundsätzliche

Differenz, die Bilder zwischen dem optischen Spiegel und dem künstlerischen Bild aus-

loten – wie im vorherigen Abschnitt gezeigt – findet sich darin wieder. So ist das Bild-

sujet, die spiegelnde Wasserreflektion, nicht mit der Spiegelerfahrung gleichzusetzen,

die der Bildbetrachter durchlebt. Denn sie bezieht sich nicht nur auf das Bild im Bild

(die Spiegelung im Bild), sondern auf die Art undWeise, wie das gemalte Bild mit dem,

was es zur Darstellung bringt, ein (ungleiches) Verhältnis erzeugt. Es handelt sich also

um einen Spiegel, der seinen Betrachter nicht eins zu eins zurückwirft, und fördert

damit die Realitäten des Anderen, im zweiten Kapitel ausführlich in seinen verschiede-

nen Dimensionen erläutert, zutage. Das (gemalte) Bild als Spiegel widerspricht grund-

sätzlich einer solchen rein abbildenden Funktion. In dieser Hinsicht argumentiert u.a.

Gadamer den ontologischen Status des Bildes. Es bilde nicht nur ab, sondern behaupte

ein ›eigenes‹ Sein. Trotz seiner ontologischen Autonomie bleibt das Bild an seinen, ihn

ergänzenden Betrachter gebunden. Diesen Zug des künstlerischen Bildes machen die

oben aufgeführten Beispiele von Narziss-Darstellungen besonders deutlich.

Bilder der Kunst lassen sich somit weder auf einen ideellen Gehalt des Bildes redu-

zieren, noch fungieren sie in einer bloßen Bestätigungslogik. Der ›Bruch‹ im Bild des

Narziss-Gemäldes, das Andersartige oder das, was fremd bleibt, lässt sich auf Bilder

der Kunst generell übertragen: sie zeigen nicht nur ›etwas‹ und zugleich ›sich‹ (ikoni-

sche Differenz), sondern offenbaren an ihrem Darstellungsgegenstand das in der Dar-

stellung Ausgeschlossene (Negativität). Bilder der Kunst fungieren in diesem Sinne als

›echte‹ Spiegel, die das jeweils Schattenseitige mitaufnehmen. Und zugleich stellen sie

ihren eigenen Ganzheitsanspruch in Frage (immanenter Ikonoklasmus). Das Narziss-

Bild bringt dies in seiner Selbstreflexion als Bild im Bild bzw. als Betrachtung einer

Betrachtung beispielhaft hervor.

4. Das Bild als Medium der Erkenntnis. Erfahren und Erkennen
im Übergang

Aufbauend auf die vorherigen Kapitel wird der Frage nachgegangen, inwieweit das

Narziss-Bild ein Medium der Erkenntnis darstellt. Während der Bild-Text-Vergleich

auf der Ebene der Konstruktionsbeschreibung im empirischen Teil bereits die Doppel-

gestalt aus Lebens-/Alltagserfahrung (Spiegelung) und Erkenntnisfragen in den Blick

rückt, geht es in diesem Kapitel vorrangig um die Selbstthematisierung des Bildes als

ein Medium der Wahrheit und/oder Täuschung. Dieses psychologische Grundverhält-

nis stellt nicht nur einen der Grundkomplexe des Narziss-Mythos der Erzählung und

des Narziss-Bildes dar (vgl. Teil III, Kapitel 3.2.), sondern bildet den Kern eines epis-

temologischen Diskurses um das Bild als Erkenntnismedium, der weit in die Philoso-

phiegeschichte zurückgeht.

Das Narziss-Bild selbst thematisiert die Frage, ob (Selbst-)Erkenntnis möglich ist

und rückt dabei das Bildmedium in den Fokus. Auf Darstellungsebene versinnbildlicht

es verschiedene Wege des Erkennens und ihr Scheitern. Diese Erkenntniswege bewe-

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

