250

Ein Bild und sein Doppelgénger
3. »Was ist ein Bild?« Ein Bild im Spiegel

Das dritte Kapitel der Bildreflexionen akzentuiert die beiden ineinander gebrochenen
Fragen, >Bin ich’s?« und >Was ist das Bild?« nun aus der Perspektive des Bildes. Es steht
damit dem ersten Kapitel spiegelbildlich gegeniiber.

Das Narziss-Bild bietet sich aufgrund seiner Selbstthematisierung als (gemaltes)
Bild, das eine Bild- und Blickszene zur Darstellung bringt, als prototypisches Anschau-
ungsbeispiel einer Bilderfahrung an. Das Spezifische und Alltigliche der dargestell-
ten Blickszene (Fischerjunge am Timpel) tritt in einen eigentiimlichen Dialog mit der
ibergreifenden Frage nach der Medialitit dieser (Alltags-)Erfahrung. Der Betrachter
des Narziss-Bildes fragt sich, um was fiir ein Gegeniiber es sich handelt, von welcher
Art das Bild ist, das er betrachtet. Die Frage der Medialitit des Bildes wird also in der
Bildbetrachtung aufgeworfen und stellt einen Erlebenszug dar. Sie erweist sich als eng
verzahnt mit dem Erkenntnismythos, dem Sujet des Narziss-Bildes (s.o.).

In der Konstruktionserfahrung wurde deutlich, dass sich die Fragen nach dem Be-
trachter und dem Bild nicht unabhingig voneinander beantworten lassen. Das Bild
thematisiert den Wunsch, erkennen zu wollen, was sich dort als Gegeniiber abzeichnet
und zu diesem Gegenitber durchzudringen. In diesem Erkunden nimmt der Betrach-
ter Anleihen bei sich selbst, muss sich kurzweilig in Gedanken zum Bild zuriickzie-
hen (abschweifen) und ist, indem er dies tut, sowohl >bei sichs, als auch bei dem, was
sich als Gegeniiber abzeichnet. Der Betrachter trifft neben dem manifesten Bild (An-
blick/Wahrnehmung) auf innere Bilder (Vorstellungen), die darauf dringen in einen
Zusammenhang zum Gesehenen gesetzt zu werden. Sowohl der Betrachter zeigt sich
darin in seiner Verwobenheit mit dem Gegenstindlichen, als auch das >Bild« in seiner
Verkniipfung mit dem Betrachter. Dies fithrt in der Frage, »Was ist das Bild?« zu der
Erkenntnis mehrerer Bildebenen. Auf diese Bildebenen wird nun der Blick gerichtet
und das Narziss-Bild in seinen verschiedenen Dimensionen als Spiegelbild der Male-
rei beleuchtet. Zum einen spiegelt das Narziss-Bild sich selbst als Bild. Als Spiegelbild
der Malerei bringt es spezifische Bildcharakteristika zur Anschauung (Kapitel 3.1.). Zum
anderen zeigt das Narziss-Bild auf der Sujet-Ebene eine Spiegelszene. Es steht in einer
Reihe von Spiegelbildern der Malerei, die den gemalten Spiegel in einen Kontrast zum
optisch-physikalischen Spiegel setzen (Kapitel 3.2.). Die dritte Ebene kehrt zu der Spie-
gelerfahrung zuriick, die der Betrachter des Narziss-Bildes macht und die weit iiber
einen Blick in den (physikalischen) Spiegel hinausgeht. Damit reflektiert das Narziss-
Bild eine weitere Bildcharakteristik — nimlich den ontologischen Stand des Bildes als
Selbstbild (Kapitel 3.3.).

3.1 Bildcharakteristika im Spiegel des Narziss-Bildes
Anders als eine optische Spiegelreflexion reflektiert das Narziss-Bild seine Eigenschaf-
ten als Bild und fithrt den Betrachter vor die Frage, was ein Bild ist. In dieser Selbstrefle-

xivitit des Bildes spiegeln sich allgemeine Differenzbestimmungen des Bildes, welche
im Folgenden erdrtert werden.

https://dol.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24.



https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

3.1.1 Die Verkorperung des Dargestellten

Im Sprachgebrauch meint ein Bild sowohl die verdichtete Vorstellung von etwas (Ima-
gination), als auch das Bild als ein konkretes-materiales Gegeniiber, das etwas rahmt, in
seinen Grenzen absteckt, herausschneidet und zur Ansicht bringt. In dieser Art unter-
scheidet auch Sartre die »images mentales« von den »images physiques«. Dieser Diffe-
renz geht eine Unterscheidung von Wahrnehmung und Imagination voraus. In seinem
Aufsatz zur »Imagination« betont Sartre zu Beginn, dass Wahrnehmung und Imagina-
tion nicht zusammenfallen. Das Bewusstsein wisse sogleich beide Sphiren voneinander
zu unterscheiden.”® Zu dieser Differenzierung in einem vermeintlichen Widerspruch
stehend betont Sartre in seinem Werk »Das Imaginire«, dass das imaginierte Objekt

mit dem wahrgenommenen Objekt identisch sei**°

. Der Grund fur diese Gleichsetzung
kann darin gesehen werden, dass Sartre die Imagination nicht getrennt von einem hier-
zu isolierten >Wirklichen« verstanden wissen will. Das Bewusstsein beziehe sich ledig-

lich auf unterschiedliche Weise auf den gleichen Gegenstand.'*

»Man kann die Vorstellung [image mentale] nicht gesondert untersuchen. Es gibt nicht
eine Welt der images [Bilder, Vorstellungen] und eine Welt der Objekte.«'32

Ein Kunstwerk zihlt nach Sartre zu den »images physiques«, da es als ein materiell
existierender Wahrnehmungsgegenstand ein abwesendes Objekt imaginir zur Eschei-
nung bringe und im Gegensatz zu einem Zeichen, das auf Anderes verweise, an die
Stelle des abwesenden Objekts trete und dieses reprasentiere. Durch diesen Vorgang
werde das kiinstlerische Bild zum »Analogon«.'®? Sartre betont, dass in dieser Reali-
titsersetzung lediglich die Vorstellungen das Bild zum Bild machten, wodurch es auch
nach seiner physischen Zerstérung erhalten bleibe.”** Wihrend die Bildwirkungsana-
lyse des Narziss-Bildes die nicht scharf zu ziehende Grenze zwischen Imagination und
Anblick in Bezug auf das bildliche Gegeniiber bestitigt (siehe Kapitel 1.2.), wird an ihm
zugleich eine spezifische Bildqualitit, die das physische Bild in seiner Materialitit, wie
Gegenstandlichkeit umfasst, erfahren. Das Narziss-Bild reprisentiert nicht nur, son-
dern verkirpert das, was es zur Darstellung bringt. Waldenfels, der wie Sartre die Bild-

129 Vgl. SARTRE, JEAN-PAUL: » Die Imagination (1936)«, Die Transzendenz des Ego. Philosophische Essays 1931-
1939, Hamburg: Reinbek 1982, S. 97-254, hier S. 99.

130 Vgl. SARTRE, JEAN-PAUL: Das Imagindre. Phdnomenologische Psychologie der Einbildungskraft (1940),
libers. von. SCHONEBERG, HANS und UBERARBEITET VON WROBLEWSKY, VINCENT, Reinbek bei Ham-
burg: Rowohlt 1994 (Sartre. Gesammelte Werke, Philosophische Schriften 1), S.15.

131 Vgl.ebd., S.18.

132  Ebd., S. 41.

133 Vgl.ebd., S. 45.

134 Vgl. ebd., S. 288. »Ebenso wenn ein Gemaélde verbrennt, ist es nicht Karl VIII. als Vorstellung, der
verbrennt, sondern einfach das materielle Objekt, das als Analogon fiir die Manifestation des vor-
gestellten Objektes dient.« Dies impliziert, dass sich die Vorstellung nicht im Betrachten den kon-
kreten und materialen Bildobjekts entfalten muss. So differiert, wie in einer eigenen empirischen
Arbeit zur Bildwirkung eines Schwarzen Quadrates von Malewitsch die Idee/Vorstellung, die man
sich von diesem Bild machen kann von der Bildwirkung des konkreten Objekts. Ware es verbrannt
und kénnte es nicht mehr als Bild-Objekt gegeniibertreten, wire der eigentliche Clou des Bildes,
dass »ungegenstiandliche« Malerei als eine individuelle, konkrete und unverwechselbare Gegen-
standlichkeit seinem Betrachter gegeniibertritt, verloren.

https://dol.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24.

251


https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Ein Bild und sein Doppelgénger

qualitit von der Zeichenqualitit abgrenzt, betont diesen Aspekt der Verkorperung, die
ein kiinstlerisches Bild leistet. Er argumentiert die Verkniipfung des Bildersehens mit
dem Bildkérper — womit er auf die materialen Qualititen nicht des Bildes als Bildtra-
ger, sondern auf die materialen Qualititen der Darstellung hinweist.’>> Danach sehe
ein Betrachter nicht nur mittels des Bildes etwas, das in ihm reprisentiert werde, son-
dern im Bildmedium.'3®

Die Narziss-Darstellung bringt diese Charakteristik des Bildes auf besondere Wei-
se zur Anschauung. Denn der Betrachter befindet sich zugleich im Bildmedium, wie
davor.37 Das Bild involviert. Es stellt nicht nur eine Szene der Bildbetrachtung dar
und gegeniiber, sondern inszeniert die Situation einer Bildbetrachtung. Der Betrachter
sieht nicht nur das Dargestellte, sondern das Dargestellte tritt »als Bild« in Form einer
spezifischen Materialisierung/Verkorperung hervor. Die Wirkweise der Materialquali-
titen der Darstellung des Bildes, die sich unauflgslich mit seiner Bildqualitit verbindet,
beschreibt auf andere Weise das Zusammenwirken von Anblick und Vorstellung. Das
>Was«< und >Wie« des Bildes lisst sich in seiner Wirkung auf den Betrachter nicht von

seinem >Woraus< und >Wovon« vollstindig ablésen, fillt aber auch nicht in eins.'3®

3.1.2  lkonische Differenz und Bildparadoxon: Die Unhaltbarkeit eines Bildes
in ein Bild gebannt

Neben dem Ineinanderwirken verschiedener Bildebenen wird der Fokus in diesem Ka-
pitel auf die Differenzstruktur des Bildes gelegt. Zunichst wird danach gefragt, welche
Rolle seine Objekthaftigkeit spielt und zu welcher Sorte von Gegenstindlichkeit es zihlt.
Zunichst lisst sich im Anblick eines Bildes die Materialitit von der Form abheben, so
wie sich eine Kerze von dem Material, aus dem sie besteht, unterscheiden lisst. Als
Kerze entwickelt sie eine Bildqualitit und kann zu einem Bild fiir anderes werden - sie
fungiert z.B. als Bild fiir die Andacht, Besinnlichkeit, Gemiitlichkeit. Diese »Bildhaftig-
keit der Dinge« unterscheidet Waldenfels von den »kiinstlich geschaffenen Bilddingenx.
Gegeniiber Dingen, die sich tiber den Umgang mit ihnen zu Sinngestalten formieren
und als Bilder fiir andere Dinge/Menschen auftreten, weisen die >kiinstlich geschaffe-
nen Bilder« im engeren Sinne eine »Doppelgestalt« auf: »Das Bild als Ding, das sich

mitzeigt, und das Bild als Bild, das die Aufgabe hat, anderes zu zeigen.«**

135 Dies wird im Kapitel 3.2.1.1. unter der »ikonischen Differenz« eines Bildes weiter ausgefiihrt.

136  Vgl. WALDENFELS, BERNHARD: »Zur Genealogie der Bilder«, in: BEYER, ANDREAS und COHN, DANIELE
(Hg.): Die Kunst denken. Zu Asthetik und Kunstgeschichte, Bd. 41, Miinchen: Deutscher Kunstverlag
2012 (Passagen/Passages), S. 43-56, hier S. 45-46. »Was andererseits die Bildqualitdt ausmacht, so
unterscheidet sie sich von der blofien Zeichenqualitat dadurch, dass die Bildgestalt, in der etwas
sichtbar erscheint, nicht von der Materialitit als ihrem Woraus ablosbar ist, wie es auf konventio-
nelle Zeichen zutrifft. Eben deshalb sehen wir im Bildmedium und nicht etwa nur mittels eines
Bildinstruments. Darin unterscheidet sich das Griin einer Verkehrsampel von dem Griin einer Mo-
netschen Wiese.«

137 Dies entspricht den Figurationspolen der Verschmelzung (im< Bildmedium sein) und der Erstar-
rung (vor<dem Bildmedium stehen).

138 Sostelltdie Reproduktion eines Bildes nur eine Schwiachung der bedeutsamen Materialqualitiaten
des Bildes dar; 16st das Bild aber nicht (wie bei einer Verbrennung) vollstindig auf.

139  WALDENFELS, BERNHARD: »Ordnungen des Sichtbaren. Zum Gedenken an Max Imdahl«, S. 238.

https://dol.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24.



https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

Der Bildtheoretiker Gottfried Boehm macht auf den Doppelcharakter dieser dar-
stellenden Absicht des Bildes aufmerksam. Er spricht von einer »ikonischen Differenz«
des Bildes, worunter er die doppelte Darstellungsfunktion des Bildes versteht: es zeigt
setwas< und zugleich ssich selbst<. Darin liegt nach Waldenfels »das eigentliche Rit-

140 Diese

sel der Bildhaftigkeit«: Indem es sichtbar macht, wird es selbst mit sichtbar.
doppelte Darstellungsfunktion des Bildes, hebt sich nochmals von der Zweieinheit der
Darstellung mit dem Dargestellten ab, woriitber Gadamer die Seinsvalenz des Bildes
argumentiert und an er der wie Sartre herausstellt, dass ein Bild im Gegensatz zum

Zeichen nicht in der Funktion stehe, auf etwas anderes zu verweisen.

»Hier ist das Bild selber das Gemeinte, sofern es gerade darauf ankommt, wie sich in
ihm das Dargestellte darstellt. Das bedeutet zunachst, dafR man nicht einfach von ihm
fortverwiesen wird auf das Dargestellte. Die Darstellung bleibt vielmehr mit dem Dar-

gestellten wesenhaft verbunden, ja, gehdrt zu ihm hinzu.«'#'

Im vorherigen Kapitel wurde bereits ausgefiihrt, wie sehr ein kiinstlerisches Bild durch
diese Darstellungsfunktion das in ihm Dargestellte verkérpert, sodass ein eigentlich
Abwesendes im Bild in Erscheinung tritt. Die doppelte Darstellungsfunktion des Bil-
des, etwas und zugleich sich selbst zu zeigen, hat mit dieser Verkérperung zu tun, in der
sich das Dargestellte in einer Darstellung bildlich materialisiert und doch nicht mit dem
Bild in eins fillt. Es handelt sich um eine Differenz, die nach Waldenfels und Boehm
Grundlage des Bildersehens ist. Sie greift eine Unterscheidung Husserls auf, die ver-
schiedene Ebenen des Bildbewusstseins voneinander abhebt: Das Bild, das etwas zur
Darstellung bringt (von ihm als Bildobjekt) benannt und das Bild, das in der Funkti-

142 Bezogen auf die Funktionen des Bildes (Darstellung und

on eines Bildtrigers steht.
Bildtriger) gehen die Meinungen auseinander, ob sich diese Ebenen des Bildes in der
Wahrnehmung verbinden oder auseinanderfallen. Nach Gombrich erfordert die Wahr-
nehmung des Bildes als Bild-Trager gegeniiber der Wahrnehmung des Bildobjekts (mit
seinen beiden Darstellungsebenen) eine Umzentrierung. Gombrich beschreibt dies am
eigentiimlichen Phinomen, dass sich der Betrachter entscheiden muss, ob er das Bild
in seiner eigentlichen, also darstellenden Funktion betrachtet oder das Bild in seiner

Objekthaftigkeit als Ding.'*3'4* Wihrend sich nach Gombrich das Bild »als Bild« im Bil-

140 WALDENFELS, BERNHARD: »Zur Genealogie der Bilder«, S. 45.

141 GADAMER, HANS-GEORG: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik (1960),
S.143.

142 Dieoben beschriebene »pikturale/ikonische Differenz«istjedoch mit dieser Unterscheidung nicht
ganzlich gleichzusetzen. Denn Waldenfels und Boehm betonen in der Differenzbestimmung des
Bildes den doppelten Darstellungscharakter des Bildes und nicht nur die Unterschiede in den
Funktionen des Bildes (Darstellung versus Bildtrager).

143 Vgl. GOMBRICH, ERNST.H.: Kunst und Illusion: zur Psychologie der bildlichen Darstellung (1967), ibers.
von. GOMBRICH, LISBETH, 6. (deutsche) Ausgabe Aufl., Berlin: Phaidron 2002, S. 311.

144 Dass diese zwei Seiten des Bildes nicht zugleich, sondern nur in einem Nacheinander in Augen-
schein nehmen lassen, erinnert an die Feststellung Sartres, dass sich das Betrachten der Augen
und das Betrachten des Blicks ausschliefien. Diese Analogie zwischen einer Blick- und Bildtheorie
macht darauf aufmerksam, dass es sich beim Blick um eine besondere Form des Sehens handelt,
in der sich das Betrachtete zu einem Bild, zu einer Sinngestalt, formiert.

https://dol.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24.

253


https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Ein Bild und sein Doppelgénger

derleben zu einer Sinngestalt formiere, stelle die Betrachtung der im engeren Sinne
gegenstindlichen Qualititen (Farbe, Leinwand) eine hiervon abweichende Sichtweise
auf das Bild dar."* Gegeniiber Gombrich betont Husserl, dass in der Wahrnehmung
eines Bildes sich zwar die Darstellung, das Bild im engeren Sinne, durchsetze, aber an
die unterschwellige Wahrnehmung des Bildtrigers gebunden bleibe. Im Unterschied
zu Gombrich ist die Wahrnehmung des Bildtrigers demnach eine Bedingung fiir die
Wahrnehmung des Bildes (Darstellung).

»Dieser Widerstreit zwischen zwei Wahrnehmungsauffassungen ist fiir das Bildbe-
wusstsein konstitutiv, weil zwar etwas gesehen wird —ndmlich ein Bildobjekt [das
Bild im engeren Sinne] —das Subjekt aber gleichzeitig wahrnimmt, dass dieses Objekt

nicht tatsichlich anwesend ist.«'4°

Wihrend Husserl in der Phinomenologie des Bildbewusstseins den Aspekt der Abwe-
senheit des Objekts betont — hieriiber erst werde das Objekt als eine Darstellung auf
einem Bildgrund wahrgenommen, was das Bildersehen konstituiere — beschreibt Wal-
denfels die besondere Wahrnehmung der Materialitit des Bildes gegeniiber der Ma-
terialitit des Bildes als Gegenstand. Denn etwas sals< Bild zu sehen, verleiht auch der
Materialitit des Bildes eine ideelle Bedeutung. Diese hebt sich von den (gleichen) Ob-
jektqualititen des Bildes als Objekt ab. Um ein Bild als Bild zu sehen, miisse, so Wal-
denfels, immer ein Unterschied zwischen den Schichten des Bildbewusstseins erhalten
bleiben — denn reduzierte man das Bild umgekehrt auf seine bloRe Sichtbarkeit und
Dinglichkeit gehe sein Bildcharakter verloren:

»Wenn etwas dieser Selbstaufhebung entgegensteht, so ist es eine bildinterne piktu-
rale Differenz, die einen Zusammenfall von Ding und Bild, von Bild und Ding verhin-
dert.«?

148 heschriebene

Diese von Waldenfels und Boehm als »pikturale/ikonische Differenz«
Charakeeristik des Bildes, ist in der Kunst der Moderne zu einem Spielfeld geworden,
die Differenz jeweils zu einer Seite hin an ein Extrem zu fithren. Boehm macht an Bei-
spielen moderner Kunst anschaulich, wie das Verhiltnis des Dargestellten zum Darstel-
lenden oftmals an ein Extrem gebracht wird. Sie lotet diese Grenzen der »ikonischen
Differenz« des Bildes aus, ohne dass sich die Differenz jemals ganz beseitigen liefie.
Boehm beschreibt dies unter anderem an den Schwarzen Bildern von Ad Reinhardt, von
denen man glauben kénnte, in ihnen wire jede Darstellung getilgt und sie zeigten nur

noch ssich selbst« als Bild-Objekt.*® Der im engeren Sinne gegenstindliche Charakter

145 Gombrich erklart hieriiber auch das Entfallen einer perspektivischen Verzerrung, wenn Betrach-
ter ein Bild aus verschiedenen Perspektiven betrachten. Als Sinngestalten erlangten Bilder in der
Wahrnehmung eine, mit Gegenstanden vergleichbare Objektkonstanz.

146 GUNZEL, STEPHAN; MERSCH, DIETER (HG.): Bild. Ein interdisziplindres Handbuch, S. 48.

147 WALDENFELS, BERNHARD: »Zur Genealogie der Bilder«, S. 45.

148 Vgl. BOEHM, GOTTFRIED: »Die Wiederkehr der Bilder«, Was ist ein Bild?, 4. Aufl., Minchen: Fink 2006.
vgl. BOEHM, GOTTFRIED: Wie Bilder Sinn erzeugen, 5. Aufl., Berlin: University Press 2017, S. 19f.

149 Dass es sich bei der ikonischen Differenz durchaus um einen psychologischen Aspekt des Bildes
handelt, zeigen Untersuchungen zur Nicht-Wahrnehmung perspektivischer Verzerrungin Bildern.

https://dol.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24.


https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

des Bildes als Bild-Objekt tritt zwar in der sogenannten ungegenstindlichen Kunst be-
sonders deutlich hervor; doch gleichzeitig wird das Bild-Objekt »als Bild< immer auch
in seiner Darstellungsfunktion gesehen. Die Farbe sals< Farbe und die Leinwand »als
Leinwand zu sehen, bewirkt, dass sich das Bild-Objekt wieder von seiner Materialitit
abhebt. Gleichzeitig laden sich auch bei ungegenstindlicher Kunst die gemalten Fli-
chen mit einer Bedeutung auf, weil sie »als< Bilder gesehen werden. Etwas zu zeigen
bleibt stets an das gebunden, das zeigt. Es bringt sich mit zur Anschauung. Die Re-
duktion oder gar die Verweigerung der Darstellung durch Bilder vermag diese Seite
des Bildes nicht ganz zu tilgen und auch umgekehrt bleibt Darstellung immer an einen
Triger gebunden, der sich mitzeigt.

Die Untersuchung des Narziss-Bildes macht deutlich, dass das Ausloten der
Grenzen der ikonischen Differenz - in der Kunst der Moderne maglicherweise expli-
ziter — nicht neu ist. Im Falle des Narziss-Bildes handelt es sich um die Darstellung
einer Bildbetrachtung und zugleich um ein Bild, das betrachtet wird. Dabei stellt die
Narziss-Darstellung nicht nur die Beschaffenheit des Bildtrigers auf Darstellungsebe-
ne, also im Bild, in Frage: Das Hineinfassen ins Bild vonseiten des Betrachters wird
als eine Form der Uberpriifung dieser Beschaffenheit gesehen. Der aufienstehende
Betrachter steht zugleich vor dem Problem, zwei Bilder miteinander in Einklang
bringen zu miissen. Das Auseinanderfallen von Anblick und Vorstellung wiederholt
hier nochmals eine Seite der Konstruktionserfahrung, dass sich Bild und Betrachter
nicht ganz entsprechen.

In der Erliuterung der Spiegelerfahrung, die der Betrachter durchlebt, wurde be-
reits die Dopplung zwischen dem Geschehen im Bild und mit dem Bild ausfiihrlich
erliutert. Dennoch bleibt ein feiner Unterschied, welcher vom Konstruktionsproblem
des Bildes ausgehend, den Kern der Bildparadoxie, ausmacht. Ein »als ob« schiebt sich
in der Erfahrung der Unhaltbarkeit eines Bildes zwischen die beschriebenen Bildebe-
nen — worin die Narziss-Darstellung die ikonische Differenz eines (jeden) Bildes spie-
gelt. Gegeniiber dem Bilderleben als Prozess, das die Verbindung von Bild und Betrach-
ter spiirbar macht, behauptet das Bild als Bild-Objekt eine Objektpermanenz und Los-
gelostheit vom Betrachter. Das Bild-Objekt, das sich mitzeigt, bannt die Unhaltbarkeit
eines Bildes (fiir alle Zeiten) in ein Bild.'°

Die aus psychologischer Perspektive moglicherweise irrelevant erscheinende Unter-
scheidung zwischen dem physischen Bildtriger und dem Bild im engeren Sinne, das
wiederum in einem Ahnlichkeitsverhiltnis zu dem steht, das es zur Darstellung bringt,
ist Voraussetzung fiir die Wahrnehmung dieser Bildparadoxie des Narziss-Bildes: Denn
die Narziss-Darstellung bringt die Unhaltbarkeit eines Bildes, als Konstruktionspro-
blem benannt, immer und immer wieder zur Anschauung, wenn es betrachtet wird.

Sie stellen heraus, dass Bilder nicht—wie gemeinhin angenommen —>unmittelbar< wirkten, son-
dern immer auch »als Bilder<wahrgenommen werden.

150 Dieser Permanenz (oder Objektkonstanz) des Bildes liegt die Betrachterunabhingigkeit des Bil-
des zugrunde. Sie deckt sich mit unserer Erfahrung, dass Dinge nicht einfach weg sind, wenn wir
wegsehen oder weggehen. Und zugleich ist das Bild in psychologischer Sicht wirklich >weg¢, wenn
wir weggehen —denn es erfordert den Prozess des Betrachtens, damit das Bild in seiner (ibergrei-
fenden Qualitat als Bild in Erscheinung tritt. Dass sich aber ein Bild nicht ewig betrachten lésst,
spiegelt wiederum auch auf dieser Ebene seine Unhaltbarkeit.

https://dol.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24.

255


https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Ein Bild und sein Doppelgénger

Die ikonische Differenz bedingt das Bildparadoxon der Narziss-Darstellung, gleicher-
maflen wie das Bild die ikonische Differenz als unentschiedenes Dazwischen, das zwi-
schen Darstellung und Darstellenden oszilliert, zur Anschauung bringt.

3.1.3  Aushandlung von Figur und Grund: Der schwarze Seins-Grund
und die Kiinstlichkeit der Figur

Vergleichbar mit der >Unhaltbarkeit eines Bildes, die in ein Bild gebannt ist<, bezeugt
das Narziss-Bild in einer beinahe selbstkritischen Art die Kiinstlichkeit der Bildgenese.
Die Figur selbst, wie sie sich vor einem Grund abhebt, wirkt kiinstlich/unnatiirlich/ge-
macht. Damit reflektiert die Narziss-Darstellung ein allgemeines Bildthema, nimlich
die Aushandlung von Figur und Grund und nimmt hierzu eine Position ein. Zunichst
aber sei erliutert, inwiefern das Figur-Grund-Verhiltnis eine jede Bildwahrnehmung
bedingt. Hier lisst sich nochmals zwischen der Bildwahrnehmung als solcher — ein
Bild hebt sich in der Wahrnehmung von einem Grund ab — und von der Figur-Grund-
Aushandlung >innerhalb« des Bildes unterscheiden.

Zum Ersteren: Das Sich-Selbst-Zeigen des Bildes, das in der ikonischen Differenz
beschrieben wird, griindet nicht nur auf seiner Materialitit und seiner Objekt-
Eigenschaft, sondern auf dem Phinomen der Wahrnehmung eines Hintergrunds
der Darstellung. Dass dies konstitutiv fiir das Bildersehen ist, veranschaulicht eine
Studie des Anthropologen Michael Polanyi. So kommt es in der Wahrnehmung eines
illusionistischen Deckengemaildes, bei welchem die Bildgrenzen nicht sichtbar sind
(exemplarisch gezeigt am Deckenfresko S. Ignazio in Rom, 1691-1694) zum Eindruck der
perspektivischen Verzerrung, sobald der Blickpunkt, von welcher aus die Perspektive

des Gemildes entworfen ist, verlassen wird.’!

Das Deckengemilde ist also kein Bild
im engeren Sinne. Gegeniiber Bildern fehlten, so Polanyi, bei dieser Form der Illusion
die raumliche Abgrenzung bzw. die Wahrnehmung des Bildtrigers. Erstaunlicherweise
wird die (gleiche) perspektivische Verzerrung in der Betrachtung von Tafelbildern
mit zentralperspektivisch in Szene gesetzten Motiven nicht wahrgenommen. Bilder
erscheinen hier offensichtlich von den riumlichen Bedingungen enthoben, als Aus-

schnitte und Gestalteinheiten.>?

Die Untersuchung von Polanyi beschreibt jedoch
lediglich eine Bedingung fiir die Wahrnehmung eines Bildes. Es muss sich selbst von
einem Grund abheben, um als Bild und nicht (nur) als Darstellung wahrgenommen zu
werden. Bezogen auf das Beispiel: Der Betrachter des illusionistischen Deckengemil-
des in der Kirche S. Ignazio wird hier lediglich riumlich getiuscht; die Darstellung
erkennt er zweifellos als Malerei, aber nicht als Bild im engeren Sinne.

Damit ist aber noch nicht die spezifische Aushandlung von Figur und Grund be-

schrieben, die Bilder auf ihrer doppelten Darstellungsebene leisten. Denn als Figuren

151 Vgl. POLANYI, MICHAEL: »Was ist ein Bild?«, Was ist ein Bild?, 4. Aufl., Miinchen: Fink 2006, S. 148-162,
hier S.148f.

152 In der Wahrnehmung zeigt sich eine Objektkonstanz, mit der auch Dinge bei Perspektivwechsel
nichtverzerrt, sondern alsimmer gleich und sich»selbst-identischcwahrgenommen werden. Diese
Nihe zwischen Bildern und Gegensténden, aber auch ihre Differenz liegt nach Waldenfels in der
Bildhaftigkeit der Dinge und der Gegenstandlichkeit der Bilder begriindet (s.0.).

https://dol.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24.



https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

der Wahrnehmung heben sich Bilder von einem Grund ab und zugleich zeigen sie ei-
ne solche Aushandlung auf der Darstellungsebene. Sie suggerieren Abgrenzung und
Einheit in einer Verwandlungswirklichkeit, die solchen Festlegungen widersprechen.
In diesem Sinne werden Bilder anthropologisch als Formen einer frithen Raumbewsil-
tigung verstanden.’>> Nach Wilhelm Worringer erlésen sie den Urzeitmenschen da-
durch, dass sie das bedrohliche Alltagsgeschehen, sein Ausgeliefertsein gegeniiber der
Natur auf eine Wand bannen.

Von diesen psychologisch-anthropologischen Motiven des Bildschaffens aus-
gehend ldsst sich ein Bezug zur Bildgenese im narzisstischen Stadium herstellen.
Denn eine vergleichbare Problematik, die Halt- und Grenzenlosigkeit des noch in
motorischer Abhingigkeit sich befindenden Siuglings motiviert letztlich die Bild-
genese/Bildentdeckung. Auch hier verleiht die Ich-Konstruktion mittels eines Bildes
klare Grenzen und das Gefiihl der Verfiigbarkeit von Welt. Das Abheben einer Figur
von einem Grund begriindet letztlich die Bildnotwendigkeit in diesem Stadium der
Entwicklung. Ohne Bild kein Ich. Das Bild erweist sich hier als ein hervorragendes
Medium der Ich-Entdeckung bzw. der Ich-Konstruktion (siehe Ausfithrungen zum
primdren Narzissmus, Kapitel 1.2.2.2.).

Dieses frithe narzisstische Bild unterscheidet sich jedoch stark von einem Bild der
Kunst, da es diese Zusammenhinge nicht gleichzeitig reflektiert und zur Anschauung
bringt. So handelt die Narziss-Darstellung des Caravaggio in seinen psychologischen
Dimensionen nicht nur von dieser innerseelischen Bildcharakteristik; sie wirft, indem
sie sich selbst als Bild reflektiert, die Frage von Figur und Grund als ein allgemei-
nes Bildcharakteristikum auf. Welche impliziten >Aussagenc trifft sie? Sie zeigt in der
Kunstlichkeit der Szenerie und der Figur selbst, die sich vor einem schwarzen Grund
abhebt, den illusionistischen Gehalt bzw. den Konstruktionscharakter eines (jeden) Bil-
des. Denn das Abheben einer Figur vor einem Grund widerspricht einer Wirklichkeit,
in der die Dinge miteinander verwoben sind und die sich im stetigen Wandel befin-
det. Das Bild erzeugt einen kiinstlich herausgehoben Augen-Blick. So begegnen dem
Betrachter des Narziss-Bildes mit dem Einheitsversprechen des Bildes nicht nur die
imaginiren Bildqualititen des Narzissmus. Es zeigt auch die Grenzen eines Bildes auf.
Denn die Figur wirkt auf einer Seite wie herausgeschnitten und leuchtend und zugleich
wird sie durch das Schwarz wieder verschluckt oder verdeckt. Am Bild und im Bild wird
das Verschwinden der Figur, ein Eingehen in den Grund, also Verginglichkeit spiirbar.
Bild und Betrachter und mit ihnen Anblick und Vorstellung entsprechen diesem eigen-
timlichen Figur-Grund-Verhiltnis, das auf der einen Seite die Figur vom Grund loslost
und sie auf der anderen Seite zum Verschmelzen bringt. (vgl. Einssein und Uneinssein
mit dem Bild, Kapitel 1.1.) Indem der Betrachter bemerke, Teil des Bildes zu sein, lisst
sich die >Figur«< nicht mehr ganz vom Grund abheben. Umgekehrt erfihrt er — analog
zur Figuration des Bildes — die gleiche Fragmentierung und Loslésung, die die Figur

153 Vgl. WORRINGER, WILHELM: Abstraktion und Einfiihlung. Ein Beitrag zur Stilpsychologie (1908), Neu-
ausgabe Aufl., Miinchen: Piper & C01948, S. 51.»lhr starkster Drang, war, das Objekt der AuRenwelt
gleichsam aus dem Naturzusammenhang, aus dem unendlichen Wechselspiel des Seins heraus-
zureiflen, esvon allem, was Lebensabhingigkeit, d.i. Willkiiran ihm war, zu reinigen, es notwendig
und unverriickbar zu machen, es seinem absoluten Werte zu ndhern.«

https://dol.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24.

257


https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Ein Bild und sein Doppelgénger

im Bild kennzeichnet. Unangebunden zu Realititen, wirkt sie kiinstlich und lisst ihren
Betrachter erstarren. Damit bringt das Bild selbst die Bildgrenzen in einer nicht ganz
gelingenden Figur-Grund-Trennung zur Anschauung (vgl. Konstruktionserfahrung der
wechselseitigen Abhingigkeit von Bild und Betrachter, Kapitel 1.2.) Das Narziss-Bild,
so lasst sich festhalten, reflektiert eines seiner konstitutiven Merkmale als Bild, nim-
lich die Genese des Figur-Grund-Verhiltnisses in Form einer Bilderfahrung/Bildgenese.
Es lisst den Grund als eine Form von Daseins-Grund erscheinen, der unergriindlich
ist. Demgegeniiber erscheint das Sichtbarwerden bzw. Hervortreten einer Gestalt so-
wohl als kiinstlich, als auch voriibergehend (s.0.). Damit offenbart das Narziss-Bild die
Kinstlichkeit der Bildgenese im Hervortreten einer Figur und bringt zugleich mit dem
Entgleiten und Verschmelzen etwas AufRerbildliches zur Anschauung, das an natiirliche
Prozesse/Metamorphosen erinnert.

3.1.4  Negativitat und immanenter Ikonoklasmus

Bilder erzeugen Sichtbarkeiten, die sich als Darstellungen von Wirklichkeit von einfa-
chen Phinomenen (Erscheinungen) abheben. In ihnen leben Sichtweisen, Perspektiven,
Konstruktionen von Wirklichkeit und diese Konstruktionsziige treten nicht verdeckt
auf, sondern werden mit anschaulich. Auf der anderen Seite dekonstruieren sie, indem
sie Gewohntes verriicken oder neu betrachten lassen. Sie stellen zudem ihr eigenes
Sichtbarwerden/Sichtbarmachen in Frage — denn indem sie sichtbar machen, zeigen
sie anderes nicht, und indem sie das Nicht-Sichtbare zeigen, holen sie den Betrachter
mit hinein. Wie oben bereits ausgefiihrt, verkérpern sie nicht nur das Dargestellte in
der Darstellung, sondern sie verweisen durch ihre Prisenz dauerhaft auf die Abwesen-
heiten des Dargestellten.

»Das bildliche Zeigen, das Er6ffnen von Ansichten, basiert auf impliziten und unver-
meidlichen Ausléschungen. Die ikonische Differenz schliefRt ihrer Struktur nach Ne-

gation ein. Das Sichtbarmachen der Bilder stiitzt sich auf Absenzen.«'>*

Dieses Zitat von Boehm beschreibt sehr gut die Konfrontation des Betrachters der
Narziss-Darstellung mit den Liicken und dem Nicht-Sichtbaren des Bildes. Der be-
reits vielfach behandelte »Schatten< im Bild wird als unmittelbare Folgeerscheinung des
Sehens bzw. des Sichtbaren deutlich (vgl. Kapitel 1.3., Ein Spiegel-bild und sein Schat-
ten). Es lisst im Bilderleben das Nicht-Sichtbare, das die Vorstellung belebt, als eine
Bedingung des Sichtbaren (Anblick) auftreten. Das Bild in einer doppelten Funktion des
Zeigens, etwas und zugleich sich selbst zu zeigen, erzeugt mit jeder Sichtbarmachung
zugleich ein Verdecken und Ausléschen. Um etwas sichtbar zu machen, muss zugleich
anderes unsichtbar (gemacht) werden.”>> Es handelt sich dabei um ein Gestaltprin-
zip, das in Bildern der Kunst auf reflexive Weise zur Anschauung kommt - nimlich
indem in ihnen nicht nur die >Gestalt¢, sondern auch die Ausschliisse sichtbar wer-
den. Dieser Ausschluss, der im Bild anschaulich wird, lisst sich auch als die Nega-
tivitdt des Bildes bezeichnen. Der Betrachter des Narziss-Bildes erfihrt dies als Ein-
schluss-/Ausschlussgestalt in der Grundqualitit, die zugleich bannt und verbannt. (vgl.

154 BOEHM, GOTTFRIED: Wie Bilder Sinn erzeugen, S. 56.
155 Vgl ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24.



https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

Grundqualitit der Bannung, Kapitel 1, Teil I1I) Er trifft auf Liicken und Fragmentierun-
gen, die als fehlende Sichtbarkeit das gesamte Bilderleben durchziehen. Mit Merleau-
Ponty gesprochen erfihrt der Betrachter, wie unsichtbar das Sichtbare unserer Welt
ist.1%6
(vgl. Konstruktionsproblem einer Selbstschau, Kapitel 3.3., Teil III). Die Thematisie-
rung der Verginglichkeit durchzieht das Bilderleben; sie spitzt sich auf Darstellungs-

Gleichzeitig wird der Betrachter mit der Unhaltbarkeit des Bildes konfrontiert

ebene mit dem Hineinfassen oder Wegwischen des Bildes zu und wird vom Bildbe-
trachter als ein Moment der Bildzerstérung erlebt. Diese paradoxe Darstellung einer
Bildzerstérung und Bildversagung in einem Bild erscheint wie ein immanenter Iko-
noklasmus.”’ Der immanente Ikonoklasmus zeigt sich noch auf weiteren Ebenen: In
der spezifischen Form der Negation, die Boehm als das Sichtbarmachen des Bildes be-
158 Zudem wichst das Sicht-
bare des Narziss-Bildes wie aus einem schwarzen Grund heraus, in das es wieder ein-

zeichnet, welches gleichzeitig Ausléschungen impliziert.

zugehen scheint. Es verdeckt nicht, sondern erweist sich als verginglich. Damit setzt
die Narziss-Darstellung die Fliichtigkeit des Bildes (als Erscheinung) bildlich in Sze-
ne — und indem sie diese Unhaltbarkeit bildlich darstellt, verlegt sie den Ikonoklasmus
ins Innere der Darstellung. Sie ist ikonoklastisch, da sich die Bildschopfung nicht halten
lasst. Diese Beschreibung erhellt umgekehrt, was Schépfung impliziert und das Bilder-
verbot auf den Plan ruft. Der Schépfungscharakter des Bildes, mit der es in Konkurrenz
zu gottlichen Schopfungen tritt, liegt zum einen in der materialen Gestaltwerdung ei-
nes Bildes — Salber spricht hier von »Inkarnation« als einer Bildcharakteristik, die mit
dem religidsen Begriff zugleich die Nihe zu gottlichen Schépfungen betont.”® Zum an-
deren vermogen Bilder einen Moment festzuhalten; sie stellen diesen als unverginglich
dar - eine Eigenschalft, die im religiésen Verstindnis den Gottern vorbehalten ist. Die-
ser Ganzheitsanspruch des Bildes, der sich in der Narziss-Darstellung mit dem Wunsch
des Betrachters paart, sich in einem Bild vollumfinglich zu erfassen, wird durch das
Bild sowohl belebt, als auch frustriert. Er tritt — analog zum Ikonoklasmus, wonach
im religiésen Verstindnis allein ein géttliches Wesen Ganzheit fiir sich beanspruchen
darf - als ein immanenter Ikonoklasmus auf.

Neben dem expliziten Bilderverbot im Buch Exodus des Alten Testaments, erhellt
eine zweite biblische Erzihlung, in der das menschliche Streben nach Gottgleichheit
geahndet wird, den Zusammenhang. Mit der Ubertretung des Verbots, vom Baum der
Erkenntnis zu essen, erleben Adam und Eva eine Verkehrungserfahrung. Thr Wunsch
nach Erkenntnis bzw. ihr Wunsch etwas Vollumfingliches zu fassen, endet in einem

156  Vgl. MERLEAU-PONTY, MAURICE: Das Sichtbare und das Unsichtbare (1964).

157 Bekanntlich steht der Ikonoklasmus, der bildzerstérende Impuls, im Zusammenhang mit einem
frithen Bilderverbot, das die monotheistischen Religionen teilen. In ihm richtet sich ein Verdacht
auf das Bild, selbst Schopfungsanspruch zu behaupten und mit der géttlichen Schépfungsmacht
zu konkurrieren. Dass dieser Verdacht auf das Bild und nicht auf das Wort fillt, hat mit der Eigen-
art von Bildern zu tun, ihrem Cegentiber als in sich geschlossen und materiale Cestalteinheit zu
begegnen.

158 Im Cegensatz zu Boehm, der den »immanenten lkonoklasmus«in der Kunst der Moderne und im
Bildermachen in der kiinstlerischen Praxis situiert, erzeugt die Narziss-Darstellung den Ikonoklas-
mus auf der Ebene der Bildwirkung. vgl. BOEHM, GOTTFRIED: Wie Bilder Sinn erzeugen, S. 55.

159  Vgl. SALBER, WILHELM: Kunst-Psychologie-Behandlung, S. 108f.

https://dol.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24.

259


https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Ein Bild und sein Doppelgénger

Rauswurf aus dem paradiesischen Zustand der Einheit. Adam und Eva fallen aus dem
Zustand der Unschuld heraus und sind fir ewig uneins. Die Uneinheitlichkeit einer
Einheit fithrt die Narziss-Darstellung als eine Kreisform vor, die in sich gebrochen ist.
Dies wird im Bilderleben nicht als Strafe empfunden; jedoch als eine seelische Realitit
wahrgenommen: Ich kann mich selbst nicht ganz in den Blick nehmen. Und auf das Bild
mit seinem Ganzheits- und Schépfungsanspruch bezogen: Das Bild ist flichtig, reali-
titsfern. Es zeigt nur einen Teil. Die Traktierung des Bildes in seinem Anspruch auf
Ganzheit und Unverginglichkeit, wie es die Betrachter der Narziss-Darstellung sinn-
lich erfahren, verlegt den Ikonoklasmus in eine Bilderfahrung. So fithrt das Narziss-Bild
den Ganzheitsanspruchs eines (jeden) Bildes am Beispiel des Selbst- bzw. Spiegelbildes
vor und widerspricht ihm. Hiervon leitet sich nun eine implizite Erkenntniskritik des
Narziss-Bildes ab: Sie richtet sich nicht nur gegen die Auffassung, Wirklichkeit als eine
dufere, vom Forscher/vom Kiinstler/vom Betrachter unabhingige Realitit aufzufassen
und diese 1:1 abbilden zu kénnen, sondern verweist auf die Grenzen von Erkenntnis als
solchen. Diese Thematik wird im Kapitel 4 wieder aufgegriffen und ausfithrlich behan-
delt.

Das folgende Kapitel wird in dieser Frage der Abbildbarkeit von Wirklichkeit das
Spiegelsujet der Narziss-Darstellung aufgreifen und es im Vergleich mit anderen Spie-
gelbildern der Kunst und Narziss-Darstellungen diskutieren.

3.2 Die Selbstbehauptung der Malerei gegeniiber dem (optischen) Spiegel

3.2.1 Falsche Spiegelungen

Das Narziss-Bild zihlt zu den prominenten Spiegelbildern der Kunstgeschichte. Es
steht in einer Reihe mit Las Meninas von Diego Velizquez (Madrid, Museo del Prado,
1656) und Un bar aux Folies-Bergére von Edouard Manet (London, Courtauld Institute
of Art, 1881/82). Was diese drei Malereien, die aus jeweils unterschiedlichen kunstge-
schichtlichen Epochen stammen, verbindet, ist der besondere Einsatz des Spiegels. Sie
er6ffnen tber ihn jeweils einen imaginiren Raum jenseits der Bildgrenzen und holen
auf unterschiedliche Weise den Betrachter mit ins Bild.

Eine besondere Nihe zwischen der Narziss-Darstellung und dem Gemilde Un bar
aux Folies-Bergére besteht in der Reflektion des Blicks, zu der beide Bilder ihren Betrach-
ter anregen. Beide Bilder sind durch eine »falsche« Spiegelung berithmt/beriichtigt und
6ffnen das Bild iber die Bildgrenzen hinaus zum aufienstehenden Betrachter hin. Der
Spiegel in dem Gemailde von Manet, so zeigt es der Kunsthistoriker Michael Liithy in
der Analyse des Werkes, miisste unter zentralperspektivischen Gesichtspunkten den
auflenstehenden Betrachter optisch zuriickwerfen; in der Spiegelung erscheint aber
ein Anderer.’° Der Betrachter, so Lithy, steht im Blickfeld der Barfrau, deren Blick
knapp an ihm vorbei geht.*** Indem sich die Blicke hier verfehlen und ein Anderer in
der Spiegelung erscheint, wird der Betrachter zugleich in die Bildszene geholt, als auch
ausgeschlossen.'®? Auch der leere, in sich gekehrte Blick der Barfrau im Gemilde von

160 Vgl. LUTHY, MICHAEL: Bild und Blick in Manets Malerei, Berlin: Gebr. Mann Verlag 2003, S. 166.
161 Vgl.ebd., S.174.
162 Vgl. ebd., S.10, 166f.

https://dol.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24.



https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

Abb. 2: Eine Bar in den Folies-Bergére. Edouard Manet, 1881-1882. Ol auf Leinwand, 96 cm x
130 cm

G;":q‘«';‘ e

London, Courtauld Institute of Art

Manet verschlieft eher und erzeugt gleichzeitig eine Offenheit in der Deutungsvielfalt
dieses Blicks, die an den verdeckten Blick des Narziss (die iiberschatteten Augen) den-
ken lassen.’®® Wie in diesem Gemilde so erscheint auch im Narziss-Bild sowohl das,
worauf der Blickende im Bild schaut, unklar, als auch die Position des (aufSenstehenden)
Betrachters. In beiden Bildern steht in der Rekonstruktion der Betrachterperspektive
der Betrachter auf unsicherem Posten: im Narziss-Bild befindet er sich im Wasser und
im Gemilde von Manet iiber einem Abgrund schwebend.’41% Beide Bilder, so lisst
sich zusammenfassen, handeln vom Verfehlen der Blicke. Diesem Verfehlen entspricht
eine Selbstaussage, die beide Bilder im Hinblick auf ihr Abbildungsvermégen von Wirk-
lichkeit treffen. So sieht Liithy in Manets Spiegel eine »Metapher des Bildes, die die
»Abbildlichkeit der Kunst« grundsitzlich in Frage stellt.’® Darin liegt jedoch kein blo-
Res Eingestindnis eines Unvermogens, sondern Malerei zeichnet sich hier durch eine

163 Vgl.ebd., S.10. Stellt das Bild von Manet nach Liithy einen »Anti-Moment«des Daseins dar, indem
es eine Figur in den Blick riickt und sie zugleich mit dem entriickten Innenblick von ihrer Umge-
bung isoliert, so findet sich auch darin eine Nahe zum Narziss-Bild. Dieses setzt ein existentielles
Moment des Entgleitens im Zuge des Erblickens in Szene.

164 Vgl.ebd., S.174.

165 Inder Analyse des Narziss-Bildes wurde deutlich, dass die Position des Betrachters in mehrfacher
und nicht nur in geometrischer Hinsicht unsicher und ungeklart ist.

166 LUTHY, MICHAEL: Bild und Blick in Manets Malerei, S.162.

https://dol.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24.

261


https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Ein Bild und sein Doppelgénger

besondere Neigung aus, vordergriindige Sichtbarkeiten in Frage zu stellen, die ima-
giniren Gehalte unserer Wahrnehmung und ihre Konstruktionsziige beschaubar zu
machen. Angefangen mit diesem Vergleich lief3e sich eine Genealogie der Spiegelbil-
der entwerfen, die tiber den Spiegel auf das Nichtsichtbare und Bildiiberschreitende
hinweisen und von daher in einen Gegensaum optischen Spiegel treten. Um diesen Ge-
gensatz wird es im Folgenden gehen.

3.2.2 Malerei und optischer Spiegel in Konkurrenz

Ein prominentes Spiegelbild, das »Selbstbildnis im Konvexspiegel« von Parmigiani-
n0'®7, bringt nach Christiane Kruse eine besondere Form der Konkurrenz zwischen
Malerei und optischem Spiegel zum Ausdruck. Seine Intention liege, so Kruse, in einer
Form malerischer Selbstbehauptung gegeniiber dem Spiegel. Indem Parmigianino den
Konvexspiegel detailgenau mit malerischen Mitteln mitsamt seiner Wirklichkeitsver-
zerrung einfingt, entlarve er den Spiegel.’® In ihm stelle sich die Malerei gegeniiber
dem Spiegel als optisches Instrument der Abbildung von Wirklichkeit als das tiberlege-
ne Medium dar.

In gleicher Richtung argumentiert Bernhard Lypp diverse Spiegelbilder als Formen,
in denen sich kiinstlerische Autonomie in Form einer »Selbstermichtigung« manifes-
tiere,'® darunter die Narziss-Darstellung von Caravaggio. Er gelangt in seiner Analyse
zur Metapher des Streits zweier Bildflichen. Er werde zwischen der »impressionisti-
schen Farbfliche und dem ikonischen Abbild einer fotographischen Momentaufnah-

170 Diese Interpretation des Bildes liest sich zunichst analog zum

me« ausgefochten.
Wettstreit des Spiegels mit dem malerischen Medium. Allerdings, so betont Lypp, tri-
umphiere hier nicht die Malerei gegeniiber dem Spiegel. Vielmehr sei das gesamte Bild

»in den melancholischen Schleier des Entzugs« getaucht. Lypp sieht im Narziss-Bild

167 Wihrend das Bild von Parmigianino ein Selbstbildnis darstellt, geht es in der Narziss-Darstellung
jedoch um ein vom Spiegel abweichendes Selbstbild.

168 Vgl. KRUSE, CHRISTIANE: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narzifs an der Quelle bei Alberti und
Caravaggio«, S.108.}

169 Lypp stellt die Narziss-Darstellung in diese Reihe, um an ihnen den Selbstverweis der Malerei auf
sich zu belegen. vgl. LyPp, BERNHARD: »Spiegel-Bilder«.417ff.

170 Ebd., S. 427. Die Verbindung ergibt sich dariiber, dass der optische Spiegel kunstgeschichtlich als
der Vorlaufer der Fotografie gilt. Um 1600 gemalt, lasst sich hieran—obwohl vor der Zeit der der
Fotografie gemalt—das grundsatzliche Verhiltnis des Spiegelbildes und sein Nachfolger, das fo-
tografische Bild, vom gemalten Bild abheben. In der Tiefenthematik, die diesem Verhaltnis zu-
grunde liegt, geht es um die Frage des Abbildungsvermégens des Bildes und den Vorstellungs-/
Abstraktionsanteilen in der Bildgenese. In der Bildtheorie von Roland Barthes findet sich in die-
sem Zusammenhang eine aufschlussreiche Differenz zwischen dem fotografischen und dem ge-
malten Bild—zweier Bildmedien, die zur Zeit der Erfindung optischer Hilfsmittel (darunter die
Camera Obscura) bereits in einenskreativen« Wettstreit, den sogenannten >Paragone«<miteinander
treten. Dieses Konkurrieren des gemalten Bildes mit dem Spiegelbild (als Vorlaufer der Fotogra-
fie), lasst sich nicht nur als ein Ringen um das >bessere< Abbildungsvermégen, sondern vor dem
Hintergrund eines unterschiedlichen Paradigmas (Noema) des fotografischen und des gemalten
Bildes verstehen. Dies ist auch insofern in diesem Kontext relevant, da das Narziss-Bild eine Spie-
gelung (klassischerweise als Vorbild der fotografischen Spiegelreflexion) mit malerischen Mitteln
in Szene setzt.

https://dol.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24.



https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

Abb. 3: Selbstbildnis im Konvexspiegel. Parmigianino, 1523-1524. Ol auf Pap-
pelholz, 24,4 cm

Wien, Kunsthistorisches Museum

zudem metaphorisch das Verhiltnis des Malers zu seinem Modell in Szene gesetzt.
Die inkorrekte Spiegelung entspringe dann einem »sekundiren Narzissmus«, einem
Vorbeisehen am Modell und In-Sich-Hineinschauens des Malers [Narziss], der von der

7! Malerei zeige sich in der Narziss-Darstellung als ein »ver-

Welt nichts wissen will.
klirender Spiegel unserer selbst« und zudem als ein »Verliebtsein in die Welt und als
ein Leiden an ihr«. Lypp beschreibt, wie darin stets etwas entzogen bleibe: »So geht der
Blick des Modells in sich und zugleich aus dem Bild hinaus, und der Maler [Narziss]
wird zur Chiffre und zum Schatten seiner selbst.«”*

Diese Deutung beschreibt das Scheitern/Entgleiten des malerischen Impulses, die

Welt zu begreifen.’” Der gemalte Spiegel verliert in dieser Deutungsrichtung seine

171 Lypp folgt hier offensichtlich dem Alberti-Diktum, nach dem Narziss der Maler des Bildes ist. In
diesem Diktum sind Betrachter und Maler synonym.

172 LYPP, BERNHARD: »Spiegel-Bilder«, S. 427.

173 Die Interpretation deckt sich mit dem immanenten lkonoklasmus der Narziss-Darstellung, der
nenne als die Erfahrung der Uberschreitung und Selbstzerstorung des Bildes virulent wird —ent-
weder als Impuls des Betrachters, sich vom Bild zu lésen oder bildintern als ein Augen-
Verschliefden, Durchstofien oder Hineingreifen und Verschwimmen-Lassen.

https://dol.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24.

263


https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Ein Bild und sein Doppelgénger

leuchtenden Qualititen und seine Funktion der Selbstvergewisserung. Wie bereits
oben beschrieben, umfasst die Spiegelerfahrung des Narziss-Bildes dieses von Lypp
beschriebene Schattenseitige des Bildes. Es wire jedoch verkiirzt, dies nur als ein
Entgleiten zu beschreiben. Die Gleichsetzung von Narziss mit dem Maler, der unter
einem pathologischen Narzissmus leidet, geht in die genau entgegengesetzte Richtung
zum Alberti-Diktum und ist darin ebenso einseitig. Sie unterstellt der Malerei selbst
narzisstische Ziige. Tatsichlich aber stellt die Malerei zwei Bilder gegeniiber, die dem
Betrachter zu einer umfassenden Spiegelerfahrung verhelfen. In der Bildbetrach-
tung des Narziss-Bildes begegnet der Betrachter seinem Selbstbild und beginnt es
zu hinterfragen. Dabei deckt das Narziss-Bild als Malerei die Kehrseiten der Spie-
gelcharakteristik und des Spiegelversprechens auf, das ausfithrlich am lacan’schen
Spiegelstadium diskutiert wurde. Es ist aus diesem Grund nicht mit dem verklidrenden
Spiegelbild gleichzusetzen. Dieser verklirende Spiegel ist zwar Gegenstand des Bildes,
aber nicht in einer der Bildhilften zu verorten oder der Malerei zuzuordnen.'7* Darin
wiirde die Malerei sehr einseitig als Domine des Imaginiren und Weltfremden gese-
hen. Vielmehr macht die Malerei auf sich als Erkenntnismedium im Gegensatz zum
optischen Spiegel (bzw. einer spiegelnden Wasserfliche) aufmerksam. So stellt das
Narziss-Bild in Frage, ob es sich iiberhaupt um eine Spiegel-Reflektion im Bild handelt.
Hieriiber er6ffnet es den Raum fiir eine Spiegelerfahrung, die das Imaginire in einer
Spiegelung erfahren lisst und zugleich konfrontiert es dieses Bild mit aufRerbildlichen
Realititen. Es verdeutlicht, dass sich das Imaginire nicht ausschliefRen lisst, dass sich
ein Betrachter nicht »als er selbst, sprich im Bild eins zu eins verdoppelt sehen kann.
Damit behauptet die Malerei nicht nur eine eigene Realitit, die keine blofd imaginir-
verklirende Realitit ist, sondern zeigt wie in jedem Spiegelbild zusitzlich das in ihm
Ausgeschlossene, Andersartige zur Anschauung kommt. Diese Wahrhaftigkeit, die
Malerei bildlich zur Anschauung bringt, macht es, so die hier vertretende These, zu
einem Erkenntnismedium im engeren Sinne. Im Folgenden wird es um malerische
Strategien gehen, die Voraussetzung fiir derart sechte« Spiegelerfahrungen bilden, wie
sie die Narziss-Darstellung des Caravaggio ermoglicht.

3.2.3 Das Vorenthalten des Spiegelbildes (Narziss-Darstellungen im Vergleich)

Mit einem Blick auf andere gemalte oder gezeichnete Narziss-Darstellungen wird, wie
bereits in den oben besprochenen Spiegelbildern der Malerei, eine eigentiimliche Form
der Autonomie gegeniiber der optischen Spiegelreflektion anschaulich, die sie zur Dar-
stellung bringen. Besonders auffillig sind die verschiedenen Formen, mit denen dem
(aufdenstehenden) Betrachter, teils auch dem Betrachter im Bild (Narziss) das Spiegel-
bild vorenthalten oder zumindest die Sicht erschwert wird. Malerische Strategien, un-
ter denen die Malerei das Spiegelthema behandelt, sind die der Abweichung, der Un-

174 Tatsachlich bleibt in dieser Aufteilung Lypps unbericksichtigt, dass die Malerei im Ganzen ein
Bild im Bild zeigt und zwar seine ideal-illusionistischen Qualititen, ebenso wie die Schattenseite,
die dies hervorbringt. Die Bildwirkungsanalyse zeigt sehr deutlich, dass beide Qualitaten durch
das gesamte Bild rotieren. So findet sich Schattenseitige durchaus auch in der oberen Halfte des
Bildes, zum Beispiel an den iiberschatteten Augen und das Imaginire durchaus unten als das, was
vom Oberen abweicht.

https://dol.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24.



https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen
schirfe, der Abdunkelung/Uberschattung, der Fragmentierung, des Abschneidens und

schliefilich des Vorenthaltens. Zunichst zu den Narziss-Darstellungen, die die Spiege-
lung nicht ganz zeigen oder vollstindig auslassen.

Abb. 4: Narziss. Pseudo-Boltraffio, um 1500. Ol auf Leinwand, 19 cm x 31 cm

London, National Gallery

Eine prominente Narziss-Darstellung dieses Typus, das Narziss-Bild des Pseudo-
Boltraffio, enthilt dem Betrachter das Spiegelbild ginzlich vor. Sie zeigt Narziss,
wie er das Bild betrachtet, aber nur ein ganz kleines Stiickchen des Bildes. Wie die
Narziss-Darstellung von Caravaggio regt dies dazu an, sich in den Betrachter des
Bildes hineinzuversetzen und iiber seine Wirkung die Wirkung des Bildes auf ihn zu
erschliefen.'” Das Spiel mit der doppelten Betrachterperspektive wiederholt wie in
der Narziss-Darstellung des Caravaggio die ikonische Differenz auf Betrachterebene.
Das Bild zeigt die Situation einer Bildbetrachtung und bietet sich selbst als Bild der
Betrachtung dar; der Betrachter schaut auf ein Bild und zugleich auf sich in der
Betrachtung.

Die Imaginationen des Betrachters (im Bild) werden auch in den sogenannten
Narziss-Darstellungen des »Brunnen-Typus« betont. Diese Narziss-Darstellungen
zeigen meist einen kriftig sprudelnden Wasserzufluss in einen Brunnen. Auch hier

175 Im Unterschied zur Narziss-Darstellung des Caravaggio erfordert die ErschlieRung des Spiegel-
bildes tiber den Blick des Betrachters im Bild jedoch die Kenntnis des Themas. Denn—um sich
die Bildbetrachtung des Betrachters im Bild vorzustellen, muss der Betrachter wissen, dass der
Betrachter im Bild auf eine Spiegelflache schaut.

https://dol.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24.

265


https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Ein Bild und sein Doppelgénger

findet sich eine Entsprechung in der Situation der Bildbetrachtung: Das Spiegelbild,
das der aufSenstehende Betrachter nicht sieht, diirfte auch fiir den Betrachter im Bild
(Narziss selbst) nicht zu sehen sein.

Ein hiufig mit der Narziss-Darstellung des Caravaggio verglichenes Bild, die
Narziss-Darstellung des Lodovico Cardi (genannt Cigoli), weist formal starke Ahnlich-
keiten zu der Darstellung von Caravaggio auf. Beide Darstellungen verschleiern den
Blick oder unterbrechen die Kommunikationslinie iiber die Augen. So schneidet die
Zeichnung des Lodovico Cardi den Kopf des Spiegelbildes ginzlich ab'7®, wihrend bei
Caravaggio nur ein Teil des Kopfes fehlt. Sie fithrt den Betrachter nah heran und hilt
ebenfalls die Augen des Betrachters im Bild tiberschattet. Gegeniiber der Zeichnung
sackt das Narziss-Bild noch stirker ins Dunkle ab'”’.

Abb. 5: Narziss. Lodovico Cardi, genannt Cigoli. Federzeichnung, 28,6 cm x 39,3 cm

Paris, Musée du Louvre

176  Vgl. BLUMLE, CLAUDIA: »Die Blindheit des Narziss«, S.102-104.

177 Weitere Ubereinstimmungen und Differenzen: Wihrend die Hand bei Caravaggio schon im Was-
ser steckt, scheint der Narziss des Lodovico mit der Hand auszuholen. Die Verbundenheit in der
Kreisform, in die Narziss und sein Spiegelbild eingeschlossen ist, ist im Gegensatz zu der Zeich-
nung von Lodovico Cardi weitgehend nicht durchbrochen. Die Zeichnung lasst noch die perspekti-
vischrichtige«Lichtbrechung durch das Wasser erkennen, wodurch die Figur und das Spiegelbild
im Gegensatz zu Caravaggio klar getrennt wirkten. vgl. WELSCH, MAREN: »Vom Narziss zum Narziss-
mus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf Nicolai«, S. 46.

https://dol.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24. - Ope



https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

Insgesamt wird eine bildnerische Strategie in den beschriebenen Narziss-
Darstellungen deutlich, die mal mehr mal weniger den Betrachter iiber Auslassungen
wesentlicher Bildelemente in die Szene versetzt bzw. mit ins Bild holt. In den Bild-
vergleichen der Narziss-Darstellungen wird deutlich, dass im Abweichenden und
Nichtsichtbaren des Spiegelbildes ein Bild jenseits der Darstellung sichtbar wird.

Die beschriebenen Narziss-Darstellungen in Malerei und Zeichnung spielen mit
dem Aspekt des >Sehenss, der wie oben erliutert auf den Blick deutet und diesen von den
Augentitigkeit scheidet. Es wire wohl verkiirzt, das Nicht-Sehen bzw. Nicht-Zeigen
des Bildes mit dem Wettstreit (Paragone) des gemalten Bildes mit dem Spiegelbild zu
begriinden. Das Nicht-Sichtbare eroffnet vielmehr einen imaginiren Raum, der — zu-
mindest im Falle der Narziss-Darstellung von Caravaggio — ins Innere einer Bildgenese
fithrt. Die offensichtlich in den Darstellungen intendierte Abweichung von einer op-
tisch-korrekten Spiegelung ladt ein, das Spiegelbild als gemalte Fliche zu sehen. Diese
gemalte Fliche ist im Gegensatz zur optischen Spiegelung eine Darstellung und als Dar-
stellung mit der Vor-stellung des Betrachters/Malers verkniipft.!”® Narziss, der mal als
Maler und hier als Betrachter bezeichnet wird, generiert durch sein Schauen ein Bild.
Und gleichzeitig wird offensichtlich, dass Narziss das, was er sieht, wortwortlich nicht
in der Hand hat, wie auch der Betrachter des Narziss-Bildes. Die Abweichung und Un-
vollstindigkeit sind Gegebenheiten, die nach einer imaginativen Erginzung rufen und
den doppelten Betrachter involviert. In dieser Weise wirken die hier aufgefiithrten Bei-
spiele von Narziss-Darstellungen, indem sie Wesentliches der Blickszene nicht oder nur
ansatzweise zu erkennen geben.'”’

3.3 Das Bild als Selbsthild (Seins-Ontologie des Bildes)

»Das Spiegelbild ist eben ein blofier Schein, d.h. es hat kein wirkliches Sein und wird
in seiner fliichtigen Existenz als abhingig von der Spiegelung verstanden. Wohl aber
hat das Bild im dsthetischen Sinne des Wortes ein eigenes Sein. Dies sein Sein als Dar-
stellung, also gerade das, worin es mit dem Abgebildeten nicht dasselbe ist, gibt ihm
gegeniiber dem blofen Abbild die positive Auszeichnung, ein Bild zu sein.«'8°

Auf Grundlage dieser Bestimmung, der Autonomie des kiinstlerischen Bildes, kann es
fiir den Betrachter zu einem »echten« Selbstbild werden. Denn es handelt sich immer
um das Bild des Dargestellten und nicht um das des Spiegels. Erst aus dieser Seinsva-
lenz des Bildes heraus vermag es zudem Alter Ego seines Betrachters zu werden. Die

178  Vgl. JoNAS, HANS: »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens, S.121.

179 Die Unterscheidung der verschiedenen Bildebenen fithrt uns das Narziss-Bild auch darin vor, dass
es ein Bild im Bild zeigt. Es hebt das Spiegelbild vom gemalten Bild ab. Es handelt sich in diesem
Fall nicht um eine blofie Dopplung dessen, was sich im Bild auf Darstellungsebene (als Innen-
perspektive) und im Betrachten des Narziss-Bildes (Auflenperspektive) abspielt, sondern um zwei
Bilder, die in einen Widerspruch zueinander geraten: Die Narziss-Darstellung als ein gemaltes
Bild und seine Bilddarstellung des Spiegelbildes. Das gemalte Bild zeigt sich hier in seiner Mit-
telstellung zwischen physikalischer Welt und den Vorstellungsgehalten, die ein Bild und seine
Darstellung bedingen.

180 GADAMER, HANS-GEORG: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik (1960),
S.144.

https://dol.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24.

267


https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Ein Bild und sein Doppelgénger

Verkniipfung von Bild und Blick verweist zuriick auf eine Bildabsicht. In den Bildern,
die sprichwortlich >Berge versetzen konnens, die abstofien oder anlocken, erkenne der
Mensch vorbewusst, wer er ist.”®! Zu diesem >Erkennenc zihlen, wie bereits ausfiihr-
lich erliutert, die Ausschliisse wie auch die Phantasien, sodass sich Bilder der Kunst
von einer blof3en Abbildungslogik weit entfernen.

Wie Gadamer so betont auch Worringer, dass das Kunstschaffen der Menschen
nicht in einem Nachahmungsbediirfnis von Wirklichkeit liege. Selbst in der soge-
nannten naturalistischen Kunst gehe es nicht um eine solche Wiederholung; die Nihe
zum Modell grinde vielmehr auf einem »Einfithlungsdrang« des Menschen. Denn im
Einfithlungsdrang, so Worringer, lebe der Wunsch nach Selbstbestitigung. Worringer
bringt dies auf die Formel: »Kunstgenuss ist objektivierter Selbstgenuss.«'3?

»Das Begliickungsgefiihl, das durch die Wiedergabe organisch-schoner Lebendigkeit
in uns ausgeldst wird, das was der moderne Mensch als Schonheit bezeichnet, ist ei-
ne Befriedigung jenes inneren Selbstbestatigungsbedirfnisses, in dem Lipps die Vor-
aussetzung des Einfithlungsprozesses sieht. Wir geniefRen in den Formen eines Kunst-

werks uns selbst.«'83

Ein Kunstwerk >schon< zu finden, habe nach Worringer damit zu tun, dass wir uns
an ihm ideell ausleben kénnten. Dies verdeutlicht eine Richtung der Wirkweise des
Narziss-Bildes als schillernd-verheiflungsvoller Spiegel des Betrachters. Das frithe nar-
zisstische Bild, das als Ideal-Bild-Problematik eine Seite der Bildwirkung des Narziss-
Bildes darstellt, zeichnet sich durch eine solche Erweiterungs- und Bestitigungslogik
aus. Es dagegen >hisslich« zu finden, weise nach Worringer auf eine »Zumutung« hin,
die uns jedes sinnliche Objekt abverlangt, indem wir uns zu ihm verhalten und uns mit
ihm in eine Relation setzen miissen.'®*

Das Kippen des Narziss-Bildes in die Extreme des Schonen und Hisslichen hat mit
diesem, sich nicht ganz am Bild erfiillenden Wunsch nach Selbstbestitigung zu tun.'35
In dieser Hinsicht wird das frithe narzisstische Bild des Spiegelstadiums nicht einfach
durch das Narziss-Bild in Szene gesetzt, sondern hat durch das Narziss-Bild eine Be-
handlung bzw. einen Bruch erfahren. Am Beispiel des Narziss-Bildes wird deutlich, wie
es seinen Betrachter auf eine besondere Weise spiegelt. Die Figur des Anderen bzw. die
Abweichungen zwischen dem, was sich von einer physikalischen Spiegelung erwarten
lasst, und dem, was das gemalte Spiegelbild zeigt, ist ausschlaggebend fiir die beson-
dere Art der Spiegelerfahrung, die der Bildbetrachter der Narziss-Darstellung macht.
Der Betrachter wird mit etwas >Anderem« konfrontiert als erwartet und gesehen. Die
Spiegelszene, die die Narziss-Darstellung zeigt, setzt sich — so zeigt es die Exploration

181 Vgl. SALBER, WILHELM: »Der Blick (1960)«, S. 40.

182  WORRINGER, WILHELM: Abstraktion und Einfiihlung. Ein Beitrag zur Stilpsychologie (1908), S. 37.

183 Ebd., S. 47.

184 Vgl. ebd.,, S.38-39.

185 Diese Abweichung beziehtsich aufeine>aufiere¢, widerstindige Gegenstandlichkeit der Welt. Von
daherist der Objektcharakter des Bildes eine entscheidende Voraussetzung zur Realisierung einer
solchen>echten<Spiegelerfahrung an einem Kunstwerk.

https://dol.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24.



https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

der Bildwirkung - in eine umfassende Spiegelerfahrung fort, in der sich der Betrach-
ter auch von bislang nicht besehenen Seiten in den Blick bekommt. Die grundsitzliche
Differenz, die Bilder zwischen dem optischen Spiegel und dem kiinstlerischen Bild aus-
loten — wie im vorherigen Abschnitt gezeigt — findet sich darin wieder. So ist das Bild-
sujet, die spiegelnde Wasserreflektion, nicht mit der Spiegelerfahrung gleichzusetzen,
die der Bildbetrachter durchlebt. Denn sie bezieht sich nicht nur auf das Bild im Bild
(die Spiegelung im Bild), sondern auf die Art und Weise, wie das gemalte Bild mit dem,
was es zur Darstellung bringt, ein (ungleiches) Verhiltnis erzeugt. Es handelt sich also
um einen Spiegel, der seinen Betrachter nicht eins zu eins zuriickwirft, und fordert
damit die Realititen des Anderen, im zweiten Kapitel ausfiihrlich in seinen verschiede-
nen Dimensionen erliutert, zutage. Das (gemalte) Bild als Spiegel widerspricht grund-
satzlich einer solchen rein abbildenden Funktion. In dieser Hinsicht argumentiert u.a.
Gadamer den ontologischen Status des Bildes. Es bilde nicht nur ab, sondern behaupte
ein >eigenes« Sein. Trotz seiner ontologischen Autonomie bleibt das Bild an seinen, ihn
erginzenden Betrachter gebunden. Diesen Zug des kiinstlerischen Bildes machen die
oben aufgefiihrten Beispiele von Narziss-Darstellungen besonders deutlich.

Bilder der Kunst lassen sich somit weder auf einen ideellen Gehalt des Bildes redu-
zieren, noch fungieren sie in einer blof3en Bestitigungslogik. Der >Bruch«< im Bild des
Narziss-Gemildes, das Andersartige oder das, was fremd bleibt, lisst sich auf Bilder
der Kunst generell iibertragen: sie zeigen nicht nur >etwas< und zugleich »>sich« (ikoni-
sche Differenz), sondern offenbaren an ihrem Darstellungsgegenstand das in der Dar-
stellung Ausgeschlossene (Negativitit). Bilder der Kunst fungieren in diesem Sinne als
sechte« Spiegel, die das jeweils Schattenseitige mitaufnehmen. Und zugleich stellen sie
ihren eigenen Ganzheitsanspruch in Frage (immanenter Ikonoklasmus). Das Narziss-
Bild bringt dies in seiner Selbstreflexion als Bild im Bild bzw. als Betrachtung einer
Betrachtung beispielhaft hervor.

4, Das_'BiId als Medium der Erkenntnis. Erfahren und Erkennen
im Ubergang

Aufbauend auf die vorherigen Kapitel wird der Frage nachgegangen, inwieweit das
Narziss-Bild ein Medium der Erkenntnis darstellt. Wihrend der Bild-Text-Vergleich
auf der Ebene der Konstruktionsbeschreibung im empirischen Teil bereits die Doppel-
gestalt aus Lebens-/Alltagserfahrung (Spiegelung) und Erkenntnisfragen in den Blick
riickt, geht es in diesem Kapitel vorrangig um die Selbstthematisierung des Bildes als
ein Medium der Wahrheit und/oder Tauschung. Dieses psychologische Grundverhilt-
nis stellt nicht nur einen der Grundkomplexe des Narziss-Mythos der Erzihlung und
des Narziss-Bildes dar (vgl. Teil 111, Kapitel 3.2.), sondern bildet den Kern eines epis-
temologischen Diskurses um das Bild als Erkenntnismedium, der weit in die Philoso-
phiegeschichte zuriickgeht.

Das Narziss-Bild selbst thematisiert die Frage, ob (Selbst-)Erkenntnis moglich ist
und riickt dabei das Bildmedium in den Fokus. Auf Darstellungsebene versinnbildlicht
es verschiedene Wege des Erkennens und ihr Scheitern. Diese Erkenntniswege bewe-

https://dol.org/10.14361/9783839465158-015 - am 14.02.2026, 09:21:24.

269


https://doi.org/10.14361/9783839465158-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

