
Materiell-diskursive Verschränkungen

zwischen Feminismus, Kunst und Medien

Nach dem Zweiten Weltkrieg legte die französische Philosophin Simone de Beauvoir

den Grundstein für eine feministische Philosophie und fragte grundlegend nach der

sozialen Bedeutung von Geschlecht. Ausgehend von de Beauvoirs Leitmotiv, »als Frau

wird man nicht geboren, man wird zu ihr gemacht«1, setzte sich die Auffassung ei-

nes sozialkonstruierten Geschlechts bei einem Großteil der Feministinnen der zwei-

ten Frauenbewegung und innerhalb der sich institutionalisierenden Genderforschung

durch. Ein gutes Jahrzehnt nach de Beauvoirs Kernidee einer sozial-kulturell bedingten

Kategorie ›Frau‹ legte auch der kanadische Literaturwissenschaftler Marshall McLuhan

ein Fundament – das einer modernen Medientheorie.2 Auch McLuhan stellte – wenn

auch in keinem vergleichbaren theoretischen Ausmaß wie de Beauvoir – ebenso Über-

legungen zur Geschlechterdifferenz an. In seinem Aufsatz »Die mechanische Braut«

reflektiert er die »Durchdringung von Sex und Technik«.3 Damit verweist der Medien-

theoretiker schon früh auf den Sexismus in der Strumpfhosen- und Autowerbung der

1940er und 1950er Jahre und argumentiert, weibliche Körperteile (z.B. Beine) würden

als technische Gerätschaften imaginiert, die bei Gelegenheit auszutauschen seien.4

Die Grundsteine der Gender und Media Studies hier in knapper Ausführung über-

einanderzulegen mag dazu anregen, nach den Verknüpfungen der beiden Disziplinen

heute zu fragen. Während de Beauvoirs und McLuhans geschlechterbezogenen Ansät-

zen eine binäre Ordnung in Bezug auf die kulturelle Bedingtheit von Geschlecht und

1 Im französischen Original lautet de Bevoirs prominenter Leitsatz: »On ne naît pas femme, on le

devient«. Dies.DasAndereGeschlecht: Sitte und Sexus der Frau. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt [1949]

1992, S. 265.

2 Marshall McLuhan.UnderstandingMedia: The Extensions ofMan. London/NewYork: Routledge [1964]

2008.

3 MarshallMcLuhan.DiemechanischeBraut: Volkskultur der industriellenMenschen. Amsterdam:Verlag

der Kunst [1968] 1996, S. 14.

4 Ebd., S. 132. Im Hinblick auf die Etablierung von McLuhans Medientheorie fällt auf, dass seine ge-

schlechtertheoretischen Ansätze in beinahe keinem Einführungsband zur Medientheorie zu fin-

den sind. Diese Beobachtungmacht Kathrin Peters in Dies., »Media Studies«, Christina von Braun,

Inge Stephan (Hg.).Gender@Wissen: Ein Handbuch der Gender-Theorien. Köln u.a.: Böhlau, S. 503-525.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

ein normatives Wissen von Zweigeschlechtlichkeit inhärent sind, heben sich aktuelle

Auseinandersetzungen aus dem Kontext der noch jungen Gender Media Studies und

der queer-feministischen Medienwissenschaft durch ihre Beschäftigung mit Medien

und Materie dezidiert von Stabilisierungen binärer Strukturen ab und fragen gezielt

nach medial bedingten Produktionen von Differenz und deren Effekten. Die aktuell in-

haltlich sowie historisch engmiteinander verknüpften Gender undMedia Studies teilen

dabei eine ganz wesentliche und grundlegende Auffassung: Die Frage, was Medien sind

oder der Feminismus ist, erlauben keine eindeutige Antwort. Vielmehr fordern diese

Fragen zunächst ein Bewusstsein für die Verstrickungen von Wahrnehmung, Subjekti-

vität, Wissen und Handlungsmacht. Ihre Verbindungslinien sind von geschlechtlichen

Bedeutungsebenen durchzogen und von medialen Bedingungen bestimmt.5 Ella Sho-

hat beschreibt den Feminismus als »constitutively multi-voiced arena of struggle«.6 Auf

ähnliche Weise ließe sich die Medienwissenschaft als vielstimmige theoretische Ring-

kampfarena beschreiben, wenn auch nicht in einem aktivistischen Sinne, sondern rein

theoriefokussiert, innerhalb der kontroverse Debatten über Definitionen, Begriffe und

Bedeutungshoheiten herrschen. Innerhalb der Medienwissenschaft gibt es keine Einig-

keit über eine spezifische Verwendungsweise von Medien und auch hinsichtlich ver-

schiedener Medienbegriffe, -typologien, -modelle und -klassifikationen besteht keine

eindeutige Vorstellung davon, welche Phänomene darunterfallen und welche nicht.7

Miteinander konkurrierende Verständnisse machen den Medienbegriff zu einem äu-

ßerst heterogenen.

In der feministischen Ringkampfarena wurden nicht nur differenzfeministische

oder gleichheitsfeministische Positionen ausgefochten8, sondern insbesondere auf

Ausschlüsse des Feminismus von women of color9 hingewiesen. Auch die LGBTQ-

Bewegung kritisierte eine ›Zwangsheterosexualität‹10 im Kontext feministischer

Diskurse. Innerhalb dieser Debatten kristallisierte sich ab den 1970er Jahren das

Konzept Gender als zentrale Analysekategorie im feministischen Sprachgebrauch her-

aus.11 Aufgrund der begrifflichen Verweisung von Gender auf die Konstituierung des

Geschlechts durch soziale Interaktionen und symbolische Ordnungen waren feministi-

sche Diskussionsstränge besonders seit dieser Zeit an Fragen vonMedialität gekoppelt.

Seit den 1970er Jahren fanden zunehmend Untersuchungen und Theoriebildungen im

5 Vgl. Kathrin Peters, Andrea Seier (Hg.). Gender &Medien-Reader. Zürich u.a.: Diaphanes 2016, S. 9.

6 Ella Shohat. »Introduction«, Dies. (Hg.). TalkingVisions:Multicultural Feminism in a Transnational Age.

New York (New Museum of Contemporary Art)/Cambridge/Mass.: MIT Press 2001, S. 16.

7 Thomas Mock. »Was ist ein Medium? Eine Unterscheidung kommunikations- und medienwissen-

schaftlicher Grundverständnisse eines zentralen Begriffs«, in: Publizistik, 51(2), 2006, 183-200.

8 Der Gleichheitsfeminismus geht – getreu seinem Namen – von einer grundsätzlichen Gleichheit

der Geschlechter aus, wobei deren Unterschiede durch soziale Machtstrukturen und Sozialisation

hervorgebracht werden. Demgegenüber fokussiert der Differenzfeminismus in seiner theoreti-

schen und praktischen Ausrichtung die Verschiedenheit der Geschlechter als bestimmende Kate-

gorie, wobei das Spektrum von wesensmäßiger bis hin zu faktischer Differenz reicht.

9 Vgl. bell hooks, Audre Lorde, Kimberlé Williams Crenshew, Patricia Hill Collins etc.

10 Adrienne Rich. »Zwangsheterosexualität und lesbische Existenz«, Elisabeth List, Herlinde Studer

(Hg.). Denkverhältnisse: Feminismus und Kritik. Suhrkamp: Frankfurt a.M. [1980] 1989, S. 244-277.

11 Gabriele Dietze, Sabine Hark (Hg.). Gender kontrovers: Genealogien und Grenzen einer Kategorie. Kö-

nigstein/Ts.: Ulrike Helmer Verlag 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 37

Bereich Frauen und Film, Weiblichkeit und Technologie und nicht zuletzt Feminismus

und Kunst statt, von denen in medienhistorischen und medienwissenschaftlichen

Einführungsbänden lediglich vereinzelt Notiz genommen wird.12 Während Marshall

McLuhan, Vilém Flusser, Friedrich Kittler, Jean Baudrillard, Walter Benjamin, Roland

Barthes, Paul Virilio und weitere ihre festen Plätze im medientheoretischen Kanon

innehaben, erhalten historische Schlüsseltexte der theoretischen Überlappungen von

Gender und Medien, wie beispielsweise Laura Mulveys Aufsatz Visual Pleasure and

Narrative Cinema (1975) oder Donna Haraways Cyborg-Manifest (1985) meist nur partiell

Einzug in medienwissenschaftliche Einführungswerke.13

Zu einer Medienwissenschaft, wie sie sich in den 1990er Jahren zu einer eigenstän-

digen Fachdisziplin etabliert hat, gehört eine experimentelle und künstlerische Medi-

enpraxis ebenso wie die Film- oder Fernsehwissenschaft, die sich erst zu eigenständi-

gen Fächern etablieren mussten.14 Mit anderen Worten wurden Medientechnologien

in künstlerischen Anordnungen erprobt und ausgelotet und trugen dort zur Theorie-

bildung bei. Umgekehrt ist das Verhältnis zwischen Medien und Kunst in sich auch

problematisch, da die bildende Kunst aus ihrer Tradition heraus in einemAbgrenzungs-

konflikt zu technischen Apparaturen und Aufzeichnungsmedien stand.15 Die Kunstge-

schichte knüpfte zwar seit jeher an medialen Entwicklungen an oder hat sie kommen-

tiert; dennoch bleiben in ihr elektronisch bzw. technisch erzeugte Kunstwerkemeist un-

berücksichtigt. Traditionelle Bildmedien bestimmen nach wie vor das Untersuchungs-

feld klassischer Kunstgeschichte. Sabine Flach konstatiert vor diesemHintergrund eine

»latente Opposition von Kunst undMedien«.16 Diese Divergenz erscheint insbesondere

in einem Jahrhundert als obsolet, das geprägt war von Avantgarde-Bewegungen, einer

Überwindung verhärteter Hierarchien, dem Verwerfen von Gattungsgrenzen und Tra-

ditionen und in erster Linie dem Zusammenführen von Kunst und (Massen-)Medien in

eine ästhetische Praxis.

Seitens der Film- und Medienwissenschaft wurde in den vergangenen Jahrzehnten

eine disziplinübergreifende Perspektive auf künstlerische Produktion und Kunsttheorie

vorgenommen. Die theoretischen Auseinandersetzungen vonMarie-Luise Angerer, An-

gela Krewani, Michaela Ott, Kathrin Peters und Christiane Heibach – um nur einige zu

nennen – treiben die Akklimatisierung der Medienwissenschaft im kunstpraktischen

und -theoretischen Feld zunehmend voran. In Bezug auf eine feministisch-künstleri-

sche Praxis beobachtet Andrea B. Braidt, dass aus der Perspektive der Praxis der bilden-

den Kunst eine »systematische Reformulierung feministischer filmwissenschaftlicher

12 Peters 2013, S. 504.

13 Kathrin Peters (ebd.) unterstellt der kulturwissenschaftlichen Medienwissenschaft ein Ignorieren

von feministischen und gendertheoretischen Diskussionssträngen und führt dabei folgende ex-

emplarische Einführungsbände an: Daniela Kloock, Angela Spahr (Hg.). Medientheorien: Eine Ein-

führung. 4., aktualisierte Aufl., Paderborn: Fink 2012; Helmut Schanze (Hg.). Handbuch der Medien-

geschichte. Stuttgart: Alfred Kröner Verlag 2001.

14 Vgl. Peters/Seier 2016, S. 13.

15 Peters 2013, S. 515.

16 Flach 2003, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Paradigmen«17 ausstehen würde. In der Gegenrichtung würde es sich jedoch anders

verhalten: »Zahlreiche zeitgenössische Künstler*innen aus den zeitbasierten Medien

nehmen die Paradigmen klassischer, psychoanalytischer Filmtheorie als thematischen

Ausgangspunkt für ihre Arbeiten […].«18

Anders als Braidt beobachte ich keine verstärkte Hinwendung zu ›klassischen‹ film-

theoretischen Ansätzen, sondern vielmehr zu zeitgenössischen, häufig affekttheore-

tischen, vitalistischen und spekulativen Auseinandersetzungen mit Fragen der Mate-

rialität und Dinghaftigkeit von Medien und Körpern.19 Im Kontext dieser Debatten

kristallisieren sich insbesondere die Arbeit von Karen Barad und ihr neu-materialis-

tisches Theoriekonzept des Agentiellen Realismus als Fluchtlinie für viele feministisch-

künstlerische Positionen heraus. Vice versa beeinflussen jene Positionen Theoriedis-

kurse, die sich mit zentralen Topoi des Neuen Materialismus – wie der Assemblage,

Verkörperung, Situiertheit und quantenphysikalischen Verschränkung – befassen und

an einer Durchkreuzung binärer Oppositionen wie Kultur/Natur, Subjekt/Objekt oder

Mensch/Maschine interessiert sind.

Im Sinne Barads geht dieses Kapitel den »materiell-diskursiven Verschränkun-

gen«20 zwischen Feminismus, Kunst und Medien nach, wobei es nicht lediglich um

die »Verwicklung individueller Entitäten«21 geht, sondern um eine »(ontologische) Un-

trennbarkeit von agentisch intra-agierenden Komponenten.«22 Voraussetzung dieser

Untrennbarkeit ist ein radikal relationales Denken (vgl. Rosi Braidotti), das die Dinge

stets in ihrer relationalen Verschränkung betrachtet. Barad führt dies wie folgt aus:

[D]as, was wir üblicherweise als individuelle Entitäten begreifen [sind] keine getrenn-

ten, determiniert gebundenen und mit Eigenschaften versehenen Objekte, sondern

verschränkte ›Teile von‹ Phänomene(n) (materiell-diskursiver Intraaktionen), die über

(das, was wir üblicherweise als getrennte Orte und Momente annehmen) Raum und

Zeit hinausgehen.23

Barads Perspektive materiell-diskursiver Intra-Aktionen von Materie, Dingen, Men-

schen, Apparaten, Diskursen etc. lenkt den Blick auf intra-agierende Momente (vgl.

Kapitel 2.1.1) zwischen feministischen, medialen und künstlerischen Diskursen und

›Dingen‹ (Körpern, Menschen, Apparaturen). Feminismus, Medien und Kunst werden

17 Andrea B. Braidt. »Feministische Filmtheorien. Vom Blickparadigma über Queer Theory zu kogni-

tionswissenschaftlicherWahrnehmungstheorie«, Elke Gaugele, Jens Kastner (Hg.). Critical Studies:

Kultur- und Sozialtheorie im Kunstfeld. Wiesbaden: Springer 2016, S. 241-261, S. 257.

18 Ebd., S. 258.

19 Vgl. beispielsweise die Videoarbeit Surface Glaze (2015) von Lotte Meret Effinger, The Alphabet of

Feeling Bad (2012) von Karin Michalski, die Roboter-Performance Roomba Rumba (2015) von Kathe-

rine Behar oder die Installation She Who sees the Unknown (2016-2018) von Morehshin Allahyari in

dieser Arbeit.

20 Barad 2015, S. 130.

21 Ebd.

22 Ebd., S. 130f.

23 Ebd., S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 39

demzufolge als materiell-diskursive Phänomene24 begriffen, wodurch der Fokus auf

relationale Momente ihrer Differenzen fallen kann – auf eine relationale Bezüglichkeit,

ein Dazwischen von Feminismus/Kunst/Medien. Die kritische Denkfigur der Diffrak-

tion (vgl. Donna Haraway und Karen Barad) zeichnet sich dabei als analytischer und

methodischer Fluchtpunkt ab: Sie adressiert die konstitutive Verwobenheit von Diffe-

renzen und ist daher als materielle Praxis anzusehen.25 Inwiefern sich die Diffraktion

als Denkbild, Methode und produktives konzeptuelles Moment durch die Arbeit zieht,

werde ich im Laufe dieses einführenden Kapitels konturieren. Diesem diffraktiven An-

satz treu bleibend, versteht sich dieses Kapitel als Ausgangstableau für anschließende

Analysekapitel, in dem die Auflösung binärer Logiken – insbesondere der Geschlech-

ter – im Neuen Materialismus, seine kritischen Derivate und dessen Vorgeschichte im

Rahmen künstlerischer Auseinandersetzungen mit Fragen der Repräsentationskritik,

der Medien und des Feminismus skizziert werden.

2.1 Hin zu einer neuen feministischen Ontologie des Materiellen (?)

»[F]eminist philosophy has moved beyond

the premises that mark its beginnings.«26

Rosi Braidotti

»[T]he emancipation of mat(t)er is also by

nature a feminist project.«27

Rick Dolphijn & Iris van der Tuin

Die Relevanz von Materie ist seit den vergangenen Jahren in unterschiedlichen Wis-

sensfeldern – vor allem im angelsächsischen Raum; in Deutschland eher verhalten –

in den Blick geraten.28 In diesen Kontexten kristallisierte sich der Neue Materialis-

mus als heterogene (erkenntnis)theoretische und interdisziplinäre Strömung heraus,

die zu Neuvermessungen und -verhandlungen von Konzepten wie Materialisierung,

Performativität, Ontologie und Posthumanismus einlädt.29 Zum einen kreist jene phi-

24 Karen Barad. »Posthumanist Performativity: Toward an Understanding of How Matter Comes to

Matter«, in: Journal of Women in Culture and Society, Vol. 28, No. 3, 2003, 801-831, 823.

25 Kathrin Thiele. »Figurieren als spekulativ-kritische feministische Praxis«, Marie-Luise Angerer,

Naomie Gramlich (Hg.). Feministisches Spekulieren: Genealogien, Narrationen, Zeitlichkeiten. Berlin:

Kadmos 2020, S. 50.

26 Rosi Braidotti. »Feminist Philosophies«,Mary Eagleton (Hg.).AConcise Companion to Feminist Theory.

Malden: Blackwell Publishers 2003, S. 195-214, S. 195f.

27 Dolphijn/van der Tuin 2012, S. 93.

28 Auf die FragenachdemwarumderWiederkehr derHinwendung zurMaterie antwortenDianaCoo-

le und Samantha Forst, dass gegenwärtige gesellschaftliche Entwicklungen mittels textbasierter

Ansätze nichtmehr ausreichend adäquat zu fassen seien. Diese Anerkennung vereine letztlich die

Vielzahl der Ansätze jener »neuen Materialismen«. Coole/Frost 2010, S. 2f.

29 Andreas Folkers warnt zurecht davor, dem Neuen Materialismus einen Paradigmenwechsel im

abendländischen Denken zuzusprechen. Unter Rückgriff auf bereits bestehende philosophische

Theorien werden laut Folkers durch den Neuen Materialismus »partielle […] Verschiebungen und

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

losophische Denkrichtung bzw. Kulturtheorie um eine ontologische Neuausrichtung,

die im posthumanistischen Sinne Materie generativ, transformativ und vor allem als

handelnd (agentiell30) versteht. Zum anderen geht es um biopolitische und bioethische

Fragen, die sich mit dem Politischen der Lebenssituation und des Körpers der/des Ein-

zelnen auseinandersetzen. Und schließlich umfasst jene intellektuelle Strömung einen

kritischen Materialismus, der sich im Sinne einer kritischen Ökonomie der Natur, Re-

lationen zwischen geopolitischen und sozioökonomischen Strukturen und materiellen

Alltagsphänomenen widmet.31 Philosophische, sozialwissenschaftliche, kulturwissen-

schaftliche undwissenschaftstheoretischeDenktraditionen sehen sichmit dieser neuen

Zuwendung auf Materie und Materialität und damit auf ›non-humans‹ (z.B. Technolo-

gie, künstliche Intelligenz und Umwelt) konfrontiert.

Als Sammelbegriff für eine Reihe heterogener theoretischer Ansätze gewann der

Neue Materialismus nicht zuletzt innerhalb der feministischen Forschungen in den

letzten Jahren an Bedeutung und findet gerade in der feministischen Philosophie mit-

unter seinen genealogischen Ursprung.32 Bereits 1991 beobachtet Rosi Braidotti eine

notwendige Hinwendung zur Materie in der feministischen Theorie, worin der Begriff

des New Materialism erstmalig von der feministischen Philosophin eingeführt wird

als »a general direction of thought [which] is emerging in feminist theory that situ-

ates the embodied nature of the subject, and consequently the question of alternatively

sexual difference or gender, at the heart of matter«.33 Für Braidotti34 führt dies not-

wendigerweise zu einer radikalen Relektüre von Materialismus, »away from its strictly

Marxist definition. […] The neo-materialism of Foucault, the new materiality proposed

by Deleuze are […] a point of no return for feminist theory«.35

Aus feministischer Perspektive verhandelt der Neue Materialismus konfliktgela-

dene Diskussionen über Diskurs und Materialität und fragt nach Handlungsfähigkeit

(agency) und Subjektivität.36 Zentrale Verhandlungsgegenstände sind dabei Körper, Stoffe

und Organismen und deren ›assemblageartige‹ Verwobenheiten. Der Neue Materialis-

mus durchquert gewissermaßen Dualismen, welche modernistisch geprägte feminis-

theoretische […] Neubeschreibungen vorgenommen; […] nicht im Sinne eines Bruchs mit dem Al-

ten, sondern im Sinne einer Neuversammlung.« Ders. »Was ist neu am neuenMaterialismus? Von

der Praxis zum Ereignis«, Tobias Goll, Daniel Keil, Thomas Telios (Hg.). Critical Matter: Diskussionen

eines Neuen Materialismus. Münster: Ed. Assemblage 2013, S. 17-34, S. 17.

30 Vgl. in erster Linie die Werke von Karen Barad.

31 Coole/Frost 2010, S. 7ff.

32 Vgl. Bennett 2010; van der Tuin 2015; Coole/Frost 2010.

33 Rosi Braidotti. Patterns of Dissonance: A Study of Women and Contemporary Philosophy. Cambridge:

Polity Press 1991, v.a. S. 263-266.

34 Aufbauend auf ihre Monografie Patterns of Dissonance schlägt Braidotti ein Jahrzehnt später eine

Feminist Theory of Becoming vor und damit erneut die philosophische Ausrichtung auf einen Neuen

Materialismus innerhalb der feministischen Philosophie. In diesem Kontext verdeutlicht sie – mit

Gilles Deleuze gelesen – den Zugewinn für die feministische Theorie durch den Neuen Materia-

lismus: »Feminist philosophers have invented a new brand of materialism of the embodied and

embedded kind.« Rosi Braidotti. Nomadic Theory: The Portable Rosi Braidotti. New York: Columbia

University Press 2011, S. 129.

35 Braidotti 1991, S. 263ff.

36 Vgl. Löw/Volk/Leicht/Meisterhans 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 41

tische Theorien durchziehen. Die Soziologin Cornelia Schadler weist darauf hin, dass

letztlichDonnaHaraway bereitsMitte der 1980er Jahre jene Kernthemen desNeuenMa-

terialismus fokussierte und als Wegbereiterin des New feminist Materialism zu betrach-

ten ist.37 In ihrem einschlägigen Artikel »Situated Knowledges: The Science Question

in Feminism and the Privilege of Partial Perspective« von 1988 konstatiert Haraway, die

feministische Epistemologie sei in eine Falle geraten. Grund sei ihre Unfähigkeit, ei-

ne Objektivität zu formulieren, die Universalismus und Relativismus hinter sich lässt.

Als epistemologische Tendenzen würden der Universalismus und der Relativismus die

feministischeTheorie undWissenschaft nicht begünstigen und bereiteten keine Zugän-

ge für eine feministische Zukunft. Als Aktualisierung einer feministischen Objektivität

bietet Haraway »situated knowledge«38 als komplexe Konstruktion an, das durch »ma-

terial-semiotic actors« – menschlicher und nicht-menschlicher Art – generiert würde

(vgl. Kapitel 4.1). Anstatt ›allmächtige‹ und ›objektive‹ Erkenntnisansprüche zu verfol-

gen, gilt es, eine ›partiale Perspektive‹ zu generieren, die verantwortlich und handlungs-

fähig macht: »Feminist objectivity is about limited location as situated knowledge, not

about transcendence as splitting of subject and object«.39 In Haraways jüngst erschie-

nener Monografie Staying with the Trouble (2016) ist eine konstitutive Spannung gegen-

wärtiger feministischer Theorie und Politik bereits im Buchtitel angelegt.

NebenHaraway und Braidotti problematisieren auch im neu-materialistischen Dis-

kurs mittlerweile prominent gewordene Vertreter*innen wieManuel De Landa, Iris van

der Tuin, Jane Bennett, Elizabeth Grosz und Claire Colebrook die dualistisch struktu-

rierten Theorien der Transzendenz und des Humanismus, kritisieren anthropozentri-

sche Positionen abendländischen Denkens und streben eine radikal immanente40 Kon-

zeption von Materie an. Wie bereits einleitend dargelegt, gilt Karen Barad41 als zen-

trale Theoretikerin im Kontext des Neuen Materialismus. Nicht nur mit ihrer Theorie

eines Agentiellen Realismus hält sie wichtige Denkimpulse für meine Arbeit und die dar-

in besprochenen feministischen Medienkunstarbeiten bereit. Ebenso stützt sich meine

Arbeit auf Barads Methode bzw. Lektürestrategie der Diffraktion und somit auf einen

methodischen Zugang des Beugens bzw. Verschiebens von Perspektiven mit daraus re-

sultierender wellenartiger Ausbreitung – ein Öffnen hin zu einem Anderswo.

37 Cornelia Schadler. »New Materialism und allgemeine Systemtheorie. Eine kritische Parallellektü-

re«,Kolja Möller, Jasmin Siri (Hg.). Systemtheorie und Gesellschaftskritik: Perspektiven der Kritischen

Systemtheorie. Bielefeld: Transcript 2016, S. 133-149, S. 133.

38 Haraways Begriff des situiertenWissens rekurriert auf die grundlegende Bedingtheit (soziale Ver-

ortung und kontextgebundene Vorteile) allen wissenschaftlichen Wissens. Vgl. Kapitel 4.1 in die-

ser Arbeit.

39 DonnaHaraway. »Situated Knowledge: The Science Question in Feminism and the Privilege of Par-

tial Perspective«, Dies. (Hg.). Simians, Cyborgs, andWomen: The Reinvention of Nature. New York/Lon-

don: Free Association Books [1988] 1991, S. 183-201, S. 190.

40 Deleuze und Guattari beschreiben die Immanenzebene als das »Innerste und das absolute Außen

im Denken«. Wenn auch die Bestimmung des Inneren und Äußeren bei den beiden Philosophen

abstrakt bleibt, wird ihr Immanenz-Begriff deutlich. Er verweist auf die Einheit der traditionell

gegensätzlich gedachtenBereichewie Leib undSeele, Geist undMaterie,DenkenundAusdehnung

etc. Dies.Was ist Philosophie? Frankfurt a.M.: Suhrkamp [1991] 2000, hier: S. 69.

41 Karen Barad übernahm 2005 den Lehrstuhl von DonnaHaraway am Feminist Studies Department an

der University of California, Santa Cruz.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

2.1.1 Diffraktion als Denkfigur und Methode (Karen Barad)

Karen Barads philosophische Ausgangspunkte beziehen sich auf die erkenntnistheo-

retischen Studien des Quantenphysikers Niels Bohr, dessen Ansichten sie im Lichte

aktueller Forschungen in den Naturwissenschaften, der Philosophie sowie der feminis-

tischen Theorie überarbeitet und erweitert.42 Entscheidend für Barad ist nicht Bohrs

radikale Herausforderung für die Newton’sche Physik; vielmehr bewegt sie seine Ver-

anlassung eines grundsätzlichen Überdenkens der Cartesianischen Erkenntnistheorie.

Bohr lehnt sowohl die Transparenz der Sprache als auch die von Messungen ab. Radi-

kaler jedoch negiert er sogar die grundlegende Voraussetzung, Sprache und Messun-

gen würden eine vermittelnde Funktion erfüllen. Demzufolge würde die Sprache kei-

ne Sachverhalte und Messungen keine messunabhängigen Seins-Zustände repräsen-

tieren.43 Dies veranlasste den Philosophie-Physiker zu einem radikalen Vorschlag, eine

grundsätzlich neue erkenntnistheoretische Rahmung zu setzen. Bohrs Ansatz folgend,

stellt Barad die Unterscheidung von Erkenntnistheorie (Epistemologie) und Lehre von

Sein (Ontologie) grundsätzlich in Frage. Sie führt den Begriff der ›Onto-Epistemology‹

ein, um die Untrennbarkeit von Sein undWissen terminologisch zu fassen.44 An dieser

Stelle wird deutlich, wie sich Barad in die Traditionslinie Donna Haraways und ihres

Konzepts von einem situierten Wissen einschreibt. Barads Theorie des Agential Realism

(dt. Agentieller Realismus) fußt auf der Überzeugung, das Universum umfasse Phäno-

mene, welche sich als »ontological inseparability of intra-acting agencies« beschreiben

lassen.45 Agency ist in diesem Kontext »eine Sache des Intra-agierens, des Inkraftset-

zens«46; eine Möglichkeit, Intra-Aktionen zu erreichen. Der Neologismus Intra-Aktion

meint – entgegen einemVerständnis von Interaktion –dass die Relata eines Verhältnis-

ses (bspw. Subjekt und Objekt) nicht vorausgesetzt werden können, sondern erst durch

und in Relation in Kraft gesetzt werden. Realität und stoffliche Materialität sind für

sie nicht nur performativ, sondern darüber hinaus auch als tätig bzw. agentiell zu be-

42 Erstmals publizierte Barad ihre Überlegungen zu einem grundlegenden Umdenken im Bereich

der Wissen(schafts)theorie in ihrer MonografieMeeting the Universe Halfway (2007).

43 Karen Barad. Agentieller Realismus: Über die Bedeutung materiell-diskursiver Praktiken. Aus dem Eng-

lischen von Jürgen Schröder. Berlin: Suhrkamp 2012b, S. 17.

44 Auch Mieke Bal problematisiert die Trennung von Ontologie und Epistemologie. So lange eine

Subjekt-Objekt-Opposition bestehen bleibt, so erläutert Bal, wird diese überlagert sein von der

Gegensätzlichkeit (verschiedener,weiblicher) SubjekteundderArt undWeiseder Betrachtungdes

Objekts. Dies. »Enfolding Feminism«, Dies. (Hg.). A Mieke Bal Reader. Chicago/London: University

of Chicago Press 2006a, S. 209-233, S. 214.

45 Barad 2007.

46 Barad 2015, S. 51. An anderen Stellen schreibt Barad: »Agency is not an attribute but the ongoing

reconfiguration of the world.« Dies. 2007, S. 135. Im Interview mit Rick Dolphijn und Iris van der

Tuin schreibt sie zudem: »So agency is not about choice in any liberal humanist sense; rather, it

is about the possibilities and accountability entailed in reconfiguring material-discursive appara-

tuses of bodily production, including the boundary articulations and exclusions that are marked

by those practices.« Dies. in: Dolphijn/van der Tuin 2012, S. 54.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 43

greifen. Analog zur Annahme der Akteur-Netzwerk-Theorie47, Interaktionen zwischen

menschlichen als auch nicht-menschlichen Entitäten würden das Soziale hervorbrin-

gen, produzieren laut Barad Apparaturen Phänomene, das heißt materielle Konzep-

te, die stets Ereignisse48 von Intra-Aktionen sind. Diana Coole verweist bezüglich der

Idee einer Intra-Aktion auf die inkonstanten Verbindungen zwischen jenen Entitäten

und deren stets relationalem Charakter.49 Jene Verbindungslinien spannen sich nicht

vertikal und damit ›hierarchisch‹ auf, sondern erstrecken sich im Sinne einer ›flachen

Ontologie‹ (Bruno Latour und Levi Bryant50) als instabile Assemblages51 (vgl. Kapitel 4.1

und Kapitel 5.3.3) horizontal, rhizomatisch (Gilles Deleuze) und damit nicht-hierar-

chisch. In der Annahme des Agentiellen Realismus ist das, was Bedeutung hat, stets ma-

teriell-diskursiv. Anders formuliert sind apparative Anordnungen keine statischen In-

strumente, sondern unendlich erweiterbaremateriell-diskursive Praktiken,welcheMa-

terie (aus)formen und (Neu)Konfigurationen von Welt dar- und herstellen. In den ap-

parativen Anordnungen einer Messung werden also konstitutive Ein- und Ausschlüsse

erzeugt (Grenzen gezogen), wobei die apparativen Anordnungen selbst als materiell-

diskursive Praktiken begriffen werden. In diesem Verständnis ist Materialität leben-

dig, vibrierend, dynamisch und birgt eigene Transformationskräfte. Manuel De Landa

nennt diese Transformationskraft im Kern der Materie im Anschluss an Deleuze Mor-

phogenese.52 Durch die Prozesshaftigkeit der Materialisierung kann sich konzeptuelles

WissenmitMaterie verschränken.Die relationalistische Philosophie des Pragmatismus

von Alfred North Whitehead bildet den philosophischen Horizont für jenes neu aufkei-

mende Verständnis von Materialität und damit von Donna Haraway als auch von Karen

Barad.53

47 Allerdings betont Barad, sich von Latour’schen Begriffen wie ›Agent‹ oder ›Actant‹ fernhalten zu

wollen, da sie gegen eine relationale Ontologie arbeiten würden. Vgl. Interview mit Karen Barad

in: Dolphijn/van der Tuin 2012.

48 Bruno Latour schreibt: »Jede Entität ist ein Ereignis«. Er betont damit die dialektischen und zu-

fälligen Prozesse von Emergenz, Übereinkunft und Kontingenz. In diesen Prozessen formen sich

EntitätenundKontextewechselseitig. Ders.Wir sindniemodern gewesen:Versuch einer symmetrischen

Anthropologie. Frankfurt a.M.: Fischer 1998, S. 110.

49 Diana Coole. »Der Neue Materialismus: Die Ontologie und Politik der Materialisierung«, Susanne

Witzgall, Kerstin Stakemeier (Hg.). Macht des Materials/Politik der Materialität. Zürich/Berlin: Dia-

phanes 2014, S. 29-46, S. 31.

50 Levi R. Bryant. The Democracy of Objects. Ann Arbor, Michigan: Open Humanities Press 2011.

51 Der Begriff der Assemblage, geprägt von Gille Deleuze und Félix Guattari, wurde zu einem zen-

tralen Begriff innerhalb der Debatte des Neuen Materialismus und insbesondere durch den

mexikanischen Philosophen Manuel De Landa weiterentwickelt. Im Laufe der Arbeit wird der

Assemblage-Begriff noch eingehender erläutert. Vgl. Kapitel 4.1 und 5.3.3.

52 Manuel De Landa. »Deleuze, Diagrams, and the Genesis of Form«, in: Amerikastudien/American Stu-

dies, Chaos/Control: Complexity, Vol. 45, No. 1, 2000, 33-41.

53 FürWhithead, der als Begründer der Prozesstheorie gilt, istWerden ursprünglicher als Sein. Seiner

Philosophie folgend, setzt sich dieWelt aus unendlich vielen ›Erfahrungszentren‹ zusammen und

ist als von nicht-menschlichen Subjekten belebt zu denken. Vgl. Didier Debaise. »Nichtmenschli-

che Subjekte: Zur Aktualität A.N.Whiteheads«, AstridDeuber-Mankowsky, Christoph F. E. Holzhey

(Hg.). Situiertes Wissen und regionale Epistemologie: Zur Aktualität Georges Canguilhems und Donna J.

Haraways. Wien: Turia + Kant 2013, S. 223-240.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Eine zentrale Denkfigur im Kontext des Neuen Materialismus ist die bereits er-

wähnte Diffraktion, ein Begriff, der das physikalische Phänomen der Beugung von

Wellen an einem Hindernis beschreibt. Haraway führte den Begriff als Kontrapunkt

zum optischen Phänomen der Reflexion in eine kritische Debatte ein, da er, entgegen

der Idee des Spiegelns und Gleichseins, auf Differenzen abzielt.54 Diffraktion zeichnet

sich durch Differenzmuster aus, die präziser als Interferenzmuster beschrieben werden

können. Das physikalische Phänomen der Interferenz steht für die Überlagerung von

Wellen, das eine Verstärkung oder Aufhebung von Wellen zur Folge haben kann. Die-

se Muster können Unerwartetes erkennen lassen und scheinbar Selbstverständliches

beseitigen. Für Haraway bilden Interferenzmuster nicht ab, wo Differenzen auftreten,

sondern vielmehr wo die Effekte der Differenzen auftreten.55 Im Anschluss an Haraway

entwickelte Barad die Diffraktion als Denkbild für die Verfasstheit vonWelt an sich (on-

tologische Dimension).Davon leitete sie eine diffraktiveMethodologie ab – also die Dif-

fraktion als spezifische wissenschaftliche Praxis (epistemologische Dimension), um da-

mit nicht zuletzt einen Prozesscharakter zwischen Sein- undWissensformen denken zu

können. Barad versteht den methodischen Ansatz der Diffraktion – basierend auf der

entsprechenden optischen Metapher – als ein »Durch-einander-hindurch-Denken«.56

Überlagern sich unterschiedliche Theorien, Vorstellungen oder Ideen (Wellen), kommt

es zu einem Interferenzmuster, das eine Nivellierung oder Verstärkung jener Theorien

(Wellen) bedingt. Voraussetzung der Entstehung von Interferenzmustern ist eine an-

ti-hierarchische Betrachtung der Theorien, die bereits anhand der ›flachen Ontologie‹

beschrieben wurde. Barads Überlegungen zur Diffraktion positionieren sich entschie-

den gegen einen Repräsentationalismus und demnach gegen die Vorstellung, Wissen

sei eine Repräsentation von Welt (vgl. dazu auch Kapitel 5.2). Barad übt damit Kritik

an der Idee aus, ein Individuum besäße inhärente Attribute welche der Repräsentation

vorausgehen würden. Im Lichte der Diffraktion seien Methoden, Theorien und Texte

nicht als prä-existierende Entitäten zu betrachten, sondern als Intra-Aktionen, als ei-

ne Kraft, aus der andere Texte ihre Existenz generieren.57 Mit Hilfe der diffraktiven

Methode ist es möglich, so schreibt Barad,

to examine in detail important philosophical issues such as the conditions for the pos-

sibility of objectivity, the nature of measurement, the nature of nature and meaning

making, the conditions for intelligibility, the nature of causality and identity, and the

relationship between discursive practices and the material world.58

Jenes Konzept der Diffraktion als Kontrapunkt zur Reflexion wird an einer späteren

Stelle in Verbindungmitmedienkünstlerischen Praktiken ausführlicher beleuchtet (vgl.

Kapitel 2.3.3 und 2.3.5).

54 Donna Haraway. Modest_Witness@Second_Millennium.FemaleMan_Meets_OncoMouse: Feminism and

Technoscience. New York/London: Routledge 1997, S. 299f.

55 Donna Haraway. »The Promises of Monsters: A Regenerative Politics for Inappropriate/d Others«,

LawrenceGrossberg, CoryNelson, Paula Treichler (Hg.).Cultural Studies. NewYork: Routledge 1992,

S. 295-337, S. 300.

56 Barad 2013, S. 60.

57 Interview mit Barad in: Dolphijn/van der Tuin 2012.

58 Barad 2007, S. 94.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 45

2.1.2 Ein Plädoyer für ein Tätig-Sein

Insbesondere in feministischen Auseinandersetzungen in der (Natur-)Wissenschafts-

kritik und den Science and Technology Studies (STS) wird nach dem Stellenwert der

Materialität des Körpers gefragt, innerhalb derer ein Überdenken des Verhältnisses

zwischen Kultur und Material bzw. Kultur und Natur stattgefunden hat und aktuell

stattfindet. Kritisch formuliert Barad die Frage: »Warum gesteht man der Sprache und

Kultur ihre eigene Kraft und Geschichtlichkeit zu, während die Materie als passiv und

unveränderlich vorgestellt wird oder bestenfalls ein von der Sprache und Kultur abge-

leitetes Potenzial der Veränderung erbt?«59

Entlang Barads kritischen Bemerkung an einer Vormachtstellung der Sprache und

ihrer rhetorischen Frage, die auf eine Eigenmächtigkeit der Materie abzielt, gilt es in

dieser Arbeit nach Eigendynamiken des Materials/des Mediums/des Körpers einerseits

zu fragen, aber sich gleichzeitig auch nicht von kultursemiotischen und sprachlichen

Zugängen zu verabschieden. Dies scheint mir ein Anliegen des Neuen Materialismus

zu sein, dem häufig eine Auflösung der Bedeutung von Sprache/Diskurs/Kultur unter-

stellt wird. Zentrale Fluchtpunkte für diese Arbeit sind dabei die Herausforderungen

des NeuenMaterialismus an die feministischeTheoriebildung60, die reicheThematisie-

rung der Materialität in feministischen Diskursen61 und das unumgehbare Andocken

feministischer Fragestellungen an ein neu-materialistisches Denken:

Wenn nun im material turn Materie, Natur und Biologie auf neue Weise eine jen-

seits des Gesellschaftlichen angesiedelte Gestaltungskraft zugeschrieben wird und

diese im Wechselspiel mit sozialen Verhältnissen und Praxen gesehen wird, wenn

die Grundannahme also lautet, dass Materie, Natur und Biologie das Gesellschaftli-

che (mit)formen und (mit)bedingen, dannmuss dies geradezu zwangsläufig zu neuen

Kontroversen um die zentralen feministischen Fragen der letzten Jahre nach Biologi-

sierungen, Essentialisierungen und Universalisierungen von Gender führen.62

59 Barad 2012b, S. 8. Bereits 1967 kritisierte JacquesDerrida dieDominanz der Sprache. Vgl. z.B.: Ders.

[1967] 1974. Für Derrida haben sprachliche Zeichen keine eindeutige Bestimmbarkeit. Da in seinen

Augen der Phallus als Logos fungiere, spricht er von einer phallozentrischen Sprache und plädiert

für eine Auflösung logozentristisch motivierter Dichotomien wie Subjekt und Objekt, Kultur und

Natur (vgl. Harraway) und eine Dekonstruktion jeglicher Systemzwänge.

60 Vgl. Samantha Frost. »The Implications of the NewMaterialisms for Feminist Epistemology«, Hei-

di E. Grasswick (Hg.). Feminist Epistemology and Philosophy of Science: Power an Knowledge. Heidel-

berg/London/New York: Springer 2008, S. 69-83.

61 StacyAlaimo, SusanHekman (Hg.).Material Feminisms. Bloomingtonu.a.: IndianaUniv. Press 2008;

Nina Lykke. Feminist Studies: A Guide to Intersectional Theory, Methodology and Writing. New York:

Routledge 2010; van der Tuin 2015.

62 Uta Ruppert. »Vorwort«, Christine Löw, Katharina Volk, Imke Leicht, Nadja Meisterhans (Hg.).Ma-

terial Turn: Feministische Perspektiven auf Materialität und Materialismus. Berlin/Toronto: Verlag Bar-

bara Budrich 2017, S. 7-10, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Da das Adjektiv ›neu‹ als vorangestelltes Attribut geradezu als »founding gesture«63

erscheinen mag, ist es nicht verwunderlich, dass kritische Auseinandersetzung die

neu-materialistischen (feministischen) Ansätze schnell einholten. Die Kritik reicht

von potenziellen (Re-)Essentialisierungen von Geschlecht hin zu Gefahren der Wie-

dereinschreibung des Geschlechterdualismus. Sara Ahmed64 und Andreas Folkers65

kritisieren beispielsweise das ›Neue‹ bzw. den damit in Verbindung stehenden Gestus

der Gründung oder des Fortschritts, während Nancy Fraser66 auf blind spots des Neu-

en Materialismus aufmerksam machen möchte.67 Diesen Vorwürfen sei entgegnet,

dass Vertreter*innen des Neuen (feministischen) Materialismus immer wieder darauf

insistieren, keine Fortschrittsnarrative generieren, sondern vielmehr für einen diffrak-

tiven Dialog plädieren und Verbindungsstränge zwischen diskursiven und materiellen

Aspekten aufzeigen zu wollen. Zudem geht es um die Einnahme einer zeitbezogenen

dialogischen Haltung gegenüber einem historischenMaterialismus. Die Denkfigur und

Methode der Diffraktion bringt diese kartografische, nicht-lineare Logik einer raum-

zeitlichen Relationalität, wie sie der Neue Materialismus verfolgt, auf den Punkt. Im

Kontext des Neuen Materialismus wird ›Denken als Tun‹ bzw. als körperliches Handeln

begriffen und tritt mit seiner Akzentuierung auf Bewegung und Werden an Stelle des

›Seins‹. Ein essentialistisches und metaphysisches Verständnis von ›Sein‹ wird damit

abgelegt und verschoben zugunsten eines Herausstellens von (vergeschlechtlichtem)

›Tätig-Sein‹, des Körperlichen und Affektiven. Diese Verschiebung von ›Sein‹ hin zu der

Betonung des ›Tuns‹ ist sowohl für ein Medien- als auch für ein Gender-Verständnis

von äußerster Relevanz.

Sybille Krämer kritisiert bereits 2004 in ihrer Monografie Performativität und Media-

lität die Vorstellung, Medien seien bloße Werkzeuge bzw. Instrumente, derer sich der

Mensch zur (Fern)Kommunikation bedienen könne, im Sinne einer ›Extension of Man‹

nach McLuhan.68 In ihrem Verständnis ist ein Medium nicht einfach, sondern entfal-

63 Sara Ahmed. »Open Forum Imaginary Prohibitions Some Preliminary Remarks on the Founding

Gestures of the ›New Materialism‹«, in: European Journal of Women’s Studies, Vol. 15, No. 1, 2008,

23-39.

64 Ebd.

65 Folkers 2013.

66 Zu den blinden Flecken des NeuenMaterialismus schreibt Nancy Fraser: »Was it mere coincidence

that second-wave feminism and neoliberalism prospered in tandem? Or was there some perverse,

subterranean elective anity between them? That second possibility is heretical, to be sure, but

we fail to investigate it at our peril. Certainly, the rise of neoliberalism dramatically changed the

terrain onwhich second-wave feminismoperated. The eect…was to resignify feminist ideals.« Dies.

Fortunes of Feminism: From State-Managed Capitalism to Neoliberal Crisis. London: Verso 2013, S. 218.

67 Weitere Kritik am Neuen Materialismus findet sich in der Auseinandersetzung der sogenannten

Somatechnik, einer Theorie derUnmöglichkeit der Trennung (von Fragen des) Körpers und (Fragen

der) Technologie. Vgl. Dennis Bruining. »A Somatechnics of Moralism: New Materialism or Mate-

rial Foundationalism«, in: Somatechnics, 3(1), 2013, 149-168; Nikki Sullivan. »The Somatechnics of

Perception and the Matter of the Non/Human: A Critical Response to the New Materialism«, in:

European Journal of Women’s Studies, 19(3), 2012, 299-313.

68 Aus medientheoretischer Sicht geht es heute darum, unsere zunehmende Verwobenheit mit den

Technologien ernst zu nehmen und daher statt von Medien als Werkzeugen zu sprechen, die Be-

ziehungen zu Technologien zu beschreiben, wie sie in Begriffen wie Infrastruktur, Plattformen

oder Stoff zum Tragen kommen. Ein solches Denken als Beziehungsgeflecht zwischen Menschen

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 47

tet seine Medialität erst im Gebrauch. Damit ist Medialität etwas, das sich ereignet,

das uns als Nutzer*innen begegnet und widerfährt. In Bezug auf gendertheoretische

Überlegungen und einer Hinwendung zu einem Konzept des ›Doing Gender‹ ließe sich

Krämers Auffassung von Medialität mit Kathrin Peters querlesen: »Eben weil ›Gender‹

nicht ist, sondern in Diskursen allererst wird, und diese Diskurse nicht außerhalb von

Medien erfahrbar sind, greift ein rein inhaltliches oder instrumentelles Verständnis von

Medien zu kurz.«69

Die Verschiebung von einem statischen ›Sein‹ zu einem ›Werden‹ (vgl. De-

leuze/Guattari) und ›Tätig-Sein‹ ist ein zentraler Ausgangspunkt des New feminist

Materialism. »[Ein neu-materialistischer] Zugang vertritt die Annahme«, so erläutert

Kirstin Mertlitsch, »dass Substanz und Materie keine Objekte, sondern ein Tun im

Sinne des ›Tätig-Sein der Dinge‹ sind. Oder knapp mit Barad selbst formuliert: Materie

ist die ›Gerinnung von Tätig-Sein‹.«70

Daher gilt sowohl für Körper als auch für Dinge der Doppelcharakter der agency als

Handlungsfähigkeit, die einerseits Machtverhältnissen unterworfen sind und anderer-

seits aus diesen erzeugt werden.71

Auch wenn sich vereinzelt Problematiken im Lichte des NeuenMaterialismus eröff-

nen mögen, sei dasTheoriekonzept in dieser Arbeit als »offener Versuch«72 verstanden,

der dieMöglichkeit einer Sensibilisierung für das Ineinandergreifen geschlechterspezi-

fischer Fragestellungen beleuchten kann und jenseits von bloßer Repräsentation, Refle-

xion und starrer Dualismen alternative Dimensionen in die Debatte einbringen kann.

Die Kunst – so wird sich im Laufe der Arbeit zeigen – nimmt an einer Auseinanderset-

zung um das Konzept der ›neuen‹ Materialität in feministischerTheorie, Politik, Sozial-

undNaturwissenschaften teil und lässt dort Potenzialitäten zu einemNachdenken über

gegenwärtige ökologische, ökonomische, biopolitische und körperbezogene Krisen ent-

stehen. Vice versa, so sei noch einmal betont, sind es auch künstlerische Arbeiten, die

das neu-materialistische Denken vieler Theoretiker*innen in Bewegung setzen und be-

einflussen.

2.1.3 Von Natur und Kultur hin zu naturecultures (Donna Haraway)

Ein weiteres grundlegendes Anliegen neu-materialistischen und grundsätzlich femi-

nistischen Denkens ist die Durchkreuzung von Natur und Kultur. Bereits in den frühen

1990er Jahren kritisierte Donna Haraway einen in den epistemologischen und femi-

nistischen Theorien vorherrschenden Dualismus von Natur und Kultur, der eine zen-

trale Voraussetzung eines neuzeitlichen Verständnisses von Natur darstellt.73 Seit der

und Technologien fordert ein Zusammendenken des Sozialen mit demMateriellen ein. Der Neue

Materialismus bietet dabei eine vielversprechende Quelle, um sozio-materielle Phänomene zu

beschreiben.

69 Peters 2013, S. 509f.

70 Barad 2012b, S. 40.

71 KirstinMertlitsch. Sisters, Cyborgs,Drags: DasDenken in Begriffspersonen der Gender Studies. Bielefeld:

Transcript 2016, S. 197.

72 Goll/Keil/Telios 2013, S. 8.

73 Haraway [1988] 199, 1992.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

klassischen Philosophie René Descartes’ werden Natur, das Präexistierende und Kul-

tur, als Mantel dieses Präexistierenden, getrennt gedacht. Auf dieser Trennung basiert

sowohl die Eigenkonstruktion des Menschen, der sich durch Aneignung und Beherr-

schung der vermeintlich passiven Natur als universales, handlungsfähiges Gattungs-

wesen der Natur entgegensetzt, als auch die Objektivierung der Natur als einem vom

Menschen unabhängigen Objekt (vgl. Kapitel 4.2). Westliche Wissenschaften basieren

auf dieser »kulturelle[n] Konstruktion von Natur als einem Ort der Nicht-Kultur«.74

Diese Natur-Kultur-Dichotomie und die damit einhergehende Logik der Beherrschung

und Aneignung sind eng mit der Geschichte und den Praktiken einer kolonialen und

patriarchalen Gesellschaft verbunden.

Astrid Deuber-Mankowsky beschreibt, wie sich auf der Basis der Differenz Natur

und Kultur sich bereits seit dem 18. Jahrhundert eine Neubestimmung der Geschlech-

terdifferenz abzeichnete.75 Insbesondere die Schriften von Jean-Jacques Rousseau zeu-

gen davon, welcher Stellenwert der sozialen Reproduktionsarbeit im Rahmen der neu

erlangten Freiheit zugeschrieben wurde. Schwanger-Sein, das Säugen und Erziehen

von Kindern sowie emotionale Zuwendung liegen in dieser Logik in der ›weiblichen Na-

tur‹ begründet.Demgegenüber war die Sphäre der Politik, des Rechts, der Ratio und der

Öffentlichkeit für den Mann bestimmt, während die Frau davon ausgeschlossen blieb.

Mit dem Argument der unhintergehbaren Natürlichkeit des Weiblichen (Natur) gegen-

über dem Männlichen (Kultur) bildete sich eine historisch gewachsene, tiefgreifende

Hierarchisierung zwischen Weiblichkeit und Männlichkeit heraus. Als Folge dieser Lo-

gik kam es zu einer »feste[n] Verknüpfung der Herausbildung von zwei sich ergänzen-

den Geschlechtscharakteren mit der Grenzziehung zwischen Natur und Kultur, wobei

die Kultur der Natur ebenso überlegen sein sollte wie die Männer den Frauen.«76

Im Zuge des kybernetischen Zeitalters (zur Zeit des Kalten Kriegs) veränderte sich

der Status des Natürlichen als das Nicht-Menschliche, mit klaren Grenzen versehene

und der Kultur Entgegenstehende. Dieses Verständnis wich einer technologischen und

technokratischen Vorstellung von Ökosystem, die laut Haraway interessante Verbin-

dungen zwischen Technologie und Natur herstellte, jedoch noch keine zu den Men-

schen. »Menschliche Handlungen und die menschliche Geschichte spielten keine Rolle,

denn noch war alles bloße Kybernetik. Und das war selbstverständlich ganz schlecht.«77

Zu Beginn der 1990er Jahre tauchte innerhalb wissenschaftlicher Ökologiediskurse,

aber auch in sozialen Bewegungen, kommunalen Institutionen und der Administrati-

on eine neue Vorstellung von Ökologie auf: die einer immer schon bestehenden Ver-

schränkung und Wechselwirkung von Natur und Kultur.78 Zu dieser Zeit ist es Judith

Butler, die aus gendertheoretischer Sicht jene Verzahnung zwischen Natürlichem und

74 Carmen Hammer, Immanuel Stieß. »Einleitung«, Dies. (Hg.). Donna Haraway: Die Neuerfindung der

Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen. Frankfurt a.M./New York: Campus 1995, S. 9-31, S. 27.

75 Astrid Deuber-Mankowsky. »Natur/Kultur«, Christina von Braun, Inge Stephan (Hg.). Gender@Wis-

sen: Ein Handbuch der Gender-Theorien. Köln u.a.: Böhlau 2013, S. 319-341.

76 Ebd., S. 333.

77 Donna Haraway. »Wir sind immer mittendrin«. Carmen Hammer, Immanuel Stieß (Hg.). Die Neu-

erfindungderNatur: Primaten,Cyborgs undFrauen. Frankfurt a.M./NewYork: Campus 1995a, S. 98-122,

S. 117.

78 Haraway 1995a, S. 117.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 49

Kulturellem reformuliert, jedoch, wie auch Haraway kritisch bemerkt, zugunsten einer

Vormachtstellung des Kulturellen.79

1990 formulierte Butler ihre entscheidende Grundannahme, die Kategorie Gender

(Kultur) würde keine Basis in der empirischen Realität (Natur) besitzen und konstituiere

sich stets performativ in diskursiven bzw. sprachlichen Praktiken.80 Entscheidend ist

für Butler die Tatsache, dass »Sexualität immer durch Diskurs und Machtverhältnisse

konstruiert ist«.81 Im Zuge neu-materialistischer Denkansätze der letzten Jahre geriet

Butlers poststrukturalistische und linguistische Theoretisierung der Kategorie Gender

zunehmend in Verruf. Butler hätte demnach die Vitalität der Materie übersehen und

Materie »als passives Produkt von Diskurspraktiken«82 festgeschrieben. Zwar wird bei

Butler Materialität in ihren späteren Arbeiten als performativer Prozess der Materia-

lisierung konzeptualisiert, dennoch könne es laut der Gendertheoretikerin keinen Zu-

gang zur Materialität jenseits signifikatorischer Praktiken geben.83 Der Körper bleibt

bei Butler Effekt diskursiver Unterdrückung: »To posit amateriality outside of language

is still to posit that materiality, and that materiality so posited will retain that positing

as its constitutive condition.«84 In Bezug auf das Konzept des sozialen Geschlechts

lautet die Kritik von Stacy Alaimo und Susan Hekman – den Herausgeberinnen des

Sammelbandes Material Feminisms (2007) – an Judith Butler85, ihre Genderkonzeption

würde die Unterscheidung von sozialem und biologischem Geschlecht festschreiben,

was letztlich zu einer Reproduktion des Dualismus Kultur und Natur führen würde.86

Alaimo und Hekman schließen sich dem Vorhaben der Neu-Materialistin Nancy Tuana

an, einen biologischen Determinismus zu unterlaufen.87 Tuana forderte bereits in den

79 Ebd., S. 107f.

80 Judith Butler. Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991.

81 Ebd., S. 56.

82 Barad 2012b, S. 39.

83 Judith Butler. Bodies That Matter: On the Discursive Limits of ›Sex‹. New York u.a.: Routledge 1993.

84 Ebd., S. 67f.

85 In direktemBezug auf ButlersWerkBodies ThatMatter kritisierenAbigail Bray undClaire Colebrook

bereits 1998 mit ähnlichen Argumenten wie Stacy Alaimo Butlers Beharren auf einer Opposition

zwischen Sex und Gender: »Accordingly, the attempt is made to ›free‹ gender from sex – to see

gender not as cultural overlay of sex but as that which produces ›sex‹ as a discursive given […] Gen-

der is not, then, the social construction of ›sex‹; ›sex‹ is yet onemore discursive effect.« Abigail Bray,

Claire Colebrook. »The Haunted Flesh: Corporeal Feminism and the Politics of (Dis)Embodiment«,

in: Signs, Vol. 24, No. 1, 1998, 35-67, 42. Siehe auch die Kritik der Trennung Sex-Gender als Moder-

nismuskritik beiNina Lykke. »BetweenMonsters, Goddesses andCyborgs: Feminist Confrontations

with Science«, Dies., Rosi Braidotti (Hg.). BetweenMonsters, Goddesses and Cyborgs: Feminist Confron-

tations with Science, Medicine and Cyberspace. London: Zed 1996, S. 13-29, S. 18.

86 Ähnlich wie Stacy Alaimo kritisiert die Biologin Lynda Birke unter neu-materialistischer Betrach-

tung eine Vernachlässigung des biologischen Körpers in den feministischen Studien und insbe-

sondere bei Judith Butler. Cecilia Åsberg, Lynda Birke. »Biology is a Feminist Issue: An Interview

with Lynda Birke«, in: European Journal of Women’s Studies, Vol. 17, No. 4, 2010.

87 Stacy Alaimo. Bodily Natures: Science, Environment, and the Material Self. Bloomington: Indiana Uni-

versity Press 2010, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

1980er und 1990er Jahren die feministische Abkehr von einer sex/gender-Trennung, die

auch Donna Haraway problematisierte.88

Mit dem Begriff der naturecultures, den Haraway 2003 im Kontext kritischer Aus-

einandersetzungen gegenüber starren Dualismen einführte89, gelingt es ihr, eine kon-

zeptuelle Trennung zwischen Natur und Kultur zu dekonstruieren und eine untrenn-

bare Verwobenheit von Natur und Kultur begrifflich zu fassen. Weder die Natur noch

die Kultur seien in ihrer Annahme etwas, das allein von Menschen erschaffen wird,

sondern diese werden auch von Artefakten, materiellen Umgebungen, Techniken und

Wissenmit hervorgebracht.Mit den naturecultures äußert sich letztlich die neu-materia-

listische, feministische Idee der synthetischen Beziehung und performativen Konnek-

tivität zwischen Natur und Kultur. Voraussetzung der naturecultures ist ein diffraktives

Denken – ein Denken durch Natur und Kultur hindurch.90

Das Konzept der naturecultures ist für Haraway Grundlage weiterer Durchkreu-

zungsbestrebungen modernistischer Oppositionen: Körper und Geist, Objekt und

Subjekt sowie Sex und Gender. Naturecultures stehen immer im Zusammenhang mit

Ontologie, Epistemologie und Ethik91, die nach Barad niemals getrennt voneinander

zu betrachten sind (vgl. Kapitel 5.2.4). Für Barad ist jede ›Beobachtung‹/Messung stets

eine verantwortungsvolle Praxis und realitätskonstitutiver Teil des Hervorbringens

von Welt. Hier kommt ein quantenphysikalisches Denken der Verschränkung von Sein

88 Nancy Tuana. »Re-fusing nature/nurture«, in:Women’s Studies International Forum, 6(6), 1983, 621-

632; Nancy Tuana. »Fleshing Gender, Sexing the Body: Refiguring the Sex/Gender Distinction«, in:

The Southern Journal of Philosophy, Vol. 35, 1996; Haraway 1995b, S. 93.

89 Donna Haraway. The Companion Species Manifesto: Dogs, People, and Significant Otherness. Chicago:

Prickly Paradigm Press 2003. In seinem Buch Wir sind nie modern gewesen ([1991] 1998) präferiert

Bruno Latour, anders als Haraway, für die Bindestrichschreibweise und spricht von einem Konzept

der nature-culture. Sowohl Haraway als auch Latour untersuchen, wie Natur und Kultur als abge-

grenzte Bereiche funktionieren und wie die natürlichen und kulturellen Wesen innerhalb dieser

Bereiche entstehen. Dieser Entstehungsprozess ist nie abgeschlossen und jene Bereiche undWe-

sen prä-existieren niemals in den nature(s-)cultures.

90 Mit dem Ziel neu-materialistische Ansätze für eine zeitgenössische Medientheorie fruchtbar zu

machen, entwickelt Jussi Parikka im Anschluss an Haraways naturecultures den Begriff der ›me-

dianatures‹. Friedrich Kittler hätte Parikka zufolge bereits die Perspektive auf eine konstitutive

Verwobenheit zwischen Medien und Natur angeboten. Nach Kittler seien die Modulationen von

elektronischen,magnetischen und Licht-Energien aber auch tastbareObjekte vonWahrnehmung,

Aktion, Politiken sowie Bedeutungen (und Nicht-Bedeutungen) durchzogen. ›Medianatures‹ ver-

weisen auf ein Kontinuum zwischen Medienapparaturen und deren materielle Kontexte in der

Umgebung von Natur und hallen in gegenwärtigen Debatten um Medienökologien, elektroni-

schen Müll und Medienarchäologie wider. Parikka 2012a.

91 Vor demHintergrund einer phänomenologischen Tradition, die immerwieder ein eigentümliches

Doppelwesen des Körpers herausstellte (vgl. Merleau-Ponty, Plessner und Waldenfels), lässt sich

Haraways natureculture nicht voraussetzungslos einordnen. Denn gerade diese phänomenologi-

sche Tradition hat den Leibkörper als Zwiegestalt theoretisiert, die ihn zu einer »Umschlagstelle

von Natur und Kultur macht«. Vgl. Barbara Becker. »Cyborgs, Robots und Transhumanisten. An-

merkungenÜber dieWiderständigkeit eigener und fremderMaterialität«, Dies., Irmela Schneider

(Hg.).Was vom Körper übrig bleibt: Körperlichkeit – Identität – Medien. Frankfurt a.M.: Campus 2000,

S. 41-69, S. 60. Mit dem Konzept des Leibkörpers deutet sich die Nähe zu Haraways natureculture

an.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 51

und Erkennen ins Spiel, das im weiteren Verlauf bezüglich einer neu-materialistischen

Konzeptualisierung von Differenz als medial und nicht-binär noch einmal anklingen

wird.

Angesichts einer diffraktiven Logik der Verschränkung, einem ›Denken als Tun‹ und

ko-konstitutiver naturecultures im Neuen Materialismus stellt sich schließlich also die

Frage, welche Konzeptualisierung von Differenz, insbesondere von sexueller Differenz

aus feministischer Perspektive, ein neo-materialistischer Ansatz verfolgt, der gleich-

zeitig einer Durchkreuzung von Binaritäten die Treue hält. Ausgehend von dieser Fra-

ge ergeben sich zudem grundlegende methodische Spezifizierungen für diese Arbeit:

Mit welcher Art von relationalem Differenzbegriff operiert die vorliegende Arbeit hin-

sichtlich der Differenzen von privat/öffentlich (Kapitel 3), Körper/Geist, Natur/Kultur

(Kapitel 4) und Repräsentation/Affekt, Subjekt/Objekt (Kapitel 5)?

2.1.4 (Sexuelle) Differenz an ihre Grenzen bringen

»Consequently, by radically rewriting the

dualisms of modernity, new materialism

precisely becomes a philosophy of differ-

ence that opens up for a »new« ontology, or

rather, a »new« ontogenesis.«92

Iris van der Tuin & Rick Dolphijn

Ein zentrales Erbe wissenschaftlicher und aktivistischer feministischer Auseinander-

setzungen der 1960er und 1970er Jahre ist eine ›Gleichheit-versus-Differenz‹-Debatte.

Ein hartnäckiges Paradoxon besteht darin, dass die Hauptforderung des Feminismus

nach (sexueller) Differenz einerseits in der Ablehnung deterministischer und essentia-

listischer Geschlechterverständnisse und der Forderung nach Gleichheit und gleichen

Zugangsmöglichkeiten besteht, andererseits aber immer nur durch die präzise Beto-

nung der Spezifität der (sexuellen) Differenz erhoben werden kann.93 Kathrin Thiele

unternimmt den Versuch, sich jener Debatte mit einer neu-materialistischen Perspek-

tivierung zu nähern, um eine andere Differenz (›different difference‹) vorzuschlagen,

die jenseits der Kluft zwischen Gleichheit und Differenz liegt.94

Ausgehend von Luce Irigarays psychoanalytischen, philosophischen und jüngst

auch spekulativen Auseinandersetzungen95 mit der Frage nach einer nicht-binä-

92 Dolphijn/van der Tuin 2012, S. 119.

93 Kathrin Thiele. »Pushing Dualisms and Differences: From ›Equality versus Difference‹ To ›Non-

mimetic Sharing‹ and ›Staying With the Trouble‹«, in:Women: A Cultural Review. Special Issue on

›Feminist Matters: The Politics of New Materialism‹ (Guest editors Petra Hinton and Iris van der

Tuin), Vol. 25, No. 1, 2014, 9-26, 10.

94 Ebd., S. 11. Siehe auchMyra Hird. »Feminist Matters. NewMaterialist Considerations of Sexual Dif-

ference«, in: Feminist Theory, Vol. 5, Nr. 2, 2004, 223-232.

95 Elizabeth Grosz teilt Irigarays Arbeit in drei große Phasen der Orientierung ein: Nach einer psy-

choanalytischen folgte eine philosophische und mündete in eine aktuelle, die insbesondere Aus-

arbeitung der sozialen, kulturellen, bürgerlichen und epistemischen Bedingungen fokussiert. In

dieser aktuellen Phase beobachtet Kathrin Thiele wiederum eine spekulative Orientierung Iriga-

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

ren sexuellen Differenz, konzentriert sich Thiele auf Irigarays Ausarbeitung einer

spezifischen, stringent vertretenen Ontologie:

Rather, what I see happening in Irigaray’s thought of sexual difference is that she

manages to unhinge ontology, traditionally understood as the logic of Being as ›given‹,

into an asymmetrical endeavor that itself cannot escape the force of differentiation.

Thus, instead of reducing sexual difference merely to a level of ›what is‹ – essentialist

form of ontology –, her work argues for an understanding of sexual difference as a(n)

(ethical) project in which ontology itself becomes transformed within the parameters

of sexual difference thinking.96

In Irigarays Denken vollzieht sich demnach eine Bewegung von einer essentialisti-

schen Ontologie des Seins hin zu einer dynamischen, relationalen Ontologie, die sie mit

der Deleuze’schen Philosophie des Werdens verbindet. In ihrer Irigaray-Interpretation

stützt sich Elizabeth Grosz auf Deleuze und bringt Irigarays Theorie der sexuellen Dif-

ferenz mit der Deleuze’schen Philosophie desWerdens in Einklang: »Difference in itself

must be considered primordial, a non-reciprocal emergence, that which underlies and

makes possible distinctness, things, oppositions.«97 Die sexuelle Differenz nach Iriga-

ray legt demnach eine Ontologie nahe, eine, »in which differentiality – the more than

o/One – is primary, and by being primary it is prior precisely to the divisiveness of sep-

arate entities (e.g. man/woman).«98 Das Eine ›the o/One‹ ist immer schon vielfältig,

immer schon mehrere. Irigaray zeigt auf, inwiefern ein Denken in (sexuellen) Diffe-

renzen die Notwendigkeit betont, sich einem spezifischen Modus von Beziehung zu

widmen, einem, den Haraway und Barad als diffraktiv fassen würden. Dieser Modus

geht nicht mehr aus einer monosubjektiven Kultur hervor, sondern aus der Erkenntnis,

dass es von vornherein mindestens zwei (›at least two‹) Möglichkeiten für alles gibt99

– oder, diffraktiv gedacht: dass mindestens zwei Wellen aufeinandertreffen, die etwas

Neues hervorbringen. Es geht darum, mit der »Unterjochung der Differenz unter die

Logik des Selben«100 zu brechen, um das Denken in (diffraktiven) Begegnungen mit

dem Anderen, mit dem wir stets ko-existieren. Sexuelle Differenz bedeutet dabei, »that

each subject not only occupies its own morphological, perceptual and associative rela-

tion to the world but that it can indirectly access other morphological, perceptual and

associative relations«.101

Doch für Irigaray gehören diese ko-existierenden Lebewesen nicht alle zu ein- und

derselben Welt.102 In dieser Ausgangshypothese Irigarays verbirgt sich laut Thiele ei-

rays. Elizabeth Grosz. Becoming Undone: Darwinian Reflections on Life, Politics, and Art. Durham: Duke

University Press 2011b, S. 102.

96 Thiele 2014, 13.

97 Grosz 2011b, S. 93.

98 Thiele 2014, 14.

99 Ebd., S. 15.

100 GillesDeleuze, Félix Guattari.Anti-Ödipus: KapitalismusundSchizophrenie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp

[1972] 1977.

101 Elizabeth Grosz. »The Nature of Sexual Difference«, in: Angelaki: Journal of the Theoretical Huma-

nities, Vol. 17, No. 2, 2012, 69-93, 72.

102 Luce Irigaray. Sharing the World. London/New York: Continuum 2008, S. 68.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 53

ne kategoriale transzendente Setzung, wobei nur ein neu-materialistischer Ansatz in

der Lage ist, diese Setzung aufzubrechen. Wenn auch sehr anerkennend gegenüber

Irigaray, richtet sich Thieles Kritik an Irigarays Positionsbestimmung des Anderen im

transzendenten Raum, einemRaum der nicht zu ›meiner‹Welt gehört, wodurch sowohl

eine Transzendenz zwischen Natur und Kultur als auch eine Opposition von Selbst und

Anderen aufrechterhalten wird.103

Mit Hilfe eines neu-materialistischen Ansatzes kann es laut Thiele gelingen, eine

›andere Differenz‹ zu imaginieren: »[A new materialistic approach] allows for pushing

further the founding dualism of self and other, and […] to envision differing differ-

ence(s) ›in-difference‹ […].«104 Ich möchte an dieser Stelle kurz innehalten und Thieles

Formulierung des »pushing further« von Dualismen gründlicher in den Blick nehmen.

Es war Henri Bergson, der 1896 die Einsicht vertrat, persistierende Dualismen, von de-

nen das Denken der Moderne geprägt sei, durchqueren zu können, indem man jene

Dualismen auf die Spitze trieben (»to push dualism to an extreme«105). Anknüpfend

an Bergson schlussfolgert Deleuze: Wenn jene Dualismen ins Extreme getrieben wer-

den, dann stoßen Differenzen an ihre Grenzen106 und eine »Umschreibung der Moder-

ne« –wie sie Jean-François Lyotard 1988 vorgeschlagen hat – sei möglich.107 Es geht aus

neu-materialistsicher Perspektive also nicht darum, Dualismen zu negieren und Dif-

ferenzen auszustreichen oder aus der Moderne auszutreten, sondern vielmehr darum,

eine affirmative Haltung gegenüber der Differenz108 einzunehmen und die Moderne

umzuschreiben. Anders formuliert: Durchquerungen von modernistischen Dualismen

(strukturiert durch eine negative Beziehung zwischen den Begriffen) bedeuten im neu-

materialistischen Sinne, eine Neukonzeptualisierung von Differenz (strukturiert durch

eine affirmative Beziehung) zu formulieren.109

Zurück zu Thieles Anliegen der Formulierung einer ›different difference‹: Wie

kann ein neu-materialistischer Ansatz der Differenz, den Thiele gegenüber einem

Irigaray’schen ›more-than-o/One-Ansatz‹ privilegiert, aussehen? Als grundlegende

Denkvoraussetzung für eine andere Differenz (›different difference‹) schlägt sie ein

von Haraway und Barad inspiriertes »worlding-with-others«110 (Hervorh. i.O.) vor, das

103 Thiele 2014, 18f.

104 Ebd., S. 20.

105 Henri Bergson.Matter and Memory. 5. Aufl., übersetzt von N. M. Paul und W. Scott Palmer. Mineo-

la/New York: Dover [1896] 2004, S. 236.

106 Gilles Deleuze. Difference and Repetition. Translated by P. Patton. New York: Columbia University

Press [1968] 1994, S. 45.

107 Vgl. Dolphijn/van der Tuin 2012, S. 138.

108 Sigrid Adorf und Sabine Gebhardt Fink beobachten eine »Affirmation der Differenz« in zeitgenös-

sischen feministischen Performance-Praktiken. Sigrid Adorf, Sabine Gebhardt Fink (Hg.). »Einlei-

tung«, in: FKW//Zeitschrift für Geschlechterforschung und visuelle Kultur. Feministische Strategien in der

Performance Kunst: Disobedient Bodies.Nr. 67, 2020, 6-16, 7.

109 Dolphijn/van der Tuin 2012, S. 115.

110 Thiele 2014, 20. Ben Anderson und Paul Harrison bieten eine Definition des Begriffs worlding,

der sich nicht auf eine bestehende Welt bezieht, »but rather the context or background against

which particular things show up and take on significance: a mobile but more or less stable ensem-

ble of practices, involvements, relations, capacities, tendencies and affordances.« Ben Anderson,

Paul Harrison (Hg.). Taking – Place: Non-Representational Theories and Geography. Farnham: Ashgate

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

von einer immanenten Verwandtschaft ausgeht und so humanistischen, transzenden-

ten Binaritäten von Selbst/Anderen (in Bezug auf Natur/Kultur) den Rücken kehrt.

Als »Worlding-forces« können dabei Kräfte verstanden werden, die zum einen nicht

notwendigerweise subjektiv und schon gar nicht ausschließlich menschlich sind, und

die zum anderen nicht nur innerhalb dieser Welt zirkulieren, sondern sich als »per-

formances of this world in its dis/continuous worlding«111 ereignen. Diesem Denken

eines menschlichen und nicht-menschlichen Weltwerdens von Welt (worlding) folgend,

kann es gelingen, einen Differenzbegriff in der Art von ›auf-dieser-Seite-und-auf-

jener-Seite‹ und eine Oppositionierung von Selbst versus Andere zu unterlaufen.

Irigarays vorgestellte relationale Ontologie verschärft sich mit der Begegnung eines

neu-materialistischen Ansatzes hin zu einer radikal relationalen, diffraktiven (Quan-

ten-)Ontologie, die Barads Agentieller Realismus im Kern adressiert:

Knowing is a specific engagement of the world where part of the world becomes dif-

ferentially intelligible to another part of the world in its differential accountability to

and for that of which it is part. In traditional humanist account, intelligibility requires

an intellective agent […], and intellection is framed as a specifically human capacity.

But in my agential realist account, intelligibility is an ontological performance of the

world in its ongoing articulation. It is not a human-dependent characteristic but a

feature of the world in its differential becoming. The world articulates itself differ-

ently.112

Wie können wir also zu einer solchen ›different difference‹, einer kritischen Differenz

innerhalb (›critical difference within‹113) nachHaraway und einemVerständnis vonworl-

ding als ein differenziertes Werden gelangen? Die Neu-Materialistin Gill Jagger führt

aus »that sexual difference becomes an apparent ontological feature of human becom-

ing only if we make it so through the possibilities we provide for the modalities of

becoming that give expression to our bodily natures«.114 Ein solches Verständnis se-

xueller Differenz bietet die Möglichkeit, diese als dynamischen ontologischen Faktor

zu denken – als potenzielles Werden innerhalb eines mannigfaltigen und dynamischen

Kontinuums.

Zusammengefasst bedeutet dies für den zeitgenössischen feministischen Diskurs,

(sexuelle) Differenz als produktive Rahmung zu verstehen, innerhalb deren Dualismen

von Mann-Frau115, Sex-Gender, Natur-Kultur, Subjekt-Objekt ins Extreme getrieben

2010, S. 8. Insbesondere Donna Haraway verleiht in ihren jüngsten Arbeiten dem menschlichen

und nicht-menschlichen worlding einen weiteren Twist. In einem steten Prozess der Begegnung

mit »companion species« entstehe eine Welt, in der »natures, cultures, subjects and objects do

not pre-exist their intertwined worldings«. Donna Haraway. Staying with the Trouble. Making Kin in

the Chthulucene. Durham, NC: Duke University Press 2016, S. 13.

111 Thiele 2014, 21.

112 Barad 2007, S. 379f.

113 Haraway 1992, S. 300.

114 Gill Jagger. »The NewMaterialism and Sexual Difference«, in: Signs. Journal ofWomen in Culture and

Society, Vol. 40, No. 2, 2015, 321-342, 328.

115 Rick Dolphijn und Iris van der Tuin erkennen, inwiefern Deleuze und Guattari in ihremWerk Anti-

Ödipus (1972) einematerialistische, philosophische Praxis hervorbringen, die daran interessiert ist,

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 55

werden (Bergson) und (sexuelle) Differenz an ihre Grenzen stößt (Deleuze). Mit De-

leuze wird bereits ein Begegnungsmoment, ein ›Stoßen-an‹ adressiert (das im Kapitel

3.2 am Begriff der Berührung durchgespielt werden soll), das dem Begriff der Diffrak-

tion inhärent ist. Diffraktionsmuster sind Differenzerscheinungen, die zeigen, wo sich

Effekte von Differenzen herausbilden.116 Aus einer relational-ontologischen Verfasst-

heit von Welt leitet sich darüber hinaus eine Ethik der Verwobenheit ab117, die auch

eine Reformulierung des Verantwortungsbegriffs nach sich zieht (vgl. Kapitel 5.2.4).

Die hier skizzierte neo-materialistische Konzeptualisierung der Differenz bringt also

eine ontologische Praxis mit sich, die darauf beruht, alle (impliziten) Priorisierungen,

die im dualistischen Denken der Moderne vorherrschen, hinter sich zu lassen. Eine

durch Affirmation strukturierte Differenz, die ich hier priorisiere und die meine Ar-

beit durchzieht, operiert hingegen weder mit vorbestimmten Beziehungen zwischen

privat/öffentlich, Körper/Geist, Natur/Kultur, Subjekt/Objekt usw., noch strebt sie eine

Gegenhierarchie zwischen den Begriffen an.118

Nachdem nun zentrale Denkansätze zu ontologischen und epistemologischen Fra-

gen im Kontext des NewMaterialism geschärft wurden, das Konzept der Diffraktion als

Denkbild und Methode an Kontur gewonnen hat und ein für diese Arbeit produktiver

Differenzbegriff formuliert wurde, widme ich mich im Folgenden der Verschränkung

zwischen Feminismus und Kunst, wobei sich letztlich zeigen wird, dass auch der Neue

Materialismus in der Kunst nicht voraussetzungslos ist.

2.2 Feminismus/Kunst

»Feminist Art is neither a style nor a movement, feminism is an ideology, a value

system, a revolutionary strategy, a way of life.«119

Lucy Lippard

 

»Often accepted unconsciously, these [feminist] values support the opening up and

out of eyes, mouths, minds, and doors – and sometimes the smashing of windows.«120

Lucy Lippard

Als zentraler Impuls feministischer Kunstgeschichtsschreibung gilt der kanonische und

vielzitierte Aufsatz der Kunsthistorikerin Linda Nochlin von 1971, »Why Have There

Sexualität jenseits des Dualismus Mann und Frau und sogar jenseits der menschlichen Sexualität

zu konzeptualisieren. Dies. 2012, S. 118.

116 Haraway 1992, S. 295.

117 Barad 2010, 266; Cecilia Åsberg. »The Timely Ethics of Posthumanist Gender Studies«, in: Feminis-

tische Studien, Band 31, Heft 1, 2016, 7-12.

118 Vgl. Dolphijn/van der Tuin 2012, S. 115.

119 Lucy Lippard. »Sweeping Exchanges: The Contribution of Feminism to the Art of the 1970s«, in: Art

Journal, Vol. 40, Nr. 12 , 1980, 362-365, 363.

120 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Been No Great Woman Artists?«121 Die Antwort ihrer titelgebenden Frage lag für Noch-

lin im institutionellen Ausschluss weiblicher Künstlerinnen aus Akademien, Universi-

täten und anderen Ausbildungseinrichtungen sowie in ihrer Nicht-Repräsentation in

Museen und Galerien.

Der Ausschluss von ›Frauen‹ aus Repräsentationssystemen ist für feministische

Theorie und Praxis von zentraler Bedeutung122 und funktioniert auf doppelte Weise:

als Nicht-Beachtung, Vergessen und Verdrängen im Sinne von (politischer) Vertretung,

aber auch im Sinne von einem Fehlen der Darstellung. Zudem kann Repräsentation

auch »in einem ästhetischen und philosophischen Kontext ein Wiedergegenwärtigma-

chen als Wiedergabe, als Vergegenwärtigen, Vorstellen und Darstellen von dem, was

man unter Weiblichkeit versteht, verstanden [werden].«123

Nochlins kritische Frage,warum es keine großenKünstlerinnen gegeben habe, stell-

te sich im Kontext einer feministischen Kunstbewegung, die sich in erster Linie im US-

amerikanischen und europäischen Raum entzündete und im Kontext der zweiten Frau-

enbewegung der 1960er und 1970er Jahre zu verorten ist. Die feministische Kunstbe-

wegung zielte primär darauf ab, eine patriarchal geprägte Kunstgeschichte und -praxis

zu unterlaufen und sich entschieden gegen einen (hetero-)sexistischen Kunstbetrieb zu

stellen. Mittels der Geste und Strategie der Aneignung arbeiteten Künstlerinnen an ei-

ner Dekonstruktion und Umdeutung von traditionellenWeiblichkeitsvorstellungen wie

Rollenbildern und ihren kulturell festgeschriebenen Kodierungen.124 Als prominentes

Beispiel ließe sich Lynda Benglis’ Selbstportrait in der Kunstzeitschrift Artforum von 1974

heranziehen: eine von Benglis selbst finanzierte und damit redaktionell nicht bearbei-

tete Werbeanzeige für ihre Ausstellung in der Paula Cooper Gallery, die einen Skandal

121 Linda Nochlin. »Why Have There Been No Great Woman Artists?«, Thomas B Hess, Elizabeth C.

Baker (Hg.).Art andSexual Politics:Women’s liberation,womenartists, andart history. NewYork: Collier

Books 1973, S. 1-39.

122 An dieser Stelle sei die Installation Resurface (2016) der deutschen Künstlerin Johanna Reich er-

wähnt. Für die B3 Biennale des bewegten Bildes 2017 zeigte Rauch Porträts von Künstlerinnen des 19.

und 20. Jahrhunderts, die in Vergessenheit geratenwaren und die sie bei ihren Internetrecherchen

ausfindig machen konnte. Die insgesamt 300 gesammelten Künstlerinnen tauchten im Zuge der

Digitalisierung im Internet wieder auf. Resurface verweist auf einemännliche Kunstgeschichte, die

das Internet heute zu unterlaufen scheint.

123 Dagmar von Hoff. »Performanz/Repräsentation«, Christina von Braun, Inge Stephan (Hg.). Gen-

der@Wissen: Ein Handbuch der Gender-Theorien. Köln u.a.: Böhlau 2013, S. 275-296, S. 276.

124 In ihrer Monografie Die bessere Hälfte: Künstlerinnen des 20. und 21. Jahrhunderts (2003) beschreibt

Isabelle Graw das Modell der Aneignung als zentrale künstlerische Methode des In-Beziehung-

Tretens vor allem für Künstlerinnen des 20. und 21. Jahrhunderts. Es umfasst die Auseinanderset-

zung mit früherer Kunst ebenso wie ein In-Beziehung-Setzen mit künstlerischen Konventionen

(S. 29). Ausgehend von Künstlerinnen aus dem Kontext der Moderne wie Georgia O’Keeffe, Elaine

de Kooning, Meret Oppenheimer beobachtet Graw eine Bezugnahme und dezidierte Abgrenzung

dieser Künstlerinnen auf bzw. gegenüber männliche(n) Vorgängern, wobei es den Künstlerinnen

darum ging, ihre eigenen Entwürfe innerhalb des Kunstsystems zu artikulieren. Insbesondere be-

zieht sich Graw auf die sogenannte »Appropriation Art« der 1980er Jahre, in der jene Dialektik von

Aneignung und Abgrenzung zu einer legitimen und konstitutiven künstlerischenMethode erklärt

wurde. Als Künstlerinnen der »Appropriation Art« lassen sich exemplarisch Sherrie Levine, Cindy

Sherman und Andrea Fraser anführen. Dies.Die bessere Hälfte: Künstlerinnen des 20. und 21. Jahrhun-

derts. Köln: DuMont 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 57

auslöste. Die dort abgebildete Fotografie zeigt den nackten sonnengebräunten Körper

der Künstlerin in anrüchiger Pose. Sie hält einen überlangen, erigierten Plastikpenis vor

ihre Vagina, während ihr leicht geöffneter Mund und ihr Blick durch eine Sonnenbrille

ein klischeehaftes Pornografieszenario regelrecht unterstreicht. Benglis bedient sich im

subversiven Spiel des klassischen weiblichen Akts der Kunstgeschichte und verdeutlicht

in provokativer Persiflage das hierarchische Gefälle männlicher und weiblicher Kunst-

schaffender. Ihre Selbstinszenierung zeugt von einer männlichen (heterosexuellen) He-

gemonie der Moderne und erzählt von phallischen Privilegien im Kunstbetrieb.125

Die feministische Kunstbewegung speiste sich zudem aus den Bemühungen der

Zusammenführung von Kunst und Leben Ende der 1960er Jahre. Im Zuge vom Fluxus,

Minimalismus, Body- und Performance Art, Happening, Konzeptkunst und Pop fan-

den zunehmend neue Konzepte in den Kunstdiskurs Einzug, um veraltete Gattungs-

grenzen zu durchbrechen. Anstelle von klar definierten Grenzziehungen zwischen Ma-

lerei, Skulptur, Literatur, Theater und Musik traten intermediale, synästhetische und

expansive Formen des künstlerischen Ausdrucks. Zur gleichen Zeit, in der der (eige-

ne) Körper zu einem zentralen Verhandlungsort einer institutions- und sozialkriti-

schen Kunstbewegung ernannt wurde, etablierte sich in diesem Kunstkontext ein neu-

es Medium, das von auffällig vielen feministisch orientierten Künstlerinnen genutzt

wurde: Video. Den konzeptuellen und eingehenden Auseinandersetzungen vieler femi-

nistischer Videokünstlerinnen mit der neuen Technologie unterlagen bedeutsame Re-

flexionen und repräsentationskritische Befragungen des Verhältnisses zwischen Kör-

per(Bild), Bild(Körper) und Subjekt.126 Der ›elektronische Spiegel‹ war in der Lage, wie

Sigrid Adorf erkennt, »zu einer Analyse von Macht, Repräsentation und Geschlecht«127

zu verhelfen. Die Bedeutung von Video innerhalb des feministischen Kunstkontextes

und den Stellenwert von Video als spiegelndes, affektives und vor allem auch diffrakti-

ves Medium werde ich im Kapitel 2.3 eingehender beleuchten.

Die feministische Kunstbewegung mit ihrer künstlerischen Fokussierung auf das

Körpervermögen war zugunsten einer pluralistischen Weltsicht von weitgefächerten

Ästhetiken und Praktiken bestimmt.Nach Laura Cottingham lassen sich in jener Kunst-

125 Welche Brisanz Benglis‹ geschaltete Anzeige mit sich zog, wird auch mit Blick auf die Reaktio-

nen von Redakteur*innen, Kunstkritiker*inne und Künstler*innen deutlich: Die beiden Artforum-

Redakteurinnen Rosalind Krauss undAnnetteMichelson lehnten Benglis‹Werbeanzeige entschie-

den ab, verließen die Kunstzeitschrift und gründeten das Magazin October. In der Dezember-

Ausgabe 1974 des Magazins Artforum bekundeten einige Redakteur*innen ihre entschiedene

Ablehnung gegenüber Benglis‹ Abbildung als »object of extreme vulgarity« und ärgerten sich

über die bezahlte Anzeige. Einige Schulleiter*innen und Bibliothekar*innen verlangten, dass ihre

Abonnements gekündigt werden. Eine positive Resonanz erfuhr Benglis‹Werbeanzeige allerdings

von einigen ihrer Künstler*innen-Kolleg*innen. Ein Telegramm von Vito Acconci, Jennifer Bartlett,

Germano Celant und Nancy Kitchel lobte Benglis‹ Anzeige als »a way of bypassing editorial cen-

sorship« und die Künstlerin Elizabeth Murray schrieb, sie sei »astonished that intelligent critics . .

. could not get past their ›taste‹ enough to realize that they are blocking . . . freedom«. Zitate aus

Lauren O’Neill-Butler. »Lynda Benglis and Robert Morris. Susan Inglett Gallery«, in: Artforum, Vol.

48, No. 2, Okt. 2009, 234-235.

126 Vgl. Adorf 2008, S. 12f.

127 Ebd., S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

bewegung thematische Parallelen wie Berührungspunkte bezüglich künstlerischer Ver-

fahrensweisen finden:

The movement refused a formalist imperative, insisted in the importance of content,

contested the absoluteness of history, favored collective production, asserted a place

for the autobiographical, reclaimed craft, emphasized process and performance, and,

perhaps most radically, refuted the idea that art is neutral, universal, or property of

men only.128

Auch wenn es den Anschein gewonnen haben mag, die feministische Kunstbewegung

als Terrain homogener Positionen und zu vereinheitlichender Ästhetiken und Praktiken

zu erklären, ist dies keineswegs der Fall. Innerhalb der feministischen Kunstbewegung

wie auch der zweiten internationalen Frauenbewegung im Allgemeinen gab es große

positionelle Differenzen im Hinblick auf die Frage, ob dem Konzept Weiblichkeit affir-

mativ oder dekonstruktiv zu begegnen sei. Im weiteren Verlauf der Arbeit werde ich zu

den hier angenommenen heterogenen feministischen Positionen stellenweise zurück-

kehren.

Nach knapp fünf Jahrzehnten kunsthistorischer Frauenforschung – die in der in-

ternationalen feministischen Kunstbewegung ihre Wurzeln findet – sind die damals

formulierten Fragen (vgl. Linda Nochlin) nach wie vor aktuell. Zwar lassen sich eini-

ge Erfolge wie die Zunahme monografischer Arbeiten über Künstlerinnen und eine

höhere Präsenz von Frauen im Ausstellungsbetrieb verzeichnen. Dennoch sind auch

Rückschläge wie die Unterrepräsentation von Künstlerinnen in Überblicksausstellun-

gen festzuhalten.129 Grundsätzlich macht sich gegenwärtig, wie bereits in der Einlei-

tung angesprochen, ein verstärktes wiederkehrendes Interesse an Kunstpositionen aus

dem Kontext der feministischen Kunstbewegung der 1970er Jahre bemerkbar. Für Ame-

lia Jones gründet das Revival feministischer Kunst neben ökonomischen Aspekten auf

Zugeständnissen einer einstigen einschlägigen Bewegung, welche durch eine histori-

sche Distanz möglich wurden:

[T]he market […] is a key motivator behind the spate of exhibitions and magazine is-

sues highlighting feminist art. […] [T]he recuperation of feminism in art discourse and

institutions is about a desire to return to, and take wisdom from, the most successful

political movement within the visual arts in the past 50 years.130

Hinzufügen ließe sich die Hypothese – wie sie in dieser Arbeit verfolgt wird – dass

aktuelle Künstler*innen die Bedeutung von Materialität, Körperlichkeit und Affekt im

Hinblick auf Geschlechterfragen, wie sie in der feministischen Avantgarde im Kern an-

gelegt war, wiederentdecken, anerkennen und ihre Arbeiten damit eine Beziehung zu

128 Laura Cottingham. »The Feminist Continuum. Art After 1970«, Norma Broude, Mary D. Garrard

(Hg.). The Power of Feminist Art: The American Movement of the 1970s. History and Impact. New York:

H.N. Abrams 1994, S. 276.

129 Sigrid Schade, Silke Wenk. »Inszenierung des Sehens. Kunst, Geschichte und Geschlechterdiffe-

renz«, Hadumod Bußmann, Elisabeth Bronfen (Hg.). Genus: Zur Geschlechterdifferenz in den Kultur-

wissenschaften. Stuttgart: Kröner 1995, S. 340-407, S. 341.

130 Amelia Jones. »1970/2007: The Return of Feminist At«, in: X-tra Contemporary Art Quarterly, Vol. 10,

No. 4, Sommer 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 59

den damaligen feministischen (Medien)Kunstpraktiken verspüren lassen und Reminis-

zenzen bei den Rezipient*innen der Arbeiten auslösen.131

2.2.1 Feministische oder gar weibliche Ästhetik

Während in den 1960er und 1970er Jahren viele Frauen ihr Kunstschaffen in feministi-

schen Begriffen definierten, lehnten andere wiederum die Bezeichnung ›feministisch‹

grundlegend ab. Obwohl die junge Künstlerinnengeneration sich oftmals ausdrücklich

gegen die begriffliche Eingrenzung durch ›feministische Kunst‹ richtete132, verwende-

ten Kunstgeschichte und -kritik jene Beschreibung als eine Art Stilrichtung verallge-

meinerndweiter.133 Im akademischen Kontext herrschten rege Debatten über Beschrei-

bungsdimensionen wie feministische oder gar weibliche Ästhetik.134 Letzteres wurde

insbesondere in feministischen Kreisen von Filmtheoretikerinnen, Filmemacherinnen

und Künstlerinnen als Gegenmodell zu einem dominierenden Phallozentrismus in der

Kunstproduktion eingeführt. 1976 lehnt Silvia Bovenschen in ihrem Aufsatz »Über die

Frage: Gibt es eine weibliche Ästhetik?« eine essenziell verstandene weibliche Kunst ab,

plädiert zugleich jedoch für ein spezifisches Wahrnehmen und Erleben jener Kunstfor-

men und führt in diesem Zusammenhang den Begriff der weiblichen Ästhetik ein.135

Spätestens seit den 1990er Jahren wird diese Vorstellung einer genuin ›weiblichen Äs-

thetik‹ entschieden zurückgewiesen und letztlich als Mythos entlarvt. Susanne Lum-

merding untersucht in ihremBuchWeibliche Ästhetik?Möglichkeiten undGrenzen einer Sub-

version von Codes (1994) diskursanalytisch die Frage nach einer ›weiblichen Ästhetik‹ und

wendet sich dezidiert gegen Formen der geschlechtlichen Zuschreibung.136 Zudempro-

blematisiert sie den Begriff ›feministisch‹ insofern, da er eine homogene Gruppe von

Individuen impliziere,welchen ein spezifisches ›Frau-Sein‹ schlicht zugewiesenwerden

würde.137 Auch Barbara Paul reiht sich in die Debatte über die Bezeichnung ›feministi-

scher Kunst‹ ein und weist darauf hin, dass Kunst von Frauen weder per se feministisch

131 Sigrid Adorf. »Wieder-, weitergeben. Gedanken zur andauernden Performativität von Videoarbei-

ten als Form kulturanalytischen Erzählens«, Tasja Langenbach (Hg.). Ausstellungskatalog Videonale

16: Festival für Video und zeitbasierte Kunstformen. Köln: Strzelecki Books 2017, S. 69-76.

132 Beispielsweise beharrte Elke Krystufek immer wieder darauf, sich selbst nicht als feministisch

agierend bezeichnen zu wollen. Dennoch wurden in ihren künstlerischen Arbeiten immer wie-

der feministische Beweggründe, Motive und Themen ausgemacht sowie deren Nähe zu denWie-

ner Aktionistinnen erkannt. Elke Krystufek, Silvia Eiblmayr. »Conversationwith Elke Krystufek«, zi-

tiert nach:Museum in Progress. Wien, März 1997, URL: https://www.mip.at/attachments/194, Stand:

20.05.2021.

133 Lydia Haustein. Videokunst. München: Beck 2003, S. 77.

134 Gisela Ecker. Feminist Aesthetics. London:Women’s Press 1985; Rita Felski. Beyond Feminist Aesthetics:

Feminist Literature and Social Change. Cambridge: Harvard University Press 1987.

135 Silvia Bovenschen. »Über die Frage: Gibt es eine weibliche Ästhetik?«, in: Ästhetik und Kommunika-

tion.Heft 25, 1976, 60-75.

136 Wie Susanne Lummerding konstatierte auch die amerikanische Kunsthistorikerin JanetWolff 1995

nachdrücklich, es gäbe keine korrekte feministische Ästhetik.

137 Susanne Lummerding. Weibliche Ästhetik? Möglichkeiten und Grenzen einer Subversion von Codes.

Wien: Passagen 1994.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194
https://www.mip.at/attachments/194


60 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

sei, noch ließen sich formal-ästhetische Festlegungen deklarieren, nach denen femi-

nistische Kunst eingegrenzt werden könne.138 Ebenso problematisiert Yasmine Ergas

terminologische Eingrenzungsversuche und erläutert, dass der Feminismus »[…] his-

torisch variierende Systeme von Theorien und Praktiken [benennt], die sich auf die

Konstitution und die Ermächtigung der Frau als Subjekt beziehen. So gesehen ist das,

was Feminismus ist oder war, eher eine Sache der Geschichte als der Definition.«139

Im Anschluss an Ergas betont auch Lisa Tickner, feministisch orientierte Kunst müsse

stets im geschichtlichen Kontext betrachten werden:

Feminist art is work that is rooted in the analyses and commitments of contemporary

feminism and that contributes to a critique of the political, economic and ideological

power relations of contemporary society. It is not a stylistic category nor simply any

art produced by women.140

Die zweite Frauenbewegung als internationale soziopolitische Emanzipationsbewe-

gung und die in ihr gewachsenen ideologischen und paradigmatischen Grundfesten

prägten zahlreiche und mit unterschiedlichen Medien arbeitende Künstlerinnen und

veranlasste sie, ihre feministischen Positionen zu formulierten. Die feministische

Theorie wie auch die künstlerische Praxis zu dieser Zeit verschrieben sich der Politi-

sierung des Privaten (vgl. Kapitel 3) und den Überschneidungsbereichen von Körper,

Kultur und Psyche.141 Auch die feministische Videokunst der 1970er Jahre speiste

sich aus den Theorien wie Alltagsrealitäten und vice versa wurden die künstlerischen

Auseinandersetzungen über den Status der Frau im und als Bild in theoretischen

Debatten aufgegriffen, reflektiert und weitergedacht. Als einer der einflussreichsten

feministischen Theoriezweige der 1970er Jahre war die feministische Filmtheorie ein

zentraler theoretischer Impulsgeber für viele Videokünstlerinnen dieser Zeit, um sich

mit komplexen Verhältnissen von Blick, Begehren und Weiblichkeitskonstruktion zu

befassen.142

Mit Blick auf die hier knapp umrissene Debatte über feministische oder gar weib-

liche Ästhetik wird deutlich, dass sich in den Stimmen innerhalb dieser Diskussion ein

latentes Fortschreiben von Dualismenmanifestiert, wobei demWeiblichen implizit das

Männliche und dem ›Feministischen‹ implizit das ›Nicht-Feministische‹ gegenüberge-

stellt wird.Mit Hilfe eines neo-materialistisch inspirierten Differenzbegriffs (vgl. Kapi-

tel 2.1.4), dem Rosi Braidottis Konzept des nomadischen Subjekts inhärent ist, möchte

138 Barbara Paul. »Feministische Intervention in der Kunst und im Kunstbetrieb«, Barbara Lange, Ar-

nold Bartetzky (Hg.). Geschichte der bildenden Kunst in Deutschland: Vom Expressionismus bis heute.

München u.a.: Prestel u.a. 2006, S. 480-497, S. 481.

139 Yasmine Ergas. »Der Feminismus der siebziger Jahre«, Georges Duby, Michelle Perrot (Hg.). Ge-

schichte der Frauen. Band 5, Frankfurt a.M./New York: Büchergilde Gutenberg 1995, S. 559-580,

S. 564f.

140 Lisa Tickner zitiert in Paul 2006, S. 488.

141 Adorf 2008, S. 16.

142 Sigrid Schade. »Körper zwischen den Spiegeln: Selbstinszenierungen in Videos, Filmen und Kunst

von Frauen«, in: kea. Zeitschrift für Kulturwissenschaften, herausgegeben von Sabine Barz, Sabine

Fuchs, Margit Kaufmann, Andrea Lauser, Heft 11, 1998, 37-54.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 61

ich mich nun in jene Debatte einbringen und anhand der Frage nach der sexuellen Dif-

ferenz in der feministischenTheorie meine Positionierung innerhalb dieser Diskussion

konturieren, die auf ein Beugen von Dualismen ausgerichtet ist.

2.2.2 »Femininity as an activity, rather than a noun«143

Die Relevanz der Materialität des Körpers, wie sie insbesondere von Judith Butler im

Kontext feministischer Theorie weiter ausgearbeitet wurde, gewinnt aktuell wieder an

Bedeutung und ist an die Frage nach ›sexueller Differenz‹ seit jeher gekoppelt. Wäh-

rend Luce Irigaray144 die ›sexuelle Differenz‹ als Horizont betrachtet (vgl. Kapitel 2.1.4)

und Elizabeth Grosz145 sie als Voraussetzung für die feministische Theorie ansieht, ist

sie für Judith Butler ein Problem, das es zu überwinden gilt. Rosi Braidotti hingegen

fokussiert ›sexuelle Differenz‹ als ein nomadisches146, politisches Projekt, indem jene

Differenz die körperliche Verortung eines Individuums bedeutet und gleichzeitig ei-

nen verhandelbaren, transversalen und affektiven Raum darstellt. »A location is a ma-

terialist temporal and spatial site of co-production of the subject, and thus anything

but an instance of relativism«147, schreibt Braidotti. Ihr geht es darum, mit der Figur

des Nomadic Subject eine Vision weiblich-feministischer, nomadischer Subjektivität zu

entwickeln, um einer phallozentrischen Vorstellung des Subjekts eine Alternative zu

143 Claire Johnson. Femininity, Time and Feminist Art. London: Palgrave Macmillan 2013, S. 3.

144 Für Irigaray ist Äquivalenz, nicht Gleichheit, das Thema, das aus der Perspektive der sexuellen

Differenz scharf zu kritisieren ist: »in order for an ethics of sexual difference to come into being, we

must constitute a possible place for each sex, body, and flesh to inhabit.« Für Irigaray steht daher

die Anerkennung der Differenzierung im Fokus, ohne die Forderung nach einem ›möglichen Ort‹

für alle aufzugeben, der die Ansprüche auf Gleichheit und Differenz verbindet, anstatt sich ihrer

zu widersetzen. Luce Irigaray. An Ethics of Sexual Difference. Trans. by Carolyn Burke and Gillian C.

Gill. Ithaca/New York: Cornell University Press [1984] 1993a, S. 18. Siehe auch: Dies. I Love to You:

Sketch of a Possible Felicity of History. Trans. by Alison Martin. New York: Routledge 1996, S. 30ff.

145 Grosz schreibt anerkennend über Irigaray: »For Irigaray, sexual difference, as that which has been

repressed or unacknowledged by patriarchal culture, is the concept whose elaboration has the

potential to transform our relations to ourselves, to our world, and our future«. Elizabeth Grosz.

»Sexual Difference as Sexual Selection. Irigarayan Reflections on Darwin«, Dies. (Hg.). Becoming

Undone. Darwian Reflections on Life, Politics and Art. Durham/London: Duke University Press 2011a,

S. 145. An einer anderen Stelle schreibt Grosz, es sei die sexuelle Differenz, »that makes possible

and accompanies all other social differences«. Dies. »Significant Differences An Interview with

Elizabeth Grosz«, in: Interstitial Journal, 4, März 2013, URL: https://interstitialjournal.files.wordpres

s.com/2013/03/grosz-interview1.pdf, Stand: 20.05.2021.

146 In Braidottis Idee von Nomadentum geht es um ein Überdenken der körperlichen Wurzeln der

Subjektivität. Der Körper des nomadischen Subjekts ist weder eine biologische noch eine soziale

Kategorie. Vielmehr ist er ein Ort, an dem sich physische und symbolische Komponenten überla-

gern. Braidotti übernimmt die Vorstellung des Nomaden von Deleuze und Guattari, die ein Da-

zwischen einfordern. »Zwischen den Dingen bezeichnet keine lokalisierbare Beziehung, die vom

einen zum anderen geht und umgekehrt, sondern eine Pendelbewegung, eine transversale Bewe-

gung, die in die eine und in die andere Richtung geht, ein Strom ohne Anfang und Ende, der seine

beiden Ufer unterspült und in der Mitte immer schneller fließt.« Deleuze/Guattari [1980] 1992b,

S. 42. Wie in der anti-kolonialen oder subalternen Tradition gilt auch für das nomadische Subjekt,

umherzuwandern, zu bewohnen ohne zu besetzen.

147 Rosi Braidotti. Transpositions: On Nomadic Ethics. Cambridge: Polity Press 2006, S. 199.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf
https://interstitialjournal.files.wordpress.com/2013/03/grosz-interview1.pdf


62 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

bieten.148 Eine einfache essentialistische Weiblichkeitsvorstellung weist Braidottis no-

madisches Subjekt entschieden zurück. Ihr komplexes Körperverständnis ist weder bio-

logisch noch sozial zu verstehen (vgl. dazu auch Kapitel 4) und basiert sowohl auf einem

Frau-Sein als auch auf einem Frau-Werden (vgl. Deleuze/Guattari). Für Braidotti ist der

(geschlechtliche) Körper ein Kräftefeld und eine libidinöse Oberfläche: »I am sexed. I

have been a woman for as long I have existed […]«.149 Somit bedeutet Frau-Sein sowohl

das soziale Körperwissen als auch das Empfinden und Wahrnehmen als körperliche

Frau. Zudem begreift sich Braidotti als nomadisches Subjekt im Frau-Werden. Werden

meint dabei keine psychisch erkennbare Verwandlung; vielmehr passiert das Werden

auf der Basis von Strömen und Intensitäten. Es geht dabei um ein »Gleiten hin zu

anderen, gegenwärtigen Möglichkeiten« und eine »Unmenschlichkeit, die am eigenen

Körper erlebt wird.«150

Braidottis Konzeption einer nomadischen Subjektivität birgt eine affirmativ struk-

turierte Differenz und eine produktive Rahmung, um einen spezifischen Modus von

Beziehungen denken zu können: einen diffraktiven Modus. In Ihrem Plädoyer für ein

feministisches Spekulieren als Verhandlungsmodus mit der zentralen Frage der sexu-

ellen Differenz erklären Cecilia Åsberg, Kathrin Thiele und Iris van der Tuin, dass es

darum geht, »to imagine difference differently so as to make a difference«.151 Ein dy-

namisches, prozesshaftes und diffraktives Verständnis von Raum und Zeit, Geschich-

te und Gewordenheiten (vgl. insbesondere Rosi Braidotti und Elizabeth Grosz in An-

schluss an Deleuze), wie es im Kontext des Neuen Materialismus betont wird, setzt

auch bei der Vorstellung von Weiblichkeit an. Claire Johnson plädiert dafür, »feminin-

ity as an activity, rather than a noun«152 zu begreifen (vgl. Kapitel 2.1.2). Mit Johnson

kann Weiblichkeit, die in künstlerischen Arbeiten performt wird, nicht als Element be-

trachtet werden, wovon man sich distanzieren muss, um in ›vorgegebene‹ Raster einer

politischen Kunstpraktik zu passen. Der Idee einer netzwerkartigen Kartografie und

sich überlagernder Temporalitäten folgend, emanzipiert sich Johnson von der Kritik

gegenüber der Kategorie ›Weiblichkeit‹.

Mittels einer diffraktiven (Re)Lektüre unterschiedlicher feministischer Positionen

hinsichtlich der Frage nach der Kategorie ›Weiblichkeit‹ oder ›sexueller Differenz‹, kön-

nen unterschiedliche theoretische Positionen aus der Vergangenheit und von heute

zusammengebracht werden, die einer Vorstellungen von Diskontinuität, wie sie im

kunsthistorischen Kontext bei Lisa Tickner noch stark zum Ausdruck kommt (vgl. Kapi-

tel 2.2.1), entgegenlaufen. Allen zuvor angeführten Problematisierungen von Bezeich-

nungsgrößen wie ›feministischer Kunst‹ oder gar ›weiblicher Ästhetik‹ scheint eine Es-

sentialismuskritik, die Warnung vor der Gefahr einer terminologischen Eingrenzung

148 Rosi Braidotti. Nomadic Subjects: Embodiment and Sexual Difference in Contemporary Feminist Theory.

New York: Columbia Univ. Press 1994.

149 Ebd., S. 187.

150 Deleuze/Guattari [1980] 1992b, S. 371f. Im Kapitel 10 erarbeiten Deleuze und Guattari das Frau-

Werden zu einem der Schlüsselkonzepte ihrer politischen Philosophie.

151 Cecilia Åsberg, Kathrin Thiele, Iris van der Tuin. »Speculative Before the Turn Reintroducing Femi-

nist Materialist Performativity«, in: Cultural Studies Review, Vol. 2, Nr. 2, September 2015, URL: htt

p://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp. 145-172, Stand: 20.05.2021.

152 Johnson 2013, S. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp
http://epress.lib.uts.edu.au/journals/index.php/csrj/indexpp


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 63

und ein Homogenisierungsvorwurf gemeinsam. Es geht mir nicht darum, den Mythos

einer ›weiblichen Ästhetik‹ fortzuschreiben. Vielmehr möchte ich ›versöhnend‹ ein of-

fenes, dynamisches und nomadisches Verständnis initiieren, in dessen Ausformungen

visuelle Kultur und Politik aktiviert werden können und ein Austausch über geschlech-

terbezogene Fragestellungen entstehen kann. Ich möchte mich einer feministischen

Polarisierung entziehen, die auf der einen Seite den Körper als symbolisches Konstrukt

begreift (vgl. Judith Butler) und auf der anderen Seite differenztheoretisch auf präödi-

pale Formen des weiblichen Seins verweist (vgl. Luce Irigaray,Hélène Cixous, Julia Kris-

teva).153 Dazu verhelfen wirdmir ein neu-materialistischer Denkansatz, der in derWelt

ein kontinuierliches Erzeugen von Differenzen, anstelle von Eindeutigkeiten, voraus-

setzt. Denn Prozesse der Welt funktionieren im Modus der Diffraktion (Karen Barad).

So vielstimmig und polyaxial sich der Feminismus in seinen unterschiedlichen po-

litischen Anliegen, theoretischen Ausrichtungen und praktischen Ausgestaltungen er-

weist, so vielschichtig und divers erscheinen auch seine künstlerischen Formen – da-

mals, heute und in Zukunft. Diese Arbeit schließt sich Katy Deepwells Überzeugung

an, dass feministische Kunst nicht als monolithisch zu begreifen ist. Die Diversität und

Vielschichtigkeit feministischen Denkens undHandelns haben sich über die Geschichte

hinweg in unterschiedlichen künstlerischen Expressionen bestätigt.154 So können femi-

nistische Inhalte implizit als Subtexte auf Seiten der Rezeption wahrgenommen wer-

den oder sich dem/der Betrachter*in regelrecht aufdrängen. Fragen nach dem Selbst-

verständnis des/der Künstler*in oder der individuellen Lesart des/der Betrachter*in

müssen dabei nicht zwangsläufig beantwortet werden. Feministische Kunstpraktiken

– wie ich sie hier vorstellen möchte – entwickeln unterschiedliche Strategien mate-

riell-semiotischer und affektiver Prozesse, um aus der Rekonfiguration der männlich-

weiblich-Binarität herauszutreten. Sie schaffen installative Settings und ästhetische Er-

fahrungsräume, in denen Dualismen ins Extreme getrieben werden (Henri Bergson)

und Differenzen an ihre Grenzen stoßen (Gilles Deleuze) (vgl. Kapitel 2.1.4).

Auch wenn nun nicht von einer feministischen Kunst als stilistische Kategorie oder

als Kunst von Frauen per se zu sprechen ist, möchte diese Arbeit anhand von aktu-

ellen Beispielen aus der medienkünstlerischen Praxis und mittels diffraktiver Lesart

zeigen – so sei noch einmal betont – was feministische Ästhetik sein kann. Damit geht

die Arbeit das Wagnis ein, das Label feministische Kunst zu verwenden, um letztlich

die Produktivität jener ›Etikettierung‹ herauszustellen. Im Verhältnis von (zur) Frau-

(gemacht)Werden oder Queer-(gemacht)Werden und spezifischer künstlerischer Arbeit

153 Barbara Beckers Bemühen, jene feministische Polarisierung zu vermeiden fußt darin, den Leib als

Instanz zu interpretieren, »der jenseits aller fraglos existierenden symbolischen Zuschreibungen

ein ›Mehr‹ darstellt, das sprachlich und reflexiv nicht völlig eingeholt werden kann. Diese Beson-

derheit leiblichen ›Zur-Welt-Seins‹ befähigt das Subjekt erst, eigene Akzentuierungen vorzuneh-

men und Spuren zu hinterlassen in den systemischen Strukturen«. Barbara Becker. »Die Akzen-

tuierung leiblicher Subjekte«, Sebastian Ostermann (Hg.). Barbara Becker – Taktile Wahrnehmung:

Phänomenologie der Nahsinne.München: Fink 2011,

S. 57-68, S. 60.

154 Katy Deepwell. »Feminist Readings of Louise Bourgeois or Why Louise Bourgeois is a Feminist

Icon«, in: Museum of Modern Art Papers, Vol. 1: Louise Bourgeois. Oxford: Museum of Modern Art

1996, 37-45.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

stellen sich Fragen nach dem/der Künstler*in selbst, nach damaligen und gegenwärti-

gen Themen und Motiven ihrer Verhandlungen sowie letztlich nach dem politischen

und damit feministischen Gehalt.

2.2.3 Von einem ›Eins-Sein‹ zu einem ›Werden-Mit‹

»Jede bisherige Theorie des Subjekts hat

dem Männlichen entsprochen.«155

Luce Irigaray

 

»To be one is always to become with

many.«156

Donna Haraway

Die Autonomie des männlichen Künstlers geht einher mit der Konstitution seiner Ge-

nialität. Im 18. Jahrhundert prägte Immanuel Kant in seinem Kunstkonzept einen Ge-

niebegriff, der tief im Modernismus Wurzeln schlug.157 Kant definiert das Genie in

Bezug zur Originalität und ›naturgegebenem‹ Talent, das sich der Tradition der Kunst

bewusst sei. Bei Kant wird der Geniebegriff zur zentralen Voraussetzung, um einen

Ausnahmecharakter der ›schönen Kunst‹ behaupten zu können. In seiner Ästhetischen

Theorie kritisiert Theodor W. Adorno Kants Geniebegriff, da er eine Genialität des Sub-

jekts impliziere und einer Fetischisierung Vorschub leisten würde. »Im Geniebegriff wird

mit idealistischer Hybris die Idee des Schöpfertums vom transzendenten Subjekt an

das empirische, den produktiven Künstler zediert.«158 Auch wenn Adorno die heraus-

ragende Stellung des Geniebegriffs beanstandet, kommt er wie Kant ohne einen solchen

nicht aus und schildert sein Dilemma wie folgt: »Paradox und prekär bleibt das Genia-

le, weil frei Erfundenes und Notwendiges eigentlich nie ganz verschmolzen werden«159

können. Darüber hinaus zielt seine Kritik am Geniekonzept nicht auf die Verbindung

Männlichkeit und Schöpfertum; diese wurde erst im Kontext feministischer Kunstwis-

senschaft und künstlerischer Praxis laut.

Die historisch gewachsene Zementierung und Reproduktion eines weißen,männli-

chen Künstlergenies war neben Linda Nochlins ausgerufener Nicht-Repräsentation von

Künstlerinnen eine zentrale Kritik feministischer Kunst(wissenschaft) und stand mit-

einander in Verbindung. Gerade weil Kreativität und künstlerische Schaffenskraft mit

hegemonialer Männlichkeit assoziiert waren, lag es vermeintlich ›in der Sache der Na-

tur‹, dass Künstlerinnen der Zugang zu künstlerischen Bildungseinrichtungen sowie

155 Luce Irigaray. Das Geschlecht, das nicht eins ist. Berlin: Merve 1979, S. 169.

156 Donna Haraway.When Species Meet. Minneapolis/Minn. u.a.: University of Minnesota Press 2008,

S. 4.

157 Immanuel Kant. Kritik der Urteilskraft § 46: Schöne Kunst ist Kunst des Genies. Werkausgabe, Band 10,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp [1750] 1974.

158 Theodor W. Adorno. Ästhetische Theorie. GS, Bd. 7, herausgegeben von Gretel Adorno, Rolf Tiede-

mann, Frankfurt a.M.: Suhrkamp [1973] 1990, S. 255.

159 Ebd., S. 257.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 65

Galerien und Museen lange Zeit verwehrt blieb und der Ausschluss aus dem Künst-

lerkanon aufrechterhalten blieb. Anja Zimmermann hat jedoch darauf verwiesen, dass

dem Ausschluss paradoxerweise ein Einschluss zugrunde lag, der »Männlichkeit zu ei-

ner kategorialen Leerstelle«160 werden lässt. Mit Rückgriff auf Sigrid Schade und Silke

Wenk161 erläutert Zimmermann, dass die Charakteristika des ›männlichen‹ Schöpfers

erst über die Stereotypen von Weiblichkeit gewonnen werden, das heißt »dass die –

übrigens kaum je eigens so benannte – ›Kunst von Männern‹ als Universalie gesetzt

werden kann, eben weil ›Kunst von Frauen‹ in den Diskurs mit aufgenommen ist und

nicht weil sie ausgeschlossen ist.«162 Dies hätte einen »halb integrierte[n], halb exklu-

dierte[n] Sonderstatus des Weiblichen im kunsthistorischen Kanon«163 zur Folge.164

Es gilt zudem zu berücksichtigen, dass die Kritik am (männlichen) Künstlerhe-

ros nicht allein von weiblichen, feministisch orientierten Künstlerinnen zu jener Zeit

formuliert wurde, sondern vielmehr eine umfassende Beanstandung am klassischen

Autorschaftskonzept innerhalb des Kunstkontextes gediehen war, welche Mary Kelly

zufolge eine »Krise der künstlerischen Autorschaft« mit sich brachte.165 Es sollte al-

so »nach dem Leben des Künstlers nach dem Tod des Autors«166 gefragt werden. Die

Kritik an den Grundsätzen der Moderne, die von Originalitäts- und Autorschaftskon-

zept gekennzeichnet waren, hatte sich demnach nur allzu gutmit einem feministischen

Diskurs vertragen, der jene modernistischen Prinzipien als Grundlagen des Patriachats

einstufte.

Dem Prinzip des männlichen Individuums wurde infolgedessen ein weibliches Kol-

lektiv entgegengesetzt und ein kollektives Schaffen innerhalb der Consciousness-Raising-

Bewegung als Entgegenlaufen begriffen. Diese Vorstellung sollte dann im Begriff der

Sisterhood – in dem sich ein Begehren nach einem feministisch-weiblichen Kollektiv

ausdrückte – ihre konkreten Formen gewinnen. So zeichneten sich Mitte der 1970er

160 Anja Zimmermann. »Kunst von Frauen. Zur Geschichte einer Forschungsfrage«, in: FKW//Zeitschrift

für Geschlechterforschung und Visuelle Kultur. Kanons, Heft 48, Dezember 2009, 26-36, 28.

161 Sigrid Schade, Silke Wenk. »Strategien des ›Zu-Sehen-Gebens‹. Geschlechterpositionen in der

Kunst- und Kunstgeschichte«, Hardmod Bußmann, Renate Hof (Hg.). Genus: Geschlechterfor-

schung/Gender Studies in den Kultur- und Sozialwissenschaften, Stuttgart: Alfred Körner Verlag 2005,

S. 155-185.

162 Zimmermann 2009, S. 27f.

163 Ebd.

164 Zimmermanns Argumentation ließe sich mit der kontroversen Debatte um die Frauenquote par-

allel lesen, insofern als dass Frauen, die aufgrund der Quotenregelung eine höhergestellte An-

stellung erhalten, zwar in den Vorstandsbereich integriert wurden, gleichzeitig aber diskursiv be-

trachtet exkludiert werden. Letztes aus dem Grund, da die Wahl der neuen Vorständin mit dem

Argument einhergeht, sie hätte die Position lediglich erhalten, da sie eine Frau ist und nicht, weil

ihre Fähigkeiten ihren männlichen Kollegen überlegen seien. Diese Schlussfolgerungen entkräf-

ten jedoch das Argument, durch die Maßnahme der Quote eine Geschlechterparität in den Füh-

rungspositionen etablieren zu wollen.

165 MaryKelly. »Re-VisiondermodernistischenKunstkritik«, CharlesHarrison, PaulWood (Hg.).Kunst-

theorie im 20. Jahrhundert: Künstlerschriften, Kunstkritik, Kunstphilosophie, Manifeste, Statements, In-

terviews. Band I 1895-1941, Ostfildern-Ruit: Hatje Cantz 1998, S. 1354-1360, Original: »Re-Viewing

Modernist Criticism«, in: Screen (London), 22, 3, Herbst 1981, 41-62.

166 Osswald 2003, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Jahre im deutschsprachigen Raum zunehmend Prozesse der Institutionalisierung von

Frauenkollektiven im öffentlichen Raum ab. Es kam zur Gründung von Frauenverlagen

und -zeitschriften, Frauenbuchläden, -cafés und -bildungsstätten und zur Etablierung

von Notrufzentralen für Frauen, die häuslicher Gewalt zum Opfer gefallen waren. Als

politischer Gemeinschaftskörper steht die Schwesternschaft zudem für den symptoma-

tischen Wunsch nach einer eindeutigen weiblichen Subjektivität.167 Begriffspersonen

wie die Cyborg nach Donna Haraway (vgl. Kapitel 4.2) oder das nomadische Subjekt

nach Rosi Braidotti (vgl. Kapitel 2.2.2) brachen hingegen in den Jahrzehnten darauf mit

jener Idee einer genuin weiblichen Subjektivität. Insbesondere im Zeitraum von Mitte

der 1980er Jahre bis Mitte der 1990er Jahre – einer Zeit, wie Braidotti schreibt, in der die

Philosophie selbst in eine Krise geraten war – kritisierten feministische Theoretikerin-

nen im europäischen und angloamerikanischen Raum wie Luce Irigaray, Julia Kristeva,

Teresa de Lauretis und Donna Haraway eine herrschende androzentrische und hege-

moniale Wissenschaftskultur. An ihre männlichen Kollegen wie Michel Foucault, Gilles

Deleuze oder Jean-Francois Lyotard anknüpfend, hinterfragten sie radikal Begriffsgrö-

ßen wie Autonomie, Vernunft sowie Subjektivität und Objektivität. Zur gleichen Zeit

verwenden Philosophen wie Gilles Deleuze (›Frau-Werden‹) oder auch Jaques Derrida

›Weiblichkeit‹ als Metapher für neue Denk- und Seinsweisen.168

Zur Zeit der zweiten Frauenbewegung und im Rahmen einer feministischen Kunst-

bewegung richtete sich also das imaginierte ›Wir‹ auf die Vorstellung einer abgegrenz-

ten, globalen Einheit, die sich in eine Opposition zu einem weltumspannenden Pa-

triarchat stellte. Das Innen des ›Wir-Gebäudes‹ konstituierte sich durch vermeintlich

einheitliche Positionen, die jedoch weder im Alltäglichen noch im Kunstkontext zu ver-

zeichnen waren (vgl. auch das im Kapitel 2.1.4 geschilderte Paradox der ›Gleichheit-

versus-Differenz‹-Debatte).

Der Wunsch nach einem Verschmelzen zu einem weiblichen Kollektivkörper hielt

Kirstin Mertlitsch dazu an, einen psychoanalytischen Erklärungsversuch zu unterneh-

men. Das Begehren nach Spiegelung der (feministischen) Schwestern untereinander

lässt sich der Philosophin zufolge analog zu Lacans Spiegelstadium169 lesen. Ein Stre-

ben nach Eins-Sein, nach einer Ganzheit des weiblichen Kollektivs ist symptomatisch

für die zweite Frauenbewegung, worin sich letztlich ein Begehren nach Selbst-Identität

ausdrückt. Mertlitsch erläutert in diesem Zusammenhang:

Die Vorstellung der Gleichheit meint eine Form der Spiegelung, die für den Zusam-

menhalt eines identitären Kollektivverständnisses entscheidend ist. Dabei spielen

nicht nur gemeinsame Inhalte, Kriterien und Politiken eine wichtige Rolle, sondern

v.a. die Erzeugung eines gemeinsamen Gefühls der Verbundenheit, wie sie im Kon-

zept der Schwesterlichkeit, als Form von Familiarität und Solidarität, zum Ausdruck

kommt.170

167 Mertlitsch 2016, S. 189.

168 Ebd., S. 113.

169 Bei Lacans Spiegelstadium handelt es sich um ein psychoanalytisches, konzeptuelles Modell, das

nicht nur innerhalb der Filmwissenschaft, sondern auch in theoretischen Auseinandersetzungen

mit Videokünstler*innen der 1970er Jahren immer wieder Anwendung fand.

170 Mertlitsch 2016, S. 236.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 67

Bekanntlich hatte jenes Begehren jedoch Formen der Ausgrenzung, insbesondere von

women of color und ›nicht-westlichen‹ Frauen zur Folge. Zahlreiche afroamerikanische

Aktivistinnen und Theoretikerinnen wie bell hooks, Audre Lorde, Kimberlé Williams

Crenshaw, Patricia Hill Collins und das Combahee River Collective haben in den USA

vehement auf Versäumnisse und innerfeministische Ausschlüsse in feministischen De-

batten der 1970er Jahre hingewiesen und den Feminismus in die Pflicht genommen,

seine Verbindung mit Klassismus und Rassismus wahrzunehmen.171

Jenes geschilderte Paradox des gleichzeitigen Ein- und Ausschlusses nimmt die

Kunsthistorikerin Griselda Pollock in ihrer Monografie Differencing the Canon (1999) zum

Anlass, um – so verspricht es bereits der Titel – eine Unterscheidung des Künstlerka-

nons vorzunehmen. Sie spricht sich für eine Ko-Existenz von Differenzen aus sowie für

die Dekonstruktion von Dualismen wie ›Frau/Mann‹, ›Innen/Außen‹ und ›Norm/Diffe-

renz‹. Für Pollock stellt der Künstlerkanon eine psycho-symbolische Ordnung dar. In

ihren Forderungen der Differenzierung bezieht sie sich explizit auf Teresa de Laure-

tis, die eine distanzierte Perspektiveinnahme der/des Betrachterin/Betrachters, eine

»view from elsewhere«172 vorschlägt. Durch die Überwindung von Dualismen, könn-

ten sich Rezipient*innen laut Pollock von der über lange Zeit eingeübten Identifikation

mit einem (männlichen) Künstlerhelden emanzipieren. Damit wäre esmöglich, die »in-

scriptions of the feminine« ausdifferenziert herauszustellen und sichtbar zumachen.173

Pollocks Vorschlag der Überwindung von starren Dualismen174 bei gleichzeitiger affir-

mativer Positionierung gegenüber der Differenz korrespondiert mit einem neu-mate-

rialistischen, diffraktiven Ansatz, den ich im Kapitel 2.1.4 versucht habe zu umreißen.

Nachdem ich nun ausgehend von einer historischen Perspektive auf die feministi-

sche Kunstbewegung der 1970er Jahre über die Aussprache für die Etikettierung ›femi-

nistische Kunst‹ hin zu einem problematischen und paradoxen Begehren nach einem

politischen Gemeinschaftskörper im Kontext der zweiten Frauenbewegung gelangt bin,

möchte ich mich nun den historischen Vorläufern neo-materialistischer Ansätze in der

Kunst widmen, die ich mit Robert Morris’ Anti-Form-Bewegung in einer Zeit der zwei-

ten Frauenbewegung verorten will.

171 Die afroamerikanische Malerin und Multi-Media-Künstlerin Howardena Pindell verhandelt in ih-

rem Video Free, White and 21 (1980) ambivalente Perspektiven auf Rasse und Geschlecht. In ihrem

zwölfminütigenVideo schildert sie einenunerbittlichenRassismus, den sie als schwarze Frau nicht

nur innerhalb der amerikanischen Gesellschaft erlebt, sondern auch in kunstinstitutionellen und

weiß-dominierenden, feministischen Kreisen.

172 Teresa de Lauretis spricht von einem ›space off‹ das keine Position außerhalb dominanter Diskurse

meint, weder eine mythische Vergangenheit noch eine utopische Zukunft. Vielmehr »handelt es

sich um ein Anderswo im Diskurs hier und jetzt, um die blinden Flecken oder den toten Winkel

seiner Repräsentation«. Teresa de Lauretis, zitiert und übersetzt in/von Johanna Schaffer. Ambi-

valenzen der Sichtbarkeit: Über die visuellen Strukturen der Anerkennung. Bielefeld: Transcript 2008,

S. 117.

173 Griselda Pollock.Differencing the Canon: Feminist Desire and theWriting of Art’s Histories. London u.a.:

Routledge 1999, S. 19.

174 Gerade diese Idee der Überwindung starrer sexueller Differenzen korrespondiert letztlich auch

mit einer sozialen Realität, in der Trans- und Queer-Sexualitäten existieren.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

2.2.4 Neuer Materialismus in der Kunst – Postminimalismus

und die Frage der Medi-/Materialität

»Art engenders becomings, not imaginative

becomings… but material becomings…in

which life folds over itself to embrace its

contact with materiality, in which each ex-

changes some elements or particles with

the other to become more and other.«175

Elizabeth Grosz

In ihrer umgreifenden Darstellung der Verschränkung zwischen Kunst, Geschichte und

Geschlechterdifferenz verdeutlichen Sigrid Schade und Silke Wenk in ihrem gleichna-

migen Aufsatz, dass viele Künstlerinnen seit den 1970er Jahren die »›Besetztheit‹ der

traditionellen Kunstgattungen und Genres durch Frauen- und Männermythen unse-

rer Kultur«176 dazu veranlasste, nach neuen Möglichkeiten zu suchen und mit neuen

Medien zu experimentieren, hoffend, den Zuschreibungen zu entgehen. Schade und

Wenk verfolgen in ihrer Analyse primär eine kulturell-semiotische Betrachtung femi-

nistischer Kunst der 1960er und 1970er Jahre und erläutern, inwiefern sich diese Kunst

insbesondere um eine »Betonung der (inter-)Textualität des Körpers«177 drehte und da-

mit um die Frage kreiste, was der Körper uns sagt bzw. bedeutet. Jenseits von einem

Interesse an der Bedeutung und ›Sprachfähigkeit‹ des Körpers ging es in den künst-

lerischen Auseinandersetzungen jedoch auch um die Frage, was die Materialität des

Körpers (als Medium) imstande ist zu tun. Einem neu-materialistischen Impuls folgend

und mit Blick auf einen US-amerikanischen Kunstkontext der 1960er und 1970er Jah-

re, werden wir hinsichtlich der Frage nach einer Eigendynamik des Materiellen bei der

sogenannten Anti-Form-Bewegung178 fündig, die nicht daran interessiert war, was uns

der Körper/das Material sagen möchte, also was er/es repräsentiert, was er/es darstellt.

Vielmehr ging es in dieser Strömung um ein Arbeiten mit realen Gegenständen, um die

175 Elizabeth Grosz. Chaos, Territory, Art: Deleuze and the Framing of the Earth. New York: Columbia Uni-

versity Press 2008, S. 23.

176 Schade/Wenk 1995, S. 360.

177 Ebd.

178 Diese künstlerischen Praktiken aus dem Kontext der Anti-Form-Bewegung korrespondieren mit

einem Kunstverständnis in der späten Philosophie von Gilles Deleuze und Felix Guattari. Statt ei-

nem Gegensatz von Form und Materie zu verfallen, betonen die Philosophen die Wirkung eines

expressivenMaterials auf der Ebene desWerkes selbst. Mit dem Ziel einer Betonung der Semiotik

desMaterials, gerät eine Koppelung vonMaterial undKräften in denBlick, diewiederumnur durch

das Material wahrnehmbar werden. In Bezug auf Morris: Es ist nicht die rudimentäre, passive Ma-

terie, die dank des Künstlergenies eine Form erhielt, sondern es geht um die Herausbildung eines

Materials. Dabei erfolgt eine Koppelung zwischen diesem Material und Kräften, die von sich aus

nicht seh-, wahrnehm-, hörbar, sondern durch das Material, das es wahrnehmbar macht, sichtbar

werden. Die (De)Formationen des Morri’schen Materials sind mit Deleuze/Guattari gedacht auf

der Ebene der Materialien und der durch sie produzierten Affekte zu erfassen. Deleuze/Guattari

1992b, S. 449.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 69

Betonung ihrer elementaren, materiellen Seite, losgelöst von einem narrativen Gegen-

standsbezug.

Im Mai 1968 veröffentliche Robert Morris in der amerikanischen Kunstzeitschrift

Artforum seinen einschlägigen Aufsatz »Anti-Form«, den er in Bezug auf seine Arbeit

mit Filz veröffentlichte. Der Artikel und die unter dem gleichen Namen rezipierte Aus-

stellung von Bruce Nauman, Eva Hesse und Richard Serra (im Dezember 1968 im Leo

Castelli Warehouse in New York) etablierte nach der Pop Art eine Anti-Form-Bewegung

in der Skulptur. Später setzte sich für die Anti-Form-Bewegung die gängigere Bezeich-

nung des Postminimalismus durch.179 Geleitet von einem Interesse des Prozesses der

Formfindung (bei Morris das Hängen von Filz), und nicht so sehr an der gewordenen

Form, verschiebt sich imPostminimalismus eine grundlegende Aufmerksamkeit von ei-

nem (Geworden-)Sein zu einem Werden. Die Schwerkraft bestimmt über den Prozess

der Formfindung. Damit erschuf sich das Werk aus Morris’ Sicht in gewisser Weise

selbst, ohne unmittelbare Kontrolle des/der Künstlers/in.

Die hier angesprochenen postminimalistischen Topoi wie Prozesshaftigkeit und

Zufälligkeit der Formentwicklung, Erfahrung statt begrifflicher Lesbarkeit oder die Un-

kontrollierbarkeit der Materialität (des Körpers) Ende der 1960er Jahre erwiesen sich

auch im Kontext der frühen Videokunst zur gleichen Zeit als zentrale Dimensionen.

Das Ausloten der Frage nach der Form und einer gewissen Eigensinnigkeit der Form

an sich wurde im Kontext der Videoarbeiten hingegen eher an die Frage des Mediums

geknüpft. Die technisch-medialen Eigenschaften des neuen Mediums Video wurden

in häufig experimentellen Anordnungen (vgl. Steina und Vasulka, Nam June Paik) er-

probt. Die Eigensinnigkeit und Eigenmächtigkeit der Videotechnologie wurde dabei

insbesondere in Bezug auf ihre elektronisch-spiegelnden, prozesshaft-performativen

Funktionen und Eigenschaften befragt (dies werde ich im Kapitel 2.3 noch eingehen-

der skizzieren). In der Closed-Circuit-Videoarbeit Now (1973)180 beispielsweise experi-

mentiert die Künstlerin Lynda Benglis181 mit der medialen Eigensinnigkeit von Video,

erprobt die Kontrollierbarkeit des eigenen Abbildes und reflektiert die echoartige Struk-

tur des elektronischen Feedback-Loops »als einen Eingriff in das Bewusstsein (von sich

selbst)«.182

Am rechten Monitorrand ist das Gesicht der Künstlerin im Halbprofil in grellen

und künstlich wirkenden Farben zu sehen. Ihr Blick zeigt zur Monitormitte, während

ihre andere Gesichtshälfte ebenfalls im nahen Halbprofil gegenüberliegend erscheint –

allerdings etwas vergrößert. Die linke Gesichtshälfte wurde zuvor mit einer Videoka-

mera aufgezeichnet – erkennbar an Flimmerstörungen, leichter Unschärfe und einer

synthetischen Farbigkeit (siehe Abb. 2). Es entsteht der Eindruck einer Spiegelung der

179 Dirk Luckow. Joseph Beuys und die amerikanische Anti-Form-Kunst. Berlin: Mann 1998, S. 12.

180 Als Beispiele für das wiederkehrendeMotiv der Irritation des Selbstbildes im elektronischen Spie-

gel Video seien an dieser Stelle die Videoarbeiten Left Side, Right Side (1972) von Joan Jonas und

Glauben Sie nicht, dass ich eine Amazone bin (1975) von Ulrike Rosenbach herangezogen.

181 Für Isabelle Graw kann Lynda Benglis (aber auch Hannah Wilke) der postminimalistischen Strö-

mung zugerechnet werden. Graw versteht Postminimalismus als einen Namen für eine »künstle-

rische Sensibilität, die mit den rigiden Vorgaben der Minimal Art zu brechen suchte«. Dies. 2003,

S. 125.

182 Adorf 2008, S. 70.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Abb. 2: Lynda Benglis, Now 1973

beiden Gesichter, die jedoch kontinuierlich durch ein asynchrones Agieren der Künst-

lerin durchbrochen wird. Dabei ist es gerade nicht die ›reale‹, rechts positionierte, son-

dern die links auf dem Monitorbild befindliche Gesichtshälfte, welche den Ton angibt

(entgegen einer videotechnischen Funktionsweise). Das rechte Gesicht imitiert die ero-

tischen Gesten des linken, küsst und streichelt sein scheinbares Spiegelbild und spricht

ihm echoartig nach: »Now, is it now?« Im Interferieren zeitlicher und räumlicher Ebe-

nen, von Bild und Ton, scheint die Suche nach einer raum-zeitlichen fixierenden Positi-

onsbestimmung des Subjekts im Bild vergeblich. Das Videobild folgt keiner zeitlichen

Linearität, wie es die filmische Montage ermöglichen kann. Vielmehr verbinden sich

vergangene Aufnahmen und nachkommende zu einer Momentaufnahme eines kalku-

lierten Orientierungsverlusts, in dem das Medium selbst seine Eigendynamik zu ent-

falten beginnt.

Ausgehend von den zuvor beschriebenen postminimalistischen Topoi, ergeben sich

einige Parallelen zwischen den Bestrebungen und Positionen der Anti-Form-Bewegung

und der frühen (feministischen) Videokunst: Anstatt das Werden der materiellen For-

men im Postminimalismus bzw. das Werden des Subjekts im Bild in der Videokunst

lediglich zu begleiten, legten die postminimalistischen Künstler*innen ebenso wie die

Videokünstler*innen die Koordinaten fest, innerhalb derer sich der Prozess selbststän-

dig abspielen konnte. Der Prozess selbst war dem strukturell offenenWerk in gewissem

Sinne inhärent. Dabei war in der Videokunst die (körperliche) Erfahrung und Teilhabe

der Künstler*innen selbst wie teilweise auch die der Betrachter*innen (insb. im Clo-

sed Circuit) als unvermitteltes Erleben angelegt, das als Gegenangebot zur vermittelten

Botschaft durch Massenmedien (insb. Fernsehen) fungierte. Zudem ging es den post-

minimalistischen Künstler*innen und den frühen Videokünstler*innen gleichermaßen

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 71

um die Mobilisierung haptischer Qualitäten (vgl. Kapitel 3.2.3 und Kapitel 5.2.4). In

postminimalistischen Begriffen stellte sich die frühe Videokunst also die Frage: Was ist

das Medium Video im Stande zu tun, wenn es um Bildung des Subjekts und Formfin-

dungsprozesse des ›Ichs‹ im Bild geht?

Die hier angestellten Überlegungen zu gewissen Parallelen zwischen postminima-

listischen Konzepten und der frühen Videokunst der 1960er und 1970er Jahre möchte

ich nun knapp mit Blick auf die Gegenwartskunst ausweiten. Für die Kuratorin und

Kunstwissenschaftlerin Susanne Witzgall müssen Morris und andere postminimalisti-

sche Künstler*innen der 1960er und 1970er Jahre als Vorläufer*innen und historische

Referenzen der von ihr ermittelten Neuen Materialist*innen in der zeitgenössischen

Kunst genannt werden. Für Witzgall ist es bezeichnend, dass die Anti-Form-Konzepte

»um das denkwürdige Jahr 1968 herum stattfanden, dem Höhepunkt der nordameri-

kanischen Studenten- und Bürgerrechtsbewegung der 1960er Jahre«183 – wie auch der

feministischen (Kunst-)Bewegung. Darüber hinaus verweist Witzgall auf die Inspira-

tionsquelle der Quantenphysik für viele postminimalistische Künstler*innen. Die so-

genannte Theorie der Quantenelektrodynamik, die elektromagnetische Verschränkun-

gen erklärte und die Vorstellung einer eigendynamischen, lebendigen Materie bedien-

te, fand bei vielen jener Künstler*innen Zustimmung und Ausdruck in den Werken.184

Weiter schreibt Witzgall:

Mit dem künstlerischen Materialismus der 1968er korrespondierte wiederum nicht

zufällig ein von Rosi Braidotti diagnostizierter ›theoretisch-politischer Konsens‹ bei

den Post-68er-Denkern, welcher sowohl Loyalität gegenüber dem historischen Mate-

rialismus wie auch dessen kritische Aktualisierung forderte und den Begriff ›materia-

listisch‹ zur Notwenigkeit und Banalität machte.185

Witzgall macht ihren propagierten NeuenMaterialismus in der zeitgenössischen Kunst

insbesondere an skulpturalen Werkbeispielen von Gedi Sibony, Alexandra Birken, Nina

Canell oder Klara Black deutlich und zieht als Beispiel auch den französischen Installa-

tionskünstler PierreHuyghe und seine ArbeitUntilled (2012) für die documenta 13 heran.

Für Witzgall vermengen sich in Huyghes Installation »Menschen, Tiere, Diskurse und

Symbole, Artefakte und Vegetationen […] zu einem dichten Gestrüpp wechselseitiger

Einflussnahmen, Metamorphosen und material-diskursiver Intraaktionen«.186 Pierre

Huyghes künstlerisches Schaffen stellt ebenso den Ausgangspunkt des Sammelbandes

Gruppieren, Interferieren, Zirkulieren. Zur Ökologie künstlerischer Praktiken in Medienkulturen

der Gegenwart (2019) dar, in dem Relationalität187 als zentrale Dimension und wichtiges

Konzept einer zeitgenössischen (medien)ästhetischen Theoriebildung adressiert wird.

Für die Herausgeber, die Medienkulturwissenschaftler Maximilian Linsenmeier und

183 Witzgall 2014, S. 149.

184 Ebd., S. 150.

185 Ebd.

186 Ebd., S. 147. Was Witzgall hier als Gestrüpp bezeichnet, werde ich im Kapitel 4.1. anhand des

Assemblage-Begriffs eingehender beleuchten.

187 Nicholas Bourriaud beschreibt relationale Kunst als »an art taking as its theoretical horizon the

realm of human interactions and its social context«. Ders. Relational Aesthetics. Dijon: Les presses

du réel 2002, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Sven Seibel, verdeutlichenHuyghes Arbeiten in exemplarischerWeise eine Gestaltungs-

weise gegenwärtiger künstlerischer Praxis, »die jenseits objekthafter undmedienspezi-

fischer Abgeschlossenheit hergebrachte Demarkationen zwischen Ausstellung und Auf-

führung, Objekt und Prozess, Werk und Praxis unterläuft«.188 Mit Blick auf Huyghes

Arbeit Untilled und seiner künstlerischen Verhandlung medialer Anordnungen plädie-

ren Linsenmeier und Seibel dafür, die Kategorie der Medialität nicht voreilig zu ver-

abschieden, sondern nach medienästhetischen Prozessualitäten zu fragen189 und sich

der Herausforderung durch ein eigentümliches Zusammenspiel von Materialität und

Medialität in solchen Arbeiten zu stellen.190 Mit Hilfe des Ethnologen Arjun Appadurai

und seiner neo-materialistisch inspiriertenTheorie einer »mediant assembly theory«191

(MAT) lässt sich jenes Zusammendenken von Materialität und Medialität adressieren.

In Anlehnung an Bruno Latour entwirft Appadurai eine Theorie der Medialität, die in

einem konstitutiven wechselseitigen Verhältnis zu Materialität steht. Medien werden

als spezifische Technologien eines umfassenden und grundlegenden Prozesses der Me-

dialität gedacht, den Appadurai als einen Modus der Materialisierung fasst. Medialität

als »an operation or embodied practice«192 produziert in seiner Konzeption Materiali-

tät als einen Effekt der Operation. Im Umkehrschluss ist »[m]ateriality […] the site of

what mediation – as an embodied practice – reveals.«193 Die Möglichkeitsbedingung

der Medialität hängt also stets von einer Art der Materialität ab, wobei wiederum diese

Materialität nicht vor der Medialität steht. Medialität und Materialität sind also zwei

Seiten derselben Medaille und in einem steten intra-agierenden Verhältnis zu fassen.

Mit Appadurais Verständnis vonMedialität als aktiver, konstitutiver Prozess und als

Modus der Materialisierung, was die Medienwissenschaftlerin Lisa Handel im Begriff

der Ontomedialität jüngst zu fassen sucht194, möchte ich nun abschließend zum post-

minimalistischen Topos der Prozesshaftigkeit der Formfindung, den ich auch in der

frühen Videokunst annehme, zurückkehren. In Bezug auf menschliche wie auch nicht-

menschliche Materie lässt sich für die frühe Videokunst mit Appadurais MAT festhal-

ten: Die Medialität des Künstler*innen-Körpers im Video produziert seine Materialität

als Effekt. Gleichzeitig erweist sich die Materialität des Künstler*innen-Körpers als Ort,

wo sich seine Medialität offenbart. Ebenso in Bezug auf Video: Die Medialität von Vi-

188 Maximilian Linsenmeier, Sven Seibel. »Einleitung. Gruppieren, Interferieren, Zirkulieren«, Dies.

(Hg.).Gruppieren, Interferieren, Zirkulieren: ZurÖkologie künstlerischer Praktiken inMedienkulturen der

Gegenwart. Bielefeld: Transcript 2019, S. 7-34, S. 10.

189 Ebd., S. 23.

190 Ebd., S. 24.

191 Arjun Appadurai. »Mediants, Materiality, Normativity«, in: Public Culture, 27(2), 2015, 221-237, 235.

192 Ebd., S. 224.

193 Weiter schreibt Appadurai: »Pictures are the materiality — as Mitchell (2006) shows so nicely —

fromwhich images, as practices of mediation, take their meaning. The eye (and its sensory-neural

infrastructure) is the materiality through which seeing — as a practice of mediation — takes its

effect.« Ebd., S. 224.

194 In ihrer Monografie Ontomedialität fasst Lisa Handel Medientechniken als ontomedial und damit

ähnlich wie Appadurai in ihren »bodenlosen Medialität[en] des Werdens«. Lisa Handel. Ontome-

dialität: Einemedienphilosophische Perspektive auf die aktuelleNeuverhandlung derOntologie. Bielefeld:

Transcript 2019, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 73

deo produziert seineMaterialität als Effekt. Gleichzeitig erweist sich dieMaterialität von

Video als Ort, wo sich seine Medialität offenbart.

Medialität und Materialität sind also nicht gemäß einer repräsentationalen Tren-

nung zu begreifen. Im Haraway’schen Sinne des worlding (vgl. Kapitel 2.1.4) nehmen

Diskurse, Medien und Materie daran teil, wie sich Welt als intra-aktives Diffraktions-

muster hervorbringt. Ausgehend von dieser konstitutiven Verschränkung zwischenMe-

dialität und Materialität widme ich mich in einem letzten Teil dieses einführenden Ka-

pitels nun einer begrifflichen Konturierung vonMedienkunst und der zentralen Bedeu-

tung von Video für die feministische Kunst der 1970er Jahre.Darauf aufbauend entwick-

le ich ein Verständnis von Video als diffraktives Medium, dass einem hier behaupteten

intra-agierenden Verhältnis von Materialität und Medialität Folge leistet. Zudem wird

es darum gehen, die Diffraktion nicht nur in Bezug auf Video zu befragen, sondern sie

als leitende Denkfigur meiner Arbeit theoretisch zu begründen.

2.3 Feministische Medienkunst und die Bedeutung von Video

1965 entdeckte die Kunst das Video für sich und wandte sich erstmals einer künstleri-

schen Auseinandersetzung mit den technologischen Bedingungen des neuen Mediums

zu. In jenem Jahr stellte Sony die sogenannte Portapak195, die erste tragbare Videokame-

ra, vor. Bis zu diesem Zeitpunkt war das Video der kommerziellen Nutzung durch das

Fernsehen vorbehalten gewesen.196 Die Vorteile der Portapak, wie eine einfache Zugäng-

lichkeit und Nutzung sowie die finanzielle Erschwinglichkeit, waren maßgeblich ent-

scheidend für die rasche Verbreitung der Videokamera in künstlerischen Praktiken.197

Mit Video konnten sich Künstler*innen von »ästhetisch erstarrten Kunstformen«198 ab-

kehren und sich dem Experimentieren mit dem neuen Medium zuwenden (gleichzei-

tige Aufnahme und Wiedergabe, grobkörniges Videobild und mobile Technik).199

Den scheinbar progressiven und subversiven Charakter, der an das Medium Video

geheftet wurde200, erkannten auch viele Künstlerinnen, die sich von der männlich do-

195 Zunächst war die Portapak nur auf dem US-amerikanischen Markt erhältlich und in einer limitier-

ten Auflage verfügbar. Portapak-Einheiten bestanden aus einer Handkamera und einem tragbaren

Videorekorder. Erst zwei Jahre darauf, 1967,war diePortapak auf dem internationalenMarkt erhält-

lich. Barbara London. »Independent Video: The First Fifteen Years«, in: Artforum, September 1980,

38-41.

196 Osswald 2003, S. 9.

197 ChrisMeigh-Andrews.AHistory of VideoArt: TheDevelopment of Formand Function. Oxford/NewYork:

Berg 2006, S. 5.

198 Yvonne Spielmann. Video: Das reflexive Medium. Frankfurt. a. M.: Suhrkamp 2005, S. 37.

199 Ebd.

200 In den frühen 1970er Jahren entstanden verstärkt in den USA und Deutschland Kollektive und

Gruppen, die an der Herstellung von Gegenöffentlichkeiten durch Video(kunst) arbeiteten. Die

Gruppe Telewissen, geleitet vonHermann Schumacher, proklamierte 1976: »Wo Fernsehen aufhört,

fängt Video an«. Das damals neueMediumwürde zu einer allgemein besseren Verständigung zwi-

schen denMenschen führen undmanwolle es selbstbestimmt nutzen, »weil wir es satthaben, daß

andere bestimmen, was wir sehen, hören, fühlen sollen. In Zukunft bestimmen wir selbst.« (Her-

bert Schuhmacher. Wo Fernsehen aufhört, fängt Video an. Darmstadt: Telewissen-Verl. 1976, S. 3.).

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

minierten Malerei als Ausdrucksmedium ihrer Kunst verabschieden wollten und Video

als »blankes Medium«201, neu und historisch unbelastet, in ihre künstlerische Praxis

einsetzten.202 Die Videokünstlerin Ulrike Rosenbach beschreibt Video als Medium a

priori, da seine Nutzung immer in einem politischen Zusammenhang zu sehen sei: »Es

ist nicht kunsthistorisch vorbelastet, wie Malerei, es ist politisch vorbelastet.«203 Ro-

senbach und zahlreichen anderen feministisch motivierten Künstlerinnen ging es um

eine Aneignung von Video für feministische Anliegen. Isabelle Graw sieht gerade die

Strategie der Aneignung als für die feministischen Künstlerinnen notwendige, um sich

imKunstbetrieb behaupten zu können.204 Der Umstand einer politischen Vorbelastung

des Videos,wie es Rosenbach formuliert, knüpft an das emanzipatorische Potenzial, das

in den 1970er Jahren von Künstlern an Video gehaftet wurde. Auch die frühen männli-

chen Vertreter der Videokunst – darunter Nam June Paik und Wolf Vostell – koppelten

Video und seine technischen Möglichkeiten an eine politische Hoffnung auf Demokra-

tisierung. Es ging ihnen darum,Medieninhalte selbst zu produzieren und einemedien-

kommunikative Selbstbestimmung zu propagieren und künstlerisch einzufordern.205

Das technische Bildgebungsverfahren206 von Video ermöglichte es insbesonde-

re den feministisch orientierten Künstler*innen, in Verbindung mit Performance,

Aktion und Happening, ihren eigenen weiblichen Körper aus der Sicht der Frau in

einen Kunstdiskurs einzubringen. Gerade das Apparative, das technisch Spezifische

des Mediums (Selbstauslöser der fotografischen Apparatur, Feedbackstruktur der

Videokamera) bediente die repräsentationskritischen Anliegen der feministischen

Ein utopischer, technophiler Gestus und das Versprechen einer demokratischen Sende- und Pro-

duktionsform durchzogen die 1970er Jahre und verhandelten dies in Kunst und Theorie. Die Zu-

kunftsprognosen einiger progressiver Videokollektive und Theoretiker erscheinen aus heutiger

Perspektive verkürzt oder gar naiv. Fragen der Selbstbestimmung und der besseren Verständigung

zwischen denMenschen, stellen sich im Angesicht von SozialenMedien und einem von Digitalität

durchdrungenen global village erneut.

201 Ulrike Rosenbach. »Video als Medium der Emanzipation«, Rosanne Altstatt, Rudolf Frieling (Hg.).

Digitales Erbe: Videokunst in Deutschland von 1963 bis heute. Ostfildern: Cantz 2006, S. 99-102, S. 101.

202 Ruth Noack äußert den Verdacht, dass es sich um einen »Mythos« handelte, dass »die Frauen […]

sich verstärkt des neuenMediums bemächtigt [hätten], weil es sich hier um ein vonMännern noch

unbesetztes Territorium handelte.« Laut Noack kann dies jedoch weder empirisch bestätigt noch

entkräftet werden. Ruth Noack. »Videoschlaufen/Feminismus/Alphabet«, Stelle Rollig (Hg.).Hers.

Videoas a Female Terrain: Video als weibliches Terrain.Wien u.a.: Springer 2000, S. 30-33, S. 30f.

203 Rosenbach 2006, S. 102.

204 Graw 2003.

205 Engelbach 2001.

206 Video ist in seiner medienhistorischen Position klar von anderen Bild- und/oder Tonmedien wie

Filmoder Fotografie zuunterscheiden. Videotechnologie bringt kein einheitlichesBild hervor,wel-

ches durch seine Materialität (in Form von Fotopapier oder einem Filmstreifen) in seiner Bildhaf-

tigkeit manifestiert wird, sondern lässt vielmehr »instabile Zustände von Bildlichkeit [entstehen],

die durch elektronischeManipulationsverfahrenbezüglichMaßstab, Form,Direktionalität undDi-

mensionalität variabel sind.« Es waren letztlich auch jene technischen Möglichkeiten der Nach-

bearbeitung des Videomaterials, welche ausschlaggebend für Formen der ›Selbst‹-Inszenierung

und neue Auslegungen des Körpers für die Videokünstlerinnen der 1970er Jahre waren. Zitat aus:

Spielmann 2005, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 75

Künstlerinnen. Subjekt-Objekt-Relationen (Wer steht hinter und/oder vor der Kame-

ralinse und rückt damit in das Bild oder aus dem Bild?) und die damit verbundenen

Fragen nach Machtstrukturen konnten in der videografischen Aufzeichnung reflektiert

werden. Video wurde damit zu einem willkommenen Experimentierfeld vieler femi-

nistischer Künstlerinnen erklärt, »um mittelbare und unmittelbare Konstruktionen

von Identitäten und Intersubjektivität zu untersuchen«.207

Die historische Darstellung der deutschen wie internationalen Videokunst verweist

immer wieder auf eine augenfällige Affinität von weiblichen Kunstschaffenden und

dem Einsatz von Video.208 Im Rahmen einer theoretischen Perspektive erkennt An-

gela Krewani als Ursache dieser starken Affinität eine dem Video inhärente Offenheit

(in seiner (Re)Präsentation und Organisation), welche neue subjektive und ästhetische

Positionen erlaubte.209 So schlussfolgert Krewani vor dem Hintergrund feministischer

Theorien von Weiblichkeit als Differenz, »dass Video hier zur Verortung von Weiblich-

keit beigetragen hat und Weiblichkeit sich als Differenz zur herrschenden Kultur fest-

schreiben konnte«.210 Gerade auch jene beschriebene emanzipative Hoffnung, die an

das neue Medium gehaftet wurde, kann als Verdachtsmoment gelten, warum sich zu

Beginn der 1970er Jahre auffallend viele feministisch orientierte Künstlerinnen dem Vi-

deo in ihrer künstlerischen Praxis zugewandt haben.

2.3.1 Wider den Mythos Medienkunst

Bis heute verfolgt die Videokunst einen zentralen politischen Wirkungsanspruch, der

in der Sichtbarmachung liegt, »wie in Bildern Machtverhältnisse fundiert, aber auch

transformiert werden können«211, so die Kunstwissenschaftlerin Annette Jael Lehmann.

Mit der Implementierung des elektronischen Mediums Video in den künstlerischen

Schaffensprozess in den 1960er und 1970er Jahren wurde der Grundstein für medien-

künstlerisches Schaffen gelegt.Der Begriff derMedienkunst kommt allerdings erst spä-

ter, ab den 1990er Jahren212, auf. Er ist heute unschärfer denn je und wird gelegentlich

auch kategorisch abgelehnt213, wie beispielsweise von Hans Ulrich Reck, dem ehema-

ligen Rektor der Kunsthochschule für Medien in Köln. Er spricht von einem Mythos

Medienkunst – so der Titel seiner 2002 erschienenen Monografie – wobei der Begriff

der Medienkunst eine Verschiebung von einem Was-ist-Kunst hin zu einem Wie-ist-

207 MechtildWidrich. »Die vierteWandwird nachdenklich. Feministische Experimentemit der Kame-

ra«, Gabriele Schor (Hg.). Feministische Avantgarde: Kunst der 1970er-Jahre: Sammlung Verbund,Wien.

München u.a.: Prestel 2016, S. 69-73, S. 73.

208 Meigh-Andrews 2006, S. 10; Michael Rush. Video Art. London: Thames & Hudson 2003, S. 85.

209 Angela Krewani.Medienkunst: Theorie – Praxis – Ästhetik. Trier: WVT 2016, S. 96.

210 Ebd.

211 Annette Jael Lehmann. Kunst und Neue Medien: Ästhetische Paradigmen seit den Sechziger Jahren. Tü-

bingen u.a.: Francke 2008, S. 127.

212 Dieter Daniels. »Das war die Medienkunst?«, Claus Pias (Hg.). Was waren Medien? Zürich/Berlin:

Diaphane 2011, S. 57-80, S. 61.

213 Vgl. auch Stefan Heidenreich. »Es gibt gar keine Medienkunst!«, in: Frankfurter Allgemeine Sonn-

tagszeitung, 27.01.2008.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

ein-Kunstwerk-verfasst kennzeichnen würde.214 Jene Verschiebung bewertet Reck in-

sofern als problematisch, als dass sich »das Wesentliche exklusiv und borniert auf den

technischen oder den Geräte-Aspekt [verlagere] und […] die Bedingungen, die Kunst zu

Kunst machen, nämlich eine spezifische Aussage zu sein oder zu versuchen«215, igno-

rieren würde. Dem ließe sich entgegnen, dass Recks Argumentation auf einem instru-

mentellen Medienverständnis216 beruht, das, wie an einer anderen Stelle bereits ausge-

führt217, in aktuellen Debatten um Mediendefinitionen kaum mehr Bedeutung findet.

Bereits in den 1970er Jahren betonte Rosalind Krauss innerhalb des kunstwissenschaft-

lichen Diskurses, medienästhetische Praktiken und ihre Erfahrungen nicht lediglich

über materielle Bedingungen des Mediums zu definieren und sich von Konzepten der

Medienspezifik zu verabschieden. Statt ästhetischen Praktiken eine Medienspezifik zu

unterstellen, sollten jene Praktiken weder an validierte Materialien noch an etablierte

Konventionen geknüpft betrachtet werden. Postmediale Bedingungen (»Post-Medium

Condition« i.O.) treten laut Krauss bereits in den 1960er Jahren an die Stelle etablierter

Medien, die nicht zu reduzieren seinen auf »manifeste[…] physische[…] Eigenschaf-

ten«.218

Recks Argumentation eines ›Mythos der Medienkunst‹ und Krauss’ Hinwendung zu

einem erweiterten, dynamischen Medienbegriff möchte ich hier zum Anlass nehmen,

mich gerade für den Begriff der Medienkunst unter postmedialen Bedingungen aus-

zusprechen. Medienkunst kennzeichnet nicht, wie von Reck angenommen, eine Ver-

schiebung der Aufmerksamkeit »auf ein Material, einen Stoff«219, sondern impliziert

angesichts eines zeitgenössischen, dynamischen, generativen und ökologischen Medi-

enverständnisses, weitaus komplexere medienästhetische Praktiken und Erfahrungs-

welten begrifflich fassen zu können. Die hier angestrebte Formulierung eines Medi-

enbegriffs der Verschränkung von materiellen/affektiven und diskursiven/semiotischen

Elementen betont die materiellen Kennzeichen und somatisch-affektiven Erfahrungs-

formen in medialen Gefügen ebenso wie die darin sich ereignenden (bildhaften) Aus-

214 Hans Ulrich Reck. Mythos Medienkunst. Köln: König 2002, S. 22. Reck schreibt weiter: »Mythos

Medienkunst meint demnach, dass eine kollektiv wirksame Verselbstständigung des kritischen

Differenzanspruchs der Kunst hinter die schiere Offensichtlichkeit anwesender Werke zurück-

getreten ist. Und auch zurückzutreten habe: Präsenz durch Dissimilierung ihrer Herstellungs-

Bedingungen.« Ebd.

215 Ebd., S. 21.

216 Im Gegensatz zu einem traditionellen, ökonomischen Technikverständnis, das Technik vor allem

instrumentell oder anthropomorph auffasst, geht es in der prozessorientierten Maschinen- und

Apparatetheorie darum, das dualistische Denken von Subjekt und Objekt, Mensch und Welt zu

überwinden. Im Zentrum steht ein Denken des Dazwischen, der Relationen, wo sich ein Anders-

Werden (Deleuze/Guattari) entfaltet. Vordenker dieser Prozesstheorie und wichtiger Horizont für

Donna Haraway und Karen Barad, war der britische Philosoph und Mathematiker Alfred North

Whitehead (vgl. Kapitel 2.1.1).

217 Vgl. das aisthetisch-performativeMedienverständnis nachSybille Krämerherangezogen inKapitel

2.1.2.

218 Rosalind Krauss.A Voyage on the North Sea: Art in the Age of the Post-Medium Condition. London: Tha-

mes and Hudson [1973] 1999; zitiert aus der deutschen Übersetzung, Dies. A Voyage on the North

Sea: Broodthaers, das Postmediale. Berlin/Zürich: Diaphanes [1973] 2008, S. 9.

219 Reck 2002, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 77

sagen. Medien vermitteln Sinn und Bedeutung, repräsentieren und kommunizieren.

Medien überschreiten jedoch auch die Ordnung der Semiosis; machen nicht nur durch

Symbolisierung wahrnehmbar, sondern auch durch ihre Somatisierung, das heißt in-

dem sie also verkörpern.220 Eine Annäherung an die hier anvisierte Perspektivverschie-

bung auf Medien, die sich mit einem neo-materialistischen Denken verbinden lässt,

unternehmen Jay David Bolter und Richard Grusin mit ihrem Begriff der Remediati-

sierung.221 Ähnlich wie Arjun Appadurais ›Mediant AssemblyTheory‹ (vgl. Kapitel 2.2.4)

denken Bolter und Grusin Medien als stets (unabgeschlossene) Prozesse der Mediati-

sierung. Die beiden Autoren verweisen mit ihrem Begriff der Remediation darauf, dass

sich Medien in Prozessen konstituieren und auf komplexen Verhältnissen von Ereig-

nis und performativerWiederholung fußen.Mediatisierungsprozesse haben dabei eine

ebenso differenzierende wie generative Funktion, die sich durch hybride, wiederholen-

de Praktiken zu diskreten Objekten und Formationen (Medien) ausbilden können.222

Diese hybriden Praktiken »stabilisieren [dabei] Entitäten durch den Prozess ihrer Ver-

knüpfung.«223 Im Anschluss an den Begriff der Remediatisierung spricht der Film-

theoretiker Francesco Casetti auch von ›Relokation‹ – einer Neuverortung filmischer

Formate angesichts steter digitaler Transformationsprozesse mit Blick auf die Media-

lität des Films (Ästhetik, Produktion, Rezeption).224 Von seinem medientheoretischen

Entwurf der Transformation des Kinos abgeleitet, entwickelt Casetti einen postmedia-

lenMedienbegriff, insofern er entschieden über die Vorstellung vonMedien als diskrete

Formationen und Objekte hinausgreift und Medien als »Umwelt« einer bestimmten Er-

fahrung oder »kulturelle Form« zu fassen versucht.225

Vor dem Hintergrund dieser dynamischen, relationalen Konzeptionen der Reme-

diation oder Relokation ist der Weg für eine neu-materialistische Annäherung an die

220 Sibylle Krämer (Hg.). Performativität und Medialität.München: Fink 2004.

221 Jay David Bolter, Richard Grusin. Remediation: Understanding New Media. Cambridge/Mass.: MIT

Press 1998.

222 Vgl. Seier 2014, 190.

223 Ebd. An dieser Stelle zitiert Andrea Seier aus Sarah Kembers und Joanna Zylinskas Monografie

Life after NewMedia. Mediation as a Vital Process (2012): »For us, mediation is the original process of

media emergence, with media being seen as (ongoing) stabilizations of the media flow. […] Every

medium thus carries within itself both thememory of mediation and the loss of mediations never

to be actualized.« Sarah Kember, Joanna Zylinska. Life after New Media: Mediation as a Vital Process.

Cambridge/Mass.u.a.: MIT Press 2012, S. 21.

224 Francesco Casetti. The Lumière Galaxy: Seven Key Words for the Cinema to Come. New York: Colum-

bia University Press 2015. Vgl. auch Mark Hansen, der über ein »Umweltlich-Werden« der Medien

reflektiert. Mark Hansen. »Medien des 21. Jahrhunderts, technisches Empfinden und unsere ori-

ginäre Umweltbedingung«, Erich Hörl (Hg.). Die technologische Bedingung: Beiträge zur Beschreibung

der technischenWelt. Berlin: Suhrkamp 2011, S. 365-409.

225 Maximilian Linsenmeier und Seven Seibel schreiben imAnschluss an Casettis Begriff der Relokati-

on: »[A]ls Erfahrungstypmarkiert Kino eher die spezifische kulturelle Artikulation undWeitergabe

eines ›expressiven Feldes‹ und einer bestimmten Erfahrungsebene und weniger die Spezifik eines

Geräts oder Dispositivs. Das Spezifische (Hervor. i.O.) des Kinos als je besonderer Erfahrungsform

[…] vermag sich jenseits seines angestammten Terrains, das heißt in anderenMedien und Umwel-

ten neu zu entfalten. Relokation (Hervor. i.O.) umfasst damit eben eine emergente Bewegung der

Herausbildung neuer medialer Umwelten, durch die eine kulturelle Erfahrungsform gleichzeitig

persistiert.« Linsenmeier/Seibel 2019, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Frage der Medienkunst geebnet. Mit Karen Barad gedacht, wird ein/e medienkünstle-

rische/s Werk bzw. eine Inszenierung erst in der Intra-Aktion von Diskursen, Subjek-

ten, Objekten und technischen Apparaturen (die wiederum erst in diffraktiven Begeg-

nungen ausgebildet werden) hervorgebracht. Die Intra-Aktion der Körper der Betrach-

tenden, der technischen Artefakte wie auch der Diskurse konfigurieren letztlich eine

bestimmte medienkünstlerische Arbeit. Im Sinne Barads und ausgehend von diesem

performativen Verständnis verstehe ichMedienkunst als materiell-diskursive Praktiken

und schließe mich Angela Krewani an, die für die Verwendung eines übergeordneten

Medienkunstbegriffs plädiert. Sie erläutert in ihrer Monografie Medienkunst. Theorie –

Praxis – Ästhetik die Funktionsüberschreitung der Medientechnologien seit den 1970er

Jahren als Aufzeichnungs-, Speicherungs- und Übertragungsmedien226 und verweist

auf eine Vielfalt vonMedienkulturen und Kommunikationsverhältnissen, die wiederum

in diversen medienkünstlerischen Praktiken präfiguriert und reflektiert worden sind

und werden.227 Aufgrund der zentralen Bedeutung technischer Medien im gegenwär-

tigen Kunstbetrieb müsse laut Krewani dringendst nach Begriffsdimensionen von Me-

dienkunst gefragt werden.228 Angesichts der Mediendiversität und ausdifferenzierter

Medienformen, die in künstlerischen Schaffensprozessen implementiert werden (vgl.

Videokunst, Computerkunst, Netzkunst etc.), ist ein grundlegender Medienkunstbe-

griff vonnöten.

[…] [A]pparative und technische Medien [sind] nicht lediglich Beiwerke, die ein Genre

prägen, sondern Medien und ihre Technologien sind strukturierende Elemente von

Wahrnehmung, die darüber hinaus spezifische Kommunikationsformen generieren.

›Medienkunst‹ in diesem Sinne ist ästhetisches Schaffen auf Basis medialer Technolo-

gien und ihrer Kommunikationsformen. Damit ist Medienkunst immer auch an die so-

zialen Dimensionen technischer Medien angekoppelt undmuss diese reflektieren.229

Mit Hilfe dieser Medienkunst-Definition verfolgt meine Arbeit das Ziel, der Hetero-

genität medienkünstlerischer Formen Rechnung zu tragen, die das breite Spektrum

zeitgenössischer feministisch orientierter Kunst bietet. Die von Krewani beschriebene

Koppelung der Medienkunst an soziale Dimensionen ist damit insofern entscheidend,

da der Feminismus schlicht eine soziale Frage ist und als solche in Verbindung mit

Medien wesentliche und vielschichtige Verbindungen eingeht. Mit Dieter Daniels ließe

sich hinzufügen, dass die Medienkunst auch »die Zukunft der Medientechnik und ihre

gesellschaftlichen Rückwirkungen«230 zu antizipieren versucht. Krewanis übergeord-

nete Medienkunst-Definition erlaubt es also, das Augenmerk auf die strukturierenden

Wahrnehmungselemente, spezifischen Kommunikationsformen und nicht zuletzt auch

die somatisch-affektiven Erfahrungsformen von feministischen künstlerischen Arbei-

ten zu legen.

226 Krewani 2016, S. 155.

227 Ebd., S. 156

228 Ebd., S. 2.

229 Ebd.

230 Daniels 2011, S. 66.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 79

Als höchstentwickelte Formen zeitbasierter Medienkunst gelten heute Video, Film,

Performance und Installation. Auch ihre trans- und intermedialen Überschneidungen

und hybriden Verwendungskontexte zeugen von einer durchmischten und heterogenen

Medienkunstlandschaft und davon, dass die Videokunst nichts von ihrer Performativi-

tät und künstlerischen Aktualität eingebüßt hat.231 Gleichermaßen erforschen Künst-

ler*innen aktuell die kreativen Möglichkeiten neuer Medien, wie Ende der 1960er Jahre

die Video- und Performancekünstler*innen ihrer Zeit. Ebenso greifen Medienkünst-

ler*innen heute ihre Gegenwart auf, geben sie dynamisch wieder und sind Bestandteil

einer sozialen Realität unserer Zeit.

Diese zeitgenössischen künstlerischen Verfahrensweisen ähneln stark jenen der

frühen Medienkunstpraktiken der 1960er und 1970er, die ebenso von hybriden, inter-

und transmedialen Stilelementen zeugen. Anna Munster beobachtet in der zeitge-

nössischen Medienkunst das zunehmende Interesse von Künstler*innen, sinnliche

Erfahrungsräume durch abstrakte Formen und das Zeigen von Daten zu schaffen

und pointiert in diesem Zusammenhang die verkörperte Informationsästhetik, die

in zeitgenössischen Arbeiten anzutreffen sei: »Corporal experience is now relocated

within a mesh of intersections between shifting patterns, maps and forces of digital

information.«232 Die Beziehung zwischen Information, Ästhetik und Ethik gewinnt

für zeitgenössische Medienkünstler*innen an Bedeutung, wobei sich Körper expo-

nentiell vervielfältigen und die Frage ihrer unterschiedlichen Verbindungen in der

Informationskultur einen kritischen Status einnimmt.233

Künstler*innen sind heute als DJs, Musiker*innen, Tänzer*innen, Entwickler*in-

nen von Games, VR und AR tätig. Experimentierten die Künstler*innen der 1970er Jah-

re mit den technischen Möglichkeiten analoger Videotechnologie (v.a. Closed-Circuit

als damals neuartige Medienerfahrung), testen sie heute audiovisuelle Potenzialitäten

digitaler Videotechnik (3D-Animation, CGI, digital gaming etc.). Ihre Arbeiten wei-

sen durchaus einen experimentellen Charakter auf, indem sie beispielsweise Video-

Performance mit netzbasierter Kommunikation (Skype, Facetime)234 verbinden oder

soziale Netzwerke in ihrer audiovisuellen Kunstmiteinbeziehen (z.B. Facebook, Twitter,

Instagram etc.)235 und deren mediale Praxen (Sharing, Following, Posting etc.) reflek-

tieren. In den medienkünstlerischen Arbeiten sind häufig starke Verschränkungen von

Performancekomponenten, Elemente audiovisueller Massenmedien und Netzkommu-

nikation vorzufinden. Konzeptuell betrachtet, verbinden zeitgenössische Künstler*in-

nen unterschiedlichste technische Verfahrensweisen, reflektieren kritisch über mediale

Strukturen, alltägliche Mediengebräuche und verhandeln Vor- und Darstellungen von

231 Monika Lahrkamp, Philipp Fürnkäs, Bernhard Serexhe (Hg.).High Performance: Julia Stoschek Collec-

tion zu Gast im ZKM – zeitbasierte Medienkunst seit 1996. Karlsruhe: ZKM 2014, S. 2.

232 AnnaMunster.MaterializingNewMedia: Embodiment in Information Aesthetics. Hanover/NewHamp-

shire: Dartmouth College Press, University Press of New England 2006, S. 180.

233 Ebd., S. 182.

234 Vgl. z.B. die ArbeitWish youwere here (2011) von Cinzia Cremona, die Video-Performance und netz-

basierte Kommunikation (Skype) miteinander verbindet oder auch die Web-Performance Angry

Woman (2012) von Annie Abrahams.

235 Vgl. z.B. die in dieser Arbeit besprochenen VideoarbeitenAmericanReflexxx (2013) von Signe Pierce

und die Instagram-Performance Excellences & Perfections (2014) von Amalia Ulman.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Geschlecht. Technische Möglichkeiten werden erprobt und Blickstrukturen wie (pseu-

do-)normative soziale Regeln hinter- und befragt. Diese künstlerischen Anliegen, Kon-

zepte und Verfahren waren bereits in der frühen Videokunst angelegt und wurden von

auffallend vielen feministisch motivierten Künstlerinnen verfolgt.

2.3.2 Video als nicht EINE, aber (einst) feministische Botschaft

»Portable video and theWomen’s Movement

had sprung up together.«236

Susan Milano

Viele feministische Videoarbeiten koppelten eine Sozial- mit einer Medienkritik und

verfolgten so das Ziel, die Transformationsprozesse von Realität und medialer Verstär-

kung auszudrücken. So schreibt VALIE EXPORT im Anschluss an Marshall McLuhans

berühmtes Diktum ›the medium is the message‹:

Das Medium ist nicht allein die Botschaft, oder anders, das Medium ist nicht EINE

Botschaft. […] Es geht mir darum, den Begriff der Repräsentation, den Begriff des

Realen zu untersuchen, im Zusammenhang der Infragestellung des Realen, der Ver-

änderung des Realen im Laufe der Geschichte. Keine Einheitlichkeit, Eindeutigkeit

sehen, sondern Veränderbarkeit der Identität des Realen.237

Fragt man wie VALIE EXPORT und zahlreiche Künstlerinnen ihrer Zeit nach der Kon-

struktion der Vorstellungen von sozialer Wirklichkeit und der dabei entscheidenden

Involvierung von Medien, gewinnt der Begriff der Mediatisierung an Bedeutung; be-

schreibt Mediatisierung doch einen medialen Wirkungsprozess, in dem sich politische

wie mediale und soziale Realitäten verschränken.238 Dieser von den Massenmedien

vorangetriebene Wirkungsmechanismus auf soziale, kollektive Strukturen wie auch

auf individuelle Subjektkonstruktionen war ein wichtiger Ausgangspunkt feministi-

scher Kritik und zentralesThema vieler feministischer Künstlerinnen in den 1970er Jah-

ren. Ihre Angriffsfläche war die Produktion der Frau im (massenmedialen) Bild, welches

durch Reflexionsarbeit vieles über das Bild der Frau in der Gesellschaft offenbare. Zahl-

reiche Künstlerinnen teilten das Interesse am Einfluss von täglichen Bilderwelten aus

dem klassischen Hollywoodkino, dem Fernsehen und der Werbeindustrie auf Identi-

tätsentwürfe der Frau und es wurde Teil des feministischen Projekts, naturalisierte Dar-

stellungen der Frau zu dekonstruieren. Sigrid Adorf macht das komplexeWirkungsfeld

der frühen Videokünstler*innen deutlich, das sich »zwischen einem sich selbst denken-

den und ausdrückenden ›Ich‹ und der Macht der elektronischen Bilder«239 erstreckte.

236 Milano [1976].

237 VALIE EXPORT. »Mediale Anagramme« [anlässlich der gleichnamigen Ausstellung »Mediale Ana-

gramme VALIE EXPORT«], Florian Rötzer, Sara Rogenhofer (Hg.). Kunst machen? Gespräche und Es-

says. München: Boer 1990, S. 46-61, S. 46.

238 Ulrich Sarcinelli. »Mediatisierung«, Otfried Jarren, Ulrich Sarcinelli, Ulrich Saxer (Hg.). Politische

Kommunikation in der demokratischen Gesellschaft: Ein Handbuch mit Lexikonteil. Opladen/Wiesba-

den: Westdeutscher Verlag 1998, S. 678-679.

239 Adorf 2008, S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 81

Weiter schreibt sie: »Das feministische Anliegen, das Wesen der Unterdrückung der

Frauen zu verstehen, kam dabei einer intensiven Analyse der Identifikationsprozes-

se sehr entgegen und verhalf zu neuen Erkenntnissen über das Verhältnis von Sub-

jektivierung und Medialität.«240 Im Zuge ihrer Untersuchung der Zeit-, Medien- und

Subjektspezifität von Video in den 1970er Jahren werden Jean Baudrillards Theorie des

›Videostadiums‹ und Rosalind Krauss’ ›Ästhetik des Narzissmus‹ entscheidende Aus-

gangspunkte Adorfs theoretischer Figur: der Videokünstlerin der 1970er Jahre.

In seinem Aufsatz »Videowelt und fraktales Subjekt« (1988) beschreibt der Medi-

entheoretiker Baudrillard den Menschen als in einem »Zustand anthropologischer Un-

gewissheit«241 und diagnostiziert den postmodernen Subjektstatus als fraktal, wobei

gerade Video als ursächlich und symptomatisch für jenen prekären Status zu bewer-

ten sei. Bei seinem in eine Krise geratenen, fraktalen Subjekt geht es »nicht mehr

um die Differenz zwischen einem Subjekt und einem anderen, sondern um die end-

lose interne Differenzierung von ein und demselben Subjekt«.242 Die mediale Ver-

netzung und Verschaltung bietet dem Subjekt die Möglichkeit, an sich selbst ange-

schlossen zu sein. Infolge dieser – in Baudrillards Augen – problematischen Subjekt-

Objekt-Verschränkung käme es zu einem semiotischenKollaps; die Trennung von Signi-

fikat und Signifikant verflüssige sich. Interessante Überschneidungen mit Baudrillards

Überlagerungen zu Video und dessen Verschränkung zu Subjektfragen, lassen sich bei

der US-amerikanischen Kunstkritikerin Rosalind Krauss finden. In ihrem vielzitierten

Aufsatz »Video: The Aesthetics of Narcissism« (1976) beschreibt sie Video als Medium

des Narzissmus, das auf einem psychologischenModell basiert, und argumentiert, dass

in zahlreichen Video-Performances der 1960er und 1970er Jahre der Körper des Künst-

lers/der Künstlerin oder des Betrachters/der Betrachterin umgeben und eingekapselt

ist von sich selbst, von seinem eigenem Ich. Das Selbst verlagert sich als Double auf

einen Monitor und transformiert die Subjektivität des Einzelnen »into another, mirror,

object«.243 Darin sieht Krauss das autoreflexive Moment, da Subjekt und Objekt inein-

ander fallen und Künstler*in/Betrachter*in mit ihrem projizierten Double verschmel-

zen. An einer anderen Stelle spricht Krauss von einem »Trauma der Signifikation«244

in Bezug auf Marcel Duchamps Ready-Mades und äußert sich besorgt gegenüber der da-

mit einhergehenden Irritation binärer Strukturen wie Ich und Du, Subjekt und Objekt,

Signifikat und Signifikant. Adorf weist darauf hin, dass die Grenzauflösung zwischen

Subjekt und Objekt – wie sie bei Baudrillard und Krauss in Bezug auf Video problema-

tisiert wird – nicht bei allen Verunsicherung und Verlustängste hervorrief.245 An der

Selbstdarstellung der österreichischen Videokünstlerin Friederike Pezold verdeutlicht

240 Ebd.

241 Jean Baudrillard. »Videowelt und fraktales Subjekt«, Karlheinz Barck, Peter Gente, Heidi Paris, Ste-

fan Richter (Hg.). Aisthesis: Wahrnehmung heute oder Perspektiveneiner neuen Ästhetik. 5. Aufl., Leip-

zig: Reclam 1991a, S. 252-264, S. 260.

242 Ebd., S. 252.

243 Rosalind Krauss. »Video: The Aesthetics of Narcisissm«, in: October, Vol. 1, 1976, 50-64, 55.

244 Rosalind Krauss. »Anmerkungen zum Index: Teil I«, Dies. (Hg.). Theorie der Avantgarde und andere

Mythen der Moderne. Amsterdam/Dresden: Verlag der Kunst 2000, S. 249-264, S. 260.

245 Sigrid Adorf. »Narzißtische Splitter. Video als feministische Botschaft in den 70er Jahren«, Susanne

von Falkenhausen, Silke Förschler, Ingeborg Reichle, Bettina Uppenkamp (Hg.).Medien und Kunst:

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

sie, dass jene Krise der Differenz ein emanzipatorisches Potenzial barg, und argumen-

tiert, demzufolge Video als feministische Botschaft der Videokünstlerin der 1970er Jahre

zu verstehen:

Die Zuschreibung an das Medium – wie daß es ein intimes, taktiles, auf Nähe und

Detail ausgerichtetes, körperliches, privates und an das Jetzt gebundenes, zyklisches

Medium sei – als feministische Botschaft zu lesen, bedeutet keine Festschreibung ei-

ner realen Verwandtschaft zwischen bestimmten medialen Eigenschaften und einem

Subjekt Frau, sondern bedeutet, eine antizipierte Wahlverwandtschaft zwischen den

Selbstentwürfen der Künstlerinnen und dem Versprechen des Mediums zu lesen.246

In Folge der Analyse dreier Videoarbeiten von Friederike Pezold, Joan Jonas und Lyn-

da Benglis schlussfolgert Adorf, einen paradoxen, weiblichen Narziss in den Arbeiten

vorzufinden (vgl. auch Kapitel 3.2.1), der in einem unauflöslichen Modus des ›Sowohl-

als-auch‹ zirkuliert.

Einerseits sind diese Arbeiten durchaus Ausdruck klassischer Selbstreferentialität, in-

sofern sie dem Versuch geschuldet sind, sich selbst an der Stelle des sprechenden,

autorisierten Subjekts zu verorten und zu zeigen. Andererseits reflektieren sie ganz

offensichtlich ein bestimmtes Krisenmoment des Künstler(selbst)bildes, das erken-

nen lässt, dass ihre Selbstinszenierungen absichtsvoll mit dem Zerspringen des Spie-

gels arbeiten und erst in seinen Splittern das eigene Bild auszumachen scheinen. Die

Ablehnung eines durch die Repräsentationsgeschichte besetzten vollständigen Frau-

enbildes, das wiederholt einen mangelnden Besitzanspruch gegenüber dem eigenen

Bild erfahren lässt, geht in ihren Arbeiten Hand in Hand mit ästhetischen Verfah-

ren zur Aneignung und Dekonstruktion des Videobildes. Die eingenommenen Posen

und Positionen schwanken […] zwischen kritischer Analyse und Affirmation. So sind

es gerade diese narzisstischen Versuche zur Selbstdefinition, die in ihrem Eintauchen

in den elektronischen Bilderstrom das Wasser einer Theorie selbstverliebter Knaben

aufwühlen, indem sie, wie mit Baudrillard zu verdeutlichen war, den Diskurs um die

Entkörperung und Auflösung des Subjekts auf den eigentlichen Schauplatz zurückver-

weisen: eine mit Video als neuem Zeichenmedium zu verstärkende semiotische Krise

der Differenz, die die vermeintlich anthropologischen Gewissheiten ihrer Instabilität

überführt.247

Adorfs metaphorische Beschreibungen einer Selbstbildfindung der Videokünstlerin in

den Splittern des Lacan’schen Spiegels sowie ihrem Aufwühlen der Gewässer narziss-

tischer Knaben resümieren nicht nur anschaulich über die dynamischen und strate-

gischen Interventionen feministischer Videokünstlerinnen in psychoanalytische Sub-

jekttheorien und die damit verbundene feministische Bedeutung. Sie bieten überdies

Anschlüsse an die physikalischeMetapher derDiffraktion (Beugung): Das Aufwühlen je-

ner Gewässer, eine Beugung von Wellenformationen an der Wasseroberfläche, ließ das

Geschlecht, Metapher, Code. [Beiträge der 7. Kunsthistorikerinnen-Tagung in Berlin 2002]. Marburg:

Jonas-Verlag 2004, S. 72-86, S. 76.

246 Ebd., S. 77.

247 Ebd., S. 81f.; Dies. 2008, S. 88.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 83

Spiegelbild narzisstischer Knaben in eine Unschärfe geraten. Das Diffraktionsmuster

(Interferenzmuster) auf den spiegelnden Wasseroberflächen speiste sich aus unauflös-

lichen Interferenzen zwischen Subjekt und Objekt: Inszeniertes Objekt (Welle I) und

inszenierendes Subjekt (Welle II) treffen im Closed-Circuit-Setting aufeinander und

überlagern sich. Nach Donna Haraway bilden Diffraktionsmuster ab, wo Effekte von

Differenz entstehen.248 In Bezug auf die von Adorf analysierten Videoarbeiten bedeu-

tet dies, dass die Künstlerinnen im Kern an der Abbildung der Folgen einer Subjekt-

Objekt-Trennung arbeiteten. Frühe Videokünstlerinnen präfigurierten demnach eine

umfassende philosophische (feministische) Erkenntnis, was Karen Barad ungefähr vier

Jahrzehnte später theoretisch fasst: Die Welt besteht nicht aus lokalisierbaren, stabilen

Entitäten, sondern vielmehr aus relationalen Dynamiken der Interferenz, woraus das,

was als stabil erscheinen mag, als ein Effekt bestimmter performativer Gefüge hervor-

tritt.

Diese dynamische, relationale Verfasstheit vonWelt ließe sich zudem amCharakter

des elektronischen Videobildes festmachen. Während ein ikonisches Abbild ein wahr-

haftiges ›dahinterliegendes Bild‹ suggeriert, fungiert der analoge Videomonitor durch

eine beidseitige Lichtreflexion als »threshold of something from nothing«.249 Daher

war es gerade »[d]er grundsätzlich synthetisch, in Zeilen und scheinbar referenzlos auf-

gebaute Duktus der Pixelstruktur im elektronischen Bild […] [der] gegen den Gedanken

von Repräsentation und Mimesis betont [wurde]«.250 Für die (Selbst)Inszenierung der

Künstlerin im Bild bedeutet dies vor allem, dass ihr Körper nicht durch das Medium

Video (re-)präsentiert oder dargestellt wird, sondern es um einWerden des Körpers mit

und durch die Intra-Aktion (vgl. Kapitel 2.1.1) mit Video ging.

Adorfs herausgearbeitetes Argument, Video als feministische Botschaft zu lesen,

ist für die vorliegende Arbeit von äußerster Relevanz, da sich in dieser Paraphrase des

Diktums von McLuhan, das Medium sei die Botschaft, die Bedeutung der Auflösung

binärer Strukturen abzeichnet, die für einen aktuellen Neuen feministischen Materia-

lismus grundlegend ist. Dieser Umstand mag dazu anhalten über die postulierte Re-

miniszenz (vgl. Kapitel 2.2) noch einmal erneut nachzudenken. Damals, so möchte ich

argumentieren, wurde die Durchkreuzung von Dualismen im videografischen Setting

des Closed-Circuit erprobt; Diffraktionsmuster entstanden, welche die Effekte von Dif-

ferenz innerhalb des Settings der Video-Performance ausloteten.

Die Medialität des Spiegels in den 1970er Jahren als eine reflektierende Medialität

bezog sich auf ein Ich-Schema (ein ›Ich sage‹ oder ›Ich bin‹). Dabei fungierte das Spie-

gelbild als Bildner der Ich-Funktion. Die sprachlich/semiotische Ebene rückte damit an

eine entscheidende Position.Wenn ich hier die audio-visuelleMaterialität desMediums

mit ins Spiel bringe,möchte ich der Bedeutung von Video für feministische Künstlerin-

nen (damals und heute) einen neuen Spin verleihen. Über einen rein spiegelbildlichen

248 Haraway 1992, S. 295.

249 Nell Tenhaaf. »Of Monitors and Men and Other Unsolved Feminist Mysteries: Video Technology

and the Feminine«, Robinson, Hilary (Hg.). Feminism–Art–Theory.AnAnthology 1968-2001. Oxford:

Blackwell [1992] 2001, S. 377-387, S. 386.

250 Adorf 2008, S. 93.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Fokus und die Frage nach dem Imaginären, dem Vorstellungsbild, der Sprache hin-

ausgehend, helfen das Denkbild der Diffraktion und die Frage nach der Materialität,

Dimensionen des Affektiven, des Haptischen, des Materiellen und Nicht-Sprachlichen

miteinzubeziehen. Durch eine ›störende‹ Wellenbewegung wird das spiegelnde Was-

ser der von Adorf erwähnten selbstverliebten Knaben gebeugt und die Reflexion wird

zur Diffraktion. Anders als bei einer Spiegelung negiert die Diffraktion »das Gleiche

an einem anderen Ort versetzt zu sehen«.251 »Durch die Vorstellung der sich an einem

Hindernis brechenden Wellen«, so schreibt Katrin Köppert, »entstehen neue Muster,

[Verbindungen] und Möglichkeiten, die sich in eine nichtvorhersehbare Zukunft öff-

nen«.252

Im Folgenden soll die Bedeutung der Spiegelmetapher für feministische Positionen

der 1970er Jahre knapp erläutert werden, um anschließend ein Bemühen der Umarbei-

tung des Lacan’schen Spiegelstadiums im Kontext aktueller feministischer Theorien zu

skizzieren. Vor diesem Hintergrund schließlich soll erneut die Bedeutung der Denkfi-

gur der Diffraktion für feministische Medienkunst demonstriert und für Video als ein

diffraktives Medium argumentiert werden.

2.3.3 Von der Spiegelung zur performativen Beugung – Diffraktionseffekte

Im Kontext der zweiten Frauenbewegung der 1960er und 1970er Jahre entstanden Ge-

dichte, die wiederholt die Vorstellung einer Gleichheit unter allen Frauen thematisier-

ten (vgl. Kapitel 2.1.4 über die Gleichheits-Differenz-Debatte). Die Idee einer ›global

sisterhood‹ wurde darin häufig durch die Metapher der Spiegelung transportiert.253

Beispielsweise thematisiert Adrienne Rich in ihrem Gedicht »The Mirror in Which Two

are Seen as One« (1971) unterschiedliche Lebenssituationen von Frauen weltweit; Helga

Emde verhandelt in ihrem Gedicht »Der Tanz« (1988) kolonialkritisch die Idee der Spie-

gelung unter Frauen. Die Metapher der Spiegelung ist auch im Kontext der bildenden

Kunst zu jener Zeit von zentraler Bedeutung und wird, wie zuvor bereits angedeutet,

zum wichtigen Ausgangspunkt feministisch orientierter Videokünstlerinnen, wie zu-

vor bereits angedeutet. Wie der Planspiegel ging auch der ›elektronische Spiegel‹, das

Video, Hand in Hand mit Fragen nach Subjektivität, (Selbst-)Reflexion, Identität und

demzufolge mit psychologischen und psychoanalytischen Konzepten, die für feminis-

tisch orientierte Künstlerinnen entscheidend waren.

Im Wesentlichen bestimmten Grundpfeiler wie Solidarität, Identifikation und

(Mit-)Gefühl die kollektiv-emotionale Entwicklung der zweiten Frauenbewegung. Sara

Ahmed bringt in ihrer Unterscheidung zwischen Selbst- und Objektliebe Solidarität

mit Narzissmus und Identifikation mit Idealisierung in Verbindung. In Anlehnung an

Freud begreift sie Identifikation als eine Form von Begehren, dem anderen nahe zu

kommen, um diese Person letztlich zu werden. Dies impliziert jedoch nicht, die andere

251 Katrin Köppert. »Afro-Feministisches Fabulieren in derGegenwart – und in derHöhle«,Marie-Luise

Angerer, Naomie Gramlich (Hg.). Feministisches Spekulieren: Genealogien, Narrationen, Zeitlichkeiten.

Berlin: Kadmos 2020, S. 220-236, S. 225.

252 Ebd.

253 Mertlitsch 2016, S. 66.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 85

Person zu sein. Für Ahmed besteht ein zusätzliches Begehren; ein Begehren der Iden-

tifikation, das die Differenz zwischen Subjekt und Objekt des Begehrens aufzulösen

versucht. Die vereinnahmende Idee einer ›global sisterhood‹ basierte auf Identifikation

und Solidarität, in der Unterschiede zwischen Frauen drohten, nivelliert zu werden.

Insbesondere im Kontext der women of color, so wurde bereits dargestellt, wurde Kritik

an der ›einheitlichen Sister‹ formuliert und nach Binnendifferenzen verlangt.

Neben Ahmed betonen auch andere zeitgenössische feministische Theoretiker*in-

nen die Bedeutung des Begehrens als konstituierende Kraft des Gesellschaftlichen und

arbeiten von dort aus an einer Auflösung der Subjekt-Objekt-Oppositionierung und

damit an einer Dezentrierung des Selbst (vgl. Kapitel 5.3.3).254 Die Metapher der Spie-

gelung gewinnt dabei erneut an Relevanz, jedoch zielen die Bemühungen eher auf

ein Unterwandern der Einweglogik des Spiegels ab.255 So arbeitet beispielsweise Ju-

dith Butler an einer Umarbeitung des Lacan’schen Spiegelstadiums mit Hilfe der US-

amerikanischen Psychoanalytikerin Jessica Benjamin.256 Nach Benjamin sei das Be-

gehren nicht dual strukturiert und richte sich von einem Subjekt auf ein Objekt, son-

dern ist um ›ein Drittes‹ triadisch um alle Beteiligten formiert. In diesem Dreiecksmo-

dell257 schiebt sich die nicht-repräsentierbare Andersheit der/des Anderen (the Other

of the Other) als dritte Größe in die Konstellation der Begehrensströme. Für Antke En-

gel ergibt sich im Anschluss an Butler die eigentliche Herausforderung daraus, »dass

die ›Andersheit d_ Anderen‹ dennoch nur vermittelt durch Zeichen, Bilder oder Praxen

erfahrbar wird, dass sie als Phantasie auf d_ Andere_n projiziert wird oder d_ soziale

Andere die begehrte/begehrende Andersheit d_ Anderen zu verkörpern hat.«258 Engel

schlussfolgert daraus, dass sich die Gewalt- undMachtdimensionen des Begehrens»[i]n

254 Vgl. insbesondere Antke Engel, aber auch Elspeth Probyn, Margrit Shildrick (vgl. Kapitel 5.3.3) und

Judith Butler. Beispielsweise erläutert Elizabeth Grosz in ihrer Monografie Space, Time and Perver-

sion: Essays on the Politics of Bodies. New York u.a.: Routledge 1995 ihre Idee der verformbaren, flüs-

sigen und dynamischen Materie. Damit seien auch die Grenzlinien zwischen dem Eigenen und

dem Anderen, welche konstitutiv für Repräsentation sind, einem stetigen Rekonfigurations- und

Neuverhandlungsprozess ausgesetzt.Wie Rosi Braidott und Claire Colebrook schließt die feminis-

tische Philosophin in ihrer Theorie an dem Deleuze’schen Begriff desWerdens an.

255 Im Kontext der Umarbeitungsbemühungen des Spiegelstadiums in gendertheoretischen Ausein-

andersetzungen ist es vor allem bell hooks, die vor dem Hintergrund der intersektionalen Ka-

tegorie Race das psychoanalytische Modell scharf kritisiert. Laut bell hooks würde es »aktiv ver-

hinder[n], dass Rassismus zur Kenntnis genommen wird«. bell hooks. »Der oppositionelle Blick.

Schwarze Frauen als Zuschauerinnen«, Kathrin Peters, Andrea Seier (Hg.). Gender &Medien-Reader.

Zürich: Diaphanes [1994] 2016, S. 91-106, S. 98.

256 Vgl. Judith Butler. »Longing for Recognition Commentary on the Work or Jessica Benjamin«, in:

Studies in Gender and Sexuality, Vol. 1, Nr. 3, 2000, 271-290.

257 Auch René Girard hat eine Theorie des triangulären Begehrens aufgestellt und auf die Nachah-

mung verwiesen, die in vielen Ausformungen des Begehrens steckt. »DieHinwendung zumObjekt

ist im Grunde Hinwendung zum Mittler.« (S. 11). Für Girard ist das Objekt der Begierde niemals

alleine, ist stets ein vom Begehren projiziertes Objekt. Das Individuum das begehrt, produziert

immer schon das Begehren eines Mittlers, eines Dazwischen, eines/einer Anderen. René Girard.

Figuren des Begehrens: Das Selbst und der Andere in der fiktionalen Realität. Thaur u.a.: Dr.- und Verl.-

Haus Thaur u.a. 2012, S. 11-25.

258 Antke Engel. »Queer/Assemblage. Begehren als Durchquerung multipler Herrschaftsverhältnis-

se«, in: Transversal, 1, 2001, URL: https://transversal.at/transversal/0811/engel/de, Stand: 21.05.2021.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de
https://transversal.at/transversal/0811/engel/de


86 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

dieser konfliktuellen Verschaltung von soziale_r und phantasmatische_mAndere_n ent-

falten […].«259 Butler beurteilt das Begehren demnach nicht als Begehren des Anderen

(Jacques Lacan), sondern als Begehren der Andersheit der/des Anderen,was Antke Engel

dazu veranlasst, die Figur einer dritten Seite des Spiegels einzuführen, um queere Poli-

tiken im Sozialen produktiv machen zu können.260Mit Hilfe jener dritten Seite können

laut Engel neue Begehrensrelationen mit vielfältigen Möglichkeiten der gegenseitigen

Begegnung entstehen.

Die Schwierigkeit an Engels Vorschlag ergibt sich jedoch aus dem Festhalten an

der optischen Metapher des Spiegels, das einen Repräsentationalismus, so ließe sich

mit Karen Barad provokant argumentieren, zementiere.261 Kristina Pia Hofer nimmt

sich unter medienwissenschaftlicher Perspektive der herausfordernden Ablehnung der

Repräsentation durch Karen Barad an, verweist zurecht jedoch auch auf Barads ver-

zerrte Betrachtung der Gleichsetzung von Repräsentation und Widerspiegelung. Die

Folge wäre eine Missachtung des Verständnisses der Repräsentation als Herstellung von

Bedeutung, was eine »andere Vorstellung als die des Widerspiegelns«262 wäre:

Besonders die Implikation, dass ein konstruktivistisches und poststrukturalistisches

Beforschen von Repräsentation notwendigerweise auf die Metapher des Spiegelbilds

zurückgreife, um das Verhältnis zwischen Abbildung und Abgebildeten zu fassen,

scheint im Lichte zeitgenössischer queer_feministischer Auseinandersetzungen irre-

führend.263

Vermittelnd möchte ich erneut – wie bereits in vorangegangenen Unterkapiteln ausge-

führt –Haraways Denkfigur der Diffraktion als Alternative vorschlagen. Anders als eine

Metaphorik des Spiegels, rekurriert die Diffraktion nicht auf eine Spiegelung, sondern

auf eine Beugung und fügt sich auch nicht in bloße Abbildmodelle ein.264 Die von Sig-

rid Adorf zuvor beschriebene Metapher des durch die Videokünstlerin der 1970er Jahre

aufgewühltenWassers narzisstischer Knaben durch die Videokünstlerin der 1970er Jah-

re enthält bereits implizit die Denkfigur der Diffraktion. Treffen Wellen auf ein Hin-

dernis und/oder überlappen sich, kommt es zu jenem physikalischen Phänomen; die

spiegelglatte Oberfläche gerät in Bewegung und eine eindeutige, klare Spiegelung wird

259 Ebd.

260 Ebd.

261 In ihrer Monografie Meeting the Universe Halfway erläutert Barad, warum der Spiegel eine häufig

verwendete Metapher im repräsentationalistischen Regime und im Kontext verwandter Fragen

zur Reflexivität sei. Etwas zu spiegeln hieße, in diesem Verständnis ein akkurates Bild bzw. eine

Repräsentation anzubieten, die getreu das kopieren würde, was gespiegelt wird. In Barads Ver-

ständnis ist Repräsentationalismus der Glaube, dassWorte, Ideen, Konzepte etc. auf genaueWeise

die Dinge, auf die sie sich beziehen, reflektieren bzw. spiegeln. Reflexivität gründet auf Repräsen-

tationalismus. »Reflexivität unterstellt die Idee als gegeben, dass Repräsentationen (soziale und

natürliche) Realität reflektieren.« Barad 2007, S. 86ff. Siehe dazu auch Kapitel 5.2.

262 Vgl. Schaffer 2008, S. 78.

263 Kristina Pia Hofer. »Repräsentation als agentieller Schnitt? Provokationen und Potentiale im Ver-

hältnis von New Materialism und (feministischer) Filmwissenschaft«, in: Open Gender Journal, Nr.

1, 2017, 1-18, 3.

264 Astrid Deuber-Mankowsky. »Diffraktion statt Reflexion. Zu Donna Haraways Konzept des situier-

ten Wissens«, in: Zeitschrift für Medienwissenschaft, Heft 4, 2011, 83-91, 90.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 87

unmöglich. Laut Donna Haraway geht es im Prozess der Diffraktion (der Beugung von

Wellen) um ein Ausbreiten und Ausdehnen unerwarteter Verbindungen. Oder mit den

Worten von Haraway: Diffraktionseffekte sind »effects of connection, of embodiment,

and of responsibility for an imagined elsewhere that we may yet learn to see and build

here«.265 Im Gegensatz zu einer Reproduktion, Reflexion oder Replikation, ist Diffrak-

tion – um es noch einmal deutlich zu machen – »a mapping of interference. […] A

diffraction pattern does not map where differences appear, but rather maps where the

effects of difference appear«.266 Aufgrund der Tatsache, dass Diffraktion Veränderun-

gen mit sich zieht und die Effekte von Differenzen markiert, gebraucht Haraway den

Begriff als »optical metaphor for the effort to make difference in the world«.267 Bereits

in ihrem einschlägigen Cyborg-Manifest, das im Laufe der Arbeit noch eine zentrale

Stellung einnehmen wird (vgl. Kapitel 4.2), klingt ihr diffraktives Denken in Bezugnah-

me auf Feministinnen der zweiten Frauenbewegung an:

Wir [Feministinnen] brauchen keine Totalität, um gute politische Arbeit zu leisten.

Der feministische Traum einer gemeinsamen Sprache ist, wie alle Träume von einer

perfekten, wahren Sprache, des perfekten genauen Benennens der Erfahrung, ein to-

talisierender und imperialistischer Traum. […] Aus der Sicht der Lust an machtvollen

und tabuisierten Fusionen, die uns durch die gesellschaftlichen Wissenschafts- und

Technologieverhältnisse vorgegeben sind, könne es vielleicht tatsächlich eine femi-

nistische Wissenschaft geben.268

Haraways Idee einer ›lustvollen‹ Praxis des Verbindens und Vernetzens als feministi-

sche Politikform konkretisiert sich letztlich in ihrer Denkfigur der Diffraktion. Jener

Haraway’schen Denkfigur verpflichtet, möchte ich an Sigrid Adorfs Metapher der auf-

gewühlten Gewässer anknüpfen und vorschlagen, Video nicht nur als »reflexives Me-

dium«269 zu lesen, sondern insbesondere in Bezug auf die feministische Kunstpraxis

der 1970er Jahre und heute auch als diffraktives Medium zu verstehen. Die spiegelnde

Wasseroberfläche, die für den Narzissmus so symbolträchtig ist, wird diffraktiv, wenn

sie sich kräuselt. FeministischeMedienkünstler*innen, retrospektive Videokünstler*in-

nen, so möchte ich in Anschluss an Adorf behaupten, lös(t)en das Motiv des Spiegels

aus der sonst immer wieder im Zentrum stehenden narzisstischen Dimension zuguns-

ten einer Diffraktion. In den Videoarbeiten feministisch orientierter Künstlerinnen der

1970er Jahre und heute lassen sichmaterielle Spiegel aber auch semantische Spuren des

Spiegels und des Sich-Spiegelns finden270, dennoch bleiben die Bilder häufig äußerst

fragmentarisch aneinandergereiht, operieren in einer höchst offenen Logik; sie kom-

men zu keinem Ende und komplettieren sich nicht. Viele dieser frühen Videoarbeiten,

265 Haraway 1992, S. 295.

266 Ebd.

267 Haraway 1997, S. 16.

268 DonnaHaraway, »EinManifest für Cyborgs. Feminismus im Streitmit den Technowissenschaften«,

Carmen Hammer, Immanuel Stieß (Hg.). Donna Haraway: Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cy-

borgs und Frauen. Frankfurt a.M./New York: Campus [1985] 1995c, S. 33-72, S. 61f.

269 Vgl. Spielmann 2005.

270 Vgl. beispielsweise die Videoarbeiten von Joan Jonas, Left Side, Right Side (1972), von Lynda Benglis,

Now (1973) oder von Ulrike Rosenbach, Glauben Sie nicht, dass ich eine Amazone bin (1976).

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

aber auch viele zeitgenössische271, haben keine Richtung, ihre Bilder verfolgen kein

narratives Ziel, keine lineare Logik, wie es eine Reflexion, eine Spiegelung vorsieht.

Die Kraft, welche die Bilder auslösen, verschiebt sich oftmals von einer semantischen

zu einer suggestiven und sie erscheinen als solche als wiederholte Hommagen an at-

mosphärische Kräfte. Allerdings ist davon nicht prinzipiell zu sprechen.Die Künstlerin-

nenvideos der 1970er Jahre operieren ebenso zugunsten von Bedeutungskonstituierung;

sie erzählen, sie repräsentieren und lassen sich in Diskurse einbetten. Damit verfolgt

das Anliegen, Video als diffraktives Medium zu verstehen, nicht eine ›Entweder-oder-

Logik‹ (reflexives Medium, ja oder nein?272), sondern vielmehr eine verbindende Logik

des ›Sowohl-als-auch‹.273 Letztere ist auch Haraways Begriff der natureculture inhärent

(vgl. Kapitel 2.1.3). Es geht um die Konnektivität und synthetische Beziehung zwischen

Reflexivität und Affektivität, welche sich in der Denkfigur der Diffraktion äußert. Video

als diffraktives Medium im Kontext feministischer Medienkunst vorzuschlagen, grenzt

somit seinen Status als reflexiv nicht aus, vielmehr integriert es ihn und stellt überdies

seine Verbundenheit zur Affektivität heraus. Inwiefern Video als affektives Medium par

excellence zu verstehen ist, wird im Folgenden erläutert, um schlussendlich das Argu-

ment, Video operiere diffraktiv, theoretisch zu konturieren.

Für Marie-Luise Angerer übernimmt gerade der Affekt eine Funktion als Relais, um

»ein Begehren nach Überwindung tradierter Dualismen (Natur-Kultur, Körper-Geist,

Mensch-Maschine-Tier etc.) einzulösen«.274 Angesichts einer sich äußernden Bedeu-

tungsbestimmung des Affekts stellt sich zum einen die Frage, welche Relevanz Affekte

für feministische Politiken haben. Zum anderen ist vor dem Hintergrund eines mate-

riellen Umschwungs, der eine aufkeimende Debatte um Affekte seit den 2000er Jahren

mittrug, nach der Geltung des Affekts in der Kunst zu fragen, die insbesondere bei

Gilles Deleuze und Félix Guattari ausgearbeitet wurde. Gerade aufgrund des materiell-

affektiven Ansatzes gegenüber der Kunst bilden Deleuze und Guattari für diese Arbeit

ein entscheidendes theoretisches Fundament.

271 Vgl. Hanne Loreck. »Spiegelstadien und Handlungen. Über Matthias Meyer und Eske Schlüters

in der Galerie Eva Winkeler«, in: Texte zur Kunst, Heft 84, Dez. 2011, Feminismus, hg. von Sabeth

Buchmann, Isabelle Graw, Juliane Rebentisch, 176-179, 176.

272 Eine radikale Ablehnung der Repräsentationmit gleichzeitiger Zuwendung zurMaterialität findet

sich in Barad 2007 oder bei Christoph Cox. »Beyond Representation and Signification: Toward a

Sonic Materialism«, in: Journal of Visual Culture, Jg. 10, Heft 3, 2011, 145-160.

273 Eine vermittelnde Haltung zwischen Repräsentation und Materialität findet sich beispielsweise

bei den Medienwissenschaftler*innen Andy Birtwistle und Susanna Paasonen. In diesem Zusam-

menhang sei auch SionaWilsons Versuch herangezogen, feministischeVideokunst der 1970er Jah-

re neu zu lesen. Ausgehend von einem im kunstwissenschaftlichen Diskurs wahrgenommenen

oppositionellen Verhältnis zwischen Weiblichkeit-als-Repräsentation und Abstraktion-als-Form

erläutert sie gekonnt, inwiefern gerade die feministische Videokunst Repräsentation und Abs-

traktion in ein relationales Verhältnis überführte. Andy Birtwistle. Cinesonica: Sounding Film and

Video.Manchester: Manchester University Press 2011; Susanna Paasonen. Carnal Resonances: Affect

and Online Pornography. Cambridge/MA: MIT Press 2011; Siona Wilsons. »Abstract Transmissions.

Other Trajectories for Feminist Video«, Gabrielle Jennings (Hg.). Abstract Video: The Moving Image

in Contemporary Art. Oakland, CA: University of California Press 2015, S. 50-65.

274 Marie-Luise Angerer. »Affekt und Repräsentation – Blick und Empfinden«, in: FKW//Zeitschrift für

Geschlechterforschung und Visuelle Kultur, Nr. 55, Februar 2014, 26-37, 35.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 89

2.3.4 Video als affektives Medium | Affektive Begegnungen in der Kunst

In ihrem vielzitierten Aufsatz »Video. The Aesthetics of Narcissism« (1976) postuliert

Rosalind Krauss275, dass mit Video und seiner psychologischen und emotionalen Kon-

stellation eine neuartige Form der unmittelbaren Affektsteuerung der Betrachtenden

vorliegen würde. In den explorativen Untersuchungen des Selbst mit Video komme es

zu Affektsteuerungen, die sich von herkömmlichen Medien radikal unterscheiden wür-

den. Anders als Film, Fotografie, Malerei und Skulptur zeichnet sich Video statt durch

physische Qualitäten durch seine psychologische Modellhaftigkeit aus. Mit dem neuen

Medium »handelt[e] es sich nicht mehr um eine affektive Aufladung des Bildes, wie

sie in einemmodernistischen Konzept des Sublimen in der Bildreduktion gedacht ist«,

schreibt Christian Spies, »sondern vielmehr um eine unmittelbare Affektsteuerung des

Betrachterkörpers [sic!] durch das Bild […].«276 Für Krauss ist die/der Videokünstler*in

nicht lediglich zu einer bloßen, narzisstischen Selbstpräsentation fähig, wie im Kon-

text kunstwissenschaftlicher Auseinandersetzungen mit der frühen Videokunst häufig

anhand ›intimer‹ Dialoge zwischen dem Künstler*insubjekt und ihrem/seinem elek-

tronischen Spiegelbild nachgezeichnet wurde. Christian Spies argumentiert, dass sich

Krauss’ Kritik vielmehr gegen ein eindimensionales Verständnis von Video als ›bloßes

Affektmedium‹ richtete. Dem Kunsthistoriker zufolge gelang es Video gerade durch

seine medientechnische Struktur, zwei Arten der Affektsteuerung unmittelbar mitein-

ander zu verknüpfen, »jener des neuenMediumsmit derjenigen, die in einer herkömm-

lichen Bildstruktur begründet liegt«.277 Weiter führt der Kunsthistoriker aus:

Damit erweist sich vor allem die Relation des Künstlervideos zur vorausgegangenen

modernistischen Entwicklungslinie als sehr viel komplexer, denn der strikte Bruch

damit oder ein Parodieren derselben. Als Kunstkritikerin hebt [Krauss] gerade solche

Videos hervor, in denen die vermeintliche Bruchstelle, die mit dem Narzissmus im

Künstlervideo einhergeht, geschlossen wird.278

Im Zusammenhang jener postulierten Komplexität argumentiert Spies, das Künst-

ler*innenvideo würde eine direkte Verschränkung von »ästhetischer Erfahrung und

diskursiver Reflexion in Form eines Bildes«279 zulassen. Diese Verschränkung wider-

setzt sich der Idee eines Bruchs zwischen der frühen Videokunst und der modernis-

tischen Malerei mit ihren Bildkonzepten und unterstreicht eine gewissen Kontinuität

und Verwandtschaft zwischen der frühen Videokunst und vorangegangenen Entwick-

lungslinien in der Kunst.280 Video, so schlussfolgert Spies, positioniere sich dabei »in

275 Krauss 1976.

276 Christian Spies. »Video in Between ist Medium and Post-Medium Condition«, Antje Krause-Wahl,

Heike Oehlschlägel, Serjoscha Wiemer (Hg.). Affekte: Analysen ästhetisch-medialer Prozesse. Mit ei-

ner Einleitung von Mieke Bal, Bielefeld: Transcript 2006, S. 99-115, S. 100.

277 Ebd., S. 102.

278 Ebd., S. 102f.

279 Ebd., S. 113.

280 In seiner Lektüre des Aufsatzes Video. The Aesthetics of Narcissism von Krauss argumentiert Spies:

»Ganz im Sinne des Modernismus nehme es nämlich die Auseinandersetzung mit dem eigenen

Medium sehr ernst, indem die typischen strukturellen Qualitäten des technischen Bildes wahr-

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

between its medium and post medium condition«.281 Die von Spies angesprochene

Verschränkung von ästhetischer Erfahrung und diskursiver Reflexion weist dezidiert

den Modus des ›Sowohl-als-auch‹ des Künstlervideos aus: In der Rezeption formieren

sich materielle Prozesse als auch diskursiv erzeugte Bedeutungen. Ferner hält jene

Idee eines Zwischenraums, einer ›in-between-ness‹, dazu an, Video in Verbindung mit

Affekt zu lesen.282

Prominent stellte der Affekttheoretiker Brian Massumi den Intervallcharakter des

Affekts heraus, indem er den Affekt »in between time after before but before after«283

zeitlich verortet.284 Für Massumi äußert sich der Affekt demnach in einem »short de-

lay« von einer halben Sekunde, die ›noch nicht, und immer schon vorbei‹ ist. In Anleh-

nung an Gilles Deleuze führt Massumi Affekt als eine Kategorie ein, die sich in einer

Interaktion zwischen Subjekt und Objekt verorten lässt.285 Seine Affekt-Konzeption als

Intervall ließe sich mit der Kunsthistorikerin Ina Blom auf Video und seine Zeitlichkeit

übertragen. Laut Blom hat Video die Fähigkeit, eine Leerstelle zwischen Bewegungen

zu schaffen. In solchen Lücken, Intervallen und »Konstruktionen televisioneller Zeit«286

besteht die Subjektivität des Videos. Melissa Gregg und Gregory J. Seigworth präzisie-

ren die Entstehung des Affekts in jenen Lücken, Zwischenräumen, wie folgt:

Affect arises in the midst of in-between-ness: in the capacities to act and be acted

upon. Affect is an impingement or extrusion of a momentary or sometimes more

sustained state of relation as well as the passage (and the duration of passage) of

forces or intensities. That is, affect is found in those intensities that pass body to body

(human, nonhuman, part-body, and otherwise), in those resonances that circulate

nehmbar zum Ausdruck gebracht werden. Nur so kann die Differenz etwa zum gemalten Bild ge-

nau bestimmt werden. Erst im Unterschied zur Selbstreflexivität der modernistischen Abstrakti-

on, lässt sich Acconcis andauerndes Blicken und gestisches Verweisen auf das Bildzentrum – mit

dem ausgestreckten rechten Arm und Zeigefinger in die aufnehmende Kamera hinein – in seiner

eigentlichen Prägnanz fassen.« Ebd., S. 104.

281 Ebd., S. 103.

282 Auch wenn die hier nebeneinander gestellten ›Zwischenräume‹ grundlegend zu unterscheiden

sind: Während Spies aus einer kunsthistorischen Perspektive das Künstler*innenvideo der 1960er

und 1970er Jahre mit Hilfe der Krauss’schen Terminologie in einem Übergangsbereich zwischen

medialer und postmedialer Bedingung verortet, handelt es sich bei einem hier angesprochenen

Zwischenraum in Bezug auf Affekt um eine philosophische Ortsbestimmung zwischen Subjekt

und Objekt.

283 Brian Massumi. »The Bleed. Where Bodies meet Image«, John C. Welchmann (Hg.). Rethinking

Borders. Basingstoke/Hampshire u.a.: Macmillan Press 1996, S. 29.

284 BereitsHenri Bergsonhat jenes Intervall jedoch indieWahrnehmungstheorie eingebaut. Für Berg-

son ist der Körper kein »mathematischer Punkt im Raum […], daß seine virtuellen Handlungen

sich mit den aktuellen vermengen und durchdringen, mit anderen Worten, daß es keine Wahr-

nehmung ohne Empfindung gibt. Die Empfindung ist demnach das, was wir vom Innern unseres

Körpers dem Bild der äußeren Körper zufügen«. Henri Bergson.Materie und Gedächtnis. Hamburg:

Meiner [1896] 1991, S. 45.

285 Brian Massumi. »The Autonomy of Affect«, in: Cultural Critique, 31, 3, 1995, 83-109.

286 Ina Blom. »Passives Schauen (Fernsehen denken)«, Dieter Daniels, Stephan Berg, Tauba Auerbach

(Hg.). TeleGen: Kunst und Fernsehen. München: Hirmer 2015, S. 71-86, S. 74.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 91

about, between, and sometimes stick to bodies and worlds, and in the very passages

or variations between these intensities and resonances themselves.287

Es mag zunächst verwunderlich erscheinen, dass der Begriff des Affekts in queer-fe-

ministischen Zusammenhängen in den letzten Jahren (wieder) große Bedeutung ge-

wonnen hat; hatte frau/man doch im Zuge poststrukturalistischen Denkens und der

einschlägigen dekonstruktivistischen Geschlechtertheorie (vgl. insb. Judith Butler) ver-

standen, dass der Körper vor allem Einschreibungsfläche von Diskursen sei und es um

die Anerkennung einer Art ›sozialen Fleischwerdung‹ ging. Grund für jenes neue Anlie-

gen steht sicherlich im Zusammenhang mit einem gewachsenen Bestreben, der Mate-

rialität des Körpers erneute Beachtung zu schenken.288 So entstanden ab den 2000er

Jahren in den USA in queer-feministischen Zusammenhängen die sogenannten Affect

Studies.289 Im Kontext dieser theoretischen Debatten wurde (erneut) darauf hinge-

wiesen, dass Gefühle nicht nur privat und intim seien, sondern in intersubjektiven

Begegnungen erst entstehen würden und mit Machtmodi und -effekten unabdingbar

verschränkt sind (vgl. Kapitel 3.2.5). Zentral dabei ist die (Re)Fokussierung von Phäno-

menen wie Affekten als körperliche, eigendynamische Erregungszustände, deren Fakti-

zitäten sich nicht auf symbolische Repräsentationen engführen lassen.290 Sara Ahmed

gilt als eine der zentralen Theoretikerinnen im Kontext der Affect Studies. Im Rück-

griff auf feministische Theoriedebatten versucht Ahmed sich an einer Dekonstruktion

dichotom strukturierter Gegenpole wie Außen- und Innenraum, Subjekt und Objekt,

Selbst und Andere.291 Laut Ahmed werden jene Entitäten erst in affektiv durchdrun-

genen Begegnungen hergestellt. In Rekurs auf Judith Butler beschreibt sie die Mate-

rialisierung von Körper und Welten und ihre Ausgestaltung durch Intensivierung von

Gefühlen. Daraus würde sich ein Effekt der Begrenzung, Festigkeit und Oberfläche ein-

stellen.292 Erst Gefühle könnten damit die affektive Unterscheidung zwischen Innen

und Außen bewirken. Zentrale Impulse gewann Ahmed aus der Philosophie von Deleu-

ze und Guattari, die ihr das Denkfundament für das Konzept einer affektiv durchdrun-

genen Begegnung lieferten.

287 Melissa Gregg, Gregory J. Seigworth. »An Inventory of Shimmers«, Dies. (Hg.). The Affect Theory

Reader. Durham/London: Duke University Press 2010, S. 1-28, S. 1.

288 Angelika Baier, Christa Binswanger, Jana Häberlein, Yv Eveline Nay, Andrea Zimmermann (Hg.).

Affekt und Geschlecht: Eine einführende Anthologie.Wien: Zaglossus 2014, S. 12f.

289 Vgl. die Public Feeling-Bewegung mit den Arbeiten von Ann Cvetkovich (z.B. Depression: A Public

Feeling, Durham: Duke University Press 2012) oder Lauren Berlant und ihre Arbeiten zu Begehren

und Liebe in queer-theoretischen Zusammenhängen (z.B. Dies. The Female Complaint: The Unfinis-

hed Business of Sentimentality in American Culture. Durham: Duke University Press 2008).

290 Andreas Reckwitz. »Die Materialisierung der Kultur«, Friederike Elias, Albrecht Franz, Henning

Murmann, Ulrich Wilhelm Weiser (Hg.). Praxeologie: Beiträge zur interdisziplinären Reichweite pra-

xistheoretischer Ansätze in den Geistes- und Sozialwissenschaften. Berlin/München/Boston: De Gruyter

2014, S. 13-25, S. 19.

291 Sara Ahmed. »Collective Feelings. Or, the Impressions Left by Others«, in: Theory, Culture & Society,

Vol. 21, No. 2, 2004.

292 SaraAhmed. »KollektiveGefühle oder die Eindrücke, die andere hinterlassen«, Baier et al. (Hg.).Af-

fekt und Geschlecht: Eine einführende Anthologie.Wien: Zaglossus 2014, S. 190.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Gerade Deleuze und Guattari – wiederum aufbauend auf Henri Bergson – arbei-

ten an einer philosophischen Affekt-Theorie, welche körperliche und verkörperte Erfah-

rungen ins Zentrum rücken und die Bedeutung der Kunst in diesen Zusammenhängen

herausstellen (vgl. Kapitel 5.3.2). Für Deleuze und Guattari nimmt die Kunst die Konsis-

tenz eines Subjektivierungseffekts an, wobei es gerade diesem Effekt gelingt, »Affekte

in der Materie aktiv werden zu lassen«.293 Wenn auch die beiden Philosophen die Be-

deutung von Empfindungen, Sensationen und Affekten in der Kunst nicht erfunden

haben, plädieren sie erstmalig dafür, dass die Aufgabe der Kunst darin bestehen sollte,

Empfindungen umzuwandeln: von Affektionen und Perzeptionen in Affekte und Per-

zepte.294 Durch Empfindungen können die Grenzen einer körperlichen Einheit nicht

mehr aufrechterhalten werden, erläutert Deleuze in Bezug auf Malereien des Künst-

lers Francis Bacon. Sie befreien den Organismus von einer einzwängenden Form und

stellen sich dem »Zusammentreffen der Wellen mit Kräften, die auf den Körper ein-

wirken, ›affektive Athletik‹ […]«.295 In diesem Zitat tritt das Denkbild der Diffraktion,

das Donna Haraway einige Jahre später entwickeln wird, in Bezug auf eine rezeptive

Erfahrung mit einem Kunstwerk auf den Plan. In der Kunsterfahrung findet also ein

dynamisches Zusammentreffen von Kräften statt, das stets affektiv durchdrungen ist

(vgl. dazu Kapitel 5.3).

In seinem Werk Differenz und Wiederholung verdeutlicht Deleuze, wie die Kunst von

der Philosophie lernen könne, und schlägt einen transzendentalen Empirismus vor:

»Das Kunstwerk verlässt das Gebiet der Repräsentation, um experimentelle Erfahrun-

gen [expérience i.O.] zu werden, transzendentaler Empirismus oder Wissenschaft vom

Sinnlichen.«296 In seiner Fokussierung auf Affekte und Perzepte unterscheidet Deleuze

an einer anderen Stelle zwischen Objekt der (Wieder)Erkennung und einem Objekt der

Begegnung.297 Letzteres würde laut Deleuze die Welt nicht re-präsentieren, wie wir

sie kennen, sondern sich vielmehr als materieller Taumel, in unserer üblichen Art und

Weise zu wissen und zu sein, präsentieren (siehe dazu weitere Ausarbeitung im Kapitel

5.3.2). Jenes Deleuze’sche Objekt der Begegnung ist nicht vorhersehbar und berührt uns

unerwartet. Es tritt auf einer verkörperten Ebene des Affekts auf, die wiederum als ein

Phänomen des Ausdrucks298 konzipiert wird.

In Deleuzes und Guattaris latenter Kritik an der Repräsentation findet die Philoso-

phie der Differenz, wie sie die beiden Philosophen vorschlagen, ihren Anschluss. Nicht

die Nachahmung der Natur, sondern der Ausdruck stehen für Deleuze und Guattari

im Fokus. »Kunst ist die Sprache der Empfindungen, ob sie über Wörter, Farben, Töne

oder Steine verläuft«299, erläutern sie in ihrem einschlägigen WerkWas ist Philosophie?

293 Anne Sauvagnargues. Ethologie der Kunst: Deleuze, Gauttari und Simondon. Köln: August Verlag 2019,

S. 8.

294 Für Deleuze und Guattari handelt es sich bei einem Kunstwerk um einen durch Perzepte und Af-

fekte zusammengesetzten Empfindungsblock. Dies. [1991] 2000, S. 191ff.

295 Gilles Deleuze. Francis Bacon: Logik der Sensation. München: Wilhelm Fink [1981] 2016, S. 44.

296 Gilles Deleuze. Differenz undWiederholung. München: Fink [1968] 1992a, S. 84.

297 Ebd., S. 139.

298 Vgl. Michaela Ott. Affizierung: Zu einer ästhetisch-epistemologischen Figur. München: Text + Kritik

2010.

299 Deleuze/Guattari [1991] 2000, S. 208.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 93

Ihr Interesse ist demnach auf das Erleben des Körpers gerichtet; es geht um die Frage,

wie sich der Körper von den Empfindungen mitreißen und heimsuchen lässt. Den-

noch: »Der Leib ist nicht die Empfindung, auch wenn er an ihrer Offenbarung beteiligt

ist.«300

Die von Deleuze/Guattari und Ahmed formulierten Überlegungen der affektiven

Begegnung von Körpern und damit in Verbindung stehende Materialisierungsprozesse

können für Fragen der affektiven Operationen von Kunst fruchtbar gemacht werden.

Dies setzt ein Verständnis der Wirkung einer künstlerischen Arbeit voraus, das es in

seiner affektiven Operation als Objekt der Begegnung begreift. Grundsätzlich möchte

sich die vorliegende Arbeit nicht an der Ausrufung eines affective turn301 beteiligen, son-

dern vielmehr eine Notwendigkeit anerkennen, Affekte und Gefühle als Kontinuitäten

zu denken.302 Dabei ist die Bedeutung des Textuellen, des Diskursiven und insbeson-

dere der Repräsentation nicht abzuerkennen. Liest man nun Ahmeds queer-theoreti-

schen Ansatz der performativen Hervorbringung von Subjekt und Objekt in affektiv

durchdrungenen Begegnungen und Deleuzes/Guattaris philosophische Überlegungen

zu Kunsterleben zusammen, ergibt sich ein Kunstverständnis, das mit einer neu-mate-

rialistischen Lesart der performativen und prozesshaften Hervorbringung von Subjekt

(Kunstrezipient*in) und Objekt (Kunstwerk) korrespondiert. Die Kapitel 5.2 und insbe-

sondere 5.3 werden sich dieser Lesart eingehender widmen.

2.3.5 Repräsentationskritik und Affekt-Theorie – Diffraktion als Prämisse

Wenn in vorangegangenen Ausarbeitungen dafür plädiert wurde, Video als diffraktives

Medium zu verstehen, bezog sich dies nicht auf eine Ausarbeitung eines kategorialen

Schnittmusters. Im Folgenden soll schließlich noch einmal deutlich gemacht werden,

inwiefern Diffraktion als denkendes, produktives, konzeptuelles Moment angelegt ist,

das sich ›schnittmusterartig‹ durch diese Arbeit zieht. Bevor nun die Denkfigur der Dif-

fraktion als leitende Prämisse dieser Arbeit konturiert wird, soll die Relevanz der Reprä-

sentation(skritik) für feministische Praktiken knapp skizziert werden, um von dort aus

die Idee eines sich wechselseitig bedingenden Verhältnisses zwischen Repräsentation

und Affekt, dem sich insbesondere das 5. Kapitel widmen wird, zu bekräftigen.

Ein grundlegendes Verständnis eines konstruktivistischen Konzepts von Repräsen-

tation beruht auf der Einsicht, dass nicht von einer neutralen und unmittelbaren Ab-

bildung auszugehen ist, sondern dass Repräsentation eine machtvolle Praxis darstellt,

die aktiv Bedeutung und Wissen mitgestaltet und hervorbringt. Repräsentationen be-

einflussen die Ausgestaltung von individuellenWahrnehmungen undWirklichkeitsvor-

stellungen, geradeweil sie auf bestimmte Art undWeisen etwas zu sehen geben.303 Dieser

300 Ebd., S. 211f.

301 Patricia Ticineto Clough, Jean Halley. Affective Turn: Theorizing the Social.Durham: Duke University

Press 2007.

302 Ursula Degener, Andrea Zimmermann. »Einleitung: Politik der Affekte«, in: Freiburger Zeitschrift

für Geschlechterstudien, 20, 2, 2014, 5-23, 8.

303 Silke Wenk. »Repräsentation in Theorie und Kritik: Zur Kontroverse um den ›Mythos des gan-

zen Körpers‹«. Anja Zimmermann (Hg.). Kunstgeschichte und Gender: Eine Einführung. Berlin: Reimer

2006, S. 99-114, S. 100.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Ansatz fußt auf der entscheidenden und begriffsprägenden Vorstellung des britischen

Soziologen Stuart Hall, Repräsentation als bedeutungsgenerierende soziale Praxis zu

verstehen.304 Halls konstruktivistischer Ansatz betont insbesondere den dynamischen

Charakter des Repräsentationskonzepts und verweist auf eine inhärente Unabgeschlos-

senheit der Begriffsbedeutung. Die Differenzierung zwischen ›falscher‹ und ›richtiger‹

Repräsentation erhebt sich als methodisches Problem. Es bleibt unmöglich, hinter die

Repräsentation weiter zurückzutreten; es gibt keinen »Weg, der jenseits der Repräsen-

tation zur Wahrheit führen würde«.305

Entgegen der Vorstellung, Repräsentation sei eine Wiederspiegelung oder Abbil-

dung – so in Karen Barads provokanter Ablehnung des Repräsentationalismus ange-

legt – verstehen die Visual Culture Studies Repräsentation als einen komplexen Pro-

zess der Wirklichkeits- und Bedeutungskonstruktion, der an soziale Herrschafts- und

Machtverhältnisse andockt. In einem Plädoyer für eine (selbst)kritische Kulturanalyse

verdeutlicht Sigrid Adorf in Anlehnung an Aleida Assmann, warum Bilder als Handlun-

gen wahrzunehmen seien und warum ihnen als solches eine repräsentationspolitische

Relevanz innewohnt:

Bilder selbst handeln, wie Assmann mit Verweis auf den rhetorischen und mnemo-

technischen Terminus technicus imagines agentes verdeutlicht. Und dabei handeln sie

nicht einfach von oder über etwas – wie es die fortdauernde Abbildlogik glauben

machen will – sondern sie sind selbst aktiv als Agenten, Komplizen, Operateure in

unseren zum grossen Teil virtuellen, also latenten, Gedächtnisräumen an der Schnitt-

stelle zwischen individueller Psyche und Kultur.306

In den 1960er und 1970er Jahren erhob sich aus der feministischen Bewegung der Blick

auf Repräsentation zu einer elementaren Kernfrage. Wie die frühen Texte von Luce Iri-

garay, aber auch später die Arbeiten von Teresa de Lauretis, Judith Butler, Elisabeth

Bronfen und Donna Haraway307 – um nur ein paar prominente Figuren zu nennen –

deutlich machen, bildet die Repräsentationskritik ein zentrales Anliegen feministischer

304 Stuart Hall. »The Work of Representation«, Ders. (Hg.). Representation: Cultural Representation and

Signifying Practices. London: Sage 1997a, S. 16-61.

305 Astrid Deuber-Mankowsky. »Konstruktivistische Ursprungsphantasien. Die doppelte Lektion der

Repräsentation«, Urte Helduser, DanielaMarx, Tanja Paulitz, Katharina Pühl (Hg.).Under Construc-

tion: Konstruktivistische Perspektiven feministischer Theorie und Forschungspraxis. Frankfurt a.M./New

York: Campus 1994, S. 7-14, S. 8.

306 Sigrid Adorf. »Die un_schuld der bilder. Kunst und Kulturanalyse – eine Stellungnahme«, in: hg-

kzintern: Forum für Hochschule für Gestaltung und Kunst Zürich, Museum für Gestaltung Zürich und

Hochschule Musik und Theater Zürich. 4/06, 2006, 18-19, URL: http://cc.zhdk.ch/zett.html, Stand:

03.12.2020.

307 Als eine wichtige Vertreterin feministischer Repräsentationskritik gilt Abigail Solomon-Godeau.

Sie weist darauf hin, dass im Kontext feministischer Forschung zur Repräsentation (v.a. in Film-

und Literaturtheorie) deutlich wurde, »dass der Art der Repräsentation und seiner Rezeption in-

nerhalb eines patriarchalen Rahmens stattfinden und dessen Bestimmungen deshalb sogar an-

geblich harmlose oder unbedenkliche Bilder markieren«. Abigail Solomon-Godeau. »Erotische

Fotografie erneut betrachtet. Bemerkungen zu einem historischen Bergungsprojekt (1987/1991)«,

Kathrin Peters, Andrea Seier (Hg.). Gender &Medien-Reader. Zürich u.a.: Diaphanes 2016, S. 139-157,

S. 140.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html
http://cc.zhdk.ch/zett.html


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 95

Ansätze.308 So hat die feministischeTheorie einen machtpolitisch bedeutsamen Reprä-

sentationsbegriff geprägt, »für den die Frage nach der geschlechtlichen Normierung

und diskursiven Produktion des Körpers nicht zu trennen ist von der Frage nach der

Reproduktion des Blickregimes (Kaja Silverman) durch Bild undApparat«.309 Repräsen-

tationskritik meint damit auch, nicht auf eine Wahrheit hinter oder jenseits der Reprä-

sentation zu zielen, sondern vielmehr geht es um ein Reflektieren darüber, dass jedes

Wissen angewiesen ist auf Imaginationen, Vorstellungen und Fantasien, was bereits in

Adorfs Zitat und ihrem Rekurs auf das imagines agentes deutlich wurde. Repräsentati-

onskritisch vorzugehen bedeutet auch, anzuerkennen, dass jede Präsenz uneinholbar

ist und eine stete Differenz zwischen Original und Kopie besteht. Dies ist laut Maja

Figge der Preis, den man durch die Repräsentation zu tragen hat. Die Repräsentations-

kritik stellt sich demnach die Frage »wer die[se] Kosten der Repräsentation zu tragen

hat«.310

Insbesondere die feministische Kunst leistet(e) einen entscheidenden Beitrag zur

kritischen Befragung der Repräsentation und damit an der Vorstellung und dem kul-

turellen Bild von Weiblichkeit und Geschlecht. Die Fortführung und Weiterentwick-

lung der Kritik an asymmetrischen Repräsentationstraditionen leisteten zudem die

Postcolonial Studies, welche einen Eurozentrismus herausstellten, sowie die Critical

Whiteness Studies.311 Nichtsdestotrotz wurde die Vormachtstellung des Begriffs der

Repräsentation in der Kunst-, Medien- und Kulturtheorie und nicht zuletzt in der fe-

ministischen Theorie in den vergangenen Jahren in Mitleidenschaft gezogen.312 Dies

ist auch aus neu-materialistischer Perspektive dem Umstand geschuldet, dass ein Ver-

ständnis von Repräsentation der Dichotomisierung von Subjekt und Objekt Vorschub

leistet und eine Eigenmächtigkeit der Materie verschleiert.313 In repräsentationalisti-

schenTheorien würden laut Neu-Materialist*innen eine Ontologie, eine gegebene Rea-

lität und feste Grenzen von Erkenntnisobjekten vorausgesetzt. Kritische Stimmen un-

terstellen repräsentationalistischen Theorien, sie würden einem Cartesianischen Ver-

ständnis folgen, dass Wirklichkeit etwas ›dort draußen‹ zu Verortendes sei, wo es auf

die menschliche Erkenntnis warten würde. Dies habe zur Folge, dass Materie ein passi-

ver Status zugesprochen wurde, wobei Materie lediglich durch Sprache undMessungen

repräsentiert werden könne.Während bereits das performative Denken dieTheoretisie-

rungen vonmedialen Repräsentationen als bloße Zeichenpraxen hinterfragt hatte, kur-

beln Neu-Materialist*innen jene kritischen Auseinandersetzungen erneut an.Denn Re-

präsentationen, so verdeutlicht Andrea Seier, »konstituieren und verändern Wirklich-

keiten nicht nur dadurch, dass sie Bedeutungen hervorbringen, sondern allein schon

308 Vgl. Annette Schlichter. Die Figur der verrückten Frau: Weiblicher Wahnsinn als Kategorie der feministi-

schen Repräsentationskritik. Tübingen: diskord 2000.

309 Adorf 2008, S. 24.

310 Maja Figge. »Repräsentationskritik: Einleitung«, Kathrin Peters, Andrea Seier (Hg.). Gender &

Medien-Reader. Zürich u.a.: Diaphanes 2016, S. 109-118, S. 110.

311 Sigrid Schade, SilkeWenk. Studien zurVisuellenKultur: Einführung in ein Transdisziplinäres Forschungs-

feld. Bielefeld: Transcript 2011, S. 112.

312 Vgl. Bal 2006a.

313 Barad 2007, S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

durch ihre Existenz bzw. ihr Vorkommen in der Welt, das sie mit dieser auf vielfältige

(und durchaus empirische Weise) verbindet«.314

Sowohl in Bezug auf digitale Bilderwelten im Netz, die unsere heutige Zeit bestim-

men, als auch auf die Verwendung technischer Bilder in der zeitgenössischen Kunst,

geht es daher neben der Frage, was die Bilder inhaltlich repräsentieren, vor allem auch

um die Frage ihres Affizierungspotenzials.Mieke Bal konstatiert in diesem Zusammen-

hang, dass der Affekt das »Primat der Repräsentation«315 abgelöst hätte. Die ästhe-

tischen Verfahren der zeitgenössischen feministisch motivierten Medienkünstler*in-

nen – so möchte ich in dieser Arbeit zeigen – nehmen Teil an einem gegenwärtigen

Wandel der medialen Kultur in Affektkulturen und wirken auf diese Transformati-

on zugleich ein. Astrid Deuber-Mankowsky beobachtet jene Tendenz im gegenwärti-

gen Queer Post-Cinema und erläutert das Affekt-Verständnis in diesem Kontext, dass

ich auf zeitgenössische feministischeMedienkünstler*innen übertragenmöchte: »Statt

psychologisch versteh[t das Queer Post-Cinema] den Begriff des Affekts ästhetisch und

verbindet ihn mit der Frage des Politischen, das meint mit der Frage nach einer Öf-

fentlichkeit und der Möglichkeit von ›kollektiven Aussagen‹, die nicht repräsentativ

sind.«316

Dennoch möchte ich der Idee einer Ablösung entgegentreten und Marie-Luise An-

gerers Einschätzung folgen, die Affekt-Theorie als eine Erweiterung der Repräsentati-

onskritik einzustufen, da die Affekt-Theorie Dimensionen des Taktilen, Bewegten und

Haptischen mit in die Debatte einbringt (vgl. insb. Kapitel 5). Gerade Fragen nach Ge-

schlecht und Sexualität, so Angerer, blieben in diesem Kontext häufig unberücksich-

tigt.317 Sigrid Adorf und Maike Christadler schlagen vor, ein sich wechselseitig bedin-

gendes – nicht ausschließendes –Verhältnis zwischen Affekt und Repräsentation zu re-

flektieren, »dass die Frage nach der Macht der Gefühle mit der nach ihrer Gemachtheit

verbindet«.318 Dieser Ansatz verfolgt die im neu-materialistischen Denken angelegte

Betonung der Relationalität vermeintlich oppositionell gegenüberstehender Dimensio-

nen (Repräsentation/Affekt).

Wie bereits dargelegt, schlägt Karen Barad die Diffraktion als Alternative zum Re-

präsentationalismus vor, um die Perspektive von Fragen nach den Entsprechungen zwi-

schen Beschreibungen und der Wirklichkeit hin zu Fragen nach Tätigkeiten, Handlun-

gen und Praktiken, kurz dem Performativen zu verschieben. Damit ließe sich im Sinne

Barads nach der performativen Natur des intra-agierenden Verhältnisses zwischen Re-

präsentation und Affekt durch und in der Begegnung mit (medien)künstlerischen Ar-

314 Andrea Seier. »Agency – Einleitung«, Kathrin Peters, Dies. (Hg.). Gender & Medien-Reader. Zürich

u.a.: Diaphanes 2016, S. 503-514, S. 510.

315 Mieke Bal. »Einleitung: Affekt als kulturelle Kraft«, Antje Krause-Wahl, Heike Oehlschlägel, Ser-

joschaWiemer (Hg.). Affekte: Analysen ästhetisch-medialer Prozesse. Mit einer Einleitung von Mieke

Bal, Bielefeld: Transcript 2006b, S. 7-19, S. 7.

316 Astrid Deuber-Mankowsky. Queeres Post-Cinema. Yael Bartana, Su Friedrich, Todd Haynes, Sharon

Hayes. Köln: August Verlag 2017, S. 60.

317 Angerer 2014.

318 SigridAdorf,MaikeChristadler. »NewPolitics of Looking? –Affekt undRepräsentation. Einleitung«,

in: FKW//Zeitschrift für Geschlechterforschung und Visuelle Kultur, Heft 55, Februar 2014, 4-15.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materiell-diskursive Verschränkungen zwischen Feminismus, Kunst und Medien 97

beiten fragen (vgl. Kapitel 5), das auch Sigrid Adorf und Maike Christadler in gewisser

Weise ansprechen.

Die Diffraktion als Denkfigur und Methode wird dadurch und auch im Anschluss

an vorangegangene Überlegungen zur leitenden Prämisse der vorliegenden Arbeit: In-

wiefern operieren die medienkünstlerischen Arbeiten diffraktiv und arbeiten so an ei-

ner relationalen Natur von Differenzen (Repräsentation/Affekt, Bedeutung/Materialität

etc.)?Wie verhandeln die hier besprochenenmedienkünstlerischen Arbeiten eine wech-

selseitige, performative (Re)Konfiguration von (1) privat/öffentlich, (2) Körper/Geist,

Natur/Kultur, (3) Subjekt/Objekt, Repräsentation/Affekt? Welche verschränkten Effekte

dieser Differenzen und relationalen Dynamiken der Interferenz lassen die hier vorge-

stellten künstlerischen Arbeiten erkennen – wobei das, was uns als stabil erscheint,

als ein Effekt bestimmter Gefüge hervortritt? Es geht dabei nicht darum, Theorien aus

dem Kontext der Neuen Materialismus als anwendbare und handhabbare Instrumen-

tarien zu verstehen und diese Theorien über den Gegenstand – konkrete künstlerische

Arbeit – zu legen. Die theoretischen (insbesondere Donna Haraway, Karen Barad und

Rosi Braidotti), wie die künstlerischen Praktiken, die hier ausgewählt wurden, bewegen

sich zwar entlang unterschiedlicher Bereiche, verbinden sich jedoch in dem Anliegen,

in statische soziale Normvorstellungen und politische Gesellschaften zu intervenieren.

Beide, neo-materialistische Theorien und Künstler*innen, teilen ein Moment der Affir-

mation.319 Dieses Moment beschreibt KathrinThiele in Anlehnung an Donna Haraways

Denkfigur der Diffraktion als eine Art der Verkomplizierung und als eine Strategie der

Komplexitätssteigerung.

[Kritisches Denken]muss in einem verkomplizierenden Schritt in die affirmative Prak-

tik der Erschaffung von Interferenzen umgewandelt werden, die uns (im Latour’schen

Sinn) erneut und anders an die Dinge heranbringt, in denen wir ja nun als immer

schon impliziert begriffen sind und sie so niemals nur ›von außen‹ begreifen kön-

nen.320

In diesem Zitat wird deutlich, inwiefern Diffraktion als Analysewerkzeug eine affirma-

tive Praktik ist und als solches politisch wirkt. Die Analysen in den folgenden Kapiteln

streben danach, »uns […] erneut und anders an die Dinge heranzubringen«321, unse-

ren Blick zu beugen und in ein Werden-Mit zu überführen; sie wollen öffnen für neue

Verschränkungen und uns in Beziehung setzen mit den Dingen, die im Haraway’schen

Sinne einen Unterschied in der Welt machen.

319 Simon O’Sullivan kritisiert Adornos pessimistischen, melancholisch aufgeladenen Kunstbegriff.

Für Adorno operiert die Kunst lediglich als utopischerWimpernschlag und hätte nichts anderes zu

bieten als leere Versprechungen.MitHilfe vonDeleuze und entgegender ästhetischen Theorie der

Frankfurter Schule entwickelt O’Sullivan eine affirmative Vorstellung des ästhetischen Impulses

mit Hilfe des Affektbegriffs. Ders. »The Aesthetics of Affect. Thinking Art Beyond Representation«,

in: Journal of the Theoretical Humanities, Vol. 6, No. 3, Dez. 2001, 125-135, 129.

320 Kathrin Thiele. »EndederKritik? KritischesDenkenheute«, AndreaAllerkamp, PabloValdiviaOroz-

co, Sophie Witt (Hg.). Gegen/Stand der Kritik. Zürich/Berlin: Diaphanes 2015, S. 139-162, S. 161.

321 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839461310-002 - am 14.02.2026, 10:19:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

